
POSITIONEN UND DEBATTEN

Marina Martinez Mateo

Zum Phantasma der Identitätspolitik – Kommentar zu Albrecht 
Koschorke

Albrecht Koschorkes Aufsatz »Iden­
tität,  Vulnerabilität  und  Ressenti­
ment. Positionskämpfe in den Mittel­
schichten« liest sich im Kontext der 
heutigen Debattenlage um sogenann­
te  Identitätspolitik  fast  schon erfri­
schend  differenziert.  Koschorke 
blickt  zunächst  aus  kulturwissen­
schaftlich  gegenwartsanalytischer 
Distanz  auf  solche  Positionen  und 
Diskussionen,  die  in  den  deutsch­
sprachigen  Feuilletons  gemeinhin 
unter dem Stichwort »Identitätspoli­
tik«  zusammengefasst  werden.  Er 
zeigt  nicht  nur  die  tiefgreifende 
politische Bedeutung der Interventi­
on,  die  von  ihnen  ausging,  auf, 
sondern betont – zu Recht, jedenfalls 
sofern  man  die  Geschichte  der 
Identitätspolitik überhaupt als Wis­
senschaftsgeschichte erzählen will1 –, 
dass sie ihren Ausgangspunkt in einer 
Kritik  am  Konzept  der  »Identität« 
und jeglicher Essentialismen hatten. 
Allerdings hätten sich im Zuge ihrer 
heutigen Popularisierung diese Posi­
tionen gewissermaßen in ihr Gegen­
teil  verkehrt:  Aus  der  Feier  von 
Fluidität sei eine neue Rigidität in der 
Zuordnung  zu  Identitätskategorien 
geworden; der »Tod des Autors« sei 
dem  Anspruch  gewichen,  immer 
schon zu wissen, wer für wen (wenn 

überhaupt)  sprechen  darf;  aus  der 
gerechtfertigten Forderung nach An­
erkennung von Differenz und Singu­
larität sei eine »Selbstviktimisierung« 
und eine Fragmentierung von Grup­
pen geworden, die »um sich herum 
Barrieren […] errichten, die argwöh­
nisch verteidigt werden«2.  In dieser 
Umkehrung  glichen  sich  heutige 
identitätspolitische Kämpfe und Arti­
kulationen  ihrer  Form  nach  einer 
rechten Identitätspolitik an. So sehr 
sich Koschorke in dieser Darstellung 
um Differenzierung und Würdigung 
bemühen mag,  er  verbleibt  mit  ihr 
doch  in  einem  Rahmen,  der  die 
Diskussionen  um  Identitätspolitik 
gerade nicht aus ihrer Verhärtung zu 
holen beiträgt.

Sicher sind solcherart Verengungen 
und  Fragmentierungen,  wie  er  sie 
beschreibt,  im  politischen  Diskurs 
anzutreffen, und es ist ohne Zweifel 
relevant,  sie  aufzutreiben  und  auf 
deren  Gefahren  hinzuweisen.  Was 
aber auffällt, ist, dass Koschorke sich 
gar nicht erst die Mühe macht, die 
behauptete  Umkehrung  der  kriti­
schen Geste der Identitätspolitik und 
deren vermeintliche Angleichung an 
rechte  Bewegungen  und  Narrative 
tatsächlich  aufzusuchen  und  seine 
Kritik  konkret  zu  zeigen  und  zu 

Leviathan, 50. Jg., 3/2022, S. 487 – 492, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-3-487

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487


begründen.  Stattdessen  erweist  sich 
im Verlauf des Aufsatzes als zuneh­
mend  unbestimmt  (und  für  ihn 
anscheinend auch irrelevant), wen er 
mit seiner Diagnose denn eigentlich 
genau meint. An einer Stelle ist von 
»postkolonialen Bestrebungen« und 
»Tendenzen  im  Feminismus«  die 
Rede,3 an anderen Stellen liest man 
»im  Zeichen  von  LGBTQ+«4  oder 
»Selbstartikulation  von  Minderhei­
ten«5.  Anderswo scheint Koschorke 
eine  »breite  Bewegung  der  social 
justice«6 im Blick zu haben, über die 
man  dann  allerdings  nichts  weiter 
erfährt.  Es  gibt  bei  ihm  nicht  den 
Anspruch, zu erläutern, wodurch sich 
die jeweiligen Positionen denn genau 
auszeichnen  und  inwiefern  und  in 
welcher Hinsicht sie zusammenzufas­
sen sind (und in welchen Hinsichten 
sie sich unterscheiden); es gibt auch 
nicht  den  Anspruch,  sich  mit  den 
kritisierten  Positionen  und  ihren 
Argumenten im Detail  auseinander­
zusetzen  oder  auf  die  Suche  nach 
internen  Kritiken  und  Debatten  zu 
gehen.  Stattdessen  gewinnt  er  das 
Material für seine Gegenwartsanaly­
se  und  Diskurskritik  ausschließlich 
aus der Perspektive der Kritiker einer 
sogenannten  identitätspolitischen 
Linken.  Dieses  völlige  Desinteresse 
daran, was die beteiligten Personen 
und Bewegungen  tatsächlich  sagen, 
wie  sie  es  begründen,  wogegen  sie 
sich  wenden  und  wofür  sie  damit 
einstehen, ist für die Diskussionen um 
Identitätspolitik im öffentlichen (und 
teilweise eben auch im wissenschaft­
lichen,  wie wir hier sehen) Diskurs 

prägend. Das Ergebnis eines solchen 
Zugriffs ist dann, dass die kritisierten 
Positionen in einem emotionalisierten 
Vokabular beschrieben werden – als 
»Ressentiment«,  »Befindlichkeit« 
oder  »Aversion« –,  ohne zu sehen, 
dass sie auf Argumenten beruhen und 
nicht  einfach  nur  die  Äußerung 
schlechter  Gefühle  und  womöglich 
Traumatisierungserfahrungen enthal­
ten. In einem seltsamen Zirkelschluss 
wird  dadurch  das,  was  den  Posi­
tionen vorgeworfen wird – nämlich 
nichts anderes als ein emotionalisier­
ter  Betroffenheitsdiskurs  zu  sein  – 
vorweggenommen,  indem deren ar­
gumentativer Gehalt in weiten Teilen 
ausgeblendet  wird.  In  seinem  Ver­
trauen  darauf,  dass  nicht  nur  die 
aufgeworfenen Schlagworte bekannt 
sind,  sondern  auch  seine  Einschät­
zung über die Irrwege der Identitäts­
politik  insoweit  geteilt  wird,  dass 
eigentlich  niemand  noch  ernsthaft 
davon  überzeugt  werden  muss,  re­
produziert Koschorke, ob willentlich 
oder nicht, das konservative Phantas­
ma ebendieser scheinbaren Irrwege.

Dabei gibt es zu den Punkten, die er 
nennt,  viele  wichtige  und  differen­
zierte  sowie  auch  selbst-kritische 
Diskussionen innerhalb von feminis­
tischer und rassismuskritischer Poli­
tik  und  Theorie  –  so  etwa  zum 
prominent im Titel vertretenen, dann 
aber an keiner Stelle weiter diskutier­
ten Begriff der »Vulnerabilität«. Bei 
diesem handelt es sich ja nicht nur um 
einen inhaltsleeren Kampfbegriff, wie 
Koschorke  zu  meinen  scheint,  son­
dern um eine Figur, die seit Jahren in 

488 Marina Martinez Mateo

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487


der feministischen Theorie und Pra­
xis diskutiert und differenziert bear­
beitet wird.7 Dabei geht es ganz und 
gar  nicht  darum,  sich  durch  das 
Herausstellen der eigenen Verwund­
barkeit als Opfer zu inszenieren, wie 
es an der einzigen Stelle, an der der 
Begriff  fällt,  anklingt,  sondern viel­
mehr  um  die  Entwicklung  von 
ethischen  und  politischen  Formen, 
die in der Lage sind, einer grundle­
genden Vulnerabilität und Abhängig­
keit verkörperter Existenz gerecht zu 
werden. Ähnlich übersieht die Sorge, 
dass eine heutige, identitätspolitisch 
verwaschene  Linke  jede  radikale 
Institutionenkritik den Rechten über­
lasse, die ganze Tradition des Aboli­
tionismus, die gerade im Zusammen­
hang  mit  den  Black  Lives  Matter-
Protesten im Jahr 2020 auch in einer 
breiteren politischen Praxis enorm an 
Wirkmächtigkeit gewonnen hat. Da­
bei geht es darum, im Verweis auf die 
systematische Rolle von Institutionen 
wie  Gefängnis  und  Polizei  bei  der 
Durchsetzung und Reproduktion von 
Rassismus  nach  Möglichkeiten  zu 
deren Überwindung und darin nach 
radikal anderen Formen der sozialen 
Organisation zu suchen.8

Auch zur kurzen Bezugnahme auf 
ältere  und  aktuelle  Kanon-Kritiken 
wäre noch viel zu sagen. Denn: Wo 
ganz  genau  gibt  es  denn  die  von 
Koschorke aufgerufene Position, dass 
der »westliche« Kultur- und Philoso­
phie-Kanon  umgeworfen  werden 
solle  und  »die  gesamte  antike  und 
große Teile der europäischen Philo­
sophie  als  wenn nicht  manifest,  so 

doch strukturell rassistisch« zu »dis­
kreditieren«  sei9  –  außerhalb  der 
Köpfe  besorgter  Kanon-Verwalter? 
Alle  Ansätze  hierzu,  die  zumindest 
mir bekannt sind, fordern vielmehr 
einerseits  eine  Diversifizierung  von 
beispielsweise  Seminarplänen,  die 
auch  mit  der  positiven  Haltung 
einhergeht,  Themen  und  Perspekti­
vierungen  zugänglicher  zu  machen, 
über die wir im Rahmen eines weiß 
und männlich beschränkten Kanons 
nichts lernen würden;10 andererseits 
geht es in einer etwa rassismuskriti­
schen  Auseinandersetzung  mit  eta­
blierten Autor:innen der Philosophie­
geschichte gerade nicht darum, sie als 
nicht mehr brauchbar oder vertretbar 
aus  den  Lehrplänen  zu  werfen. 
Vielmehr  steht  im  Fokus,  neue, 
erweiterte, kritische und kontextuali­
sierende  Lektüren  zu  entwickeln, 
durch  die  wir  nicht  nur  über  die 
diskutierten  Autor:innen,  sondern 
auch  darüber,  was  Philosophiege­
schichte überhaupt ist und sein soll, 
viel lernen können.11 Das Ziel wäre 
nicht  weniger,  sondern  mehr  und 
bessere philosophiehistorische Refle­
xion  sowie  auch  eine  Reflexion 
darüber, was Kanon-Bildung eigent­
lich  bedeutet  und  auf  welchen 
Bedingungen sie beruht.

Gesondert  eingehen  möchte  ich 
noch auf Koschorkes Sorge, dass die 
Kritik kultureller Aneignung zu einer 
umfassenden Ablehnung eines jeden 
Spiels  mit  Identitäten  führe.  Das 
Theatrale,  Karnevaleske,  Satirische, 
Spielerische sei heute einer bloß mit 
großem Ernst vertretbaren Authenti­

Zum Phantasma der Identitätspolitik – Kommentar zu Albrecht Koschorke 489

Leviathan, 50. Jg., 3/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487


zitätsrhetorik  gewichen,  in  der  alle 
immer nur das sein dürften, was sie 
(scheinbar) »tatsächlich« sind. Diese 
Abkehr  vom Fiktiven  sei  auch  mit 
einer  Ablehnung  politischer  Reprä­
sentation  verbunden,  in  der  die 
Gefahr  einer  Art  »neuständischen 
Ordnung« und »Tribalisierung« lie­
ge.  Anstatt  die  notwendige  und 
politisch  produktive  Differenz  zwi­
schen  repräsentierender  und  reprä­
sentierter Seite anzuerkennen, gebe es 
nun  den  Wunsch  nach  einer  mög­
lichst  lückenlos  inklusiven  Quotie­
rung –  ein  Wunsch,  der  strukturell 
nicht  einlösbar  sei  und  daher  eine 
Reihe politischer Fallstricke enthalte. 
Albrecht  Koschorkes  Ausführungen 
zu Funktionsweise und Wert politi­
scher  Repräsentation  sind,  wie  im­
mer, lehrreich und gewinnbringend. 
Und den Anspruch, nach Formen der 
Fürsprache  und  Stellvertretung  zu 
suchen,  die  sich  die  Differenz  der 
Repräsentation auf politisch produk­
tive Weise zu eigen machen, möchte 
ich  unbedingt  teilen:  »Man  wird 
infolgedessen  nach  Modellen  eines 
selbstreflexiven  Für-Andere-Einste­
hens Ausschau halten müssen, das die 
Relativität  der  eigenen  begrenzten 
Position  mitbedenkt  und  dennoch 
den  Anspruch  einer  normativen 
Geltung über den eigenen Gesichts­
kreis  hinaus nicht  aufgibt.«12  Ganz 
genau – darin liegt die Aufgabe: über 
andere  Formen  von  Allgemeinheit 
nachzudenken, die für die Gewaltfor­
men  und  Ausschlüsse,  die  mit  der 
Bildung von Allgemeinheiten einher­
gehen  können,  sensibel  sind  und 

einen  universalistischen  Anspruch 
mit  der  Einsicht  in  Verbindung  zu 
bringen wissen, dass der Universalis­
mus  der  Aufklärung  gerade  nicht 
unvereinbar war mit Rassismus und 
Kolonialismus.

Um sich dieser Aufgabe zu stellen 
und tatsächlich andere  Formen der 
Repräsentation zu entwickeln, ist es 
allerdings  kaum  zielführend,  einen 
imaginierten  Rückfall  in  eine  frag­
mentierte neuständische Ordnung zu 
beklagen.  Erst  einmal  wäre es  not­
wendig,  die  Argumente  gegen  ein 
falsches  (ausschließendes)  Allgemei­
nes,  gegen  ein  unreflektiertes  Spiel 
mit Verkleidungen ernst zu nehmen, 
das etwa ausblendet, wie bestimmte 
stereotype  Markierungen  mit  einer 
Geschichte  von  Gewalt  und  Herr­
schaft  verbunden  sind,  oder  auch 
gegen  die  naive  Vorstellung,  dass 
politische Inhalte immer die gleiche 
Bedeutung  behalten,  unabhängig 
davon, von wo aus und in welchem 
Kontext  sie  geäußert  werden.  Ko­
schorke  tut  dies  in  Ansätzen,  fällt 
dann  aber  doch  immer  wieder 
simplifizierenden  und  polarisieren­
den Darstellungen in die Arme. Um 
genau das in dieser wichtigen Diskus­
sion zu vermeiden, wäre es wichtig, 
die  Positionen  und  Ansätze,  die 
innerhalb  von  feministischer  und 
rassismuskritischer Politik und Theo­
rie zu finden sind, und die Versuche, 
ein solches »selbstreflexives Für-An­
dere-Einstehen« etwa aus feministi­
scher  Perspektive  zu  denken,  zu 
rezipieren und womöglich zum Aus­
gangspunkt  zu  machen.13  Dabei 

490 Marina Martinez Mateo

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487


könnte  es  darum  gehen,  die  (in 
Koschorkes Worten) »Autonomie der 
Fiktion« dafür zu nutzen, politische 
Kollektive  zu  bilden,  die  sich  als 
vorläufig  und  unabgeschlossen  ver­
stehen, und auf diese Weise Referen­
zen auf gruppenbasierte Ungleichhei­
ten dort stark zu machen, wo es zu 
deren  Adressierung  und  Überwin­
dung notwendig scheint, ohne diese 
Gruppen  zu  verfestigen  und  zu 
reproduzieren.14  Dies  muss  an  die 
Positionen, die sich selbst als identi­
tätspolitisch  verstehen,  nicht  von 
außen  herangetragen  werden  –  es 
reicht, einen genaueren Blick auf die 
Diskussionen  zu  werfen,  die  in 
diesem  Feld  geführt  werden.  Von 
diesen  ist  auch  zu  lernen,  dass 
»Klimawandel,  Ökozid  und  all  die 
anderen globalen Herausforderungen 
unserer  Tage«15  nicht  unbedingt  zu 
lösen  sind,  indem die  Bezugnahme 
auf  gruppenbasierte  Differenz  »zu­
rücktritt«,  sondern  indem  nach 
politischen Handlungs- und Erschei­
nungsformen gesucht wird, die beides 
zugleich denken können. Dies würde 
auch  zu  sehen  erlauben,  dass  die 
kapitalistische  Zerstörung  der  Erde 
eben  auch  mit  einer  patriarchalen, 
kolonialen  und  rassistischen  Ge­
schichte und Gegenwart zu tun hat 
und das eine nicht ohne das andere zu 
überwinden ist.

Anmerkungen

1 Das ließe sich sicherlich auch grundlegend 
infrage stellen. So könnte man die Anfänge 
der identitätspolitischen Linken etwa auch, 
deutlich akkurater, im marxistischen 

Schwarzen Feminismus verorten; vgl. etwa 
die Darstellung in Olúfémi Táíwò 2022. 
Elite Capture. How the Powerful Took 
Over Identity Politics. Chicago: Haymarket 
Books, S. 6–9.

2 Albrecht Koschorke 2022. »Identität, Vul­
nerabilität und Ressentiment. Positions­
kämpfe in den Mittelschichten«, in Levia­
than 50, 3, S. 469-486, hier S. 470-471.

3 Koschorke 2022, a. a. O., S. 469.

4 Ebd., S. 470.

5 Ebd., S. 473.

6 Ebd.

7 Siehe exemplarisch Judith Butler; Zeynep 
Gambetti; Letitia Sabsay 2016. Vulnerabili­
ty in Resistance. London: Duke University 
Press.

8 Siehe, wiederum exemplarisch: Daniel 
Loick; Vanessa Thompson. Hrsg. 2022. 
Abolitionismus. Ein Reader. Berlin: Suhr­
kamp.

9 Koschorke 2022, a. a. O., S. 480.

10 Siehe zum Beispiel das Projekt https://ktplur
alisieren.net (Zugriff vom 11.07.2022).

11 Siehe dazu zum Beispiel das Projekt https://
wieumgehenmitrsa.uni-jena.de (Zugriff 
vom 11.07.2022) sowie, exemplarisch mit 
Bezug auf Kant, den methodologischen Vor­
schlag von Heiko Stubenrauch und mir: 
Marina Martinez Mateo; Heiko Stuben­
rauch 2022. »Über den Gebrauch weißer 
Prinzipien in Kants Philosophie«, in Zeit­
schrift für Ideengeschichte XVI/1, 
S. 124-126.

12 Koschorke 2022, a. a. O., S. 483.

13 So der klassische Aufsatz Linda Martín Al­
coff 1991. »The Problem of Speaking for 
Others«, in Cultural Critique 20, S. 5-32; 
oder in etwas anderer Hinsicht Chela San­
doval 1991. »US Third World Feminism: 
The Theory and Method of Oppositional 
Consciousness in the Postmodern World«, 
in Genders 10, S. 1-24.

14 Ich habe dies selbst in meiner eigenen Ar­
beit immer wieder versucht: etwa Marina 
Martinez Mateo 2019. »Füreinander Spre­
chen. Zu einer feministischen Theorie der 
Repräsentation«, in Leviathan 47, 3, 
S. 333-352.

15 Koschorke 2022, a. a. O., S. 483.

Zum Phantasma der Identitätspolitik – Kommentar zu Albrecht Koschorke 491

Leviathan, 50. Jg., 3/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://ktpluralisieren.net
https://ktpluralisieren.net
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487
https://ktpluralisieren.net
https://ktpluralisieren.net
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de


Autorin

Marina Martinez Mateo
Akademie der Bildenden Künste München
Akademiestraße 4
80799 München
Deutschland
martinezmateo@adbk.mhn.de

492 Marina Martinez Mateo

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 19:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-3-487

