
2 Allgemeine Theorie sozialer Praxis 

2.1  Theorie der Praxis  

Die Theorie der sozialen Felder ist integraler Bestandteil einer allgemeinen 

Sozialtheorie, die Bourdieu als Theorie der Praxis entwirft. Diese scheint 

in ihrer Explikation von einer grundlegenden Einsicht Karl Marx’ geleitet 
zu sein (vgl. Bourdieu 1976: 137), die sich in der ersten Feuerbach’schen 

These findet. Sinngemäß geht es darum, dass der zu dieser Zeit gegebene 

Materialismus die sinnlichen Gegebenheiten nur als Objekte der Anschau-
ung behandelt und nicht die „sinnlich menschliche Tätigkeit, Praxis“

(Marx 1958: 5). Die erste leitende Einsicht ist, dass die Wirklichkeit und 

die sinnlichen Gegebenheiten nicht als Objekte der Anschauung, sondern 
als Resultanten der Praxis betrachtet werden sollen. Die tätige Praxis ist 

der Bezugspunkt der Analyse, von dem her die sinnlichen Gegebenheiten 

zu untersuchen sind. Die zweite Feuerbach’sche These enthält dann eine 
weitere Einsicht, die ein Kernmoment von Bourdieus Theorie der Praxis 

vorwegzunehmen scheint:  

„Die Frage, ob dem menschlichen Denken gegenständliche Wahrheit zukomme 

– ist keine Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis muß 

der Mensch die Wahrheit, i.e. Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines 

Denkens beweisen. Der Streit über die Wirklichkeit oder Nichtwirklichkeit des 

Denkens – das von der Praxis isoliert ist – ist eine rein scholastische Frage.“ 

(Marx 1958: 5)  

In dieser strikten Unterscheidung von Theorie und Praxis und der gleich-

zeitigen Betonung, dass die Wahrheit nicht in der Theorie, sondern in der 
Praxis selbst zu suchen ist, liegen zwei Vorwegnahmen, die Fluchtpunkte 

der Theorie der Praxis bilden: Zum einen die radikale und analytisch zu 

kontrollierende Reflexion der Distanz des Sozialwissenschaftlers und sei-
ner spezifischen Praxis von der sozialen Praxis, die er zu seinem For-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schungsobjekt macht. Erst der kontrollierte Einbezug dieser Distanz in die 

Analyse macht eine Theorie der Praxis im eigentlichen Sinne möglich und 

ermöglicht es, den scholastic fallacy zu vermeiden (vgl. Bourdieu 2001b: 
64ff.), den Bourdieu darin erblickt, dass Sozialwissenschaftler ihre eigene 

Forschungspraxis auf ihren Forschungsgegenstand projizieren und damit 

ihre soziale Position generalisieren. Der Strukturalist, der in synoptischer 
Überschau eine Vielzahl zeitlich teils weit auseinander liegender Praktiken 

und Handlungen betrachtet und aus ihnen allgemeine Regeln herausliest 

(vgl. Bourdieu 1987: 59), an denen die tatsächlichen Akteure sich schein-
bar orientieren, verfällt gemäß Bourdieus Theorie diesem Trugschluss ge-

nauso wie der existenzialistische Freiheitsdenker Sartre, der die Freiheit 

seines Philosophierens mit der Freiheit sozial Handelnder verwechselt, und 
der Rational-Choice-Theoretiker, der die Rationalität der Forschungstätig-

keit in den sozialen Alltag verlegt (vgl. Bourdieu 1987: 79ff.). Will man an 

den Sinn der sozialen Praxis herankommen, so muss man die Distanz zwi-
schen der wissenschaftlichen Praxis und anderen Praxisformen reflektieren 

und analytisch kontrollieren. Die konkrete Forschungspraxis muss als spe-

zifische Praxis im Unterschied zu anderen sozialen Praktiken analysiert 
werden, damit letztere überhaupt als sinnhaft eigenständige Praxisbereiche 

in den Blick geraten können. Mit dieser methodischen Finesse soll zu-

gleich Distanz und Nähe zum Gegenstand hergestellt und der letztlich em-
pirische Blick auf die Logik der Dinge anstatt auf die Dinge der Logik

orientiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 92). 

Zum anderen kommt man dem Zusammenhang von wissenschaftlicher 
Praxis und Wahrheit darüber hinaus auf die Spur, wenn die soziohistori-

schen Bedingungen der Produktion von Wahrheit in die Analyse aufge-

nommen werden. Im Unterschied zum Naturwissenschaftler gehört der 
Sozialwissenschaftler zu seinem eigenen Objektbereich, ist in diesem so-

zialisiert worden und verfügt damit über eine sozial angeeignete Weltsicht 

und über Dispositionen der Wahrnehmung, Bewertung und des Denkens, 
die auch von seiner Stellung im wissenschaftlichen Feld abhängen und die 

ebenfalls berücksichtigt werden müssen, damit überhaupt soziologische 

Erkenntnis möglich wird, die nicht einen wie auch immer bestimmten sens 
commun reproduziert. Aus diesen Gründen widmet Bourdieu der Analyse 

der Wissenschaft einige seiner wichtigsten Bücher (Bourdieu 1988; 1989) 

und auch seine letzte Vorlesungsreihe am Collège de France (Bourdieu 
2001a), in der er abschließend eine Sozioanalyse seines Habitus durchführt 

(vgl. Bourdieu 2001a; 2002a). Die Analyse der Wissenschaft geht einher 

mit einer scharfen Absetzbewegung von der reinen, der theoretizistischen 
Theorie, deren reinste Form im philosophischen, scholastischen Denken zu 

finden ist (vgl. Bourdieu 2001b). Seine durchaus ätzende soziologische 

Kritik ist nichts anderes als der Rückbezug des theoretischen Denkens auf 
die privilegierten sozialen Bedingungen, denen es sich verdankt. Im Ver-

gessen dieser Bedingungen und ihrer historischen Genese sieht Bourdieu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 31 

den Hauptgrund der drei Formen von Irrtümern des scholastischen Den-

kens, die in der Ethik (Recht, Politik), Ästhetik und Erkenntnis (Wissen-

schaft) zum Ausdruck kommen (vgl. Bourdieu 2001b: 64). Und es sind 
diese großen Themen der Philosophie, die sich Bourdieu in seinen grund-

legenden empirischen und theoretischen Studien vornimmt und die er von 

der reinen Theorie auf den Boden der konkreten materiellen und symboli-
schen Lebensbedingungen zurückzuholen versucht.1

Worum aber dreht es sich genau, wenn Bourdieu zum einen in klas-

sisch wissenssoziologischer Manier das Denken, Handeln und Wahrneh-
men mit dem jeweiligen sozialen Standort relationiert und es andererseits 

dadurch historisiert? Das den Analysen zugrunde liegende Erkenntnisinte-

resse ist deutlich Aufklärung. Aber worüber genau? Wenn ich recht sehe, 
ist das zentrale Thema von Bourdieus allgemeiner Theorie der Praxis die 

symbolische Gewalt bzw. symbolische Macht. Sicherlich ist es riskant, ein 

so umfangreiches theoretisches wie empirisches Werk auf nur einen Kern-
gedanken zu bringen. Symbolische Gewalt als Fluchtpunkt des Werks zu 

bezeichnen meint aber nicht, es ginge um nichts anderes und nicht auch 

um mehr, sondern nur, dass letztlich alle weiteren Themen, Problemstel-
lungen und Analysen durch dieses Grundmotiv orientiert werden.2 Der 

Begriff symbolische Gewalt beschreibt die Produktion und Reproduktion 

von sozialen Ordnungen, die aufgrund von sozial verteilten und durchge-
setzten symbolischen Weltsichten erfolgt, welche die gegebenen Verhält-

nisse als selbstverständlich, gerechtfertigt (legitimiert), wahr und natürlich 

erscheinen lassen. Aufklärung hat dann zur Aufgabe, die sozialen Bedin-
gungen und Mechanismen herauszuarbeiten, die die kontingenten Welt-

sichten herrschaftswirksam durchsetzen konnten. Es geht dann zwar nicht 

um die Befreiung von der aus Faulheit und Feigheit selbstverschuldeten 
Unmündigkeit im Sinne Kants, aber doch um die Analyse der sozialen Be-

dingungen von Unmündigkeit, die vor allem in den frühen Arbeiten in den 

Bildungsinstitutionen gesucht wird (vgl. Bourdieu/Passeron 1971). Symbo-
lisch ist diese Form von Gewalt, weil sie als Weltsicht allein auf Vorstel-

1 Die Feinen Unterschiede sind als soziologische Kritik der gesellschaftlichen 
Urteilskraft auf Kants Kritik der Urteilskraft bezogen und Sozialer Sinn als 
Kritik der theoretischen Vernunft auf Kants Kritik der reinen Vernunft. Zum 
einen wird der Zusammenhang von der sozialen Herkunft und den ästheti-
schen Dispositionen untersucht, angefangen bei der Kleidung, dem Sport, 
dem Essen, der Sprache über die sogenannten populärkulturellen Vorlieben 
bis hin zum sogenannten hochkulturellen Musik- und Kunstgeschmack. Zum 
anderen geht es um die schon erwähnte Differenz der Logik der Praxis des 
Wissenschaftlers und der konkreten sozialen Akteure, deren Explikation erst 
den Blick auf die konkrete soziale Praxis erlaubt. Damit wird auch deutlich, 
dass in dieser Forschungslogik jeder Analyse der sozialen Welt eine Auto-
analyse des erkennenden Subjekts implizit ist. 

2 So meine ich auch, dass symbolische Gewalt als Fluchtpunkt noch das „Pro-
gramm einer erkenntnistheoretischen Dauerreflexion“ (Schultheis 2002: 142) 
orientiert, das Schultheis als letzte Fluchtlinie des Gesamtwerks begreift. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lungen über die Natur der Dinge und der Welt insgesamt beruht. Das 

Symbolische ist Gewalt, weil es zum einen Herrschaftsformen produziert 

und reproduziert und weil es zum anderen die jeweiligen Individuen in die 
soziale Ordnung zwingt und diese sich zwingen lassen, weil die willkürli-

che, oder bescheidener: kontingente Ordnung symbolisch den Anschein 

des Selbstverständlichen und Natürlichen erhält.3 Das Phänomen, das 
Bourdieu mit diesem Konzept verbindet, formuliert er am Beispiel der 

männlichen Herrschaft wie folgt:  

„In der Tat habe ich mich über das, was man das Paradox der doxa nennen könn-

te, schon immer gewundert. Die Tatsache, daß die Weltordnung, so wie sie ist, 

mit ihren Einbahnstraßen und Durchfahrverboten, im eigentlichen wie im über-

tragenen Sinn, ihren Verpflichtungen und Sanktionen grosso modo respektiert 

wird und daß es nicht zu mehr Zuwiderhandlungen oder Subversionen, Delikten 

und ‚Verrücktheiten‘ kommt […]. Oder daß sich, was noch erstaunlicher ist, die 

bestehende Ordnung mit ihren Herrschaftsverhältnissen, ihren Rechten und Be-

vorzugungen, ihren Privilegien und Ungerechtigkeiten, von einigen historischen 

Zufällen abgesehen, letzten Endes mit solcher Mühelosigkeit erhält und daß die 

unerträglichsten Lebensbedingungen so häufig als akzeptabel und sogar natürlich 

erscheinen können.“ (Bourdieu 2005a: 7) 

Das Verhältnis von Verkennung (méconnaissance) und Anerkennung (ré-
connaissance) der herrschenden Ordnung, das Bourdieu mit dem Konzept 

der symbolischen Gewalt begreifen und mit seinen Theorieinstrumenten 

erklären möchte, scheint mir das zentrale Thema zu sein, das das Gesamt-
werk durchzieht. Von ihm aus, so lässt sich als These formulieren, lässt 

sich die Theorie der Praxis aufschlüsseln. Die einzelnen Theoriekompo-

nenten sind darauf hin orientiert, die sozialen Mechanismen symbolischer 
Gewalt und Macht zu verstehen und zu erklären. Die allgemeine Theorie 

des Sozialen als Theorie der Praxis muss dann die Mittel bereit stellen, mit 

denen die soziale Welt in ihrer doppelten Wirklichkeit beschrieben und er-
klärt werden kann. Die doppelte Wirklichkeit des Sozialen liegt darin, dass 

es einerseits Ding gewordene Geschichte und andererseits Leib gewordene 

Geschichte ist.4 Es manifestiert sich im Wechselspiel der objektiven sozia-

3 Im Hinblick auf Paradoxieentfaltung durch Selektion schreibt Luhmann für 
subsystemische Ordnungsbildung ungleich abstrakter, dass es nahe liegt 
„beide Operationen der alogischen Selektion (Franzosen würden vielleicht 
sagen: der violence) in einem Schritt zu vollziehen. Im Rechtssystem zum 
Beispiel wird dieser Schritt mit dem Erlaß einer Verfassung vollzogen.“ 
(Luhmann 1990: 470) 

4 „Als besonders exemplarische Form des praktischen Sinns als vorwegge-
nommener Anpassung an die Erfordernisse eines Feldes vermittelt das, was 
in der Sprache des Sports als ‚Sinn für das Spiel‘ [...] bezeichnet wird, eine 
recht genaue Vorstellung von dem fast wundersamen Zusammentreffen von 
Habitus und Feld, von einverleibter und objektivierter Geschichte, das die 
fast perfekte Vorwegnahme der Zukunft in allen konkreten Spielsituationen 
ermöglicht.“ (Bourdieu 1987: 122) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 33 

len Strukturen des sozialen Raums und der sozialen Felder sowie ihrer In-

korporation im Habitus als Dispositionensystem. Eingelassen sind die Be-

griffe in eine Theorie der Ökonomie der Praktiken, dem Kern der allge-
meinen Theorie der Praxis.  

Die Theorie der Ökonomie der Praktiken übernimmt gleich mehrere 

Funktionen im Rahmen der Theorie der Praxis. Fundiert auf der Reformu-
lierung und Erweiterung des Kapitalbegriffs, ermöglicht sie den Vergleich 

augenscheinlich so unvergleichbarer sozialer Gebilde wie vormoderne und 

moderne Gesellschaftsformationen (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.) und vor 
allem verschiedene soziale Felder der ausdifferenzierten modernen Gesell-

schaft (Wirtschaft, Religion, Wissenschaft, Kunst, Literatur usw.). Ver-

gleichbar wird das Unvergleichbare dadurch, dass die Konzeption von 
Ökonomie, um luhmannesk zu reden, generalisiert und respezifiziert wird. 

Die ‚ökonomische Ökonomie‘ der modernen Wirtschaft erscheint vor dem 

Hintergrund dieser Auffassung als eine spezifische Variante eines umfas-
senden Verständnisses von Ökonomie, das es erlaubt, auch von religiösen, 

kulturellen, politischen, rechtlichen usw. Ökonomien zu reden.5 Die jewei-

lige Ökonomie beschreibt die Logik der jeweiligen Praxis und unterschei-
det diese von dem Bild und den Beschreibungen, das sich die Akteure von 

ihrem Tun machen. Die Analyse der Ökonomien soll also die latent gehal-

tenen Strukturen herausarbeiten, die den jeweiligen Stellungnahmen der 
positionierten Akteure Sinn und Richtung geben.  

Die frühe Unterscheidung von „generativen Schemata der Praxisfor-

men und den jeweiligen Repräsentationen, die sich die Individuen von ih-
rer Praxis erstellen“ (Bourdieu 1976: 212), enthält genau die doppelte Rea-

lität des Sozialen, die augenscheinlich auf die marxistische Tradition der 

Ideologiekritik verweist. Deren Absicht war ja in durchaus vergleichbarem 
Verständnis, den Zusammenhang von gesellschaftlichem Sein und Be-

wusstsein derart herauszuarbeiten, dass die gesellschaftlichen Bedingun-

gen der Ideologieproduktion aufgeklärt werden, wobei das Charakteristi-
kum von Ideologien darin gesehen wurde, dass sie genau diesen Zusam-

menhang durch Enthistorisierung und Naturalisierung ihrer Inhalte ver-

deckten. Bourdieus Position findet sich aber noch besser in Karl Mann-
heims Begriff der totalen Ideologie vorgedacht, weil Mannheim so auf die 

Unverfügbarkeit der sich als total gebenden partikularen Weltsicht für die 

5 Methodisch ist dieses Verfahren ganz dem Äquivalenzfunktionalismus Mer-
tons verpflichtet, den vor allem Luhmann für große Theorie fruchtbar ge-
macht hat (Luhmann 1970: 31ff.). Fragt Luhmann allerdings mit systemtheo-
retischen Mitteln nach spezifischen Problemen und Funktionen, die Systeme 
im Allgemeinen verschieden zu bewältigen haben, um ihre Organisations-
form aufrecht zu erhalten ( Reduktion von Komplexität; Kommunikationsan-
schlüsse auf Dauer stellen; Paradoxieentfaltung etc.), so fragt Bourdieu eben 
nach den Charakteristika der je verschiedenen Ausprägungen der Ökonomie 
in den einzelnen sozialen Bereichen (Kapitalformen, illusio, nomos, enjeu 
usw.).

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Akteure aufmerksam macht (vgl. Mannheim 1959: 659ff.). Nimmt man 

die Marx’sche Grundorientierung für die Hinwendung zur Praxis und das 

in der Ideologiekritik6 aufscheinende aufklärerische und wissenssoziologi-
sche Programm, dann muss man der Einschätzung von Alexander wohl 

beipflichten, dass „Bourdieu’s work cannot be understood unless it is seen 

as the latest in the long line of brilliant reconstructors of a system of 
thought [Marxism; GB] he himself has rarely defended but which, nonet-

heless, penetrates to the very marrow of his social science“ (Alexander 

1995: 128). Dennoch muss man die Kritik der Bourdieu’schen Theorie als 
einen gleichsam vulgär-marxistischen Reduktionismus alles Kulturellen 

auf „immediate reflections of the hierarchical structures of material life“ 

(Alexander 1995: 137) zurückweisen, die Alexander im Hinblick auf das 
Konzept des Habitus formuliert. Vor allem scheint der am Beispiel des 

Habitusbegriffs abgelesene Vorwurf, Bourdieus Theorie habe keine Sensi-

bilität für die relative Autonomie von Kultur recht vorschnell, wenn Ale-
xander schreibt:  

„This standard of the relative autonomy of culture is fundamental for understand-

ing the weaknesses in Bourdieu’s theory. Values possess relative independence 

vis-à-vis social structures because ideals are immanently universalistic. [...] It is 

also so in a more historical sense, for social differentiation itself involves the 

growing organizational independence of religious and secular values, and of their 

intellectual carrier groups, vis-à-vis the more particularistic centers of economic 

and political life.“ (Alexander 1995: 137) 

In seiner Lesart bleibt dann auch die Feldtheorie lediglich ein oberflächli-
cher Bruch mit dem Marxismus der früh grundgelegten Habitustheorie, der 

der von Alexander geforderten Multidimensionalität der Sozialtheorie 

nicht genügt. Letztlich bleiben die Felder in ihrer Logik auf die umfassen-
de, materialistisch zu bestimmende, hierarchische Sozialstruktur zurück-

verwiesen und lassen sich mithin auf sie reduzieren (vgl. Alexander 1995: 

157ff.). Dass Bourdieus Begrifflichkeiten einer generalisierten Ökonomie 
der Praktiken, der Inkorporierung von Exterioritäten, von Strategie, Inte-

resse, Klassen, Herrschenden und Beherrschten, Kapital usw. eine solche 

Deutung nahe legen und zum Teil auch zulässig erscheinen lassen, muss 
man wohl zugeben. Die Brüche mit einem Marxismus, der Kultur nur ge-

treu dem schlicht verstandenen Basis-Überbau-Theorem begreift, sind al-

lerdings im Gegenzug überdeutlich. Am Beispiel des Kapitalbegriffs von 

6 Der Unterschied zur klassischen Ideologiekritik ist natürlich, dass diese kriti-
siert, indem sie für die eigene Position objektive Wahrheit beanspruchen 
muss. Diesen Anspruch gibt Bourdieu in letzter Konsequenz auf. Auch wenn 
er die eigene Position zu objektivieren und zu kontrollieren sucht, versteigt 
er sich nicht zu der These der absoluten Überschau im Sinne der marxisti-
schen Privilegierung einer interesselosen und damit wahrheitsfähigen Klasse 
oder der Mannheim’schen „freischwebenden Intelligenz“. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 35 

Bourdieu hat Calhoun den Unterschied des Marx’schen Versuchs einer 

„historic specific theory of capitalism“ und dem allgemein sozialtheoreti-

schen, damit auch historisch unspezifischen Anspruch dieses Begriffs bei 
Bourdieu deutlich gemacht.  

„The link to Marx suggested by the common emphasis on capital and labor, a 

suggestion reinforced by aspects of Bourdieu’s rhetoric, is thus misleading. 

Bourdieu’s considerable achievements in his work on cultural capital are linked 

with this difference from Marx. Bourdieu’s key original insights are that there 

are immaterial forms of capital – cultural, symbolic, and social – as well as a ma-

terial or economic form and that with varying levels of difficulty it is possible to 

convert one of these forms into the other.“ (Calhoun 1993: 69) 

Mit dem erweiterten Kapitalbegriff (vgl. Kap. 2.2.3) markiert Calhoun 
sehr deutlich die Pointe des Bourdieu’schen Ansatzes. Die Zurückführung 

des primären Habitus, der auch in den einzelnen Feldern weiterhin orien-

tierend bleibt, bedeutet eben nicht die Reduktion des Kulturellen auf die 
materiellen Lebensbedingungen einer hierarchischen Grundstruktur sozia-

ler Ordnung. Die Sozialisationsbedingungen des Habitus ergeben sich 

gleichermaßen aus ökonomischem wie kulturellem Kapital, die in einem 
umgekehrt proportionalen Verhältnis zueinander stehen können. Auch 

wenn in den Feinen Unterschieden die herrschenden Klassen über verhält-

nismäßig viel ökonomisches Kapital verfügen, so erlaubt das Konzept des 
sozialen Raumes (vgl. Bourdieu 1982: 171ff.; Kap. 2.2.4), das die konstru-

ierbaren Klassen als empirische Frage begreift, durchaus Arrangements 

von relational geringem ökonomischen bei ausgesprochen hohem kulturel-
len Kapital. Die eigentliche Kritik Alexanders liegt aber darin, dass Bour-

dieu die relative Autonomie von Kultur und kulturellen Werten nicht be-

greifen kann, die „immanently universalistic“ (vgl. Alexander 1995: 137) 
sind. Mit dieser Kritik und auch Problemstellung der eigenen Theorie 

übersieht Alexander eine der entscheidenden Einsichten sowohl von Marx 

als auch von Bourdieu. Das Grundthema der Ideologiekritik und der The-
matisierung symbolischer Gewalt war und ist gerade die Differenz zwi-

schen den objektiven sozialen Strukturen und den Vorstellungen der Ak-

teure über ihre eigene Praxis und die soziale Welt. Schon an dieser Stelle 
sollte klar sein, dass eine Theorie, die die Differenz von Theorie und Pra-

xis zum Gegenstand der Theorie macht und als Denkfigur für das Verhält-

nis von Sozialstruktur und symbolischer Repräsentation generalisiert, nicht 
nur die Autonomie und Universalitätsansprüche von kulturellen Ideen im 

Blick hat, sondern diese darüber hinaus durchreflektiert. Im Hinblick auf 

die eigene Theorie geschieht dies durch eine Form von Reflexivität, die 
sich dem wissenssoziologisch und historizistisch aufgeworfenen Problem 

der soziohistorischen Gebundenheit allen Wissens, auch des soziologi-

schen, stellt und zudem für die Analyse der sozialen Welt der Frage nach-
geht, unter welchen historisch gewachsenen Bedingungen die Idee univer-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

salisierbaren Wissens aufkommt und unter welchen Bedingungen solches 

Wissen produziert werden kann. Universalisierungsfähigkeit von Wissen 

wird also gar nicht negiert, die Problemstellung ist aus der Perspektive von 
Bourdieus Theorie der Praxis lediglich anders als von Alexander – wenn 

es um Wissen geht. Bourdieu begründet nicht, dass und welche Werte und 

Ideale universell sind, sondern er will erklären, wann, wie und unter wel-
chen Bedingungen man darauf kommt.7

Und da symbolische Gewalt dadurch konstituiert wird, dass Ideen ent-

historisiert, naturalisiert, also universalisiert werden, geht Bourdieu genau 
den sozialen Mechanismen nach, die Alexander dazu führen, an universel-

le kulturelle Ideen zu glauben. Dass mit dem Reflexivitätsprogramm eini-

ge epistemologische Probleme verknüpft sind, die die Theorie der Praxis 
zu bewältigen hat, kann erst weiter unten, nach detaillierter Klärung der 

Konzepte der Theorie der Praxis, diskutiert werden. Hier kam es zunächst 

darauf an zu zeigen, dass die bis hierher vertretene Sicht auf das Erkennt-
nisinteresse der allgemeinen Theorie der Praxis auch gegenüber einem der 

schärferen Kritiker des Ansatzes zu verteidigen ist. Die marxistische Tra-

dition ist augenscheinlich in der Nomenklatur Bourdieus ablesbar, aber 
auch mit Vorsicht zu bemerken. Marx ist nur einer der Wegbereiter Bour-

dieus und vielleicht nicht einmal der wichtigste. Gerade die Theorie der 

Felder ist viel stärker durch Weber geprägt, die Theorie der symbolischen 
Klassifizierung durch Durkheims Erkenntnissoziologie und dieser Durk-

heim-Weber-Marxismus nochmals vielfältig durch die phänomenologi-

schen und strukturalistischen Strömungen der 1950er und 1960er Jahre.  
Eine paradigmatische Klassifikation liefert der von Bourdieu selbst 

vorgeschlagene Begriff des „genetischen Strukturalismus“. Wie man den 

Ansatz nun auch immer bezeichnen will, man kommt ihm nur näher, in-
dem man die systematisch miteinander verschränkten Konzepte und Ter-

mini genauer in den Blick nimmt, mit denen Bourdieu die Ökonomie der 

Praktiken herauspräparieren möchte, die die unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Praxisfelder definieren.8

7 Am Beispiel der Wissenschaft weist Bourdieu auf die Historizität der Idee 
des Universellen hin: „Denn auch wenn die wissenschaftlichen Felder ganz 
besondere Universen sind (und dies umso mehr, je ausgeprägter ihre Auto-
nomie ist), steht, wie ich bereits gesagt habe, nicht alles zum Besten in der 
besten aller möglichen wissenschaftlichen Welten, und es gibt gesellschaftli-
che Widerstände gegen die Durchsetzung einer rationalen Kommunikation, 
ohne die der Fortschritt der Vernunft und des Universellen nicht vorankom-
men kann. Es gilt also, einen praktischen, das heißt spezifisch politischen 
Kampf zu führen, um der Vernunft Macht und Vernunftgründen ihr Recht zu 
verleihen, einen Kampf, der sich auf alle Errungenschaften einer bereits 
verwirklichten Vernunft stützen muß, welche die Geschichte des Feldes her-
vorgebracht hat.“ (Bourdieu 1998o: 59) 

8 Man könnte auch eine Klärung des Ansatzes versuchen, indem man ihn einer 
der großen frühmodernen philosophischen Traditionen entweder von Kant 
oder von Hegel zuordnet. Dies ist m.E. aber nur fruchtbar, wenn man einen 
Deutungsschlüssel und ein heuristisches Instrument gewinnt, um nach spezi-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 37 

2.2  Ökonomie der  Praxis  

Unter der Ökonomie der Praktiken versteht Bourdieu die grundlegende 

Logik der sozialen Prozesse. Sie soll beantworten, nach welchen Prinzipi-

en die Akteure ihre Praxis organisieren, mit der sie sich und die soziale 
Welt reproduzieren, aber auch modifizieren. Ausgangspunkt der Theorie 

ist die Ablehnung der gängigen subjektivistischen oder objektivistischen 

Vorstellungen von Akteur und Handeln, denn es gibt „eine Ökonomie der 
Praktiken, d.h. eine den Praktiken innewohnende Vernunft, die ihren ‚Ur-

sprung‘ weder in ‚Entscheidungen‘ der Vernunft als bewußter Berechnung 

noch in den Bestimmtheiten der äußerlichen und den Handelnden überge-
ordneten Mechanismen findet.“ (Bourdieu 1987: 95) 

Wenn der Subjektivismus der bewussten Berechnung wie der Objekti-

vismus der übergeordneten Mechanismen die Logik der wissenschaftli-
chen Praxis unrechtmäßigerweise auf die soziale Praxis insgesamt proji-

zieren, dann begibt man sich mit Bourdieu auf die Suche nach einer Logik, 

die sich mit wissenschaftlichen Ansprüchen an Rationalität, Methode und 
den elementaren Gesetzen der Logik (Satz der Identität, Satz des ausge-

schlossenen Widerspruchs, Satz des ausgeschlossenen Dritten und Satz der 

Kontravalenz) nicht fassen lässt. Konsequent gedacht, sind die grundle-

fischen Theoriefiguren zu suchen, die die Kenntnis der betreffenden Theorie 
vertiefen. Kant oder Hegel heißt in der Regel die Entscheidung zwischen 
Denken mit oder ohne Widersprüchen bzw. Paradoxien. Einerseits Entfal-
tung von Paradoxien, andererseits das Aufzeigen der Grenzen der Ver-
standeserkenntnis. Einerseits die Grundfigur von Identität der Identität und 
Nicht-Identität (Allgemeinem und Besonderen) und andererseits die strikte 
Scheidung des Dings für-mich und des Dings an-sich, die zusammengedacht 
wieder zu Hegel führen würden. Gibt man also zu, dass das Für-mich und 
An-sich nicht getrennt zu denken sind, gerät man wieder in den Wider-
spruch, von dem aus hegelianisch zu denken wäre. Wie verhält sich diese 
Problematik bei Bourdieu? Von der Theorieanlage und der Methodik des 
Aufweises unfruchtbarer Alternativen sowie der gesellschaftlichen Grenzen 
der Erkenntnis ist die Theorie eine Soziologisierung des Kantianismus, die 
Bewusstsein durch Gesellschaft ersetzt. Auch ist die Zusammenführung von 
Objektivismus und Subjektivismus analog zu Kants Synthese von Empiris-
mus und Rationalismus. Dies allerdings mit dem entscheidenden Unter-
schied, dass nicht im Wechselspiel von Anschauung und Begriffen begrenzte 
Erkenntnis postuliert und die Sicht auf das An-sich in ihrer Möglichkeit ge-
leugnet wird, sondern dass An- und Für-sich zusammengedacht werden, als 
nur scheinbarer Widerspruch. Die Einheit des Allgemeinen und Besonderen 
findet sich als Theoriebegriff mit dem Habitus. Hier verknüpfen sich Gesell-
schaft und Individuum, Allgemeines/Besonderes und in der beständig er-
zeugten abweichenden Dialektik von Habitus und Struktur auch die Identität 
der Identität und Nicht-Identität: Es geht um das Denken der Totalität, aller-
dings in kantianisch orientierter empirischer Bescheidung. Deswegen auch 
verweist Bourdieu selbst auf Hegel, wenn er ein paar Traditionslinien des 
Habitus nachzeichnet und Hegels Intention der Überwindung des kantiani-
schen Dualismus hervorhebt (vgl. Bourdieu 1997: 63).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

genden Prämissen wissenschaftlicher Logik der Theoriebildung und empi-

rischen Forschung (symbolischer) Ausdruck der spezifisch sozialen Be-

dingungen wissenschaftlicher Praxis. Von dieser unterscheidet Bourdieu 
die allgemeine soziale Praxis explizit und macht es eben zur Bedingung 

einer adäquaten Objektkonstruktion, die Distanz und Differenz von Wis-

senschaft und sozialer Praxis zu reflektieren (vgl. Bourdieu 1987: 57). 
Die theoretischen Probleme, die Bourdieu mit dieser theoriekonstituti-

ven Unterscheidung von Theorie und Praxis der Theorie der Praxis stellt, 

sind offensichtlich: Zum einen soll die Logik der sozialen Praxis im Unter-
schied zur Logik der Wissenschaft verstanden werden, zum anderen soll 

aber die Wissenschaft nur als ein Spezialfall der allgemeinen Logik sozia-

ler Praxis konstruiert werden. Wie aber kann die Wissenschaft zugleich 
sein und nicht sein, was sie ist? Die Beantwortung der Frage erfordert ei-

nen Überblick über die Logik der Praxis, die Bourdieu im Entwurf einer 

Theorie der Praxis und vor allem im Sozialen Sinn formuliert hat. Der 
Konzeptualisierung und Erklärung dieser Logik dienen dann die eigentli-

chen Theoriebegriffe Kapital, Habitus und Feld. Nach diesem Durchgang 

lässt sich vielleicht sehen, wie die Praxis der Theorie aussehen muss, die 
zu der von Bourdieu benannten Verzeichnung der Praxis – damit auch der 

eigenen – führt.  

Die Deskription dessen, was Bourdieu unter sozialer Praxis versteht, 
bereitet in der Positivierung Schwierigkeiten: „Es ist nicht leicht, über die 

Praxis anders als negativ zu reden“ – steht am Beginn des Kapitels über 

die Logik der Praxis in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 147ff.). Sobald der 
notwendig objektivierende Wissenschaftler die Praxis in die Logik des be-

grifflichen Denkens der Wissenschaft einhegt, zerstört er unweigerlich ih-

ren praktischen Sinn. Die Argumentation, die Bourdieu zum Beleg dieser 
These vorlegt, erscheint als soziologische Übersetzung des Verhältnisses 

von durée und Raum in der Lebensphilosophie Bergsons (vgl. Bergson 

1994: 60ff.). Bei Bergson wird der ungeschiedene und irreversible Fluss 
der durée deformiert, sobald er mit der räumlich-begrifflichen Welt kon-

frontiert wird. Die reine zeitliche Dauer wird durch Begriffe der Raumwelt 

auf- und eingeteilt und ihrer eigentlichen Zeitlichkeit enthoben (vgl. Berg-
son 1994: 100). Analog fasst Bourdieu das Verhältnis von Praxis und The-

orie, indem er vor allem die Zeit der Praxis von der spezifischen Zeitent-

hobenheit des Wissenschaftlers unterscheidet und auf dessen verräumli-
chende wissenschaftliche Darstellungs- und Aufzeichnungstechniken ver-

weist. Der Wissenschaftler, der sich der Erforschung sozialer Praktiken 

widmet, befindet sich im Verhältnis zu seinem Untersuchungsgegenstand
in einer privilegierten Position. Praktiken und Handlungen, die die konkre-

ten Akteure unter spezifisch praktischen Bedingungen der Dringlichkeit 

und zeitlichen Irreversibilität nacheinander in linearer Abfolge und in 
mehr oder minder großen Zeitabschnitten realisieren, können durch 

schriftliche und graphische Aufzeichnungstechniken dem Wissenschaftler 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 39 

in synoptischer Darstellung verfügbar sein (vgl. Bourdieu 1987: 152f.). 

Seine soziale Situation als Forscher entbindet den Wissenschaftler von den 

Investitionen und Bindungen an die von ihm erforschte Praxis. Die Auf-
zeichnung in Schrift, Diagramm, Bild usw. erlauben es ihm, die Irreversi-

bilität der praktischen Zeit aufzuheben, er hat die Möglichkeit und zwecks 

wissenschaftlicher Systematisierungsansprüche auch die Pflicht, die auf-
gezeichneten Praxisvollzüge systematisch in virtueller Gleichzeitigkeit 

aufeinander zu beziehen. Dieses Privileg der Totalisierung durch die Syn-

opse befördert die Tendenz, die Logik der eigenen Situation auf die unter-
suchten Praktiken zu projizieren.9

Genau wie das begriffliche Denken die durée deformiert, so werden 

Sinn und Zeit der Praxis verzeichnet, wenn die Logik der Forschung an sie 
herangetragen wird. Wie lässt sich diese aber nun genauer fassen als in der 

Formel: ‚Praxis ist das, was wissenschaftliche Analyse nicht ist‘? Geht 

man zunächst davon aus, dass wissenschaftliche Aussagensysteme zumin-
dest auf einer Logik beruhen, die Klarheit und Exaktheit der Aussagen und 

Widerspruchsfreiheit und Vollständigkeit der logischen Bezüge verlangt, 

dann lässt sich die Negation genauer vorstellen. Die Logik der Praxis ver-
langt all dies nicht; sie ist nicht klar, nicht exakt, nicht widerspruchsfrei 

und nicht vollständig. In diesem Sinne spricht Bourdieu denn auch im Sin-

ne der Positivierung der Negation von einer Logik des Ungefähren und der 
Verschwommenheit (vgl. Bourdieu 1987: 159). Die Bedeutung von Sym-

bolen und rituellen Praktiken – die Bourdieu vor allem im Blick hat, wenn 

er seine Theorie der Praxis anhand des Materials seiner Forschung in der 
Kabylei entwickelt – sind nicht eindeutig, sie können je nach Situation und 

Kontext variieren. In der rituellen Praxis der Kabylen werden dieselben 

Schemata in unterschiedlichen Kontexten je unterschiedlich aktualisiert. 
Die zur Kosmologie gehörende Dichotomie Mann/Frau weist beispiels-

weise dem kabylischen Haus den Wert weiblich zu, wenn man sich in dem 

männlichen Bereich außerhalb befindet. Zugleich ist das Hausinnere wie-
derum in männliche und weibliche Bereiche geteilt. Es kann somit logisch 

männlich und weiblich zugleich sein, je nach Kontext (vgl. Bourdieu 

1987: 158). Es geht darum, dass die Dichotomien, die die Kosmologie in 
diesem Fall bilden, wie männlich/weiblich, heiß/kalt, Sonne/Mond, 

Tag/Nacht usw. je nach praktischem Problembezug kombiniert und auch 

9 „Daß er jede Möglichkeit hat, die sozialen und logischen Bedingungen der 
von ihm an der Praxis und ihren Produkten vorgenommenen Veränderungen 
des Charakters und zugleich den Charakter der logischen Umwandlungen zu 
ignorieren, die er an der erhaltenen Information vornimmt, verleitet den Ana-
lytiker zu allen Fehlern, die sich aus der Tendenz ergeben, den Standpunkt 
des Schauspielers mit dem des Zuschauers zu verwechseln. So sucht er bei-
spielsweise Antworten auf Fragen des Zuschauers, die die Praxis niemals 
stellt, weil sie sie nicht zu stellen braucht, anstatt sich zu fragen, ob das Ei-
gentliche der Praxis nicht gerade darin liegt, daß sie solche Fragen aus-
schließt.“ (Bourdieu 1987: 151) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

durchaus kreativ und improvisatorisch interpretiert werden können. Als 

Beispiel dient Bourdieu unter anderem das Gewohnheitsrecht verschiede-

ner Dörfer oder Stämme, die für denselben Verstoß unterschiedlich harte 
Strafen verhängen. Bourdieu interpretiert die darin zum Ausdruck gelan-

gende „Ungewissheit und Verschwommenheit“ der Praxis der Rechtspre-

chung durch die „praktische Umsetzung derselben impliziten Schemata“
(Bourdieu 1987: 187). Die Logik der Praxis erscheint nicht als eine strenge 

Deduktion einzelner Handlungen aus klaren Regeln, die den Gesetzen der 

wissenschaftlichen Logik folgen, sondern eher „in einer Art Einheitlichkeit 
des Stils“ (Bourdieu 1987: 187) der kontextverschieden sinnvollen Prakti-

ken.

Die Schemata einer mythologischen Kosmologie sind dann auch nicht 
als ein von Praxis abgehobenes Weltbild zu verstehen, sondern umgekehrt 

immer auf die Auslegung konkreter Situationen und Probleme bezogen. 

Sie erscheinen dann nicht als defizitäre Abweichungen von einem moder-
nen rationalen Denken und auch nicht als diesem allgemein ebenbürtig, 

aber als den historisch gewachsenen (objektiv-materiellen) Bedingungen 

angemessen:  

„Die rituelle Praxis zu verstehen, ihr nicht nur ihre Begründung, sondern auch 

ihren Daseinsgrund wiederzugeben, ohne sie in eine logische Konstruktion oder 

ein Exerzitium zu verwandeln, erfordert nicht nur eine Wiederherstellung ihrer 

inneren Logik; es bedeutet vielmehr, daß man ihr ihre praktische Notwendigkeit 

zurückerstatten muß, indem man sie wieder zu den wirklichen Bedingungen ihrer 

Entstehung in Beziehung setzt, d.h. zu den Bedingungen, unter denen sowohl die 

von ihr erfüllten Funktionen als auch die Mittel definiert sind, die sie anwendet, 

um die Funktionen zu erfüllen; es bedeutet, die rohen materiellen Grundlagen 

der Investition in die Magie, z.B. die Schwäche der Produktiv- und Reproduktiv-

kräfte, zu beschreiben, die aus einem richtigen, von einer aus der Ungewißheit 

über die lebenswichtigsten Dinge erwachsenden Stimmung der Not beherrschten 

Leben einen zufälligen Kampf gegen den Zufall macht; es bedeutet, jene kollek-

tive Erfahrung der Machtlosigkeit wenn schon nicht dingfest, so doch wenigstens 

namhaft zu machen, die jeder Welt- und Zukunftsbetrachtung zugrunde liegt [...] 

und die die praktische Vermittlung darstellt, über welche die Beziehung zwi-

schen ökonomischen Grundlagen und rituellen Handlungen oder Vorstellungen 

hergestellt wird.“ (Bourdieu 1987: 178) 

Schlicht und ergreifend lassen sich beobachtete Widersprüche zwischen 

Mythos und mythologischer Praxis auflösen, wendet man sich den Situa-
tionen der Anwendung der Schemata zu, unter deren Bedingungen die Ak-

teure in den Grenzen ihres Weltbildes Deutungen und Praktiken improvi-

sieren können, die passen. Gerade Widersprüche zwischen Logik und be-
obachtbarer Praxis hatten es Bourdieu ja unmöglich gemacht, die soziale 

Welt der Kabylen streng strukturalistisch zu modellieren und den subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 41 

vistischen Bruch mit dem Objektivismus herausgefordert (vgl. Bourdieu 

2000a: 62ff.). 

Gegen den Subjektivismus benötigt Bourdieu aber dann den Objekti-
vismus, wenn es darum geht, soziale Praktiken verständlich zu machen, 

deren Spezifikum die Ausnutzung der Irreversibilität der praktischen Zeit 

ist. Das bekannte Beispiel ist die gegen Mauss und Lévi-Strauss eingeführ-
te praxeologische Deutung des Gabentauschs (vgl. Bourdieu 1987: 191ff. 

und Bourdieu 1998b: 163ff.). Die strukturalistische Deutung entdeckt als 

grundlegenden Mechanismus des Gabentausches die Wechselseitigkeit, al-
so die Orientierung einer Gabe an der Erwartbarkeit der Gegengabe. 

Mauss’ weist darüber hinaus auf eine Bruchstelle hin, die die symbolische 

Bedeutung des Gabentausches gegenüber der Reziprozitätsregel hervor-
hebt und die durch ihren Widerspruch Bourdieus Interesse weckt: Die Ga-

be verpflichtet zwar auf eine Gegengabe, aber der Gebende muss genau 

diese Verpflichtung negieren und die Gabe als ein großzügiges und frei-
williges Geschenk deklarieren können, das gerade nicht zur Erwiderung 

verpflichtet (vgl. Mauss 1990: 50ff.). Bourdieu bringt die objektive Regel 

der Reziprozität und die diametral entgegengesetze subjektive Deutung 
dadurch zusammen, dass er die Zeit zwischen Gabe und Gegengabe als die 

entscheidende Bedingung für die kollektive Verkennung des Prinzips der 

Wechselseitigkeit auf Seiten der Akteure begreift. Die subjektive Verken-
nung wird dann als Voraussetzung für die Produktion und Reproduktion 

der objektiven Struktur verstanden. Diese Verkennung nennt Bourdieu 

auch illusio, ein Terminus, der in der Feldtheorie dominant wird und eben 
den Glauben an das Spiel im Unterschied zur objektiven Realität des 

Spiels bezeichnen soll.  

Anerkennung der symbolischen bei Verkennung der objektiven Ord-
nung erscheint schon am Beispiel des Gabentausches als das Prinzip der 

Reproduktion historisch kontingent gewachsener sozialer Ordnung. Im 

Rahmen dieses Glaubens und der Schemata, mit denen die Akteure ihre 
Welt deuten und die Ausdruck der objektiven sozialen Ordnung sind, brin-

gen die Akteure in den unterschiedlichsten Situationen passende Praktiken 

hervor. Sie sind dabei nicht darauf angewiesen, bewusst oder unbewusst 
zu kalkulieren, welche der möglichen Handlungsalternativen diejenige ist, 

die, gemäß einem Streben nach Nutzenmaximierung, für den Kontext am 

besten geeignet ist. Der improvisierende Charakter der Praxis schließt
ebenso die Vorstellung eines schlichten Determinismus aus.

Bourdieu versucht, die Logik der Praxis gegen eine intentionalistische 

Handlungstheorie und gegen einen deterministischen Strukturalismus mit 
dem Begriff des praktischen Sinns zu profilieren. Dieser Sinn ist vielleicht 

besser als eine Art Gespür zu bezeichnen, ein Gespür dafür, in verschiede-

nen sozialen Situationen das Richtige zu tun sowie in die richtigen Situa-
tionen zu geraten. Bourdieu spricht auch davon, dass es sich um eine „er-

worbene Meisterschaft“ handelt, die mit der „automatischen Sicherheit ei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nes Instinkts funktioniert“ (vgl. Bourdieu 1987: 190f.). Der praktische 

Sinn resultiert aus den in Sozialisationsprozessen erworbenen Dispositio-

nen, die Bourdieu als Einverleibung der objektiven Strukturen begreift und 
die er mit dem Konzept des Habitus auf den theoretischen Begriff bringt 

(vgl. Kap. 2.2.1). Für die Beschreibung der Logik der Praxis in Begriffen 

eines generalisierten Ökonomiebegriffs ist an dieser Stelle zunächst wich-
tig, dass der erworbene praktische Sinn die für die sozialen Praktiken kon-

stitutive illusio reproduziert und umfasst. Der Bruch zwischen der illusio

des Gabentausches als eines freimütigen Aktes der Großzügigkeit und der 
aus der objektivierenden Perspektive sichtbaren Struktur der Wechselsei-

tigkeit von Gabe und Gegengabe bildet das Grundmodell symbolischer 

Ökonomien. Sie beruhen auf der schon benannten Verkennung der objek-
tiv darstellbaren ökonomischen Ordnung bei Anerkennung der symboli-

schen Ordnung, durch die die ökonomische verleugnet wird.  

Die Funktionsweise des größten Teils der sozialen Welt, Bourdieu 
nimmt diesbezüglich lediglich die ökonomische Ökonomie des modernen 

Feldes der Wirtschaft aus (vgl. Bourdieu 1998h; 2001b: 28), lässt sich 

dann schon auf dieser grundlegenden Ebene des Tausches als Verdrän-
gung des Ökonomischen beschreiben. Für die soziologische Analyse 

Bourdieus steckt in dieser Logik der Praxis die Aufgabe, das Verdrängte 

sichtbar zu machen und zu explizieren. Der theoretische Fluchtpunkt sym-
bolische Gewalt findet sich in der Logik der Verdrängung wieder. Soziale 

Praxis, die soziale Ordnung reproduziert, funktioniert nur, wenn sie in 

Form der Notwendigkeit auftritt, das heißt, wenn die Akteure selbstver-
ständlich an sie und ihre Selbstverständlichkeit glauben und diese damit 

anerkennen (vgl. Bourdieu 1987: 193).  

In der Strategie des Kontingentsetzens der symbolischen Ordnung 
durch die Soziologie liegt die unverkennbare Nähe zur Ideologiekritik. Es 

zeigt sich allerdings auch ein entscheidender Unterschied, da Bourdieus 

Aufdeckung der objektiven Strukturen nicht mit einer nur normativ zu 
qualifizierenden Vorstellung eines richtigen Bewusstseins verbunden ist, 

das zur Realisierung einer guten Gesellschaft führen würde. Bourdieu ist, 

zumindest in den früheren Schriften, politisch wertfrei und arbeitet ledig-
lich die Funktionsweise und Logik sozialer Praxis heraus. Zu dieser gehört 

dann die praktisch notwendige Differenz von objektiver und symbolischer 

Wahrheit, deren Aufhebung zugleich die Aufhebung bzw. Verunmögli-
chung der analysierten Praxis bedeuten würde. Viel stärker an Lévi-

Strauss’ Strukturalismus angelehnt, geht es Bourdieu vornehmlich um die 

Herausarbeitung der latenten bzw. unbewussten Strukturen, die allerdings 
nicht durch die symbolischen Vorstellungen störend verdeckt werden, wie 

dies im Strukturalismus ja noch gedacht ist10, sondern an der Aktualisie-

10 Exemplarisch sei die folgende Textstelle von Lévi-Strauss angeführt: „Ein 
Modell mag bewußt oder unbewußt sein, diese Tatsache berührt seine in-
nerste Natur nicht. Man kann nur sagen, daß eine oberflächlich im Unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 43 

rung der Praxis notwendig beteiligt sind. Die ideologiekritische Dimension 

erscheint dann aber darin, dass das dialektische Verhältnis der objektiven 

und symbolischen Strukturen vor allem im Hinblick auf die Stabilisierung 
symbolischer Herrschaftsverhältnisse, also symbolischer Gewalt themati-

siert wird. 

In asymmetrischen Beziehungen, die dem Muster des Gabentauschs 
folgen, diskutiert Bourdieu die Prozesse der Verdrängung der ‚objektiven 

Wahrheit‘ des Tauschs (vgl. Bourdieu 1987: 197f.). Für die wenig diffe-

renzierten, vormodernen sozialen Welten, die er bei seinen ethnologischen 
Studien im Blick hat, bildet symbolische Gewalt ein notwendiges und ef-

fektives Herrschaftsmittel. Das vormoderne dieser Gesellschaften wird 

durch fehlende Satzung und Institutionalisierung formaler Regelungssys-
teme begriffen, vor allem durch das Fehlen einer formalen rechtlichen 

Grundlage des Tauschverkehrs, auf die sich jeder gleichermaßen berufen 

könnte (vgl. Bourdieu 1987: 206ff.; Kap. 6.2). Der monetäre Tauschver-
kehr, der von Person und Situation abstrahiert, ist an eine institutionelle 

Absicherung gebunden, die Geld als einem materiell wertlosem Medium 

Tauschwert garantiert. Gleichermaßen fehlen rechtlich verbindliche forma-
le Regelungen von Arbeitsverhältnissen und Abhängigkeitsverhältnissen. 

Die simple Logik, die sich für Bourdieu daraus ergibt, ist, dass in vormo-

dernen Gesellschaften, die weder ausdifferenzierte Bereiche des Rechts 
noch der Wirtschaft kennen, alles nach dem Muster der dominanten sozia-

len Organisationsweise geregelt wird, nämlich der Verwandtschaftsver-

hältnisse. Für Herr/Knecht-Verhältnisse als Grundform asymmetrischer 
Tauschbeziehungen bedeutet dies, dass im Zuge einer Euphemisierungs-

arbeit das objektive Abhängigkeitsverhältnis symbolisch in eine Art Ver-

wandtschafts- oder Freundschaftsverhältnis ‚umgedeutet‘11 wird. 
Dass neben den symbolischen Strategien zudem materieller Druck 

ausgeübt werden konnte, wird damit nicht verneint, allerdings musste dies 

in dem Maße geschehen, in dem die Ehre vor der sozialen Gruppe aufrecht 
zu erhalten war. Illustrieren lässt sich die notwendige Verdrängung der 

wußten verborgene Struktur die Existenz eines Modells, das diese Struktur 
dem kollektiven Bewußtsein verhüllt, wahrscheinlicher macht. Tatsächlich 
zählen ja bewußte Modelle – die man allgemein ‚Normen‘ nennt – zu den 
armseligsten, die es gibt, wegen ihrer Funktion, die mehr darin besteht, den 
Glaubensinhalten und Bräuchen zur Dauer zu verhelfen, als ihre Quellgründe 
freizulegen. So trifft die strukturale Analyse auf eine paradoxe Situation, die 
der Sprachforscher bereits kennt: je genauer die erscheinende Struktur ist, 
desto schwieriger wird es, die tieferliegende Struktur, wegen der bewußten 
und deformierten Modelle, die sich wie Hindernisse zwischen den Beobach-
ter und sein Objekt stellen, zu erfassen.“ (Lévi-Strauss 1967: 304) 

11 Die Anführungszeichen verweisen hier darauf, dass dies keinen bewussten 
Prozess des Umdeutens aufgrund tieferer Einsicht in die objektiven Tausch-
beziehungen meint, sondern die einzig mögliche und bekannte Art und Wei-
se des Tauschverkehrs unter spezifischen historischen Bedingungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ökonomischen Strategie an Bourdieus Beispiel des Ochsentauschs in der 

kabylischen Gesellschaft:  

„Es gibt andere Tauschprozesse, bei denen das Kalkül sich viel unverhohlener 

zum Ausdruck bringt und verrät. So etwa im Fall des charka, eines Vertrags zwi-

schen Bewohnern verschiedener Dörfer, bei dem der Besitzer eines Ochsen die-

sen zeitweise einem anderen Bauern, der sich keinen Ochsen leisten kann, über-

läßt, und dafür eine bestimmte Menge Weizen und Hirse erhält. Man könnte 

meinen, daß der Ochse hier gewissermaßen wie ein Kapital eingesetzt wird, um 

Profit zu erzielen. [...] Die Schilderung, die die Kabylen von diesem Vorgang 

[im Unterschied zu einem Ökonomen; GB] geben, klingt ganz anders: Individu-

um A stellt die Arbeitskraft seines Ochsen zur Verfügung, aber Ausgleich wird 

dadurch hergestellt, daß Individuum B den Ochsen füttert, was ansonsten Indivi-

duum A abgefordert worden wäre. Das zusätzliche Maß Weizen stellt also nichts 

anderes dar, als eine Kompensation des Wertverlustes des Ochsen infolge seines 

Alterns. Man sieht also, daß der Ochse nie als Kapital angesehen und behandelt 

wird.“ (Bourdieu 2000a: 48f.) 

Wenn es also unter vormodernen Bedingungen keine rein ökonomischen 
Abhängigkeitsbedingungen und rein ökonomischen Gewinne und Tausch-

verhältnisse geben kann, sondern eine auf Treu und Ehre gegründete Öko-

nomie nach der Logik des Gabentauschs, dann aus gutem Grund: Nur ein 
ehrenhafter Mann ist ein vertrauensvoller Mann, der Abhängigkeitsver-

hältnisse an sich binden und mit dem man Tauschhändel einzugehen sich 

trauen kann. Die Akkumulation symbolischen Kapitals durch die An-
erkennung der Gruppe gewährt damit einen Vertrauenskredit als Grundla-

ge symbolischer Ökonomie, der materielle Gewinne und Sicherung oder 

Verbesserung (Heirat in angesehene Familien usw.) der sozialen Position 
erst möglich macht (vgl. Bourdieu 1987: 219f.). Die hier schon deutlich 

werdende Logik der Verdrängung des Ökonomischen findet ihre Begrün-

dung mithin in den spezifischen objektiven Bedingungen einer vorkapita-
listischen sozialen Ordnung und ist Ausdruck einer allgemeinen Logik der 

Praxis, die lediglich so viel Logik aufbringt, wie praktisch nötig ist.  

Die These, dass es eine Ökonomie der unterschiedlichen Praktiken 
gibt, beschränkt sich jedoch nicht darauf, dass in der Praxis unter Dring-

lichkeitsbedingungen nur hinreichend viel Logik zur Bewältigung der an-

stehenden Probleme aufgebracht wird, wie dies beispielsweise Schwingel 
behauptet (Schwingel 1993: 43ff.). Wenn Bourdieu die generalisierende 

These aufstellt, dass die vornehmlich an vorkapitalistischen Gesellschaften 

abgelesene Logik der Praxis eine auch auf die moderne soziale Welt über-
tragbare allgemeine Logik ist, so beinhaltet diese über die abgrenzende 

Bestimmung zur wissenschaftlichen Theorie hinaus auch, dass sich in je-

weils spezifizierter Form die Prozesse der Verkennung und Anerkennung 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 45 

als Funktionsbedingungen der jeweiligen Praxis wiederfinden lassen;12

nicht nur Dringlichkeit, Kontextualität und Sparsamkeit, auch systematisch 

erzeugte Differenz von objektiven und subjektiven Strukturen der sozialen 
Welt(en). Die systematische Verkennung des Ökonomischen der symboli-

schen Ökonomie erlaubt es dann, eigentlich ökonomische Begriffe auf 

Praxisfelder anzuwenden, die sich gerade dadurch auszeichnen, dass sie 
ihren ökonomischen Charakter verleugnen. Das Interesse an der Interesse-

losigkeit kann als Interesse begriffen werden. Ruhm und Ehre sind Akku-

mulation symbolischen Kapitals, dessen Erhalt oder Vermehrung den Ein-
satz von Strategien erfordert, die allerdings keine im Sinne bewusst kalku-

lierter Pläne, sondern Ergebnis des praktischen Sinns sind.  

In der Gleichzeitigkeit einer subjektiven und objektiven Logik der 
Praxis stecken nun wieder theorielogisch einige Probleme, die man erst 

einmal aufdröseln muss: Eine doppelte Kontextualisierung der Deskription 

der Logik der Praxis als einer generalisierten Ökonomie wird deutlich. Ei-
nerseits wird die Logik der Praxis als Logik der Klassifikationsschemata

negativ im Kontrast zur Logik der wissenschaftlichen Logik eingeführt, 

andererseits wird die Logik der symbolischen Ökonomie mitsamt den sym-
bolischen Herrschaftsweisen negativ im Kontrast zur modernen kapitalisti-

schen Ökonomie eingeführt. Zum Problem wird dann die Rückanwendung 

der gewonnenen Theorie der Praxis als einer Theorie vorlogischer Logik 
der Praxis auf die Wissenschaft – dies hatte ich eingangs erwähnt; darüber 

hinaus ist fraglich, wie die vorkapitalistisch gewonnene symbolische Öko-

nomie die kapitalistische Ökonomie der Moderne als einen Sonderfall ih-
rer selbst behandeln kann (vgl. Kap. 4.6). Wie für das Problem des theore-

tischen Verhältnisses der Praxis der Theorie der Praxis gilt auch für die 

symbolische Ökonomie der ökonomischen Ökonomie, dass zunächst der 
Durchgang durch die weiteren Begriffe und Konzepte der Theorie der Pra-

xis erfolgen muss, um die aufgeworfenen Probleme zu klären. Die bisheri-

ge Rekonstruktion beschränkt sich weitgehend auf die deskriptive Dimen-
sion von Bourdieus Theorie der Praxis. Die beschriebene Logik wird erst 

durch die Begriffe von Habitus und Feld einer Theorie mit verstehendem 

und erklärendem Anspruch eingegliedert.  

2.2.1 Habitus – Bedeutungen im Gebrauch 

Zur Einführung des wohl prominentesten Begriffs der Theorie der Praxis 

scheint es sich eingebürgert zu haben, die theoretische Absetzbewegung 

12 Exemplarisch für den Allgemeinheitsanspruch: „Diese hindert uns nämlich, 
die Wissenschaft von den ‚ökonomischen‘ Praktiken als Sonderfall einer 
Wissenschaft aufzufassen, mit der alle Praktiken einschließlich derer, die als 
uneigennützig oder zweckfrei und somit als ‚von ökonomischen Rücksichten 
freie‘ ausgegeben werden, als ökonomische behandelt werden können, also 
als auf materielle oder symbolische Profitmaximierung ausgerichtet.“ (Bour-
dieu 1987: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sowohl von einem spezifisch verstandenen Subjektivismus als auch von 

einem ebenso spezifisch verstandenen Objektivismus anzuführen (vgl. 

Bohn 1991: 41ff.; Schwingel 1995: 53ff.). Damit ist sein theoretischer 
Problembezug benannt, der aber weiter auf die empirischen Probleme zu-

rückzuführen ist, denen Bourdieu im Rahmen seiner ethnologischen Ana-

lysen der kabylischen Gesellschaft gegenüberstand (vgl. Bourdieu 2000a). 
Eine werkgeschichtliche Systematisierung der Genese des Begriffs hat 

kürzlich Louis Pinto vorgenommen (vgl. Pinto 1998: 46ff.). Dabei hat er 

die unterschiedlichen Dimensionen und Gebrauchsweisen des Begriffs im 
Blick und folgt konsequent Bourdieus Auffassung, dass seine Theorie als 

modus operandi und nicht allein als opus operatum verstanden werden 

soll. Die Begriff sind nicht mehr oder minder selbstgenügsam aus rein the-
oretischen Überlegungen und Auseinandersetzungen entsprungen, sondern 

antworten zunächst auf sehr konkrete Probleme der empirischen For-

schung. Dass dabei die theoretische Reflexion dieser Probleme nicht nur 
Resultante, sondern Voraussetzung auch jeder empirischen Forschung ist, 

bleibt für Bourdieu eine dauerhafte kantianische Selbstverständlichkeit. 

Die Begriffe von Subjektivismus und Objektivismus, die die anfänglichen 
Anschauungen erst ermöglichen, werden kritisiert und wechselseitig er-

gänzt, sobald sie den Anschauungen nicht genügen, sondern von diesen 

transzendiert werden. 
Pinto findet den ersten Einsatzort des Begriffs in den sehr frühen Ar-

beiten zur algerischen Übergangsgesellschaft. Bourdieu fand in Algerien 

eine Situation vor, in der die oben besprochene vorkapitalistische Form 
symbolischer Ökonomie infolge des Befreiungskrieges mit der kapitalisti-

schen Ökonomie konfrontiert war. Die subjektive symbolische Ordnung, 

die den praktischen Sinn ausmacht, der die vorkapitalistische Ökonomie 
mitkonstituiert und reproduziert, trifft zu dieser Zeit auf Bedingungen, die 

ihr fundamental widersprechen. Vor allem ist in der kapitalistischen Öko-

nomie die für die symbolische Ökonomie konstitutive Verkennung ihres 
ökonomischen Charakters aufgehoben. Die rein ökonomischen Interessen 

werden artikuliert, und ein rationales Kalkül von Nutzenmaximierung und 

Mitteleinsatz wird erwartet. Demgegenüber steht die Frage der Ehre, die es 
gerade verbietet, offen ökonomische Interessen zu artikulieren und bei-

spielsweise die Reziprozitätserwartung des Gabentauschs zu verraten. Dies 

sind in der kabylischen Kultur unehrenhafte und beleidigende (weibliche) 
(vgl. Bourdieu 2000a: 32ff.) Verletzungen der symbolischen Ordnung. Un-

ter diesen Bedingungen wird zum einen sichtbar, dass der homo oecono-

micus ein Typus ist, der erst unter den spezifischen Bedingungen einer ka-
pitalistischen Wirtschaftsform hervorgebracht wird und nicht Ausdruck ei-

nes ahistorischen Grundprinzips menschlichen Handelns überhaupt (vgl. 

Bourdieu 2000a: 7); zum Zweiten wird deutlich, dass das primäre Prinzip 
sozialer Praxis der praktische Sinn ist, ein Dispositionensystem, das auf 

die objektiven Bedingungen abgestimmt ist, unter denen es angeeignet 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 47 

wurde. Genau für dieses noch näher zu bestimmende System von Disposi-

tionen setzt Bourdieu bekanntermaßen den Begriff des Habitus ein. Aller-

dings wird damit in einer ersten Dimension allgemein das Verhältnis von 
objektiven und subjektiven Strukturen erfasst, das sich in einer Situation 

beobachten ließ, in denen beide nicht mehr aufeinander abgestimmt wa-

ren.13 So wie sich in der Abwehr des homo oeconomicus schon eine Kritik 
am Subjektivismus findet, so führt Bourdieu im Vorwort zur deutschen 

Ausgabe rückblickend die in der Untersuchung angelegte Kritik des Ob-

jektivismus an:  

„Es ist keineswegs ein Zufall, daß die Frage nach den Beziehungen zwischen 

Struktur und Habitus gerade angesichts einer kritischen Situation aufgeworfen 

wurde, als sie sich gewissermaßen in der Realität selbst stellte, in Gestalt jener 

permanenten Kluft zwischen den ökonomischen Haltungen der Akteure und der 

ökonomischen Welt, in welcher sie zu handeln hatten. Denn in Situationen wie 

dieser, im Überschneidungsbereich zwischen einer vorkapitalistischen und einer 

kapitalistischen Ökonomie, wird die von Neo-Marginalisten und Strukturmarxis-

ten geteilte objektivistische Abstraktion dermaßen ad absurdum geführt, daß man 

schon beide Augen schließen muß, um die wirtschaftlichen Akteure zu einfachen 

Reflexen objektiver Strukturen zu degradieren und darauf zu verzichten, die Fra-

ge nach der Genese ökonomischer Haltungen wie auch jene nach den ökonomi-

schen Haltungen und sozialen Voraussetzungen dieser Genese zu stellen.“ 

(Bourdieu 2000a: 21) 

Neben der dispositionellen Dimension, die die doppelte Realität des Sozia-

len herausstellt, markiert Pinto als zweite die ökonomische Dimension des 
Habitus (vgl. Pinto 1998: 49). Werkgeschichtlich findet sie sich mit Arbei-

ten über legitime Kultur. Pinto hat hier die Arbeiten über Museumsbesu-

che (exemplarisch: Les musées et leurs public, 1964) und das französische 
Schulsystem (exemplarisch: La reproduction. Elément pour une théorie du 

système d’enseignement, 1970) im Sinn, die Bourdieu mit seinen Mitarbei-

tern Mitte der 1960er Jahre zu veröffentlichen beginnt. Im Zentrum steht 
nun nicht das Verhältnis der subjektiven und objektiven Strukturen im 

Hinblick auf ihre Adjustierung, sondern die sozial ungleiche Verteilung 

kultureller Güter und der Mittel ihrer Aneignung. Die ökonomische ist 
damit mit einer distributionellen Dimension verbunden. Mit diesen Arbei-

ten ist die Rezeption von Bourdieu als Soziologe der sozialen Ungleichheit 

eröffnet, die er über den Markt der ökonomischen auf den Markt der sym-
bolischen Güter ausdehnt. Diese ökonomische Dimension der sozialen 

13 „Cette dialectique du rapport problématique d’ajustement entre l’intérieur et 
l’extérieur, le subjectif et l’objectif est, peut-on dire, la première dimension 
de l’habitus, la dimension proprement ‚dispositionelle‘ qui peut être décom-
posée elle-même en une dimension praxéologique (sens de l’orientation so-
ciale) et une dimension affective (aspirations, goûts...).“ (Pinto 1998: 47) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ungleichheit findet sich dann prominent in der Großstudie Die feinen 

Unterschiede.

Die letzte und vierte Dimension bezeichnet Pinto als kategoriale Di-
mension (l’aspect catégorial) und verweist auf Bourdieus Nachwort in der 

Übersetzung von Erwin Panofskys Architecture gothique et pensée sco-

lastique (1967), in dem Bourdieu die Idee des Habitus als generativem 
Prinzip zur Erzeugung kulturell verteilter, stilistisch einheitlicher Prakti-

ken am Beispiel künstlerischer Werke entwickelt.14

Trotz der im Werk beobachtbaren analytisch unterscheidbaren Ge-
wichtungen bleibt der zentrale Problembezug, subjektive und objektive 

Strukturen aufeinander zu beziehen. Die distributionelle, ökonomische und 

kategoriale Dimension lassen sich dann als Ausdruck spezifischer objekti-
ver Strukturen verstehen, aus denen die Habitus hervorgegangen sind und 

unter denen sie Praktiken generieren. Deutlich ist, dass die Verknüpfung 

der Dimensionen von Ökonomie und Distribution, so wie sie von Pinto mit 
Bezug auf die genannten Werksphasen eingeführt werden, für die moderne 

Gesellschaft wichtig werden und so als Spezifizierung des allgemeinen 

Prinzips der zwei Realitäten des Sozialen – Leib und Ding gewordene Ge-
schichte – aufgefasst werden können. 

2.2.2 Habitus – Gegen Denkextreme 

Auf ‚rein‘ theoretischer Ebene findet sich die doppelte Realität des Sozia-

len in Form eines Objektivismus und eines Subjektivismus wieder. Die the-
oretischen Möglichkeiten erscheinen als in der sozialen Wirklichkeit be-

gründet, die sie zu verstehen und erklären versuchen. Konsequent kommt 

hier erneut die wissenssoziologische Perspektive der Theorie zum Vor-
schein, die zur Reflexion der eigenen Möglichkeitsbedingungen zwingt. 

Die Kategorien und Wissensformen, in denen zu einer historisch bestimm-

baren Zeit gedacht werden kann, sind relational – um die Mannheimsche 
Nomenklatur aufzugreifen – zu den objektiven Strukturen zu untersuchen, 

unter denen sie hervorgebracht werden. Dies in einem doppelten Sinne: 

Einerseits sind die Denkextreme aufgrund der phänomenologischen Ein-
sicht in die doppelte Realität des Sozialen gleichsam in existenzphiloso-

phischer Perspektive als sozial fundiert zu verstehen. Bourdieu trifft sich 

14 „Wer Individualität und Kollektivität zu Gegensätzen macht, bloß um den 
Rechtsanspruch des schöpferischen Individuums und das Mysterium des 
Einzelwerks wahren zu können, begibt sich der Möglichkeit, im Zentrum des 
Individuellen selber Kollektives zu entdecken; Kollektives in Form von Kul-
tur – im subjektiven Sinne des Wortes ‚cultivation‘ oder ‚Bildung‘ oder, 
nach Erwin Panofskys Sprachgebrauch, im Sinn des ‚Habitus‘, der den 
Künstler mit der Kollektivität und seinem Zeitalter verbindet und, ohne daß 
dieser es merkte, seinen anscheinend noch so einzigartigen Projekten Rich-
tung und Ziel weist.“ (Bourdieu 1970: 132) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 49 

an dieser Stelle, und nicht nur an dieser, mit der Auslegung des Zur-Welt-

seins von Merleau-Ponty.15

Andererseits lässt sich darüber hinaus aus (wissens-)soziologischer 
Perspektive feststellen, dass die Explikation jeweils einer Seite der Realität 

des Sozialen an bestimmte Positionen der jeweiligen Forscher im sozialen 

Raum zurückgebunden ist.  
In diesem Sinne ist dann auch Bourdieus eigene Theorieproduktion vor 

dem Hintergrund des intellektuellen Feldes Frankreichs der 1950er und 

1960er Jahre zu verstehen. Dessen Protagonisten sind einerseits Jean-Paul 
Sartre und andererseits Claude Lévi-Strauss, also einerseits der Prototyp 

für Bourdieus Auffassung des Subjektivismus und andererseits der Proto-

typ für Bourdieus Auffassung des Objektivismus. Inwiefern Bourdieus Re-
konstruktion und Kritik der Theorien nun stimmig ist und inwiefern nicht, 

muss hier nicht erörtert werden. Dies ist für die Theorieentwicklung letzt-

lich unerheblich, denn einerseits sind die Einflüsse, auf die Bourdieu sich 
beruft, zu vielfältig, als dass ihnen im Rahmen dieser Arbeit detailliert 

nachgespürt werden könnte, andererseits geht es auch vielmehr um ideal-

typisch konstruierte und ihrer Fluchtlinie nach konsequent verfolgte Denk-
extreme. Bourdieu füllt diese Etikette neben den Protagonisten mit einer 

Vielzahl von Namen und Ansätzen, von denen wohl keiner sich den stren-

gen Grenzen fügt, die Bourdieu für die von ihm kritisierten Theorien zieht. 
So finden sich auf Seiten des Subjektivismus so verschiedene Autoren wie 

Sartre, Max Weber, Alfred Schütz, George Herbert Mead, Harold Garfin-

kel, Jon Elster usw., existenzialistische Subjektphilosophien werden mit 
methodologischen Individualismen, interaktionstheoretische Sozialtheo-

rien und Rational-Choice-Ansätzen vermengt, ohne dass deren Kommen-

surabilität irgendwo ernsthaft in Frage gestellt würde. Jede Theorie, die in 
irgendeiner Form den subjektiven Sinn und die Intentionen individueller 

Akteure oder die Genese der Intentionen, subjektiven Sinngehalte und Si-

tuationsdeutungen aus den kommunikativen face-to-face-Situationen der 
Interaktion für das Verstehen und Erklären sozialer Prozesse verantwort-

lich macht, wird dem Subjektivismus subsumiert (vgl. 1987: 79ff. und 

Wacquant 1996: 24ff.). Dass dies relativ grobe Vergleiche sind, lässt sich 
an Hand einer kurzen Überlegung plausibel machen, die zur Veranschauli-

chung reichen soll: Wenn Webers methodologische Überlegungen und 

seine ‚Handlungskategorien‘16 isoliert betrachtet auch die theoretische, 

15 „Das Soziale ist je schon da, ehe wir es erkennen oder darüber urteilen. Indi-
vidualistische oder soziologistische Philosophien systematisieren oder expli-
zieren nur gewisse Wahrnehmungen der Koexistenz. Vor allem Bewußtwer-
den existiert das Soziale auf dumpfe Weise als stumme Forderung.“ (Merle-
au-Ponty 1966: 414) 

16 Handlungskategorien meinen hier vorsichtig das, was häufig als Webers 
handlungstheoretische Grundbegriffe benannt wird, also Verhalten, Handeln, 
Handlung, Sinn, Verstehen usw. Allerdings erscheint mir der Begriff Hand-
lungstheorie doch etwas groß im Hinblick auf Webers Ausführungen, denn 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

man kann auch provozierender formulieren: die ontologische Reduktion 

aller sozialen Prozesse auf die subjektiven Sinngehalte einzelner nahe le-

gen können, so lässt sich diese Deutung im Hinblick auf die materialen 
Studien kaum aufrecht erhalten. In Das religiöse Feld konfrontiert Bour-

dieu den Widerspruch zwischen Anspruch und begrifflich-kategorialen 

Möglichkeiten bei Weber und sieht eine Berechtigung, dessen Analysen 
zur Rationalisierung der okzidentalen Religionen im Sinne des symboli-

schen Interaktionismus zu lesen (vgl. Kap. 3.5.1). So originell dies sein 

mag, so unplausibel erscheint es doch vor dem Hintergrund der Prämissen, 
die Herbert Blumer für den Symbolischen Interaktionismus formuliert hat:  

„Die zweite Prämisse besagt, dass die Bedeutung solcher Dinge aus der sozialen 

Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen eingeht, abgeleitet ist oder aus ihr 

entsteht. Die dritte Prämisse besagt, dass diese Bedeutung in einem interpretati-

ven Prozess, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr begegnen-

den Dingen benutzt, gehandhabt und abgeändert werden“ (Blumer 1973: 81). 

Diese Konzeption der Situationsdefinition lässt sich kaum mit Webers

Analysen in Verbindung bringen, in denen er ja beispielsweise die Entste-
hung der Stadt als notwendige strukturelle Bedingung für die Rationalisie-

rung17 der organisierten Gemeindereligiosität nennt. Bourdieu beschreibt 

seine Vorgehensweise zwar als freie Interpretation und gewinnt durch die-
se Zuspitzung auch eine fruchtbare Perspektive für die theoretisch syste-

matische Grundlegung der Feldtheorie, dennoch scheint die Interpretation 

doch stark überzogen (vgl Bourdieu 2000: 14f.). Genauso schwer fiele es, 
George Herbert Meads Konzept des ‚generalisierten Anderen‘ im Blu-

mer’schen Sinne des Interaktionismus zu verstehen oder Schütz’ ‚Lebens-

welt‘ mit Sartres Freiheitsbegriff zu vereinbaren. Lässt man diese Schwie-
rigkeiten der Zuordnung en détail beiseite, kann die Kontur dessen aufge-

zeigt werden, was Bourdieu unter dem Konstrukt Subjektivismus versteht. 

Eine erste Eingrenzung ist schon benannt: die Reduktion des Sozialen auf 
einzelne Akteure und ihre intentionalen Handlungen bzw. auf Interaktio-

nen. Nimmt man die ersten Kapitel in Sozialer Sinn hinzu, kann man se-

hen, dass Bourdieu alle subjektivistischen Theorien an den dünnen Faden 
eines an Sartre abgelesenen Freiheitsbegriffs hängt, um diesen dann zu 

durchtrennen. Unplausibel erscheint ihm die Ahistorizität eines Freiheits-

begriffs, der dem Akteur die Möglichkeit zuspricht, seine Vergangenheit 
                                                                                                                                   

eine methodologisch gemeinte Kategorienlehre macht m.E. noch keine 
Handlungstheorie. Von einer solchen würde man doch über die Definition 
von Begriffen und Methode hinaus noch wissen wollen, wie genau Handeln 
und Handlungen zustande kommen, also ihre Relation zu Akteur, Situation 
und Zeit zum Beispiel.  

17 „Es ist ganz unwahrscheinlich, daß eine organisierte Gemeindereligiosität, 
wie die frühchristliche es wurde, sich so, wie geschehen, außerhalb eines 
städtischen, und das heißt: eines im okzidentalen Sinn ‚städtischen‘ Gemein-
delebens hätte entwickeln können.“ (Weber 1972: 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 51 

abschütteln und völlig frei entscheiden zu können (vgl. Bourdieu 1987: 

79ff.). In positivistischer Wendung findet Bourdieu dieses Konzept von 

Freiheit dann im Rational-Choice-Ansatz wieder, der dem Akteur die 
Möglichkeit freier und vor allem bewusst rationaler Entscheidung zu-

spricht. Sowohl in Sartres Anthropologie als auch in jener des Rational-

Choice ist das Subjekt bzw. der Akteur zur Freiheit verdammt. In Sozialer 
Sinn nimmt Bourdieu die theoretische Auseinandersetzung mit einer derart 

zugeschnittenen Anthropologie auf und greift dazu auf Pascals Wette zu-

rück (vgl Bourdieu 1987: 90ff.). Das grundlegende Argument gegen das 
Primat der rationalen Entscheidung besteht darin, dass sich niemand ratio-

nal entscheiden kann, zu glauben. Zunächst bezogen auf den religiösen 

Glauben steckt eine Anthropologie dahinter, die anticartesianisch den Pri-
mat des Denkens und der Ratio für die menschliche Existenz ablehnt und 

stattdessen den Menschen sowohl als „Automat“ (Körper) als auch als 

„Geist“ auffasst (vgl. Pascal 1992: 52). Auch wenn es rational keinen 
Grund gibt, sich gegen den Glauben an Gott zu entscheiden, da man bei 

der Wette auf dessen Existenz im Verlustfall nichts verliert, aber im Fall 

des Gewinns alles gewinnt, scheint es nicht die Vernunft zu sein, die über 
Glaube und Nicht-Glaube entscheidet. Vorausgesetzt bleibt, überhaupt für 

Glauben empfänglich zu sein, zumal ein Großteil der für gewiss erachteten 

Wirklichkeit nicht bewiesen ist, nicht einmal, dass es morgen erneut Tag 
wird.18

Der Ratio wird ein körperlich gedachter Automatismus nicht nur bei-, 

sondern auch vorgeordnet. Der Automatismus reißt den Geist mit sich fort 
und nicht umgekehrt der Geist den Automatismus. Und das generative 

Prinzip des Glaubens und aller anderen Habitualisierungen ist die Gewöh-

nung (vgl. Pascal 1992: 44f.). Darin aber erschöpft sich das Pascal’sche 
Argument nicht, da seine argumentative Stärke in der Herausarbeitung des 

logischen Widerspruchs von Vernunft und Glauben bzw. Entscheidung 

und Glauben besteht. Sich für den Glauben zu entscheiden, würde bedeu-
ten, dass sich die entscheidende Vernunft gegen sich selbst entscheiden 

müsste. Glauben meint ja gerade nicht wissen; und die Entscheidung, zu 

glauben, müsste mit der Entscheidung einhergehen, zu vergessen, dass 
man sich zum Glauben entschieden hat, was weiterhin dazu führt, sich ent-

scheiden zu müssen, dass man sich entschieden hat, sich zum Vergessen 

der Entscheidung zum Glauben entschieden zu haben usf. ad infinitum.
Die alltagsweltlich plausiblere wie logisch haltbare Annahme ist dann die 

18 „Die Gewohnheit erst macht unsere Beweise zu den stärksten und am meis-
ten geglaubten; sie setzt den Automaten in Bewegung, der den Geist mit sich 
fortreißt, ohne daß er es merkt. Wer hat bewiesen, daß es morgen Tag wird, 
und daß wir sterben werden? Und was wird fester geglaubt? Die Gewohnheit 
also überzeugt uns; sie ist es, die so viele Christen macht, sie ist es, welche 
die Türken macht, die Heiden, die Handwerker, die Soldaten usw.“ (Pascal 
1992: 52f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

der Gewöhnung als einer Art körperlich unbewusster Justierung, die 

durchaus im bewussten Glauben ihren Ausdruck finden kann. 

Entscheidend scheint mir an dieser Stelle, dass in weitläufig unbewuss-
ten oder auch bewusstseinsbegleiteten Prozessen der Gewöhnung ein sinn-

hafter Bezug zur Welt hergestellt wird, der Denken und Glauben fun-

diert.19 In diesem Sinne versteht denn auch Bourdieu Habitualisierung und 
Habitus als ein Grundprinzip der Praxis, das auf das Problem des Zusam-

menhangs von Körper und Geist antwortet. Bourdieu soziologisiert dieses 

philosophische Problem genauso, wie er insgesamt versucht, philosophi-
sche Probleme und Antworten zu soziologisieren. Die Soziologisierung er-

folgt durch die Übertragung des Körper/Geist- bzw. Leib/Seele-Problems 

in einen soziologischen Kontext. Das heißt, es geht ihm nicht darum, Aus-
sagen über die menschliche Existenz oder das Wesen des Menschen zu 

machen – was er zumindest indirekt freilich tut. Der Problembezug ist 

vielmehr der, der doppelten Realität des Sozialen ebenso gerecht zu wer-
den wie ihre einseitige theoretische Erfassung im Subjektivismus und Ob-

jektivismus zu vermeiden. Die Argumentation ist nicht im engeren Sinne 

anthropologisch, wie es beispielsweise Willems (vgl. Willems 1997: 183f.) 
nahe legt, wenn er starke Analogien zwischen Gehlen, Berger/Luckmann 

und Bourdieu behauptet. Habitus wird theoriesystematisch nicht als Ant-

wort auf die Weltoffenheit und Instinktarmut des Menschen eingeführt, 
sondern schlicht im Hinblick auf die im vorangegangenen Kapitel ange-

führten Forschungsprobleme und die damit einhergehenden Theoriepro-

bleme von Subjektivismus und Objektivismus. Die den Denkextremen zu-
grunde liegenden Anthropologien sind zwar die Kritikpunkte, allerdings 

nur insoweit sie empirisch unplausibel erscheinen. Die bescheidene an-

thropologische Aussage Bourdieus lautet, so könnte man formulieren, dass 
vor dem Hintergrund historischer Forschung oder der Erforschung einer 

Übergangszeit wie in der Kabylei Anthropologien abzulehnen sind, die 

den Menschen entweder als Automaten oder als freies und rationales Sub-
jekt ohne Geschichte konzipieren.20

Den objektivistischen Bruch mit dem Subjektivismus vollzieht Bour-

dieu nun nicht allein aufgrund der anthropologischen Überlegungen, son-
dern auch mit Blick auf die wissenschaftlich für ihn zu kurz greifende 

Eingrenzung des Objektbereichs. Der Subjektivismus verlegt den Sinn al-

ler sozialen Gebilde in die zwar sozial angeeigneten, aber individuell re-
präsentierten Wissensbestände der sozialen Akteure, mit denen sie ihre 

19 Von hier aus ließe sich auch recht unproblematisch eine Brücke zu Merleau-
Pontys Konzept des Erwerbs von Bedeutungen durch Gewöhnung einer leib-
lichen Praxis herstellen. Die Bedeutung dessen, was ein Blindenstock ist, 
lernt ein Akteur im Gebrauch und der Ausbildung der Fähigkeit, sich sensi-
bel diesen Stock als Sinnesorgan anzueignen.  

20 Lediglich in den Meditationen wagt er eine anthropologische Konstante zu 
formulieren, die besagt, dass Akteure von Beginn ihres Lebens an nach An-
erkennung durch Andere streben (vgl. Bourdieu 2001b: 212). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 53 

Wirklichkeit ausdeuten. Zur Aufgabe der Soziologie wird es dann, diese 

Konstruktionen ersten Grades in Konstruktionen zweiten Grades zu re-

konstruieren (vgl. Schütz 1971: 6f.). Im Gegensatz zu Bourdieus Kritik 
bedenkt der sozialphänomenologische Ansatz im Gefolge von Schütz zwar 

den Unterschied zwischen Theorie und Praxis dahingehend, dass er genau 

wie Bourdieu der alltagsweltlichen Praxis einen Dringlichkeitsgrad und 
die Irreversibilität der Zeit zurechnet, denen der Sozialwissenschaftler 

nicht unterliegt, aber er belässt es letztendlich dabei, das handlungsorien-

tierende Wissen der Akteure zu rekonstruieren. Ein derart angelegter Sub-
jektivismus kann dann weder verstehen noch erklären, unter welchen Be-

dingungen das je spezifische Wissen sich herausbildet. Die objektiven und 

materialen Strukturen und Bedingungen, die ihren Ausdruck in subjektiven 
Wissensbeständen finden, werden systematisch ausgeblendet. In den Blick 

gerät nur der dann wissenssoziologisch wie ideologiekritisch reflektierbare 

wissensförmige Ausdruck historisch spezifischer sozialer Strukturen. Kur-
zum: Im handlungsorientierenden Wissen der Akteure spiegeln sich die 

Herrschaftsverhältnisse einer Zeit und können selbst in ihrer objektiven 

Form nicht erfasst und damit auch als kontingent begriffen werden. Über 
die „Bestandsaufnahme des krud Gegebenen“ (Bourdieu 1979: 150) ge-

langt ein solcher Ansatz für Bourdieu nicht hinaus und verfehlt damit den 

wissenschaftlichen Anspruch, Distanz zum Gegenstand aufzubauen und 
die den Akteuren nicht bewussten und auch nicht bewusstseinsfähigen Ur-

sachen ihrer Praxis und ihres Handelns zu objektivieren. Wissenschaft be-

ginnt demnach mit der Konstruktion von objektiven Relationen, die 
gleichsam ‚hinter‘ den Phänomenen wirken und diese verständlich und er-

klärbar machen. Habitus zielt somit darauf, beides zusammenzufügen, ei-

nerseits die subjektiven Strukturen der Akteure, andererseits die objektiven 
Strukturen der sozialen Welt. Wissenschaft kann nicht bei der Reproduk-

tion von Common Sense bzw. Doxa stehen bleiben, sondern muss zur Epi-

steme führen. 
Der Objektivismus allein, den Bourdieu subjektivistisch zu brechen 

sucht, führt nicht zur gewünschten Position. Im vorangegangenen Kapitel 

wurde die Kritik schon herausgestellt. Die objektivistische Logik des 
Strukturalismus Lévi-Strauss’ passt nicht zur Logik der Praxis. Sie ver-

gisst ebenso wie der Subjektivismus Sartres, die Differenz von Theorie 

und Praxis zum Ausgangspunkt der Konstruktion eines ‚realistischeren‘ 
Modells der sozialen Welt zu machen. Die theoretisch zu kritisierende An-

thropologie des Objektivismus besteht in der Auffassung des Menschen als 

Automaten bzw. als Marionette, die an den Fäden fest definierter Regeln 
hängt. Diese lassen sich genauso leicht durchtrennen wie der Freiheitsfa-

den des Subjektivismus, wenn man das Modell mit der empirischen Wirk-

lichkeit konfrontiert. Zudem greift hier die wissenssoziologische Kritik, 
dass das Vergessen der Differenz von Theorie und Praxis vergessen macht, 

dass die objektivistische Modellierung der sozialen Welt nur durch sehr 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

spezifische soziale Bedingungen möglich ist. Gemeint ist hier freilich die 

soziale Position des Wissenschaftlers, die historisch spät unter den Bedin-

gungen der Autonomisierung von Wissenschaft und ihrer philosophischen 
Vorläufer hervorgebracht wird. Der scholastischen Einstellung, die dem 

scholastic fallacy zugrunde liegt, liegt wiederum die institutionelle Bedin-

gung der wissenschaftlichen ‚Schule‘ zugrunde. Unter diesen Bedingun-
gen wird die soziale Welt konzipiert, als wäre sie ein Schauspiel, das für 

einen Zuschauer aufgeführt wird, der zudem seine Position mit der des 

Schauspielers verwechselt (vgl. Bourdieu 1987: 63). 
Wenn der Begriff des Habitus nun beide Positionen verknüpfen soll, 

dann nicht derart, dass je nach analytischem Interesse ein Rückfall in die 

eine oder andere möglich wäre. Der Habitus wird so konzipiert, dass die 
analytischen Vorteile der beiden Positionen beibehalten werden, ohne je-

doch die kritisierbaren Aspekte zu übernehmen. Die Anreicherung des Ob-

jektivismus darf nicht zum ahistorischen Freiheitsbegriff führen und der 
Bruch mit dem Subjektivismus nicht in einen Sozialdeterminismus. Bour-

dieu sucht dies zu vermeiden, indem er den Habitus in Anlehnung an 

Chomskys Generative Transformationsgrammatik als einen Zusammen-
hang von Dispositionen konzipiert, der in unterschiedlichen sozialen Situa-

tionen mehr oder minder angemessene Praxisformen generiert. Er über-

nimmt in soziologischer Fassung Chomskys Fragestellung danach, wie 
Akteure in der Lage sind, unendlich grammatikalisch richtige Äußerungen 

zu produzieren (vgl. Bourdieu 2005b: 41). Er übernimmt allerdings nur die 

theoretische Figur der Frage, distanziert sich aber erheblich vom Inhalt. So 
sind die Dispositionen des Habitus nicht natürliche Kompetenzen des 

Menschen wie bei Chomsky die Sprache, genauso geht es nicht um die Er-

zeugung sozialer Praktiken, die bezogen auf fixierbare Regeln stimmig 
sind, sondern um kontextbezogen passende Praktiken. Dadurch, dass 

Chomsky auf grammatikalisch richtige Äußerungen abhebt, bleibt er der 

‚idealistischen‘ Position des Strukturalismus verhaftet und unterliegt der-
selben Kritik. Chomsky geht aber über den Strukturalismus dahingehend 

hinaus, dass er nicht von einem bloßen Befolgen klarer Regeln ausgeht, 

wie noch de Saussure, sondern von generativen Dispositionen (vgl. Bour-
dieu 1982: 8).21 Wenn man so will, ermöglichen die Dispositionen das, 

was Bourdieu geregelte Improvisation nennt oder was man auch als be-

dingte Freiheit bezeichnen könnte. Der wichtigste Absetzpunkt von 
Chomsky ist aber wohl, dass Bourdieu die Dispositionensysteme als histo-

risch gewachsen und nicht dem Individuum weitgehend natürlich vorge-

21 „Dieser Widerstand gegen die Modetorheiten hatte jedoch nichts mit jener 
Art Ablehnung zu tun, die nur ein Freibrief für Unkenntnis ist: Vielmehr 
schienen mir das Werk Saussures, und später – zu dem Zeitpunkt, als mir die 
Unzulänglichkeiten des Modells des Sprechens (und der Praxis) bei der 
Durchführung deutlich wurde – das Werk Chomskys, der die Bedeutung der 
schöpferischen Dispositionen erkannte, grundlegende Fragen für die Sozio-
logie aufzuwerfen.“ (Bourdieu 2005b: 37) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 55 

geben begreift. Spezifische Habitus entstehen dann unter spezifischen so-

zio-historischen Bedingungen – mehr wird nicht behauptet. Auch darin 

steckt die wissenssoziologische Perspektive, die die gesamte Theorie 
durchzieht und die für die Analyse symbolischer Gewalt sensibel macht. 

Auch wenn sicherlich einige anthropologische Grundannahmen nötig sind, 

so werden sie dennoch nicht zu einem gleichsam natürlichen Ausgangs-
punkt der Theorie und Empirie. Vielmehr wird die Theorie darauf ausge-

legt, als Forschungsprogramm historisch sensibel und historisch offen zu 

sein. Das heißt, jede generalisierbare Annahme wird auf die historischen 
Bedingungen ihrer Genese zurückgeführt. Aussagen nach dem Muster: 

‚Unter allen Bedingungen handeln Menschen so und nicht anders (rational; 

regelkonform usw.)‘, finden sich bei Bourdieu nicht. Es ließe sich maxi-
mal formulieren, dass unter allen untersuchten Bedingungsgefügen Akteu-

re in spezifischer Art und Weise gehandelt haben.  

Die Abstimmung von subjektiven auf die objektiven Strukturen stellt 
sich Bourdieu nach dem einfachen und zirkulären Muster vor, dass die 

Dispositionen des Habitus nichts anderes sind als die einverleibten objek-

tiven Strukturen, die sie hervorbringen – dies im doppelten Ausdruckssinn. 
Akteure handeln in verschiedenen Kontexten mehr oder minder angemes-

sen, weil sie unter identischen, ähnlichen oder abweichenden sozialen Be-

dingungen aufgewachsen und sozialisiert sind. Die objektiven sozialen 
Strukturen formen mithin Lebensbedingungen aus, die sich in den Disposi-

tionen der Habitus ausprägen und durch sie reproduziert werden. Bourdieu 

trifft sich hier ganz deutlich mit Giddens’ Strukturierungstheorie – auch 
wenn Bourdieu den Gedanken schon früher formuliert hat – und definiert 

Habitusformen als „strukturierte Strukturen, die wie geschaffen sind, als 

strukturierende Strukturen zu fungieren“ (Bourdieu 1987: 98).  
Der Habitus ist die Ermöglichungsbedingung zugleich makrologisch 

strukturierten wie mikrologisch strukturierenden Handelns, welches wie-

derum makrologische Effekte zeitigt, die in der Mikrologik der Praxis 
wirksam werden usf. Und darin steckt dann letztlich die Soziologisierung 

der Aufhebung der Körper/Geist-Dichotomie, denn die Hervorhebung der 

weitgehend unbewusst fungierenden Körperlichkeit gegenüber dem inten-
tionalen Bewusstsein ermöglicht den Gedanken, dass die Praxis der Akteu-

re zum einen makrologischen Strukturen folgt und sich zum anderen zu 

weiten Teilen der bewussten Kontrolle der Akteure entzieht. Die Dicho-
tomie von Körper und Geist lässt sich dann in die Dichotomie von Gesell-

schaft und Individuum übersetzen, wobei im Körper das Gesellschaftliche 

und im Bewusstsein das Individuelle, das freilich auch gesellschaftlich ge-
prägt ist, zum Ausdruck kommen. Soziologisch löst der Habitusbegriff al-

so genau dieses Problem der Klassiker der Soziologie und soll aufzeigen, 

dass eine solche Alternative wie die meisten Dichotomien des soziologi-
schen Diskurses nur künstlich erzeugt sind und lediglich theoretizistische 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Debatten generieren, deren Wert für die Analyse der sozialen Welt fraglich 

ist.

2.2.3 Habitus und Kapitalien 

Es fehlt nun noch die genauere inhaltliche Fassung des Habitusbegriffs, 
die sich mit der Benennung der empirischen und theoretischen Probleme, 

auf die er antwortet, nicht erübrigt. Offen ist, wie sich die objektiven mit 

den subjektiven Strukturen derart zirkulär zusammenschließen lassen, dass 
sich das Subjektive aus dem Objektiven und das Objektive umgekehrt aus 

dem Subjektiven ableiten lassen, beides also gewissermaßen ineinander 

übersetzbar ist. Kurzum geht es um die Frage, wie genau die objektiven 
Bedingungen konstruiert werden, damit verständlich wird, dass sie die so-

zialen Praktiken präfigurieren und in modernen Gesellschaften zu spezi-

fisch ausgeprägten Lebensstilen führen (vgl. Bourdieu 1982: 212f.). 
Das zentrale Theorem ist das Konzept des sozialen Raumes, der durch 

die Relationen, in denen die einzelnen Akteure zueinander stehen, objek-

tiv(istisch) konstruiert wird. Die Stellung der Akteure bemisst sich dabei 
an ihrem jeweiligen Besitz spezifischen Kapitals. Bourdieu unterscheidet 

bekanntlich drei grundlegende Kapitalformen und eine in kulturellen Be-

reichen dominante, aus den drei Grundformen ableitbare vierte: ökonomi-
sches (a), kulturelles (b), soziales (c) und symbolisches (d) Kapital.  

Ad (a): Das ökonomische Kapital erscheint in der Theorie der Ökono-

mien der Praxis zwar als ein Spezialfall unter anderen, es ist aber dennoch 
das Grundmodell von dem aus die anderen Kapitalsorten definiert werden 

(vgl. Müller 1992: 267). Bourdieu verfolgt hier dasselbe Kontrastpro-

gramm wie im Fall der Unterscheidung der ökonomischen von der symbo-
lischen Ökonomie. Wie es in der ökonomisch ökonomischen Praxis darum 

geht, ökonomisches Kapital zu erwirtschaften, so geht es auch in Feldern 

kultureller und symbolischer Praxis darum, Kapital zu erwirtschaften. Al-
lerdings steht in diesen Fällen kulturelles oder symbolisches Kapital auf 

dem Spiel, das sich, wie in der symbolischen Ökonomie üblich, durch die 

Negation rein ökonomischer Interessen auszeichnet. Das ökonomische 
Kapital selbst bezeichnet jeglichen materiellen Besitz, der einem aufgrund 

von Eigentumsrechten gehört und zum Tausch eingesetzt werden kann. Es 

geht also um Geld und Eigentum im weitesten Sinne. Als Kapitalform 
zeichnet es sich insbesondere dadurch aus, dass es leicht von einer Person 

zur anderen übertragbar ist und sich damit ausgesprochen gut als Medium 

für Tauschverhältnisse unter Absehen von Person und Situation eignet. 
Mit der Beschränkung der Ökonomie auf das ökonomische Kapital hat 

die Wirtschaftswissenschaft, Bourdieu zufolge, eine umfassende Wissen-

schaft der Ökonomien der Praxis verhindert. Gilt nur materieller Besitz als 
ökonomisch, so werden definitorisch alle weiteren Formen sozialer Praxis 

als nicht-ökonomisch ausgeschieden: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 57 

„Man könnte sagen, daß der Ökonomismus nur deshalb nicht alles auf die Öko-

nomie reduzieren konnte, weil dieser Wissenschaft immer schon selbst eine Re-

duktion zugrunde liegt: Sie verschont alle die Bereiche, die als sakrosant gelten 

sollen. Wenn nämlich der Wirtschaft nur die am unmittelbar ökonomischen Nut-

zenkalkül ausgerichteten Praktiken und die direkt und unmittelbar in Geld um-

setzbaren (und damit ‚quantifizierbaren‘) Güter zugerechnet werden, dann er-

scheint in der Tat die Gesamtheit der bürgerlichen Produktion und Austauschbe-

ziehungen als von der Wirtschaft ausgenommen; sie kann sich dann als eine 

Sphäre der Uneigennützigkeit begreifen und darstellen.“ (Bourdieu 1992a: 51f.) 

In dieser Absetzbewegung zur ökonomischen Wissenschaft zeigt sich er-

neut Bourdieus Grundanliegen, die symbolische Gewalt herauszuarbeiten, 
die die objektiv beschreibbaren Verhältnisse sozialer Wirklichkeit ver-

birgt.

Ad (b): Kulturelles Kapital lässt sich analytisch in drei Formen diffe-
renzieren: objektiv (1), inkorporiert (2) und institutionalisiert (3).  

Ad (1): In der objektiven Form bezeichnet der Begriff alle sogenannten 

Kulturgüter, wie Bücher, Gemälde, Instrumente, Werkzeuge, Maschinen, 
„in denen bestimmte Theorien und deren Kritiken, Problematiken usw. 

Spuren hinterlassen oder sich verwirklicht haben“ (Bourdieu 1992a: 53). 

In dieser objektiven Form überschneiden sich ökonomisches und kulturel-
les Kapital, da letzteres in Form kruden Besitzes auftreten kann. Kulturel-

les Kapital ist als solches davon abhängig, dass es als Kultur erkannt und 

anerkannt wird, d.h. es muss Akteure geben, die mit dem Kulturobjekt 
umzugehen wissen, und das bedeutet: die über kulturspezifische Kompe-

tenzen verfügen. 

Ad (2): Solche Kompetenzen erfasst Bourdieu in Form des inkorpo-
rierten kulturellen Kapitals. Den Begriff entwickelt er im Zusammenhang 

seiner Studien über die Ungleichheit der Schulleistungen von Kindern un-

terschiedlicher klassenspezifischer Herkunft (vgl. Bourdieu 1992a: 53). 
Der Begriff ist in diesem Forschungskontext maßgeblich mit Bildung ver-

knüpft. Kulturelles Kapital in seiner inkorporierten Form ist damit weitge-

hend deckungsgleich mit den Fähigkeiten und Kompetenzen, die eine Per-
son im Verlauf ihrer Sozialisation als Bildung vermittelt werden. Bewusst 

gegen Ansätze gerichtet, die in der schulischen Ungleichheit eine Diffe-

renzierung natürlicher Begabung vermuten, setzt Bourdieu den Kapitalbe-
griff ein, der gleichsam auf die kulturelle Aneignung einer als natürlich

wahrgenommenen Begabung verweist. Im Unterschied zu ökonomischem 

Kapital ist das kulturelle nicht dazu geeignet, unter Absehen von Person 
und Situation übertragen zu werden. Sein Charakteristikum ist gerade die 

starke Personengebundenheit. Inkorporiertes kulturelles Kapital setzt zu 

seiner Aneignung die Investition von Zeit voraus. Je mehr Zeit investiert 
werden kann, umso mehr kulturelles Kapital kann inkorporiert werden. In-

sofern sind auch Kinder aus Familien, die über ein hohes Vermögen an 

kulturellem Kapital verfügen, zeitlich im Vorteil, wenn es um die Aneig-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nung der entsprechenden Kompetenzen und Fertigkeiten geht. Die früh so-

zialisierte Mehrsprachigkeit kann genauso wenig später so leicht und in 

gleicher Virtuosität nachgelernt werden wie musikalische Fertigkeiten, 
Kunstgenuss usw. Die Personengebundenheit des inkorporierten kulturel-

len Kapitals macht dieses zur habitusprägenden Kapitalform par excel-

lence. Es umfasst die gesamten, auch körpergebundenen Eigenschaften, 
die in der Sprache und im gesamten Sich-Verhalten zum Ausdruck gelan-

gen. So ist es auch das kulturelle Kapital, das die feinen Unterschiede in 

den Lebensstilen der unterschiedlichen Klassen hervorbringt, das bewirkt, 
dass ein Akteur der Arbeiterklasse beispielsweise in den 1960er und 

1970er Jahren in Frankreich eher Bodybuilding und ein Akteur der herr-

schenden Klasse eher Tennis praktizierte (vgl. Bourdieu 1982: 332ff.). 
Maßgeblich im inkorporierten kulturellen Kapital ist auch der praktische 

Sinn fundiert, den Bourdieu für habitusgenerierte Praktiken verantwortlich 

macht. Die Hypothese, die Bourdieu in seinen Arbeiten, vor allem in Die 
feinen Unterschiede untermauert und zu bestätigen sucht, ist, dass die un-

gleiche Verfügbarkeit von ökonomischem oder kulturellem Kapital in ei-

ner seiner Formen zu unterschiedlichen Lebensbedingungen führt, die ih-
ren Ausdruck in Lebensstilen haben, die wiederum das inkorporierte kultu-

relle Kapital spiegeln. Kurzum ist die inkorporierte Variante kulturellen 

Kapitals diejenige, die die Dispositionen des Habitus als Denk-, Wahr-
nehmungs-/Bewertungs- und Verhaltens-/Handlungsschemata definiert. 

Das meint nicht, dass das inkorporierte Kapital auch die unterschiedlichen 

Lebensbedingungen hervorbringt und bestimmt. Denn welchen Wert spe-
zifisches inkorporiertes kulturelles Kapital in einem sozialen Raum erhält, 

welche Lebensmöglichkeiten es eröffnet und verschließt und welche Posi-

tion es einem Akteur einträgt, wird von dem makrologischen Verhältnis 
bestimmt, in dem die einzelnen Kapitalsorten als Resultat sozialer Konkur-

renz und Kämpfe zueinander stehen (vgl. Kap. 4). In solchen Prozessen 

werden kulturelle Kompetenzen durch Institutionalisierung offizialisiert 
und legitimiert; die soziale Welt wird aufgeteilt und gewichtet in nützliche 

und unnütze Kompetenzen und entsprechend nützliche oder unnütze Wege 

ihrer Aneignung, die durch institutionelle Macht durchgesetzt werden.  
Ad (3): In einer dritten Form tritt das kulturelle Kapital als institutiona-

lisiertes auf. Die Institutionalisierung kulturellen Kapitals objektiviert in-

korporiertes kulturelles Kapital und macht es sozial zurechen- und hand-
habbar. Institutionalisiert wird kulturelles Kapital vor allem in Form von 

Titeln, die einen Zeitraum ihres Erwerbs und damit auch eine Umrechnung 

in ökonomisches Kapital zum Ausdruck bringen. Der Dauer des Erwerbs 
korrespondiert in modernen Berufsgesellschaften in der Regel eine beruf-

liche Position mit entsprechender Entlohnung. Titel sind insofern mit insti-

tutioneller Macht verbunden, als sie andere Akteure dazu veranlassen, an 
die Kompetenzen und Fertigkeiten des titulierten Akteurs zu glauben und 

sie anzuerkennen (vgl. Bourdieu 1992a: 61f.). Die Bewertung, die mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 59 

Objektivierung des kulturellen Kapitals einhergeht, ist eine Form der sym-

bolischen Gewalt, die Bourdieu ins Zentrum seiner Analysen stellt. Durch 

die Objektivierung und Institutionalisierung spezifischer inkorporierter 
und für soziale Positionen zu inkorporierender Kompetenzen wird die so-

ziale Welt eingeteilt: einerseits in professionelle Akteure und andererseits 

in Amateure oder besser: in Professionelle und Autodidakten. Mit dieser 
auf rein symbolischem Wege hergestellten Unterscheidung sind auch die 

Chancen der betreffenden Akteure ungleich verteilt. Jemand, der über ent-

sprechende Titel verfügt, hat bessere Aussichten auf ökonomisch erstre-
benswerte Berufe als der Autodidakt. 

Die tatsächlichen inkorporierten kulturellen Kompetenzen sind von der 

Anerkennung und Zuschreibung, die durch Titel garantiert werden, weit-
gehend unabhängig. Sicherlich müssen Titel durch Arbeit und Leistung 

erworben werden, dennoch heißt das nicht, dass diese Aneignung durch 

die professionellen Akteure auch dauerhaft und genauso gründlich durch-
geführt werden wie bei ehrgeizigen Autodidakten.22 Der Titel müsste, dies 

könnte als These formuliert werden, sogar dazu führen, dass die professio-

nalisierten Akteure tendenziell weniger tun, um ihre Kompetenzen auf-
recht zu erhalten oder zu erweitern, als diejenigen, die aufgrund ihres Sta-

tus als Autodidakten ständig der überprüfenden Beobachtung durch andere 

ausgesetzt sind, zumindest wenn sie ohne Titel aufgrund ihrer Kompeten-
zen soziale Positionen besetzen. Als Ausgleich dafür gibt es allerhand Ti-

tel ehrenhalber (z.B. Dr. h.c.), die den leistungsstarken Amateur für außer-

gewöhnliche Leistungen in einem professionalisierten Bereich als eben-
bürtig auszeichnen können.23

Ad (c): Die dritte Grundform von Kapital ist das soziale Kapital. Bour-

dieus Definition ist äußerst genau: „Das Sozialkapital ist die Gesamtheit 
der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit dem Besitz eines dauer-

haften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen ge-

genseitigen Kennens und Anerkennens verbunden sind; oder, anders aus-
gedrückt: es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehörigkeit 

zu einer Gruppe beruhen“ (Bourdieu 1992a: 63). Alltagssprachlich ge-

wendet, geht es in diesem Fall also um Prestige und Renommee, das mit 
der Zugehörigkeit zu einer Familie oder Gruppe verbunden ist und einem 

Vorteile durch dauerhafte Beziehungen zu Personen verschafft, die über 

Macht verfügen, um einem Akteur in der sozialen Welt insgesamt oder ei-
nem sozialen Feld weiterzuhelfen. Zugleich verleiht soziales Kapital ge-

22 Zudem ist die von Parsons prominent eingeführte Unterscheidung von tradi-
tionalen und modernen Gesellschaften durch die Unterscheidung von ascrip-
tion oder achievement sozialer Positionen bei Bourdieu relativiert, da der 
Erwerb von Positionen durch Leistung deutlich von der familiären Herkunft 
abhängt. 

23 Vielleicht auch nur ein Zeichen für ihn, sich langsam zu bescheiden und auf 
seinen Lorbeeren auszuruhen, wie es schließlich auch diejenigen tun können, 
in deren Milieu er nun aufgenommen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

genüber anderen Kreditwürdigkeit und es kann institutionalisiert und so-

zial garantiert auftreten, beispielsweise in Form einer Familie, eines Ver-

eins, einer Partei, einer Klasse usw. Im Allgemeinen erfordert soziales Ka-
pital eine dauerhafte Institutionalisierungsarbeit, d.h. eine an der Erwar-

tung, dass die Arbeit sich in der Zukunft auszahlen wird, orientierte per-

sönliche Investition in soziale Beziehungen. Zufällig hergestellte soziale 
Beziehungen, wie beispielsweise Nachbarschaften, können in Form einer 

affektiven Besetzung als Freundschaft zu wechselseitigen Verpflichtungen 

führen, die auf Dauer gestellt sind und im Enttäuschungsfall wohl auch 
abgebrochen werden (vgl. Bourdieu 1992a: 63ff.).  

Ad (d): Das symbolische Kapital bespricht Bourdieu in seinem Zentral-

text zu den Kapitalsorten nicht als eine ihrer Grundformen. Symbolisches 
Kapital erscheint jedoch mit Blick auf Bourdieus materiale Analysen so-

wohl über die kabylische Gesellschaft als auch über die einzelnen kulturel-

len Felder als die maßgebliche strukturierende Kapitalsorte (vgl. Kap. 3.5 
und 4). Die symbolische Ökonomie zielt auf Anerkennung durch die ande-

ren und damit verbundene Gewinne, so auf den Zuspruch von Prestige und 

Ehre. In den kulturellen Feldern geht es vornehmlich um die Anerkennung 
von Leistungen durch die Konkurrenten. Damit ist auch schon das Kern-

moment symbolischen Kapitals benannt: Es entsteht durch das Erkennen

und Anerkennen der feldspezifischen Eigenschaften eines Akteurs. Diese 
setzen sich wiederum aus den im Feld kursierenden Kapitalformen zu-

sammen, so dass also das symbolische Kapital von der Verfügbarkeit an-

deren Kapitals abgeleitet ist. In diesem Sinne taugt es dann auch nicht als 
eine Grundform, sondern gleichsam als Spezialfall, der freilich immer 

vorkommt und letztlich dem Akteur auch dominant Macht verleihen kann. 

Das ganze inkorporierte kulturelle Kapital nützt dem Akteur überhaupt 
nichts, wenn es nicht in einem Feld als relevant erkannt und anerkannt 

wird und ihm damit eine soziale Position in der objektiven Struktur zu-

weist (vgl. Kap. 3.9). Anders formuliert, handelt es sich bei symbolischem 
Kapital darum, anderen Kapitalsorten soziale Wirksamkeit zu verleihen; 

und das heißt, ihnen Macht und Kraft in sozialen Feldern zuzusprechen. 

Wie immer hat man mit sprachlichen Problemen zu kämpfen, will man 
anonyme und nicht auf einen Akteur zurechenbare Prozesse beschreiben. 

Worte wie ‚zuschreiben‘, ‚geben‘, ‚erhalten‘, aber auch ‚Strategien‘ usw. 

verweisen auf konkrete und mehr oder minder intentionale Handlungen 
einzelner Akteure, die Bourdieu nicht im Blick hat und auch nicht meint, 

wenn er versucht, sein Modell der sozialen Welt in Worte zu fassen. Dass 

ein Akteur über symbolisches Kapital verfügt, meint nichts anderes, als 
dass er in einem sozialen Feld anerkannt und mehr oder minder einfluss-

reich ist, ohne dass ihm oder den anderen dies bewusst sein müsste. Der 

kabylische Bauer und seine Familie, die Prestige und Renommee haben, 
haben dies schlicht historisch erworben, ohne dass es jemand explizit initi-

ierend zugesprochen haben muss. Dasselbe gilt für den Wissenschaftler, 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 61 

der regelmäßig zitiert wird und in dieser Weise Anerkennung zugespro-

chen bekommt – man müsste vielleicht eher formulieren, dass ihm An-

erkennung zu teil wird. 
Für eine Soziologie, die symbolischer Macht und symbolischer Gewalt 

nachspürt und die Mechanismen und Prozesse aufdecken will, durch die 

sie hervorgebracht werden, ist das symbolische Kapital die analytisch zen-
trale Größe der Kapitaltheorie, auch wenn sie im eigentlichen Sinne keine 

Grundform der Kapitalsorten ist. Die Frage ist dann: Wie entsteht symbo-

lische Macht und wie kann sie Weltsichten in Form von Klassifizierungen 
durchsetzen und auf Dauer stellen, trotz aller zugrunde liegenden Kontin-

genz? Vorwegnehmen lässt sich schon, dass es mit der Kontingenz nicht 

so weit her ist, betrachtet man historische Prozesse. Wenn Kontingenz a-
ristotelisch meint, dass etwas zugleich nicht unmöglich und nicht notwen-

dig ist, dann kann nach Möglichkeits- und Notwendigkeitsspielräumen ge-

fragt werden, die historisch variieren. Soziologie kann dann im Schulter-
schluss mit der Geschichtswissenschaft versuchen, die Kontingenzräume 

einzugrenzen, und das meint, historische Horizonte objektiver Möglichkei-

ten zu (re-)konstruieren (vgl. Kap. 3.10). 

2.2.4 Habitus und sozialer Raum 

Die ausformulierte Kapitaltheorie erlaubt es Bourdieu, die soziale Welt als 

einen sozialen Raum zu modellieren, der sich grundlegend durch die Rela-

tionierung zweier Variablen ergibt: zum einen des Kapitalvolumens und 
zum anderen der Kapitalzusammensetzung. In Die feinen Unterschiede

(Bourdieu 1982) gelangt er so zur Konstruktion von Klassen, deren hierar-

chische Einteilung der sozialen Welt den sozialen Raum ausmacht. Je 
nachdem über wie viel ökonomisches und/oder kulturelles und soziales 

Kapital in spezifisch relationaler Zusammensetzung die Akteursgruppen 

verfügen, lassen sie sich einer Klasse zuordnen. Bourdieu gelangt im Re-
sultat der Analyse des sozialen Raums der französischen Gesellschaft der 

1960er und 1970er Jahre zu drei Klassen: einer herrschenden Klasse, die 

sich wiederum in herrschende Herrschende und beherrschte Herrschende 
differenzieren lässt, je nachdem, ob die Akteure relativ über mehr ökono-

misches oder kulturelles Kapital verfügen; die Mittelklasse bzw. das 

Kleinbürgertum bildet die zweite Klasse, die relativ über vergleichbar viel 
ökonomisches und kulturelles Kapital verfügt; die dritte Klasse ist ganz 

klassisch die beherrschte bzw. die Volksklasse (vgl. Bourdieu 1982: 

195ff.). Der soziale Raum der Klassen wird zudem durch eine dritte Va-
riable konstruiert: die soziale Laufbahn der Klasse, die den tendenziellen 

Auf- oder Abstieg der einzelnen Klassen und damit Zeit ins Modell einbe-

zieht (vgl. Bourdieu 1982: 187). Dabei sind sowohl Vertikal- als auch 
Transversalverlagerungen möglich. In jenem Fall steigen ein Akteur oder 

seine Nachkommen innerhalb des Feldes auf, in dem er oder seine Eltern 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schon involviert sind; in diesem Fall wechseln die Akteure das Feld (vgl. 

Bourdieu 1982: 220). Im eigentlichen Sinne heißt das, die Akteure ändern 

ihr Kapitalvolumen bzw. die Struktur ihrer Kapitalzusammensetzung. Die 
Kreuzung der Variablen Kapitalvolumen und Kapitalzusammensetzung er-

laubt es, eine Vielzahl unterschiedlicher Lebensstile bzw. Milieus klassen-

theoretisch zu ordnen. Es handelt sich schließlich um wissenschaftlich 
konstruierte Klassen, deren objektiv ermittelbaren Merkmale statistisch zu 

erheben sind, die allerdings nicht im Bewusstsein der Akteure repräsentiert 

sein müssen. Den Begriff der konstruierten Klasse (vgl. Bourdieu 1982: 
182ff. und 1985: 9; 38ff.) gegen den Marx’schen Begriff der realen Klasse

zu formulieren, die über ein Klassenbewusstsein, also ein Zugehörigkeits-

bewusstsein zu einer Klasse im Unterschied zu anderen verfügt, macht die 
Zusammenfassung unterschiedlicher Milieus in derselben Klasse möglich 

und dann auch wieder differenzierbar. Exemplarisch dafür steht die 

Schichtung der herrschenden Klasse. Konstruierbar in einer Klasse sind 
dann aber auch beispielsweise der promovierte Taxifahrer und der relativ 

gering gebildete Kleinhändler usw. Die Position einzelner Akteure im so-

zialen Raum bestimmt sich so nach den Relationen, in denen sie zu den 
anderen Akteuren in demselben Raum stehen.24 Die in diesem Sinne als 

topologisch beschreibbare Modellierung der sozialen Welt versinnbildlicht 

die Umsetzung relationalen Denkens, das Bourdieu im Anschluss an Ernst 
Cassirers Substanzbegriff und Funktionsbegriff (vgl. Kap. 3.2) und den 

Strukturalismus, der diese Idee in den Sozialwissenschaften aktualisiert 

hat, zum Grundprinzip wissenschaftlichen Denkens im Allgemeinen und 
seiner Theorie im Speziellen macht.  

Die Diskussion der Konzeption der sozialen Welt als sozialem Raum 

zwingt gleichsam zu der Frage, wie der soziale Raum im Verständnis einer 
Klassengesellschaft sich zu den vormodernen Gesellschaftsformen verhält, 

aus deren Analyse Bourdieu sein spezifisches Verständnis sozialer Praxis 

als einer symbolischen Ökonomie schöpft (a). Zudem ist zu klären, wie 
sich die Begriffe von sozialem Raum und sozialem Feld zueinander ver-

halten, zumal Bourdieu in seinen späteren Arbeiten immer stärker den 

Ausdruck der herrschenden Klasse durch Feld der Macht ersetzt (vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 263) (b). Ist also der soziale Raum nichts weiter 

als eine andere Bezeichnung für ein soziales Feld, das allerdings das um-

fassende ist, also ein Äquivalenzbegriff wiederum zu sozialer Welt/sozia-
ler Kosmos und in anderen Theorietraditionen zu Gesellschaft? Oder ist 

der soziale Raum, wie häufig vermutet, ein Modell, das die hierarchische 

Differenzierung der modernen Gesellschaft konstruiert und durch die Feld-
theorie ergänzt wird, die die Differenzierung in autonome Teilbereiche 

24 „Eine soziale Klasse ist vielmehr definiert durch die Struktur der Beziehun-
gen zwischen allen relevanten Merkmalen, die jeder derselben wie den Wir-
kungen, welche sie auf die Praxisformen ausübt, ihren spezifischen Wert 
verleiht.“ (Bourdieu 1982: 182). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 63 

konstruiert, wie sie in den gängigen Differenzierungstheorien als struktu-

relles Kernmerkmal der modernen Gesellschaft aufgefasst wird? Sind dann 

sozialer Raum und Feld Theoreme, die nur zur Erfassung der modernen 
Gesellschaft eingeführt worden sind (vgl. Calhoun1993: 61ff.) und die 

konzeptionell kein Äquivalent in der Erfassung vormoderner Gesellschaf-

ten finden? Heißt das dann, dass Bourdieu nur eine Theorie der Moderne 
geliefert hat, während seine Arbeiten zur vormodernen kabylischen Ge-

sellschaft lediglich als Kontrastfolie zu verstehen sind? Schließlich könnte 

der Feldbegriff als moderner Begriff dort nicht eingesetzt werden, und 
damit würde der notwendige Komplementärbegriff zum Habitus fehlen.  

Ad (a): Das Konzept des sozialen Raums erfährt im Übergang von den 

Analysen der Kabylei zur Konstruktion der modernen Klassengesellschaft 
zunächst eine Bedeutungsveränderung und dies in zweierlei Hinsicht. Zu-

nächst wird der Begriff des Raumes durch die ausformulierte Kapitaltheo-

rie definiert, und so werden unterschiedliche objektive Positionen abbild-
bar. Weder die Kapitaltheorie noch die Zurechnung objektiver Positionen 

finden sich in den frühen Studien, in denen Bourdieu aber durchaus topo-

graphische Modelle verwendet hat, wie Franz Schultheis in einem kursori-
schen Überblick über zentrale Schriften herausgearbeitet hat (vgl. Schul-

theis 2004: 15ff.). Nur wird in diesen Studien der Begriff des sozialen 

Raumes deutlich allgemeiner verwendet und noch nicht in vergleichbarer 
theoretisch systematischer Art und Weise als Konzept einer Theorie sozia-

ler Praxis eingeführt. Die theoriesystematische Gewichtung ist dann die 

zweite Bedeutungsänderung des Raumkonzeptes im Verhältnis der frühen 
zu den späteren Studien. Sozialer Raum meint in den Studien zur Kabylei 

vor allem die Einstimmung auf relationales Denken insofern, als auch in 

archaischen Gesellschaftsformen die jeweiligen Praktiken der Akteure nur 
relational zu verstehen sind. Der soziale Raum der Klassen ist dann nur ein 

historischer Spezialfall der Anwendung dieses allgemeinen Konzepts: 

„Ausschlaggebend für die soziologische Sichtweise ist daher nicht die Zergliede-

rung und Teilung der sozialen Welt in Klassen, die lediglich Ausdruck einer ri-

giden, objektivistischen und unhistorischen Denkweise wäre, sondern die Kon-

zeptualisierung von sozialen Räumen, in denen individuelle und kollektive Ele-

mente in unterschiedlichen Konfigurationen auftauchen und dann je nach sozio-

historischem Kontext als Klassen abgebildet und entsprechend analysiert werden 

können.“ (Schultheis 2004: 17) 

Auch wenn diese Einschätzung sicher richtig ist, so lässt sich doch auch 

nicht übersehen, dass der soziale Raum als ein Begriff, der auf die Kapital-

theorie angewiesen ist, seinen präzisen Sinn erst durch die Konstruktion 
der Klassen gewinnt. Die von Schultheis angeführte Analyse des kabyli-

schen Hauses, die die räumliche Ordnung mit der kosmologischen Ord-

nung zusammendenkt, die entlang der fundamentalen Differenz von männ-
lich/weiblich alle Praxisbereiche sinnvoll deutet und orientiert, weicht 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

doch mit Blick auf die Konstruktion objektiver sozialer Positionen deutlich 

vom späteren Konzept ab. Man kann dies nun einerseits werksgenetisch 

begründen und darauf verweisen, dass in den frühen Studien zwar vieles 
schon gedacht ist, was erst später ausformuliert wird. Man kann aber auch 

vom Gegenstand her argumentieren und die Entwicklung der Kapitalfor-

men und der objektiven Positionen als theoretische Konzepte an die mo-
derne Gesellschaft als ihre empirische Bedingung der Möglichkeit binden. 

Dieser zweite Weg scheint mir der plausiblere zu sein, da es für totale so-

ziale Phänomene, die traditionale Gesellschaften als segmentäre Formen 
sind, kaum sinnvoll scheint, fixe Positionen von Akteuren in vergleichba-

rer Weise zu konstruieren. 

Erst institutionalisierte Rollen und Positionen, wie sie zum Beispiel 
durch Titel praktisch definiert werden, und mit ihnen verbundene Berufe 

richten die soziale Existenz dauerhaft in eine spezifische Position im so-

zialen Gefüge ein (vgl. Kap. 6.2). Eine derart statisch anmutende Model-
lierung vormoderner Gesellschaften wie der Kabylei ist in diesem Fall 

schlicht nicht möglich, da die soziale Ordnung beständig durch den Ga-

bentausch in Form von Festen, „Zeremonien, Austausch von Geschenken, 
von Besuchen und Höflichkeiten, vor allem auch Heiraten“ (Bourdieu 

1976: 335) neu hergestellt werden muss. Für derart kleinräumige Gesell-

schaftsformationen, in denen Prestige, Ehre und Anerkennung durch die 
Gruppe nur durch regelmäßig durchgeführte, als großmütig deklarierte 

Gaben immer wieder interaktiv hergestellt werden muss und nicht vermit-

tels institutioneller Macht lebenslang kraft Bildungstiteln verliehen werden 
kann, ist es auch nicht sinnvoll, objektive Relationen herauszuarbeiten, die 

gerade auch mit dem Interaktionismus brechen sollen (Bourdieu 1987: 227 

und 228). Das heißt nun nicht, dass Bourdieu an dieser Stelle in den Sub-
jektivismus zurückfällt. Die doppelte Realität des Sozialen bleibt auch hier 

bestehen, solange die Logik der Praxis zugleich Anerkennung, also Wissen 

und Bewusstsein des Tuns, als auch Verkennung, also Verdrängung und 
Unbewusstheit des eigentlichen Sinns des Tuns, bedeutet. Zudem ist die 

soziale Praxis in eine bestehende, objektiv beschreibbare Ordnung von 

Beziehungen eingebunden. Dass Bourdieu in diesem Zusammenhang al-
lerdings von „Feld“ spricht, wenn er den sozialen Raum definiert, verweist 

zum einen auf die beschriebene Dynamik des ständig operativen Herstel-

lens der sozialen Ordnung und zudem darauf, dass auch der Feldbegriff an 
dieser Stelle in einem nicht-modernen Sinne nahezu analog zum Raumbe-

griff eingeführt wird. Gemeint sind nicht die relativ autonomen Felder der 

modernen Gesellschaft, sondern der umfassende Praxiszusammenhang 
einer vorkapitalistischen Gesellschaft wie die kabylische, mit all ihren 

komplizierten Regeln, die dem Gabentauchmodell folgen. Den Unter-

schied der Gesellschaftsformationen markiert Bourdieu, darin erneut We-
ber ganz ähnlich, durch den Unterschied der Herrschaftsformen: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 65 

„Sehr schematisch vorgehend könnte man sagen, daß in dem einen Fall sich die 

Herrschaftsbeziehungen innerhalb und durch die Interaktion der Handlungssub-

jekte bilden, auflösen und wiederherstellen, wohingegen sie in dem anderen Fall 

durch objektive und institutionalisierte Mechanismen vermittelt werden, die, 

nach Art jener, die den Wert der schulischen, monetären und Standestitel hervor-

bringen und absichern, den undurchdringlichen und beständigen Charakter von 

Dingen aufweisen und die sich gleichermaßen den Zugriffen des individuellen 

Bewußteins wie der individuellen Macht entziehen. Demzufolge bildet die 

Grundlage aller wesentlichen Unterschiede zwischen den Herrschaftsformen 

nichts anderes als der Objektivierungsgrad des akkumulierten gesellschaftlichen 

Kapitals: Es ist diese Objektivierung, die die Kumulierbarkeit und Beständigkeit 

der ebenso materiellen wie symbolischen Erwerbungen sichert, die damit fort-

dauern können, ohne daß die Individuen sie dafür in einem bewußten Handeln 

fortwährend neu und integral hervorbringen müßten.“ (Bourdieu 1976: 358) 

Dass das Feld und seine Struktur im Falle der kabylischen Gesellschaft 
noch durchaus anders gedacht ist als die relativ autonomen Felder, formu-

liert Bourdieu in Sozialer Sinn sehr deutlich, wenn er darauf hinweist, dass 

habituelle Strategien zur Akkumulation symbolischen Kapitals in solchen 
Gesellschaften die rationalsten sind, in denen institutionelle Voraussetzun-

gen zur Anhäufung ökonomischen und kulturellen Kapitals in objektivier-

ter Form fehlen (vgl. Bourdieu 1987: 238). 
Ad (b): Schon die Klärung des Verhältnisses des sozialen Raums und 

der vorkapitalistischen Gesellschaften hat ergeben, dass der ‚topographi-

sche‘ Zugriff nicht exklusiv für die moderne Klassengesellschaft einge-
führt ist. Für den Begriff des Feldes scheint dies gleichermaßen zu gelten, 

denn in einem weiten, auf soziale Reproduktionsdynamiken orientierten 

Begriff, der die Akteure als Netzwerk von Relationen und ihre Praxis 
durch die Logik der symbolischen Ökonomie beschreibt, spielt die Struk-

tur des Feldes in Ergänzung zum Habitusbegriff eine zentrale Rolle. Da 

der Begriff jedoch allein die Funktion hat, die gesamte soziale Welt der 
kabylischen Gesellschaft in ihrer objektiven Dimension zu erfassen, ist es 

auch nicht weiter nötig, den Begriff über dieses minimale Verständnis hi-

naus zu verfeinern. Die Ausarbeitung der Begrifflichkeit ist auch hier an 
den Gegenstand zurückgebunden, der mit diesem Begriff konstruiert wer-

den soll. Die zitierten Ausführungen Bourdieus legen diese Deutung nahe; 

und wenn sie stimmt, dann lässt sich Calhoun in diesem Zusammenhang 
nicht zustimmen, wenn man nach expliziten Gründen sucht: 

„Bourdieu gives no particular reason why ‚less differentiated‘ societies should 

not be described in terms of fields, though this is not done in Outline, and at 

points Bourdieu suggests that ‚complex or differentiated‘ societies are precisely 

those which are characterized by having number of fields.“ (Calhoun 1993: 77) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Sehr triftig ist die gefolgerte Akzentuierung, dass (relativ autonome) Fel-

der im Plural erst mit dem Auftreten der Moderne zum Theorieproblem 

werden, da sie als homolog in ihrer Verschiedenheit modelliert werden 
müssen. Solange die soziale Welt nur einer Logik der symbolischen Öko-

nomie folgt, braucht und kann man nicht von Feldern sprechen, für die die 

Differenzierung unterschiedlicher Formen von Ökonomien konstitutiv ist.  
Die Diskussion des Verhältnisses von sozialem Raum und sozialen 

Feldern wird somit erst im Diskurs um die adäquate Modellierung der 

modernen Gesellschaft problematisch. Beide Konzepte werden oft separat 
betrachtet und im Kontext der subdisziplinären Differenzierung der Theo-

rie- und Forschungsentwicklung der Soziologie interpretiert. Der soziale 

Raum wird im Verbund mit dem an ihn gebundenen Klassenbegriff als 
Konzeptualisierung und Analyse sozialer Ungleichheit der Sozialstruktur-

analyse zugeschlagen, während die Theorie sozialer Felder zumeist den 

Theorien sozialer Differenzierung zugeordnet wird. Konkret heißt dies, 
dass davon ausgegangen wird, Bourdieu würde zwei getrennt zu betrach-

tende Differenzierungsformen der modernen Gesellschaft in getrennten 

Theorieteilen aufgreifen. Auch eine vermittelnde Interpretation bleibt in 
der Unterscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung hän-

gen:

„Während der soziale Raum in der vertikalen Dimension den Stand des Status- 

und Prestigekampfes der verschiedenen Berufsgruppen repräsentiert, stellt er in 

der horizontalen Dimension die Differenzierung in spezifische soziale Felder 

dar.“ (Müller 1992: 263) 

Dieser nahe liegenden Interpretation widerspricht, dass Bourdieu zum ei-

nen die Betrachtung des sozialen Raumes als Feld oder als Raum nicht an 

das Kriterium der Differenzierungsrichtung knüpft und zum anderen die 
Felder selbst auch als vertikal differenziert begreift. Er scheint hier eher 

zwei Betrachtungsweisen im Sinn zu haben, die man, je nach analytischem 

Interesse, einnehmen kann. Das eher statische Raummodell dient vor-
nehmlich der Objektivierung der sozialen Abstände zwischen den Akteu-

ren, einer Art Bestandsaufnahme also, die den Zusammenhang von Struk-

tur, Habitus, Praxis und Lebensstil darstellen soll. Derselbe soziale Raum 
kann aber auch als Feld betrachtet werden: 

„Insoweit die zur Konstruktion des Raums herangezogenen Eigenschaften wirk-

sam sind, läßt sich dieser auch als Kräftefeld beschreiben, das heißt als ein En-

semble objektiver Kräfteverhältnisse, die allen in das Feld Eintretenden gegen-

über sich als Zwang auferlegen und weder auf die individuellen Intentionen der 

Einzelakteure noch auf deren direkte Interaktionen zurückführbar sind.“ (Bour-

dieu 1985: 10) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 67 

In diesem Verständnis beschreibt der soziale Raum als umfassendes Kräf-

tefeld die sozialen Kämpfe der Akteure, die sich mit ihrem Klassenhabitus 

von Akteuren anderer Klassen unbewusst und bewusst distanzieren und so 
die soziale Ordnung, die dominant eine Ordnung sozialer Ungleichheit ist, 

im lebensstilisierten Alltag tendenziell reproduzieren. In diesem Verständ-

nis kommt dem sozialen Raum die Theoriestelle zu, alle sozialen Relatio-
nen zu erfassen, die die moderne (französische) Gesellschaft charakterisie-

ren. Also genau die theoretische Stelle und Bedeutung, die bei der Be-

schreibung der vorkapitalistischen Gesellschaftsform die relativ lose Rede 
von der Struktur des Feldes eingenommen hat. Nur sind nun nicht die In-

teraktionen die zentralen sozialen Prozesse, in denen die Abstände zwi-

schen den Akteuren hergestellt werden, sondern die institutionellen Berei-
che, die durch in Titeln objektivierte Bildung und Ausbildung zugänglich 

gemacht oder verwehrt sind. Die Positionen im sozialen Raum werden 

durch Berufe konstruiert, die die Akteure in den unterschiedlichen, ausdif-
ferenzierten sozialen Feldern einnehmen und ausüben (vgl. Bourdieu 

1982: 176ff.). Genau darin ist die Homologie zwischen den einzelnen Fel-

dern und dem sozialen Raum begründet, da beide nicht getrennt voneinan-
der zu denken sind. Veränderungen der Klassenstruktur gehen mit Verän-

derungen der Struktur verschiedener Felder einher; und vice versa bedeu-

ten Veränderungen der (Herrschafts-)Strukturen in einzelnen Feldern auch 
Veränderungen in der Klassenstruktur. 

Das Konzept des sozialen Raumes nun einfach mit dem des alle relativ 

autonomen Felder umfassenden sozialen Feldes identisch zu setzten, er-
scheint jedoch verfehlt. Diese Deutung liegt nahe, wenn Bourdieu etwa 

formuliert, dass der soziale Raum ein mehrdimensionaler „Komplex rela-

tiv autonomer […] in mehr oder minder großem Umfang […] dem öko-
nomischen Produktionsfeld untergeordneter Felder“ (Bourdieu 1985: 32) 

ist oder wenn er von den „Feldern der Kulturproduktion“ im Unterschied 

zu dem darüber hinaus gehenden „Feld der sozialen Klassen“ schreibt (vgl. 
Bourdieu 1982: 358). Dennoch ist ein zentrales Moment zur Konstruktion 

der sozialen Welt und vor allem auch sozialen Wandels, dass zwischen 

dem sozialen Raum als Feld der Klassen und den einzelnen kulturellen und 
nicht-kulturellen Feldern Wirkbeziehungen bestehen, die voraussetzen, 

dass die beiden Felder nicht identisch sind. Auch wenn in Bourdieus 

Schriften mangels rein theoretischer Klärung solche scheinbar wider-
sprüchlichen Passagen zu finden sind, stellt er in Die feinen Unterschiede

das theoriesystematische Verhältnis am Beispiel der sich gleichsam auto-

matisch einstellenden Abstimmung der Güterproduktion und der Ge-
schmacksproduktion deutlich dar (Bourdieu 1982: 362ff.). Der Grundme-

chanismus dieser Abstimmung, die die Homologien zwischen den beiden 

Feldern erzeugt, liegt in den jeweils relativ getrennt ablaufenden Konkur-
renzkämpfen: Einerseits die Konkurrenz zwischen den Produzenten der, in 

diesem Fall, kulturellen Güter und andererseits die Konkurrenz der Klas-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sen um Distinktionsgewinne untereinander, wobei hier vor allem auf die in 

Herrschende und Beherrschte unterteilte herrschende Klasse geachtet wird; 

die Klasse also, die in den späteren Arbeiten immer stärker durch den Be-
griff des Feldes der Macht ersetzt wird (vgl. auch Kap. 4.2). Worin liegt 

aber der Unterschied zwischen den relativ autonomen Feldern und dem 

sozialen Raum in der Betrachtungsweise eines Klassenfeldes bzw. der 
herrschenden Klasse in der Betrachtungsweise des Feldes der Macht? 

Ohne dass die eigentlich notwendigen Begrifflichkeiten der Feldtheo-

rie an dieser Stelle schon eingeführt sind, lässt sich vorwegnehmen, dass 
Bourdieu für das Feld der Klassen keine vergleichbaren Merkmalseigen-

schaften angibt: Kein spezifisches Kapital, sondern Konkurrenz zwischen 

den Grundformen des Kapitals sind im Spiel, es lässt sich keine spezifi-
sche illusio, kein spezifisches nomos usw. angeben. Lediglich ein sehr 

grundlegendes und damit auch unter objektiven Bedingungen der Knapp-

heit verallgemeinerbares Interesse an Distinktion zu anderen Klassen und 
den verbundenen Lebensstilen kann den Akteuren im Feld der Klassen zu-

geschrieben werden. Die Dialektik der beiden Feldtypen verweist aber auf 

einen tiefer liegenden Unterschied: Im einen Fall handelt es sich um Felder 
der Produktion von (kulturellen) Gütern, während im anderen Fall das 

Feld der Klassen als das Feld der Konsumtion konstruiert wird. In den 

Produktionsfeldern finden sich die Professionsrollen, während im Kon-
sumtionsfeld die Laien als Konsumenten oder Publikum erscheinen.25 Die 

Unabhängigkeit und Abhängigkeit der Felder bzw. von Feldern und sozia-

lem Raum lassen sich rollentheoretisch mit der Unterscheidung von Leis-
tungs- und Publikumsrollen reformulieren. Mit der Orientierung an diesem 

rollentheoretischen Leitfaden kann man weitere Unterscheidungen benen-

nen, die Bourdieu in dieser Konstruktion der objektiven Seite der sozialen 
Welt zusammenfügt: Arbeit versus Freizeit, Arbeit versus Familie, Öffent-

lichkeit versus Privatsphäre. Im sozialen Raum bzw. im Feld der Klassen 

25 „Bei Kulturgütern – und sicherlich bei anderen Waren – resultiert die Har-
monisierung von Angebot und Nachfrage weder einfach daraus, daß sich die 
Produktion gegenüber der Konsumtion durchsetzt, noch aus einer bewußten 
Suche, den Bedürfnissen des Verbrauchers zuvorzukommen, sondern aus der 
objektiven Tendenz zur Harmonisierung zwischen den beiden voneinander 
relativ unabhängigen Logiken des Produktionsfeldes und des Konsumtions-
feldes: die mehr oder weniger vollkommene Homologie zwischen den für 
die Herstellung bestimmter Produktsorten zuständigen Produktionsfeldern 
und den Feldern der sozialen Klassen oder dem der herrschenden Klasse, in 
denen über Geschmacksrichtungen entschieden wird, bewirkt, daß die unter 
dem Einfluß der Konkurrenzkämpfe in den jeweiligen Produktionsfeldern 
und im Zuge des von ihnen verursachten permanenten Produktwandels er-
zeugten Güter mühelos eine Nachfrage finden, die ihrerseits von subjektiv 
oder objektiv antagonistischen Auseinandersetzungen zwischen unterschied-
lichen Klassen und Klassenfraktionen über die materiellen und kulturellen 
Konsumgüter hervorgetrieben wird, oder genauer: von Konkurrenzkämpfen 
um diese Produkte, die wiederum den Geschmackswandel verursachen.“ 
(Bourdieu 1982: 362) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 69 

lassen sich vermittels der Kategorie ‚Beruf‘ Lebensbedingungen durch die 

verbundene Kapitalverfügbarkeit und Kapitalzusammensetzung charakte-

risieren, die in Lebensstilen, also auch in Geschmacksausprägungen zum 
Ausdruck kommen. Die klassenspezifischen Lebensbedingungen sind die 

wichtigste Umgebung für die primäre Sozialisation, in deren Verlauf die 

Dispositionen erworben werden, die die spätere Zugehörigkeit zu und die 
Stellung in einem Feld als einem sozialen Ort sekundärer Sozialisations-

prozesse mitbestimmen (vgl. Kap. 3.9). In den frühen Arbeiten zur Bil-

dungssoziologie kommt dieser Sachverhalt zur Sprache, wenn Bourdieu 
und Passeron untersuchen, inwiefern unterschiedliche Klassenzugehörig-

keiten mit den legitimen, also schulischen Erwartungen an kulturelle Vor-

kenntnisse und Kompetenzen der Schüler zusammenstimmen (vgl. Bour-
dieu/Passeron 1971).  

Der soziale Raum in der Betrachtungsweise als Feld der Klassen ist 

somit nicht einfach der Sammelbegriff für alle relativ autonomen Felder.
Er lässt sich zwar so beschreiben, da seine Konstruktionskriterien vor al-

lem durch die Kategorie Beruf eingegrenzt werden und Berufe wiederum 

Stellungen in Feldern bezeichnen, die homolog zu den Stellungen im so-
zialen Raum verteilt sind, aber theoriesystematisch erscheinen beide Kon-

zepte als komplementär. Sie ergänzen sich als analytische Instrumentarien 

zur Konstruktion der modernen Gesellschaft sowohl als komplex hierar-
chisch differenzierte ‚Klassengesellschaft‘ als auch als eine Gesellschaft, 

die in eine Pluralität relativ autonomer sozialer Felder differenziert ist. Die 

beschriebene Dialektik der Felder mit dem sozialen Raum verweist schon 
darauf, dass es sich hier nicht um die schlichte, disziplinär geschulte Un-

terscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung handelt. 

Die durchweg materialistische Grundlegung der Theorie mit der An-
nahme einer relativen Dominanz des ökonomischen Feldes gegenüber den 

weiteren Feldern markiert Bourdieus Deutung der modernen, differenzier-

ten Gesellschaft. Die vertikale Differenzierung sozialer Ungleichheit 
drückt sich in der Hierarchie der sozialen Felder genauso aus wie die hie-

rarchische Differenzierung der Felder homolog zu der der Klassen ist. Das 

ökonomische Feld ist das dominante Feld, sobald es als relativ autonomes 
vor allem von den Feldern kultureller Produktion differenziert ist. Es ist 

insofern dominant, als jedes andere Feld finanziert werden muss und damit 

in einem asymmetrischen Abhängigkeitsverhältnis zur ökonomischen 
Ökonomie steht. Ökonomie ohne Kunst geht schon, aber kaum der institu-

tionalisierte Kunstbetrieb ohne Ökonomie (vgl. Kap. 4.3). Sicherlich sind 

die Abhängigkeiten auch wechselseitig, weil wirtschaftliche Institutionen 
auf kulturelle Güterproduktion (z.B. wissenschaftliches Wissen, das in 

Technologien umwandelbar ist wie die Quantenphysik in CD-Player) an-

gewiesen sind, aber diese Abhängigkeit ist relational nicht die dominante. 
Zudem widerspricht Bourdieus Darstellung der herrschenden Klasse als 

Feld der Macht der gängigen Deutung der Felder als Theorem horizontaler 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Differenzierung. Die Felder sind ebenso wie die Klassen in einen fortwäh-

renden sozialen Kampf um die herrschende Position verwickelt. Besser 

müsste man formulieren, dass die Klassen diesen Kampf durch die Felder 
hindurch austragen, da in ihnen die relative Macht einer Berufsgruppe er-

zeugt wird. Dieses Verhältnis wird in Kapitel 4 genauer analysiert. Vor-

wegnehmen lässt sich jedoch, dass auch das Konzept des sozialen Raumes 
und seine Dialektik mit den sozialen Feldern der Leitidee der Verdrängun-

gen des Ökonomischen folgt. Es modelliert das Verhältnis von ökonomi-

schem Kapital und den anderen Kapitalformen, das als ein Verhältnis so-
zialer Kämpfe zu verstehen ist. Das ökonomische Kapital begründet eine 

Machtausübung, die auf Nutzenmaximierung orientiert ist und versucht, 

Dominanz gegenüber den anderen Kapitalformen, vor allem dem kulturel-
len Kapital, zu gewinnen. Das kulturelle Kapital hingegen konstituiert 

Praxisfelder, die die Dominanz des ökonomisch Ökonomischen zu ver-

drängen suchen und um den Erhalt der gegenüber dem ökonomischen Ka-
pital und seiner Logik errungenen Autonomie kämpfen. Die darin enthal-

tene Logik der Moderne, die in letzter Konsequenz im Verbund mit den 

zeitdiagnostischen Texten zur neoliberalen Ideologie des gegenwärtigen 
globalisierten Kapitalismus eine Diagnose, Prognose und Therapie bereit-

stellen möchte, wird in den Kapiteln 4 bis 7 entfaltet und zur gängigen dif-

ferenzierungstheoretischen Perspektive ins Verhältnis gesetzt. Zunächst 
geht es jedoch um die rein theoretische Rekonstruktion und Systematisie-

rung der Theorie der Felder als Komplement zur allgemeinen Theorie ha-

bitualisierter Praxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

