2 Allgemeine Theorie sozialer Praxis

2.1 Theorie der Praxis

Die Theorie der sozialen Felder ist integraler Bestandteil einer allgemeinen
Sozialtheorie, die Bourdieu als Theorie der Praxis entwirft. Diese scheint
in ihrer Explikation von einer grundlegenden Einsicht Karl Marx’ geleitet
zu sein (vgl. Bourdieu 1976: 137), die sich in der ersten Feuerbach’schen
These findet. Sinngemal geht es darum, dass der zu dieser Zeit gegebene
Materialismus die sinnlichen Gegebenheiten nur als Objekte der Anschau-
ung behandelt und nicht die ,sinnlich menschliche Titigkeit, Praxis®
(Marx 1958: 5). Die erste leitende Einsicht ist, dass die Wirklichkeit und
die sinnlichen Gegebenheiten nicht als Objekte der Anschauung, sondern
als Resultanten der Praxis betrachtet werden sollen. Die titige Praxis ist
der Bezugspunkt der Analyse, von dem her die sinnlichen Gegebenheiten
zu untersuchen sind. Die zweite Feuerbach’sche These enthilt dann eine
weitere Einsicht, die ein Kernmoment von Bourdieus Theorie der Praxis
vorwegzunehmen scheint:

,,Die Frage, ob dem menschlichen Denken gegenstindliche Wahrheit zukomme
— ist keine Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis muf}
der Mensch die Wahrheit, i.e. Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines
Denkens beweisen. Der Streit tiber die Wirklichkeit oder Nichtwirklichkeit des
Denkens — das von der Praxis isoliert ist — ist eine rein scholastische Frage.*
(Marx 1958: 5)

In dieser strikten Unterscheidung von Theorie und Praxis und der gleich-
zeitigen Betonung, dass die Wahrheit nicht in der Theorie, sondern in der
Praxis selbst zu suchen ist, liegen zwei Vorwegnahmen, die Fluchtpunkte
der Theorie der Praxis bilden: Zum einen die radikale und analytisch zu
kontrollierende Reflexion der Distanz des Sozialwissenschaftlers und sei-
ner spezifischen Praxis von der sozialen Praxis, die er zu seinem For-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

schungsobjekt macht. Erst der kontrollierte Einbezug dieser Distanz in die
Analyse macht eine Theorie der Praxis im eigentlichen Sinne méglich und
ermdglicht es, den scholastic fallacy zu vermeiden (vgl. Bourdieu 2001b:
64ff.), den Bourdieu darin erblickt, dass Sozialwissenschaftler ihre eigene
Forschungspraxis auf ihren Forschungsgegenstand projizieren und damit
ihre soziale Position generalisieren. Der Strukturalist, der in synoptischer
Uberschau eine Vielzahl zeitlich teils weit auseinander liegender Praktiken
und Handlungen betrachtet und aus ihnen allgemeine Regeln herausliest
(vgl. Bourdieu 1987: 59), an denen die tatsdchlichen Akteure sich schein-
bar orientieren, verfillt gemél Bourdieus Theorie diesem Trugschluss ge-
nauso wie der existenzialistische Freiheitsdenker Sartre, der die Freiheit
seines Philosophierens mit der Freiheit sozial Handelnder verwechselt, und
der Rational-Choice-Theoretiker, der die Rationalitit der Forschungstitig-
keit in den sozialen Alltag verlegt (vgl. Bourdieu 1987: 79ff.). Will man an
den Sinn der sozialen Praxis herankommen, so muss man die Distanz zwi-
schen der wissenschaftlichen Praxis und anderen Praxisformen reflektieren
und analytisch kontrollieren. Die konkrete Forschungspraxis muss als spe-
zifische Praxis im Unterschied zu anderen sozialen Praktiken analysiert
werden, damit letztere iberhaupt als sinnhaft eigenstéindige Praxisbereiche
in den Blick geraten konnen. Mit dieser methodischen Finesse soll zu-
gleich Distanz und Néhe zum Gegenstand hergestellt und der letztlich em-
pirische Blick auf die Logik der Dinge anstatt auf die Dinge der Logik
orientiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 92).

Zum anderen kommt man dem Zusammenhang von wissenschaftlicher
Praxis und Wahrheit dariiber hinaus auf die Spur, wenn die soziohistori-
schen Bedingungen der Produktion von Wahrheit in die Analyse aufge-
nommen werden. Im Unterschied zum Naturwissenschaftler gehort der
Sozialwissenschaftler zu seinem eigenen Objektbereich, ist in diesem so-
zialisiert worden und verfiigt damit {iber eine sozial angeeignete Weltsicht
und tiber Dispositionen der Wahrnehmung, Bewertung und des Denkens,
die auch von seiner Stellung im wissenschaftlichen Feld abhéngen und die
ebenfalls beriicksichtigt werden miissen, damit iiberhaupt soziologische
Erkenntnis moéglich wird, die nicht einen wie auch immer bestimmten sens
commun reproduziert. Aus diesen Griinden widmet Bourdieu der Analyse
der Wissenschaft einige seiner wichtigsten Biicher (Bourdieu 1988; 1989)
und auch seine letzte Vorlesungsreihe am Collége de France (Bourdieu
2001a), in der er abschlieBend eine Sozioanalyse seines Habitus durchfiihrt
(vgl. Bourdieu 2001a; 2002a). Die Analyse der Wissenschaft geht einher
mit einer scharfen Absetzbewegung von der reinen, der theoretizistischen
Theorie, deren reinste Form im philosophischen, scholastischen Denken zu
finden ist (vgl. Bourdieu 2001b). Seine durchaus &tzende soziologische
Kiritik ist nichts anderes als der Riickbezug des theoretischen Denkens auf
die privilegierten sozialen Bedingungen, denen es sich verdankt. Im Ver-
gessen dieser Bedingungen und ihrer historischen Genese sicht Bourdieu

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 31

den Hauptgrund der drei Formen von Irrtiimern des scholastischen Den-
kens, die in der Ethik (Recht, Politik), Asthetik und Erkenntnis (Wissen-
schaft) zum Ausdruck kommen (vgl. Bourdieu 2001b: 64). Und es sind
diese groBen Themen der Philosophie, die sich Bourdieu in seinen grund-
legenden empirischen und theoretischen Studien vornimmt und die er von
der reinen Theorie auf den Boden der konkreten materiellen und symboli-
schen Lebensbedingungen zuriickzuholen versucht.'

Worum aber dreht es sich genau, wenn Bourdieu zum einen in klas-
sisch wissenssoziologischer Manier das Denken, Handeln und Wahrneh-
men mit dem jeweiligen sozialen Standort relationiert und es andererseits
dadurch historisiert? Das den Analysen zugrunde liegende Erkenntnisinte-
resse ist deutlich Aufklarung. Aber woriiber genau? Wenn ich recht sehe,
ist das zentrale Thema von Bourdieus allgemeiner Theorie der Praxis die
symbolische Gewalt bzw. symbolische Macht. Sicherlich ist es riskant, ein
so umfangreiches theoretisches wie empirisches Werk auf nur einen Kern-
gedanken zu bringen. Symbolische Gewalt als Fluchtpunkt des Werks zu
bezeichnen meint aber nicht, es ginge um nichts anderes und nicht auch
um mehr, sondern nur, dass letztlich alle weiteren Themen, Problemstel-
lungen und Analysen durch dieses Grundmotiv orientiert werden.” Der
Begriff symbolische Gewalt beschreibt die Produktion und Reproduktion
von sozialen Ordnungen, die aufgrund von sozial verteilten und durchge-
setzten symbolischen Weltsichten erfolgt, welche die gegebenen Verhilt-
nisse als selbstverstindlich, gerechtfertigt (legitimiert), wahr und natiirlich
erscheinen lassen. Aufkldrung hat dann zur Aufgabe, die sozialen Bedin-
gungen und Mechanismen herauszuarbeiten, die die kontingenten Welt-
sichten herrschaftswirksam durchsetzen konnten. Es geht dann zwar nicht
um die Befreiung von der aus Faulheit und Feigheit selbstverschuldeten
Unmiindigkeit im Sinne Kants, aber doch um die Analyse der sozialen Be-
dingungen von Unmiindigkeit, die vor allem in den frithen Arbeiten in den
Bildungsinstitutionen gesucht wird (vgl. Bourdieu/Passeron 1971). Symbo-
lisch ist diese Form von Gewalt, weil sie als Weltsicht allein auf Vorstel-

1 Die Feinen Unterschiede sind als soziologische Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft auf Kants Kritik der Urteilskraft bezogen und Sozialer Sinn als
Kritik der theoretischen Vernunft auf Kants Kritik der reinen Vernunft. Zum
einen wird der Zusammenhang von der sozialen Herkunft und den astheti-
schen Dispositionen untersucht, angefangen bei der Kleidung, dem Sport,
dem Essen, der Sprache iiber die sogenannten populédrkulturellen Vorlieben
bis hin zum sogenannten hochkulturellen Musik- und Kunstgeschmack. Zum
anderen geht es um die schon erwdhnte Differenz der Logik der Praxis des
Wissenschaftlers und der konkreten sozialen Akteure, deren Explikation erst
den Blick auf die konkrete soziale Praxis erlaubt. Damit wird auch deutlich,
dass in dieser Forschungslogik jeder Analyse der sozialen Welt eine Auto-
analyse des erkennenden Subjekts implizit ist.

2 So meine ich auch, dass symbolische Gewalt als Fluchtpunkt noch das ,,Pro-
gramm einer erkenntnistheoretischen Dauerreflexion® (Schultheis 2002: 142)
orientiert, das Schultheis als letzte Fluchtlinie des Gesamtwerks begreift.

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

lungen iiber die Natur der Dinge und der Welt insgesamt beruht. Das
Symbolische ist Gewalt, weil es zum einen Herrschaftsformen produziert
und reproduziert und weil es zum anderen die jeweiligen Individuen in die
soziale Ordnung zwingt und diese sich zwingen lassen, weil die willkiirli-
che, oder bescheidener: kontingente Ordnung symbolisch den Anschein
des Selbstverstindlichen und Natiirlichen erhilt.’ Das Phdnomen, das
Bourdieu mit diesem Konzept verbindet, formuliert er am Beispiel der
ménnlichen Herrschaft wie folgt:

,,In der Tat habe ich mich iiber das, was man das Paradox der doxa nennen kénn-
te, schon immer gewundert. Die Tatsache, da3 die Weltordnung, so wie sie ist,
mit ihren Einbahnstraen und Durchfahrverboten, im eigentlichen wie im {iber-
tragenen Sinn, ihren Verpflichtungen und Sanktionen grosso modo respektiert
wird und daf} es nicht zu mehr Zuwiderhandlungen oder Subversionen, Delikten
und ,Verrticktheiten® kommt [...]. Oder daB sich, was noch erstaunlicher ist, die
bestehende Ordnung mit ihren Herrschaftsverhéltnissen, ihren Rechten und Be-
vorzugungen, ihren Privilegien und Ungerechtigkeiten, von einigen historischen
Zuféllen abgesehen, letzten Endes mit solcher Miihelosigkeit erhdlt und daf3 die
unertraglichsten Lebensbedingungen so hiufig als akzeptabel und sogar natiirlich
erscheinen konnen.* (Bourdieu 2005a: 7)

Das Verhiltnis von Verkennung (méconnaissance) und Anerkennung (ré-
connaissance) der herrschenden Ordnung, das Bourdieu mit dem Konzept
der symbolischen Gewalt begreifen und mit seinen Theorieinstrumenten
erkldren mochte, scheint mir das zentrale Thema zu sein, das das Gesamt-
werk durchzieht. Von ihm aus, so ldsst sich als These formulieren, l4sst
sich die Theorie der Praxis aufschliisseln. Die einzelnen Theorickompo-
nenten sind darauf hin orientiert, die sozialen Mechanismen symbolischer
Gewalt und Macht zu verstehen und zu erkldren. Die allgemeine Theorie
des Sozialen als Theorie der Praxis muss dann die Mittel bereit stellen, mit
denen die soziale Welt in ihrer doppelten Wirklichkeit beschrieben und er-
klart werden kann. Die doppelte Wirklichkeit des Sozialen liegt darin, dass
es einerseits Ding gewordene Geschichte und andererseits Leib gewordene
Geschichte ist.* Es manifestiert sich im Wechselspiel der objektiven sozia-

3 Im Hinblick auf Paradoxieentfaltung durch Selektion schreibt Luhmann fiir
subsystemische Ordnungsbildung ungleich abstrakter, dass es nahe liegt
,beide Operationen der alogischen Selektion (Franzosen wiirden vielleicht
sagen: der violence) in einem Schritt zu vollziehen. Im Rechtssystem zum
Beispiel wird dieser Schritt mit dem Erlal einer Verfassung vollzogen.
(Luhmann 1990: 470)

4 ,Als besonders exemplarische Form des praktischen Sinns als vorwegge-
nommener Anpassung an die Erfordernisse eines Feldes vermittelt das, was
in der Sprache des Sports als ,Sinn fiir das Spiel‘ [...] bezeichnet wird, eine
recht genaue Vorstellung von dem fast wundersamen Zusammentreffen von
Habitus und Feld, von einverleibter und objektivierter Geschichte, das die
fast perfekte Vorwegnahme der Zukunft in allen konkreten Spielsituationen
ermdglicht. (Bourdieu 1987: 122)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 33

len Strukturen des sozialen Raums und der sozialen Felder sowie ihrer In-
korporation im Habitus als Dispositionensystem. Eingelassen sind die Be-
griffe in eine Theorie der Okonomie der Praktiken, dem Kern der allge-
meinen Theorie der Praxis.

Die Theorie der Okonomie der Praktiken {ibernimmt gleich mehrere
Funktionen im Rahmen der Theorie der Praxis. Fundiert auf der Reformu-
lierung und Erweiterung des Kapitalbegriffs, ermdglicht sie den Vergleich
augenscheinlich so unvergleichbarer sozialer Gebilde wie vormoderne und
moderne Gesellschaftsformationen (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.) und vor
allem verschiedene soziale Felder der ausdifferenzierten modernen Gesell-
schaft (Wirtschaft, Religion, Wissenschaft, Kunst, Literatur usw.). Ver-
gleichbar wird das Unvergleichbare dadurch, dass die Konzeption von
Okonomie, um luhmannesk zu reden, generalisiert und respezifiziert wird.
Die ,6konomische Okonomie‘ der modernen Wirtschaft erscheint vor dem
Hintergrund dieser Auffassung als eine spezifische Variante eines umfas-
senden Verstindnisses von Okonomie, das es erlaubt, auch von religiosen,
kulturellen, politischen, rechtlichen usw. Okonomien zu reden.’ Die jewei-
lige Okonomie beschreibt die Logik der jeweiligen Praxis und unterschei-
det diese von dem Bild und den Beschreibungen, das sich die Akteure von
ihrem Tun machen. Die Analyse der Okonomien soll also die latent gehal-
tenen Strukturen herausarbeiten, die den jeweiligen Stellungnahmen der
positionierten Akteure Sinn und Richtung geben.

Die frithe Unterscheidung von ,,generativen Schemata der Praxisfor-
men und den jeweiligen Représentationen, die sich die Individuen von ih-
rer Praxis erstellen” (Bourdieu 1976: 212), enthélt genau die doppelte Rea-
litat des Sozialen, die augenscheinlich auf die marxistische Tradition der
Ideologiekritik verweist. Deren Absicht war ja in durchaus vergleichbarem
Verstidndnis, den Zusammenhang von gesellschaftlichem Sein und Be-
wusstsein derart herauszuarbeiten, dass die gesellschaftlichen Bedingun-
gen der Ideologieproduktion aufgekldrt werden, wobei das Charakteristi-
kum von Ideologien darin gesehen wurde, dass sie genau diesen Zusam-
menhang durch Enthistorisierung und Naturalisierung ihrer Inhalte ver-
deckten. Bourdieus Position findet sich aber noch besser in Karl Mann-
heims Begriff der totalen Ideologie vorgedacht, weil Mannheim so auf die
Unverfugbarkeit der sich als total gebenden partikularen Weltsicht fiir die

5 Methodisch ist dieses Verfahren ganz dem Aquivalenzfunktionalismus Mer-
tons verpflichtet, den vor allem Luhmann fiir grole Theorie fruchtbar ge-
macht hat (Luhmann 1970: 311f.). Fragt Luhmann allerdings mit systemtheo-
retischen Mitteln nach spezifischen Problemen und Funktionen, die Systeme
im Allgemeinen verschieden zu bewiltigen haben, um ihre Organisations-
form aufrecht zu erhalten ( Reduktion von Komplexitit, Kommunikationsan-
schliisse auf Dauer stellen; Paradoxieentfaltung etc.), so fragt Bourdieu eben
nach den Charakteristika der je verschiedenen Ausprigungen der Okonomie
in den einzelnen sozialen Bereichen (Kapitalformen, illusio, nomos, enjeu
usw.).

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Akteure aufmerksam macht (vgl. Mannheim 1959: 659ff.). Nimmt man
die Marx’sche Grundorientierung fiir die Hinwendung zur Praxis und das
in der Ideologiekritik® aufscheinende aufklirerische und wissenssoziologi-
sche Programm, dann muss man der Einschitzung von Alexander wohl
beipflichten, dass ,,Bourdieu’s work cannot be understood unless it is seen
as the latest in the long line of brilliant reconstructors of a system of
thought [Marxism; GB] he himself has rarely defended but which, nonet-
heless, penetrates to the very marrow of his social science* (Alexander
1995: 128). Dennoch muss man die Kritik der Bourdieu’schen Theorie als
einen gleichsam vulgér-marxistischen Reduktionismus alles Kulturellen
auf ,,immediate reflections of the hierarchical structures of material life*
(Alexander 1995: 137) zuriickweisen, die Alexander im Hinblick auf das
Konzept des Habitus formuliert. Vor allem scheint der am Beispiel des
Habitusbegriffs abgelesene Vorwurf, Bourdieus Theorie habe keine Sensi-
bilitéit fiir die relative Autonomie von Kultur recht vorschnell, wenn Ale-
xander schreibt:

,-This standard of the relative autonomy of culture is fundamental for understand-
ing the weaknesses in Bourdieu’s theory. Values possess relative independence
vis-a-vis social structures because ideals are immanently universalistic. [...] It is
also so in a more historical sense, for social differentiation itself involves the
growing organizational independence of religious and secular values, and of their
intellectual carrier groups, vis-a-vis the more particularistic centers of economic
and political life. (Alexander 1995: 137)

In seiner Lesart bleibt dann auch die Feldtheorie lediglich ein oberflichli-
cher Bruch mit dem Marxismus der frith grundgelegten Habitustheorie, der
der von Alexander geforderten Multidimensionalitit der Sozialtheorie
nicht gentigt. Letztlich bleiben die Felder in ihrer Logik auf die umfassen-
de, materialistisch zu bestimmende, hierarchische Sozialstruktur zuriick-
verwiesen und lassen sich mithin auf sie reduzieren (vgl. Alexander 1995:
157ft.). Dass Bourdieus Begrifflichkeiten einer generalisierten Okonomie
der Praktiken, der Inkorporierung von Exteriorititen, von Strategie, Inte-
resse, Klassen, Herrschenden und Beherrschten, Kapital usw. eine solche
Deutung nahe legen und zum Teil auch zuldssig erscheinen lassen, muss
man wohl zugeben. Die Briiche mit einem Marxismus, der Kultur nur ge-
treu dem schlicht verstandenen Basis-Uberbau-Theorem begreift, sind al-
lerdings im Gegenzug {liberdeutlich. Am Beispiel des Kapitalbegriffs von

6  Der Unterschied zur klassischen Ideologiekritik ist natiirlich, dass diese kriti-
siert, indem sie fiir die eigene Position objektive Wahrheit beanspruchen
muss. Diesen Anspruch gibt Bourdieu in letzter Konsequenz auf. Auch wenn
er die eigene Position zu objektivieren und zu kontrollieren sucht, versteigt
er sich nicht zu der These der absoluten Uberschau im Sinne der marxisti-
schen Privilegierung einer interesselosen und damit wahrheitsfihigen Klasse
oder der Mannheim’schen ,,freischwebenden Intelligenz®.

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 35

Bourdieu hat Calhoun den Unterschied des Marx’schen Versuchs einer
,historic specific theory of capitalism™ und dem allgemein sozialtheoreti-
schen, damit auch historisch unspezifischen Anspruch dieses Begriffs bei
Bourdieu deutlich gemacht.

,The link to Marx suggested by the common emphasis on capital and labor, a
suggestion reinforced by aspects of Bourdieu’s rhetoric, is thus misleading.
Bourdieu’s considerable achievements in his work on cultural capital are linked
with this difference from Marx. Bourdieu’s key original insights are that there
are immaterial forms of capital — cultural, symbolic, and social — as well as a ma-
terial or economic form and that with varying levels of difficulty it is possible to
convert one of these forms into the other.” (Calhoun 1993: 69)

Mit dem erweiterten Kapitalbegriff (vgl. Kap. 2.2.3) markiert Calhoun
sehr deutlich die Pointe des Bourdieu’schen Ansatzes. Die Zuriickfithrung
des priméren Habitus, der auch in den einzelnen Feldern weiterhin orien-
tierend bleibt, bedeutet eben nicht die Reduktion des Kulturellen auf die
materiellen Lebensbedingungen einer hierarchischen Grundstruktur sozia-
ler Ordnung. Die Sozialisationsbedingungen des Habitus ergeben sich
gleichermallen aus 6konomischem wie kulturellem Kapital, die in einem
umgekehrt proportionalen Verhiltnis zueinander stehen koénnen. Auch
wenn in den Feinen Unterschieden die herrschenden Klassen tiber verhilt-
nisméfig viel 6konomisches Kapital verfiigen, so erlaubt das Konzept des
sozialen Raumes (vgl. Bourdieu 1982: 171ff.; Kap. 2.2.4), das die konstru-
ierbaren Klassen als empirische Frage begreift, durchaus Arrangements
von relational geringem 6konomischen bei ausgesprochen hohem kulturel-
len Kapital. Die eigentliche Kritik Alexanders liegt aber darin, dass Bour-
dieu die relative Autonomie von Kultur und kulturellen Werten nicht be-
greifen kann, die ,,immanently universalistic* (vgl. Alexander 1995: 137)
sind. Mit dieser Kritik und auch Problemstellung der eigenen Theorie
iibersieht Alexander eine der entscheidenden Einsichten sowohl von Marx
als auch von Bourdieu. Das Grundthema der Ideologiekritik und der The-
matisierung symbolischer Gewalt war und ist gerade die Differenz zwi-
schen den objektiven sozialen Strukturen und den Vorstellungen der Ak-
teure iiber ihre eigene Praxis und die soziale Welt. Schon an dieser Stelle
sollte klar sein, dass eine Theorie, die die Differenz von Theorie und Pra-
xis zum Gegenstand der Theorie macht und als Denkfigur fiir das Verhilt-
nis von Sozialstruktur und symbolischer Reprasentation generalisiert, nicht
nur die Autonomie und Universalititsanspriiche von kulturellen Ideen im
Blick hat, sondern diese dariiber hinaus durchreflektiert. Im Hinblick auf
die eigene Theorie geschieht dies durch eine Form von Reflexivitit, die
sich dem wissenssoziologisch und historizistisch aufgeworfenen Problem
der soziohistorischen Gebundenheit allen Wissens, auch des soziologi-
schen, stellt und zudem fiir die Analyse der sozialen Welt der Frage nach-
geht, unter welchen historisch gewachsenen Bedingungen die Idee univer-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

salisierbaren Wissens aufkommt und unter welchen Bedingungen solches
Wissen produziert werden kann. Universalisierungsfihigkeit von Wissen
wird also gar nicht negiert, die Problemstellung ist aus der Perspektive von
Bourdieus Theorie der Praxis lediglich anders als von Alexander — wenn
es um Wissen geht. Bourdieu begriindet nicht, dass und welche Werte und
Ideale universell sind, sondern er will erkldren, wann, wie und unter wel-
chen Bedingungen man darauf kommt.’

Und da symbolische Gewalt dadurch konstituiert wird, dass Ideen ent-
historisiert, naturalisiert, also universalisiert werden, geht Bourdieu genau
den sozialen Mechanismen nach, die Alexander dazu fiihren, an universel-
le kulturelle Ideen zu glauben. Dass mit dem Reflexivitdtsprogramm eini-
ge epistemologische Probleme verkniipft sind, die die Theorie der Praxis
zu bewiltigen hat, kann erst weiter unten, nach detaillierter Klarung der
Konzepte der Theorie der Praxis, diskutiert werden. Hier kam es zunéchst
darauf an zu zeigen, dass die bis hierher vertretene Sicht auf das Erkennt-
nisinteresse der allgemeinen Theorie der Praxis auch gegeniiber einem der
schérferen Kritiker des Ansatzes zu verteidigen ist. Die marxistische Tra-
dition ist augenscheinlich in der Nomenklatur Bourdieus ablesbar, aber
auch mit Vorsicht zu bemerken. Marx ist nur einer der Wegbereiter Bour-
dieus und vielleicht nicht einmal der wichtigste. Gerade die Theorie der
Felder ist viel stiarker durch Weber geprigt, die Theorie der symbolischen
Klassifizierung durch Durkheims Erkenntnissoziologie und dieser Durk-
heim-Weber-Marxismus nochmals vielfiltig durch die phdnomenologi-
schen und strukturalistischen Stromungen der 1950er und 1960er Jahre.

Eine paradigmatische Klassifikation liefert der von Bourdieu selbst
vorgeschlagene Begriff des ,,genetischen Strukturalismus®“. Wie man den
Ansatz nun auch immer bezeichnen will, man kommt ihm nur nsher, in-
dem man die systematisch miteinander verschrinkten Konzepte und Ter-
mini genauer in den Blick nimmt, mit denen Bourdieu die Okonomie der
Praktiken herauspréiparieren mochte, die die unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Praxisfelder definieren.®

7 Am Beispiel der Wissenschaft weist Bourdieu auf die Historizitdt der Idee
des Universellen hin: ,,Denn auch wenn die wissenschaftlichen Felder ganz
besondere Universen sind (und dies umso mehr, je ausgeprégter ihre Auto-
nomie ist), steht, wie ich bereits gesagt habe, nicht alles zum Besten in der
besten aller moglichen wissenschaftlichen Welten, und es gibt gesellschaftli-
che Widerstinde gegen die Durchsetzung einer rationalen Kommunikation,
ohne die der Fortschritt der Vernunft und des Universellen nicht vorankom-
men kann. Es gilt also, einen praktischen, das heifit spezifisch politischen
Kampf zu fithren, um der Vernunft Macht und Vernunftgriinden ihr Recht zu
verleihen, einen Kampf, der sich auf alle Errungenschaften einer bereits
verwirklichten Vernunft stiitzen muf}, welche die Geschichte des Feldes her-
vorgebracht hat.* (Bourdieu 19980: 59)

8 Man konnte auch eine Kldrung des Ansatzes versuchen, indem man ihn einer
der groflien frithmodernen philosophischen Traditionen entweder von Kant
oder von Hegel zuordnet. Dies ist m.E. aber nur fruchtbar, wenn man einen
Deutungsschliissel und ein heuristisches Instrument gewinnt, um nach spezi-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 37

2.2 Okonomie der Praxis

Unter der Okonomie der Praktiken versteht Bourdieu die grundlegende
Logik der sozialen Prozesse. Sie soll beantworten, nach welchen Prinzipi-
en die Akteure ihre Praxis organisieren, mit der sie sich und die soziale
Welt reproduzieren, aber auch modifizieren. Ausgangspunkt der Theorie
ist die Ablehnung der géngigen subjektivistischen oder objektivistischen
Vorstellungen von Akteur und Handeln, denn es gibt ,,eine Okonomie der
Praktiken, d.h. eine den Praktiken innewohnende Vernunft, die ihren ,Ur-
sprung‘ weder in ,Entscheidungen‘ der Vernunft als bewufter Berechnung
noch in den Bestimmtheiten der duflerlichen und den Handelnden tiberge-
ordneten Mechanismen findet.” (Bourdieu 1987: 95)

Wenn der Subjektivismus der bewussten Berechnung wie der Objekti-
vismus der iibergeordneten Mechanismen die Logik der wissenschaftli-
chen Praxis unrechtméifigerweise auf die soziale Praxis insgesamt proji-
zieren, dann begibt man sich mit Bourdieu auf die Suche nach einer Logik,
die sich mit wissenschaftlichen Anspriichen an Rationalitit, Methode und
den elementaren Gesetzen der Logik (Satz der Identitét, Satz des ausge-
schlossenen Widerspruchs, Satz des ausgeschlossenen Dritten und Satz der
Kontravalenz) nicht fassen ldsst. Konsequent gedacht, sind die grundle-

fischen Theoriefiguren zu suchen, die die Kenntnis der betreffenden Theorie
vertiefen. Kant oder Hegel heiflt in der Regel die Entscheidung zwischen
Denken mit oder ohne Widerspriichen bzw. Paradoxien. Einerseits Entfal-
tung von Paradoxien, andererseits das Aufzeigen der Grenzen der Ver-
standeserkenntnis. Einerseits die Grundfigur von Identitdt der Identitdt und
Nicht-Identitit (Allgemeinem und Besonderen) und andererseits die strikte
Scheidung des Dings fiir-mich und des Dings an-sich, die zusammengedacht
wieder zu Hegel fithren wiirden. Gibt man also zu, dass das Fiir-mich und
An-sich nicht getrennt zu denken sind, gerdt man wieder in den Wider-
spruch, von dem aus hegelianisch zu denken wire. Wie verhilt sich diese
Problematik bei Bourdieu? Von der Theorieanlage und der Methodik des
Aufweises unfruchtbarer Alternativen sowie der gesellschaftlichen Grenzen
der Erkenntnis ist die Theorie eine Soziologisierung des Kantianismus, die
Bewusstsein durch Gesellschaft ersetzt. Auch ist die Zusammenfiihrung von
Objektivismus und Subjektivismus analog zu Kants Synthese von Empiris-
mus und Rationalismus. Dies allerdings mit dem entscheidenden Unter-
schied, dass nicht im Wechselspiel von Anschauung und Begriffen begrenzte
Erkenntnis postuliert und die Sicht auf das An-sich in ihrer Méglichkeit ge-
leugnet wird, sondern dass An- und Fiir-sich zusammengedacht werden, als
nur scheinbarer Widerspruch. Die Einheit des Allgemeinen und Besonderen
findet sich als Theoriebegriff mit dem Habitus. Hier verkniipfen sich Gesell-
schaft und Individuum, Allgemeines/Besonderes und in der bestindig er-
zeugten abweichenden Dialektik von Habitus und Struktur auch die Identitét
der Identitdt und Nicht-Identitdt: Es geht um das Denken der Totalitit, aller-
dings in kantianisch orientierter empirischer Bescheidung. Deswegen auch
verweist Bourdieu selbst auf Hegel, wenn er ein paar Traditionslinien des
Habitus nachzeichnet und Hegels Intention der Uberwindung des kantiani-
schen Dualismus hervorhebt (vgl. Bourdieu 1997: 63).

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

genden Pramissen wissenschaftlicher Logik der Theoriebildung und empi-
rischen Forschung (symbolischer) Ausdruck der spezifisch sozialen Be-
dingungen wissenschaftlicher Praxis. Von dieser unterscheidet Bourdieu
die allgemeine soziale Praxis explizit und macht es eben zur Bedingung
einer addquaten Objektkonstruktion, die Distanz und Differenz von Wis-
senschaft und sozialer Praxis zu reflektieren (vgl. Bourdieu 1987: 57).

Die theoretischen Probleme, die Bourdieu mit dieser theoriekonstituti-
ven Unterscheidung von Theorie und Praxis der Theorie der Praxis stellt,
sind offensichtlich: Zum einen soll die Logik der sozialen Praxis im Unter-
schied zur Logik der Wissenschaft verstanden werden, zum anderen soll
aber die Wissenschaft nur als ein Spezialfall der allgemeinen Logik sozia-
ler Praxis konstruiert werden. Wie aber kann die Wissenschaft zugleich
sein und nicht sein, was sie ist? Die Beantwortung der Frage erfordert ei-
nen Uberblick iiber die Logik der Praxis, die Bourdieu im Entwurf einer
Theorie der Praxis und vor allem im Sozialen Sinn formuliert hat. Der
Konzeptualisierung und Erklarung dieser Logik dienen dann die eigentli-
chen Theoriebegriffe Kapital, Habitus und Feld. Nach diesem Durchgang
ldsst sich vielleicht sehen, wie die Praxis der Theorie aussehen muss, die
zu der von Bourdieu benannten Verzeichnung der Praxis — damit auch der
eigenen — fiihrt.

Die Deskription dessen, was Bourdieu unter sozialer Praxis versteht,
bereitet in der Positivierung Schwierigkeiten: ,,Es ist nicht leicht, iiber die
Praxis anders als negativ zu reden* — steht am Beginn des Kapitels iiber
die Logik der Praxis in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 147ff.). Sobald der
notwendig objektivierende Wissenschaftler die Praxis in die Logik des be-
grifflichen Denkens der Wissenschaft einhegt, zerstort er unweigerlich ih-
ren praktischen Sinn. Die Argumentation, die Bourdieu zum Beleg dieser
These vorlegt, erscheint als soziologische Ubersetzung des Verhiltnisses
von durée und Raum in der Lebensphilosophie Bergsons (vgl. Bergson
1994: 60ff.). Bei Bergson wird der ungeschiedene und irreversible Fluss
der durée deformiert, sobald er mit der rdumlich-begrifflichen Welt kon-
frontiert wird. Die reine zeitliche Dauer wird durch Begriffe der Raumwelt
auf- und eingeteilt und ihrer eigentlichen Zeitlichkeit enthoben (vgl. Berg-
son 1994: 100). Analog fasst Bourdieu das Verhiltnis von Praxis und The-
orie, indem er vor allem die Zeit der Praxis von der spezifischen Zeitent-
hobenheit des Wissenschaftlers unterscheidet und auf dessen verrdumli-
chende wissenschaftliche Darstellungs- und Aufzeichnungstechniken ver-
weist. Der Wissenschaftler, der sich der Erforschung sozialer Praktiken
widmet, befindet sich im Verhdltnis zu seinem Untersuchungsgegenstand
in einer privilegierten Position. Praktiken und Handlungen, die die konkre-
ten Akteure unter spezifisch praktischen Bedingungen der Dringlichkeit
und zeitlichen Irreversibilitdt nacheinander in linearer Abfolge und in
mehr oder minder groBen Zeitabschnitten realisieren, konnen durch
schriftliche und graphische Aufzeichnungstechniken dem Wissenschaftler

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 39

in synoptischer Darstellung verfiigbar sein (vgl. Bourdieu 1987: 152f.).
Seine soziale Situation als Forscher entbindet den Wissenschaftler von den
Investitionen und Bindungen an die von ihm erforschte Praxis. Die Auf-
zeichnung in Schrift, Diagramm, Bild usw. erlauben es ihm, die Irreversi-
bilitdt der praktischen Zeit aufzuheben, er hat die Moglichkeit und zwecks
wissenschaftlicher Systematisierungsanspriiche auch die Pflicht, die auf-
gezeichneten Praxisvollziige systematisch in virtueller Gleichzeitigkeit
aufeinander zu beziehen. Dieses Privileg der Totalisierung durch die Syn-
opse befordert die Tendenz, die Logik der eigenen Situation auf die unter-
suchten Praktiken zu projizieren.’

Genau wie das begriffliche Denken die durée deformiert, so werden
Sinn und Zeit der Praxis verzeichnet, wenn die Logik der Forschung an sie
herangetragen wird. Wie ldsst sich diese aber nun genauer fassen als in der
Formel: ,Praxis ist das, was wissenschaftliche Analyse nicht ist‘? Geht
man zundchst davon aus, dass wissenschaftliche Aussagensysteme zumin-
dest auf einer Logik beruhen, die Klarheit und Exaktheit der Aussagen und
Widerspruchsfreiheit und Vollstdndigkeit der logischen Beziige verlangt,
dann ldsst sich die Negation genauer vorstellen. Die Logik der Praxis ver-
langt all dies nicht; sie ist nicht klar, nicht exakt, nicht widerspruchsfrei
und nicht vollstdndig. In diesem Sinne spricht Bourdieu denn auch im Sin-
ne der Positivierung der Negation von einer Logik des Ungefdhren und der
Verschwommenheit (vgl. Bourdieu 1987: 159). Die Bedeutung von Sym-
bolen und rituellen Praktiken — die Bourdieu vor allem im Blick hat, wenn
er seine Theorie der Praxis anhand des Materials seiner Forschung in der
Kabylei entwickelt — sind nicht eindeutig, sie kénnen je nach Situation und
Kontext variieren. In der rituellen Praxis der Kabylen werden dieselben
Schemata in unterschiedlichen Kontexten je unterschiedlich aktualisiert.
Die zur Kosmologie gehérende Dichotomie Mann/Frau weist beispiels-
weise dem kabylischen Haus den Wert weiblich zu, wenn man sich in dem
ménnlichen Bereich auerhalb befindet. Zugleich ist das Hausinnere wie-
derum in ménnliche und weibliche Bereiche geteilt. Es kann somit logisch
ménnlich und weiblich zugleich sein, je nach Kontext (vgl. Bourdieu
1987: 158). Es geht darum, dass die Dichotomien, die die Kosmologie in
diesem Fall bilden, wie minnlich/weiblich, heifl/kalt, Sonne/Mond,
Tag/Nacht usw. je nach praktischem Problembezug kombiniert und auch

9 ,DaB er jede Moglichkeit hat, die sozialen und logischen Bedingungen der
von ihm an der Praxis und ihren Produkten vorgenommenen Verdnderungen
des Charakters und zugleich den Charakter der logischen Umwandlungen zu
ignorieren, die er an der erhaltenen Information vornimmt, verleitet den Ana-
lytiker zu allen Fehlern, die sich aus der Tendenz ergeben, den Standpunkt
des Schauspielers mit dem des Zuschauers zu verwechseln. So sucht er bei-
spielsweise Antworten auf Fragen des Zuschauers, die die Praxis niemals
stellt, weil sie sie nicht zu stellen braucht, anstatt sich zu fragen, ob das Ei-
gentliche der Praxis nicht gerade darin liegt, da3 sie solche Fragen aus-
schliet.” (Bourdieu 1987: 151)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

durchaus kreativ und improvisatorisch interpretiert werden konnen. Als
Beispiel dient Bourdieu unter anderem das Gewohnheitsrecht verschiede-
ner Dorfer oder Stimme, die fiir denselben Verstof3 unterschiedlich harte
Strafen verhidngen. Bourdieu interpretiert die darin zum Ausdruck gelan-
gende ,,Ungewissheit und Verschwommenheit® der Praxis der Rechtspre-
chung durch die ,,praktische Umsetzung derselben impliziten Schemata*
(Bourdieu 1987: 187). Die Logik der Praxis erscheint nicht als eine strenge
Deduktion einzelner Handlungen aus klaren Regeln, die den Gesetzen der
wissenschaftlichen Logik folgen, sondern eher ,,in einer Art Einheitlichkeit
des Stils* (Bourdieu 1987: 187) der kontextverschieden sinnvollen Prakti-
ken.

Die Schemata einer mythologischen Kosmologie sind dann auch nicht
als ein von Praxis abgehobenes Weltbild zu verstehen, sondern umgekehrt
immer auf die Auslegung konkreter Situationen und Probleme bezogen.
Sie erscheinen dann nicht als defizitire Abweichungen von einem moder-
nen rationalen Denken und auch nicht als diesem allgemein ebenbiirtig,
aber als den historisch gewachsenen (objektiv-materiellen) Bedingungen
angemessen:

,.Die rituelle Praxis zu verstehen, ihr nicht nur ihre Begriindung, sondern auch
ihren Daseinsgrund wiederzugeben, ohne sie in eine logische Konstruktion oder
ein Exerzitium zu verwandeln, erfordert nicht nur eine Wiederherstellung ihrer
inneren Logik; es bedeutet vielmehr, dal man ihr ihre praktische Notwendigkeit
zuriickerstatten muf3, indem man sie wieder zu den wirklichen Bedingungen ihrer
Entstehung in Beziehung setzt, d.h. zu den Bedingungen, unter denen sowohl die
von ihr erfiillten Funktionen als auch die Mittel definiert sind, die sie anwendet,
um die Funktionen zu erfiillen; es bedeutet, die rohen materiellen Grundlagen
der Investition in die Magie, z.B. die Schwiche der Produktiv- und Reproduktiv-
krifte, zu beschreiben, die aus einem richtigen, von einer aus der UngewiBheit
iiber die lebenswichtigsten Dinge erwachsenden Stimmung der Not beherrschten
Leben einen zufilligen Kampf gegen den Zufall macht; es bedeutet, jene kollek-
tive Erfahrung der Machtlosigkeit wenn schon nicht dingfest, so doch wenigstens
namhaft zu machen, die jeder Welt- und Zukunftsbetrachtung zugrunde liegt [...]
und die die praktische Vermittlung darstellt, iiber welche die Beziehung zwi-
schen okonomischen Grundlagen und rituellen Handlungen oder Vorstellungen
hergestellt wird.” (Bourdieu 1987: 178)

Schlicht und ergreifend lassen sich beobachtete Widerspriiche zwischen
Mythos und mythologischer Praxis auflosen, wendet man sich den Situa-
tionen der Anwendung der Schemata zu, unter deren Bedingungen die Ak-
teure in den Grenzen ihres Weltbildes Deutungen und Praktiken improvi-
sieren konnen, die passen. Gerade Widerspriiche zwischen Logik und be-
obachtbarer Praxis hatten es Bourdieu ja unmoglich gemacht, die soziale
Welt der Kabylen streng strukturalistisch zu modellieren und den subjekti-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 41

vistischen Bruch mit dem Objektivismus herausgefordert (vgl. Bourdieu
2000a: 62ff.).

Gegen den Subjektivismus bendtigt Bourdieu aber dann den Objekti-
vismus, wenn es darum geht, soziale Praktiken verstdndlich zu machen,
deren Spezifikum die Ausnutzung der Irreversibilitdt der praktischen Zeit
ist. Das bekannte Beispiel ist die gegen Mauss und Lévi-Strauss eingefiihr-
te praxeologische Deutung des Gabentauschs (vgl. Bourdieu 1987: 191ff.
und Bourdieu 1998b: 163ff.). Die strukturalistische Deutung entdeckt als
grundlegenden Mechanismus des Gabentausches die Wechselseitigkeit, al-
so die Orientierung einer Gabe an der Erwartbarkeit der Gegengabe.
Mauss’ weist dariiber hinaus auf eine Bruchstelle hin, die die symbolische
Bedeutung des Gabentausches gegeniiber der Reziprozititsregel hervor-
hebt und die durch ihren Widerspruch Bourdieus Interesse weckt: Die Ga-
be verpflichtet zwar auf eine Gegengabe, aber der Gebende muss genau
diese Verpflichtung negieren und die Gabe als ein groBziigiges und frei-
williges Geschenk deklarieren konnen, das gerade nicht zur Erwiderung
verpflichtet (vgl. Mauss 1990: 50ff.). Bourdieu bringt die objektive Regel
der Reziprozitdt und die diametral entgegengesetze subjektive Deutung
dadurch zusammen, dass er die Zeit zwischen Gabe und Gegengabe als die
entscheidende Bedingung fiir die kollektive Verkennung des Prinzips der
Wechselseitigkeit auf Seiten der Akteure begreift. Die subjektive Verken-
nung wird dann als Voraussetzung fiir die Produktion und Reproduktion
der objektiven Struktur verstanden. Diese Verkennung nennt Bourdieu
auch i/lusio, ein Terminus, der in der Feldtheorie dominant wird und eben
den Glauben an das Spiel im Unterschied zur objektiven Realitdt des
Spiels bezeichnen soll.

Anerkennung der symbolischen bei Verkennung der objektiven Ord-
nung erscheint schon am Beispiel des Gabentausches als das Prinzip der
Reproduktion historisch kontingent gewachsener sozialer Ordnung. Im
Rahmen dieses Glaubens und der Schemata, mit denen die Akteure ihre
Welt deuten und die Ausdruck der objektiven sozialen Ordnung sind, brin-
gen die Akteure in den unterschiedlichsten Situationen passende Praktiken
hervor. Sie sind dabei nicht darauf angewiesen, bewusst oder unbewusst
zu kalkulieren, welche der moglichen Handlungsalternativen diejenige ist,
die, gemdB einem Streben nach Nutzenmaximierung, fiir den Kontext am
besten geeignet ist. Der improvisierende Charakter der Praxis schlieft
ebenso die Vorstellung eines schlichten Determinismus aus.

Bourdieu versucht, die Logik der Praxis gegen eine intentionalistische
Handlungstheorie und gegen einen deterministischen Strukturalismus mit
dem Begriff des praktischen Sinns zu profilieren. Dieser Sinn ist vielleicht
besser als eine Art Gespiir zu bezeichnen, ein Gespiir dafiir, in verschiede-
nen sozialen Situationen das Richtige zu tun sowie in die richtigen Situa-
tionen zu geraten. Bourdieu spricht auch davon, dass es sich um eine ,,er-
worbene Meisterschaft™ handelt, die mit der ,,automatischen Sicherheit ei-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

nes Instinkts funktioniert“ (vgl. Bourdieu 1987: 190f.). Der praktische
Sinn resultiert aus den in Sozialisationsprozessen erworbenen Dispositio-
nen, die Bourdieu als Einverleibung der objektiven Strukturen begreift und
die er mit dem Konzept des Habitus auf den theoretischen Begriff bringt
(vgl. Kap. 2.2.1). Fiir die Beschreibung der Logik der Praxis in Begriffen
eines generalisierten Okonomiebegriffs ist an dieser Stelle zundchst wich-
tig, dass der erworbene praktische Sinn die fur die sozialen Praktiken kon-
stitutive illusio reproduziert und umfasst. Der Bruch zwischen der illusio
des Gabentausches als eines freimiitigen Aktes der GrofBziigigkeit und der
aus der objektivierenden Perspektive sichtbaren Struktur der Wechselsei-
tigkeit von Gabe und Gegengabe bildet das Grundmodell symbolischer
Okonomien. Sie beruhen auf der schon benannten Verkennung der objek-
tiv darstellbaren 6konomischen Ordnung bei Anerkennung der symboli-
schen Ordnung, durch die die konomische verleugnet wird.

Die Funktionsweise des groBiten Teils der sozialen Welt, Bourdieu
nimmt diesbeziiglich lediglich die 6konomische Okonomie des modernen
Feldes der Wirtschaft aus (vgl. Bourdieu 1998h; 2001b: 28), lédsst sich
dann schon auf dieser grundlegenden Ebene des Tausches als Verdrdn-
gung des Okonomischen beschreiben. Fiir die soziologische Analyse
Bourdieus steckt in dieser Logik der Praxis die Aufgabe, das Verdringte
sichtbar zu machen und zu explizieren. Der theoretische Fluchtpunkt sym-
bolische Gewalt findet sich in der Logik der Verdringung wieder. Soziale
Praxis, die soziale Ordnung reproduziert, funktioniert nur, wenn sie in
Form der Notwendigkeit auftritt, das heifit, wenn die Akteure selbstver-
stindlich an sie und ihre Selbstverstiandlichkeit glauben und diese damit
anerkennen (vgl. Bourdieu 1987: 193).

In der Strategie des Kontingentsetzens der symbolischen Ordnung
durch die Soziologie liegt die unverkennbare Néhe zur Ideologiekritik. Es
zeigt sich allerdings auch ein entscheidender Unterschied, da Bourdieus
Aufdeckung der objektiven Strukturen nicht mit einer nur normativ zu
qualifizierenden Vorstellung eines richtigen Bewusstseins verbunden ist,
das zur Realisierung einer guten Gesellschaft fithren wiirde. Bourdieu ist,
zumindest in den fritheren Schriften, politisch wertfrei und arbeitet ledig-
lich die Funktionsweise und Logik sozialer Praxis heraus. Zu dieser gehort
dann die praktisch notwendige Differenz von objektiver und symbolischer
Wahrheit, deren Aufthebung zugleich die Authebung bzw. Verunmogli-
chung der analysierten Praxis bedeuten wiirde. Viel stirker an Lévi-
Strauss’ Strukturalismus angelehnt, geht es Bourdieu vornehmlich um die
Herausarbeitung der latenten bzw. unbewussten Strukturen, die allerdings
nicht durch die symbolischen Vorstellungen stérend verdeckt werden, wie
dies im Strukturalismus ja noch gedacht ist'’, sondern an der Aktualisie-

10 Exemplarisch sei die folgende Textstelle von Lévi-Strauss angefiihrt: ,,Ein
Modell mag bewullt oder unbewult sein, diese Tatsache beriihrt seine in-
nerste Natur nicht. Man kann nur sagen, daf eine oberfldchlich im Unbe-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 43

rung der Praxis notwendig beteiligt sind. Die ideologiekritische Dimension
erscheint dann aber darin, dass das dialektische Verhéltnis der objektiven
und symbolischen Strukturen vor allem im Hinblick auf die Stabilisierung
symbolischer Herrschaftsverhdltnisse, also symbolischer Gewalt themati-
siert wird.

In asymmetrischen Bezichungen, die dem Muster des Gabentauschs
folgen, diskutiert Bourdieu die Prozesse der Verdrdngung der ,objektiven
Wahrheit* des Tauschs (vgl. Bourdieu 1987: 197f.). Fiir die wenig diffe-
renzierten, vormodernen sozialen Welten, die er bei seinen ethnologischen
Studien im Blick hat, bildet symbolische Gewalt ein notwendiges und ef-
fektives Herrschaftsmittel. Das vormoderne dieser Gesellschaften wird
durch fehlende Satzung und Institutionalisierung formaler Regelungssys-
teme begriffen, vor allem durch das Fehlen einer formalen rechtlichen
Grundlage des Tauschverkehrs, auf die sich jeder gleichermallen berufen
konnte (vgl. Bourdieu 1987: 206ff.; Kap. 6.2). Der monetire Tauschver-
kehr, der von Person und Situation abstrahiert, ist an eine institutionelle
Absicherung gebunden, die Geld als einem materiell wertlosem Medium
Tauschwert garantiert. Gleichermallen fehlen rechtlich verbindliche forma-
le Regelungen von Arbeitsverhdltnissen und Abhéngigkeitsverhdltnissen.
Die simple Logik, die sich fiir Bourdieu daraus ergibt, ist, dass in vormo-
dernen Gesellschaften, die weder ausdifferenzierte Bereiche des Rechts
noch der Wirtschaft kennen, alles nach dem Muster der dominanten sozia-
len Organisationsweise geregelt wird, ndmlich der Verwandtschaftsver-
héltnisse. Fir Herr/Knecht-Verhiltnisse als Grundform asymmetrischer
Tauschbeziehungen bedeutet dies, dass im Zuge einer Euphemisierungs-
arbeit das objektive Abhdngigkeitsverhéltnis symbolisch in eine Art Ver-
wandtschafts- oder Freundschaftsverhiltnis ,umgedeutet'' wird.

Dass neben den symbolischen Strategien zudem materieller Druck
ausgeiibt werden konnte, wird damit nicht verneint, allerdings musste dies
in dem Maf3e geschehen, in dem die Ehre vor der sozialen Gruppe aufrecht
zu erhalten war. Illustrieren ldsst sich die notwendige Verdringung der

wullten verborgene Struktur die Existenz eines Modells, das diese Struktur
dem kollektiven BewuBtsein verhiillt, wahrscheinlicher macht. Tatséchlich
zdhlen ja bewufite Modelle — die man allgemein ,Normen‘ nennt — zu den
armseligsten, die es gibt, wegen ihrer Funktion, die mehr darin besteht, den
Glaubensinhalten und Brauchen zur Dauer zu verhelfen, als ihre Quellgriinde
freizulegen. So trifft die strukturale Analyse auf eine paradoxe Situation, die
der Sprachforscher bereits kennt: je genauer die erscheinende Struktur ist,
desto schwieriger wird es, die tieferliegende Struktur, wegen der bewufiten
und deformierten Modelle, die sich wie Hindernisse zwischen den Beobach-
ter und sein Objekt stellen, zu erfassen.” (Lévi-Strauss 1967: 304)

11 Die Anfiihrungszeichen verweisen hier darauf, dass dies keinen bewussten
Prozess des Umdeutens aufgrund tieferer Einsicht in die objektiven Tausch-
beziehungen meint, sondern die einzig mogliche und bekannte Art und Wei-
se des Tauschverkehrs unter spezifischen historischen Bedingungen.

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

6konomischen Strategie an Bourdieus Beispiel des Ochsentauschs in der
kabylischen Gesellschaft:

,,Es gibt andere Tauschprozesse, bei denen das Kalkiil sich viel unverhohlener
zum Ausdruck bringt und verrédt. So etwa im Fall des charka, eines Vertrags zwi-
schen Bewohnern verschiedener Dorfer, bei dem der Besitzer eines Ochsen die-
sen zeitweise einem anderen Bauern, der sich keinen Ochsen leisten kann, iiber-
14Bt, und dafiir eine bestimmte Menge Weizen und Hirse erhdlt. Man konnte
meinen, da3 der Ochse hier gewissermaflen wie ein Kapital eingesetzt wird, um
Profit zu erzielen. [...] Die Schilderung, die die Kabylen von diesem Vorgang
[im Unterschied zu einem Okonomen; GB] geben, klingt ganz anders: Individu-
um A stellt die Arbeitskraft seines Ochsen zur Verfiigung, aber Ausgleich wird
dadurch hergestellt, dafl Individuum B den Ochsen fiittert, was ansonsten Indivi-
duum A abgefordert worden wire. Das zusitzliche Mall Weizen stellt also nichts
anderes dar, als eine Kompensation des Wertverlustes des Ochsen infolge seines
Alterns. Man sieht also, da3 der Ochse nie als Kapital angesehen und behandelt
wird. (Bourdieu 2000a: 48f.)

Wenn es also unter vormodernen Bedingungen keine rein 6konomischen
Abhingigkeitsbedingungen und rein 6konomischen Gewinne und Tausch-
verhiltnisse geben kann, sondern eine auf Treu und Ehre gegriindete Oko-
nomie nach der Logik des Gabentauschs, dann aus gutem Grund: Nur ein
ehrenhafter Mann ist ein vertrauensvoller Mann, der Abhingigkeitsver-
héltnisse an sich binden und mit dem man Tauschhindel einzugehen sich
trauen kann. Die Akkumulation symbolischen Kapitals durch die An-
erkennung der Gruppe gewéhrt damit einen Vertrauenskredit als Grundla-
ge symbolischer Okonomie, der materielle Gewinne und Sicherung oder
Verbesserung (Heirat in angesehene Familien usw.) der sozialen Position
erst moglich macht (vgl. Bourdieu 1987: 219f.). Die hier schon deutlich
werdende Logik der Verdringung des Okonomischen findet ihre Begriin-
dung mithin in den spezifischen objektiven Bedingungen einer vorkapita-
listischen sozialen Ordnung und ist Ausdruck einer allgemeinen Logik der
Praxis, die lediglich so viel Logik aufbringt, wie praktisch nétig ist.

Die These, dass es eine Okonomie der unterschiedlichen Praktiken
gibt, beschrinkt sich jedoch nicht darauf, dass in der Praxis unter Dring-
lichkeitsbedingungen nur hinreichend viel Logik zur Bewdltigung der an-
stehenden Probleme aufgebracht wird, wie dies beispielsweise Schwingel
behauptet (Schwingel 1993: 43ff.). Wenn Bourdieu die generalisierende
These aufstellt, dass die vornehmlich an vorkapitalistischen Gesellschaften
abgelesene Logik der Praxis eine auch auf die moderne soziale Welt tiber-
tragbare allgemeine Logik ist, so beinhaltet diese iiber die abgrenzende
Bestimmung zur wissenschaftlichen Theorie hinaus auch, dass sich in je-
weils spezifizierter Form die Prozesse der Verkennung und Anerkennung

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 45

als Funktionsbedingungen der jeweiligen Praxis wiederfinden lassen;'
nicht nur Dringlichkeit, Kontextualitit und Sparsamkeit, auch systematisch
erzeugte Differenz von objektiven und subjektiven Strukturen der sozialen
Welt(en). Die systematische Verkennung des Okonomischen der symboli-
schen Okonomie erlaubt es dann, eigentlich 6konomische Begriffe auf
Praxisfelder anzuwenden, die sich gerade dadurch auszeichnen, dass sie
ihren 6konomischen Charakter verleugnen. Das Interesse an der Interesse-
losigkeit kann als Interesse begriffen werden. Ruhm und Ehre sind Akku-
mulation symbolischen Kapitals, dessen Erhalt oder Vermehrung den Ein-
satz von Strategien erfordert, die allerdings keine im Sinne bewusst kalku-
lierter Pléne, sondern Ergebnis des praktischen Sinns sind.

In der Gleichzeitigkeit einer subjektiven und objektiven Logik der
Praxis stecken nun wieder theorielogisch einige Probleme, die man erst
einmal aufdroseln muss: Eine doppelte Kontextualisierung der Deskription
der Logik der Praxis als einer generalisierten Okonomie wird deutlich. Ei-
nerseits wird die Logik der Praxis als Logik der Klassifikationsschemata
negativ im Kontrast zur Logik der wissenschaftlichen Logik eingefiihrt,
andererseits wird die Logik der symbolischen Okonomie mitsamt den sym-
bolischen Herrschaftsweisen negativ im Kontrast zur modernen kapitalisti-
schen Okonomie eingefiihrt. Zum Problem wird dann die Riickanwendung
der gewonnenen Theorie der Praxis als einer Theorie vorlogischer Logik
der Praxis auf die Wissenschaft — dies hatte ich eingangs erwihnt; dariiber
hinaus ist fraglich, wie die vorkapitalistisch gewonnene symbolische Oko-
nomie die kapitalistische Okonomie der Moderne als einen Sonderfall ih-
rer selbst behandeln kann (vgl. Kap. 4.6). Wie fiir das Problem des theore-
tischen Verhéltnisses der Praxis der Theorie der Praxis gilt auch fiir die
symbolische Okonomie der Skonomischen Okonomie, dass zunichst der
Durchgang durch die weiteren Begriffe und Konzepte der Theorie der Pra-
xis erfolgen muss, um die aufgeworfenen Probleme zu kldren. Die bisheri-
ge Rekonstruktion beschrinkt sich weitgehend auf die deskriptive Dimen-
sion von Bourdieus Theorie der Praxis. Die beschriebene Logik wird erst
durch die Begriffe von Habitus und Feld einer Theorie mit verstehendem
und erkldrendem Anspruch eingegliedert.

2.2.1 Habitus — Bedeutungen im Gebrauch

Zur Einfithrung des wohl prominentesten Begriffs der Theorie der Praxis
scheint es sich eingebiirgert zu haben, die theoretische Absetzbewegung

12 Exemplarisch fiur den Allgemeinheitsanspruch: ,,Diese hindert uns némlich,
die Wissenschaft von den ,6konomischen‘ Praktiken als Sonderfall einer
Wissenschaft aufzufassen, mit der alle Praktiken einschlieflich derer, die als
uneigenniitzig oder zweckfrei und somit als ,von 6konomischen Riicksichten
freie® ausgegeben werden, als 6konomische behandelt werden kénnen, also
als auf materielle oder symbolische Profitmaximierung ausgerichtet.” (Bour-
dieu 1987: 222)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

sowohl von einem spezifisch verstandenen Subjektivismus als auch von
einem ebenso spezifisch verstandenen Objektivismus anzufithren (vgl.
Bohn 1991: 41ff.; Schwingel 1995: 53ff.). Damit ist sein theoretischer
Problembezug benannt, der aber weiter auf die empirischen Probleme zu-
riickzufiihren ist, denen Bourdieu im Rahmen seiner ethnologischen Ana-
lysen der kabylischen Gesellschaft gegeniiberstand (vgl. Bourdieu 2000a).
Eine werkgeschichtliche Systematisierung der Genese des Begriffs hat
kiirzlich Louis Pinto vorgenommen (vgl. Pinto 1998: 46ff.). Dabei hat er
die unterschiedlichen Dimensionen und Gebrauchsweisen des Begriffs im
Blick und folgt konsequent Bourdieus Auffassung, dass seine Theorie als
modus operandi und nicht allein als opus operatum verstanden werden
soll. Die Begriff sind nicht mehr oder minder selbstgeniigsam aus rein the-
oretischen Uberlegungen und Auseinandersetzungen entsprungen, sondern
antworten zunidchst auf sehr konkrete Probleme der empirischen For-
schung. Dass dabei die theoretische Reflexion dieser Probleme nicht nur
Resultante, sondern Voraussetzung auch jeder empirischen Forschung ist,
bleibt fur Bourdieu eine dauerhafte kantianische Selbstverstdndlichkeit.
Die Begriffe von Subjektivismus und Objektivismus, die die anfénglichen
Anschauungen erst ermoglichen, werden kritisiert und wechselseitig er-
ginzt, sobald sie den Anschauungen nicht geniigen, sondern von diesen
transzendiert werden.

Pinto findet den ersten Einsatzort des Begriffs in den sehr frithen Ar-
beiten zur algerischen Ubergangsgesellschaft. Bourdieu fand in Algerien
eine Situation vor, in der die oben besprochene vorkapitalistische Form
symbolischer Okonomie infolge des Befreiungskrieges mit der kapitalisti-
schen Okonomie konfrontiert war. Die subjektive symbolische Ordnung,
die den praktischen Sinn ausmacht, der die vorkapitalistische Okonomie
mitkonstituiert und reproduziert, trifft zu dieser Zeit auf Bedingungen, die
ihr fundamental widersprechen. Vor allem ist in der kapitalistischen Oko-
nomie die fiir die symbolische Okonomie konstitutive Verkennung ihres
O6konomischen Charakters aufgehoben. Die rein 6konomischen Interessen
werden artikuliert, und ein rationales Kalkiil von Nutzenmaximierung und
Mitteleinsatz wird erwartet. Demgegeniiber steht die Frage der Ehre, die es
gerade verbietet, offen 6konomische Interessen zu artikulieren und bei-
spielsweise die Reziprozititserwartung des Gabentauschs zu verraten. Dies
sind in der kabylischen Kultur unehrenhafte und beleidigende (weibliche)
(vgl. Bourdieu 2000a: 32ff.) Verletzungen der symbolischen Ordnung. Un-
ter diesen Bedingungen wird zum einen sichtbar, dass der homo oecono-
micus ein Typus ist, der erst unter den spezifischen Bedingungen einer ka-
pitalistischen Wirtschaftsform hervorgebracht wird und nicht Ausdruck ei-
nes ahistorischen Grundprinzips menschlichen Handelns tiberhaupt (vgl.
Bourdieu 2000a: 7); zum Zweiten wird deutlich, dass das primére Prinzip
sozialer Praxis der praktische Sinn ist, ein Dispositionensystem, das auf
die objektiven Bedingungen abgestimmt ist, unter denen es angeeignet

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 47

wurde. Genau fiir dieses noch ndher zu bestimmende System von Disposi-
tionen setzt Bourdieu bekanntermallen den Begriff des Habitus ein. Aller-
dings wird damit in einer ersten Dimension allgemein das Verhéltnis von
objektiven und subjektiven Strukturen erfasst, das sich in einer Situation
beobachten lie3, in denen beide nicht mehr aufeinander abgestimmt wa-
ren."” So wie sich in der Abwehr des homo oeconomicus schon eine Kritik
am Subjektivismus findet, so fithrt Bourdieu im Vorwort zur deutschen
Ausgabe riickblickend die in der Untersuchung angelegte Kritik des Ob-
jektivismus an:

,Es ist keineswegs ein Zufall, dafl die Frage nach den Bezichungen zwischen
Struktur und Habitus gerade angesichts einer kritischen Situation aufgeworfen
wurde, als sie sich gewissermaflen in der Realitidt selbst stellte, in Gestalt jener
permanenten Kluft zwischen den 6konomischen Haltungen der Akteure und der
6konomischen Welt, in welcher sie zu handeln hatten. Denn in Situationen wie
dieser, im Uberschneidungsbereich zwischen einer vorkapitalistischen und einer
kapitalistischen Okonomie, wird die von Neo-Marginalisten und Strukturmarxis-
ten geteilte objektivistische Abstraktion dermafien ad absurdum gefiihrt, dal man
schon beide Augen schlieBen muf3, um die wirtschaftlichen Akteure zu einfachen
Reflexen objektiver Strukturen zu degradieren und darauf zu verzichten, die Fra-
ge nach der Genese 6konomischer Haltungen wie auch jene nach den 6konomi-
schen Haltungen und sozialen Voraussetzungen dieser Genese zu stellen.”
(Bourdieu 2000a: 21)

Neben der dispositionellen Dimension, die die doppelte Realitéit des Sozia-
len herausstellt, markiert Pinto als zweite die dkonomische Dimension des
Habitus (vgl. Pinto 1998: 49). Werkgeschichtlich findet sie sich mit Arbei-
ten tiber legitime Kultur. Pinto hat hier die Arbeiten iiber Museumsbesu-
che (exemplarisch: Les musées et leurs public, 1964) und das franzosische
Schulsystem (exemplarisch: La reproduction. Elément pour une théorie du
systeme d’enseignement, 1970) im Sinn, die Bourdieu mit seinen Mitarbei-
tern Mitte der 1960er Jahre zu verdffentlichen beginnt. Im Zentrum steht
nun nicht das Verhiltnis der subjektiven und objektiven Strukturen im
Hinblick auf ihre Adjustierung, sondern die sozial ungleiche Verteilung
kultureller Giiter und der Mittel ihrer Aneignung. Die konomische ist
damit mit einer distributionellen Dimension verbunden. Mit diesen Arbei-
ten ist die Rezeption von Bourdieu als Soziologe der sozialen Ungleichheit
eroffnet, die er iber den Markt der 6konomischen auf den Markt der sym-
bolischen Giiter ausdehnt. Diese 0konomische Dimension der sozialen

13 ,,Cette dialectique du rapport problématique d’ajustement entre 1’intérieur et
I’extérieur, le subjectif et 1’objectif est, peut-on dire, la premiére dimension
de I’habitus, la dimension proprement ,dispositionelle‘ qui peut étre décom-
posée elle-méme en une dimension praxéologique (sens de ’orientation so-
ciale) et une dimension affective (aspirations, gofits...). (Pinto 1998: 47)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Ungleichheit findet sich dann prominent in der GrofBstudie Die feinen
Unterschiede.

Die letzte und vierte Dimension bezeichnet Pinto als kategoriale Di-
mension (I’aspect catégorial) und verweist auf Bourdieus Nachwort in der
Ubersetzung von Erwin Panofskys Architecture gothique et pensée sco-
lastique (1967), in dem Bourdieu die Idee des Habitus als generativem
Prinzip zur Erzeugung kulturell verteilter, stilistisch einheitlicher Prakti-
ken am Beispiel kiinstlerischer Werke entwickelt.'*

Trotz der im Werk beobachtbaren analytisch unterscheidbaren Ge-
wichtungen bleibt der zentrale Problembezug, subjektive und objektive
Strukturen aufeinander zu beziehen. Die distributionelle, 6konomische und
kategoriale Dimension lassen sich dann als Ausdruck spezifischer objekti-
ver Strukturen verstehen, aus denen die Habitus hervorgegangen sind und
unter denen sie Praktiken generieren. Deutlich ist, dass die Verkniipfung
der Dimensionen von Okonomie und Distribution, so wie sie von Pinto mit
Bezug auf die genannten Werksphasen eingefiihrt werden, fiir die moderne
Gesellschaft wichtig werden und so als Spezifizierung des allgemeinen
Prinzips der zwei Realitdten des Sozialen — Leib und Ding gewordene Ge-
schichte — aufgefasst werden konnen.

2.2.2 Habitus — Gegen Denkextreme

Auf ,rein‘ theoretischer Ebene findet sich die doppelte Realitéit des Sozia-
len in Form eines Objektivismus und eines Subjektivismus wieder. Die the-
oretischen Moglichkeiten erscheinen als in der sozialen Wirklichkeit be-
griindet, die sie zu verstehen und erkldren versuchen. Konsequent kommt
hier erneut die wissenssoziologische Perspektive der Theorie zum Vor-
schein, die zur Reflexion der eigenen Moglichkeitsbedingungen zwingt.
Die Kategorien und Wissensformen, in denen zu einer historisch bestimm-
baren Zeit gedacht werden kann, sind relational — um die Mannheimsche
Nomenklatur aufzugreifen — zu den objektiven Strukturen zu untersuchen,
unter denen sie hervorgebracht werden. Dies in einem doppelten Sinne:
Einerseits sind die Denkextreme aufgrund der phdnomenologischen Ein-
sicht in die doppelte Realitdt des Sozialen gleichsam in existenzphiloso-
phischer Perspektive als sozial fundiert zu verstehen. Bourdieu trifft sich

14 ,,Wer Individualitdt und Kollektivitidt zu Gegensédtzen macht, blol um den
Rechtsanspruch des schopferischen Individuums und das Mysterium des
Einzelwerks wahren zu kénnen, begibt sich der Méglichkeit, im Zentrum des
Individuellen selber Kollektives zu entdecken; Kollektives in Form von Kul-
tur — im subjektiven Sinne des Wortes ,cultivation‘ oder ,Bildung® oder,
nach Erwin Panofskys Sprachgebrauch, im Sinn des ,Habitus‘, der den
Kiinstler mit der Kollektivitit und seinem Zeitalter verbindet und, ohne daf3
dieser es merkte, seinen anscheinend noch so einzigartigen Projekten Rich-
tung und Ziel weist.” (Bourdieu 1970: 132)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 49

an dieser Stelle, und nicht nur an dieser, mit der Auslegung des Zur-Welt-
seins von Merleau-Ponty.'

Andererseits ldsst sich dariiber hinaus aus (wissens-)soziologischer
Perspektive feststellen, dass die Explikation jeweils einer Seite der Realitit
des Sozialen an bestimmte Positionen der jeweiligen Forscher im sozialen
Raum zuriickgebunden ist.

In diesem Sinne ist dann auch Bourdieus eigene Theorieproduktion vor
dem Hintergrund des intellektuellen Feldes Frankreichs der 1950er und
1960er Jahre zu verstehen. Dessen Protagonisten sind einerseits Jean-Paul
Sartre und andererseits Claude Lévi-Strauss, also einerseits der Prototyp
fiir Bourdieus Auffassung des Subjektivismus und andererseits der Proto-
typ fiir Bourdieus Auffassung des Objektivismus. Inwiefern Bourdieus Re-
konstruktion und Kritik der Theorien nun stimmig ist und inwiefern nicht,
muss hier nicht erértert werden. Dies ist fiir die Theorieentwicklung letzt-
lich unerheblich, denn einerseits sind die Einfliisse, auf die Bourdieu sich
beruft, zu vielfiltig, als dass ihnen im Rahmen dieser Arbeit detailliert
nachgespiirt werden konnte, andererseits geht es auch vielmehr um ideal-
typisch konstruierte und ihrer Fluchtlinie nach konsequent verfolgte Denk-
extreme. Bourdieu fiillt diese Etikette neben den Protagonisten mit einer
Vielzahl von Namen und Ansitzen, von denen wohl keiner sich den stren-
gen Grenzen fiigt, die Bourdieu fiir die von ihm kritisierten Theorien zieht.
So finden sich auf Seiten des Subjektivismus so verschiedene Autoren wie
Sartre, Max Weber, Alfred Schiitz, George Herbert Mead, Harold Garfin-
kel, Jon Elster usw., existenzialistische Subjektphilosophien werden mit
methodologischen Individualismen, interaktionstheoretische Sozialtheo-
rien und Rational-Choice-Ansédtzen vermengt, ohne dass deren Kommen-
surabilitét irgendwo ernsthaft in Frage gestellt wiirde. Jede Theorie, die in
irgendeiner Form den subjektiven Sinn und die Intentionen individueller
Akteure oder die Genese der Intentionen, subjektiven Sinngehalte und Si-
tuationsdeutungen aus den kommunikativen face-to-face-Situationen der
Interaktion fiir das Verstehen und Erkldren sozialer Prozesse verantwort-
lich macht, wird dem Subjektivismus subsumiert (vgl. 1987: 79ff. und
Wacquant 1996: 24ff.). Dass dies relativ grobe Vergleiche sind, lasst sich
an Hand einer kurzen Uberlegung plausibel machen, die zur Veranschauli-
chung reichen soll: Wenn Webers methodologische Uberlegungen und
seine ,Handlungskategorien'® isoliert betrachtet auch die theoretische,

15 ,,Das Soziale ist je schon da, ehe wir es erkennen oder dartiber urteilen. Indi-
vidualistische oder soziologistische Philosophien systematisieren oder expli-
zieren nur gewisse Wahrnehmungen der Koexistenz. Vor allem Bewuf3twer-
den existiert das Soziale auf dumpfe Weise als stumme Forderung.“ (Merle-
au-Ponty 1966: 414)

16 Handlungskategorien meinen hier vorsichtig das, was haufig als Webers
handlungstheoretische Grundbegriffe benannt wird, also Verhalten, Handeln,
Handlung, Sinn, Verstehen usw. Allerdings erscheint mir der Begriff Hand-
lungstheorie doch etwas grofl im Hinblick auf Webers Ausfithrungen, denn

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

man kann auch provozierender formulieren: die ontologische Reduktion
aller sozialen Prozesse auf die subjektiven Sinngehalte einzelner nahe le-
gen konnen, so ldsst sich diese Deutung im Hinblick auf die materialen
Studien kaum aufrecht erhalten. In Das religiose Feld konfrontiert Bour-
dieu den Widerspruch zwischen Anspruch und begrifflich-kategorialen
Moglichkeiten bei Weber und sicht eine Berechtigung, dessen Analysen
zur Rationalisierung der okzidentalen Religionen im Sinne des symboli-
schen Interaktionismus zu lesen (vgl. Kap. 3.5.1). So originell dies sein
mag, so unplausibel erscheint es doch vor dem Hintergrund der Priamissen,
die Herbert Blumer fiir den Symbolischen Interaktionismus formuliert hat:

»Die zweite Pramisse besagt, dass die Bedeutung solcher Dinge aus der sozialen
Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen eingeht, abgeleitet ist oder aus ihr
entsteht. Die dritte Prdmisse besagt, dass diese Bedeutung in einem interpretati-
ven Prozess, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr begegnen-
den Dingen benutzt, gehandhabt und abgeéndert werden* (Blumer 1973: 81).

Diese Konzeption der Situationsdefinition lédsst sich kaum mit Webers
Analysen in Verbindung bringen, in denen er ja beispielsweise die Entste-
hung der Stadt als notwendige strukturelle Bedingung fiir die Rationalisie-
rung'’ der organisierten Gemeindereligiositit nennt. Bourdieu beschreibt
seine Vorgehensweise zwar als freie Interpretation und gewinnt durch die-
se Zuspitzung auch eine fruchtbare Perspektive fiir die theoretisch syste-
matische Grundlegung der Feldtheorie, dennoch scheint die Interpretation
doch stark iiberzogen (vgl Bourdieu 2000: 14f.). Genauso schwer ficle es,
George Herbert Meads Konzept des ,generalisierten Anderen‘ im Blu-
mer’schen Sinne des Interaktionismus zu verstehen oder Schiitz’ ,Lebens-
welt mit Sartres Freiheitsbegriff zu vereinbaren. Lisst man diese Schwie-
rigkeiten der Zuordnung en détail beiseite, kann die Kontur dessen aufge-
zeigt werden, was Bourdieu unter dem Konstrukt Subjektivismus versteht.
Eine erste Eingrenzung ist schon benannt: die Reduktion des Sozialen auf
einzelne Akteure und ihre intentionalen Handlungen bzw. auf Interaktio-
nen. Nimmt man die ersten Kapitel in Sozialer Sinn hinzu, kann man se-
hen, dass Bourdieu alle subjektivistischen Theorien an den diinnen Faden
eines an Sartre abgelesenen Freiheitsbegriffs hingt, um diesen dann zu
durchtrennen. Unplausibel erscheint ihm die Ahistorizitit eines Freiheits-
begriffs, der dem Akteur die Moglichkeit zuspricht, seine Vergangenheit

eine methodologisch gemeinte Kategorienlehre macht m.E. noch keine
Handlungstheorie. Von einer solchen wiirde man doch tiber die Definition
von Begriffen und Methode hinaus noch wissen wollen, wie genau Handeln
und Handlungen zustande kommen, also ihre Relation zu Akteur, Situation
und Zeit zum Beispiel.

17 ,,Es ist ganz unwahrscheinlich, dafl eine organisierte Gemeindereligiositit,
wie die frithchristliche es wurde, sich so, wie geschehen, aullerhalb eines
stiddtischen, und das heif3it: eines im okzidentalen Sinn ,stddtischen‘ Gemein-
delebens hitte entwickeln konnen.“ (Weber 1972: 287)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 51

abschiitteln und vollig frei entscheiden zu kénnen (vgl. Bourdieu 1987:
79ff.). In positivistischer Wendung findet Bourdieu dieses Konzept von
Freiheit dann im Rational-Choice-Ansatz wieder, der dem Akteur die
Moglichkeit freier und vor allem bewusst rationaler Entscheidung zu-
spricht. Sowohl in Sartres Anthropologie als auch in jener des Rational-
Choice ist das Subjekt bzw. der Akteur zur Freiheit verdammt. In Sozialer
Sinn nimmt Bourdieu die theoretische Auseinandersetzung mit einer derart
zugeschnittenen Anthropologie auf und greift dazu auf Pascals Wette zu-
riick (vgl Bourdieu 1987: 90ff.). Das grundlegende Argument gegen das
Primat der rationalen Entscheidung besteht darin, dass sich niemand ratio-
nal entscheiden kann, zu glauben. Zunichst bezogen auf den religiésen
Glauben steckt eine Anthropologie dahinter, die anticartesianisch den Pri-
mat des Denkens und der Ratio fiir die menschliche Existenz ablehnt und
stattdessen den Menschen sowohl als ,,Automat* (Korper) als auch als
,»Geist auffasst (vgl. Pascal 1992: 52). Auch wenn es rational keinen
Grund gibt, sich gegen den Glauben an Gott zu entscheiden, da man bei
der Wette auf dessen Existenz im Verlustfall nichts verliert, aber im Fall
des Gewinns alles gewinnt, scheint es nicht die Vernunft zu sein, die iiber
Glaube und Nicht-Glaube entscheidet. Vorausgesetzt bleibt, iiberhaupt fiir
Glauben empfinglich zu sein, zumal ein GroBteil der fiir gewiss erachteten
Wirklichkeit nicht bewiesen ist, nicht einmal, dass es morgen erneut Tag
wird."®

Der Ratio wird ein korperlich gedachter Automatismus nicht nur bei-,
sondern auch vorgeordnet. Der Automatismus reiflt den Geist mit sich fort
und nicht umgekehrt der Geist den Automatismus. Und das generative
Prinzip des Glaubens und aller anderen Habitualisierungen ist die Gewdh-
nung (vgl. Pascal 1992: 44f.). Darin aber erschopft sich das Pascal’sche
Argument nicht, da seine argumentative Stirke in der Herausarbeitung des
logischen Widerspruchs von Vernunft und Glauben bzw. Entscheidung
und Glauben besteht. Sich fiir den Glauben zu entscheiden, wiirde bedeu-
ten, dass sich die entscheidende Vernunft gegen sich selbst entscheiden
miisste. Glauben meint ja gerade nicht wissen; und die Entscheidung, zu
glauben, miisste mit der Entscheidung einhergehen, zu vergessen, dass
man sich zum Glauben entschieden hat, was weiterhin dazu fiihrt, sich ent-
scheiden zu miissen, dass man sich entschieden hat, sich zum Vergessen
der Entscheidung zum Glauben entschieden zu haben usf. ad infinitum.
Die alltagsweltlich plausiblere wie logisch haltbare Annahme ist dann die

18 ,,Die Gewohnbheit erst macht unsere Beweise zu den stirksten und am meis-
ten geglaubten; sie setzt den Automaten in Bewegung, der den Geist mit sich
fortreifit, ohne daB er es merkt. Wer hat bewiesen, dall es morgen Tag wird,
und daB wir sterben werden? Und was wird fester geglaubt? Die Gewohnheit
also tiberzeugt uns; sie ist es, die so viele Christen macht, sie ist es, welche
die Tirken macht, die Heiden, die Handwerker, die Soldaten usw.* (Pascal
1992: 52f.)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

der Gewohnung als einer Art korperlich unbewusster Justierung, die
durchaus im bewussten Glauben ihren Ausdruck finden kann.

Entscheidend scheint mir an dieser Stelle, dass in weitldufig unbewuss-
ten oder auch bewusstseinsbegleiteten Prozessen der Gewohnung ein sinn-
hafter Bezug zur Welt hergestellt wird, der Denken und Glauben fun-
diert."” In diesem Sinne versteht denn auch Bourdieu Habitualisierung und
Habitus als ein Grundprinzip der Praxis, das auf das Problem des Zusam-
menhangs von Korper und Geist antwortet. Bourdieu soziologisiert dieses
philosophische Problem genauso, wie er insgesamt versucht, philosophi-
sche Probleme und Antworten zu soziologisieren. Die Soziologisierung er-
folgt durch die Ubertragung des Korper/Geist- bzw. Leib/Seele-Problems
in einen soziologischen Kontext. Das heifit, es geht ihm nicht darum, Aus-
sagen Uber die menschliche Existenz oder das Wesen des Menschen zu
machen — was er zumindest indirekt freilich tut. Der Problembezug ist
vielmehr der, der doppelten Realitdt des Sozialen ebenso gerecht zu wer-
den wie ihre einseitige theoretische Erfassung im Subjektivismus und Ob-
jektivismus zu vermeiden. Die Argumentation ist nicht im engeren Sinne
anthropologisch, wie es beispielsweise Willems (vgl. Willems 1997: 183f.)
nahe legt, wenn er starke Analogien zwischen Gehlen, Berger/Luckmann
und Bourdieu behauptet. Habitus wird theoriesystematisch nicht als Ant-
wort auf die Weltoffenheit und Instinktarmut des Menschen eingefiihrt,
sondern schlicht im Hinblick auf die im vorangegangenen Kapitel ange-
fihrten Forschungsprobleme und die damit einhergehenden Theoriepro-
bleme von Subjektivismus und Objektivismus. Die den Denkextremen zu-
grunde liegenden Anthropologien sind zwar die Kritikpunkte, allerdings
nur insoweit sie empirisch unplausibel erscheinen. Die bescheidene an-
thropologische Aussage Bourdieus lautet, so konnte man formulieren, dass
vor dem Hintergrund historischer Forschung oder der Erforschung einer
Ubergangszeit wie in der Kabylei Anthropologien abzulehnen sind, die
den Menschen entweder als Automaten oder als freies und rationales Sub-
jekt ohne Geschichte konzipieren.*

Den objektivistischen Bruch mit dem Subjektivismus vollzieht Bour-
dieu nun nicht allein aufgrund der anthropologischen Uberlegungen, son-
dern auch mit Blick auf die wissenschaftlich fiir ihn zu kurz greifende
Eingrenzung des Objektbereichs. Der Subjektivismus verlegt den Sinn al-
ler sozialen Gebilde in die zwar sozial angeeigneten, aber individuell re-
prasentierten Wissensbestinde der sozialen Akteure, mit denen sie ihre

19 Von hier aus lie3e sich auch recht unproblematisch eine Briicke zu Merleau-
Pontys Konzept des Erwerbs von Bedeutungen durch Gewoshnung einer leib-
lichen Praxis herstellen. Die Bedeutung dessen, was ein Blindenstock ist,
lernt ein Akteur im Gebrauch und der Ausbildung der Fahigkeit, sich sensi-
bel diesen Stock als Sinnesorgan anzueignen.

20 Lediglich in den Meditationen wagt er eine anthropologische Konstante zu
formulieren, die besagt, dass Akteure von Beginn ihres Lebens an nach An-
erkennung durch Andere streben (vgl. Bourdieu 2001b: 212).

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 53

Wirklichkeit ausdeuten. Zur Aufgabe der Soziologie wird es dann, diese
Konstruktionen ersten Grades in Konstruktionen zweiten Grades zu re-
konstruieren (vgl. Schiitz 1971: 6f.). Im Gegensatz zu Bourdieus Kritik
bedenkt der sozialphdnomenologische Ansatz im Gefolge von Schiitz zwar
den Unterschied zwischen Theorie und Praxis dahingehend, dass er genau
wie Bourdieu der alltagsweltlichen Praxis einen Dringlichkeitsgrad und
die Irreversibilitit der Zeit zurechnet, denen der Sozialwissenschaftler
nicht unterliegt, aber er belésst es letztendlich dabei, das handlungsorien-
tierende Wissen der Akteure zu rekonstruieren. Ein derart angelegter Sub-
jektivismus kann dann weder verstehen noch erkldren, unter welchen Be-
dingungen das je spezifische Wissen sich herausbildet. Die objektiven und
materialen Strukturen und Bedingungen, die ihren Ausdruck in subjektiven
Wissensbestédnden finden, werden systematisch ausgeblendet. In den Blick
gerdt nur der dann wissenssoziologisch wie ideologiekritisch reflektierbare
wissensformige Ausdruck historisch spezifischer sozialer Strukturen. Kur-
zum: Im handlungsorientierenden Wissen der Akteure spiegeln sich die
Herrschaftsverhéltnisse einer Zeit und konnen selbst in ihrer objektiven
Form nicht erfasst und damit auch als kontingent begriffen werden. Uber
die ,,Bestandsaufnahme des krud Gegebenen® (Bourdieu 1979: 150) ge-
langt ein solcher Ansatz fiir Bourdieu nicht hinaus und verfehlt damit den
wissenschaftlichen Anspruch, Distanz zum Gegenstand aufzubauen und
die den Akteuren nicht bewussten und auch nicht bewusstseinsfahigen Ur-
sachen ihrer Praxis und ihres Handelns zu objektivieren. Wissenschaft be-
ginnt demnach mit der Konstruktion von objektiven Relationen, die
gleichsam ,hinter’ den Phdnomenen wirken und diese versténdlich und er-
klarbar machen. Habitus zielt somit darauf, beides zusammenzufiigen, ei-
nerseits die subjektiven Strukturen der Akteure, andererseits die objektiven
Strukturen der sozialen Welt. Wissenschaft kann nicht bei der Reproduk-
tion von Common Sense bzw. Doxa stehen bleiben, sondern muss zur Epi-
steme fiihren.

Der Objektivismus allein, den Bourdieu subjektivistisch zu brechen
sucht, fiihrt nicht zur gewiinschten Position. Im vorangegangenen Kapitel
wurde die Kritik schon herausgestellt. Die objektivistische Logik des
Strukturalismus Lévi-Strauss’ passt nicht zur Logik der Praxis. Sie ver-
gisst ebenso wie der Subjektivismus Sartres, die Differenz von Theorie
und Praxis zum Ausgangspunkt der Konstruktion eines ,realistischeren’
Modells der sozialen Welt zu machen. Die theoretisch zu kritisierende An-
thropologie des Objektivismus besteht in der Auffassung des Menschen als
Automaten bzw. als Marionette, die an den Faden fest definierter Regeln
hingt. Diese lassen sich genauso leicht durchtrennen wie der Freiheitsfa-
den des Subjektivismus, wenn man das Modell mit der empirischen Wirk-
lichkeit konfrontiert. Zudem greift hier die wissenssoziologische Kritik,
dass das Vergessen der Differenz von Theorie und Praxis vergessen macht,
dass die objektivistische Modellierung der sozialen Welt nur durch sehr

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

spezifische soziale Bedingungen moglich ist. Gemeint ist hier freilich die
soziale Position des Wissenschaftlers, die historisch spét unter den Bedin-
gungen der Autonomisierung von Wissenschaft und ihrer philosophischen
Vorldufer hervorgebracht wird. Der scholastischen Einstellung, die dem
scholastic fallacy zugrunde liegt, liegt wiederum die institutionelle Bedin-
gung der wissenschaftlichen ,Schule® zugrunde. Unter diesen Bedingun-
gen wird die soziale Welt konzipiert, als wire sie ein Schauspiel, das flr
einen Zuschauer aufgefiihrt wird, der zudem seine Position mit der des
Schauspielers verwechselt (vgl. Bourdieu 1987: 63).

Wenn der Begriff des Habitus nun beide Positionen verkniipfen soll,
dann nicht derart, dass je nach analytischem Interesse ein Riickfall in die
eine oder andere moglich wire. Der Habitus wird so konzipiert, dass die
analytischen Vorteile der beiden Positionen beibehalten werden, ohne je-
doch die kritisierbaren Aspekte zu iibernehmen. Die Anreicherung des Ob-
jektivismus darf nicht zum ahistorischen Freiheitsbegriff fiihren und der
Bruch mit dem Subjektivismus nicht in einen Sozialdeterminismus. Bour-
dieu sucht dies zu vermeiden, indem er den Habitus in Anlehnung an
Chomskys Generative Transformationsgrammatik als einen Zusammen-
hang von Dispositionen konzipiert, der in unterschiedlichen sozialen Situa-
tionen mehr oder minder angemessene Praxisformen generiert. Er tiber-
nimmt in soziologischer Fassung Chomskys Fragestellung danach, wie
Akteure in der Lage sind, unendlich grammatikalisch richtige AuBerungen
zu produzieren (vgl. Bourdieu 2005b: 41). Er ibernimmt allerdings nur die
theoretische Figur der Frage, distanziert sich aber erheblich vom Inhalt. So
sind die Dispositionen des Habitus nicht natiirliche Kompetenzen des
Menschen wie bei Chomsky die Sprache, genauso geht es nicht um die Er-
zeugung sozialer Praktiken, die bezogen auf fixierbare Regeln stimmig
sind, sondern um kontextbezogen passende Praktiken. Dadurch, dass
Chomsky auf grammatikalisch richtige AuBerungen abhebt, bleibt er der
,idealistischen® Position des Strukturalismus verhaftet und unterliegt der-
selben Kritik. Chomsky geht aber tiber den Strukturalismus dahingehend
hinaus, dass er nicht von einem bloBen Befolgen klarer Regeln ausgeht,
wie noch de Saussure, sondern von generativen Dispositionen (vgl. Bour-
dieu 1982: 8).21 Wenn man so will, ermédglichen die Dispositionen das,
was Bourdieu geregelte Improvisation nennt oder was man auch als be-
dingte Freiheit bezeichnen konnte. Der wichtigste Absetzpunkt von
Chomsky ist aber wohl, dass Bourdieu die Dispositionensysteme als histo-
risch gewachsen und nicht dem Individuum weitgehend natiirlich vorge-

21 ,,Dieser Widerstand gegen die Modetorheiten hatte jedoch nichts mit jener
Art Ablehnung zu tun, die nur ein Freibrief fiir Unkenntnis ist: Vielmehr
schienen mir das Werk Saussures, und spéter — zu dem Zeitpunkt, als mir die
Unzuldnglichkeiten des Modells des Sprechens (und der Praxis) bei der
Durchfiihrung deutlich wurde — das Werk Chomskys, der die Bedeutung der
schopferischen Dispositionen erkannte, grundlegende Fragen fiir die Sozio-
logie aufzuwerfen.“ (Bourdieu 2005b: 37)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 55

geben begreift. Spezifische Habitus entstehen dann unter spezifischen so-
zio-historischen Bedingungen — mehr wird nicht behauptet. Auch darin
steckt die wissenssoziologische Perspektive, die die gesamte Theorie
durchzieht und die fiir die Analyse symbolischer Gewalt sensibel macht.
Auch wenn sicherlich einige anthropologische Grundannahmen nétig sind,
so werden sie dennoch nicht zu einem gleichsam natiirlichen Ausgangs-
punkt der Theorie und Empirie. Vielmehr wird die Theorie darauf ausge-
legt, als Forschungsprogramm historisch sensibel und historisch offen zu
sein. Das heifit, jede generalisierbare Annahme wird auf die historischen
Bedingungen ihrer Genese zuriickgefiihrt. Aussagen nach dem Muster:
,Unter allen Bedingungen handeln Menschen so und nicht anders (rational,
regelkonform usw.)‘, finden sich bei Bourdieu nicht. Es liee sich maxi-
mal formulieren, dass unter allen untersuchten Bedingungsgefiigen Akteu-
re in spezifischer Art und Weise gehandelt haben.

Die Abstimmung von subjektiven auf die objektiven Strukturen stellt
sich Bourdieu nach dem einfachen und zirkuldren Muster vor, dass die
Dispositionen des Habitus nichts anderes sind als die einverleibten objek-
tiven Strukturen, die sie hervorbringen — dies im doppelten Ausdruckssinn.
Akteure handeln in verschiedenen Kontexten mehr oder minder angemes-
sen, weil sie unter identischen, dhnlichen oder abweichenden sozialen Be-
dingungen aufgewachsen und sozialisiert sind. Die objektiven sozialen
Strukturen formen mithin Lebensbedingungen aus, die sich in den Disposi-
tionen der Habitus auspriagen und durch sie reproduziert werden. Bourdieu
trifft sich hier ganz deutlich mit Giddens’ Strukturierungstheorie — auch
wenn Bourdieu den Gedanken schon frither formuliert hat — und definiert
Habitusformen als ,,strukturierte Strukturen, die wie geschaffen sind, als
strukturierende Strukturen zu fungieren” (Bourdieu 1987: 98).

Der Habitus ist die Ermoglichungsbedingung zugleich makrologisch
strukturierten wie mikrologisch strukturierenden Handelns, welches wie-
derum makrologische Effekte zeitigt, die in der Mikrologik der Praxis
wirksam werden usf. Und darin steckt dann letztlich die Soziologisierung
der Authebung der Korper/Geist-Dichotomie, denn die Hervorhebung der
weitgehend unbewusst fungierenden Korperlichkeit gegeniiber dem inten-
tionalen Bewusstsein ermoglicht den Gedanken, dass die Praxis der Akteu-
re zum einen makrologischen Strukturen folgt und sich zum anderen zu
weiten Teilen der bewussten Kontrolle der Akteure entzieht. Die Dicho-
tomie von Korper und Geist ldsst sich dann in die Dichotomie von Gesell-
schaft und Individuum tibersetzen, wobei im Korper das Gesellschaftliche
und im Bewusstsein das Individuelle, das freilich auch gesellschaftlich ge-
prégt ist, zum Ausdruck kommen. Soziologisch 16st der Habitusbegriff al-
so genau dieses Problem der Klassiker der Soziologie und soll aufzeigen,
dass eine solche Alternative wie die meisten Dichotomien des soziologi-
schen Diskurses nur kiinstlich erzeugt sind und lediglich theoretizistische

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Debatten generieren, deren Wert fiir die Analyse der sozialen Welt fraglich
ist.

2.2.3 Habitus und Kapitalien

Es fehlt nun noch die genauere inhaltliche Fassung des Habitusbegriffs,
die sich mit der Benennung der empirischen und theoretischen Probleme,
auf die er antwortet, nicht eriibrigt. Offen ist, wie sich die objektiven mit
den subjektiven Strukturen derart zirkuldr zusammenschlieen lassen, dass
sich das Subjektive aus dem Objektiven und das Objektive umgekehrt aus
dem Subjektiven ableiten lassen, beides also gewissermaflen ineinander
Ubersetzbar ist. Kurzum geht es um die Frage, wie genau die objektiven
Bedingungen konstruiert werden, damit verstidndlich wird, dass sie die so-
zialen Praktiken prifigurieren und in modernen Gesellschaften zu spezi-
fisch ausgeprigten Lebensstilen fithren (vgl. Bourdieu 1982: 212f.).

Das zentrale Theorem ist das Konzept des sozialen Raumes, der durch
die Relationen, in denen die einzelnen Akteure zueinander stehen, objek-
tiv(istisch) konstruiert wird. Die Stellung der Akteure bemisst sich dabei
an ihrem jeweiligen Besitz spezifischen Kapitals. Bourdieu unterscheidet
bekanntlich drei grundlegende Kapitalformen und eine in kulturellen Be-
reichen dominante, aus den drei Grundformen ableitbare vierte: 6konomi-
sches (a), kulturelles (b), soziales (c) und symbolisches (d) Kapital.

Ad (a): Das 6konomische Kapital erscheint in der Theorie der Okono-
mien der Praxis zwar als ein Spezialfall unter anderen, es ist aber dennoch
das Grundmodell von dem aus die anderen Kapitalsorten definiert werden
(vgl. Miiller 1992: 267). Bourdieu verfolgt hier dasselbe Kontrastpro-
gramm wie im Fall der Unterscheidung der 6konomischen von der symbo-
lischen Okonomie. Wie es in der 6konomisch 6konomischen Praxis darum
geht, 6konomisches Kapital zu erwirtschaften, so geht es auch in Feldern
kultureller und symbolischer Praxis darum, Kapital zu erwirtschaften. Al-
lerdings steht in diesen Fillen kulturelles oder symbolisches Kapital auf
dem Spiel, das sich, wie in der symbolischen Okonomie iiblich, durch die
Negation rein 6konomischer Interessen auszeichnet. Das okonomische
Kapital selbst bezeichnet jeglichen materiellen Besitz, der einem aufgrund
von Eigentumsrechten gehdrt und zum Tausch eingesetzt werden kann. Es
geht also um Geld und Eigentum im weitesten Sinne. Als Kapitalform
zeichnet es sich insbesondere dadurch aus, dass es leicht von einer Person
zur anderen iibertragbar ist und sich damit ausgesprochen gut als Medium
fiir Tauschverhéltnisse unter Absehen von Person und Situation eignet.

Mit der Beschrinkung der Okonomie auf das Skonomische Kapital hat
die Wirtschaftswissenschaft, Bourdieu zufolge, eine umfassende Wissen-
schaft der Okonomien der Praxis verhindert. Gilt nur materieller Besitz als
6konomisch, so werden definitorisch alle weiteren Formen sozialer Praxis
als nicht-6konomisch ausgeschieden:

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 57

,,Man konnte sagen, daB der Okonomismus nur deshalb nicht alles auf die Oko-
nomie reduzieren konnte, weil dieser Wissenschaft immer schon selbst eine Re-
duktion zugrunde liegt: Sie verschont alle die Bereiche, die als sakrosant gelten
sollen. Wenn némlich der Wirtschaft nur die am unmittelbar 6konomischen Nut-
zenkalkiil ausgerichteten Praktiken und die direkt und unmittelbar in Geld um-
setzbaren (und damit ,quantifizierbaren‘) Giiter zugerechnet werden, dann er-
scheint in der Tat die Gesamtheit der biirgerlichen Produktion und Austauschbe-
zichungen als von der Wirtschaft ausgenommen; sie kann sich dann als eine
Sphére der Uneigenniitzigkeit begreifen und darstellen.” (Bourdieu 1992a: 51f.)

In dieser Absetzbewegung zur 6konomischen Wissenschaft zeigt sich er-
neut Bourdieus Grundanliegen, die symbolische Gewalt herauszuarbeiten,
die die objektiv beschreibbaren Verhiltnisse sozialer Wirklichkeit ver-
birgt.

Ad (b): Kulturelles Kapital ldsst sich analytisch in drei Formen diffe-
renzieren: objektiv (1), inkorporiert (2) und institutionalisiert (3).

Ad (1): In der objektiven Form bezeichnet der Begriff alle sogenannten
Kulturgiiter, wie Biicher, Gemilde, Instrumente, Werkzeuge, Maschinen,
,in denen bestimmte Theorien und deren Kritiken, Problematiken usw.
Spuren hinterlassen oder sich verwirklicht haben” (Bourdieu 1992a: 53).
In dieser objektiven Form iiberschneiden sich 6konomisches und kulturel-
les Kapital, da letzteres in Form kruden Besitzes auftreten kann. Kulturel-
les Kapital ist als solches davon abhingig, dass es als Kultur erkannt und
anerkannt wird, d.h. es muss Akteure geben, die mit dem Kulturobjekt
umzugehen wissen, und das bedeutet: die tiber kulturspezifische Kompe-
tenzen verfiigen.

Ad (2): Solche Kompetenzen erfasst Bourdieu in Form des inkorpo-
rierten kulturellen Kapitals. Den Begriff entwickelt er im Zusammenhang
seiner Studien tiber die Ungleichheit der Schulleistungen von Kindern un-
terschiedlicher klassenspezifischer Herkunft (vgl. Bourdieu 1992a: 53).
Der Begriff ist in diesem Forschungskontext maB3geblich mit Bildung ver-
kniipft. Kulturelles Kapital in seiner inkorporierten Form ist damit weitge-
hend deckungsgleich mit den Féhigkeiten und Kompetenzen, die eine Per-
son im Verlauf ihrer Sozialisation als Bildung vermittelt werden. Bewusst
gegen Ansitze gerichtet, die in der schulischen Ungleichheit eine Diffe-
renzierung natiirlicher Begabung vermuten, setzt Bourdieu den Kapitalbe-
griff ein, der gleichsam auf die kulturelle Aneignung einer als natiirlich
wahrgenommenen Begabung verweist. Im Unterschied zu 6konomischem
Kapital ist das kulturelle nicht dazu geeignet, unter Absechen von Person
und Situation {libertragen zu werden. Sein Charakteristikum ist gerade die
starke Personengebundenheit. Inkorporiertes kulturelles Kapital setzt zu
seiner Aneignung die Investition von Zeit voraus. Je mehr Zeit investiert
werden kann, umso mehr kulturelles Kapital kann inkorporiert werden. In-
sofern sind auch Kinder aus Familien, die {iber ein hohes Vermogen an
kulturellem Kapital verfiigen, zeitlich im Vorteil, wenn es um die Aneig-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

nung der entsprechenden Kompetenzen und Fertigkeiten geht. Die frith so-
zialisierte Mehrsprachigkeit kann genauso wenig spéter so leicht und in
gleicher Virtuositdt nachgelernt werden wie musikalische Fertigkeiten,
Kunstgenuss usw. Die Personengebundenheit des inkorporierten kulturel-
len Kapitals macht dieses zur habituspragenden Kapitalform par excel-
lence. Es umfasst die gesamten, auch korpergebundenen Eigenschaften,
die in der Sprache und im gesamten Sich-Verhalten zum Ausdruck gelan-
gen. So ist es auch das kulturelle Kapital, das die feinen Unterschiede in
den Lebensstilen der unterschiedlichen Klassen hervorbringt, das bewirkt,
dass ein Akteur der Arbeiterklasse beispielsweise in den 1960er und
1970er Jahren in Frankreich eher Bodybuilding und ein Akteur der herr-
schenden Klasse eher Tennis praktizierte (vgl. Bourdieu 1982: 332ff)).
Mafgeblich im inkorporierten kulturellen Kapital ist auch der praktische
Sinn fundiert, den Bourdieu fiir habitusgenerierte Praktiken verantwortlich
macht. Die Hypothese, die Bourdieu in seinen Arbeiten, vor allem in Die
feinen Unterschiede untermauert und zu bestétigen sucht, ist, dass die un-
gleiche Verfiigbarkeit von 6konomischem oder kulturellem Kapital in ei-
ner seiner Formen zu unterschiedlichen Lebensbedingungen fiihrt, die ih-
ren Ausdruck in Lebensstilen haben, die wiederum das inkorporierte kultu-
relle Kapital spiegeln. Kurzum ist die inkorporierte Variante kulturellen
Kapitals diejenige, die die Dispositionen des Habitus als Denk-, Wahr-
nehmungs-/Bewertungs- und Verhaltens-/Handlungsschemata definiert.
Das meint nicht, dass das inkorporierte Kapital auch die unterschiedlichen
Lebensbedingungen hervorbringt und bestimmt. Denn welchen Wert spe-
zifisches inkorporiertes kulturelles Kapital in einem sozialen Raum erhilt,
welche Lebensmoglichkeiten es erdffnet und verschliet und welche Posi-
tion es einem Akteur eintrdgt, wird von dem makrologischen Verhéltnis
bestimmt, in dem die einzelnen Kapitalsorten als Resultat sozialer Konkur-
renz und Kémpfe zueinander stehen (vgl. Kap. 4). In solchen Prozessen
werden kulturelle Kompetenzen durch Institutionalisierung offizialisiert
und legitimiert; die soziale Welt wird aufgeteilt und gewichtet in niitzliche
und unniitze Kompetenzen und entsprechend niitzliche oder unniitze Wege
ihrer Aneignung, die durch institutionelle Macht durchgesetzt werden.

Ad (3): In einer dritten Form tritt das kulturelle Kapital als institutiona-
lisiertes auf. Die Institutionalisierung kulturellen Kapitals objektiviert in-
korporiertes kulturelles Kapital und macht es sozial zurechen- und hand-
habbar. Institutionalisiert wird kulturelles Kapital vor allem in Form von
Titeln, die einen Zeitraum ihres Erwerbs und damit auch eine Umrechnung
in okonomisches Kapital zum Ausdruck bringen. Der Dauer des Erwerbs
korrespondiert in modernen Berufsgesellschaften in der Regel eine beruf-
liche Position mit entsprechender Entlohnung. Titel sind insofern mit insti-
tutioneller Macht verbunden, als sie andere Akteure dazu veranlassen, an
die Kompetenzen und Fertigkeiten des titulierten Akteurs zu glauben und
sie anzuerkennen (vgl. Bourdieu 1992a: 61f.). Die Bewertung, die mit der

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 59

Objektivierung des kulturellen Kapitals einhergeht, ist eine Form der sym-
bolischen Gewalt, die Bourdieu ins Zentrum seiner Analysen stellt. Durch
die Objektivierung und Institutionalisierung spezifischer inkorporierter
und fiir soziale Positionen zu inkorporierender Kompetenzen wird die so-
ziale Welt eingeteilt: einerseits in professionelle Akteure und andererseits
in Amateure oder besser: in Professionelle und Autodidakten. Mit dieser
auf rein symbolischem Wege hergestellten Unterscheidung sind auch die
Chancen der betreffenden Akteure ungleich verteilt. Jemand, der iiber ent-
sprechende Titel verfiigt, hat bessere Aussichten auf 6konomisch erstre-
benswerte Berufe als der Autodidakt.

Die tatsdchlichen inkorporierten kulturellen Kompetenzen sind von der
Anerkennung und Zuschreibung, die durch Titel garantiert werden, weit-
gehend unabhdngig. Sicherlich miissen Titel durch Arbeit und Leistung
erworben werden, dennoch heifit das nicht, dass diese Aneignung durch
die professionellen Akteure auch dauerhaft und genauso griindlich durch-
gefiihrt werden wie bei ehrgeizigen Autodidakten.”” Der Titel miisste, dies
konnte als These formuliert werden, sogar dazu fiihren, dass die professio-
nalisierten Akteure tendenziell weniger tun, um ihre Kompetenzen auf-
recht zu erhalten oder zu erweitern, als diejenigen, die aufgrund ihres Sta-
tus als Autodidakten stindig der tiberpriifenden Beobachtung durch andere
ausgesetzt sind, zumindest wenn sie ohne Titel aufgrund ihrer Kompeten-
zen soziale Positionen besetzen. Als Ausgleich dafiir gibt es allerhand Ti-
tel ehrenhalber (z.B. Dr. h.c.), die den leistungsstarken Amateur fiir aufler-
gewohnliche Leistungen in einem professionalisierten Bereich als eben-
biirtig auszeichnen konnen.”

Ad (c): Die dritte Grundform von Kapital ist das soziale Kapital. Bour-
dieus Definition ist duflerst genau: ,,Das Sozialkapital ist die Gesamtheit
der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit dem Besitz eines dauer-
haften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen ge-
genseitigen Kennens und Anerkennens verbunden sind; oder, anders aus-
gedriickt: es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehdrigkeit
zu einer Gruppe beruhen” (Bourdieu 1992a: 63). Alltagssprachlich ge-
wendet, geht es in diesem Fall also um Prestige und Renommee, das mit
der Zugehorigkeit zu einer Familie oder Gruppe verbunden ist und einem
Vorteile durch dauerhafte Beziehungen zu Personen verschafft, die iiber
Macht verfiigen, um einem Akteur in der sozialen Welt insgesamt oder ei-
nem sozialen Feld weiterzuhelfen. Zugleich verleiht soziales Kapital ge-

22 Zudem ist die von Parsons prominent eingefiihrte Unterscheidung von tradi-
tionalen und modernen Gesellschaften durch die Unterscheidung von ascrip-
tion oder achievement sozialer Positionen bei Bourdieu relativiert, da der
Erwerb von Positionen durch Leistung deutlich von der familidren Herkunft
abhéngt.

23 Vielleicht auch nur ein Zeichen fiir ihn, sich langsam zu bescheiden und auf
seinen Lorbeeren auszuruhen, wie es schlieBlich auch diejenigen tun kénnen,
in deren Milieu er nun aufgenommen ist.

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

geniiber anderen Kreditwiirdigkeit und es kann institutionalisiert und so-
zial garantiert auftreten, beispielsweise in Form einer Familie, eines Ver-
eins, einer Partei, einer Klasse usw. Im Allgemeinen erfordert soziales Ka-
pital eine dauerhafte Institutionalisierungsarbeit, d.h. eine an der Erwar-
tung, dass die Arbeit sich in der Zukunft auszahlen wird, orientierte per-
sonliche Investition in soziale Beziehungen. Zufillig hergestellte soziale
Beziehungen, wie beispielsweise Nachbarschaften, kénnen in Form einer
affektiven Besetzung als Freundschaft zu wechselseitigen Verpflichtungen
fiihren, die auf Dauer gestellt sind und im Enttduschungsfall wohl auch
abgebrochen werden (vgl. Bourdieu 1992a: 63ff.).

Ad (d): Das symbolische Kapital bespricht Bourdieu in seinem Zentral-
text zu den Kapitalsorten nicht als eine ihrer Grundformen. Symbolisches
Kapital erscheint jedoch mit Blick auf Bourdieus materiale Analysen so-
wohl tiber die kabylische Gesellschaft als auch tiber die einzelnen kulturel-
len Felder als die maB3gebliche strukturierende Kapitalsorte (vgl. Kap. 3.5
und 4). Die symbolische Okonomie zielt auf Anerkennung durch die ande-
ren und damit verbundene Gewinne, so auf den Zuspruch von Prestige und
Ehre. In den kulturellen Feldern geht es vornehmlich um die Anerkennung
von Leistungen durch die Konkurrenten. Damit ist auch schon das Kern-
moment symbolischen Kapitals benannt: Es entsteht durch das Erkennen
und Anerkennen der feldspezifischen Eigenschaften eines Akteurs. Diese
setzen sich wiederum aus den im Feld kursierenden Kapitalformen zu-
sammen, so dass also das symbolische Kapital von der Verfiigbarkeit an-
deren Kapitals abgeleitet ist. In diesem Sinne taugt es dann auch nicht als
eine Grundform, sondern gleichsam als Spezialfall, der freilich immer
vorkommt und letztlich dem Akteur auch dominant Macht verleihen kann.
Das ganze inkorporierte kulturelle Kapital niitzt dem Akteur iiberhaupt
nichts, wenn es nicht in einem Feld als relevant erkannt und anerkannt
wird und ihm damit eine soziale Position in der objektiven Struktur zu-
weist (vgl. Kap. 3.9). Anders formuliert, handelt es sich bei symbolischem
Kapital darum, anderen Kapitalsorten soziale Wirksamkeit zu verleihen;
und das heif3t, ihnen Macht und Kraft in sozialen Feldern zuzusprechen.
Wie immer hat man mit sprachlichen Problemen zu kdmpfen, will man
anonyme und nicht auf einen Akteur zurechenbare Prozesse beschreiben.
Worte wie ,zuschreiben®, ,geben‘, ,erhalten‘, aber auch ,Strategien‘ usw.
verweisen auf konkrete und mehr oder minder intentionale Handlungen
einzelner Akteure, die Bourdieu nicht im Blick hat und auch nicht meint,
wenn er versucht, sein Modell der sozialen Welt in Worte zu fassen. Dass
ein Akteur tiber symbolisches Kapital verfiigt, meint nichts anderes, als
dass er in einem sozialen Feld anerkannt und mehr oder minder einfluss-
reich ist, ohne dass ihm oder den anderen dies bewusst sein miisste. Der
kabylische Bauer und seine Familie, die Prestige und Renommee haben,
haben dies schlicht historisch erworben, ohne dass es jemand explizit initi-
ierend zugesprochen haben muss. Dasselbe gilt fiir den Wissenschaftler,

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 61

der regelmiBig zitiert wird und in dieser Weise Anerkennung zugespro-
chen bekommt — man miisste vielleicht eher formulieren, dass ihm An-
erkennung zu teil wird.

Fiir eine Soziologie, die symbolischer Macht und symbolischer Gewalt
nachspiirt und die Mechanismen und Prozesse aufdecken will, durch die
sie hervorgebracht werden, ist das symbolische Kapital die analytisch zen-
trale Groe der Kapitaltheorie, auch wenn sie im eigentlichen Sinne keine
Grundform der Kapitalsorten ist. Die Frage ist dann: Wie entsteht symbo-
lische Macht und wie kann sie Weltsichten in Form von Klassifizierungen
durchsetzen und auf Dauer stellen, trotz aller zugrunde liegenden Kontin-
genz? Vorwegnehmen ldsst sich schon, dass es mit der Kontingenz nicht
so weit her ist, betrachtet man historische Prozesse. Wenn Kontingenz a-
ristotelisch meint, dass etwas zugleich nicht unméglich und nicht notwen-
dig ist, dann kann nach Moglichkeits- und Notwendigkeitsspielraumen ge-
fragt werden, die historisch variieren. Soziologie kann dann im Schulter-
schluss mit der Geschichtswissenschaft versuchen, die Kontingenzriume
einzugrenzen, und das meint, historische Horizonte objektiver Moglichkei-
ten zu (re-)konstruieren (vgl. Kap. 3.10).

2.2.4 Habitus und sozialer Raum

Die ausformulierte Kapitaltheorie erlaubt es Bourdieu, die soziale Welt als
einen sozialen Raum zu modellieren, der sich grundlegend durch die Rela-
tionierung zweier Variablen ergibt: zum einen des Kapitalvolumens und
zum anderen der Kapitalzusammensetzung. In Die feinen Unterschiede
(Bourdieu 1982) gelangt er so zur Konstruktion von Klassen, deren hierar-
chische Einteilung der sozialen Welt den sozialen Raum ausmacht. Je
nachdem tber wie viel dkonomisches und/oder kulturelles und soziales
Kapital in spezifisch relationaler Zusammensetzung die Akteursgruppen
verfiigen, lassen sie sich einer Klasse zuordnen. Bourdieu gelangt im Re-
sultat der Analyse des sozialen Raums der franzosischen Gesellschaft der
1960er und 1970er Jahre zu drei Klassen: einer herrschenden Klasse, die
sich wiederum in herrschende Herrschende und beherrschte Herrschende
differenzieren lasst, je nachdem, ob die Akteure relativ tiber mehr 6kono-
misches oder kulturelles Kapital verfiigen; die Mittelklasse bzw. das
Kleinbiirgertum bildet die zweite Klasse, die relativ iiber vergleichbar viel
6konomisches und kulturelles Kapital verfiigt; die dritte Klasse ist ganz
klassisch die beherrschte bzw. die Volksklasse (vgl. Bourdieu 1982:
195ft.). Der soziale Raum der Klassen wird zudem durch eine dritte Va-
riable konstruiert: die soziale Laufbahn der Klasse, die den tendenziellen
Auf- oder Abstieg der einzelnen Klassen und damit Zeit ins Modell einbe-
zieht (vgl. Bourdieu 1982: 187). Dabei sind sowohl Vertikal- als auch
Transversalverlagerungen moglich. In jenem Fall steigen ein Akteur oder
seine Nachkommen innerhalb des Feldes auf, in dem er oder seine Eltern

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

schon involviert sind; in diesem Fall wechseln die Akteure das Feld (vgl.
Bourdieu 1982: 220). Im eigentlichen Sinne heif3t das, die Akteure dndern
ihr Kapitalvolumen bzw. die Struktur ihrer Kapitalzusammensetzung. Die
Kreuzung der Variablen Kapitalvolumen und Kapitalzusammensetzung er-
laubt es, eine Vielzahl unterschiedlicher Lebensstile bzw. Milieus klassen-
theoretisch zu ordnen. Es handelt sich schlieflich um wissenschaftlich
konstruierte Klassen, deren objektiv ermittelbaren Merkmale statistisch zu
erheben sind, die allerdings nicht im Bewusstsein der Akteure reprasentiert
sein miissen. Den Begriff der konstruierten Klasse (vgl. Bourdieu 1982:
182ff. und 1985: 9; 38ff.) gegen den Marx’schen Begriff der realen Klasse
zu formulieren, die iiber ein Klassenbewusstsein, also ein Zugehorigkeits-
bewusstsein zu einer Klasse im Unterschied zu anderen verfligt, macht die
Zusammenfassung unterschiedlicher Milieus in derselben Klasse moglich
und dann auch wieder differenzierbar. Exemplarisch dafiir steht die
Schichtung der herrschenden Klasse. Konstruierbar in einer Klasse sind
dann aber auch beispielsweise der promovierte Taxifahrer und der relativ
gering gebildete Kleinhdndler usw. Die Position einzelner Akteure im so-
zialen Raum bestimmt sich so nach den Relationen, in denen sie zu den
anderen Akteuren in demselben Raum stehen.** Die in diesem Sinne als
topologisch beschreibbare Modellierung der sozialen Welt versinnbildlicht
die Umsetzung relationalen Denkens, das Bourdieu im Anschluss an Ernst
Cassirers Substanzbegriff und Funktionsbegriff (vgl. Kap. 3.2) und den
Strukturalismus, der diese Idee in den Sozialwissenschaften aktualisiert
hat, zum Grundprinzip wissenschaftlichen Denkens im Allgemeinen und
seiner Theorie im Speziellen macht.

Die Diskussion der Konzeption der sozialen Welt als sozialem Raum
zwingt gleichsam zu der Frage, wie der soziale Raum im Versténdnis einer
Klassengesellschaft sich zu den vormodernen Gesellschaftsformen verhilt,
aus deren Analyse Bourdieu sein spezifisches Verstindnis sozialer Praxis
als einer symbolischen Okonomie schopft (). Zudem ist zu kliren, wie
sich die Begriffe von sozialem Raum und sozialem Feld zueinander ver-
halten, zumal Bourdieu in seinen spdteren Arbeiten immer stdrker den
Ausdruck der herrschenden Klasse durch Feld der Macht ersetzt (vgl.
Bourdieuw/Wacquant 1996: 263) (b). Ist also der soziale Raum nichts weiter
als eine andere Bezeichnung fiir ein soziales Feld, das allerdings das um-
fassende ist, also ein Aquivalenzbegriff wiederum zu sozialer Welt/sozia-
ler Kosmos und in anderen Theorietraditionen zu Gesellschaft? Oder ist
der soziale Raum, wie hdufig vermutet, ein Modell, das die hierarchische
Differenzierung der modernen Gesellschaft konstruiert und durch die Feld-
theorie ergidnzt wird, die die Differenzierung in autonome Teilbereiche

24 , Eine soziale Klasse ist vielmehr definiert durch die Struktur der Beziehun-
gen zwischen allen relevanten Merkmalen, die jeder derselben wie den Wir-
kungen, welche sie auf die Praxisformen ausiibt, ihren spezifischen Wert
verleiht.* (Bourdieu 1982: 182).

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 63

konstruiert, wie sie in den géngigen Differenzierungstheorien als struktu-
relles Kernmerkmal der modernen Gesellschaft aufgefasst wird? Sind dann
sozialer Raum und Feld Theoreme, die nur zur Erfassung der modernen
Gesellschaft eingefithrt worden sind (vgl. Calhoun1993: 61ff.) und die
konzeptionell kein Aquivalent in der Erfassung vormoderner Gesellschaf-
ten finden? Heifit das dann, dass Bourdieu nur eine Theorie der Moderne
geliefert hat, wihrend seine Arbeiten zur vormodernen kabylischen Ge-
sellschaft lediglich als Kontrastfolie zu verstehen sind? Schlie8lich konnte
der Feldbegriff als moderner Begriff dort nicht eingesetzt werden, und
damit wiirde der notwendige Komplementérbegriff zum Habitus fehlen.
Ad (a): Das Konzept des sozialen Raums erfihrt im Ubergang von den
Analysen der Kabylei zur Konstruktion der modernen Klassengesellschaft
zunichst eine Bedeutungsverdnderung und dies in zweierlei Hinsicht. Zu-
néchst wird der Begriff des Raumes durch die ausformulierte Kapitaltheo-
rie definiert, und so werden unterschiedliche objektive Positionen abbild-
bar. Weder die Kapitaltheorie noch die Zurechnung objektiver Positionen
finden sich in den frithen Studien, in denen Bourdieu aber durchaus topo-
graphische Modelle verwendet hat, wie Franz Schultheis in einem kursori-
schen Uberblick iiber zentrale Schriften herausgearbeitet hat (vgl. Schul-
theis 2004: 15ff.). Nur wird in diesen Studien der Begriff des sozialen
Raumes deutlich allgemeiner verwendet und noch nicht in vergleichbarer
theoretisch systematischer Art und Weise als Konzept einer Theorie sozia-
ler Praxis eingefiihrt. Die theoriesystematische Gewichtung ist dann die
zweite Bedeutungsidnderung des Raumkonzeptes im Verhiltnis der frithen
zu den spiteren Studien. Sozialer Raum meint in den Studien zur Kabylei
vor allem die Einstimmung auf relationales Denken insofern, als auch in
archaischen Gesellschaftsformen die jeweiligen Praktiken der Akteure nur
relational zu verstehen sind. Der soziale Raum der Klassen ist dann nur ein
historischer Spezialfall der Anwendung dieses allgemeinen Konzepts:

~Ausschlaggebend fiir die soziologische Sichtweise ist daher nicht die Zergliede-
rung und Teilung der sozialen Welt in Klassen, die lediglich Ausdruck einer ri-
giden, objektivistischen und unhistorischen Denkweise wire, sondern die Kon-
zeptualisierung von sozialen Raumen, in denen individuelle und kollektive Ele-
mente in unterschiedlichen Konfigurationen auftauchen und dann je nach sozio-
historischem Kontext als Klassen abgebildet und entsprechend analysiert werden
konnen.” (Schultheis 2004: 17)

Auch wenn diese Einschétzung sicher richtig ist, so ldsst sich doch auch
nicht tibersehen, dass der soziale Raum als ein Begriff, der auf die Kapital-
theorie angewiesen ist, seinen prézisen Sinn erst durch die Konstruktion
der Klassen gewinnt. Die von Schultheis angefiihrte Analyse des kabyli-
schen Hauses, die die rdumliche Ordnung mit der kosmologischen Ord-
nung zusammendenkt, die entlang der fundamentalen Differenz von ménn-
lich/weiblich alle Praxisbereiche sinnvoll deutet und orientiert, weicht

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

doch mit Blick auf die Konstruktion objektiver sozialer Positionen deutlich
vom spéteren Konzept ab. Man kann dies nun einerseits werksgenetisch
begriinden und darauf verweisen, dass in den frithen Studien zwar vieles
schon gedacht ist, was erst spiter ausformuliert wird. Man kann aber auch
vom Gegenstand her argumentieren und die Entwicklung der Kapitalfor-
men und der objektiven Positionen als theoretische Konzepte an die mo-
derne Gesellschaft als ihre empirische Bedingung der Moglichkeit binden.
Dieser zweite Weg scheint mir der plausiblere zu sein, da es fiir totale so-
ziale Phianomene, die traditionale Gesellschaften als segmentire Formen
sind, kaum sinnvoll scheint, fixe Positionen von Akteuren in vergleichba-
rer Weise zu konstruieren.

Erst institutionalisierte Rollen und Positionen, wie sie zum Beispiel
durch Titel praktisch definiert werden, und mit ihnen verbundene Berufe
richten die soziale Existenz dauerhaft in eine spezifische Position im so-
zialen Geflige ein (vgl. Kap. 6.2). Eine derart statisch anmutende Model-
lierung vormoderner Gesellschaften wie der Kabylei ist in diesem Fall
schlicht nicht moglich, da die soziale Ordnung bestindig durch den Ga-
bentausch in Form von Festen, ,,Zeremonien, Austausch von Geschenken,
von Besuchen und Hoflichkeiten, vor allem auch Heiraten® (Bourdieu
1976: 335) neu hergestellt werden muss. Fiir derart kleinrdumige Gesell-
schaftsformationen, in denen Prestige, Ehre und Anerkennung durch die
Gruppe nur durch regelmiaBig durchgefiihrte, als groBmiitig deklarierte
Gaben immer wieder interaktiv hergestellt werden muss und nicht vermit-
tels institutioneller Macht lebenslang kraft Bildungstiteln verlichen werden
kann, ist es auch nicht sinnvoll, objektive Relationen herauszuarbeiten, die
gerade auch mit dem Interaktionismus brechen sollen (Bourdieu 1987: 227
und 228). Das heifit nun nicht, dass Bourdieu an dieser Stelle in den Sub-
jektivismus zuriickfillt. Die doppelte Realitédt des Sozialen bleibt auch hier
bestehen, solange die Logik der Praxis zugleich Anerkennung, also Wissen
und Bewusstsein des Tuns, als auch Verkennung, also Verdrangung und
Unbewusstheit des eigentlichen Sinns des Tuns, bedeutet. Zudem ist die
soziale Praxis in eine bestehende, objektiv beschreibbare Ordnung von
Beziehungen eingebunden. Dass Bourdieu in diesem Zusammenhang al-
lerdings von ,,Feld spricht, wenn er den sozialen Raum definiert, verweist
zum einen auf die beschriebene Dynamik des stdndig operativen Herstel-
lens der sozialen Ordnung und zudem darauf, dass auch der Feldbegriff an
dieser Stelle in einem nicht-modernen Sinne nahezu analog zum Raumbe-
griff eingefiihrt wird. Gemeint sind nicht die relativ autonomen Felder der
modernen Gesellschaft, sondern der umfassende Praxiszusammenhang
einer vorkapitalistischen Gesellschaft wie die kabylische, mit all ihren
komplizierten Regeln, die dem Gabentauchmodell folgen. Den Unter-
schied der Gesellschaftsformationen markiert Bourdicu, darin erneut We-
ber ganz dhnlich, durch den Unterschied der Herrschaftsformen:

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 65

»Sehr schematisch vorgehend konnte man sagen, dafl in dem einen Fall sich die
Herrschaftsbeziehungen innerhalb und durch die Interaktion der Handlungssub-
jekte bilden, auflésen und wiederherstellen, wohingegen sie in dem anderen Fall
durch objektive und institutionalisierte Mechanismen vermittelt werden, die,
nach Art jener, die den Wert der schulischen, monetéren und Standestitel hervor-
bringen und absichern, den undurchdringlichen und bestindigen Charakter von
Dingen aufweisen und die sich gleichermaBen den Zugriffen des individuellen
Bewufteins wie der individuellen Macht entziehen. Demzufolge bildet die
Grundlage aller wesentlichen Unterschiede zwischen den Herrschaftsformen
nichts anderes als der Objektivierungsgrad des akkumulierten gesellschaftlichen
Kapitals: Es ist diese Objektivierung, die die Kumulierbarkeit und Besténdigkeit
der ebenso materiellen wie symbolischen Erwerbungen sichert, die damit fort-
dauern konnen, ohne daB3 die Individuen sie dafiir in einem bewuliten Handeln
fortwihrend neu und integral hervorbringen miifiten.” (Bourdieu 1976: 358)

Dass das Feld und seine Struktur im Falle der kabylischen Gesellschaft
noch durchaus anders gedacht ist als die relativ autonomen Felder, formu-
liert Bourdieu in Sozialer Sinn sehr deutlich, wenn er darauf hinweist, dass
habituelle Strategien zur Akkumulation symbolischen Kapitals in solchen
Gesellschaften die rationalsten sind, in denen institutionelle Voraussetzun-
gen zur Anhdufung okonomischen und kulturellen Kapitals in objektivier-
ter Form fehlen (vgl. Bourdieu 1987: 238).

Ad (b): Schon die Kldrung des Verhiltnisses des sozialen Raums und
der vorkapitalistischen Gesellschaften hat ergeben, dass der ,topographi-
sche® Zugriff nicht exklusiv fiir die moderne Klassengesellschaft einge-
fiihrt ist. Fiir den Begriff des Feldes scheint dies gleichermallen zu gelten,
denn in einem weiten, auf soziale Reproduktionsdynamiken orientierten
Begriff, der die Akteure als Netzwerk von Relationen und ihre Praxis
durch die Logik der symbolischen Okonomie beschreibt, spielt die Struk-
tur des Feldes in Erginzung zum Habitusbegriff eine zentrale Rolle. Da
der Begriff jedoch allein die Funktion hat, die gesamte soziale Welt der
kabylischen Gesellschaft in ihrer objektiven Dimension zu erfassen, ist es
auch nicht weiter notig, den Begriff {iber dieses minimale Verstidndnis hi-
naus zu verfeinern. Die Ausarbeitung der Begrifflichkeit ist auch hier an
den Gegenstand zuriickgebunden, der mit diesem Begriff konstruiert wer-
den soll. Die zitierten Ausfithrungen Bourdieus legen diese Deutung nahe;
und wenn sie stimmt, dann lésst sich Calhoun in diesem Zusammenhang
nicht zustimmen, wenn man nach expliziten Griinden sucht:

,~Bourdieu gives no particular reason why ,less differentiated* societies should
not be described in terms of fields, though this is not done in Outline, and at
points Bourdieu suggests that ,complex or differentiated® societies are precisely
those which are characterized by having number of fields.“ (Calhoun 1993: 77)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Sehr triftig ist die gefolgerte Akzentuierung, dass (relativ autonome) Fel-
der im Plural erst mit dem Auftreten der Moderne zum Theorieproblem
werden, da sie als homolog in ihrer Verschiedenheit modelliert werden
miissen. Solange die soziale Welt nur einer Logik der symbolischen Oko-
nomie folgt, braucht und kann man nicht von Feldern sprechen, fiir die die
Differenzierung unterschiedlicher Formen von Okonomien konstitutiv ist.

Die Diskussion des Verhiltnisses von sozialem Raum und sozialen
Feldern wird somit erst im Diskurs um die addquate Modellierung der
modernen Gesellschaft problematisch. Beide Konzepte werden oft separat
betrachtet und im Kontext der subdisziplindren Differenzierung der Theo-
rie- und Forschungsentwicklung der Soziologie interpretiert. Der soziale
Raum wird im Verbund mit dem an ihn gebundenen Klassenbegriff als
Konzeptualisierung und Analyse sozialer Ungleichheit der Sozialstruktur-
analyse zugeschlagen, wihrend die Theorie sozialer Felder zumeist den
Theorien sozialer Differenzierung zugeordnet wird. Konkret heiflt dies,
dass davon ausgegangen wird, Bourdieu wiirde zwei getrennt zu betrach-
tende Differenzierungsformen der modernen Gesellschaft in getrennten
Theorieteilen aufgreifen. Auch eine vermittelnde Interpretation bleibt in
der Unterscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung hin-
gen:

,,Wihrend der soziale Raum in der vertikalen Dimension den Stand des Status-
und Prestigekampfes der verschiedenen Berufsgruppen reprisentiert, stellt er in
der horizontalen Dimension die Differenzierung in spezifische soziale Felder
dar.” (Miiller 1992: 263)

Dieser nahe liegenden Interpretation widerspricht, dass Bourdieu zum ei-
nen die Betrachtung des sozialen Raumes als Feld oder als Raum nicht an
das Kriterium der Differenzierungsrichtung kniipft und zum anderen die
Felder selbst auch als vertikal differenziert begreift. Er scheint hier eher
zwei Betrachtungsweisen im Sinn zu haben, die man, je nach analytischem
Interesse, einnehmen kann. Das eher statische Raummodell dient vor-
nehmlich der Objektivierung der sozialen Abstinde zwischen den Akteu-
ren, einer Art Bestandsaufnahme also, die den Zusammenhang von Struk-
tur, Habitus, Praxis und Lebensstil darstellen soll. Derselbe soziale Raum
kann aber auch als Feld betrachtet werden:

Insoweit die zur Konstruktion des Raums herangezogenen Eigenschaften wirk-
sam sind, 146t sich dieser auch als Kriftefeld beschreiben, das heifit als ein En-
semble objektiver Krifteverhiltnisse, die allen in das Feld Eintretenden gegen-
iiber sich als Zwang auferlegen und weder auf die individuellen Intentionen der
Einzelakteure noch auf deren direkte Interaktionen zuriickfiihrbar sind.” (Bour-
dieu 1985: 10)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 67

In diesem Verstidndnis beschreibt der soziale Raum als umfassendes Krdf-
tefeld die sozialen Kdmpfe der Akteure, die sich mit ihrem Klassenhabitus
von Akteuren anderer Klassen unbewusst und bewusst distanzieren und so
die soziale Ordnung, die dominant eine Ordnung sozialer Ungleichheit ist,
im lebensstilisierten Alltag tendenziell reproduzieren. In diesem Verstind-
nis kommt dem sozialen Raum die Theoriestelle zu, alle sozialen Relatio-
nen zu erfassen, die die moderne (franzosische) Gesellschaft charakterisie-
ren. Also genau die theoretische Stelle und Bedeutung, die bei der Be-
schreibung der vorkapitalistischen Gesellschaftsform die relativ lose Rede
von der Struktur des Feldes eingenommen hat. Nur sind nun nicht die In-
teraktionen die zentralen sozialen Prozesse, in denen die Abstinde zwi-
schen den Akteuren hergestellt werden, sondern die institutionellen Berei-
che, die durch in Titeln objektivierte Bildung und Ausbildung zugénglich
gemacht oder verwehrt sind. Die Positionen im sozialen Raum werden
durch Berufe konstruiert, die die Akteure in den unterschiedlichen, ausdif-
ferenzierten sozialen Feldern einnehmen und ausiiben (vgl. Bourdieu
1982: 176ft.). Genau darin ist die Homologie zwischen den einzelnen Fel-
dern und dem sozialen Raum begriindet, da beide nicht getrennt voneinan-
der zu denken sind. Verdnderungen der Klassenstruktur gehen mit Verin-
derungen der Struktur verschiedener Felder einher; und vice versa bedeu-
ten Verdnderungen der (Herrschafts-)Strukturen in einzelnen Feldern auch
Verdnderungen in der Klassenstruktur.

Das Konzept des sozialen Raumes nun einfach mit dem des alle relativ
autonomen Felder umfassenden sozialen Feldes identisch zu setzten, er-
scheint jedoch verfehlt. Diese Deutung liegt nahe, wenn Bourdieu etwa
formuliert, dass der soziale Raum ein mehrdimensionaler ,,Komplex rela-
tiv autonomer [...] in mehr oder minder groBem Umfang [...] dem 6ko-
nomischen Produktionsfeld untergeordneter Felder” (Bourdieu 1985: 32)
ist oder wenn er von den ,,Feldern der Kulturproduktion® im Unterschied
zu dem dariiber hinaus gehenden ,,Feld der sozialen Klassen® schreibt (vgl.
Bourdieu 1982: 358). Dennoch ist ein zentrales Moment zur Konstruktion
der sozialen Welt und vor allem auch sozialen Wandels, dass zwischen
dem sozialen Raum als Feld der Klassen und den einzelnen kulturellen und
nicht-kulturellen Feldern Wirkbeziehungen bestehen, die voraussetzen,
dass die beiden Felder nicht identisch sind. Auch wenn in Bourdieus
Schriften mangels rein theoretischer Kldrung solche scheinbar wider-
spriichlichen Passagen zu finden sind, stellt er in Die feinen Unterschiede
das theoriesystematische Verhéltnis am Beispiel der sich gleichsam auto-
matisch einstellenden Abstimmung der Giiterproduktion und der Ge-
schmacksproduktion deutlich dar (Bourdieu 1982: 362ff.). Der Grundme-
chanismus dieser Abstimmung, die die Homologien zwischen den beiden
Feldern erzeugt, liegt in den jeweils relativ getrennt ablaufenden Konkur-
renzkdmpfen: Einerseits die Konkurrenz zwischen den Produzenten der, in
diesem Fall, kulturellen Giiter und andererseits die Konkurrenz der Klas-

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

sen um Distinktionsgewinne untereinander, wobei hier vor allem auf die in
Herrschende und Beherrschte unterteilte herrschende Klasse geachtet wird,;
die Klasse also, die in den spiteren Arbeiten immer starker durch den Be-
eriff des Feldes der Macht ersetzt wird (vgl. auch Kap. 4.2). Worin liegt
aber der Unterschied zwischen den relativ autonomen Feldern und dem
sozialen Raum in der Betrachtungsweise eines Klassenfeldes bzw. der
herrschenden Klasse in der Betrachtungsweise des Feldes der Macht?
Ohne dass die eigentlich notwendigen Begrifflichkeiten der Feldtheo-
rie an dieser Stelle schon eingefiihrt sind, ldsst sich vorwegnehmen, dass
Bourdieu fiir das Feld der Klassen keine vergleichbaren Merkmalseigen-
schaften angibt: Kein spezifisches Kapital, sondern Konkurrenz zwischen
den Grundformen des Kapitals sind im Spiel, es ldsst sich keine spezifi-
sche illusio, kein spezifisches nomos usw. angeben. Lediglich ein sehr
grundlegendes und damit auch unter objektiven Bedingungen der Knapp-
heit verallgemeinerbares Interesse an Distinktion zu anderen Klassen und
den verbundenen Lebensstilen kann den Akteuren im Feld der Klassen zu-
geschrieben werden. Die Dialektik der beiden Feldtypen verweist aber auf
einen tiefer liegenden Unterschied: Im einen Fall handelt es sich um Felder
der Produktion von (kulturellen) Giitern, wihrend im anderen Fall das
Feld der Klassen als das Feld der Konsumtion konstruiert wird. In den
Produktionsfeldern finden sich die Professionsrollen, wihrend im Kon-
sumtionsfeld die Laien als Konsumenten oder Publikum erscheinen.” Die
Unabhéngigkeit und Abhéngigkeit der Felder bzw. von Feldern und sozia-
lem Raum lassen sich rollentheoretisch mit der Unterscheidung von Leis-
tungs- und Publikumsrollen reformulieren. Mit der Orientierung an diesem
rollentheoretischen Leitfaden kann man weitere Unterscheidungen benen-
nen, die Bourdieu in dieser Konstruktion der objektiven Seite der sozialen
Welt zusammenfiigt: Arbeit versus Freizeit, Arbeit versus Familie, Offent-
lichkeit versus Privatsphdre. Im sozialen Raum bzw. im Feld der Klassen

25 ,,Bei Kulturgiitern — und sicherlich bei anderen Waren — resultiert die Har-
monisierung von Angebot und Nachfrage weder einfach daraus, daB sich die
Produktion gegeniiber der Konsumtion durchsetzt, noch aus einer bewufiten
Suche, den Bediirfnissen des Verbrauchers zuvorzukommen, sondern aus der
objektiven Tendenz zur Harmonisierung zwischen den beiden voneinander
relativ unabhingigen Logiken des Produktionsfeldes und des Konsumtions-
feldes: die mehr oder weniger vollkommene Homologie zwischen den fiir
die Herstellung bestimmter Produktsorten zustidndigen Produktionsfeldern
und den Feldern der sozialen Klassen oder dem der herrschenden Klasse, in
denen tiber Geschmacksrichtungen entschieden wird, bewirkt, daf3 die unter
dem Einfluf der Konkurrenzkdmpfe in den jeweiligen Produktionsfeldern
und im Zuge des von ihnen verursachten permanenten Produktwandels er-
zeugten Giiter miihelos eine Nachfrage finden, die ihrerseits von subjektiv
oder objektiv antagonistischen Auseinandersetzungen zwischen unterschied-
lichen Klassen und Klassenfraktionen iiber die materiellen und kulturellen
Konsumgiiter hervorgetrieben wird, oder genauer: von Konkurrenzkdmpfen
um diese Produkte, die wiederum den Geschmackswandel verursachen.*
(Bourdieu 1982: 362)

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER PRAXIS | 69

lassen sich vermittels der Kategorie ,Beruf* Lebensbedingungen durch die
verbundene Kapitalverfligbarkeit und Kapitalzusammensetzung charakte-
risieren, die in Lebensstilen, also auch in Geschmacksauspragungen zum
Ausdruck kommen. Die klassenspezifischen Lebensbedingungen sind die
wichtigste Umgebung fiir die primdre Sozialisation, in deren Verlauf die
Dispositionen erworben werden, die die spitere Zugehorigkeit zu und die
Stellung in einem Feld als einem sozialen Ort sekunddrer Sozialisations-
prozesse mitbestimmen (vgl. Kap. 3.9). In den frithen Arbeiten zur Bil-
dungssoziologie kommt dieser Sachverhalt zur Sprache, wenn Bourdieu
und Passeron untersuchen, inwiefern unterschiedliche Klassenzugehorig-
keiten mit den legitimen, also schulischen Erwartungen an kulturelle Vor-
kenntnisse und Kompetenzen der Schiiler zusammenstimmen (vgl. Bour-
dieu/Passeron 1971).

Der soziale Raum in der Betrachtungsweise als Feld der Klassen ist
somit nicht einfach der Sammelbegriff fuir alle relativ autonomen Felder.
Er ldsst sich zwar so beschreiben, da seine Konstruktionskriterien vor al-
lem durch die Kategorie Beruf eingegrenzt werden und Berufe wiederum
Stellungen in Feldern bezeichnen, die homolog zu den Stellungen im so-
zialen Raum verteilt sind, aber theoriesystematisch erscheinen beide Kon-
zepte als komplementir. Sie ergénzen sich als analytische Instrumentarien
zur Konstruktion der modernen Gesellschaft sowohl als komplex hierar-
chisch differenzierte ,Klassengesellschaft® als auch als eine Gesellschaft,
die in eine Pluralitdt relativ autonomer sozialer Felder differenziert ist. Die
beschriebene Dialektik der Felder mit dem sozialen Raum verweist schon
darauf, dass es sich hier nicht um die schlichte, disziplindr geschulte Un-
terscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung handelt.

Die durchweg materialistische Grundlegung der Theorie mit der An-
nahme einer relativen Dominanz des 6konomischen Feldes gegeniiber den
weiteren Feldern markiert Bourdieus Deutung der modernen, differenzier-
ten Gesellschaft. Die vertikale Differenzierung sozialer Ungleichheit
driickt sich in der Hierarchie der sozialen Felder genauso aus wie die hie-
rarchische Differenzierung der Felder homolog zu der der Klassen ist. Das
6konomische Feld ist das dominante Feld, sobald es als relativ autonomes
vor allem von den Feldern kultureller Produktion differenziert ist. Es ist
insofern dominant, als jedes andere Feld finanziert werden muss und damit
in einem asymmetrischen Abhéngigkeitsverhéltnis zur okonomischen
Okonomie steht. Okonomie ohne Kunst geht schon, aber kaum der institu-
tionalisierte Kunstbetrieb ohne Okonomie (vgl. Kap. 4.3). Sicherlich sind
die Abhingigkeiten auch wechselseitig, weil wirtschaftliche Institutionen
auf kulturelle Giiterproduktion (z.B. wissenschaftliches Wissen, das in
Technologien umwandelbar ist wie die Quantenphysik in CD-Player) an-
gewiesen sind, aber diese Abhédngigkeit ist relational nicht die dominante.
Zudem widerspricht Bourdieus Darstellung der herrschenden Klasse als
Feld der Macht der géngigen Deutung der Felder als Theorem horizontaler

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Differenzierung. Die Felder sind ebenso wie die Klassen in einen fortwih-
renden sozialen Kampf um die herrschende Position verwickelt. Besser
miisste man formulieren, dass die Klassen diesen Kampf durch die Felder
hindurch austragen, da in ihnen die relative Macht einer Berufsgruppe er-
zeugt wird. Dieses Verhiltnis wird in Kapitel 4 genauer analysiert. Vor-
wegnehmen lésst sich jedoch, dass auch das Konzept des sozialen Raumes
und seine Dialektik mit den sozialen Feldern der Leitidee der Verdringun-
gen des Okonomischen folgt. Es modelliert das Verhltnis von Skonomi-
schem Kapital und den anderen Kapitalformen, das als ein Verhéltnis so-
zialer Kdmpfe zu verstehen ist. Das 6konomische Kapital begriindet eine
Machtausiibung, die auf Nutzenmaximierung orientiert ist und versucht,
Dominanz gegeniiber den anderen Kapitalformen, vor allem dem kulturel-
len Kapital, zu gewinnen. Das kulturelle Kapital hingegen konstituiert
Praxisfelder, die die Dominanz des ékonomisch Okonomischen zu ver-
drangen suchen und um den Erhalt der gegeniiber dem 6konomischen Ka-
pital und seiner Logik errungenen Autonomie kdmpfen. Die darin enthal-
tene Logik der Moderne, die in letzter Konsequenz im Verbund mit den
zeitdiagnostischen Texten zur neoliberalen Ideologie des gegenwirtigen
globalisierten Kapitalismus eine Diagnose, Prognose und Therapie bereit-
stellen mochte, wird in den Kapiteln 4 bis 7 entfaltet und zur géngigen dif-
ferenzierungstheoretischen Perspektive ins Verhiltnis gesetzt. Zunéchst
geht es jedoch um die rein theoretische Rekonstruktion und Systematisie-
rung der Theorie der Felder als Komplement zur allgemeinen Theorie ha-
bitualisierter Praxis.

https://dol.org/0.14361/9783839409343-002 - am 14.02.2026, 14:17:39, htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409343-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

