
»Begriffsstutzig«. Zur Mehrdeutigkeit von Wirklichkeit

und Spiel in Arthur Schnitzlers Der grüne Kakadu

Maren Scheurer

1. Der grüne Kakadu und die Mehrdeutigkeit der Realität

Beinahe wäre Arthur SchnitzlersDer grüne Kakadu seiner Mehrdeutigkeit zumOpfer ge-

fallen. Dabei geht es in dem 1898 verfassten Einakter vornehmlich um dasTheater, seine

Konstruktion von Illusion und die Desillusionierung des Publikums. Am Vorabend der

FranzösischenRevolutionverdienen sichder frühereTheaterdirektorProspèreund seine

derangierte Truppe auf ungewöhnliche Art ihren Unterhalt. In der Taverne »Der grüne

Kakadu« spielen sie einen zwielichtigen Kneipenbesitzer und seine kriminellen Gäste,

sodass sich die aristokratischen Besucher:innen des Etablissements das dekadente Ver-

gnügen gönnen können, sich ›wirklich‹ unter Gaunern und Halunken herumzutreiben.

Doch nach kurzer Zeit ist nicht mehr eindeutig, was gespielt ist und was wahr: Ist ein

Mord vorgefallen oder ist die Geschichte des SchauspielersHenri bloß erfunden? Gehört

der Lärm, der von draußen in die Taverne dringt, zur Inszenierung, oder wird dort tat-

sächlich gerade die Bastille gestürmt? Die Bedingungen einer realistischen Aufführung

und der Realitätssinn aller Beteiligten – auf der Bühne und jenseits davon1 –werden auf

die Probe gestellt.

Für den österreichischen Kaiserhof erschien die potentielle Mehrdeutigkeit des Ka-

kadu, der am 1.März 1899 in einem Zyklusmit Paracelsus undDie Gefährtin am Burgthea-

ter uraufgeführt wurde, jedenfalls als Bedrohung.Was, wenn es in Schnitzlers Einakter

nicht, oder zumindest nicht nur, um ein geschichtliches Ereignis ging, sondern um die

Gegenwart? Nicht zum ersten Mal hätte sich eine politische, ja geradezu revolutionä-

re Botschaft hinter der Ambiguität eines literarischen Textes versteckt. Vor der Auffüh-

rung hatte es seitens des Zensors nur »kleine Einwendungen« gegeben, die durch die

Umbenennung einer Rolle und die Verringerung der Anzahl freiheitsliebender Ausrufe

behobenwerden konnten. Sogar die Figur desmachtlosen Regierungskommissars durf-

te Schnitzler behalten (vgl. Kolkenbrock 2014: 132). Doch auf Druck der Erzherzogin Va-

1 Zur einfacheren Unterscheidung werde ich das textexterne Publikum – Theaterbesucher:innen

und Leser:innen – ab sofort als »Rezipient:innen« bezeichnen; »Zuschauer:innen« und »Publikum«

betreffen das textinterne Personal.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

lerie sah sich der Intendant Paul Schlenther gezwungen, die Anzahl der Aufführungen

zu reduzieren und den Kakadu schließlich einfach nicht mehr aufzuführen. Schnitzler

kämpfte darum, dass sein Werk entweder offiziell verboten oder wieder wie vereinbart

gespielt würde, doch erst nach langemDrängen entfernte Schlenther das Stück in einem

offiziellen Statement aus dem Programm und gab Schnitzler das Verfügungsrecht über

seinWerk zurück (vgl. ebd.: 132).2 Die heutige Forschungwürde der Erzherzogin in ihrer

Interpretation Recht geben: Michaela Perlmann hält in ihrer Einführung zu Schnitzlers

Werken fest, dass diese stets indirekt die Gegenwart thematisieren, selbst wenn sie auf

der Oberfläche historische Ereignisse darstellen (vgl. Perlmann 1987: 45).

Allerdings steht in Schnitzlers Stück selbst eine andere Mehrdeutigkeitsproblema-

tik im Vordergrund, die auch in diesem Beitrag das Hauptinteresse darstellen wird: die

Frage, wie das jeweils Dargestellte auf der Bühne zu deuten sei, als geschauspielerter

Akt oder als Teil der Realität. FürWolfgang Nehring ist deshalb auch nicht die politische

Krise, sondern »the impossibility of distinguishing between illusion and reality, between

role and person« (Nehring 1992: 84) das dominante Thema des Stückes. Mehrdeutigkeit

ist hier also weniger ein Problem der Interpretation, bei der verschiedene Deutungen

einer fiktionalen oder faktualen Aussage vorliegen. Stattdessen geht es im Kakadu um

die Ambivalenz, die entsteht, wenn es uns nicht gelingt, eine Aussage oder ein Ereignis

überhaupt als fiktiv oder real einzuordnen. Die zentrale Thematik in Schnitzlers Stück

bildet daher die Mehrdeutigkeit der menschlichen Realitätserfahrung: Die Schwierig-

keit, entscheiden zu müssen (oder zu wollen), ob eine gegebene soziale Erfahrung Rea-

lität oder Schein, Ernst oder Spiel,Wahrheit oder Lüge ist,3 treibt SchnitzlersWerk und

insbesondere denKakaduum.Dabei ist es gerade Schnitzlers Versuch eines Balanceakts,

der einerseits Mehrdeutigkeit nicht ausschließt, andererseits aber auch das Schwelgen

in Spiel und Ambiguität als epistemologische Trägheit problematisiert, der ihn für eine

Untersuchung zuMehrdeutigkeit interessant macht.

Worin aber besteht der Zusammenhang zwischen Mehrdeutigkeit und Realitätser-

fahrung, an dem Schnitzler sich damit abarbeitet? Um der Verknüpfung dieser beiden

Begriffe auf den Grund zu gehen, lohnt es sich trotz des Medienwechsels, einen kurzen

Blick in das Werk des Filmwissenschaftlers André Bazin zu werfen. Dort finden wir die

interessante Vorstellung einer ›Mehrdeutigkeit der Realität‹. Er fordert Filmemacher:in-

nen zu äußerster Zurückhaltung bei der Verwendung filmischer Stilmittel auf, da sie die

»ambiguity inherent in reality« (Bazin 1997: 8) zerstören würden. Laut Bazin sind wir in

der Konfrontation mit der Realität stets mit mehr Daten konfrontiert, als wir verarbei-

ten können, und wissen viel zu wenig über die Ereignisse, in die wir verwickelt werden,

umsie abschließenddeuten zu können.Deshalb ist dieRealität notwendig vonAmbigui-

tät geprägt. Um uns in dieser potenziell endlosen Vieldeutigkeit zu orientieren, treffen

wir bewusst und unbewusst eine Auswahl aus Wahrnehmung und Fakten, die wir zur

Kenntnis nehmen und zur Interpretation heranziehen:

2 Durch Aufführungen in vielen deutschen Städten wurde das Stück im Jahr 1899 dennoch eines der

meistgespielten deutschsprachigen Theaterstücke (vgl. Kolkenbrock 2014: 132).

3 Die Begriffspaare beschreiben unterschiedliche Nuancen der Ambivalenz, um die es Schnitzler

geht; sie hängen aber so eng miteinander zusammen, dass ich sie im Folgenden als gegenseitig

austauschbare Elemente einer gemeinsamen Problematik verwenden werde.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 131

The event exists continuously in its entirety, every part of it demands our undivided

attention; we are the ones who decide to choose this or that aspect, to select this in-

stead of that according to the bidding of our feelings or our thinking. Someone else,

however, would perhaps make a different choice. In any case, we are free to create our

own mise en scène: another »creation« or cutting is always possible that can radically

modify the subjective aspect of reality. (Ebd.: 7–8)

Ein Film kann, wie jedes Kunstwerk, durch seine Stilmittel nun entweder unsere Ent-

scheidung bei der Auswahl aus den Sinnesdaten stärker oder weniger stark beeinflussen

und somit die Ambiguität der Realität zu einemkleineren oder größeren Teil rekreieren.

Schnitzlers dramatischesWerk ist daran interessiert zu untersuchen, wie dasThea-

termit dieser Ambiguität umgeht.Der grüneKakadu zeigt uns Figuren, diemit derMehr-

deutigkeit derRealität konfrontiert sindund ihre jeweils eigeneAuswahl aus den zudeu-

tenden Hinweisen treffen. Das Stück fokussiert dabei einen für das Theater besonders

relevanten Aspekt dieserweitreichendenMehrdeutigkeit: dieDoppeldeutigkeit, die ent-

steht, wenn unklar bleibt, ob ein Ereignis wirklich oder gespielt ist. Für Schnitzler ist

diese Frage – Realität oder Illusion? – zwar nicht nur eine metadramatische Reflexion,

sondern immer auch eine existentielle Reflexion unserer Lebenswelt, denn die soziale

Interaktion wird ja ebenfalls stets von der Ambivalenz Wahrheit oder Lüge, Ernst oder

Spiel beherrscht.Allerdings lässt sichauchdiese sozialeKonstellationdurchdie theatrale

Selbstreflexion besonders gut untersuchen, geht es doch in beiden Fällen umdie Proble-

matik einer performativenMehrdeutigkeit, die unter den besonderen Bedingungen des

Theaters ausgestellt und erforscht werden kann.Dieser Beitrag verfolgt Schnitzlers dra-

matisches Experiment, um drei Aspekte seines Umgangs mit performativer Mehrdeu-

tigkeit besonders herauszuarbeiten: Wie wird die Ambivalenz von Realität/Wahrheit/

Ernst und Illusion/Lüge/Spiel in Der grüne Kakadu inszeniert? Wie beeinflussen die be-

sondere Situation desTheaters sowie das Ineinander von Performanz undRezeption das

Zustandekommen und die Interpretation dieser Doppeldeutigkeit? Und welche Funkti-

on hat die Reflexion über solche Doppeldeutigkeit für Schnitzlers Verständnis vonThea-

ter und Realität?

2. »Wirklichkeit geht in Spiel über«: Mehrdeutigkeit auf der Bühne

Der grüne Kakadu wird angetrieben von der zeitweiligen Unmöglichkeit seitens der

Figuren, Illusion und Realität voneinander zu trennen. In einer modifizierten Stück-

im-Stück-Struktur experimentiert Schnitzler mit einem theatralen Setting, in dem

die Schauspieler:innen und das Publikum eine Darbietung wünschen, die den größt-

möglichen Realitätseffekt anstrebt, doch gerade durch dieses Streben eine Ambiguität

zwischen Realität und Illusion herstellen.Der grüne Kakadu erlaubt uns, Stück für Stück

die »Entwirklichung derWirklichkeit, ihre Verwandlung in Spiel und derenUmschlag in

Wirklichkeit und immer so fort« mitzuerleben (Herzmann 2006: 75). Dies gelingt dem

Stück durch die Darstellung einer radikalen Form des realistischen Theaters: Es zeigt

uns ein Theater, das vorgibt, gänzlich ›real‹ zu sein, das auch teilweise ›real‹ wird, aber

genau deshalb seinen Halt in der Realität verliert.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Anders als andere, vergleichbare Stücke Schnitzlers enthält Der grüne Kakadu keine

Elemente wie das Marionettenspiel oder andere Vorrichtungen, die die Illusion des

Theaters stören würden (vgl. ebd.; Melchinger 1968: 117). Dennoch wurde der Einakter

oft als eine »Infragestellung bzw.Modifikation des Konversationstheaters traditioneller

Machart zu Formen der anti-illusionistischen Dramatik« betrachtet (Perlmann 1987:

52–53), und mit den Mitteln der »Groteske« – so der Untertitel des Stückes – wird die

realistische Oberfläche weiter durchlöchert. In diesem Sinne repräsentiert Der grüne

Kakadu eine Transgression der Genres, die für Schnitzlers Werk durchaus typisch ist.

FürWolfgang Sabler besteht Schnitzlers Dramaturgie aus einer Zusammenführung von

Widersprüchen: »Sein fast durchgehend realistisches Werk birgt naturalistische wie

symbolistische, alltägliche wie märchenhafte Aspekte. Es ist Ausdruck einer kritischen

Analyse seiner Zeit, und dennoch hat ein bedeutender Teil seines Theaters nicht die

Gegenwart zur Handlungszeit« (Sabler 2014: 291). Der Kakadu mit seinem historischen

Gewand, das spielerische, metadramatische Elemente mit realistischer Bühnenästhe-

tik verbindet, ist schon durch seine Genremischung auf Mehrdeutigkeit hin angelegt

und stellt dadurch umso dringlicher die Frage nach dem Verhältnis von Illusion und

Wahrheit.

Der genaue Aufbau der Stück-im-Stück-Struktur wird zu Beginn der Handlung er-

läutert, als Grasset, ein früheres Mitglied von Prospères Kompagnie und jetzt ein Revo-

lutionskämpfer, zu der Taverne »Der grüne Kakadu«4 zurückkehrt und seinem Freund

Lebrêt erklärt:

[I]ch habe hier gespielt, denn es ist kein gewöhnliches Wirtshaus… es ist eine Verbre-

cherherberge. […] Es ist ein seltsamer Ort! Es kommen Leute her, die Verbrecher spie-

len – und andere, die es sind, ohne es zu ahnen. […] Meine einstigen Kollegen und Kol-

leginnen sitzen hier herum und tun, als wenn sie Verbrecher wären. Verstehst Du? Sie

erzählen haarsträubende Geschichten, die sie nie erlebt – sprechen von Untaten, die

sie nie begangen haben… und das Publikum, das hierher kommt, hat den angenehmen

Kitzel, unter dem gefährlichsten Gesindel von Paris zu sitzen – unter Gaunern, Einbre-

chern, Mördern. (Schnitzler 1962: 518–519)

Diese kurze Exposition wird durch den Besuch eines Kommissärs der Regierung erwei-

tert, der die Taverne im Verdacht hat, revolutionäres Gedankengut zu verbreiten. Pro-

spère, der tatsächlich mit der revolutionären Bewegung sympathisiert, versucht diesen

Verdacht abzuwenden: »Es ist ein Vergnügungslokal, Herr Kommissär, nichts weiter«

(ebd.: 520). Interessant ist, wie Prospère seine Verteidigung aufstellt: »Sie werden be-

merken, daß hier gar nichts Aufrührerisches vorgeht, schon aus demGrunde,weil mein

4 Schnitzler ließ sich zu der Taverne vermutlich durch das Pariser Kabaretttheater »Chat noir« inspi-

rieren. Es wurde 1881 auf demMontmartre gegründet und erlaubte demPublikumwie im »grünen

Kakadu«, sich in der Gesellschaft von Dieben und anderen Verbrechern aufzuhalten (vgl. Melchin-

ger 1968: 117). Für Perlmann hängt diese Inspirationsquelle eng mit Schnitzlers allgemeinem In-

teresse für populäre Formen des Theaters zusammen (vgl. Perlmann 1987: 57). Rys hat außerdem

hervorgehoben, dass eine weitere Quelle Schnitzlers das satirische Epos »Ver-Vert, ou les voya-

ges du perroquet du Nivers« (1734) von Jean-Baptiste-Louis Gresset sein könnte, dessen Name an

Schnitzlers Revolutionär Grasset erinnert (vgl. Rys 2016: 619).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 133

Publikum sich nicht aufrühren läßt. Es wird hier einfach Theater gespielt – das ist al-

les« (ebd.: 521). Auffällig sind nicht nur die vielen Phrasen, die Eindeutigkeit beteuern:

»nichts weiter«, »gar nichts«, »einfach«, »das ist alles«. Allein diese Häufung von Ver-

suchen, andere Bedeutungen auszuschließen, sollten den Kommissär eigentlich miss-

trauisch machen. Bemerkenswert ist aber auch, dass Prospère die Verantwortung für

den Doppelsinn beim Publikum verortet: Ein politischer Unterton kann nur verfangen,

wenn die Zuschauer:innen bereit sind, sich davon bewegen zu lassen – ohne diese Reso-

nanz gebe es, so Prospère, auch keine weitere Bedeutung. Die Rolle des Publikums wird

uns deshalb noch weiter beschäftigen.

Doch kurz eine Bestandsaufnahme: Noch bevor das Stück im Stück überhaupt be-

gonnen hat, haben die Rezipient:innen bereits eine Reihe von widersprüchlichen Wün-

schen und Wahrnehmungen zur Kenntnis genommen. Die Schauspieler:innen geben

vor, sie wären Verbrecher:innen. Aber indem sie dabei revolutionäres Gedankengut äu-

ßern und die Aristokratie angreifen, vermuten die Rezipient:innen (und der Kommis-

sär),dass sie eigentlich ihrewahrenAnsichtenäußern.DerAktdesSchauspielens erlaubt

ihnen allerdings, diese Vermutung von sich zu weisen: Hier wird ›nur‹ Theater gespielt.

Die Schauspieler:innen geben also vor, nichts vorzugeben, und verbergen gerade durch

diesenkünstlerischenAnspruchauf absoluteWirklichkeit,waswirklich real ist.Dasaris-

tokratische Publikum,auf der anderen Seite, hat den starkenWunsch,durch ein vorgeb-

liches Spiel etwas Wirkliches zu erfahren, während es selbst möglicherweise nicht ist,

was es vorgibt oder zu sein glaubt: »Verbrecher […] ohne es zu ahnen« (ebd. 518). Christa

Melchinger hat deshalb Recht, wenn sie behauptet, der Begriff »Stück im Stück« werde

demEinakter nicht gerecht: Esmüssenmehrere »Spielschichten« (Melchinger 1968: 123)

auseinandergenommenwerden, um herauszufinden,wie sie diemehrdeutigen Verzah-

nungen von Realität und Illusion erzeugen, an denen sich die Rezipient:innen und das

textinterne Publikum abarbeiten müssen.

Obwohl der Zweck von ProspèresTheater darin besteht, eine Illusion von Realität zu

kreieren,wird für die Rezipient:innendieKonstruiertheit dieser Illusion regelmäßig be-

tont, besonders zu Beginn der Produktion des Abends. So sehen sie beispielsweise, wie

der Direktor das Stück aus dem Hintergrund anleitet, indem er den Schauspieler:in-

nen »Bewegung! Mehr Bewegung!« (Schnitzler 1962: 537) zuruft. Darüber hinaus wird

die Handlung fortwährend durch zwei Mitglieder des Publikums kommentiert: Fran-

çois Vicomte de Nogeant, ein Stammgast, der seinen Freund Albin, einen jungen, nai-

ven Aristokraten aus der Provinz, in die Pariser Unterhaltungswelt einführt. François

erinnert Albin: »Denk’ doch, daß alles Spaß ist« (ebd.: 530), macht ihn darauf aufmerk-

sam, »Das ist jetzt Schauspiel. Paß auf!« (Ebd.: 537), und beruhigt ihn, wenn die krimi-

nellen Handlungen ihn aufregen: »Ich kenne die zwei. Ich hab’ sie schon ein Dutzend-

mal spielen sehen« (ebd.: 544). Vor allem besteht François darauf, dass »wir […] inWirk-

lichkeit unter den anständigsten Leuten von derWelt« (ebd.: 545) sind, wodurch er dem

Spektakel der Kriminalität eine ›wahreWirklichkeit‹ des Anstands entgegenhält. ImGe-

spräch von François und Albin wird die Ambiguität des Schauspiels in der Taverne al-

so als eine Doppeldeutigkeit mit zwei miteinander nicht kompatiblen Deutungsmög-

lichkeiten konstruiert: Es ist entweder ›echtes‹ Schauspiel, und dann handelt es sich um

›falsche‹ Kriminelle, oder das Schauspiel ist ›falsch‹ und die Kriminellen sind ›echt‹. Al-

bin und François verorten sich mit ihren jeweiligen Deutungen auf den gegenüberlie-

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

genden Polen und stellen dadurch, für sich, Eindeutigkeit her. Albin gelingt es nicht,

sich auf die Spielebene einzulassen; dadurch deutet er das Geschehen als ›wahr‹ und

fürchtet sich vor denSchauspieler:innen.François dagegen sieht nur die Spielebene,was

ihm hilft, die vorgetäuschten Verbrechen als solche zu entlarven, ihm aber den Blick auf

den Hintersinn verstellt. Seine »Haltung eines ästhetisch Genießenden« hilft ihm zwar,

ein »Spielbewußtsein« zu entwickeln und »das Gespielte« als solches zu erkennen, aber

dabei »[verfällt] er unversehens der umgekehrten Täuschung […] und [verwechselt] die

Wirklichkeit mit dem Spiel« (Melchinger 1968: 120). Denn trotz der anscheinend vor-

liegenden Doppeldeutigkeit liegen sowohl Albin als auch François in gewisser Hinsicht

falsch, denn beide sehen nicht, inwieweit ihre jeweilige Interpretation richtig ist undwo

sie an ihre Grenzen gerät, da die Alternativen im Stück ständig im Fluss sind.

Die Gespräche der zwei Adligen liefern darüber hinaus auch weitere Auskunft über

dieWirkungsweise der Verwechslung und offenbaren eine ungeahnte kritische Kompo-

nente in Albins Naivität. Als Albin von Michette umgarnt wird, steigt der Schauspieler

Scaevola auf das Spiel ein und greift Albin an: »Und du miserabler Verführer, wirst du

schaun, daß Du… Sie ist mein!« Wieder muss François dies für Albin deuten: »Spaß,

Spaß…« und Albin fragt verwundert: »Sie ist nicht sein –?« (Schnitzler 1962: 532) Albin

hat die Aussage »Sie ist mein« also ganz wörtlich genommen, so wörtlich, dass er sie

verwirrt negieren muss, um die Möglichkeit einer gegenteiligen Bedeutung zu prüfen.

Schnitzler konzipiert mit dem jungen Adligen eine Figur, die die Möglichkeit von Dop-

peldeutigkeiten – Lüge, Schauspiel, Ironie – überhaupt nicht verarbeiten kann. So kann

Albin umgekehrt auch nicht damit umgehen, als dieMarquise Séverine beginnt,mit den

Schauspieler:innen mitzuagieren: »Ist das eine von denen, die spielt, oder… ich kenne

mich gar nicht aus.« François klärt ihn auf: »Sei doch nicht so begriffsstutzig! – Das ist

die wirkliche Frau des Marquis von Lansac… eine höchst anständige Dame« (ebd.: 539).

Das erhöhte Bewusstsein für die gespielte Ebene lässt François also nicht das Interesse

an der Realität verlieren, im Gegenteil: Er fühlt sich dadurch besonders ausgezeichnet,

festzustellen,wer »wirklich«und »anständig« ist.Obaber ausgerechnet die promiskuiti-

veMarquise,die sich amElendderMassen ergötzt, als »höchst anständige«Damegelten

darf, oder ob sie nicht doch auch »eine von denen, die spielt«, ist, gehört zu den Fragen,

die das Stück an die Rezipient:innen richtet. Der Vorwurf an Albin, »begriffsstutzig« zu

sein, darf bei näherer Betrachtung also nachdenklich machen, denn schließlich ist Al-

bin, ohne es zu wissen, näher an der Wahrheit als die meisten anderen Zuschauer:in-

nen. Das Wort bezeichnet oberflächlich jemanden, der »schwerfällig im Begreifen« ist

(Pfeifer et al. 1993). Doch wer »stutzt«, hält inne, bleibt stehen, wird aufmerksam, leistet

Widerstand; wer »stutzig« ist, ist misstrauisch und befremdet (vgl. ebd.). Die Schwer-

fälligkeit im Begreifen wäre also auf eine besondere Vorsicht, eine besondere Aufmerk-

samkeit oder einen besonderenWiderstand gegenüber dem Begriff und dem Begreifen

zurückzuführen. Wer, wie Albin, angesichts einer Aussage stutzt, hat letztendlich auch

die Möglichkeit, sie genauer auf ihre Bedeutung(en) hin zu prüfen. Ein klein wenig ›Be-

griffsstutzigkeit‹ könnte also sogar einheuristischerAnsatzpunkt zurKonfrontation von

Mehrdeutigkeit sein; dochwie derKakadu so scharfsichtig zeigt, ist keine:r der Zuschau-

er:innen daran wirklich interessiert, glauben doch alle (außer Albin) genau zu wissen,

was sie sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 135

Tatsächlich können sich weder die Zuschauer:innen noch die Rezipient:innen so si-

cher sein, dass sie einemharmlosen Spiel beiwohnen.Als Prospère zu Beginn des Stücks

mit Grasset spricht, ist seine Angriffslustigkeit gegenüber dem Adel offenbar und er

warnt mit Blick auf seinen Dolch: »[I]rgend einmal kommt ja noch der Tag, wo aus dem

Spaß Ernst wird – und darauf bin ich für alle Fälle vorbereitet« (Schnitzler 1962: 519).

Seine Produktion ist mehr als eine Illusion von Realität und nutzt die inhärente Mehr-

deutigkeit des theatralen Settings, um seinem politischen Unmut Luft zu machen: »Es

macht mir Vergnügen genug, den Kerlen meine Meinung ins Gesicht sagen zu können

und sie zu beschimpfen nach Herzenslust –während sie es für Scherz halten« (ebd.). So

bringt er etwa den Gästen mit folgenden Worten ihren Wein: »Da habt ihr! Ich wollte,

es wäre Gift, aber es ist vorläufig noch nicht gestattet, euch Kanaillen das vorzusetzen«

(ebd.: 540). Die Texte der Schauspielenden sind zwar eindeutig formuliert, aber ihre

Äußerung imTheater entkräftet sie. »[A] performative utterance will […] be in a peculiar

way hollow or void if said by an actor on the stage […]. Language in such circumstances

is in special ways – intelligibly – used not seriously, but in ways parasitic upon its normal

use«, erklärt John Austin (1962: 22) inHowToDoThingswithWords.5 Es ist diese ›Hohlheit‹

oder ›Leere‹ der dramatischen Aussage, um die sich bei Schnitzler die Mehrdeutigkeit

dreht: Ist die Aussage, wie Austin meint, performativ leer, nicht ernst gemeint, oder

ist sie ›gefüllt‹ und als performativer Angriff gemeint? Und was geschieht, wenn die

Aussage zwar ernst gemeint ist, aber aufgrund des Kontexts nicht ernst genommenwird?

Auch dann wäre der performative Akt laut Austin wohl nicht geglückt. Es geht hier

aber nicht um den Vollzug, bei dem der perlokutionäre Akt auch den entsprechenden

Effekt bei den Zuschauer:innen auslöst. Bei Schnitzler entsteht vielmehr eine wirksame

sprachliche Handlung, die ihren Vollzug in den Sprecher:innen selbst findet. Das Ziel

dieses Sprechakts ist nicht das antwortende Gegenüber, sondern die Genugtuung,

durch das Unverständnis des Gegenübers Freiheit für die eigene politische Botschaft

zu generieren. Das ›Parasitäre‹ der Sprachhandlung liegt hier also darin, dass auf dem

Vehikel vermeintlicher Leere ein Akt unentdeckt mitgetragen und mitverwirklicht wird

– ganz so, wie ein Parasit von seinem Wirt unentdeckt die eigenen Ziele verfolgt. Das

Stück, das in der Taverne aufgeführt wird,wird so zu einem »Ventil, das die angestauten

Aggressionen eines unterdrückten Standes freisetzt« (Melchinger 1968: 118). In diesem

Sinne treffen Albins Ängste –»Es ist erschreckend…die Leutemeinen es ernst« (Schnitz-

ler 1962: 546) –denKern der Aufführung, auchwenn sie nicht die komplexe performative

Ebene berücksichtigen, die zwischen den von ihm wahrgenommenen ›Ernst‹ und dem

›Ernst‹ hinter dem Schauspiel der Kompagnie liegt.

Deshalb ist es auch so schwierig, die Mehrdeutigkeit dieser Performance auf einen

Pol festzulegen, selbst wenn dieser Versuch in der Sekundärliteratur immer wieder un-

ternommen wurde. So schreibt etwa Melchinger, das Stück im Stück breche mit einer

wichtigen Konvention desTheaters:

5 Diese Annahme ist zu Recht vielfach diskutiert und widerlegt worden (vgl. Fischer-Lichte 2020:

1). Dennoch deutet Austins ursprüngliche Formulierung auf einen besonderen Status der Sprach-

handlung im Theater, die für Schnitzler ebenfalls von Bedeutung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

[Der grüne Kakadu] leugnet die wichtigste Voraussetzung des Spiels, daß nämlich die

Handlung ›nicht so gemeint‹, das heißt Fiktion, Erfindung sei. Die Schauspieler der

Truppe Prospères ›meinen‹ vielmehr jedesWort, das sie an ihr Publikum richten, wört-

lich. Ihr Spiel ist eine Tarnung, ihre Masken sind Masken, ihre Rollen Rollen, die Täu-

schung ist Täuschung. Realitäts- und Spielebenenwerden vertauscht. DasDargestellte

ist wirklich, das Spiel Fiktion. (Melchinger 1968: 118)

Auch dies erscheint jedoch zu einfach. Melchinger versucht aus der Mehrdeutigkeit

wieder eine Eindeutigkeit herzustellen, eine Sicherheit, dass die Schauspieler:innen

die wörtliche Wahrheit sprechen. Doch dies ist nicht immer der Fall: Einige Hand-

lungselemente ihrer Darbietung bleiben weiterhin frei erfunden, andere sind dem

Leben entnommen; einige Ansichten haben sie wirklich, andere vertreten sie nur für

die Bühne. Die Schauspieler:innen spielen bewusst mit den verschiedenen Ebenen und

würzen ihre erfundene Darbietung mit Fakten, die das Publikum als wahr erkennt,

und erzeugen so einen Realitätseffekt (vgl. Schnitzler 1962: 544, 547). Der zuschauende

Schriftsteller Rollin erkennt den besonderen ästhetischenReiz ihrer Vorführungdeshalb

in der Verknüpfung von Realität und Illusion: »[Ü]berall blitzt etwas wirkliches [sic!]

durch. Das ist ja das Entzückende« (ebd.: 543). Auf welcher Seite sich die einzelnen

Spielelemente verorten lassen, muss für jedes einzeln bestimmt werden und ist selbst

dann womöglich nicht immer eindeutig. Auch jenseits der Bühne darf man nur einge-

schränkt auf Aussagen vertrauen. Der Herzog von Cadignan etwa warnt: »Denken Sie

nicht nach über das, was ich sage: Es ist alles nur im selben Augenblick wahr« (ebd.:

536). Wahrheit oder Lüge sind also nicht statische Alternativen, sondern ineinander

verschränkte, ephemere Konstrukte.

Das wird beispielsweise in einer Gegenüberstellung zweier Schauspieler deutlich,

die zeigt, dassWirklichkeit und Fiktion,Ernst und Spiel verwoben sind–nicht nur nicht

inkompatibel, sondern oftmals gleichzeitig in einer Verhaltenskonstellation verankert.

Der ehemalige Schauspieler Grasset ist ausgerechnet durch dasTheater politisiert wor-

den: »Hier […] hab’ ichmeine erste Rede gehalten, als wenn es zum Spaßwäre…und hier

hab’ ich die Hunde zu hassen begonnen, die mit ihren schönen Kleidern, parfumiert,

angefressen, unter uns saßen« (ebd.: 519). In seinem Fall hat die Illusion also eine neue

Realität erzeugt, denn Grassets Hass ist im Spiel gewachsen und er ist nun ein ›wirkli-

cher‹ Revolutionär. Der Schauspiel-Anwärter Grain geht den umgekehrten Weg. Er ist

»ein wirklicher Strolch«, der sich einen »Ehrenmann« nennt, weil seine Geschichte, wie

er zum Mörder seiner Tante wurde, die »volle Wahrheit« ist (ebd.: 522–523). Prospère

beschließt ihn zu engagieren, doch er soll keine Rolle spielen, sondern sich selbst: »Sie

werden schon durch Ihre Maske wirken. Und in einem gegebenen Moment werden Sie

einfach die Sache mit der Tante erzählen.Wie’s war« (ebd.: 524). Hier wird aus der Rea-

lität also eine Rolle erzeugt, die immer Realität bleibt, aber durch die Inszenierung im

Theater sogar für Grain selbst zur Illusion wird.

Dennparadoxerweisewirkt gerade seineDarstellungnicht überzeugendunderlaubt

uns zu verstehen, welchen Einfluss das Schauspielen auf die Etablierung der Ambigui-

tät von Illusion und Realität nimmt. François urteilt: »Der ist schwach. Das ist ein Di-

lettant. Ich hab’ ihn noch nie gesehen« (ebd.: 541). Hier ist die vermeintliche Illusion

zwar Realität, sie wird aber für eine schlecht gelungene Illusion gehalten. Die Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 137

heit wirkt nicht für sich allein: Die ›schwache‹, ›dilettantische‹ Performance eines Lai-

enschauspielers überzeugt nicht. François bemerkt auch, dass der Auftritt Henris »et-

was theatralisch« ist, »wie wenn er sich zu einem Monolog vorbereiten würde« (ebd.:

545), denn er »deklamiert ein wenig« (ebd.: 546). Offenbar ist die schauspielerische Leis-

tung ein wichtiger Teil bei der Herstellung dramatischer Eindeutigkeit aus der mögli-

chen Mehrdeutigkeit: Henris theatralisches Gebaren markiert seine Erzählung als Fik-

tion, obwohl Grains Dilettantismus, seine Unkenntnis theatraler Kniffe, nicht automa-

tisch für Realität steht. Trotzdem nutzen die Zuschauer:innen bei beiden deren hand-

werkliche (Un-)Geschicklichkeit alsHinweis auf den zugrundeliegendenRealitätsstatus.

François’ Bemerkung, er habe Grain noch nie »gesehen«, deutet zudem darauf hin, dass

seiner Einschätzung Sehgewohnheiten zugrunde liegen, und zwar mehr als echtes äs-

thetisches Urteilsvermögen. Fehldeutungen und alternative Interpretationen sind aber

auch die Folge der mehr oder weniger gelungenen Kunst der Schauspieler:innen, wie

sich durch Prospères Regieanweisungen und die Reaktion des Publikums zeigt. So kor-

rigiert der Direktor beispielsweise einen der Schauspieler: »Du spielst einen Wahnsin-

nigen, nicht einen Verbrecher«. Der Marquise Séverine ist derweil gar nicht recht klar,

was er überhaupt darstellt: »Er sieht Flammen?« Und Albin gibt zu, »von dem allen« be-

reits »wirr« zu sein (ebd.: 540). Zur ohnehin schon schwierigen Frage,wer spielt undwer

nicht, kommt also die inhärente Mehrdeutigkeit des fiktionalen Texts, den die Schau-

spieler:innenmit ihrer Präsentation weiter potenzieren.

Die Situation wird durch die Würdigung des Spektakels durch das Publikum also

noch komplexer. Der Herzog ist ein großer Fan von Prospères Starschauspieler Henri

undmeint, »einer, der uns vorspielen kann, was er will, ist dochmehr als wir alle« (ebd.:

536). Séverine will nicht nur an dem Schauspiel teilhaben – »Wenn wir schon einmal da

sind, will ich alles mitmachen« (ebd.: 540) –, sondern schätzt die beginnende Revoluti-

on auf der Straße als ästhetische Erfahrung: »Auf der Straße, find’ ich, unterhält man

sich in der letzten Zeit am besten« (ebd.), erklärt sie und berichtet,wie siemit ihrer Kut-

sche in derNähe der Bastille hielt, umdie Unruhen zu beobachten: »Es ist ein prächtiger

Anblick; Massen haben doch immer was Großartiges« (ebd.: 538–539). Paradoxerweise

hungert es dieseMenschen nach Realität, aber nur nach einer Realität, die durch perfek-

tes Schauspiel oder ästhetische Erfahrung vermittelt wird. Wie François’ Einschätzung

der Massen zeigt, ist ein direkter Kontakt mit der Wirklichkeit nicht gewünscht: »Ja, ja,

wenn sie nur nicht so übel riechen würden« (ebd.: 539). Mit anderen Worten, der Adel

will einen radikalen repräsentativen Realismus: Die Realität soll so genau wie möglich

simuliertwerden,ohnedass einKontaktmit derRealität stattfindet.DieMehrdeutigkeit

fungiert dabei als simulatives Schutzschild, denn wenn ein Ereignis mehrere Interpre-

tationen zulässt, kann dies –wie in Schnitzlers Stück – zumAnlass genommenwerden,

sich der Festlegung auf eine Bedeutung zu entziehen.

Das Publikum ist sich im Übrigen darin einig, dass Henris Auftritte das größte Ver-

gnügen bereiten. Dabei ist sein größter persönlicher Wunsch, die Bühne zu verlassen

und sichmit seiner frisch angetrauten Ehefrau Léocadie in die Provinz zurückzuziehen.

Da Léocadie ihm in der Vergangenheit untreu war, scheint ihm dies die sicherste Opti-

on: »Léocadie,nur sokönnenwir alles vergessen.Aberdannwerdenwir soglücklich sein,

wie nie Menschen gewesen sind. Wir werden Kinder haben, du wirst eine gute Mutter

werden, Léocadie, und ein bravesWeib. Alles, alles wird ausgelöscht sein« (ebd.: 529). Es

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

scheint, als wolle Henri durch das Verlassen der Stadt eine Eindeutigkeit in ihrer Bezie-

hung herstellen, die vorher nicht gegeben war: Die Ambiguität der promiskuitiven Frau

wird »ausgelöscht« und ihre Rolle als »guteMutter« und »bravesWeib« festgeschrieben.

Henris Begehren offenbart ein allgemeines Unbehagen gegenüber der Komplexität und

der damit einhergehendenMehrdeutigkeit der realen Beziehung zu seiner Frau. Er bie-

tet damit nur ein weiteres Beispiel für die im Personal des Stücks vorherrschende Ten-

denz, die Realität auf ihren gewünschten Blickwinkel zuzuschneiden.

Für seine letzte Aufführung hat er dementsprechend eine Rolle vorbereitet, die sei-

ne vorherigenLeistungennochübertreffen soll: »Aber siewerden schaudern, sag’ ichDir.

Unddu selbstwirst sagen: Sogut hatHenri nie gespielt« (ebd.).SeineDarbietung verbin-

det eine wahre »Liebesgeschichte« mit einer fiktionalen »Mordgeschichte« (ebd.: 547).

Als er die Taverne betritt, erzählt er allen, er habe seine Ehefrau mit dem Herzog von

Cadignan überrascht und diesen daraufhin im Affekt ermordet. An diesem Punkt ist es

aber schon nichtmehr klar, obHenri eineGeschichte erfindet oder dieWahrheit spricht.

Prospèreweiß,dass LéocadieHenri tatsächlichbetrogenhat und »hat indiesemAugenblick

offenbar die Empfindung, es könnte wahr sein« (ebd.: 545). Er beginnt, Henri misstrauisch zu

befragen, was François als weiteres Zeichen einer realistischen Illusion nimmt: »Sehen

Sie, der Wirt geht drauf ein. Merken Sie, das macht die Sache so natürlich« (ebd.). Als

die Marquise applaudieren will, schreitet Rollin ein, um die Illusion aufrecht zu erhal-

ten: »Im Augenblick, wo Sie Bravo! rufen, machen Sie das alles wieder zum Theater –

und das angenehme Gruseln ist vorbei« (ebd.: 548). Das »angenehme Gruseln« entsteht

in dem Moment, in dem das Publikum die Handlung in einer suspension of disbelief für

wahr hält, durch die Situation aber nicht als Realität anerkennen muss. Die mögliche

Doppeldeutigkeit ist dadurch ebenfalls suspendiert: ImTheater, abgesichert durch Kon-

ventionen des Schauspielens und Konventionen des Zuschauens, ist es für denMoment

nicht notwendig, eine Entscheidung zwischen Fakt und Fiktion zu treffen. An diesem

Punkt mögen sich die Rezipient:innen aber bereits fragen, ob dieses Zutrauen in die Il-

lusion – »wir alle wissen, daß er spielt« (ebd.) – ein Trugschluss sein könnte. Prospère

bricht aus: »Der Spaß ist zu Ende, begreift Ihr nicht? […] Henri hat den Herzog von Ca-

dignanwirklich ermordet« (ebd.: 549).DadieRezipient:innenvonProspère bereits zuvor

gelernt haben, dass in dem aufgeführten Stück mehrWahrheit steckt, als das Publikum

ahnt, sind sie gehalten, ihm in seiner Interpretation zu folgen,und betrachten die ästhe-

tischeWertschätzung vonFrançois undRollin als fehlerhaft.Für einenMoment verlieren

auch sie den Überblick über das mehrdeutige Konstrukt Schnitzlers und es wird immer

unklarer, was ernst und was gespielt ist (vgl. Perlmann 1987: 53).

Rollin hatte zuvor Albins Versuche unterbunden, zwischen Realität und Illusion zu

unterscheiden: »Sein… spielen… kennen Sie den Unterschied so genau, Chevalier? […]

Ich nicht. Und was ich hier so eigentümlich finde, ist, daß alle scheinbaren Unterschie-

de sozusagen aufgehoben sind. Wirklichkeit geht in Spiel über – Spiel in Wirklichkeit«

(Schnitzler 1962: 541). In der Taverne »Der grüne Kakadu« werden die Grenzen zwischen

Wirklichkeit und Spiel absichtlich schon im Aufbau der dramatischen Prämisse aufge-

hoben und Ziel ist es, wie Rollin argumentiert, nicht so sehr, sie auseinanderzuhalten,

sondern ihr Zusammenspiel zu genießen. So ist hier auch Polyvalenz keine Bereitstel-

lung von Alternativen, sondern ein Kontinuum: Bedeutungen gehen ineinander über

oder spielen zusammen; vielleicht wird eine Entscheidung sogar schwieriger, je näher

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 139

wir einer Bedeutung kommen. So scheint es zumindest umHenris Darbietung bestellt:

Gerade weil er der Realität so nahe kommt, geraten ehemalige Annahmen insWanken.

Letztlich wird die Sicherheit Prospères und der Rezipient:innen, dass Henri den

Mord begangen hat, aber durch den Eintritt des Herzogs in die Taverne zerstört. Da-

durch wird »der Glaube, die Grenzen zwischen Spiel undWirklichkeit zu erkennen, die

Verwirrung zu durchschauen, als Illusion entlarvt« (Melchinger 1968: 125). Es geht also

nicht nur darum, wie wir prüfen können, was echt ist. Das Stück ist vielmehr damit be-

schäftigt, die zahlreichen Varianten durchzuspielen, mit denen wir auf die Ambiguität

der Realität und des Theaters reagieren: wie wir versuchen, Eindeutigkeit unbedingt

herzustellen; wie wir ausgerechnet an der Illusion festhalten, um Sicherheit herzustel-

len; wie wir lernen, dass diese Sicherheit selbst eine Illusion ist; wie wir Mehrdeutigkeit

fürchten, aber auch genießen.

3. »Spielt man hier noch, während draußen …«: Von der Konfrontation
mit der Realität

Allerdings hat Henri inzwischen durch Prospères Reaktion erfahren, dass Léocadie ihm

tatsächlich untreu war, und tötet den Herzog nun vor aller Augen, wodurch er sein

ursprüngliches Spiel schlussendlich realisiert. Gleichzeitig stürmen Revolutionär:innen

die Taverne. Es scheint, als wäre die Realität zuletzt doch in das Stück eingebrochen.

Doch sofort beginnt wieder ein Deutungsprozess: Obwohl seinMord amHerzog keiner-

lei politische Motive aufweist, wird Henri zu einem Helden der Revolution erklärt. Das

ist oft als einHinweis auf Schnitzlers Botschaft gelesenworden: »daß keineWirklichkeit

ohneSpiel,Komödie,Täuschungmöglich ist« (ebd.) oderdass »the only objectivity possi-

ble, […] to Schnitzler, is to show that Sein and Schein intermingle« (Squercina 1989–1990:

107) – mit anderen Worten, dass es keine ›wahre‹ Realität gibt, alle jederzeit etwas

vorspielen, und dass sogar die französische Revolution »an example of the universal

theatricality of human existence« sei (Nehring 1992: 90). Hierin besteht zuletzt auch ein

Zusammenhang zwischen der eingangs diskutierten politischen Mehrdeutigkeit und

der metadramatischen Mehrdeutigkeit des Stücks. Laut Michiel Rys leistet Schnitzler

mit seiner

Revolutionsgroteske[] eine scharfe Gesellschaftsanalyse, die als ästhetische Reflexion

über die Repräsentation der Volksmassen zu betrachten ist. Soziale und politische Ver-

haltensmuster werden als Maskeraden in einem permanenten Zustand von Entfrem-

dung relativiert. […] Sowohl etablierte wie auch sich neu konstituierende gesellschaft-

liche Skripte werden als theatralische Konstrukte entlarvt. (Rys 2016: 628)

Wir dürfen also bei allem Hin und Her zwischen Illusion und Realität nicht vergessen,

dass die Realität selbst theatral strukturiert sein kann und von Illusionen durchsetzt ist.

Dabei handelt es sich zweifellos um eine wichtige Lesart des Einakters. Aber man

sollte dies nicht als Beweis dafür nehmen, dass Schnitzler die Realität für eine Illusion

hält oder Mehrdeutigkeit für eine notwendige, unauflösliche Eigenschaft aller sozialer

Interaktion und künstlerischer Kommunikation. Die Schauspieler:innen stoßen stän-

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

dig an eine widerständige Realität, zum Beispiel wenn der ›echte‹ Mörder Grain ver-

sucht, die Rolle eines Diebs zu spielen, und bei der Tat erwischt wird, oder wenn der

Eintritt des Herzogs Henris Vorführung beendet und zugleich überhaupt erst möglich

macht, sie zu verwirklichen. So ist das Stück auch durchsetzt mit dem Lärm der Revo-

lution, der aber lange für eine Illusion gehalten wird: »Wie sonderbar! … Es ist wirklich

ein Lärm, wie wenn Leute draußen sehr rasch vorbeijagten.Wird das auch von hier aus

geleitet?« (Schnitzler 1962: 537) Der Eintritt der Revolutionär:innen in die Taverne bildet

einenweiterenZusammenbruchder Illusion: »Spieltmanhier noch,währenddraußen…

Weißman denn nicht,was da draußen für Dinge vorgehen?« (Ebd.: 550) Selbst wenn so-

gar die Revolution eine Ansammlung von Performanzen darstellt, und selbst wenn alle

Figuren inDer grüneKakadu zu einembestimmtenGradRollen spielen, gibt esMomente,

die das Rollenspiel kurz unterbrechen, wenn Realität einbricht.Der grüne Kakadu insze-

niert dieseMomente, aber zeigt uns auch, dass sie zumgrößten Teil wieder in Illusionen

zurückgebunden werden. Die Zuschauer:innen ahnen die Aggression und genießen sie

dochalsTeil derVorstellung; undHenri ermordet zwar tatsächlichdenHerzog,aberman

erklärt ihn allzu schnell zumHeldender Revolution.Anders gesagt:Wo für einenAugen-

blickEindeutigkeit herrscht,wirddiese schnell durcheineanderebevorzugteBedeutung

ersetzt oder ergänzt. Schnitzler geht es also nicht umdie prinzipielle Unmöglichkeit von

Realität oder Eindeutigkeit, sondern um die Beobachtung, dass unsere Fähigkeiten und

unsere Bereitschaft, Realität zu konfrontieren und unliebsame Bedeutungskonstellatio-

nen, seien sie nun ein- oder mehrdeutig, auszuhalten, unterentwickelt sind.

Der grüne Kakadu nutzt die Stück-im-Stück-Struktur als eine Art Versuchsaufbau,

in dem die Ambivalenz von Realität/Wahrheit/Ernst und Illusion/Lüge/Spiel von allen

möglichen Seiten beleuchtet werden kann.Das Stück spielt dabei eine Reihe vonVarian-

ten durch, wie diese Ambivalenzen auftreten und wie wir darauf reagieren können. Da-

zu führt der Einakter Figuren mit unterschiedlichem Zugang zu dieser Ambivalenz vor,

vom ›begriffsstutzigen‹ Albin über die verschieden begabten Schauspieler:innen bis hin

zudenmehroderweniger ästhetisch versiertenZuschauer:innen.Schnitzler interessiert

sich besonders für Momente der Doppeldeutigkeit, in denen eine Trennung zwischen

den beiden Polen nichtmehrmöglich ist, und untersucht deren Zustandekommen.Eine

wichtige Rolle spielt dabei die besondere Situation des Theaters, in der (Sprach-)Hand-

lungenhabituell als IllusionundSpiel angenommenwerden.Schauspielwirdnicht ernst

genommen, selbst wenn es ernst gemeint ist, und genau dadurch entsteht ein Doppel-

sinn, der durch die jeweilige (Un-)Geschicklichkeit der Schauspieler:innen noch weiter

destabilisiert wird, indem sie die suspension of disbelief aufrechterhalten oder stören. Al-

lerdings verortet der Kakadu die Verantwortung für den Doppelsinn vor allem beim Pu-

blikum: Nur wer bereit ist, das Geschehen »begriffsstutzig« in Frage zu stellen, kann

überhaupt ansatzweise die Vielfalt der möglichen Bedeutungen erahnen; zu viele Zu-

schauer:innen interessiert aber nur, das zu sehen, was sie bereits erwarten – eine Ein-

deutigkeit zu bestätigen, von der sie immer schon ausgegangen sind. Die Mehrdeutig-

keit der Realität wird von diesen Figuren auf einen Blickwinkel verkürzt. Ihr vermeint-

licher Hunger nach Realität ist nur der Wunsch nach einer Simulation von Realität, die

ihren Erfahrungshorizont bestätigt.

SchnitzlersUntersuchung vonMehrdeutigkeit imTheater hat deshalb auch konkrete

Relevanz für seinenBegriff vonRealität– inderLiteratur,aber auch inderLebenswelt.Er

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maren Scheurer: »Begriffsstutzig« 141

zeigt, dass durch das komplexe Zusammenspiel von Performanz und Rezeption Wahr-

heit undLügekeineAlternativen sind, sondernmiteinander verwobeneundaufeinander

bezogene Aspekte einer ambiguen Realität, ohne dass dies gleichzeitig bedeutenwürde,

dass wir die Aufgabe von uns weisen dürften, diese Mehrdeutigkeit ständig zu befragen

und Wahrheit von Lüge zu trennen. Der Kakadu demonstriert, dass sowohl diejenigen,

die die Ambivalenz nicht aushalten können, als auch diejenigen, die in ihr schwelgen,

fehlgeleitet sind.Es gilt vielmehr, das KontinuumvonMehrdeutigkeit zu entdecken, das

zwischendiesenPolen liegt; kritisch zu prüfen, inwelchemVerhältnis zuErnst undSpiel

einzelneHandlungen liegen, und in Betracht zu ziehen, dass sich diese Kategorien nicht

gegenseitig ausschließenmüssen. So ist dasTheater, vermittelt durch Spiel- und Rezep-

tionskonventionen, ein Raum, in dem wir nicht erwarten, dass wir Handlungen auf ih-

renRealitätsgehalt überprüfenmüssen.Schnitzler zeigt aber,dass in der Simulation von

Realität für Publikum und Schauspielende stets auch etwas Reales auf dem Prüfstand

liegt. Im Gegenzug ist die Schnitzler’sche Prämisse, dass auch die Realität von theatra-

len Momenten durchsetzt ist, kein Aufruf, alles zur Illusion zu erklären und der Wirk-

lichkeit auszuweichen, sondern im Gegenteil umso energischer an unserer Fähigkeit zu

arbeiten, die Realität zu konfrontieren.

Literaturverzeichnis

Austin, John L. (1962): How To DoThings withWords.TheWilliam James Lectures deliv-

ered at Harvard University in 1955, Oxford: Clarendon Press.

Bazin, André (1997): Bazin at Work. Major Essays & Reviews from the Forties & Fifties,

hg. von Bert Cadullo, übers. von Alain Piette u. Bert Cadullo, New York: Routledge.

Fischer-Lichte, Erika (2020): »Introduction: Reflections on the Politics and Philosophy

of Language in Performance«, in: Erika Fischer-Lichte/Torsten Jost/Saskya Iris Jain

(Hg.),Theatrical Speech Acts: Performing Language: Politics, Translations, Embodi-

ments, London: Routledge, S. 1–20.

Herzmann,Herbert (2006): »MitMenschenseelen spiele ich«.Theater an der Grenze von

Spiel undWirklichkeit, Tübingen: Narr.

Kolkenbrock, Marie (2014): »Der grüne Kakadu: Groteske in einem Akt (1899)«, in: Christoph

Jürgensen/Wolfgang Lukas/Michael Scheffel (Hg.), Schnitzler-Handbuch: Leben –

Werk –Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 131–135.

Melchinger, Christa (1968): Illusion und Wirklichkeit im dramatischen Werk Arthur

Schnitzlers, Heidelberg: Carl Winter.

Nehring, Wolfgang (1992): »Arthur Schnitzler and the French Revolution«, in: Modern

Austrian Literature 25:3-4, S. 75–94.

Perlmann,Michaela L. (1987): Arthur Schnitzler, Stuttgart: Metzler.

Pfeifer, Wolfgang (1993): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, digitalisierte und

vonWolfgang Pfeifer überarbeitete Version imDigitalenWörterbuch der deutschen

Sprache. [Im Aufsatz erwähnt: https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig und https:

//www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen vom 18.05.2023.]

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen


142 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Rys, Michiel (2016): »Groteske Vorführungen. Die Darstellung von Masse und Individu-

um indenRevolutionsgrotesken vonArthur Schnitzler (Der grüneKakadu) undRudolf

von Delius (Robespierre)«, in: Neophilologus 100:4, S. 611–629.

Sabler, Wolfgang (2014): »Zwischen Tradition und Innovation: Schnitzler als Dramati-

ker«, in: Christoph Jürgensen/Wolfgang Lukas/Michael Scheffel (Hg.), Schnitzler-

Handbuch: Leben –Werk –Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 291–298.

Schnitzler,Arthur (1962):DieDramatischenWerke.ErsterBand,Frankfurt a.M.: Fischer.

Squercina, Marianna (1989–1990): »History and Fiction in a Drama on Revolution. Ar-

thur Schnitzler’s Der grüne Kakadu«, in: New German Review. A Journal of Germanic

Studies 5–6, S. 98–109.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.2026, 11:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

