»Begriffsstutzig«. Zur Mehrdeutigkeit von Wirklichkeit
und Spiel in Arthur Schnitzlers Der griine Kakadu

Maren Scheurer

1. Der griine Kakadu und die Mehrdeutigkeit der Realitat

Beinahe wire Arthur Schnitzlers Der griine Kakadu seiner Mehrdeutigkeit zum Opfer ge-
fallen. Dabei geht es in dem 1898 verfassten Einakter vornehmlich um das Theater, seine
Konstruktion von Illusion und die Desillusionierung des Publikums. Am Vorabend der
Franzosischen Revolution verdienen sich der frithere Theaterdirektor Prospére und seine
derangierte Truppe auf ungewohnliche Art ihren Unterhalt. In der Taverne »Der griine
Kakadu« spielen sie einen zwielichtigen Kneipenbesitzer und seine kriminellen Giste,
sodass sich die aristokratischen Besucher:innen des Etablissements das dekadente Ver-
gniigen gonnen konnen, sich >wirklich< unter Gaunern und Halunken herumzutreiben.
Doch nach kurzer Zeit ist nicht mehr eindeutig, was gespielt ist und was wahr: Ist ein
Mord vorgefallen oder ist die Geschichte des Schauspielers Henri bloR erfunden? Gehort
der Lirm, der von drauflen in die Taverne dringt, zur Inszenierung, oder wird dort tat-
sachlich gerade die Bastille gestiirmt? Die Bedingungen einer realistischen Auffithrung
und der Realititssinn aller Beteiligten — auf der Bithne und jenseits davon' — werden auf
die Probe gestellt.

Fir den osterreichischen Kaiserhof erschien die potentielle Mehrdeutigkeit des Ka-
kadu, der am 1. Mirz 1899 in einem Zyklus mit Paracelsus und Die Gefiihrtin am Burgthea-
ter uraufgefithrt wurde, jedenfalls als Bedrohung. Was, wenn es in Schnitzlers Einakter
nicht, oder zumindest nicht nur, um ein geschichtliches Ereignis ging, sondern um die
Gegenwart? Nicht zum ersten Mal hitte sich eine politische, ja geradezu revolutioni-
re Botschaft hinter der Ambiguitit eines literarischen Textes versteckt. Vor der Auffith-
rung hatte es seitens des Zensors nur »kleine Einwendungen« gegeben, die durch die
Umbenennung einer Rolle und die Verringerung der Anzahl freiheitsliebender Ausrufe
behoben werden konnten. Sogar die Figur des machtlosen Regierungskommissars durf-
te Schnitzler behalten (vgl. Kolkenbrock 2014:132). Doch auf Druck der Erzherzogin Va-

1 Zur einfacheren Unterscheidung werde ich das textexterne Publikum — Theaterbesucher:innen
und Leser:innen—ab sofort als »Rezipient:innen« bezeichnen; »Zuschauer:innen« und »Publikum«
betreffen das textinterne Personal.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

lerie sah sich der Intendant Paul Schlenther gezwungen, die Anzahl der Auffithrungen
zu reduzieren und den Kakadu schliefllich einfach nicht mehr aufzufiihren. Schnitzler
kimpfte darum, dass sein Werk entweder offiziell verboten oder wieder wie vereinbart
gespielt wiirde, doch erst nach langem Dringen entfernte Schlenther das Stiick in einem
offiziellen Statement aus dem Programm und gab Schnitzler das Verfiigungsrecht iiber
sein Werk zuriick (vgl. ebd.:132).” Die heutige Forschung wiirde der Erzherzogin in ihrer
Interpretation Recht geben: Michaela Perlmann hilt in ihrer Einfithrung zu Schnitzlers
Werken fest, dass diese stets indirekt die Gegenwart thematisieren, selbst wenn sie auf
der Oberfliche historische Ereignisse darstellen (vgl. Perlmann 1987: 45).

Allerdings steht in Schnitzlers Stiick selbst eine andere Mehrdeutigkeitsproblema-
tik im Vordergrund, die auch in diesem Beitrag das Hauptinteresse darstellen wird: die
Frage, wie das jeweils Dargestellte auf der Bithne zu deuten sei, als geschauspielerter
Akt oder als Teil der Realitit. Fiir Wolfgang Nehring ist deshalb auch nicht die politische
Krise, sondern »the impossibility of distinguishing between illusion and reality, between
role and person« (Nehring 1992: 84) das dominante Thema des Stiickes. Mehrdeutigkeit
ist hier also weniger ein Problem der Interpretation, bei der verschiedene Deutungen
einer fiktionalen oder faktualen Aussage vorliegen. Stattdessen geht es im Kakadu um
die Ambivalenz, die entsteht, wenn es uns nicht gelingt, eine Aussage oder ein Ereignis
tiberhaupt als fiktiv oder real einzuordnen. Die zentrale Thematik in Schnitzlers Stiick
bildet daher die Mehrdeutigkeit der menschlichen Realititserfahrung: Die Schwierig-
keit, entscheiden zu miissen (oder zu wollen), ob eine gegebene soziale Erfahrung Rea-
litit oder Schein, Ernst oder Spiel, Wahrheit oder Liige ist,’ treibt Schnitzlers Werk und
insbesondere den Kakadu um. Dabei ist es gerade Schnitzlers Versuch eines Balanceakts,
der einerseits Mehrdeutigkeit nicht ausschlief3t, andererseits aber auch das Schwelgen
in Spiel und Ambiguitit als epistemologische Trigheit problematisiert, der ihn fiir eine
Untersuchung zu Mehrdeutigkeit interessant macht.

Worin aber besteht der Zusammenhang zwischen Mehrdeutigkeit und Realititser-
fahrung, an dem Schnitzler sich damit abarbeitet? Um der Verkniipfung dieser beiden
Begriffe auf den Grund zu gehen, lohnt es sich trotz des Medienwechsels, einen kurzen
Blick in das Werk des Filmwissenschaftlers André Bazin zu werfen. Dort finden wir die
interessante Vorstellung einer sMehrdeutigkeit der Realitit«. Er fordert Filmemacher:in-
nen zu duflerster Zuriickhaltung bei der Verwendung filmischer Stilmittel auf, da sie die
»ambiguity inherent in reality« (Bazin 1997: 8) zerstoren wilrden. Laut Bazin sind wir in
der Konfrontation mit der Realitiit stets mit mehr Daten konfrontiert, als wir verarbei-
ten konnen, und wissen viel zu wenig iiber die Ereignisse, in die wir verwickelt werden,
um sie abschlieRend deuten zu kénnen. Deshalb ist die Realitit notwendig von Ambigui-
tit gepragt. Um uns in dieser potenziell endlosen Vieldeutigkeit zu orientieren, treffen
wir bewusst und unbewusst eine Auswahl aus Wahrnehmung und Fakten, die wir zur
Kenntnis nehmen und zur Interpretation heranziehen:

2 Durch Auffihrungen in vielen deutschen Stadten wurde das Stiickim Jahr1899 dennoch eines der
meistgespielten deutschsprachigen Theaterstiicke (vgl. Kolkenbrock 2014:132).

3 Die Begriffspaare beschreiben unterschiedliche Nuancen der Ambivalenz, um die es Schnitzler
geht; sie hiangen aber so eng miteinander zusammen, dass ich sie im Folgenden als gegenseitig
austauschbare Elemente einer gemeinsamen Problematik verwenden werde.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

The event exists continuously in its entirety, every part of it demands our undivided
attention; we are the ones who decide to choose this or that aspect, to select this in-
stead of that according to the bidding of our feelings or our thinking. Someone else,
however, would perhaps make a different choice. In any case, we are free to create our
own mise en scéne: another »creation« or cutting is always possible that can radically
modify the subjective aspect of reality. (Ebd.: 7-8)

Ein Film kann, wie jedes Kunstwerk, durch seine Stilmittel nun entweder unsere Ent-
scheidung bei der Auswahl aus den Sinnesdaten starker oder weniger stark beeinflussen
und somit die Ambiguitit der Realitit zu einem kleineren oder grofieren Teil rekreieren.

Schnitzlers dramatisches Werk ist daran interessiert zu untersuchen, wie das Thea-
ter mit dieser Ambiguitit umgeht. Der griine Kakadu zeigt uns Figuren, die mit der Mehr-
deutigkeit der Realitit konfrontiert sind und ihre jeweils eigene Auswahl aus den zu deu-
tenden Hinweisen treffen. Das Stiick fokussiert dabei einen fiir das Theater besonders
relevanten Aspekt dieser weitreichenden Mehrdeutigkeit: die Doppeldeutigkeit, die ent-
steht, wenn unklar bleibt, ob ein Ereignis wirklich oder gespielt ist. Fiir Schnitzler ist
diese Frage — Realitit oder Illusion? — zwar nicht nur eine metadramatische Reflexion,
sondern immer auch eine existentielle Reflexion unserer Lebenswelt, denn die soziale
Interaktion wird ja ebenfalls stets von der Ambivalenz Wahrheit oder Liige, Ernst oder
Spiel beherrscht. Allerdings lasst sich auch diese soziale Konstellation durch die theatrale
Selbstreflexion besonders gut untersuchen, geht es doch in beiden Fallen um die Proble-
matik einer performativen Mehrdeutigkeit, die unter den besonderen Bedingungen des
Theaters ausgestellt und erforscht werden kann. Dieser Beitrag verfolgt Schnitzlers dra-
matisches Experiment, um drei Aspekte seines Umgangs mit performativer Mehrdeu-
tigkeit besonders herauszuarbeiten: Wie wird die Ambivalenz von Realitit/Wahrheit/
Ernst und Illusion/Liige/Spiel in Der griine Kakadu inszeniert? Wie beeinflussen die be-
sondere Situation des Theaters sowie das Ineinander von Performanz und Rezeption das
Zustandekommen und die Interpretation dieser Doppeldeutigkeit? Und welche Funkti-
on hat die Reflexion iiber solche Doppeldeutigkeit fiir Schnitzlers Verstindnis von Thea-
ter und Realitit?

2. »Wirklichkeit geht in Spiel iiber«: Mehrdeutigkeit auf der Biihne

Der griine Kakadu wird angetrieben von der zeitweiligen Unmoglichkeit seitens der
Figuren, Illusion und Realitit voneinander zu trennen. In einer modifizierten Stiick-
im-Stiick-Struktur experimentiert Schnitzler mit einem theatralen Setting, in dem
die Schauspieler:innen und das Publikum eine Darbietung wiinschen, die den grofit-
moglichen Realititseffekt anstrebt, doch gerade durch dieses Streben eine Ambiguitit
zwischen Realitit und Illusion herstellen. Der griine Kakadu erlaubt uns, Stiick fir Stiick
die »Entwirklichung der Wirklichkeit, ihre Verwandlung in Spiel und deren Umschlag in
Wirklichkeit und immer so fort« mitzuerleben (Herzmann 2006: 75). Dies gelingt dem
Stiick durch die Darstellung einer radikalen Form des realistischen Theaters: Es zeigt
uns ein Theater, das vorgibt, ginzlich >realc zu sein, das auch teilweise >realc wird, aber
genau deshalb seinen Halt in der Realitit verliert.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

131


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Anders als andere, vergleichbare Stiicke Schnitzlers enthilt Der griine Kakadu keine
Elemente wie das Marionettenspiel oder andere Vorrichtungen, die die Illusion des
Theaters storen wiirden (vgl. ebd.; Melchinger 1968: 117). Dennoch wurde der Einakter
oft als eine »Infragestellung bzw. Modifikation des Konversationstheaters traditioneller
Machart zu Formen der anti-illusionistischen Dramatik« betrachtet (Perlmann 1987:
52—53), und mit den Mitteln der »Groteske« — so der Untertitel des Stiickes — wird die
realistische Oberfliche weiter durchléchert. In diesem Sinne reprisentiert Der griine
Kakadu eine Transgression der Genres, die fiir Schnitzlers Werk durchaus typisch ist.
Fir Wolfgang Sabler besteht Schnitzlers Dramaturgie aus einer Zusammenfithrung von
Widerspriichen: »Sein fast durchgehend realistisches Werk birgt naturalistische wie
symbolistische, alltigliche wie marchenhafte Aspekte. Es ist Ausdruck einer kritischen
Analyse seiner Zeit, und dennoch hat ein bedeutender Teil seines Theaters nicht die
Gegenwart zur Handlungszeit« (Sabler 2014: 291). Der Kakadu mit seinem historischen
Gewand, das spielerische, metadramatische Elemente mit realistischer Bithnenisthe-
tik verbindet, ist schon durch seine Genremischung auf Mehrdeutigkeit hin angelegt
und stellt dadurch umso dringlicher die Frage nach dem Verhiltnis von Illusion und
Wahrheit.

Der genaue Aufbau der Stiick-im-Stiick-Struktur wird zu Beginn der Handlung er-
ldutert, als Grasset, ein fritheres Mitglied von Prospéres Kompagnie und jetzt ein Revo-
lutionskampfer, zu der Taverne »Der griine Kakadu«* zuriickkehrt und seinem Freund
Lebrét erklart:

[l1ch habe hier gespielt, denn es ist kein gewohnliches Wirtshaus... es ist eine Verbre-
cherherberge. [..] Es ist ein seltsamer Ort! Es kommen Leute her, die Verbrecher spie-
len—und andere, die es sind, ohne es zu ahnen. [...] Meine einstigen Kollegen und Kol-
leginnen sitzen hier herum und tun, als wenn sie Verbrecher wiren. Verstehst Du? Sie
erzdhlen haarstriubende Geschichten, die sie nie erlebt — sprechen von Untaten, die
sie nie begangen haben... und das Publikum, das hierher kommt, hat den angenehmen
Kitzel, unter dem gefahrlichsten Gesindel von Paris zu sitzen — unter Gaunern, Einbre-
chern, Mérdern. (Schnitzler1962: 518—519)

Diese kurze Exposition wird durch den Besuch eines Kommissirs der Regierung erwei-
tert, der die Taverne im Verdacht hat, revolutionires Gedankengut zu verbreiten. Pro-
spére, der tatsichlich mit der revolutioniren Bewegung sympathisiert, versucht diesen
Verdacht abzuwenden: »Es ist ein Vergniigungslokal, Herr Kommissir, nichts weiter«
(ebd.: 520). Interessant ist, wie Prospeére seine Verteidigung aufstellt: »Sie werden be-
merken, dafd hier gar nichts Aufrithrerisches vorgeht, schon aus dem Grunde, weil mein

4 Schnitzler lieR sich zu der Taverne vermutlich durch das Pariser Kabaretttheater »Chat noir«inspi-
rieren. Es wurde 1881 auf dem Montmartre gegriindet und erlaubte dem Publikum wie im »griinen
Kakadug, sich in der Gesellschaft von Dieben und anderen Verbrechern aufzuhalten (vgl. Melchin-
ger1968: 117). Fiir Perlmann hidngt diese Inspirationsquelle eng mit Schnitzlers allgemeinem In-
teresse flir populdre Formen des Theaters zusammen (vgl. Perlmann 1987: 57). Rys hat aufierdem
hervorgehoben, dass eine weitere Quelle Schnitzlers das satirische Epos »Ver-Vert, ou les voya-
ges du perroquet du Nivers« (1734) von Jean-Baptiste-Louis Gresset sein konnte, dessen Name an
Schnitzlers Revolutionir Grasset erinnert (vgl. Rys 2016: 619).

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

Publikum sich nicht aufrithren lif3t. Es wird hier einfach Theater gespielt — das ist al-
les« (ebd.: 521). Auffillig sind nicht nur die vielen Phrasen, die Eindeutigkeit beteuern:
»nichts weiter«, »gar nichts«, »einfach«, »das ist alles«. Allein diese Hiufung von Ver-
suchen, andere Bedeutungen auszuschliefien, sollten den Kommissir eigentlich miss-
trauisch machen. Bemerkenswert ist aber auch, dass Prospére die Verantwortung fir
den Doppelsinn beim Publikum verortet: Ein politischer Unterton kann nur verfangen,
wenn die Zuschauer:innen bereit sind, sich davon bewegen zu lassen - ohne diese Reso-
nanz gebe es, so Prospére, auch keine weitere Bedeutung. Die Rolle des Publikums wird
uns deshalb noch weiter beschiftigen.

Doch kurz eine Bestandsaufnahme: Noch bevor das Stiick im Stiick iiberhaupt be-
gonnen hat, haben die Rezipient:innen bereits eine Reihe von widerspriichlichen Wiin-
schen und Wahrnehmungen zur Kenntnis genommen. Die Schauspieler:innen geben
vor, sie wiren Verbrecher:innen. Aber indem sie dabei revolutionires Gedankengut du-
Rern und die Aristokratie angreifen, vermuten die Rezipient:innen (und der Kommis-
sar), dass sie eigentlich ihre wahren Ansichten duflern. Der Akt des Schauspielens erlaubt
ihnen allerdings, diese Vermutung von sich zu weisen: Hier wird >nur< Theater gespielt.
Die Schauspieler:innen geben also vor, nichts vorzugeben, und verbergen gerade durch
diesen kiinstlerischen Anspruch auf absolute Wirklichkeit, was wirklich real ist. Das aris-
tokratische Publikum, auf der anderen Seite, hat den starken Wunsch, durch ein vorgeb-
liches Spiel etwas Wirkliches zu erfahren, wihrend es selbst moglicherweise nicht ist,
was es vorgibt oder zu sein glaubt: »Verbrecher [...] ohne es zu ahnen« (ebd. 518). Christa
Melchinger hat deshalb Recht, wenn sie behauptet, der Begriff »Stiick im Stiick« werde
dem Einakter nicht gerecht: Es miissen mehrere »Spielschichten« (Melchinger 1968: 123)
auseinandergenommen werden, um herauszufinden, wie sie die mehrdeutigen Verzah-
nungen von Realitit und Illusion erzeugen, an denen sich die Rezipient:innen und das
textinterne Publikum abarbeiten miissen.

Obwohl der Zweck von Prospéres Theater darin besteht, eine Illusion von Realitit zu
kreieren, wird fiir die Rezipient:innen die Konstruiertheit dieser Illusion regelmif3ig be-
tont, besonders zu Beginn der Produktion des Abends. So sehen sie beispielsweise, wie
der Direktor das Stiick aus dem Hintergrund anleitet, indem er den Schauspieler:in-
nen »Bewegung! Mehr Bewegung!« (Schnitzler 1962: 537) zuruft. Dariiber hinaus wird
die Handlung fortwihrend durch zwei Mitglieder des Publikums kommentiert: Fran-
cois Vicomte de Nogeant, ein Stammgast, der seinen Freund Albin, einen jungen, nai-
ven Aristokraten aus der Provinz, in die Pariser Unterhaltungswelt einfiihrt. Frangois
erinnert Albin: »Denk’ doch, daf alles Spaf3 ist« (ebd.: 530), macht ihn darauf aufmerk-
sam, »Das ist jetzt Schauspiel. Paf3 aufl« (Ebd.: 537), und beruhigt ihn, wenn die krimi-
nellen Handlungen ihn aufregen: »Ich kenne die zwei. Ich hab sie schon ein Dutzend-
mal spielen sehen« (ebd.: 544). Vor allem besteht Frangois darauf, dass »wir [...] in Wirk-
lichkeit unter den anstindigsten Leuten von der Welt« (ebd.: 545) sind, wodurch er dem
Spektakel der Kriminalitit eine swahre Wirklichkeit< des Anstands entgegenhilt. Im Ge-
sprach von Francois und Albin wird die Ambiguitit des Schauspiels in der Taverne al-
so als eine Doppeldeutigkeit mit zwei miteinander nicht kompatiblen Deutungsmég-
lichkeiten konstruiert: Es ist entweder »echtes< Schauspiel, und dann handelt es sich um
>falsche« Kriminelle, oder das Schauspiel ist »falsch« und die Kriminellen sind secht«. Al-
bin und Frangois verorten sich mit ihren jeweiligen Deutungen auf den gegeniiberlie-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

133


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

genden Polen und stellen dadurch, fiir sich, Eindeutigkeit her. Albin gelingt es nicht,
sich auf die Spielebene einzulassen; dadurch deutet er das Geschehen als >swahr« und
fiirchtet sich vor den Schauspieler:innen. Frangois dagegen sieht nur die Spielebene, was
ihm hilft, die vorgetiduschten Verbrechen als solche zu entlarven, ihm aber den Blick auf
den Hintersinn verstellt. Seine »Haltung eines dsthetisch Genief3enden« hilft ihm zwar,
ein »Spielbewuf3tsein« zu entwickeln und »das Gespielte« als solches zu erkennen, aber
dabei »[verfillt] er unversehens der umgekehrten Tauschung [...] und [verwechselt] die
Wirklichkeit mit dem Spiel« (Melchinger 1968: 120). Denn trotz der anscheinend vor-
liegenden Doppeldeutigkeit liegen sowohl Albin als auch Frangois in gewisser Hinsicht
falsch, denn beide sehen nicht, inwieweit ihre jeweilige Interpretation richtig ist und wo
sie an ihre Grenzen gerit, da die Alternativen im Stiick stindig im Fluss sind.

Die Gespriche der zwei Adligen liefern dariiber hinaus auch weitere Auskunft iiber
die Wirkungsweise der Verwechslung und offenbaren eine ungeahnte kritische Kompo-
nente in Albins Naivitit. Als Albin von Michette umgarnt wird, steigt der Schauspieler
Scaevola auf das Spiel ein und greift Albin an: »Und du miserabler Verfiihrer, wirst du
schaun, dafd Du... Sie ist mein!« Wieder muss Francois dies fiir Albin deuten: »Spaf3,
Spafi...« und Albin fragt verwundert: »Sie ist nicht sein —?« (Schnitzler 1962: 532) Albin
hat die Aussage »Sie ist mein« also ganz wortlich genommen, so wortlich, dass er sie
verwirrt negieren muss, um die Moglichkeit einer gegenteiligen Bedeutung zu priifen.
Schnitzler konzipiert mit dem jungen Adligen eine Figur, die die Moglichkeit von Dop-
peldeutigkeiten — Luge, Schauspiel, Ironie — tiberhaupt nicht verarbeiten kann. So kann
Albin umgekehrt auch nicht damit umgehen, als die Marquise Séverine beginnt, mit den
Schauspieler:innen mitzuagieren: »Ist das eine von denen, die spielt, oder... ich kenne
mich gar nicht aus.« Frangois klirt ihn auf: »Sei doch nicht so begriffsstutzig! — Das ist
die wirkliche Frau des Marquis von Lansac... eine héchst anstindige Dame« (ebd.: 539).
Das erhohte Bewusstsein fiir die gespielte Ebene lisst Frangois also nicht das Interesse
an der Realitit verlieren, im Gegenteil: Er fithlt sich dadurch besonders ausgezeichnet,
festzustellen, wer »wirklich« und »anstindig«ist. Ob aber ausgerechnet die promiskuiti-
ve Marquise, die sich am Elend der Massen erg6tzt, als »hochst anstindige« Dame gelten
darf, oder ob sie nicht doch auch »eine von denen, die spielt, ist, gehort zu den Fragen,
die das Stiick an die Rezipient:innen richtet. Der Vorwurf an Albin, »begriffsstutzig« zu
sein, darf bei niherer Betrachtung also nachdenklich machen, denn schlieflich ist Al-
bin, ohne es zu wissen, niher an der Wahrheit als die meisten anderen Zuschauer:in-
nen. Das Wort bezeichnet oberflichlich jemanden, der »schwerfillig im Begreifen« ist
(Pfeifer et al. 1993). Doch wer »stutzt, hilt inne, bleibt stehen, wird aufmerksam, leistet
Widerstand; wer »stutzig ist, ist misstrauisch und befremdet (vgl. ebd.). Die Schwer-
falligkeit im Begreifen wire also auf eine besondere Vorsicht, eine besondere Aufmerk-
sambkeit oder einen besonderen Widerstand gegeniiber dem Begriff und dem Begreifen
zuriickzufithren. Wer, wie Albin, angesichts einer Aussage stutzt, hat letztendlich auch
die Moglichkeit, sie genauer auf ihre Bedeutung(en) hin zu priifen. Ein klein wenig >Be-
griffsstutzigkeit<konnte also sogar ein heuristischer Ansatzpunkt zur Konfrontation von
Mehrdeutigkeit sein; doch wie der Kakadu so scharfsichtig zeigt, ist keine:r der Zuschau-
er:innen daran wirklich interessiert, glauben doch alle (aufler Albin) genau zu wissen,
was sie sehen.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

Tatsichlich kénnen sich weder die Zuschauer:innen noch die Rezipient:innen so si-
cher sein, dass sie einem harmlosen Spiel beiwohnen. Als Prospére zu Beginn des Stiicks
mit Grasset spricht, ist seine Angriffslustigkeit gegeniiber dem Adel offenbar und er
warnt mit Blick auf seinen Dolch: »[I]Jrgend einmal kommt ja noch der Tag, wo aus dem
Spaf’ Ernst wird — und darauf bin ich fiir alle Fille vorbereitet« (Schnitzler 1962: 519).
Seine Produktion ist mehr als eine Illusion von Realitit und nutzt die inhirente Mehr-
deutigkeit des theatralen Settings, um seinem politischen Unmut Luft zu machen: »Es
macht mir Vergniigen genug, den Kerlen meine Meinung ins Gesicht sagen zu kénnen
und sie zu beschimpfen nach Herzenslust — wihrend sie es fiir Scherz halten« (ebd.). So
bringt er etwa den Gisten mit folgenden Worten ihren Wein: »Da habt ihr! Ich wollte,
es wire Gift, aber es ist vorliufig noch nicht gestattet, euch Kanaillen das vorzusetzen«
(ebd.: 540). Die Texte der Schauspielenden sind zwar eindeutig formuliert, aber ihre
Auflerung im Theater entkriftet sie. »[A] performative utterance will [...] be in a peculiar
way hollow or void if said by an actor on the stage [...]. Language in such circumstances
is in special ways — intelligibly — used not seriously, but in ways parasitic upon its normal
use«, erkldrt John Austin (1962: 22) in How To Do Things with Words.® Es ist diese >Hohlheit«
oder >Leere« der dramatischen Aussage, um die sich bei Schnitzler die Mehrdeutigkeit
dreht: Ist die Aussage, wie Austin meint, performativ leer, nicht ernst gemeint, oder
ist sie »gefiillt« und als performativer Angriff gemeint? Und was geschieht, wenn die
Aussage zwar ernst gemeint ist, aber aufgrund des Kontexts nicht ernst genommen wird?
Auch dann wire der performative Akt laut Austin wohl nicht gegliickt. Es geht hier
aber nicht um den Vollzug, bei dem der perlokutionire Akt auch den entsprechenden
Effekt bei den Zuschauer:innen ausldst. Bei Schnitzler entsteht vielmehr eine wirksame
sprachliche Handlung, die ihren Vollzug in den Sprecher:innen selbst findet. Das Ziel
dieses Sprechakts ist nicht das antwortende Gegeniiber, sondern die Genugtuung,
durch das Unverstindnis des Gegeniibers Freiheit fiir die eigene politische Botschaft
zu generieren. Das >Parasitire< der Sprachhandlung liegt hier also darin, dass auf dem
Vehikel vermeintlicher Leere ein Akt unentdeckt mitgetragen und mitverwirklicht wird
— ganz so, wie ein Parasit von seinem Wirt unentdecket die eigenen Ziele verfolgt. Das
Stiick, das in der Taverne aufgefithrt wird, wird so zu einem »Ventil, das die angestauten
Aggressionen eines unterdriickten Standes freisetzt« (Melchinger 1968: 118). In diesem
Sinne treffen Albins Angste — »Es ist erschreckend... die Leute meinen es ernst« (Schnitz-
ler 1962:546) — den Kern der Auffithrung, auch wenn sie nicht die komplexe performative
Ebene beriicksichtigen, die zwischen den von ihm wahrgenommenen >Ernst« und dem
>Ernstc hinter dem Schauspiel der Kompagnie liegt.

Deshalb ist es auch so schwierig, die Mehrdeutigkeit dieser Performance auf einen
Pol festzulegen, selbst wenn dieser Versuch in der Sekundirliteratur immer wieder un-
ternommen wurde. So schreibt etwa Melchinger, das Stiick im Stiick breche mit einer
wichtigen Konvention des Theaters:

5 Diese Annahme ist zu Recht vielfach diskutiert und widerlegt worden (vgl. Fischer-Lichte 2020:
1). Dennoch deutet Austins urspriingliche Formulierung auf einen besonderen Status der Sprach-
handlung im Theater, die fiir Schnitzler ebenfalls von Bedeutung ist.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

135


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

[Der griine Kakadu] leugnet die wichtigste Voraussetzung des Spiels, dafs nimlich die
Handlung >nicht so gemeints, das heifdt Fiktion, Erfindung sei. Die Schauspieler der
Truppe Prospéres >meinencvielmehrjedes Wort, das sie an ihr Publikum richten, wort-
lich. Ihr Spiel ist eine Tarnung, ihre Masken sind Masken, ihre Rollen Rollen, die Tau-
schungist Tduschung. Realitats- und Spielebenen werden vertauscht. Das Dargestellte
ist wirklich, das Spiel Fiktion. (Melchinger 1968: 118)

Auch dies erscheint jedoch zu einfach. Melchinger versucht aus der Mehrdeutigkeit
wieder eine Eindeutigkeit herzustellen, eine Sicherheit, dass die Schauspieler:innen
die wortliche Wahrheit sprechen. Doch dies ist nicht immer der Fall: Einige Hand-
lungselemente ihrer Darbietung bleiben weiterhin frei erfunden, andere sind dem
Leben entnommen; einige Ansichten haben sie wirklich, andere vertreten sie nur fir
die Bithne. Die Schauspieler:innen spielen bewusst mit den verschiedenen Ebenen und
wiirzen ihre erfundene Darbietung mit Fakten, die das Publikum als wahr erkennt,
und erzeugen so einen Realititseffekt (vgl. Schnitzler 1962: 544, 547). Der zuschauende
Schriftsteller Rollin erkennt den besonderen dsthetischen Reiz ihrer Vorfithrung deshalb
in der Verkniipfung von Realitit und Illusion: »[Ulberall blitzt etwas wirkliches [sic!]
durch. Das ist ja das Entziickende« (ebd.: 543). Auf welcher Seite sich die einzelnen
Spielelemente verorten lassen, muss fiir jedes einzeln bestimmt werden und ist selbst
dann womdglich nicht immer eindeutig. Auch jenseits der Bithne darf man nur einge-
schrankt auf Aussagen vertrauen. Der Herzog von Cadignan etwa warnt: »Denken Sie
nicht nach tiber das, was ich sage: Es ist alles nur im selben Augenblick wahr« (ebd.:
536). Wahrheit oder Liige sind also nicht statische Alternativen, sondern ineinander
verschrinkte, ephemere Konstrukrte.

Das wird beispielsweise in einer Gegeniiberstellung zweier Schauspieler deutlich,
die zeigt, dass Wirklichkeit und Fiktion, Ernst und Spiel verwoben sind — nicht nur nicht
inkompatibel, sondern oftmals gleichzeitig in einer Verhaltenskonstellation verankert.
Der ehemalige Schauspieler Grasset ist ausgerechnet durch das Theater politisiert wor-
den:»Hier [..] hab ich meine erste Rede gehalten, als wenn es zum Spafd wire... und hier
hab’ ich die Hunde zu hassen begonnen, die mit ihren schénen Kleidern, parfumiert,
angefressen, unter uns saflen« (ebd.: 519). In seinem Fall hat die Illusion also eine neue
Realitit erzeugt, denn Grassets Hass ist im Spiel gewachsen und er ist nun ein >wirkli-
cher< Revolutiondr. Der Schauspiel-Anwiérter Grain geht den umgekehrten Weg. Er ist
»ein wirklicher Strolch«, der sich einen »Ehrenmann« nennt, weil seine Geschichte, wie
er zum Morder seiner Tante wurde, die »volle Wahrheit« ist (ebd.: 522—523). Prospére
beschlief3t ihn zu engagieren, doch er soll keine Rolle spielen, sondern sich selbst: »Sie
werden schon durch Thre Maske wirken. Und in einem gegebenen Moment werden Sie
einfach die Sache mit der Tante erzihlen. Wie’s war« (ebd.: 524). Hier wird aus der Rea-
litit also eine Rolle erzeugt, die immer Realitit bleibt, aber durch die Inszenierung im
Theater sogar fiir Grain selbst zur [llusion wird.

Denn paradoxerweise wirkt gerade seine Darstellung nicht itberzeugend und erlaubt
uns zu verstehen, welchen Einfluss das Schauspielen auf die Etablierung der Ambigui-
tit von Illusion und Realitit nimmt. Frangois urteilt: »Der ist schwach. Das ist ein Di-
lettant. Ich hab' ihn noch nie gesehen« (ebd.: 541). Hier ist die vermeintliche Illusion
zwar Realitit, sie wird aber fiir eine schlecht gelungene Illusion gehalten. Die Wahr-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

heit wirkt nicht fiir sich allein: Die >schwache, >dilettantische« Performance eines Lai-
enschauspielers iiberzeugt nicht. Frangois bemerkt auch, dass der Auftritt Henris »et-
was theatralisch« ist, »wie wenn er sich zu einem Monolog vorbereiten wiirde« (ebd.:
545), denn er »deklamiert ein wenig« (ebd.: 546). Offenbar ist die schauspielerische Leis-
tung ein wichtiger Teil bei der Herstellung dramatischer Eindeutigkeit aus der mogli-
chen Mehrdeutigkeit: Henris theatralisches Gebaren markiert seine Erzihlung als Fik-
tion, obwohl Grains Dilettantismus, seine Unkenntnis theatraler Kniffe, nicht automa-
tisch fiir Realitat steht. Trotzdem nutzen die Zuschauer:innen bei beiden deren hand-
werkliche (Un-)Geschicklichkeit als Hinweis auf den zugrundeliegenden Realititsstatus.
Frangois’ Bemerkung, er habe Grain noch nie »gesehenc, deutet zudem daraufhin, dass
seiner Einschitzung Sehgewohnheiten zugrunde liegen, und zwar mehr als echtes is-
thetisches Urteilsvermdgen. Fehldeutungen und alternative Interpretationen sind aber
auch die Folge der mehr oder weniger gelungenen Kunst der Schauspieler:innen, wie
sich durch Prospéres Regieanweisungen und die Reaktion des Publikums zeigt. So kor-
rigiert der Direktor beispielsweise einen der Schauspieler: »Du spielst einen Wahnsin-
nigen, nicht einen Verbrecher«. Der Marquise Séverine ist derweil gar nicht recht klar,
was er iberhaupt darstellt: »Er sieht Flammen?« Und Albin gibt zu, »von dem allen« be-
reits »wirr« zu sein (ebd.: 540). Zur ohnehin schon schwierigen Frage, wer spielt und wer
nicht, kommt also die inhirente Mehrdeutigkeit des fiktionalen Texts, den die Schau-
spieler:innen mit ihrer Prisentation weiter potenzieren.

Die Situation wird durch die Wiirdigung des Spektakels durch das Publikum also
noch komplexer. Der Herzog ist ein grofRer Fan von Prospéres Starschauspieler Henri
und meint, »einer, der uns vorspielen kann, was er will, ist doch mehr als wir alle« (ebd.:
536). Séverine will nicht nur an dem Schauspiel teilhaben — »Wenn wir schon einmal da
sind, will ich alles mitmachen« (ebd.: 540) —, sondern schitzt die beginnende Revoluti-
on auf der Strafle als dsthetische Erfahrung: »Auf der Strafle, find’ ich, unterhilt man
sich in der letzten Zeit am besten« (ebd.), erklirt sie und berichtet, wie sie mit ihrer Kut-
sche in der Nihe der Bastille hielt, um die Unruhen zu beobachten: »Es ist ein prichtiger
Anblick; Massen haben doch immer was Grof3artiges« (ebd.: 538—539). Paradoxerweise
hungert es diese Menschen nach Realitit, aber nur nach einer Realitit, die durch perfek-
tes Schauspiel oder dsthetische Erfahrung vermittelt wird. Wie Frangois’ Einschitzung
der Massen zeigt, ist ein direkter Kontakt mit der Wirklichkeit nicht gewiinscht: »Ja, ja,
wenn sie nur nicht so iibel riechen wiirden« (ebd.: 539). Mit anderen Worten, der Adel
will einen radikalen reprisentativen Realismus: Die Realitit soll so genau wie moglich
simuliert werden, ohne dass ein Kontakt mit der Realitit stattfindet. Die Mehrdeutigkeit
fungiert dabei als simulatives Schutzschild, denn wenn ein Ereignis mehrere Interpre-
tationen zulisst, kann dies — wie in Schnitzlers Stiick — zum Anlass genommen werden,
sich der Festlegung auf eine Bedeutung zu entziehen.

Das Publikum ist sich im Ubrigen darin einig, dass Henris Auftritte das gréfite Ver-
gniigen bereiten. Dabei ist sein grofiter personlicher Wunsch, die Bithne zu verlassen
und sich mit seiner frisch angetrauten Ehefrau Léocadie in die Provinz zuriickzuziehen.
Da Léocadie ihm in der Vergangenheit untreu war, scheint ihm dies die sicherste Opti-
on:»Léocadie, nur so konnen wir alles vergessen. Aber dann werden wir so gliicklich sein,
wie nie Menschen gewesen sind. Wir werden Kinder haben, du wirst eine gute Mutter
werden, Léocadie, und ein braves Weib. Alles, alles wird ausgeloscht sein« (ebd.: 529). Es

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

137


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

scheint, als wolle Henri durch das Verlassen der Stadt eine Eindeutigkeit in ihrer Bezie-
hung herstellen, die vorher nicht gegeben war: Die Ambiguitit der promiskuitiven Frau
wird »ausgeldscht« und ihre Rolle als »gute Mutter« und »braves Weib« festgeschrieben.
Henris Begehren offenbart ein allgemeines Unbehagen gegeniiber der Komplexitit und
der damit einhergehenden Mehrdeutigkeit der realen Beziehung zu seiner Frau. Er bie-
tet damit nur ein weiteres Beispiel fiir die im Personal des Stiicks vorherrschende Ten-
denz, die Realitit auf ihren gewiinschten Blickwinkel zuzuschneiden.

Fiir seine letzte Auffithrung hat er dementsprechend eine Rolle vorbereitet, die sei-
nevorherigen Leistungen noch tibertreffen soll: »Aber sie werden schaudern, sag' ich Dir.
Und du selbst wirst sagen: So gut hat Henri nie gespielt« (ebd.). Seine Darbietung verbin-
det eine wahre »Liebesgeschichte« mit einer fiktionalen »Mordgeschichte« (ebd.: 547).
Als er die Taverne betritt, erzihlt er allen, er habe seine Ehefrau mit dem Herzog von
Cadignan iiberrascht und diesen darauthin im Affekt ermordet. An diesem Punkt ist es
aber schon nicht mehr klar, ob Henri eine Geschichte erfindet oder die Wahrheit spricht.
Prospére weif3, dass Léocadie Henri tatsichlich betrogen hat und »hat in diesem Augenblick
offenbar die Empfindung, es konnte wahr sein« (ebd.: 545). Er beginnt, Henri misstrauisch zu
befragen, was Frangois als weiteres Zeichen einer realistischen Illusion nimmt: »Sehen
Sie, der Wirt geht drauf ein. Merken Sie, das macht die Sache so natiirlich« (ebd.). Als
die Marquise applaudieren will, schreitet Rollin ein, um die Ilusion aufrecht zu erhal-
ten: »Im Augenblick, wo Sie Bravo! rufen, machen Sie das alles wieder zum Theater —
und das angenehme Gruseln ist vorbei« (ebd.: 548). Das »angenehme Gruseln« entsteht
in dem Moment, in dem das Publikum die Handlung in einer suspension of disbelief fiir
wahr hilt, durch die Situation aber nicht als Realitit anerkennen muss. Die mogliche
Doppeldeutigkeit ist dadurch ebenfalls suspendiert: Im Theater, abgesichert durch Kon-
ventionen des Schauspielens und Konventionen des Zuschauens, ist es fiir den Moment
nicht notwendig, eine Entscheidung zwischen Fakt und Fiktion zu treffen. An diesem
Punkt mogen sich die Rezipient:innen aber bereits fragen, ob dieses Zutrauen in die Il-
lusion — »wir alle wissen, daR er spielt« (ebd.) — ein Trugschluss sein kénnte. Prospére
bricht aus: »Der Spafd ist zu Ende, begreift Ihr nicht? [...] Henri hat den Herzog von Ca-
dignan wirklich ermordet« (ebd.: 549). Da die Rezipient:innen von Prospére bereits zuvor
gelernt haben, dass in dem aufgefithrten Stiick mehr Wahrheit steckt, als das Publikum
ahnt, sind sie gehalten, ihm in seiner Interpretation zu folgen, und betrachten die dsthe-
tische Wertschitzung von Frangois und Rollin als fehlerhaft. Fiir einen Moment verlieren
auch sie den Uberblick iiber das mehrdeutige Konstrukt Schnitzlers und es wird immer
unklarer, was ernst und was gespielt ist (vgl. Perlmann 1987: 53).

Rollin hatte zuvor Albins Versuche unterbunden, zwischen Realitit und Illusion zu
unterscheiden: »Sein... spielen... kennen Sie den Unterschied so genau, Chevalier? [...]
Ich nicht. Und was ich hier so eigentiimlich finde, ist, daf} alle scheinbaren Unterschie-
de sozusagen aufgehoben sind. Wirklichkeit geht in Spiel itber — Spiel in Wirklichkeit«
(Schnitzler 1962: 541). In der Taverne »Der griine Kakadu« werden die Grenzen zwischen
Wirklichkeit und Spiel absichtlich schon im Aufbau der dramatischen Pramisse aufge-
hoben und Ziel ist es, wie Rollin argumentiert, nicht so sehr, sie auseinanderzuhalten,
sondern ihr Zusammenspiel zu geniefRen. So ist hier auch Polyvalenz keine Bereitstel-
lung von Alternativen, sondern ein Kontinuum: Bedeutungen gehen ineinander iiber
oder spielen zusammen; vielleicht wird eine Entscheidung sogar schwieriger, je naher

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

wir einer Bedeutung kommen. So scheint es zumindest um Henris Darbietung bestellt:
Gerade weil er der Realitit so nahe kommt, geraten ehemalige Annahmen ins Wanken.

Letztlich wird die Sicherheit Prospéres und der Rezipient:innen, dass Henri den
Mord begangen hat, aber durch den Eintritt des Herzogs in die Taverne zerstort. Da-
durch wird »der Glaube, die Grenzen zwischen Spiel und Wirklichkeit zu erkennen, die
Verwirrung zu durchschauen, als Illusion entlarvt« (Melchinger 1968: 125). Es geht also
nicht nur darum, wie wir priifen konnen, was echt ist. Das Stiick ist vielmehr damit be-
schiftigt, die zahlreichen Varianten durchzuspielen, mit denen wir auf die Ambiguitit
der Realitit und des Theaters reagieren: wie wir versuchen, Eindeutigkeit unbedingt
herzustellen; wie wir ausgerechnet an der Illusion festhalten, um Sicherheit herzustel-
len; wie wir lernen, dass diese Sicherheit selbst eine Illusion ist; wie wir Mehrdeutigkeit
fiirchten, aber auch genief3en.

3. »Spielt man hier noch, wahrend drauBen ...«: Von der Konfrontation
mit der Realitat

Allerdings hat Henri inzwischen durch Prospéres Reaktion erfahren, dass Léocadie ihm
tatsdchlich untreu war, und tdtet den Herzog nun vor aller Augen, wodurch er sein
urspriingliches Spiel schlussendlich realisiert. Gleichzeitig stiirmen Revolutionidr:innen
die Taverne. Es scheint, als wire die Realitit zuletzt doch in das Stiick eingebrochen.
Doch sofort beginnt wieder ein Deutungsprozess: Obwohl sein Mord am Herzog keiner-
lei politische Motive aufweist, wird Henri zu einem Helden der Revolution erklirt. Das
ist oft als ein Hinweis auf Schnitzlers Botschaft gelesen worden: »daf keine Wirklichkeit
ohne Spiel, Komddie, Tauschung moglich ist« (ebd.) oder dass »the only objectivity possi-
ble, [...] to Schnitzler, is to show that Sein and Schein intermingle« (Squercina 1989-1990:
107) — mit anderen Worten, dass es keine >wahre« Realitit gibt, alle jederzeit etwas
vorspielen, und dass sogar die franzdsische Revolution »an example of the universal
theatricality of human existence« sei (Nehring 1992: 90). Hierin besteht zuletzt auch ein
Zusammenhang zwischen der eingangs diskutierten politischen Mehrdeutigkeit und
der metadramatischen Mehrdeutigkeit des Stiicks. Laut Michiel Rys leistet Schnitzler
mit seiner

Revolutionsgroteske[] eine scharfe Gesellschaftsanalyse, die als dsthetische Reflexion
iber die Reprisentation der Volksmassen zu betrachten ist. Soziale und politische Ver-
haltensmuster werden als Maskeraden in einem permanenten Zustand von Entfrem-
dung relativiert. [...] Sowohl etablierte wie auch sich neu konstituierende gesellschaft-
liche Skripte werden als theatralische Konstrukte entlarvt. (Rys 2016: 628)

Wir diirfen also bei allem Hin und Her zwischen Illusion und Realitit nicht vergessen,
dass die Realitit selbst theatral strukturiert sein kann und von Illusionen durchsetzt ist.

Dabei handelt es sich zweifellos um eine wichtige Lesart des Einakters. Aber man
sollte dies nicht als Beweis dafiir nehmen, dass Schnitzler die Realitit fiir eine Illusion
hilt oder Mehrdeutigkeit fir eine notwendige, unauflgsliche Eigenschaft aller sozialer
Interaktion und kiinstlerischer Kommunikation. Die Schauspieler:innen stofRen stin-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

dig an eine widerstindige Realitit, zum Beispiel wenn der >echtec Mérder Grain ver-
sucht, die Rolle eines Diebs zu spielen, und bei der Tat erwischt wird, oder wenn der
Eintritt des Herzogs Henris Vorfithrung beendet und zugleich tiberhaupt erst moglich
macht, sie zu verwirklichen. So ist das Stiick auch durchsetzt mit dem Lirm der Revo-
lution, der aber lange fiir eine Illusion gehalten wird: »Wie sonderbar! ... Es ist wirklich
ein Lirm, wie wenn Leute draufen sehr rasch vorbeijagten. Wird das auch von hier aus
geleitet?« (Schnitzler 1962: 537) Der Eintritt der Revolutionir:innen in die Taverne bildet
einen weiteren Zusammenbruch der Illusion: »Spielt man hier noch, wihrend draufien...
Weif man denn nicht, was da draufen fiir Dinge vorgehen?« (Ebd.: 550) Selbst wenn so-
gar die Revolution eine Ansammlung von Performanzen darstellt, und selbst wenn alle
Figuren in Der griine Kakadu zu einem bestimmten Grad Rollen spielen, gibt es Momente,
die das Rollenspiel kurz unterbrechen, wenn Realitit einbricht. Der griine Kakadu insze-
niert diese Momente, aber zeigt uns auch, dass sie zum gréften Teil wieder in Illusionen
zuriickgebunden werden. Die Zuschauer:innen ahnen die Aggression und genief3en sie
doch als Teil der Vorstellung; und Henri ermordet zwar tatsichlich den Herzog, aber man
erklirtihn allzu schnell zum Helden der Revolution. Anders gesagt: Wo fiir einen Augen-
blick Eindeutigkeit herrscht, wird diese schnell durch eine andere bevorzugte Bedeutung
ersetzt oder erganzt. Schnitzler geht es also nicht um die prinzipielle Unméglichkeit von
Realitit oder Eindeutigkeit, sondern um die Beobachtung, dass unsere Fihigkeiten und
unsere Bereitschaft, Realitit zu konfrontieren und unliebsame Bedeutungskonstellatio-
nen, seien sie nun ein- oder mehrdeutig, auszuhalten, unterentwickelt sind.

Der griine Kakadu nutzt die Stiick-im-Stiick-Strukeur als eine Art Versuchsaufbau,
in dem die Ambivalenz von Realitit/Wahrheit/Ernst und Illusion/Liige/Spiel von allen
moglichen Seiten beleuchtet werden kann. Das Stiick spielt dabei eine Reihe von Varian-
ten durch, wie diese Ambivalenzen auftreten und wie wir darauf reagieren kénnen. Da-
zu fithrt der Einakter Figuren mit unterschiedlichem Zugang zu dieser Ambivalenz vor,
vom begriffsstutzigen« Albin tiber die verschieden begabten Schauspieler:innen bis hin
zuden mehr oder weniger dsthetisch versierten Zuschauer:innen. Schnitzler interessiert
sich besonders fiir Momente der Doppeldeutigkeit, in denen eine Trennung zwischen
den beiden Polen nicht mehr méglich ist, und untersucht deren Zustandekommen. Eine
wichtige Rolle spielt dabei die besondere Situation des Theaters, in der (Sprach-)Hand-
lungen habituell als llusion und Spiel angenommen werden. Schauspiel wird nicht ernst
genommen, selbst wenn es ernst gemeint ist, und genau dadurch entsteht ein Doppel-
sinn, der durch die jeweilige (Un-)Geschicklichkeit der Schauspieler:innen noch weiter
destabilisiert wird, indem sie die suspension of disbelief aufrechterhalten oder stéren. Al-
lerdings verortet der Kakadu die Verantwortung fiir den Doppelsinn vor allem beim Pu-
blikum: Nur wer bereit ist, das Geschehen »begriffsstutzig« in Frage zu stellen, kann
tiberhaupt ansatzweise die Vielfalt der méglichen Bedeutungen erahnen; zu viele Zu-
schauer:innen interessiert aber nur, das zu sehen, was sie bereits erwarten — eine Ein-
deutigkeit zu bestitigen, von der sie immer schon ausgegangen sind. Die Mehrdeutig-
keit der Realitit wird von diesen Figuren auf einen Blickwinkel verkiirzt. Ihr vermeint-
licher Hunger nach Realitit ist nur der Wunsch nach einer Simulation von Realitit, die
ihren Erfahrungshorizont bestitigt.

Schnitzlers Untersuchung von Mehrdeutigkeit im Theater hat deshalb auch konkrete
Relevanz fiir seinen Begriff von Realitit — in der Literatur, aber auch in der Lebenswelt. Er

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Scheurer: »Begriffsstutzig«

zeigt, dass durch das komplexe Zusammenspiel von Performanz und Rezeption Wahr-
heit und Liige keine Alternativen sind, sondern miteinander verwobene und aufeinander
bezogene Aspekte einer ambiguen Realitit, ohne dass dies gleichzeitig bedeuten wiirde,
dass wir die Aufgabe von uns weisen diirften, diese Mehrdeutigkeit stindig zu befragen
und Wahrheit von Liige zu trennen. Der Kakadu demonstriert, dass sowohl diejenigen,
die die Ambivalenz nicht aushalten kénnen, als auch diejenigen, die in ihr schwelgen,
fehlgeleitet sind. Es gilt vielmehr, das Kontinuum von Mehrdeutigkeit zu entdecken, das
zwischen diesen Polen liegt; kritisch zu priifen, in welchem Verhiltnis zu Ernst und Spiel
einzelne Handlungen liegen, und in Betracht zu ziehen, dass sich diese Kategorien nicht
gegenseitig ausschliefen miissen. So ist das Theater, vermittelt durch Spiel- und Rezep-
tionskonventionen, ein Raum, in dem wir nicht erwarten, dass wir Handlungen auf ih-
ren Realititsgehalt itberpriifen miissen. Schnitzler zeigt aber, dass in der Simulation von
Realitit fiir Publikum und Schauspielende stets auch etwas Reales auf dem Priifstand
liegt. Im Gegenzug ist die Schnitzler’sche Primisse, dass auch die Realitit von theatra-
len Momenten durchsetzt ist, kein Aufruf, alles zur Illusion zu erkliren und der Wirk-
lichkeit auszuweichen, sondern im Gegenteil umso energischer an unserer Fihigkeit zu
arbeiten, die Realitit zu konfrontieren.

Literaturverzeichnis

Austin, John L. (1962): How To Do Things with Words. The William James Lectures deliv-
ered at Harvard University in 1955, Oxford: Clarendon Press.

Bazin, André (1997): Bazin at Work. Major Essays & Reviews from the Forties & Fifties,
hg. von Bert Cadullo, iibers. von Alain Piette u. Bert Cadullo, New York: Routledge.

Fischer-Lichte, Erika (2020): »Introduction: Reflections on the Politics and Philosophy
of Language in Performance, in: Erika Fischer-Lichte/Torsten Jost/Saskya Iris Jain
(Hg.), Theatrical Speech Acts: Performing Language: Politics, Translations, Embodi-
ments, London: Routledge, S. 1-20.

Herzmann, Herbert (2006): »Mit Menschenseelen spiele ich«. Theater an der Grenze von
Spiel und Wirklichkeit, Tiibingen: Narr.

Kolkenbrock, Marie (2014): »Der griine Kakadu: Groteske in einem Akt (1899)«, in: Christoph
Jiurgensen/Wolfgang Lukas/Michael Scheffel (Hg.), Schnitzler-Handbuch: Leben —
Werk — Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 131-135.

Melchinger, Christa (1968): Illusion und Wirklichkeit im dramatischen Werk Arthur
Schnitzlers, Heidelberg: Carl Winter.

Nehring, Wolfgang (1992): »Arthur Schnitzler and the French Revolutiong, in: Modern
Austrian Literature 25:3-4, S. 75-94.

Perlmann, Michaela L. (1987): Arthur Schnitzler, Stuttgart: Metzler.

Pfeifer, Wolfgang (1993): Etymologisches Worterbuch des Deutschen, digitalisierte und
von Wolfgang Pfeifer tiberarbeitete Version im Digitalen Worterbuch der deutschen
Sprache. [Im Aufsatz erwihnt: https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig und https:
/Iwww.dwds.de/wb/etymwb/stutzen vom 18.05.2023.]

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

141


https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/begriffsstutzig
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen
https://www.dwds.de/wb/etymwb/stutzen

142 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Rys, Michiel (2016): »Groteske Vorfithrungen. Die Darstellung von Masse und Individu-
um in den Revolutionsgrotesken von Arthur Schnitzler (Der griine Kakadu) und Rudolf
von Delius (Robespierre)«, in: Neophilologus 100:4, S. 611-629.

Sabler, Wolfgang (2014): »Zwischen Tradition und Innovation: Schnitzler als Dramati-
ker«, in: Christoph Jirgensen/Wolfgang Lukas/Michael Scheffel (Hg.), Schnitzler-
Handbuch: Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 291-298.

Schnitzler, Arthur (1962): Die Dramatischen Werke. Erster Band, Frankfurta.M.: Fischer.

Squercina, Marianna (1989-1990): »History and Fiction in a Drama on Revolution. Ar-
thur Schnitzler’s Der griine Kakadux, in: New German Review. A Journal of Germanic
Studies 5-6, S. 98—109.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-007 - am 14.02.20286, 11:42:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

