272

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

zur Dezentrierung des Subjekts. Die von ihnen verschieden formulierte Einsicht in die
Vermittlung von Gesellschaft und Individuen kritisiert sowohl die fordistische Pseudo-
Individualisierung als auch die unterwerfenden Anrufungen zum freien Unternehmer
seiner Selbst im Postfordismus. In diesen Geschichten der unterworfenen Subjekte zeigt
sich die Historizitit der Theorien Adornos und Foucaults, die aktivin das Handgemenge
ihrer Zeit eingreifen sollten. Die Kimpfe und Widerstinde, aber auch die Erinnerung
an Erfahrung und Solidaritit geben beiden die Hoffnung, dass die Individuen doch die
Potentiale zu Subjektivierungsweisen besitzen, durch die sie auf experimentelle Weise
Miindigkeit erwerben kénnen.

Im der Subjekttheorie Adornos gewidmeten Teil wird zunichst der Frage nachge-
gangen, ob er eine Verfallsgeschichte des abendlindischen Individuums schreibt und
wie diese zu verstehen ist. AnschlieRend werden die Facetten seiner Kritik an der Pseu-
do-Individualisierung beleuchtet, einer bis heute anzutreffenden Form der Subjektivie-
rung, bevor die Kritik an der traditionellen Subjektphilosophie von Descartes, Kant und
Hegel den Boden fiir die abschlieffenden Betrachtungen der emanzipatorischen Aspek-
te bereitet. Ex negativo verweisen die von ihnen entwickelten Begriffe auf Wahrheiten
und Potentiale, welche Adorno zu Hoffnungen Anlass geben. Die Darstellung wendet
sich sodann Foucaults Verstindnis von Subjektivierung zu. Hier steht dessen Kritik an
den traditionellen Konzepten des Subjekts am Beginn. Ausgehend von ihnen wird re-
konstruiert, wie Foucaults eigene theoretische Uberlegungen zu einer Reihe anhaltend
fruchtbarer Begriffe fithren, darunter die Selbsttechnik und die Subjektivierungswei-
sen. Zum Ende beleuchtet der zweite Teil einige von Foucault ausgemachte Fluchtlinien,
welche auf Widerstinde, Experimente und kritische Haltungen der Individuen verwei-
sen. Die abschliefRende Vermittlung verdichtet das Ausgefiihrte auf Gemeinsamkeiten
und Unterschiede unter Riicksicht auf die Eingriffe Adornos und Foucaults in das je-
weilige Theorie-Praxis-Gefiige. Ausgehend davon konnen einige Thesen iiber miindige
Subjektivierungsweisen formuliert werden.

4.1. Adornos Subjekttheorie

»In den hundertfiinfzig Jahren, die seit Hegels Konzeption vergingen, ist von der Ge-
walt des Protestes manches wieder ans Individuum libergegangen. [..] hat es an Fiil-
le, Differenziertheit, Kraft ebensoviel gewonnen, wie es andererseits von der Verge-
sellschaftung der Gesellschaft geschwicht und ausgehdhlt wurde. [...] Angesichts der
totalitaren Einigkeit, welche die Ausmerzung der Differenz unmittelbar als Sinn aus-
schreit, mag temporar etwas sogar von der befreienden gesellschaftlichen Kraft in die
Sphére des Individuellen sich zusammengezogen haben. [..] In ihr verweilt die kriti-
sche Theorie nicht nur mit schlechtem Gewissen.« (Adorno 1951: MM: GS 4:16)

Als Adorno am Ende seines Lebens in einem Brief an Horkheimer Zur Spezifikation der kri-
tischen Theorie in knapper Form deren wesentliche Positionen zusammenfasste, stand an
herausgehobener erster Stelle der Punkt: »Einbeziehung des subjektiven Faktors.« (Adorno
1969: [Spezifikation]: 292; Hervorhebung P.E.) Damit wollte er den »Kitt« der antagonis-
tischen Klassengesellschaft begreifen, deren Dynamiken sie zu zerreifen drohten. War-

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

um dies nicht geschah, erklirte Adorno mit der »Notwendigkeit eines psychologischen
Surplus iiber die objektive Okonomie, um die Gesellschaft zusammenzuhalten.« (Ebd.)
Entgegen einer 6konomistischen Ignoranz fordert Adorno die psychologisch geschulte
Aufmerksambkeit auf den besonderen Einzelnen im Funktionszusammenhang der Ge-
sellschaft. Dies war auch der Grund, warum Horkheimer in den 1930er Jahren die Sozial-
psychologie in das Institut fiir Sozialforschung integrierte (siehe Kapitel 4.1.2.). Adorno
blieb diesem Projekt bis zu seinem Tod verbunden. In enger Verzahnung von psychologi-
schen, soziologischen und philosophischen Uberlegungen untersuchte er einerseits den
Verfall des biirgerlichen Subjekts zur bloRen Schaltstelle der gesellschaftlichen Macht
und fand doch andererseits immer wieder emanzipatorisches Potential im Individuum.

In den ersten beiden Kraftfeldern standen Adornos Begriffe von Gewalt und Ideo-
logie im Fokus. Sie rekonstruierten, wie er sie durch die Verbindungen von Erkennt-
nistheorie und Gesellschaftskritik in Konstellationen konzipiert. Dort wurde das The-
ma der Vermittlung durch das Subjekt zwar wiederholt angeschnitten — beispielsweise
anhand der von Ohnmacht ausgel6sten Leiderfahrung und der subjektstabilisierenden
Funktion der Ideologien —, nun riicke es in diesem Kapitel explizit in den Vordergrund.
Adornos Subjekttheorie bildet mit seiner Problematisierung von Gewalt und Ideologie
einen zwingenden Zusammenhang. Nur zum Zweck der Darstellung kann getrennt un-
tersucht werden, was der Sache nach untrennbar verbunden ist. Jedoch kann die Ver-
mittlung der Begriffe Ideologie, Gewalt und Subjekt nur am Material entfaltet werden.
Im Themenfeld >Subjekt« treffen Philosophie und Soziologie notwendig aufeinander, so
zeigt es Adorno in seiner gleichnamigen Vorlesung. Sie behandeln die einzelnen Aspekte
des Subjekts nach ihren Begriffen, Methoden und Theorien. »[D]en Begrift der Wahr-
heit« bestimmt die Dialektik »als eine auch durch Subjekte hindurch vermittelte Ob-
jektivitit«, dem »konvergier[t]« die soziologische Analyse, wonach »die subjektiven Be-
wufstseinsinhalte und Bewuf3tseinsformen bereits etwas wesentlich durch die Formen
der Vergesellschaftung Vermitteltes sind« (Adorno 1960: EiS: 163). Die analytische Tren-
nung ist nur so lange disziplinir gerechtfertigt, wie sie sachlich begriindet erscheint und
durch Aufweis der Vermittlung zuriickgenommen wird. Auf diese Weise wird deutlich,
dass dieses dritte Kraftfeld inhaltlich in Adornos Denken gerechtfertigt ist, um seine de-
skriptiven, methodischen und normativen Konzeptionen einzulésen: Vom Subjekt kann
weder die Gesellschaftstheorie Adornos abstrahieren, in deren Zentrum die Dialektik
von gesellschaftlicher Macht und individueller Ohnmacht stehen, noch seine Erkennt-
nistheorie, welche er um den Widerspruch zwischen Ideologie und Wahrheit entfaltet.
Daher muss im Folgenden Adornos differenzierte Subjekttheorie in ihren wesentlichen
Zugen dargestellt werden.

Dabei lassen sich in Adornos Schriften vier Begriffe des Subjekts unterscheiden. Ers-
tens behandelt er das philosophische Subjekt im Gegensatz zum Objekt, welches er in
seiner Kritik am Postulat der Identitit in der klassischen Subjektphilosophie, besonders
im deutschen Idealismus, untersucht. Soziologisch fasst Adorno zweitens das Subjekt
als das Individuum im Gegensatz zur Gesellschaft. Drittens begreift Adorno das Sub-
jekt wesentlich psychoanalytisch als Ich im Gegensatz zum Es. Schlieflich findet sich
durchgingigin seinen Schriften auch ein vierter Begriff vom emanzipatorischen Subjekt
als Residuum der Spontanitit, Freiheit und Nichtidentitit, das zur Solidaritit fihig ist.
Indem Adorno die objektiven Zwinge, welche die Dichotomien re-produzieren, kritisch untersucht,

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

213


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

verfolgt er das Ziel, sie dialektisch aufzuheben. Jedoch kann dies nicht allein kraft eines Akts
des Denkens vollzogen werden, sondern bedarf der verindernden Praxis, als deren Teil
Adorno seine theoretischen Operationen begreift, ohne sie mit ihr gleichzusetzen. Auch
seine Subjekttheorie will eingreifen und mittels Verstindigung iiber den Verblendungs-
zusammenhang tiber ihn hinausweisen. Seine Einsicht in die subtilsten Auswirkungen
der Entfremdung, seine Skandalisierung von Pseudo-Individualitit und seine Kritik am
autoritiren Charakter riittelten am Selbstverstindnis nicht nur der bundesdeutschen
Gesellschaft und befeuerten die Studentenbewegung. Diese Theoreme bilden mit den
genannten Subjektbegriffen eine Konstellation, in die auch weitere Begriffe treten, von
denen im Folgenden einige niher betrachtet werden, sofern sie der Beantwortung der
Fragestellung nach emanzipatorischen Potentialen in unterworfenen Subjekten dienen:
das Besondere, der Charakter, das Selbst.

Die Darstellung von Adornos Subjekttheorie gliedert sich in vier Teile, die aufein-
ander aufbauen und entlang von sachlichen Schwerpunkten strukturiert sind. Anfangs
wird die Historizitit von Subjektivitit rekonstruiert, welche Adorno im Subjekt am Werk
sieht: von der Urgeschichte des Selbst in der Antike iiber die neuzeitliche Entwicklung
des biirgerlichen Individuums bis zur modernen Bliite der Individualitit, gefolgt von
seinem Ende in der verwalteten Welt, scheint Adorno eine Verfallsgeschichte zu schrei-
ben. Betrachtet werden jedoch auch gegenliufige Tendenzen, die diese These in Fra-
ge stellen. Im folgenden Unterkapitel sollen die weiteren Konstellationen von Begriffen
kurz vorgestellt werden, mit denen Adorno das Subjekt problematisiert: seine Studien
tiber den autoritiren Charakter, das Motiv der Entfremdung sowie das von ihm fortent-
wickelte Theorem der Ich-Schwiche. Im Anschluss werden Adornos wesentliche Einwin-
de gegen die klassische Subjektphilosophie skizziert, wobei besonders auf deskriptive
wie normative Schwichen eingegangen wird. Abschliefend zeigen nihere Betrachtun-
gen der emanzipatorischen Potentiale im Subjekt warum Adorno an selbiges noch Hoft-
nungen knipft.

Die zusammengetragenen Erkenntnisse iiber Adornos Subjekttheorie werden nach
der Darstellung der Analysen der Subjektivierungsweisen bei Foucault am Ende des Ka-
pitels mit diesen in Beziehung gesetzt. Analog zu den beiden vorangegangenen Kraft-
feldern sollen so die theoretischen Differenzen beider vor dem Hintergrund einer Ge-
meinschaft im Problem herausgearbeitet und unter Beriicksichtigung der Historizitit
und des Theorie-Praxis-Gefiiges vorliufige Vermittlungen skizziert werden.

4.1.1. Die Verfallsgeschichte des (biirgerlichen) Subjekts

Ausgehend von der engen Bindung des Begriffs des Subjekts an die biirgerlich-kapita-
listische Gesellschaft schreibt Adorno anscheinend eine Verfallsgeschichte des Subjekts.
Erst mit der Entwicklung gesellschaftlicher Krifte konnte der Begriff des Subjekts in ei-
ner relevanten Weise qualifizierte Triger finden. Von Individuen vor einer entwickel-
ten stidtischen Wirtschaft zu sprechen, ist nach Adornos Verstindnis anachronistisch.
Doch nach dem Siegeszug des Biirgertums fithrten die Widerspriiche der biirgerlichen
Gesellschaft zu fundamentalen Krisen. Der gesellschaftlichen Ausbreitung des Indivi-
duums und seiner zunehmenden Differenzierung folgte ein ebenso differenzierter Ver-
fall auf verschiedenen Ebenen. Zunichst kann soziologisch, wie im Kapitel Gewalt und

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Macht gezeigt, von einer zunehmenden Ohnmacht der Menschen gesprochen werden.
Im Monopolkapitalismus haben immer weniger Menschen wirkliche Entscheidungsge-
walt und auch diese sind angesichts der omniprasenten Biirokratisierung kaum selbst-
stindige Subjekte zu nennen. Nicht nur die Arbeiter_innen, sondernauch die Biirger._in-
nen, letztlich alle Individuen sind Objekte der Tauschgesellschaft und keine Subjekte der
eigenen Geschichte, so Adornos geschichtsphilosophische Diagnose. Philosophisch lau-
tet seine Argumentation, dass die »Vernunft, deren eigener Begriff ja an der Selbster-
haltung des Individuums gebildet ist, ein Subjekt iiberhaupt nicht mehr hat« und daher
»in Unvernunft um[schligt].« (Adorno 1964: LGF: 62) Angesichts dieser sich verschirfen-
den gesellschaftlichen Prozesse bleibt nur »scheinhafte Individuation« (ebd.: 51). Pseu-
do-Individualitit spielt sich besonders auf kultureller beziehungsweise sozialpsycholo-
gischer Ebene ab. Da in Politik und Okonomie die Entscheidungen des Einzelnen im-
mer weniger zihlen, werden sie als Konsumenten vor fortlaufende Scheinwahlen zwi-
schen Produkte gestellt, mit denen sie sich Individualitit erwerben. Diese Tendenz zur
Kulturalisierung (vgl. Behrens 2007: 59; Reckwitz 2017: 17) der industriellen Produkti-
on charaktersiert Adorno als Kulturindustrie. Mit ihr erfasst das universelle Streben zur
Komodifizierung auch die Kunst. Da es keine autonome Kunst mehr gibt, sinken die
Kunstler herab zu Agenten von iibergreifenden Verwertungsinteressen. Derartige Ent-
wicklungen betreffen alle Menschen und fithren nach Adorno auf psychologischer Ebene
zur sogenannten Ich-Schwiche. Denn je weniger vom Handeln des Einzelnen abhingt,
umso mehr verkiimmert seine Spontanitit und desto 6fter erleben bereits Kinder die
Ohnmacht der Eltern. Es sind unter anderem diese »Vorginge in der Kindheit« (Adorno
1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 24) und die Spaltung vom psychologischen und
Sozialcharakter (vgl. Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8: 69), die Adorno in
direkter Ankniipfung an Freuds Trieb6konomie und Marx’ Entremdungstheorie als Be-
schidigungen begreift. Da niemand sich diesen gesellschaftlichen Prozessen entziehen
kann, fithren alle Menschen, wenngleich mit extremen Unterschieden, ein beschidigtes
Leben.

Diese umfassende Tendenz zum Ende des Individuums beschreibt Adorno auf al-
len von ihm untersuchten Feldern. Dennoch finden sich in der Forschung Stimmen, die
ausdriicklich der These widersprechen, Adorno wiirde eine Verfallsgeschichte schreiben
(vgl. Allen 2016: 218-219, 226; Schiller 2005: 6). Um zu einer fundierten Einschitzung
iiber diesen wesentlichen Punkt zu gelangen, muss die von ihm geschilderte Geschichte
nachvollzogen werden. Dafiir bietet es sich an, bei seiner Interpretation des Odysseus-
Mythos zu beginnen, da er in ihr die Urgeschichte des biirgerlichen Subjekts erkennt.
AnschliefRend sollen die einschneidenden Zisuren zu Beginn der Neuzeit und mit der
Etablierung der biirgerlichen Gesellschaft nachgezeichnet werden, die Adorno realhisto-
risch in Verbindung bringt mit der Entwicklung der Individualitit. Diese liberal-kapita-
listische Epoche nutzt Adorno auch als Folie, vor der er die klassische Subjektphilosophie
behandelt (siehe Kapitel 4.1.3.); vor allem aber gewinnt er aus ihr seine Vorstellung gelin-
gender Subjektivitat. Schliefilich benétigt jede Verfallsgeschichte einen Ausgangspunke,
der normativ ausgezeichnet werden kann. Dieser Eindruck dringt sich auf, wenn man
Adornos Beschreibungen des Individuums in der verwalteten Welt betrachtet. Ob die-
ser Eindruck allerdings stimmig ist und welche Einwinde in der Forschung gegen eine
Verfallsgeschichte bei Adorno vorgebracht werden, wird am Ende dieses Teils diskutiert.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

275


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Odysseus als mythischer Ahnherr aufklarerischer Subjekte

Besondere Aufmerksambkeit verdient der Exkurs iiber Odysseus oder Mythos und Auf-
klirung in der Dialektik der Aufklirung, dem Gemeinschaftswerk Adornos und Horkhei-
mers. Dieser Abschnitt iiber die Genese der biirgerlichen Subjektivitit trigt die Hand-
schrift Adornos' und so lohnt ein Blick auf dessen Odysseus-Portrait, dieses »Urbild [...]
des biirgerlichen Individuums, dessen Begriff in jener einheitlichen Selbstbehauptung
entspringt.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 61) Die vielschichtige Rekonstrukti-
on greift zahlreiche Motive, Gedanken und Theoreme des Buches auf und bleibt in der
Komplexitit fiir Adorno bis an sein Lebensende verbindlich.

Mit seiner Interpretation von Homers Odyssee folgt Adorno ausdriicklich Nietzsche,
derin seinen Interpretationen antiker Texte »wie wenige seit Hegel die Dialektik der Auf-
klarung erkannt [hatte; P.E.].« (ebd.: 62) Adorno macht sich Nietzsches genealogische
Untersuchungsmethode iiber die Vorgeschichte der Phinomene zu eigen. Demnach las-
sen sich deren Spuren bis weit vor ihrem eigentlichen Erscheinen zuriickverfolgen. »In
der Tat erstrecken die Linien von Vernunft, Liberalitit, Birgerlichkeit sich unvergleich-
lich viel weiter, als die historische Vorstellung annimmt, die den Begriff des Biirgers erst
vom Ende der mittelalterlichen Feudalitit her datiert.« (ebd.: 62/63) Die Tendenzen zu ei-
ner biirgerlichen Subjektivitit finden sich bereits in der Antike. Damit ist der Zugriff auf
einen antiken Mythos, um ein gegenwirtiges Phinomen zu begreifen, gerechtfertigt.

Den zentralen Faden der Argumentation des Buches, wonach die Aufklirung,
verstanden als der Ausgang aus mythischen Verhiltnissen, mit der Herrschaft der
Menschen iiber sich, andere Menschen und die Natur erkauft wurde — und unter
kapitalistischen Verhiltnissen aufgrund ihrer Eigendynamik erneut in Mythos um-
schligt -, entfaltet Adorno im Odysseus-Exkurs detailliert. Zunichst dechiffriert er
bei Homer die »Beschreibung der Fluchtbahn des Subjekts vor den mythischen Mich-
ten« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 64). Sich zum Subjekt zu machen, ist ein
Fluchtversuch aus uneinsichtigen Verhiltnissen. Wer diesen Weg beschreitet, will nicht
linger Objekt sein. Doch diese simple Dichotomie durchbricht Adornos dialektisch
geschulter Blick, der auf Leiden geht. Seine Genealogie legt besonderen Nachdruck
auf das »Herrschaftsgeschichtliche am Selbst« (ebd.: 69). Damit meint er die dreifa-
che Herrschaft iiber sich, andere und die Natur, welche das Subjekt pragt. Sie zwingt
ihm die Form der einheitlichen Identitit des Selbst auf und nétigt ihn zugleich zur
Aufgabe des Selbst. Diese paradoxe Konstruktion ist bis heute konstitutiv fir jeden,
der ein Subjekt werden will. Dass sie nicht itberwunden, sondern verschirft wurde, ist
fiir Adorno Ausdruck der Persistenz der Klassenherrschaft. »In der Klassengeschichte
schloss die Feindschaft des Selbst gegens Opfer ein Opfer des Selbst ein, weil sie mit
der Verleugnung der Natur im Menschen bezahlt ward um der Herrschaft iber die
auflermenschliche Natur und itber andere Menschen willen.« (ebd.: 72) Im Odysseus-
Kapitel ist auch deutlich Adornos Dialektik von Macht und Gewalt und sein Begriff
der Ohnmacht wiederzuerkennen (siehe Kapitel 2.1.). Einerseits wirkt die Herrschaft
iiber das eigene Selbst zugleich als produktive Selbstermichtigung und als repressive
Unterdriickung. Andererseits bleibt gesellschaftliche Macht auf individuelle Ohnmacht

1 In ihrem Nachwort zur Dialektik der Aufklirung schlagt Schmid Noerr den Abschnitt zur Odyssee
Adorno zu (vgl. Schmid Noerr 1987: 427—430).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

verwiesen. Adorno argumentiert, »dass jegliche Macht in der Klassengesellschaft ans
nagende Bewusstsein von der eigenen Ohnmacht gegeniiber der physischen Natur und
deren gesellschaftlichen Nachfolgern, den Vielen, gebunden ist.« (ebd.: 75) Die Gewalt
ist der Schliissel, um die Zusammenhinge zu verstehen. Zunichst muss die Gewalt der
Natur gebrochen werden, um die eigene physische Existenz zu erhalten. Dafiir muss die
eigene Natur unterdriickt werden, um ein Selbst auszubauen, das als Subjekt den objek-
tiven Gewalten gegeniiberzutreten vermag. Doch die Gewalt kehrt bedrohlich wieder als
physische Ubermacht der Anderen und als psychischer Widerstand gegen die Repres-
sion innerer Natur. Entscheidend ist der Gedanke Adornos, wonach die Herrschaft des
Selbst die Unterdriickung der Natur verlangt — Naturbeherrschung gelingt nur durch
»Mimesis [...] ans Tote«, durch die Anverwandlung an sie im Modus ihrer Mortifikation.
»Der subjektive Geist, der die Beseelung der Natur auflost, bewiltigt die entseelte nur,
indem er ihre Starrheit imitiert » (ebd.: 76). Hier liegt auch die Basis fiir die Gewalt
des Geistes, der vom lebendigen Besonderen abstrahiert, um dessen iiberzeitlichen
— toten — allgemeinen Begriff zu erlangen. In diesem mathematischen Vorgehen der
instrumentellen Vernunft zu Zwecken der Naturbeherrschung ist ihr Umschlagen in
irrationale Verkehrung von Mitteln zu Zwecken bereits angelegt.

In der Dialektik von Macht und Gewalt wirkt also von Anbeginn zugleich die Dia-
lektik von Allgemeinem und Besonderem. Erst durch Gewalt wird Allgemeines vom
Besonderen getrennt und gewinnt eine fixe Gestalt, welche die Ausitbung von Macht
ermoglicht. Im permanenten Prozess der Trennung des Allgemeinbegriffs vom beson-
deren Phinomen wirkt Vernunft als Instrument der Selbsterhaltung des Individuums
gegeniiber einer itbermichtigen Natur und hinterlisst beide beschidigt. Die Natur als
amorphe Masse ist zu bedrohlich, daher muss sie in ihrer diffusen Pluralitit aufgeldst
und einem ordnenden Prinzip unterworfen werden. Gleiches gilt fiir den Einzelnen,
der sich seiner selbst bemichtigt durch die Herstellung der Einheit aus der bedrohli-
chen Vielheit seiner Triebe. Individuation wird dem Chaos entgegengesetzt, sie erst
erlaubt den Prozess der Bewusstwerdung. Denn »das Wissen«, so Adorno, »hat seine
Substanz an der Erfahrung des Vielfiltigen« (ebd.: 65), demgegeniiber die »Identitit«
des Einzelnen die Form des Selbstbewusstseins annimmt und diesem die Selbsterhal-
tung »ermoglicht« (ebd.). Dem entspricht der Begriff der Ideologie als fetischisierendes
Wissen, welches zugleich das zu erkennende Objekt und das erkennende Subjekt fixiert
(siehe Kapitel 3.3.). Identifikation und Individuation bilden einen untrennbaren dialektischen
Prozess, dessen Ambivalenz zwischen Ermdchtigung und Unterwerfung Adorno stets hervorhebt.
Einheit und Identitit sind Werkzeug und Ergebnis der gewaltsamen Trennung vom
Vielfiltigen und Nichtidentischen. Adorno zufolge handelt es sich bei dem mit sich
selbst identischen Selbst um ein geschichtlich Gewordenes, welches seine »Einheit blof}
in der Mannigfaltigkeit dessen [findet; P.E.], was jene Einheit verneint« (ebd.: 65), also
in der andauernden Uber- und Bewiltigung bedrohlicher Pluralitit.

Am Epos Homers entziffert Adorno bereits einen zentralen Aspekt seiner Subjekt-
theorie: Das Ich ist Ideologie. Denn nicht nur nimmt seine Identitit als Selbstbewusst-
sein die Form eines fetischisierenden Wissens an, sondern seine Genese aus dem Op-
ferdienst gegeniiber mythischen Géttern verleiht ihm etwas Betriigerisches. Den »Trug«
altertiimlicher Priesterkulte und Opferrituale, welche »die hinfillige Person zum Trager
der gottlichen Substanz erhoht, spiirt Adorno »am Ich« (ebd.: 69) auf. »Seine Substanzia-

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

271


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

litat ist Schein wie die Unsterblichkeit des Hingeschlachteten.« (ebd.; Hervorhebung P.E.)
Demzufolge war schon lange, bevor die 6konomischen Dynamiken des Monopolkapita-
lismus die Rolle des Individuums herabwiirdigten, sein Ich ideologischer Schein.

In der gleichzeitigen Uberhéhung und Erniedrigung seines Subjekts offenbart sich
dasirrationale Prinzip der biirgerlichen Vernunft bereits in ihren mythischen Anfingen.
Durch die Anverwandlung an die itbermichtigen Gétter gewinnt das Ich seinen ideologi-
schen Schein von Substantialitit, durch seine Mimesis an die entzauberte tote Natur sei-
ne Fihigkeit zur Naturbeherrschung. Beide Fluchtwege zwingen den schwachen Einzel-
nen zum strategischen Einsatz seiner Vernunft zum Zweck der Selbsterhaltung. »Diese
Irrationalitit der Ratio hat ihren Niederschlag in der List gefunden als der Angleichung
der biirgerlichen Vernunft an jede Unvernunft, die ihr als noch gréflere Gewalt gegen-
tibertritt.« (ebd.: 80) Den iiberwiltigenden Michten gegeniiber verhilft die Rationalitit
dem ohnmichtigen Subjekt zur Selbstermichtigung und bewirkt zugleich dessen Aus-
lieferung an die Herrschaft der Irrationalitit, sobald sich die rationalen Mittel als Zwe-
cke setzen. Diese Dialektik von Rationalitit und Irrationalitit verrit die andauernde Heterono-
mie des sich unterwerfenden Subjekts. Auch in dieser Hinsicht reicht nach Adorno die Form,
nach welcher der Biirger sich subjektiviert, weit vor die Entstehung des Biirgertums zu-
rick. »Der listige Einzelginger ist schon der homo oeconomicus, dem einmal alle Ver-
niinftigen gleichen.« (Ebd.) Als atomisierte Monade muss der selbstidentische Einzelne
strategischen Nutzen aus seiner Vernunft ziehen, will er nicht in Poseidons Meer unter-
oder am Markt bankrottgehen. In dieser Hinsicht gleicht der antike Held Odysseus dem
modernen Biirger Robinson. »Die beiden prototypischen Schiffbriichigen machen aus
ihrer Schwiche — der des Individuums selber, das von der Kollektivitit sich scheidet —
ihre gesellschaftliche Stirke.« (Ebd.) Abermals deutet Adorno die Geste der Unterwerfung
als die Bestitigung der Macht. Das Individuum bewiltigt die Trennung von innerer wie du-
3erer Natur und den Anderen, welche es bedrohen, durch den strategischen Gebrauch
seiner Vernunft. In diesem Prozess der Selbstiiberh6hung und Unterwerfung gerit die
eigene Ohnmacht, deren Uberwindung instrumentelle Vernunft dienen sollte, aus dem
Blick. Zweck und Mittel verkehren sich und Aufklirung schligt in Mythos zuriick. Zu-
nichst rationalisiert wird die individuelle Entsagung zunehmend libidinds aufgeladen
und letztlich affirmiert. Weil das Subjekt gezwungen ist, sich selbst zu erhalten, gleicht
es seine Ratio strategisch an die Ratio der Verhiltnisse an, so irrational diese auch sind.
Noch dort, wo Widerstand dagegen sich regt, ist der irrationale Umschlag nicht weit.
Die Ideologie ist affirmativ gerade, wo sie rebelliert (siehe Kapitel 3.1.2.). Somit verlangt der
kritische Gebrauch der Vernunft, wie Adorno zeigt, die Reflexion auf eigene Ohnmacht
besonders dort, wo sich Vernunft machtig wihnt.

Unter irrationalen Verhiltnissen die eigene Subjektivitit zu behaupten, so macht
Adorno deutlich, bedeutet, sich zu entfremden. Der Prozess der Trennung von Natur,
Trieben und den Anderen verschirft sich mit dem Grad der gesellschaftlichen Integrati-
on in Abhingigkeit von der Produktivkraftentwicklung. »Radikale Vergesellschaftung heifst
radikale Entfremdung.« (ebd.: 81; Hervorhebung P.E.) Nach Adornos Rekonstruktion der
biirgerlichen Subjektivitit haben Selbsterhaltung und Selbstentfremdung den gleichen
Entstehungsherd (siehe Kapitel 4.1.2.). Nicht nur das eigene Produkt, auch die eigenen
Triebe werden dem subjektivierten Menschen fremd. Die Teile der eigenen Natur, wel-
che nicht dem »Selbst« entsprechen, das Adorno und Horkheimer als den »identische[n],

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

zweckgerichtete[n], mannliche[n] Charakter des Menschen« (ebd.50; Hervorhebung P.E.) be-
stimmen, werden abgespalten und auf Andere projiziert. Aus diesem projizierten Selbst-
hass entwickelten sich die »Ideologien der Ungleichwertigkeit« (Heitmeyer 2008) und
aus der unterdriickten Triebenergie gewinnen sie ihre beinahe mythische Dauerhaftig-
keit.

In der Genealogie des biirgerlichen Individuums war die Dialektik der Aufklirung
angelegt. Die Entfremdung spitzt sich zu und schligt mit rationalen Mitteln zuriick, indem sie
ihre morderische Dynamik gegen alles Fremde wendet. Die Shoah ist der brutale und sinnlo-
se Ausdruck eines »dialektische[n] Verhiltnisses von Zivilisation und Natur«, das nach
Salzborn fiir Adorno und Horkheimer auch den »Kern antisemitischer Welterklirungs-
versuche« (Salzborn 2019: 19) ausmacht. Diese Lesart deutet die Shoah als selbstzweck-
hafte industrielle Vernichtung im irren Glauben an einen Erlésungsantisemitismus. Als
Irrationalitit mit rationalen Mitteln erscheint sie als die extreme Zuspitzung der Dia-
lektik von Rationalitit und Irrationalitit. Deren Dynamik verschirfte sich im Kapitalis-
mus, welcher alles nach dem Schema der Ware fiir ein anderes setzt und was nicht rest-
los austauschbar ist, fiir iiberfliissig erklirt. Die »Inthronisierung des Mittels als Zweck,
die im spiten Kapitalismus den Charakter des offenen Wahnsinns annimmyt, ist schon in
der Urgeschichte der Subjektivitit wahrnehmbar« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:
73). Im Keim der Entsagung (vgl. ebd.: 69) ist die Geschichte der Menschheit enthalten.
Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen, welche Adorno und Horkheimer als verfolg-
te Juden im Exil anstellten,” wird der Abgrund der These deutlich: »Die Geschichte der
Zivilisation ist die Geschichte der Introversion des Opfers. Mit anderen Worten: die Ge-
schichte der Entsagung.« (ebd.: 73)

Gleichwohl bietet Adornos Lektiire der Odyssee auch Hoffnung. Das Individuum als
Trager der rationalen Allgemeinheit konnte die Dynamik beenden. »Das Selbst repri-
sentiert rationale Allgemeinheit wider die Unausweichlichkeit des Schicksals. Weil er
[Odysseus, P.E.] aber Allgemeines und Unausweichliches ineinander verschrinkt vorfin-
det, nimmt seine Rationalitit notwendig beschrinkende Form an, die der Ausnahme.«
(ebd.: 77) Wird das Individuum seiner Beschrinktheit inne, in dem es auf seine gesell-
schaftliche Ohnmacht reflektiert, kann es die Irrationalitit der Ideologie iiberwinden.
»Erst indem Subjektivitit in der Erkenntnis der Nichtigkeit der Bilder ihrer selbst méchtig wird,
gewinnt sie Anteil an der Hoffnung, welche die Bilder vergeblich blof versprechen.« (ebd.:
95; Hervorhebung P.E.) Es ist bezeichnend, dass Adorno nach der dystopischen Rekon-
struktion zu utopischen Formulierungen findet, die gerade das Individuum zur Rettung
erklaren. Hoffnung liegt einzig in ihm, sofern es seiner Schwiche, Ohnmacht und Schuld innewird
(siehe Kapitel 4.1.4.). Der Akt der Reflexion vermag allein die Zerschlagung des Verblen-
dungszusammenhangs und damit des Verhingnisses zu bewirken.

Die Realgeschichte biirgerlicher Individualitat

»Inihm [dem Individuum; PE.] wird der fiktive Anspruch erhoben, das biologisch Eine
gehe dem Sinne nach dem gesellschaftlichen Ganzen voran, aus dem nur Gewalt es

2 Ziege und Schmid Noerr begreifen die Dialektik der Aufkldrung auch als Teil »einer innerjiidischen
Auseinandersetzung mit der Moderne« (Schmid Noerr/Ziege 2019: 17)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

279


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

isoliert, und seine Zufalligkeit wird fiirs Mafd der Wahrheit ausgegeben.« (Adorno 1951:
MM: GS 4:175)

Adornos historisches Verstindnis des Individuums ist von grundlegender Bedeutung.
Die »Individualitit« entsteht im historischen Prozess als »eine Reflexionskategorie«, da-
durch das »die je einzelnen Subjekte, indem sie sich ihrer Einzelheit und Einzigkeit be-
wusst werden, in einem bestimmten Gegensatz zu der Gesamtheit treten« (Adorno 1964:
LFG: 104). Eben diese Einsicht in die Historizitit, »dass Individualitit ein Entsprunge-
nes« ist, bringt Adorno auch dazu, dariiber zu spekulieren, ob sie nicht »méglicherweise
auch Vergingliches sei« (ebd.; Hervorhebung P.E.). Bevor allerdings Adornos These vom
Ende des Subjekts beziehungsweise seiner biirgerlichen Subjektivierungsweise in ihren
Facetten dargestellt und die Frage diskutiert werden kann, ob diese Prozesse nicht auch
die Hoffnung auf Emanzipation bestehen lassen, bedarf es zunichst der Rekonstruktion
ihrer Entstehung und Entwicklung.

Vor dem Ende des Subjekts muss sein Beginn verstanden werden. Was bedeutete es
fiir Adorno, dass Individualitit entsprungen ist? Zunichst begreift er die Individuali-
tit als ein Moment im Lebensprozess des Stoffwechsels Mensch-Natur als Teil einer Na-
turgeschichte. Entsprechend dem Geist, den Adorno aus der Trennung von Hand- und
Kopfarbeit ableitet (siehe Kapitel 3.1.1.), hat auch die »Erkenntnisfunktion, ohne die Dif-
ferenz so wenig wie Einheit des Subjekts wire« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 167), ih-
ren Ursprung in der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, um die Naturbeherrschung orga-
nisieren zu konnen. Logisch und genealogisch geht dem Bewusstsein der »numerischen
Singularitit« (Kipfer 1999: 24) des Einzelnen die Trennung von der ungeschiedenen Plu-
ralitit der Gattung voraus. »Entwicklungsgeschichtlich ist eher das zeitliche Prius, we-
nigstens die Gleichzeitigkeit der Gattung zu vermuten.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]:
167) Also findet fiir Adorno die Entstehung von Herrschaft, Geist und auch Subjekt in einem wei-
ten Sinne gleichzeitig mit der Etablierung eines gesellschaftlichen Naturverhiltnisses statt, das auf
Naturbeherrschung ausgerichtet ist. So betrachtet, schreibt er auch eine Naturgeschichte
des Subjekts: »das principium individuationis ist [...] hypothetischerweise eine Art biolo-
gischer Arbeitsteilung.« (Ebd.) Diese biologische Dimension der Naturgeschichte muss
mitgedacht werden, wenn Adorno zu dem Schluss kommt: »Der Mensch ist Resultat« (ebd.;
Hervorhebung P.E.). Diese These ist ein Einspruch gegen essentialistische Fixierungen
der Natur des Menschen, die auf Einsichten von Hegel, Marx und anderen iiber die Na-
tur im Menschen zuriickreicht. Im Prozess der Trennung von der Natur und von der Gat-
tung erlangen das bewusste Subjekt und mit ihm das gesellschaftliche Individuum ihre
Bestimmung als Einheit eines Einzelnen. Die Entduflerung eigener Natur beziehungs-
weise der Krifte des Individuums im Stoffwechsel mit der Natur bedingt die Subjekti-
vierungsprozesse.

Vor dem Hintergrund dieser dialektisch-materialistischen Spekulationen iiber die
Naturgeschichte untersucht Adorno die Begriffsgeschichte der »Kategorie des Individu-
ums« und stellt fest, auch sie ist »geschichtlich Produziertes« (Adorno 1964: LFG: 104). Er
datiert den Begriff Individuum an den »Anfang der Renaissance in Europa« (ebd.). Hier
iiberblendet Adorno die Begriffsgeschichte mit der Realgeschichte der »neuen Welt, in
deren »biirgerliche[r]« Gesellschaftsordnung erstmals »die Kategorie des Individuums

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

radikal [wird; P.E.]« (ebd.:127). Erneut ist es der Markt (siche 1.3.1. und 3.1.1), welcher die
Schwelle zum Individuum und den Umschlag von Quantititin Qualitit ermdglicht. »Das
Individuum verdankt seine Kristallisation den Formen der politischen Okonomie, insbe-
sondere dem stidtischen Marktwesen.« (Adorno 1951: MM: GS 4:169) Diese »Entdeckung
des Individuums« (Adorno 1964: LFG: 128) kniipft Adorno an Descartes, Montaigne und
Shakespeares Hamlet. Er behauptet, dass in »der biirgerlichen Gesellschaft die Kategorie
des Individuums sozialisiert wird« und zu der »mafigebenden Form des gesellschaftli-
chen Prozesses« (ebd.) werden konnte. Wie der naturgeschichtliche war auch der begriffsge-
schichtliche und realhistorische Beginn des Individuums von Gewalt und Ambivalenzen geprigt.
Adorno zufolge hatte »von Anfang an [...] die Kategorie der Individualitit [...] zu ihrer
Schattenseite die Krise der Individualitit« (ebd.; Hervorhebung im Orignial). Vor der Kri-
sendiagnose lohnt jedoch ein Blick auf Adornos Argumentation hinsichtlich des histori-
schen Entstehungskontextes. Im Text iiber Individuum und Organisation erliutert er den
Zusammenhang zwischen dem Individuum und der Renaissance ausfithrlicher. »Als die
freie Marktwirtschaft das Feudalsystem verdringte und des Unternehmers wie des frei-
en Lohnarbeiters bedurfte, bildeten sich diese Typen nicht nur als berufliche, sondern
zugleich als anthropologische« (Adorno 1953: [IuO]: GS 8: 450). Verinderungen im Pro-
duktionsprozess bedurften neuer Menschentypen, welche fir die eigenverantwortliche
Pflichterfiillung ein festeres und intensiveres Bewusstsein ihrer Selbst benétigten. Auch
dafiir stirkten Reformation wie Gegenreformation die Begriffe Gewissen und Autoritit.
In diesem gesellschaftlichen Umbruch kniipften die neuzeitlichen Gelehrten an antike
Wissensbestinde an und interpretierten sie angesichts verinderter Umstinde neu und
radikal anders. Dafiir stehen beispielhaft die Essays von Michel de Montaigne und daher
gelangt Adorno zu der Aussage: »Das Individuum selber, wie dessen Name bis heute ge-
braucht wird, reicht der spezifischen Substanz nach kaum allzuweit hinter Montaigne
oder den Hamlet, allenfalls auf die italienische Frithrenaissance zuriick.« (ebd.: 450)
Mit der Marktwirtschaft entstehen nach Adornos Darstellung inmitten der biirger-
lichen Gesellschaft neue Berufe und mit ihnen biirgerliche Subjektivierungsweisen. Das
Individuum driicke die fortschreitende Entwicklung der Konkurrenzgesellschaft aus,
welche die Individuation fordert und primiert. Analog zum Odysseusmythos tritt die
Individualitit als List der Selbsterhaltung auf. Damit ist sie von Anbeginn ideologischer
Schein. Und doch gewinnt sie in der frithbiirgerlich-stidtischen Gesellschaft auch an
Substanz. Auf sie kommt es an, wenn der Handwerker, der Unternehmer, der Biirger
Profit erreichen, sich Recht verschaffen und Einfluss sichern will. Zwar finden die
Humanisten, wie Montaigne und Bacon, die gefragten rhetorischen, kimpferischen
und politischen Tugenden in den Texten der Alten, doch unterstreichen sie bereits die
Einzigartigkeit der Moderne. Denn mit der entfesselten Geldwirtschaft schligt Qualitit
in Quantitit um. Immer breitere Schichten erreicht die An- und Aufforderung sich zum
Individuum zu subjektivieren. Mit der inhirenten Dynamik der biirgerlichen Gesell-
schaft nimmt die Bedeutung der Individualitit und ihre innere Differenzierung stetig
zu. Nach vollzogenen biirgerlichen Revolutionen spricht Adorno daher zugespitzt von
»noch gliicklichen individualistischen Zeiten des spaten 19. Jahrhunderts« (Adorno 1964:
LGF: 109). Der ironische Ton verweist auf die Ambivalenz, mit der Adorno sein Modell
der Individualitit am besitzenden Biirger des 19. Jahrhunderts bildete. Einerseits ver-
klart er das »Ideal der Personlichkeit, in seiner herkdmmlichen, hochliberalen Gestalt«

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

281


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

(Adorno 1966: [Persénlichkeit]: 53). Andererseits erklirt er, warum die Individualitit des
Besitzbiirgers beschidigt, defizitir und ideologisch war: »[S]elbst in scheinbar hoch-
biirgerlichen Zeiten der souveridnen Freiheit des erkennenden Subjekts«, beschreibt
Adorno illusionslos, war es »mit dessen Freiheit unendlich viel kirger bestellt, als es
ihrem Selbstverstindnis nach aussieht.« (Adorno 1964: LGF: 37) Zu sehr blieben sie
Objekte der gesellschaftlichen Prozesse. Damit hingt auch zusammen, dass diese his-
torische Form der Individualitit partikular in ihren Interessen und in ihrer Reichweite
war. Man musste und muss sie sich leisten konnen. »[L]arge numbers of people are no
longer, or rather never were, >individuals« in the sense of traditional nineteenth-century
philosophy.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 459) Dieser Zusammenhang schlieft auch die
Idee der Miindigkeit ein, zu der die Philosophie der Aufklirung die Subjekte aufrufen
und befihigen wollte (siehe Kapitel 4.1.4.).

Dass Adorno seine Vorstellungen von gegliickter Individualitit am Modell des Be-
sitzbiirgers gebildet hat, traf in der Sekundirliteratur auf Kritik. In ihrem Text iiber Kri-
tische Theorie und Psychoanalyse wirft Jessica Benjamin unter anderem Adorno und Hork-
heimer vor, zu einer Affirmation dieser historischen Subjektivierungsweise itbergegan-
gen zu sein. »Im Grunde gelangt die Dialektik der Aufklirung schliefilich an den Punkt,
an dem sie das biirgerliche Individuum, das verniinftige Ich und die Internalisierung
von Autoritit bestitigt.« (Benjamin 1982: 430) Ahnlich bemingelte Schréer, »die selbst-
ernannten Anwilte der unterdriickten Individuen« wiirden »ihren eigenen bildungsbiir-
gerlichen Horizont zum Mafdstab nehmen« (Schroer 2001: 80; vgl. Demirovi¢ 1994: 90;
Schiller 2004: 964).

Ein Blick in den Primirtext verrit aber eine komplexere Argumentation als die Sehn-
sucht nach vergangener Bliite. In der Dialektik der Aufklirung heif’t es klipp und klar: »Das
Prinzip der Individualitit war widerspruchsvoll von Anbeginn. Einmal ist es zur Indivi-
duation gar nicht wirklich gekommen. Die klassenmifiige Gestalt der Selbsterhaltung
hat alle auf der Stufe blofier Gattungswesen festgehalten. Jeder biirgerliche Charakter
driickte trotz seiner Abweichung und gerade in ihr dasselbe aus: die Hirte der Konkur-
renzgesellschaft.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:178) Die Partikularitit beschidigt
die Form vermeintlich gelingender Individualitiit, weil sie die Menschheit negiert und damit die In-
dividuen als Moment gelungener Allgemeinheit verhindert. Die ldee der Menschheit geht iiber
die bloRe biologische Gattung hinaus, indem sie die Individualitit aller Menschen vor-
aussetzt. Sie kann sich nicht realisieren, da das Klassenprivileg Menschen von der Indi-
vidualitit ausschlieft. Ohne sie muss aber auch die partikular realisierte Individualitit
unvollstindig bleiben. Dennoch halten Adorno und Horkheimer an der Idee der Indivi-
dualitit fest, obwohl sie im Blick aufihre Genese illusionslos ihre dunkle Kehrseite (siehe
Kapitel 3.3.1.) offenbart. »Zugleich hat in ihrem Gang die biirgerliche Gesellschaft das In-
dividuum auch entfaltet. Wider den Willen ihrer Lenker hat die Technik die Menschen
aus Kindern zu Personen gemacht.« (ebd.: 178) Aufgrund dieser Ambivalenzen gelan-
gen Adorno und Horkheimer zu der paradoxalen Formulierung: »Jeder solche Fortschritt
der Individuation aber ist auf Kosten der Individualitit gegangen [...].« (Ebd.) Der Wider-
spruch, am Individuum beziehungsweise Subjekt, Ich, Besonderen festzuhalten, trotzund wegen der
Kritik an seiner realisierten Form, bildet den wesentlichen Zug von Adornos Subjekttheorie. In al-
ler Deutlichkeit kommt er 1966 darauf zuriick, nachdem er in Erinnerung ruft, dass »das
Individuum, wie der geschichtliche Verlauf und die psychologische Genese es lehren, ein

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Entsprungenes ist« (Adorno 1966: [Postskriptum]: GS 8 91). Obwohl es also »nicht jene In-
varianz fiir sich behaupten kann, deren Schein es in Epochen einer individualistischen
Gesellschaft annahme« (ebd.), folgt daraus nicht die normative Zurtickweisung, wie oft
missverstanden wird. »Kritik am Individuum meint nicht dessen Abschaffung.« (ebd., Hervor-
hebung P.E.) Die Historizitit des Individuums steht seiner normativen Wertschitzung
nicht entgegen, sondern begriindet sie* und macht es nétig, sie gegen jede Regression
zu verteidigen.

Die integrierte Gesellschaft und ihr Subjekt

Mit Kritik am Individuum sparen Adorno und Horkheimer tatsichlich nicht, doch ist die
»Abschaffung des Individuums« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:177) nicht als nor-
matives, sondern deskriptives Urteil zu verstehen. In der Dialektik der Aufklirung fihren
die Autoren dies auf realhistorische Entwicklungen zuriick, die von der Wirtschaft aus-
gehend die Gesellschaft und ihre Individuen erfassen. »Die Moglichkeit zum 6konomi-
schen Subjekt, Unternehmer, Eigentiimer zu werden, ist vollends liquidiert.« (ebd.: 176)
Im Monopolkapitalismus der Zwischenkriegszeit haben sich abermals die Berufe und
mit ihr anthropologische Kategorien verschoben. An die Stelle von Unternehmern tre-
ten Manager, Angestellte verdringen immer hiufiger Arbeiter. Beide ehemaligen Klas-
sen werden auf den Status als Kunden reduziert und vom Zugriff auf Produktionspro-
zesse abgeschnitten. »Objekte bleiben sie in jedem Fall.« (ebd.: 169) Der Integrations-
tendenz folgend hat die verwaltete Welt nach der Produktion und Zirkulation auch die
Konsumtion der rationalen Planung unterworfen und macht sich nun daran, die Indivi-
duen anzugleichen. Das leistet die Kulturindustrie, welche fiir alle das passende Ange-
bot zur standardisierten Individualisierung macht. »Die Konsumenten sind die Arbei-
ter und Angestellten, die Farmer und Kleinbiirger. Die kapitalistische Produktion hilt
sie mit Leib und Seele so eingeschlossen, dass sie dem, was ihnen geboten wird, wider-
standslos verfallen.« (ebd.: 155) Durch den Entzug von Eingriffsmiglichkeiten schwinden die Fi-
higkeiten zum Widerstand und verlieren die Individuen den letzten Rest Subjektivitit. Sie werden
reduziert zu Objekten einer selbstzweckhaften Okonomie.

Doch geschieht dies eben nicht durch ein Verbot der Individualitit, sondern im Ge-
genteil durch ihr Befeuern. Adorno beschreibt ein Individualisierungs-Paradox.* Hatte im
Hochliberalismus des 19. Jahrhunderts die Individuation der Biirger einen Verfall der
Individualitit bei der breiten Masse des Proletariats zur Folge, bringt der Monopolka-
pitalismus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts mit der Ausweitung der Individualitit

3 Adorno kniipft gerade an die Tatsache, dass etwas entstanden ist, dessen Wahrheitscharakter.
Wahrheit selbst ist ein Entsprungenes (vgl. Adorno 1960: PuS: 283; siehe Kapitel 3.3.3.). Er argu-
mentiert, dass die »Gewalt der Wahrheit und das, was uns notigt, an der Idee von Wahrheit fest-
zuhalten, eigentlich viel mehr dieses Entspringende, dieses in ihr erst Werdende, nach Gestalt
Tastende ist« (ebd. 285). Gewissermafien ist es der Lebensprozesses der Einzelnen und der Gesell-
schaft im Stoffwechsel mit der Natur, der die Wahrheit erzeugt und dem sie verpflichtet bleibt.
»ldeologie besteht eigentlich immer genau darin, dass der Wahrheitscharakter des Gewordenen
verleugnet wird« (ebd.: 286), eben im fetischisierenden Wissen, das Prozesse fixiert.

4 Er hilt die »Situation, in der sich die Individuen seiner Zeit befinden, fiir »paradox« (Adorno 1962:
[Aberglaube]: GS 8:161—162). Sie miissten sich anpassen durch Absonderung, dadurch gerate ihre
Individualitit abstrakt (siehe Kapitel 4.1.2.).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

283


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

aufalle Konsument_innen ihr faktisches Ende. »Yet, the individualistic ideology is main-
tained the more strongly, the less adequate it becomes to actual conditions.« (Adorno
1957: [Stars Down]: GS 9.2: 68) Je mehrvom Individuum die Rede ist, umso weniger Substanz hat
es. »Unterdessen ist die Quantitit der Integration in die entgegengesetzte Qualitit um-
geschlagen: sie hat emphatische Differenzierung, die sich erst in der freien Entfaltung
der Individuen bewihrte, inhibiert.« (Adorno 1968: [Konflikt]: GS 8:181) Standardisierende
Individualisierung von Massen ist keine. Die Integration der Gesellschaft bewirkt das Ende
des Individuums.

Die These von der Pseudoindividualitit und dem Individualisierungs-Paradox stiitzt
Adorno auf ein dialektisches Argument iiber den Zusammenhang von Subjekt und Ge-
sellschaft. Je weiter sich die Gesellschaft integriert, so Adorno, »um so mehr erhilt sich
das System nicht einfach durch Zwangsanwendungen [...] sondern auch durch die Subjekte
hindurch« (Adorno 1968: EiS: 254; Hervorhebung P.E.). Die Gesellschaft, die Zivilisation,
die Allgemeinheit der Vernunft ist vermittelt durch die Individuation von Einzelnen, das
»principium individuationis« (Adorno 1953: MM: GS 4: 169, 174; 1966: [Postscriptum]: GS
8:92;1969: [Subjekt-Objekt]: 167; vgl. Schiller 2004:957). Der darin angelehnte historisch-
materielle Widerspruch zwischen den Momenten Gesellschaft und Individuum wird in
der integrierten Gesellschaft zu einer Seite aufgeldst. Jedoch nicht, indem die eine Seite
ersatzlos gestrichen wird, was dem Gedanken der Vermittlung widerspriche. Vielmehr
behauptet Adorno, dass der Ersatz von Subjektivitit fiir das falsche gesellschaftliche Ganze funk-
tional wird, eben weil die kapitalistischen Verhiltnisse durch die Pseudoindividualitit vermittelt
sind. Sie stiitzt die dynamische Entwicklung der spitkapitalistischen Industriegesellschaften, wel-
che sonst zerreifSen wiirden. »Die Subjekte sind heute [...] negatives Moment; sie wilzen wie
alle Ideologie langsamer, schwerfilliger sich um als die wirtschaftlichen Verhiltnisse«
(Adorno 1968: EiS: 254) Die Riickstindigkeit der Subjekte wirkt aber nicht dysfunktional,
sondern »durch diese Beharrungsvermdégen [...] hindurch erhilt sich die Gesellschaft.«
(ebd.: 254) Die Subjekte bilden den »Kitt [...] durch den [...] die integrierte Gesellschaft
auch auf der subjektiven Seite zusammengehalten wird« (ebd.) Die Pseudoindividuali-
tat ist also gesellschaftlich funktional, weil sie zugleich eine Anpassung und eine Stabi-
lisation gegeniiber den disruptiven Dynamiken der kapitalistischen Produktionsweise
ermdglicht.

Der Kulturindustrie kommt bei der paradoxen Leistung der Vernichtung von Indi-
vidualitit bei ihrer gleichzeitigen Propagierung eine entscheidende Rolle zu. Sie bietet
Schablonen des Denkens und Fithlens an, durch welche die Einzelnen lernen, sich zu
subjektivieren ohne Subjekte zu werden (siehe Kapitel 2.1.1. und 3.1.3.). Besonderes Au-
genmerk legt Adorno auf den Film und dessen Wirkung auf die Zuschauer_innen. »Es
wird ihnen versichert, dass sie gar nicht anders zu sein brauchen, als sie sind, und es
ihnen ebensogut gelingen konnte, ohne dass ihnen zugemutet wiirde, wozu sie sich un-
fahig wissen.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: 168) Angleichung ans Bestehende geht
nicht nur mit »Konformismus« (1959: [Halbbildung]: GS 8: 115) einher, sondern auch mit
der »Unfihigkeit zur Erfahrung« (Adorno 1968: [Konflikt]: GS 8:194) und damit dem Ver-
lust an transzendierendem Potential (siehe Kapitel 4.1.4.). Alles wird dem »Versuch« ge-
opfert, »sich selbst zum erfolgsadiquaten Apparat zu machen, der bis in die Triebregungen hin-
ein dem von der Kulturindustrie prisentierten Modell entspricht.« (Adorno/Horkheimer 1947:
DdA: GS 3:191; Hervorhebung P.E.) Sie erfasst die Menschen bis in deren »intimste[] Re-

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

aktionen« und standardisiert sie soweit, dass die »Idee des ihnen Eigentiimlichen nur
in duflerster Abstraktheit noch fortbesteht: personality bedeutet ihnen kaum mehr et-
was anderes als blendend weifle Zihne« (ebd.), so Adorno und Horkheimer. In dieser
konsumistischen Manipulation gibt die Kulturindustrie sich als »Triumph der Reklame«
(ebd.) zu erkennen. Indem sich die Menschen zum Apparat machen, setzt sie die all-
gemeine Tendenz der verwalteten Welt zur »Versachlichung« fort, welche vom »Geist[]«
iiber die »Beziehungen der Menschen« untereinander bis zu denen »jedes Einzelnen fiir
sich« (ebd.: 45) alles und jeden erfasst. »Er schrumpft zum Knotenpunkt konventioneller
Reaktionen und Funktionsweisen zusammen, die sachlich von ihm erwartet werden.«
(Ebd.) In der integrierten Gesellschaft werden die Einzelnen zu Agenten der Macht gemacht, die
durch sie hindurch geht. Ihr Urbild ist der Kulturkonsument, welcher »selbst im Zustand
der Zerstreuung alert« (ebd.: 148; Hervorhebung P.E.) bleibt »aus Angst, man konne etwas
versiumen.« (ebd.: 185)

In der »Pseudoindividualitit« erkennen Adorno und Horkheimer »die einzige Form
der Individualitit, die in der verwalteten Welt moglich ist« (Adorno/Horkheimer 1947:
DdA: GS 3:177; Hervorhebung P.E.). Konsequent driickt die Diagnose aus, dass das In-
dividuum keine 6konomische Substanz mehr hat, bis in die Triebregung hinein erfasst
und auf Konsum ausgerichtet wird, ferner nur zur Angleichung und keinesfalls zu Wi-
derstand fihigist. Dennoch bedarf die verwaltete Welt, um zu funktionieren des Scheins
einer Individualitit. Dadurch entsteht das Individualisierungs-Paradox. Noch der An-
spruch auf »[d]ie Besonderheit des Selbst« bleibt unter den Bedingungen der Tauschge-
sellschaft »ein gesellschaftlich bedingtes Monopolgut« (ebd.: 178). War die Individualitit
bereits im frithbiirgerlichen und auch im hochbiirgerlichen Stadium partikular und be-
schidigt (siehe oben), wird unter der Kulturindustrie ihr ideologischer Charakter offen-
kundig. »Massenkultur entschleiert damit den fiktiven Charakter, den die Form des In-
dividuums im biirgerlichen Zeitalter seit je aufwies« (ebd.). Da das Besondere des Indi-
viduums, sein Selbst als Ausdruck seiner psychologischen Totalitit, auf diese Weise voll-
stindig vom Allgemeinen der gesellschaftlichen Verhiltnisse subsumiert wurde, gelangt
Adorno zur These von der »Selbsterhaltung ohne Selbst.« (Adorno 1959: [Halbbildung]:
GS 8:115) Will es sich unter dem Druck erhalten, muss das Individuum sich daran an-
gleichen. Dazu liefert die Kulturindustrie planvoll-manipulativ die rational produzier-
ten Mittel, unter anderem, indem sie Halbbildung anbietet. Sie untergribt systematisch
die Fihigkeiten, »[w]orin nach jeglicher biirgerlichen Theorie Subjektivitit sich erfillte,
Erfahrung und Begriff« (ebd.: 115) »Erfahrung«, welche Adorno biindig als »die Kontinui-
tit des Bewusstseins, in der das Nichtgegenwirtige dauert«, begreift, »ersetzt« die Kul-
turindustrie »durch die punktuelle, unverbundene, auswechselbare und ephemere In-
formiertheit [...].« (ebd.: 115) Und der »Begriff wird von der dekretorischen Subsumtion
unter irgendwelche fertigen, der dialektischen Korrektur entzogenen Clichés abgelést.«
(ebd.: 116) Das Ticket zum Erfolg besteht in der stets geschiftigen Anpassung an die wechselnden
Ideologien und ihve technischen Innovationen. Daherwird der um Selbsterhaltung Bemiihte an die-
sen Verzicht auf Subjektivitit affektiv gebunden, denn er lernt, »stolz auf seine Vielbeschif-
tigtheit und Uberlastung« zu sein (ebd.). Kennzeichnend fiir Pseudoindividualitit erscheint

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

285


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Adorno ein geschiftiger Charakter, der sich stets alert iiber Alles informiert gibt;” mit ihm kaschie-
ren die Einzelnen, wie wenig sie noch zu Erfahrung und Autonomie in der Lage sind.

Adorno schreibt (k)eine Verfallsgeschichte des Individuums

Mit Blick auf die naturgeschichtliche, realhistorische und begriffsgeschichtliche Re-
konstruktion des Individuums beziehungsweise des biirgerlichen Subjekts bei Adorno
dringt sich der Eindruck einer Verfallsgeschichte geradezu auf. Er spricht explizit vom
»Verfall« des Individuums »in der gegenwirtigen Phase« (Adorno 1951: MM: GS 4: 169).
So wurde in der Sekundirliteratur auch argumentiert (vgl. Demirovi¢ 1994: 89; Schro-
er 2001: 81; Reckwitz 2006: 5). Jedoch zeigte bereits Schiller, dass sich bei genauerer
Betrachtung der Argumentation Adornos diese als »vielschichtige Diagnose« auf Basis
einer »dialektische[n] Konzeption« (Schiller 2005) darstellt.® In welchem Sinn spricht
Adorno also vom Verfall?

Da eine Verfallsgeschichte dem biologistischen Schema von Wachstum — Bliite — Ab-
sterben und dem kulturpessimistischen Modell der Dekadenz folgt, die Adorno beide
als ideologisch brandmarkt (vgl. Adorno 1962: [Fortschritt]: 38), erscheint es unplausi-
bel, dass er sich dieser Schemata bedient. Der Grund fiir die Plausibilitit der These von
der Verfallsgeschichte ist sicher, dass Adorno von Riickbildung, Regression, und Riickfall
spricht. Doch betont er, dies wire deskriptiv gemeint, sie beschreiben die beobachteten
Phinomene adiquat. Keinesfalls sind sie als Ausdruck von notwendigen, naturwiichsi-
gen oder schicksalhaften Prozessen zu verstehen. Normativ sind diese Beschreibungen
als Kritiken an jenen Entwicklungen, sie stacheln zum Widerspruch an und fordern zum
Handeln auf. Diese Kritikstrategie bedarf zweier Bedingungen: erstens muss Adorno auf’
die Kompetenz seiner (spiteren) Leser_innen, dies zu erkennen und zu verindern, bau-
en und zweitens, miissen die Adressaten seine Beschreibungen wenigstens teilweise als
adiquat bewerten und sich ansprechen lassen wollen. Letztlich setzt Adorno also auf die
Erfahrungsfihigkeit und damit indirekt darauf, mit seiner These vom Ende des Indivi-
duums zumindest in Teilen unrecht zu haben. Adorno beschreibt Tendenzen im Modus
der »self-destroying prophecy » (Brockling 2017: 387; Hervorhebung im Original). Eben da-
fiir nutzt er gezielt das Stilmittel der Ubertreibung (vgl. Adorno 1959: [Aufarbeitung]: 23;
vgl. Garcia Diittmann 2004: 35—42; siehe Kapitel 3.1.3.). Die Verfallsgeschichte ist als diskur-
sive Praxis auf den Widerspruch angewiesen, welchen sie leugnet. Auf diese Weise betrachtet,

5 Adorno betont diesen geschiftigen Charakterzug, welcher mit der Pseudoindividualitat einher-
geht, immer wieder, um die Scheinhaftigkeit seiner Aktivitaten zu demaskieren. Sie fufdt auf dem
kompensatorischen Bediirfnis einer beschnittenen Autonomie und fetischisiert die Aktivitdt ohne
Inhalt. Der manipulative Sozialcharakter smacht aus der Tatigkeit, der Aktivitit, der sogenannten
efficiency als solcher einen Kultus, der in der Reklame fiir den aktiven Menschen anklingt.« (Adorno
1966: [Auschwitz]: 94, Hervorhebung im Orignial). Zentral ist fiir Adorno der Zusammenhang von
»Pseudo-Aktivitdt« mit »Erfahrungsverlust« (Adorno 1968: [Marginalien]: 170; Hervorhebung PE.).
Da Selbstbestimmung und Selbstbewusstsein durch objektive Zwangsverhaltnisse verstellt sind,
kann keine substantielle Praxis entstehen und um diese Krankung abzuwehren, imaginieren sich
die beschadigten Individuen wahnhaft umso aktiver (vgl. Schiller 2004: 964).

6 Auch Allen und Breitenstein betonen mit Blick auf Adorno und Foucault, »[iThre Darstellungen der
Geschichte haben weder die Gestalt einer kontinuierlichen Fortschritts- noch einer Verfallsgeschichte«
(Breitenstein 2013: 270; Hervorhebung PE.; vgl. Allen 2016: 218—219).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

schreibt Adorno unleugbar eine Verfallsgeschichte des Individuums und nimmt sie so-
gleich dialektisch zuriick.

4.1.2. Konstellationen der Pseudo-Individualitat

Ob Adornos dialektische, zuriickgenommene Verfallsgeschichte des Individuums zu
iiberzeugen vermag, hingt also an der Beschreibung der von ihm analysierten Phino-
mene. Hierfir geht er nicht systematisch vor, weder deduktiv noch induktiv, sondern
nutzt eine Konstellation von Begriffen. Bereits die vier Subjektbegrifte, philosophisches,
soziologisches, psychologisches sowie emanzipatorisches Subjekt, verdeutlichen dieses
Vorgehen Adornos. In seinen Schriften stehen diese in Beziehung zu weiteren Begriffen,
welche sie erginzen und prizisieren: die Entfremdung, der autoritire Sozialcharakeer,
und die Ich-Schwiche. Dass sich diese Begriffe in ihren Intentionen und Extensionen
iiberlappen, entspricht der Idee der Konstellation, welche nicht Stimmigkeit anstrebt,
sondern dynamische Verstindnisse beschreibt, um ihre Tendenzen und Potentiale
offenzulegen (siehe Kapitel 1.2.).

Entfremdung

Der Begriff der Entfremdung ist fiir Adornos Verstindnis des Subjekts von grofRer Be-
deutung. Gleichzeitig steht er ihm skeptisch gegeniiber. Er gibt sogar an, iiber ihn »eine
Art Hundesperre verhingt« (Adorno 1968: EiS: 12) zu haben. Grund dafiir ist der pro-
blematische Gebrauch, der von ihm gemacht wird. Der Missbrauch des Entfremdungs-
begriffs »verlagert«, so Adorno, »auf Geistiges, nimlich auf das Gefiihl der Freiheit und
Isoliertheit, etwas«, das »seinen Grund in materiellen Verhiltnissen hat.« (Ebd.) In sei-
nem Begriff der Entfremdung folgt Adorno den Einsichten von Hegel und Marx, welche
beide ihre konstitutive Rolle in gesellschaftlichen Prozessen herausarbeiten. Statt mit
Entfremdung zu suggerieren »im vorindividuellen Zeitalter [wire; P.E.] Nihe gewesen«
(Adorno 1969: [Marginalien]: 170), bezieht Adorno sie auf materielle Praktiken der Ver-
gesellschaftung. Erst durch Entiuflerung, welche Hegel juristisch und 6konomisch als
VerdufRerung begreift (zu Adornos Kritik an Hegel siehe Kapitel 4.1.3.; zu seiner Auffas-
sung von Entiauferung vgl. Kapitel 4.1.4.), konne aus dem Besonderen durch Assoziation
das Allgemeine entstehen. Eben dieses Argument macht fiir Adorno den Begriff der Tota-
litit bei Hegel attraktiv, der erkannt habe »dass das Ganze nur durch die Teile hindurch,
nur durch den RiR, die Entfremdung, die Reflexion, [...] sich selbst realisiert.« (Adorno
1963: Hegel: 16)” Mit Marx’ vierfacher Entfremdung des Arbeiters erfihrt der Begriff ei-

7 In einer weiteren Schicht leitet Adorno den Begriff der Vermittlung aus dem der Entfremdung bzw.
Verdinglichung ab, welche der deutsche Idealismus der Unmittelbarkeit entgegengesetzte. »In der
Zeit der grofien spekulativen Systeme spielten die Begriffe der Unmittelbarkeit menschlicher Be-
ziehungen und ihres Gegensatzes, der Entfremdung oder Verdinglichung eine entscheidende Rol-
le. Sie waren urspriinglich gedacht als notwendige Momente des sich mitsich selbst entzweienden
und wiederum verséhnenden Ceistes. Diese Konzeption zerging mit den idealistischen Schulen.
Die Begriffe des Unmittelbaren und Vermittelten in der Gesellschaft aber blieben tibrig.« (Ador-
no1952: [empirische Sozialforschung]: CS 8: 480) Bei aller Kritik an Unmittelbarkeit, Authentizitat
und Echtheit halt Adorno doch die Idee von Unmittelbarkeit oder nicht-entfremdeten Verhaltnis-
sen fiir brauchbar und notwendig.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

287


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ne nachhaltige Schirfung (Marx 1844: MEW 40: 514-518). In dieser Tradition gebraucht
Adorno den Begriff in kritischer Absicht, um die heteronome Stellung der Menschen ge-
geniiber der Gesellschaft zu diskreditieren, die sie selbst hervorbringen, deren Zweck
ihnen aber fremd bleibt. In der kapitalistischen Gesellschaft nimmt die unumgdingliche Veriu-
fSerung die Form der Entfremdung an, eines mit Leiden einhergehenden Zwangsverhdltnisses der
gesellschaftlichen und individuellen Beziehungen (siehe Kapitel 2.1.1.).%

Adorno verweist zudem auf sich verstirkende Dynamiken zwischen Ideologie und
Entfremdung. Der Trennung der Produzenten von der Kontrolle iiber den Produktions-
prozess, realisiert durch die von Kopf- und Handarbeit, entspricht die »Entfremdung«
zwischen »erkennenden Subjekt und der ihm entgleitenden Realitit.« (Adorno 1961:
[Meinung]: 154) Erst dadurch kann das Subjekt sich falsche Vorstellungen tiber die Reali-
tit machen und die Ideologien im spezifisch kapitalistischen Sinn werden méglich und
mit ihnen der Wahn (siehe Kapitel 3.1.1.). Dieser »Wahn in der Meinung tendiert dann
wiederum dazu, schliefilich in totalitiren Systemen die Ubermacht des Entfremdeten
zu vermehren.« (ebd.: 154-155)° Nicht zufillig verwendet Adorno synonym zu Wahn
und Ideologie den Ausdruck »verdinglichte[s] Bewusstsein« (ebd.: 168). Verdinglichung
und Entfremdung fetischisieren Abstrakta, indem sie Subjekt und Objekt voneinander trennen
und fixieren.”® Durch diese Form der warenférmigen Entiuflerung »der Unmittelbar-
keit menschlicher Beziehungen« erweist sich die Entfremdung als funktional fiir die
Herrschaft des »abstrakten Tauschprinzips« (ebd.: 169).

Weitere Argumente verdankt Adorno der Soziologie Webers iiber rationale Herr-
schaft und die Selbstzweckhaftigkeit von biirokratischen Organisationen. Als Sinnbild
der Gesellschaft und ihre wesentliche Sozialisationsinstanz bildet die Organisation und
ihr Verhaltnis zum Individuum den Mikrokosmos der Entfremdung. Organisationen
sind wesentlich Vermittlungen, die einer Tendenz unterliegen, zum Selbstzweck zu
werden. »Solche Mittelbarkeit, der Werkzeugcharakter des Einzelnen fir die Organi-
sation und der Organisation fiir den Einzelnen, setzt Momente von Starrheit, Kilte,
Auferlichkeit, Gewaltsamkeit.« (Adorno 1953: [IuO]: GS 8: 441/442) Eben diese Attribute
bestimmen die Begriffe »Entfremdung und Verdinglichung« (ebd.: 442), sie stehen im
Einklang mit der instrumentellen Rationalitit, welche alle und alles fungibel macht. Doch
bleibt Adorno nicht bei dieser Verurteilung der Organisation stehen, denn ihn leitet
die Einsicht in die Unhintergehbarkeit der Entiuflerung, welche in der Entfremdung
in pervertierter Form fortwirkt. »Die Entpersonlichung und Verdinglichung, die dem

8 In dieser Weise betont auch Salzborn das Leiden, welches mit der Entfremdung assoziiert ist.
»Wahrend die Leiderfahrung des Subjekts eine objektive Dimension in Form der Vergesellschaf-
tung hat, die strukturell mit dem Begriff der Entfremdung kenntlich gemacht ist, bleibt das kon-
krete Erleben von Leid ein zutiefst subjektiver Akt« (Salzborn 2015a: 9).

9 Ahnlich beschreibt auch Marcuse den Zusammenhang von Entfremdung und Ideologie. Der ideo-
logische Schein ist so wirkmachtig, dass er die Realitit gianzlich nach seinem Bild formt. »Diese
Identifikation ist kein Schein, sondern Wirklichkeit. Die Wirklichkeit bildet jedoch eine fortge-
schrittene Stufe der Entfremdung aus. Diese ist gdnzlich objektiv geworden; das Subjekt, das ent-
fremdet ist, wird seinem entfremdeten Dasein einverleibt. Es gibt nur eine Dimension.« (Marcuse
1964: 31)

10  Firdie Beziige Adornos und des Instituts fiir Sozialforschung auf Marx und Lukacs siehe u.a. Gruber
(2010: 97).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Einzelnen im Biirokraten greifbar werden, mit dem er zu verkehren hat, sind sowohl
Ausdruck der Entfremdung des Ganzen von seinem menschlichen Zweck und insofern
negativ, wie umgekehrt auch Zeugnis jener Vernunft, die allen zugute kommen konnte
und die allein das Schlimmste verhindert.« (ebd.: 447) In der Biirokratie findet Adorno neben
der entfremdenden instrumentellen Vernunft zugleich das Potential allgemeiner Vernunft, welche
der Willkiir Einhalt gebietet. Um zu einem Verstindnis von Adornos Entfremdungsbegrift
zu gelangen, muss diese dialektisch-materialistische Argumentation iiber die notwen-
dige Entduflerung im Wechselverhiltnis von Subjektivierung und Vergesellschaftung
beriicksichtigt werden.

Gerade weil Adorno idealistische, biologistische oder reaktionire Vorstellungen des
Entfremdungsbegriffs iiber ein vorgingiges, nicht entfremdetes Wesen des Menschen
vehement ablehnt, stellt sich die Frage, was nicht Entfremdung wire. Auch seine Rede
vom beschidigten Leben ruft ja sofort die Vorstellung eines nicht beschidigten, gesun-
denund ganzen Lebens hervor. »Aber es gibt kein Substrat solcher »Deformationens, kein
ontisch Innerliches« (Adorno 1951: MM: GS 4: 262). Wenig iiberraschend gibt Adorno ei-
ne dialektische Antwort auf diese dringende Frage: am entfremdeten Subjekt hat Entfrem-
dung ihre Grenze (siehe Kapitel 4.1.4.). »Damit aber ist die Entmenschlichung zugleich ihr
Gegenteil. An den verdinglichten Menschen hat Verdinglichung ihre Grenze.«" (Adorno
1942: [Klassentheorie]: GS 8:391) Statt in der Vergangenheit eines imaginierten goldenen
Zeitalters oder in Spekulationen iiber einen Naturzustand zu schwelgen, verweist Ador-
no auf die emanzipatorischen Potentiale in den entfremdeten Verhiltnissen selbst. Die
realen Menschen »holen die technischen Produktivkrifte ein, in denen die Produktions-
verhiltnisse sich verstecken: so verlieren diese durch die Totalitit der Entfremdung den
Schrecken ihrer Fremdheit und bald vielleicht auch ihre Macht.« (Ebd.) Wie genau die-
ses Einholen geschehen konne, ldsst der Theoretiker offen, welcher ein Bilderverbot hin-
sichtlich befreiter Verhiltnisse verhingt hat. Adorno macht aber deutlich, dass es auch
um eine Umwertung der Fremdheit selber ginge. Analog zum Fortschritt, der erst be-
ginnt, wenn er in seiner hergebrachten Form ende, lautet der dialektische Gedanke: »Wi-
re das Fremde nicht linger verfemt, so wire Entfremdung kaum mehr.« (Adorno 1966:
ND: GS 6: 174) Die Entfremdung endet erst wenn das Fremde nicht linger mit Schre-
cken assoziiert sei. Die falsche Dichotomie von Fremdheit und Nihe miisste iiberwunden und die
Existenz einer Alteritit als Bedingung der Individualitit erkannt werden. In der Achtung der Di-
stanz bleibt sie gewahrt und ist zugleich itberwunden. Dies kann nicht geschehen durch
Riickzug auf einen vermeintlich inneren unbeschidigten Kern im Individuum, sondern
nur durch Reflexion auf seine gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen und die An-
eignung ihrer Produktionsverhiltnisse.

Autoritarer Sozialcharakter
Weit tiber die Fachwissenschaft hinaus fand Adornos Begrift des autoritiren Charak-
ters Verbreitung. In seiner Subjekttheorie nimmt er eine Schliisselposition ein, denn er

11 Diese und dhnliche Stellen (iber die Hoffnung, am Subjekt finde Entfremdung eine Grenze, kom-
mentiert Miiller-Doom wie folgt: »Somit hielt Adorno gerade in seiner konsequenten gesell-
schaftskritischen Optik an der Fahigkeit zur Handlungsautonomie der Subjekte fest. Daraus folgte,
dass es Grenzen der Verdinglichung geben mufite.« (Miiller-Doom 2003: 593)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

289


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

verbindet zahlreiche seiner Ansitze. Philosophische und psychoanalytische Einsichten
erginzen sich mit Material aus der quantitativen Sozialforschung. Die von Adorno ge-
meinsam mit einer Arbeitsgruppe durchgefithrte Erhebung Studies in authoritarian Perso-
nality (Adorno 1950: AP: GS 9.1) entstand im Rahmen der Studies in Prejudice des Instituts
fiir Sozialforschung im US-amerikanischen Exil. Bei der Erarbeitung der F-Skala, welche
das autoritire Potential der amerikanischen Gesellschaft abbilden sollte, griffen Adorno
und seine Mitarbeiter_innen nicht nur auf Fragebégen und Umfragetools, sondern auch
aufiltere kritische Wissensbestinde der Sozialtheorie zuriick. Zunichst baut der Begriff
auf der von Marx entscheidend gepragten Kategorie der Charaktermaske auf. Mit dieser
Kategorie wollte Marx den geschichtsphilosophischen Charakterlogien entgegentreten.
Stattdessen war es sein Anliegen, »die historische[n] Verwirklichungsbedingungen von
Individualitit« (Haug 1995: 443) zu beschreiben. In diese Tradition stellte sich das Insti-
tut fiir Sozialforschung unter Horkheimers Leitung, indem es zur Untersuchung dieser
Bedingungen die analytische Sozialpsychologie hinzuzog.” Aus dieser Perspektive her-
aus entwickelte Fromm seinen Begriff des Gesellschaftscharakters™, um damit den Kitt
der kapitalistischen Gesellschaft zu erfassen und zu analysieren, wie eine Masse von Ar-
beiter_innen und Angestellten auf eine autoritire Versuchung reagieren. Diese Bestin-
de kritischen Wissens wirken in Adornos Studie iiber den autoritiren Charakter nach.
Dort bestimmt er den Charakter als spersonality<'* wie folgt: »personality is a more or
less enduring organization of forces within the individual. These persisting forces of per-
sonality help to determine response in various situations, and it is thus largely to them
that consistency of behavior — whether verbal or physical — is attributable.« (Adorno 1950:
AP: GS 9.1: 154)" Von Bedeutung ist daneben die Zuriickweisung der behavioristischen
Fixierung auf Verhalten und der Wille unter die Oberfliche von Aussagen der Individu-
en vorzudringen. Psychologisch gesprochen zeigen sich im Individuum untergriindige

12 Zur Rolle der Psychologie in Adornos Gesellschaftstheorie siehe fiir das Folgende besonders: Jay
1973; Bonf31983; Schneider 2011, Bon 2018.

13 Fromm zufolge sind die »Charakterziige in der libidindsen Struktur verankert« und weisen »eine
relative Stabilitat« (Fromm1932: 70) auf. »Sie bilden sich zwarim Sinne der Anpassung an die gege-
benen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhiltnisse aus, aber sie verschwinden nichteben-
so rasch, wie sich diese Verhiltnisse dndern.« (Ebd.) Er begreift die »Aufgabe des Cesellschafts-
Charakters [...] darin, die Energien der Mitglieder der Gesellschaft so zu formen, [...] dass die Men-
schen vielmehr so handeln wollen, wie sie handeln missen« (Fromm 1949: 210). »Die Notwen-
digkeit von Arbeit, der Zwang zu Piinktlichkeit und Gewissenhaftigkeit musste«, so argumentiert
Fromm, »in einen Trieb zu solchen Eigenschaften verwandelt werden.« (ebd.; Hervorhebungen im
Original)

14 Auch in einem spéter veroffentlichen Text gebraucht Adorno Charakter und Personlichkeit syn-
onym (vgl. Adorno 1966: [Personlichkeit]: GS 8: 53).

15 In ihrem aufschlussreichen Vorwort hilt Eva Maria Ziege die Auffassung Max Horkheimers fest,
das »Hauptthema der berithmten Studie [(ben den autoritiren Charakter; PE.J« wire »eine neue
Anthropologie des Individuums im gegenwadrtigen Kapitalismus.« (Ziege 2019: 7) Sie arbeitet
schlssig heraus, wie Horkheimer und Adorno von den Reflexionen (iber den Antisemitismus in
der Dialektik der Aufklirung (vgl. Ziege 2009, Schmid Noerr/Ziege 2019) schrittweise ihr Interes-
se zu »umfassenderen ideologischen und charakterologischen Konfigurationen« (Ziege 2019: 18)
ausgebaut haben.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Triebe, welche der Charakter organisiert und dadurch ein Potential von Verhaltenswei-
sen erzeugt. »The forces of personality are not responses but readinesses for response« (ebd.;
Hervorhebung im Original). In der Funktion der Organisation innerer Triebe und de-
ren Koordination mit den von Aufen einwirkenden Anforderungen deutet sich bereits
eine Parallele zum Begriff des Ichs an. Dabei ist die Art der Vermittlung der monopol-
kapitalistischen Klassengesellschaft mit den Individuen fir Adorno von Interesse, weil
sie Aussagen iiber die faschistischen Tendenzen in der Gesellschaft erlaubt. Durch Ma-
nipulation entweder tiber faschistische Propaganda oder die Kulturindustrie entsteht ein Zwang zu
standardisierten Formen der Subjektivierung. Damit rechtfertigt Adorno die Kategorisierung
von Charaktertypen (ebd.: 458). Die Typologisierung entspricht dem Entwicklungsstand
der Klassengesellschaft. Auf Einwinde, diese Methode wire unangemessen, lautet seine
Entgegnung: »There is reason to look for psychological types because the world in which
we live is typed and »produces« different stypes< of persons.« (ebd.: 459) Die theoretische
Strategie der Typologie ist also den Phinomenen adiquat. Gleichzeitig erméglicht sie
Kritik an dieser Entwicklung zu iiben. »Only by identifying stereotypical traits in modern hu-
mans, and not by denying their existence, can the pernicious tendency towards all-pervasive clas-
sification and subsumption be challenged.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Erneut bedient sich
Adorno der Argumentation, wonach die zuspitzende Darstellung dem Gegenstand ent-
spriche und nur sie die passende Kritik an ihm ermégliche. Die Individuen werden nicht
durch die Klassifikation zu ohnmichtigen Schablonen, sondern weil sie iiberwéltigen-
den gesellschaftlichen Tendenzen unterworfen sind.

Was die Autoritit anbelangt, so folgt Adorno in weiten Teilen Freud, der sie als die
der Eltern, besonders des Vaters versteht (vgl. Freud 1921: 49). Allerdings wird diese Posi-
tion von Adorno dkonomisch gedeutet und die Familie als primire Sozialisationsinstanz
der Gesellschaft verstanden. Autoritit stellt sich nach Adorno daher zwiespiltig dar: Thre
Wirkung ist positiv, da das Kind sie benétigt, um ein Ich-Ideal und damit ein konstantes
Ich auszubilden und im Zuge eines Ablésungsprozess »zum miindigen Menschen [zu]
werden« (Adorno 1960: PuS: 140). Negativ ist Autoritit hingegen im Sinne des autori-
tiren Charakters, der nicht zur Miindigkeit fihig und daher anfillig fir die irrationale
Identifikation mit einer Autorititsperson bleibt. Nicht fihig, ein Selbst auszubilden, bedarf
das Individuum eines Ersatzes, das es in einer dufSeren Autoritit findet, mit dem es sich identifiziert.
Adorno sieht diesen Prozess verschirft durch die Erfahrung der Ohnmacht des Vaters,
der durch 6konomische Prozesse weiter zum Objekt der Gesellschaft reduziert wird. Pa-
radoxerweise fithrt der Verlust sichtbarer Autorititen nicht zu mehr Freiheit und Selbst-
bestimmung, sondern zu »Anpassung«* an gesellschaftliche Konventionen und kultu-
rell produzierte Standards sowie damit einhergehend zur »Vergleichgiiltigung« (Adorno
1964: LGF:13)."” Durch die gesellschaftliche Neutralisation von Autorititen komme es zu

16 Ahnlich und doch terminologisch unterschiedlich findet sich dieser Gedanke bei Marcuse im Ein-
dimensionalen Menschen wieder. »Die mannigfachen Introjektionsprozesse« zwischen dem Inneren
des Ich und den dufleren Autoritdten, »scheinen fast zu mechanischen Reaktionen verkndchert.
Das Ergebnis ist nicht Anpassung, sondern Mimesis: eine unmittelbare Identifikation des Individu-
ums mit seiner Gesellschaft und dadurch mit der Gesellschaft als einem Ganzen.« (Marcuse 1964:
30; Hervorhebung im Original)

17 InderGleichgultigkeit erkennt Wesche den zentralen Mechanismus, den Adorno in seiner Moral-
philosophie behandelt. Ihm zufolge handelt es sich dabei um ein paradoxes Verhalten, das Zwang

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

291


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

keinem Konflikt und die Individuen wiirden keine Kritik einiiben, und damit kein Ich-
Ideal und keinen Freiheitsdrang ausbilden. Somit setzt sich die autoritire Personlichkeit auch
nach Untergang des Untertans fort, weil die gesellschaftlichen Strukturen in ihrer Dynamik auf den
Kitt der Autoritét nicht verzichten konnen, der Individuum und Gesellschaft zusammenhilt.®

Aufgrund gesellschaftlicher Entwicklungen, die Adorno besonders der Monopolisie-
rung der Wirtschaft ausmacht, verstirkt sich die Ohnmacht des Einzelnen und bewirkt
die Tendenz zu dessen psychischer Regression. Der autoritire Charakter neigt daher zu
einer Ticket-Mentalitit, einer »retrogression to the infantile level of stereotypy and per-
sonalization.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 346) Adorno macht weiterhin einen ausgeprig-
ten Hang zur Projektion aus. Auf ideologischer Ebene fithren diese Mechanismen zu einer
wachsenden Anfilligkeit fir Antisemitismus, welcher fir Adorno wesentlich durch ei-
ne psychologische Dimension gekennzeichnet ist (vgl. Ziege 2009). »The Jew frequently
becomes a substitute for the hated father, often assuming, on a fantasy level, the very
same qualities against which the subject revolted in the father, such as being practical,
cold, domineering, and even a sexual rival.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 475)" Eigene einge-
standene Wiinsche und Triebe, die innere Natur, werden abgespalten, um sich an gesell-
schaftliche Anforderungen anzupassen. Dieser Prozess gelingt dem autoritiren Subjekt
nicht, da er keine eigene Autoritit im Inneren aufzubauen vermag, die diese Organi-
sation dauerhaft aus eigener Kraft leisten kann. Die dabei geweckten Aggressionen bil-
den die Triebenergie des Antisemitismus. Mit antisemitischen Strategien der »Schief-
heilung« (Brunner et al. 2012: 20) versucht der autoritire Charakter eben die »narzif3ti-
sche[] Krinkung« (Adorno 1961: [Meinung]: 156; siehe Kapitel 2.1.2. und 3.1.2.) zu kom-
pensieren, welche er durch die Ohnmachtserfahrung erlitten hat. Dabei bildet sich eben
kein wirkliches Individuum heraus, sondern eine Pseudoindividalisierung. Zwar handelt
es sich dabei um eine Gegeniiberstellung von Idealtypen, denn Adorno bezeichnet die
Idee eines »absolute individual per se«, das mit sich vollstindig identisch wire, als »em-
pty abstraction.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 371; Hervorhebung P.E.) Doch erweist sich
Adornos methodischer Zugriff auf die Pseudoindividualisierung als geeignet, die Gefah-
ren dieser Subjektivierungsweisen zu begreifen. Adorno beschreibt »pseudo« traits« als
charakteristisch fiir diejenigen, deren »authoritarian identification succeeded only on a
superficial level. They are forced to overdo it continuously in order to convince themselves
and the others that they belong« (ebd.: 372; Hervorhebung P.E.). Diese iiberschiefende
Dynamik macht den autoritiren Charakter gefihrlich. Erwill durch Uberanpassung an eine
Macht kompensieren, wozu er nicht in der Lage ist, und lenkt die Aggression dariiber auf projizierte
Schuldige.

und Freiheit zugleich unterliegt. »Die Gleichgiiltigkeit gegeniiber den sozialen Pathologien gehtx,
so Wesche mit Nachdruck, »auf Freiheit zurtick.« (Wesche 2018: 132).

18  Leo Lowenthal, selbst Teil des Instituts, dessen Studien iiber Autoritit und Familie auch Adornos
Uberlegungen iiber den Begriff der Autoritit pragten, schreibt in einem 1934 verfassten Manu-
skript: »Die Autoritat ist vielmehr selber einer dauernden Dynamik unterworfen, welche es nétig
macht, ihre Rolle nach gesellschaftlichen Gruppen und Individuen und Geschichtsperioden jeweils
sehr differenziert zu bestimmen.« (Léwenthal 1934: 253) hr kommt eine »gesellschaftserhaltende
Funktion« (ebd.) zu.

19 Zum Zusammenhang von Sexualtabu und Antisemitismus vgl. Brunner et al. 2012: 41.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Zwiespaltigkeit zeichnet Adornos Gebrauch des Begriffs Charakters aus. Einerseits
nutzt er ihn prominent, wenn er von autoritiren oder »manipulativen Charakter«
(Adorno 1966: [Auschwitz]: 94)*° spricht. Andererseits kritisiert Adorno die Entwicklung
des Charakter-Begriffs vor allem bei Fromm. Zwar macht Adorno kenntlich, dass er
auf dessen fritheren Arbeiten am Institut fiir Sozialforschung aufbaut, doch mindert
dieser Umstand seine anscheinend auch persénlich grundierte Feindschaft nicht.”
In einer scharfen Kritik weist er Fromms angeblichen »harmonistische[n] Glauben
an die Einheit der Person« mit dem Argument zuriick, jene sei »in der bestehenden
Gesellschaft unméglich« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 25). Hinter dem
um Stabilitit und Festigkeit bemithten Charakter erkennt Adorno die Beschidigung
der Kindheit, die Ohnmacht des passiv gemachten Individuums und die Risse, welche
der Druck permanenter Drohungen mit Gewalt hinterlieRen. Benjamin folgend geht
Adorno davon aus, dass die Individuen die Gesellschaft »in Schocks erfahrenc, das heif3t
»in jihen, abrupten Stof3en, die durch eben die Entfremdung des Individuums von der
Gesellschaft bedingt sind [...].« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 24) Wih-
rend Adorno also Fromm und anderen Revisionist_innen unterstellt, im Charakter noch
»kontinuierliche Erfahrung« zu erkennen, denunziert er den Verlust der Einheit des
Charakters, »[s]eine Totalitit ist fiktiv« (ebd.: 24). Den Charakter will Adorno hingegen
»beinahe ein System von Narben nennen, hinter dem »Leiden« (ebd.) hervortritt. Auch
spater verwirft Adorno die Revision Freuds in der »Psychologie«, die dadurch »zum Kitt
des je Seienden geworden« (Adorno 1964: LGF: 115) wire.**

20  An dieser Stelle gibt Adorno riickblickend Auskunft (iber seine Motivation bei der Formulierung
des Begriffs des manipulativen Charakters: »Meine Beschreibungen des manipulativen Charakters
datieren aufdie letzten Jahre des Zweiten Weltkrieges zuriick. Manchmal vermogen Sozialpsycho-
logie und Soziologie Begriffe zu konstruieren, die erst spater empirisch ganz sich bewahrheiten.«
(Adorno 1966: [Auschwitz]: 94)

21 BeiderBeschreibung des autoritdren Syndroms stellt Adorno klar heraus, dass er auf Fromms Bei-
tragen aufbaut, besonders auf der von Horkheimer verantworteten Studie tiber Autoritdt und Fami-
lievon1936.»This [authoritarian] syndrome comes closest to the over-all picture of the high scorer
as it stands out throughout our study. It follows the >classic< psychoanalytic pattern involving a
sado-masochistic resolution of the Oedipus complex, and it has been pointed out by Erich Fromm
under the title of the authoritarian-masochistic< character. According to Max Horkheimer's the-
ory in the collective work of which he [Fromm] wrote the sociopsychological part, external social
repression is concomitant with the internal repression of impulses. In order to achieve sinternal-
ization< of social control which never gives as much to the individual as it takes, the latter’s atti-
tude towards authority and its psychological agency, the superego, assumes an irrational aspect.«
(Adorno 1950: AP: GS 9.1: 474—475)

22 Zudieser heftigen Kritik an der zeitgendssischen Psychologie siehe Schneider, der Adorno einer-
seits eine »Aufspaltung der [Psycho-]Analyse in Theorie und Praxis« unterstellt und ihn fiir seine
»Engfiihrung von Psychoanalyse und Faschismus« kritisiert, da Adorno beiden die »Manipulation
von Gemeinschaftsgefithlen« und den Einsatz von »falsche[r] Erfahrung« (Schneider 2011: 289)
vorwerfe. Dagegen stellen Brunner et al. Adornos Beitrag und anhaltende Wirkung auf die Sozial-
psychologie heraus. lhrer Darstellung zufolge hatte Adorno seit »der Zeit des Exils« zunehmende
»Zweifel an dem Konzeptdessinterdisziplindren Materialismus«, wie er mit Fromm bis1939 am In-
stitut betrieben wurde, und wandte gegen das »Konzept des>Sozialcharakters« ein, »dass sich die
psychische und die soziale Struktur nicht ableitungslogisch aufeinander beziehen lassen.« (Brun-
ner 2012: 26)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

293


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Gegen den etwa von Fromm erhobenen Vorwurf, Freud wire durch seine Klassenpo-
sition und Zeit beschriankt geblieben, verteidigt Adorno ihn erneut mit dem Argument,
die Darstellung sei in der Sache begriindet. »Die Gewalt seiner [Freuds; P.E.] Theorie
zehrt von seiner Verblendung gegeniiber der Trennung von Soziologie und Psycholo-
gie, die allerdings das Resultat jener gesellschaftlichen Prozesse ist, die manche Revi-
sionisten [..] die Selbstentfremdung des Menschen nennen.« (Adorno 1952: [revidierte
Psychoanalyse]: GS 8: 35)*> Gegen die einseitig dekretierte Auflésung der Trennung, so
Adorno weiter, behalte Freuds »psychologische Atomistik« Recht, weil sie »einer Realitit,
in der die Menschen tatsichlich atomisiert und durch eine uniiberbriickbare Kluft von-
einander getrennt sind, adiquaten Ausdruck verliehen [habe; P.E.].« (ebd. 35) Adornos
theoretische Strategie liuft also darauf hinaus, die etablierte Trennung von Individuum
und Gesellschaft konne nur durch mimetische Deskription als normativ falsch veran-
schaulicht werden. In der getreuen Darstellung der Realitit finde sie zugleich adiqua-
ten Ausdruck und offenbare ihre absolute Negativitit. Dieser methodischen Uberlegung
liegt Adornos negativistisches Verstindnis von Wahrheit zugrunde, wonach sie sich nur
ex negativo zeigt (siehe Kapitel 3.1.3.). Dadurch setzt er sich dem Vorwurf aus, durch die
Darstellung den bestehenden Zustand zu bestitigen und vorangegangene Zustinde zu
idealisieren. Hingegen verfolgt Adorno das Ziel, Kritik durch unnachgiebigen Fokus auf Negati-
vitdat gegen Vereinnahmung abzusichern, welche droht, sobald der verbleibende Raum fiir
Spontanitit und Erfahrung itberhéht werde.

Der von Adorno beschriebene sozialpsychologische Mechanismus ist nach wie vor
virulent, wie ein Blick in die Leipziger Mitte-Studien zeigt. Die zentralen Aspekte der
»autoritire[n] Personlichkeit«, wie ihre »autoritire Unterwerfungsbereitschaft, ihre au-
toritire Aggression, die Betonung der Konventionen, die Anti-Intrazeption und Projek-
tivitit« erweisen in Deckers Auswertungen seiner Umfragen in Deutschland ihre Aktua-
litdt, auch wenn »man heute eher [von; P.E.] Verschlossenheit und Verschwérungsmen-
talitit« (Decker 2018: 36) rede. Eng an Adornos Studien angelehnt, entwickelt Decker
den Begriff des »autoritiren Syndromss, das er durch »die Affinitit zu rigiden Ideolo-
gien« kennzeichnet, welche es »gestatten, sich gleichzeitig einer Autoritit zu unterwer-
fen, an ihrer Macht teilzuhaben und die Abwertung anderer im Namen der Ordnung zu
fordern.« (ebd.: 51) Somit erweist der von Adorno maf3geblich geprigte Begriff des auto-
ritiren Charakters seine Tragfihigkeit zur Analyse der Gegenwart. Eines seiner zentra-
len Merkmale stellt die Ich-Schwiche dar, welche tiber den psychologischen autoritiren
Charaktertypus hinaus auch in Adornos Schriften zu Philosophie, Soziologie und Kul-
turkritik eine bedeutende Rolle erfiillt.

Ich-Schwéche
Mit dem Terminus Ich-Schwiche verweist Adorno auf die gestorte Beziehung des Ein-
zelnen zu sich selbst. Ausgehend von psychologischen Uberlegungen iiber die Rolle der

23 Nurin diesem romantischen Sinn von Entfremdung ist Demirovi¢ Recht zu geben, dass die Frank-
furter das »Entfremdungsparadigma« (Demirovi¢ 2012: 37) hinter sich gelassen hitten. Hingegen
konnte oben dargelegt worden wie elementar der Begriff der Entfremdung fiir die Konstellation
der Pseudo-Individualitat bei Adorno ist.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Autoritit in der Entwicklung der Personlichkeit beschreibt er die »[v]erhinderte Ichbil-
dung« (1966: Personlichkeit: 55). Auch dieser Begriff soll dialektisch einen fixierten Zu-
stand als Verhirtung eines Prozesses entschliisseln. Adorno itbernimmt ihn nach eigener
Aussage von Nunbergs Aufsatz iiber Ichstirke und Ichschwiche von 1939 (vgl. Adorno 1957:
[Stars Down]: GS 9.2: 68;1968: EiS: 280).

Im Zentrum der Triebdynamik des autoritiren Charakters erkennt Adorno die Ich-
Schwiche. »Weakness in the ego is expressed in the inability to build up a consistent
and enduring set of moral values within the personality« (Adorno 1950: GS 9.1: 202). Er-
neut erweist sich als Kern der Pseudo-Individualitit nach Adorno die Verhinderung von Konti-
nuitit. Wie der Charakeer fir ihn ein armselig zusammengehaltenes Biindel von Nar-
ben darstellt, so driickt die Ich-Schwiche die Unfihigkeit aus, »ein festes Ich auszubil-
den« (Adorno 1969: [Miindigkeit]: 143). Dem stiinde eine objektive, wie Adorno feststellt,
»unumgingliche« gesellschaftliche Tendenz zur Flexibilisierung entgegen. Diese mache
es vielfach nétig »auf stets wechselnde Situationen« sich einzustellen und »harmoniert
mit den Phinomenen der Ich-Schwiche« (ebd.). Wer bestindig wechselnden Anforderungen
entsprechen miisse, verliere die Kontinuitit der Erfahrung, die Festigkeit der Wertorientierung und
damit letztlich die Einheit des Ichs. Bereits damit erscheint die Ich-Schwiche nicht allein
psychologisch, sondern auch philosophisch und soziologisch relevant. Denn »hat das
Bewusstsein der Massen dem System dadurch sich gleichgemacht, dass es zunehmend
jener Rationalitit des festen, identischen Ichs sich entiuflerte, die noch im Begriff ei-
ner funktionalen Gesellschaft impliziert war« droht der »Kern von Individuationg, so
Adorno, »zu zerfallen« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 368). Entgegen der
Vermutung, Adorno wiirde das Ende des selbst-identischen Ichs begriiflen, das er ge-
meinsam mit Horkheimer als trojanisches Pferd der Herrschaft durchsichtig gemacht
hatte, erkennt er darin keine Freiheitsgewinne. Denn Freiheit bedarf unter anderem der
Spontanitit. Doch diese ist durch die Schemata der Kulturindustrie zu Reiz-Reaktions-
Mechanismen verkommen. Die Subjekte sind durch den »Identifikationsmechanismus«
mit der iiberwiltigenden Macht der Gesellschaft dermaflen priformiert, »dass sie der
Spontanitit, des bewussten Handelns, all der Dinge gar nicht fihig sind, durch die der
Weltlauf zu verindern wire« (Adorno 1964: LFG: 113; siehe Kapitel 4.1.4.) Darin duflere
sich die Beschidigung der Menschen (vgl. ebd. 114).

Zwischen der Ich-Schwiche und verschiedenen Ideologien macht Adorno wechsel-
seitige Konstitutionsbeziehungen aus, sie stiitzen und verschirfen einander. Auf indivi-
dueller Ebene treten Ideologien itberwiegend als Meinung in Erscheinung. Eine Meinung
driickt nach Adorno keine genuine Erfahrung aus, sondern den »Mangel an Subjektivi-
tit« (Adorno 1961: [Meinung]: GS 8:164). Als Meinung der Vielen, als common sense, gibt sie
sich schlau und zugleich feindlich gegen wissenschaftliche Uberpriifung und transzen-
dierende Spekulation (vgl. ebd.: 147). Diese stets informierte Schlauheit entsteht nicht
aus der Konfrontation mit einem Objekt und freier Assoziation, sondern wird von den
gesellschaftlichen Apparaten, wie Kulturindustrie, Propaganda und PR, planvoll produ-
ziert. Auf diese Weise priformiert bildet das Bewusstsein der Einzelnen sich ein, subjek-
tiv zu sein, wo es objektiven Zwingen folgt. Im Zwang griindet auch der Zusammenhang
von psychologischer Subjektbildung und Ideologie. Wie zuvor in den Kraftfeldern Ge-
walt-Macht und Ideologie-Wissen gezeigt, zwingt die objektive Ohnmacht die Subjekte dazu,
die Erfahrung der Ohnmacht abzuwehren, indem sie sich der Subjekistabilisierung qua Ideologie

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

295


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

bedienen. Der dahinter liegende subjektive Mechanismus ist der einer konformistischen
Angleichung an die gesellschaftlichen Zwinge, durch den der Einzelne mit dem Kollek-
tiv verbunden wird. Daher spricht Adorno in diesem Zusammenhang davon, dass hin-
ter der ideologischen Halbbildung ein »kollektiver Narzissmus« (Adorno 1959: [Halbbil-
dung]: GS 8:114) walte. Durch ihn wiirden

»die Menschen das bis in ihre individuellen Triebkonstellationen hineinreichende Be-
wusstsein ihrer sozialen Ohnmacht, und zugleich das Gefiihl der Schuld, weil sie das
nicht sind und tun, was sie dem eigenen Begriff nach sein und tun sollten, dadurch
kompensieren, dass sie, real oder blofs in der Imagination, sich zu Gliedern eines Héhe-
ren, Umfassenden machen, dem sie die Attribute alles dessen zusprechen, was ihnen
selbst fehlt, und von dem sie stellvertretend etwas wie Teilhabe an jenen Qualititen
zurliick empfangen.« (ebd.: 114; siehe Kapitel 3.1.2.)

Diese psychologische »Identifikation mit der Macht und Herrlichkeit des Kollektivs«
(Adorno 1961: [Meinung]: GS 8: 156; siehe Kapitel 2.1.2.) ist ein wesentliches Argument
fiir die Integration der Sozialpsychologie in die Kritische Theorie der Gesellschaft.
Neben den konformistischen und tendenziell autoritiren Ideologien erfilllen aber
auch individualistische Ideologien die Funktion der Subjektstabilisierung bei fortge-
setzter Unterwerfung. Die Unterwerfung im Zeichen individueller Freiheit kann die
gesellschaftliche Herrschaft sogar effizienter gestalten.

Auf die Illusion von Autonomie kénnen Ideologien nicht ginzlich verzichten und
die Gesellschaft ist auf die Triebenergie des Ichs als Kitt angewiesen. Daher ist mit der
Anpassung der psychologische Mechanismus hinter der Ich-Schwiche nur einseitig be-
leuchtet. Erfolgreich gelingt die Anpassung vielmehr dort, wo der Einzelne eine Pseu-
doindividualitit angeboten bekommt, deren Anforderungen er erfiillen kann. Aus der
Erfullung entsteht Motivation und die Triebenergie wird effizient in gelenkte Bahnen
gerichtet. In seinen Analysen iiber Horoskope arbeitet Adorno heraus, dass deren Ma-
nipulation wie bei der faschistischen Propaganda auf Anrufung subjektiver Wiinsche
beruht, welche die Menschen zwar nicht realisieren kdnnen, aber doch besitzen wol-
len. Daher wird ihnen eine erfiillbare Ersatz-Individualitit angeboten. Vor dem Hinter-
grund »reale[r] gesellschaftliche[r] Ohnmacht« setzten diese manipulativen Mechanis-
men zwar objektiv die »Ichschwiche« (Adorno 1962: [Aberglaube]: GS 8: 156/157) voraus.
Dennoch bleibt das Uberleben der Individuen unter den Bedingungen des Monopolka-
pitalismus an die Illusion von Individualitit gebunden. Die Selbsterhaltung des Einzel-
nen verlangt riicksichtslose Konkurrenz, »er muss sich anpassen durch Nicht-Anpassung.«
(ebd.: 157; Hervorhebung P.E.) Diese relative Autonomie der Einzelnen spottet jeder em-
phatischen Autonomie, weil ihr Ziel, ihre Bedingungen und ihre Mittel bis ins Kleinste
vorgegeben sind. Erfolg in der Klassengesellschaft verlangt »individual qualities«, wie
etwa »strength, namely the capacity of sacrificing oneself,« und damit scheinbar das ge-
naue Gegenteil von »the often stressed ego weakness« (Adorno 1957: [Stars Down]: GS 9.2:
68). Adorno bringt das darin aufscheinende Individualisierungsparadox auf den Punkt:
»Adjustment calls for individuality« (ebd.: 68). Durch die Anrufung von Pseudo-Indivi-
dualitit fithrt die Angleichung des Ichs an gesellschaftliche Zwinge zur Ich-Schwiche,

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

welche ihren ideologischen Charakter durch mehr Pseudo-Individualitit zu verdringen
und zu kompensieren versucht.

Analog zur stets alerten Geschiftigkeit und informierten Halbbildung laufen auch
diese vermeintlich individuellen Qualititen auf Selbstaufgabe hinaus. Beim individu-
ellen Erfolg in der Konkurrenz handelt es sich nimlich um eine Selbsterhaltung ohne
Selbst. Erfolgreiche Ichbildung setzte hingegen »die Entfaltung spontaner Individua-
litdt« voraus und damit, so Adorno im Anschluss an Hegels Einsicht iiber die Entiu-
Rerung, »notwendig auch Anpassung, Identifikation mit dem Nicht-Ich« (Adorno 1962:
[Aberglaube]: GS 8:157). In seiner monadischen Abkapselung von der Gesellschaft »ver-
kitmmert« (ebd.: 157) Individualitit und damit das Ich. Adornos These vom paradoxen
Verschwinden des Individuums in der individualistischen Gesellschaft griindet auf der
dialektisch-materialistischen Einsicht der gesellschaftlichen Genese des Individuums.
»Freiheit von der Gesellschaft beraubt es der Kraft zur Freiheit.« (Adorno 1953: MM: GS 4:
170) Die Ich-Schwiche ist Ausdruck dieser mangelnden gesellschaftlichen Kraft, von der
das Individuum zunehmend getrennt wird. Dahinter steht erneut Adornos Argument,
die schwindende Vermittlung itber den Markt fithre zu weniger Vermittlung im Indivi-
duum und damit zur Regression des Subjekts zum »blof3en gesellschaftlichen Objekt[].«
(ebd.: 171) Weder kann es sich entiuflern noch kann es die Kraft der Gesellschaft in sich
aufnehmen, um die Stabilitit zu gewinnen, welche Ich-Bildung benétigt und Kontinui-
tit der Erfahrung gewihrt. Die gewaltsame Trennung des Individuums von der Gesellschaft
wird durch die individualistische Ideologie iiberdeckt, welche zugleich die Tendenz zur Ich-Schwd-
che befeuert, indem sie durch Pseudo-Individualitit Kompensation bietet.

Adornos Gebrauch des psychologischen Begriffs der Regression ist mehrdeutig. Ei-
nerseits bezieht er sich direkt auf die Idee der Regression auf kindliche oder vorédipa-
le Entwicklungsstufen, etwa als Auswirkung der ideologischen Ticket-Mentalitit (vgl.
Adorno1950: AP: GS 9.1:346; sieche oben). Andererseits nutzt er den Ausdruck im iibertra-
genen Sinn, um die gesellschaftlichen Tendenzen zur Regression zu beschreiben. Dem-
nach tendieren Riickstindige, wie das Kleinbiirgertum oder die Bauern, zu Revisionis-
mus. Da sie in der gesellschaftlichen Entwicklung kaum Hoffnungen auf eine Verbesse-
rung ihrer Lage haben, sind Gruppen, die zwischen »die Mithlrider der Geschichte gera-
ten« geneigt, »an der Ideologie der Vergangenheit festzuhalten« (Adorno 1960: PuS:187).
In diesem weiten Sinne zeigt die Regression auch die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeiti-
gen an. Adorno verbindet dafiir Freuds Annahme, das Unbewusste tendiere riickwirts,
mit dem Gedanken von Marx iiber die langsamere Umwilzung des Uberbaus gegeniiber
dem Unterbau. Demnach bestehe »eine Regression unter dem Zwang selber von sozia-
lem Druck« (Adorno 1960: PuS: 189). Unter Riickgriff auf die Fragestellung des Instituts
formuliert Adorno die gesellschaftliche Funktion der Regression: »diese Krifte des Un-
bewussten und der Psychologie [tendieren; P.E.] dazu eine Art von emotionalem Kitt bei-
zustellen, der die Menschen an die eigentlich bereits iiberholten Bewusstseinsformen
auch dann noch kettet, wenn sie etwa ithrem Bewusstsein nach jene Zusammenhinge
des Sozialprozesses und des objektiven Uberholtseins durchschauen sollten« (ebd.: 189;
Hervorhebung P.E.). Adorno erkennt in der Regression nicht nur die Folge der mit Ich-
Schwiche einhergehenden Pseudo-Individualisierung oder eine Beschreibung fiir ver-
altete Ideologien. Die »Tatsache des >cultural lag« (ebd.) offenbart die notwendige Ver-
mittlung der gesellschaftlichen Verhiltnisse durch das Individuum. Ohne deren psy-

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

297


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

chologischen Kitt risse Gesellschaft aufgrund ihrer Briiche, ihrer auseinanderweisenden
Tendenzen entzwei. Der Schein ihrer objektiven Uberfliissigkeit ist real, aber ohne das
Ich, das Individuum, das Selbst zerfiele die integrierte Gesellschaft, welche daher allerlei
Ersatz produziert.

Adornos psychologische Argumentation auf dialektisch-materialistischer Basis er-
klart auch, weshalb er davon abrit, der Anpassung einfach das Individuum gegeniiber-
zustellen. Nicht weil es gesellschaftlich bedingt ist und damit keine philosophische Di-
gnitit hitte, sondern weil die dominante Form der Individualitit in destruktive gesell-
schaftliche Dynamiken eingebunden ist. »Man verfehlt den Charakter einer Gesellschaft,
die den Begriff der Anpassung zum Fetisch macht, sobald man die Begriffe Individuali-
tit und Anpassung voneinander isoliert und undialektisch den einen gegen den anderen
ausspielt.« (Adorno 1962: [Aberglaube]: GS 8:161-162) Wie es ohne Organisation kein Indivi-
duum gibe, so gibe es ohne Anpassung kein Ich. Emanzipatorisch wire es, sich diese gesellschafili-
chen Prozesse anzueignen und Verhiltnisse jenseits dieser Dichotomien zu etablieren.

4.1.3. Kritik an der Subjektphilosophie

Adornos Analysen der Ich-Schwiche finden ihr Pendant in seiner Kritik an der klassi-
schen Subjektphilosophie. Denn ein »starkes Ich« wire nach Adorno wohl am ehesten
der »intelligible[] Charakter«**, den Kant als »Einheit« des Ichs bestimmt und dem er
zubilligt »alle seine Regungen verniinftig kontrollier[en]« (Adorno 1966: ND: GS 6: 2.89)
zu konnen. Keineswegs verteidigt Adorno diese subjektphilosophische Konzeption des
starken Ichs, vielmehr kritisiert er darin die »birgerliche Affirmation der persénlichen
Einheit an sich auf Kosten ihres Inhalts, die schliefRlich unter dem Namen von Persén-
lichkeit nur den starken Mann iibriglief3.« (ebd.: 288/289) Wie auch mit dem Begriff des
stranszendentalen Subjekts< verfolgt Kant das Ziel, das Subjekt rein formal iiber dessen
Vernunftfihigkeit zu bestimmen, unter Absehung gesellschaftlicher Bedingungen. Die-
se theoretische Strategie kritisiert Adorno immanent, angestofRen von der Erfahrung in-
dividuellen Leidens.?

Kants Subjektbegriff steht, so Adorno, »in der Gesamttradition des neueren Ratio-
nalismus« (Adorno 1966: ND: GS 6: 289), die iiber Leibniz und Spinoza bis zu Descartes

24  Kantentwickelt denintelligiblen Charakter in seiner Kritik der praktischen Vernunft (1788), auch um
ihn von dem psychologischen Charakter realer Individuen zu unterscheiden. »Das von Kant mit
dem intelligiblen Charakter Gemeinte dirfte der Personlichkeit im alteren Sprachgebrauch sehr
nahe kommen, die>zur intelligibelen Welt gehort«.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 288) Adorno schreibt
eine Begriffsgeschichte der Personlichkeit, welche einem Verfall unterliegt, unter dem Titel Glosse
iiber die Personlichkeit mit Besonderer Riicksicht auf Kant. »Die Kraft des Ichs, die verlorenzugehen
droht und die vordem, zur Selbstherrlichkeit karikiert, im Personlichkeitsideal enthalten war, ist
die des Bewusstseins, der Rationalitdt« (Adorno 1966: [Personlichkeit]: 56).

25  Josef Friichtel erinnertin seiner Darstellung der Bezugnahmen Adornos auf Kantdaran, dass Kants
Begriff des transzendentalen Subjekts in der Tradition der res cogitans von Descartes steht. »Sub-
jektivitat ist der Begriff fur die Einheit von Bewusstsein und Gegenstand im Bewusstsein. Es ist
also Selbstbewusstsein.« (Friichtel 2011: 312) Dieses rein formale »Selbstverhiltnis« (ebd.: 312), so
Adornos Vorwurf, verdrange die objektive Vermittlung durch Gesellschaft.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

sres cogitans« zuriickreicht und vom deutschen Idealismus beerbt wird. Das gemeinsa-
me Merkmal der klassischen Subjektphilosophie, wie sie bei Descartes, Kant und Hegel
aufunterschiedliche Weise entwickelt wurde, bildet die Einheit des Subjekts. In anderen
Worten: seine Identitit mit sich selbst. Adorno fithrt die unterschiedlichen Bedeutun-
gen des Begriffs der Identitit aus. Er unterscheidet, erstens das »Kantische >Ich denke«;
zweitens »das in allen vernunftbegabten Wesen gesetzlich Gleiche«; drittens die »Sich-
selbstgleichheit eines jeglichen Denkgegenstandes, das einfache A = A«; und, viertens,
den Gedanken, »dass Subjekt und Objekt wie immer auch vermittelt, zusammenfallen« —
zusammengefasst »bezeichnet Identitit den Indifferenzpunkt des psychologischen und
logischen Moments im Idealismus.« (ebd.: 145) Diese in jeder Aufklirung aufzufinden-
de, fur die Aufklirungsphilosophie jedoch besonders charakteristische Denkweise der
»Identititsphilosophie« (ebd.: 203) unterzieht Adorno einer immanenten Kritik.>®

Immanente Kritik behandelt Wahres und Unwahres am Gegenstand, womit das fol-
gende Unterkapitel beginnt. Im Anschluss werden Adornos deskriptive und normative
Einwinde niher beleuchtet. Den Schluss bildet seine auf Vermittlung von Subjekt und
Objekt hinauslaufende Antwort, die zugleich zum Ende der Darstellung von Adornos
Subjettheorie iiberleitet, in welcher seine Hoffnungen auf das Subjekt zur Sprache kom-
men. Dieses Unterkapitel erhebt, wie die iibrigen, keinen Anspruch auf Vollstindigkeit,
sondern trifft eine relevante Auswahl, ohne Komplexitit und Ubersichtlichkeit zu ver-
lieren. Daher stehen besonders Adornos Auseinandersetzungen mit Kant und Hegel im
Fokus. Sie bilden einen weiteren Ausgangspunkt seiner Subjekttheorie, in deren Mit-
telpunkt das philosophische Subjekt steht. Wie in dem vorangegangenen Kapitel wird
deutlich herausgearbeitet, dass Adorno dies stets mit dem soziologischen Individuum
und dem psychologischen Ich verbindet.

Die klassische Subjektphilosophie ist wahr und unwahr zugleich

Das Verfahren immanenter Kritik setzt einen Wahrheitsanspruch im Kritisierten vor-
aus. Diesen formuliert die klassische Subjektphilosophie zweifelsfrei, besonders dort,
wo sie sich als Erkenntnistheorie versteht. Adorno hebt nun den historische Wahrheits-
kern von Descartes, Kant und Hegel hervor (vgl. Adorno 1962: [Wozu noch Philosophie?]:
15). Das heift, er misst die Erkenntnisse, Begriffe und Systeme sowohl an ihrem eige-
nen Anspruch auf Wahrheit als auch an ihrer Stellung zum gesellschaftlichen Prozess.
Demnach »ratifizierte«, so Adorno, »die Cartesianische Zweisubstanzenlehre«, welche
>res cogitans« von res extensac trennt, »die Dichotomie von Subjekt und Objekt« (Ador-
n01969: [Marginalien]:169). Zu Descartes Lebzeiten entstand mit der stidtischen Markt-

26  Die Kritik fufst auf der Argumentation der Dialektik der Aufkldrung, wonach Aufklarung selbst
in Mythos zurlckfalle, ihre Rationalitit in Irrationalitit umschlage, wenn Zweck und Mittel ver-
tauscht werden. Diese durch gesellschaftliche Naturbeherrschung bedingte Entwicklung zur in-
strumentellen Vernunft gewinnt mit Descartes mathematischer Methode an Einfluss. Adorno,
Horkheimer und die iibrigen Mitglieder des Instituts erkennen daher »in Kant [...] einen Repra-
sentanten der in der Neuzeit mit Descartes beginnenden Tendenz, Vernunft und Philosophie auf
eine (mathematisch-naturwissenschaftliche) Wissenschaft zu reduzieren.« (Friichtel 2011: 311) In-
demsie»nurdieidentititsphilosophische Version der Aufklarungins Visier«nehmen, formulieren
Adorno und Horkheimer eine »rettende Kritik« der Aufklarung (Wesche 2018: 31). Siehe Kapitel
3.1.3.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

299


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wirtschaft der Kapitalismus, welcher die feudalen Bindungen in Frage stellte und mit zu-
nehmender Geschwindigkeit 16ste. Daher wurden zu dieser Zeit Waren von Produzen-
ten, Gesellschaft von Individuum, und Subjekt und Objekt voneinander getrennt. Alle
diese Formen bestanden bereits zu fritheren Zeiten, doch gewinnen diese Trennungen
nach Adornos Argumentation eine neue Qualitit und die jeweiligen Phinomene und Be-
griffe an Substanz. Durch sein Denken registriert Descartes also den gesellschaftlichen
Prozess der Trennung, den er zugleich still stellt, indem er ihn hypostasiert. Paradoxer-
weise beschleunigt die Cartesianische Philosophie damit diesen Prozess, denn die von
ihm wesentlich befeuerte Mathematisierung des Denkens trennt Hand- und Kopfarbeit,
Theorie und Praxis, Planung und Produktion (vgl. ebd.) und ebnet damit den Weg zur
Unterordnung des Denkens unter gesellschaftliche Imperative der Kapitalverwertung.
So oft Adorno die problematischen Folgen dieser Trennungen hervorhebt, so deutlich
warnt er davor, sie handstreichartig riickgingig zu machen. »An der Zweiheit von Subjekt
und Objekt ist kritisch festzuhalten, wider den Totalititsanspruch, der dem Gedanken in-
hiriert.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 177; Hervorhebung P.E.) Das von der Gesellschaft ge-
trennte Subjekt ist doppelt falsch. Denn es bleibt letztlich gesellschaftlich bestimmt; und
indem es sich als dem Objekt gegeniiber Getrenntes setzt, ebnet es den Weg zu forcier-
ter Naturbeherrschung. Der Tendenz nach unterwirft das Subjekt qua Denken letztlich
alles seinem Willen. Totalisierend setzt sich das denkende Subjekt als Absolutes. Da es
alles abschneiden muss, was sich der begrifflichen Identifikation entzieht, schliefRt das
Identititsdenken systematisch das Nichtidentische aus. »Nur bringt die Kritik des sub-
jektiven Ursprungs der Trennung das Getrennte nicht wieder zusammen, nachdem es
einmal real sich entzweite.« (ebd.) Adorno warnt vor verlingerter Hybris des Denkens,
das erneut sich omnipotent diingt, indem es die Trennung nach dem Modell der Iden-
titde kittet. Vielmehr miisste das Denken begreifen, dass es selbst Teil der gesellschaftli-
chen Arbeitsteilung ist. Eben daher rithrt die Bedingung der Méglichkeit des Geistes zur
Ideologie wie zur Wahrheit (siche Kapitel 3.1.).

Die Trennung von Subjekt und Objekt im Denken zu iiberwinden, versprach der Be-
griff der Synthese, wie er von Kant entwickelt wurde. Adorno erblickt in Kant den gro-
Ren Erben des Rationalismus, der seine Anlagen fortentwickelte und seine Widersprii-
che auf die Spitze trieb. Zwar schloss er Gesellschaft aus und versuchte aus reinen Ver-
nunftbegriffen die Grenzen der Vernunft zu bestimmen, um Erkenntnis, Moral und As-
thetik auf festen Grund zu stellen. Daher rithrt, so Adorno, der »ideologische Oberton
aller Rede von Synthese.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 177) Doch formuliert die Synthese
des transzendentalen Subjekts bei Kant wesentliche Bedingungen fiir objektive Erkennt-
nis.”” Thr Begriff setzt ein stabiles Erkenntnissubjekt voraus, das zu Selbstbewusstsein
in der Lage ist. Damit erhebt es Anspruch auf die Reflexion der objektiven Bedingun-
gen seiner Erkenntnis. »Als dufderster Grenzfall von Ideologie riickt das transzendenta-
le Subjekt dicht an die Wahrheit.« (ebd.: 180) In Kants Subjektphilosophie abstrahiert
das Denken von allen empirischen Bestimmungen, wie die Ware vom Gebrauchswert.

27  »Der Begriff der Synthesis, der seit Aristoteles als Fundamentalbegriff der Urteilslehre gilt und
die Verkniipfung von Subjekt und Pradikat benennt, erhilt bei Kant«, so Thein, »durch den tran-
szendentalen Subjektbegriff eine erweiterte Bedeutung und Bestimmung. Synthesis wird zu einer
Leistung der subjektiven Erkenntnisvermogen« (Thein 2013: 17).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

»Der von der Philosophie verklirte und einzig dem erkennenden Subjekt zugeschriebe-
ne Abstraktionsvorgang spielt sich in der tatsichlichen Tauschgesellschaft ab.« (Ebd.)
Kants Subjektphilosophie reflektiert damit die entwickelte Marktwirtschaft, welche zu
seiner Zeit ihre gesellschaftliche Gestaltungskraft in den biirgerlichen Revolutionen pro-
gressiv offenbarte.?® Adornos ideologiekritische Denkbewegung, im Kritisieren Wahres
und Falsches zugleich zu ermitteln, lisst ihn im transzendentalen Subjekt Kants »jenes
Wahre der Vorgingigkeit von Gesellschaft vorm Einzelbewusstsein und all seiner Erfah-
rung« (ebd.: 182) erkennen. Die Hybris des Subjekts, den abstrakten Formalismus und
die ideologische Synthese kritisiert Adorno an Kants Version identitatsphilosophischer
Subjekttheorie, nicht ohne deren Wahrheitsgehalt zu wiirdigen. Allem voran verbindet
Kantden Anspruch auf Wahrheit mit der kritischen Reflexion des erkennenden Subjekts.
Genau diese Fahigkeit verliert das Subjekt, so Adornos These, in dem Maf3e, in dem es in
die Gesellschaft integriert wird, welche die Vermittlung iiber den Markt zugunsten der
Planung abschafft und damit das Individuum seiner 6konomisch-substantiellen Kraft
beraubt. »Wo das Subjekt die Kraft zur verniinftigen Synthesis nicht mehr hat oder sie,
verzweifelnd vor Ubermacht, verleugnet, dort nistet Meinung sich ein.« (Adorno 1961:
[Meinung]:168) Analog zur Halbbildung ist Meinung fiir Adorno nicht Ausdruck des Sub-
jekts, sondern der objektiven Zwangsverhiltnisse. Was einmal Synthesis voraussetzte
und damit anregte, »Selbstbewusstsein«, wird im Spitkapitalismus unméglich. Damit
verliert das Individuum die wesentliche Bedingung, derer »Erkenntnis bedarf, um ob-
jektiv zu geraten.« (ebd.: 169)

Gegeniiber der von Kant formalistisch formulierten Subjektphilosophie stellt Hegels
»Dynamisierung des Philosophierens« gerade deshalb fiir Adorno eine »Selbstkritik der
Aufklirung« dar, weil sie das »konkrete[] Subjekt[]« und die reale »geschichtliche[] Welt«
(Adorno 1963: Hegel: 80) einbezieht. Uber den Einfluss von Hegels Dialektik auf Adorno
wurde im ersten Kapitel bereits einiges gesagt (siehe Kapitel 1.3.2.). Daher nur eine kur-
ze Rekapitulation. Hegels Philosophie bewertet Adorno als wahr und unwahr zugleich
(vgl. Adorno 1963: Hegel: 29). Einmal zeigt sich die Wahrheit des Hegelschen Denkens
erneut in dessen Verarbeitung gesellschaftlicher Prozesse. Marx folgend erkennt Ador-
no die Wahrheit des ideologischen Arbeitsfetisch Hegels in der dahinter aufscheinen-
den »Universalitit von gesellschaftlicher Arbeit« (ebd.: 38). Die Einsicht Hegels in die
Arbeit als Prozess der gegenseitigen Erzeugung von Subjekt und Objekt wird bei ihm un-
ter der Hand zur »Verabsolutierung [...] des Klassenverhiltnisses: eine der Arbeit ledige
Menschheit wire der Herrschaftledig.« (Ebd.) Weiterhin zeigt sich die Wahrheit der aufs
Subjekt fixierten idealistischen Position Hegels im Vorgriff auf materialistische Theo-
rien. »Gesellschaftlichen Materialismus riickt Hegel desto niher, je weiter er [...] darauf
beharrt, die Gegenstinde von innen her zu begreifen.« (ebd.: 84) In Hegels Denken bricht
der Vorrang des Subjekts aus innerer Dynamik hervor. Denn in der hochsten Kategorie
des Hegelschen Systems, »im Absoluten, wird »das Objekt Subjekt« durch ihre Vermitt-
lung und damit »ist das Objekt nicht linger dem Subjekt gegeniiber inferior.« (ebd.: 85)

28  Gleichwohl darf an dieser Stelle — gerade mit Adorno — nicht das regressive Moment von Antise-
mitismus und Rassismus vergessen werden, das die biirgerliche Vergesellschaftung ganz objektiv
evozierte und das sich auch bei Kant findet. Adorno offenbart den Antisemitismus Kants in dessen
Briefwechsel (vgl. Adorno 1966: ND: GS 6: 292).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

301


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Hier deutet sich nach Adornos Einschitzung das dritte Wahrheitsmoment in Hegels Phi-
losophie an. Sein »Prinzip des Werdens der Wirklichkeit, wodurch sie mehr ist als ihre
Positivitit, ist nach Adornos Einschitzung idealistisch und »zugleich antiidealistisch,
Kritik des Subjekts an der Wirklichkeit.« (ebd.: 43) Die Einsicht in das Werden der rea-
lisierten Wirklichkeit bedingt die Méglichkeit von Kritik an ihr. Vom Subjekt her kann
die Negativitit der Realitdt erfahren und aus ihr deren transzendierende Potentiale ab-
geleitet werden, welche in den objektiven Bedingungen angelegt sind. Immanente Kri-
tik bringt Leiderfahrung zur Sprache und verweist auf die Moglichkeit von Utopie qua
bestimmter Negation. Das Potential eines Besseren biirgt fiir die Wahrheit von Hegels
Philosophie des Werdens.

Hingegen bewertet Adorno Hegels Systemzwang als unwahr, welcher die Identitit
von Subjekt und Objekt positiv setzt und damit die gesellschaftlichen Totalitarismen vor-
wegnimmt (vgl. ebd. 40). »Die Wahrheit des unauflgslich Nichtidentischen erscheint im
System, nach dessen eigenem Gesetz, als Fehler [...]« (ebd.: 164) Die Rationalitit des Sys-
tems offenbart ihre eigene Irrationalitit. Das stertium non datur<, die Widerspruchs-
freiheit, wird vom Hilfsmittel der Erkenntnis zu ihrem Prinzip und schlief3t systema-
tisch alles aus, was dem Identititsdenken sich nicht beugt. »Bei allem Nachdruck auf
Negativitdt, Entzweiung, Nichtidentitit kennt Hegel deren Dimension eigentlich nur
um der Identitit willen, nur als deren Instrument.« (ebd.: 164) Adornos bekannte Posi-
tionierung fiir das Nichtidentische®, welches nicht positiv bestimmt werden kann (vgl.
Adorno 1966: ND: GS 6:161), stellt dennoch eine rettende Kritik an Hegel und dessen idealisti-
scher Dialektik dar, die noch Nicht-Identisches identisch machen will. Seine dialektische Stirke,
alles zu begreifen, erweist sich als seine Schwiche, das mit dem Begriff nicht Erfass-
bare angemessen wahrzunehmen. »Wohl wird das Nichtidentische, Unerkannte durch
Erkennen auch identisch, das Nichtbegriffliche durch Begreifen zum Begriff des Nicht-
identischen.« (Adorno 1963: Hegel: 164) Doch Adorno stellt sich diesem Paradox, indem
er die Dialektik darauf beschrinkt, im Negativen zu verweilen, statt positiv zu werden.
»Kraft solcher Reflexion indessen ist das Nichtidentische selber doch nicht nur Begriff
geworden, sondern bleibt dessen von ihm unterschiedener Gehalt.« (Ebd.)

Das Wahre in den Philosophien Descartes, Kants und Hegels besteht fiir Adorno
damit in erster Linie im Vorgriff auf spitere Einsichten. Diese reflektieren das jeweilige
Theorie-Praxis-Gefiige und erfassen den Zeitkern der Wahrheit ihrer identititsphi-
losophischen Systeme als Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Entwicklungen.
Adorno zeigt, dass die Konzeptionen von res cogitans und transzendentalem Subjekt
beziehungsweise intelligiblem Charakter und identischem Subjekt-Objekt in der fal-
schen Trennung von Gesellschaft und Individuum wurzeln, die sie durch Verdringung
registrieren. Gleichzeitig dienen ihm die Attribute der Subjektivitit, ihre Rationalitit, ihre Kon-
tinuitit dev Erfahrung, ihve Fihigkeit zur Synthese, ihre Spontanitit und ihr Selbstbewusstsein als
immanenter Majf3stab von Kritik. Zwar bleiben sie unerreicht und damit ideologisch, doch
zugleich wahrer Ausdruck des Potentials von Emanzipation. Dieser kritische Gehalt der

29 Wesche umschreibt diesen fiir Adorno wichtigen Begriff des Nichtidentischen, den er jeder Be-
stimmung bewusst entzieht, wie folgt: »Der Begriff des Nichtidentischen dient als ein Platzhalter
fiir den Rest, der in einem notwendigen Vorrang des Positiven nicht aufgeht und sich durch keine
erkenntnistheoretische Aufklarung wegargumentieren ldsst.« (Wesche 2018: 320)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

biirgerlichen Subjektphilosophie ist nach Adornos Argumentation mit der Entfaltung
der Tauschgesellschaft gemeinsam mit dem Individuum »zergangen« (Adorno 1966:
ND: GS 6: 336).

Deskriptive Schwéchen des klassischen Subjektbegriffs

Zergangen sind die identititsphilosophischen Konzeptionen des philosophischen Sub-
jekts nach Adorno, weil sie deskriptiven und normativen Mingeln erlagen. Thre von
gesellschaftlichen Antagonismen hervorgerufenen Antinomien konnten sie nicht zurei-
chend bestimmen, da sie sich nicht als Gesellschaftskritik begriffen. Daher mussten sie
den ihnen zugrunde liegenden gesellschaftlichen Zustand hypostasieren, welchen sie
registrierten und der unwiderruflich vergangen ist.

Die klassischen Subjektbegriffe sind nach Adornos Darstellung deskriptiv nicht
iiberzeugend, weil sie ihre gesellschaftliche Bedingtheit nicht reflektieren. Bereits in
der gemeinsam mit Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklirung steht die Kritik
dieses Abstraktionsprozesses vom empirischen Individuum und den gesellschaftlichen
Verhiltnissen im Mittelpunkt der Bewertung von Rationalismus und Idealismus.*

»Das Selbst, das nach der methodischen Ausmerzung aller natiirlichen Spuren als my-
thologischer weder Kérper noch Blut noch Seele und sogar natiirliches Ich mehr sein
sollte, bildete zum transzendentalen oder logischen Subjekt sublimiert den Bezugs-
punkt der Vernunft, der gesetzgebenden Instanz des Handelns.« (Adorno/Horkheimer
1947: DdA: CS 3: 46)

Diese von ihnen auf Bacon, Descartes und Spinoza zuriickverfolgte philosophische Tra-
dition verdringe bewusst den gesellschaftlichen Zusammenhang und gewinne damit
notwendig nur ein unzureichendes Verstindnis der Entstehung von Subjekt und Ob-
jekt und ihrer Beziehung untereinander. Denn ohne Arbeitsteilung, Naturbeherrschung
und Marktwirtschaft konnen weder das Individuum noch das Ich oder das philosophi-
sche Subjekt hinreichend begriffen werden. »Vermittelt durchs Prinzip des Selbst ist die ge-
sellschaftliche Arbeit jedes Einzelnen in der biirgerlichen Wirtschaft; sie soll den einen das ver-
mehrte Kapital, den anderen die Kraft zur Mehrarbeit zuriickgeben.« (ebd.: 46; Hervor-
hebung P.E.) Derart verdringt entgeht der Identititsphilosophie auch die eigene Verstri-
ckung in die gesellschaftliche Arbeitsteilung. Damitverfehlt sie den aufklirerischen Anspruch
auf Selbsterkenntnis und hat Anteil am Umschlag der Aufklirung in Mythologie in der Moderne.
»Der technische Prozess, zu dem das Subjekt nach seiner Tilgung aus dem Bewusstsein
sich versachlicht hat, ist frei von der Vieldeutigkeit des mythischen Denkens wie von al-
lem Bedeuten iiberhaupt, weil Vernunft selbst zum blofRen Hilfsmittel der allumfassen-
den Wirtschaftsapparatur wurde.« (ebd.: 47) Die Identititsphilosophie tragt demnach
zur 6konomischen Entmichtigung des Individuums bei, indem es die Rationalitit ge-
sellschaftlicher Planung zum Selbstzweck erklirt.

30  Christian Thein unterstreicht diese kritische Bezugnahme Adornos auf den deutschen Idealismus:
»In ihrem Selbstverstindnis als Reflexionsform des innergeschichtlichen Verhaltnisses von phi-
losophischer Vernunft und gesellschaftlich-historischer Wirklichkeit bleibt die Kritische Theorie
und insbesondere die Philosophie Adornos immer dem Denkgebdude des Idealismus und seiner
Grundkategorien verpflichtet.« (Thein 2013: 14)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

303


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Indem die identititsphilosophische Beschreibung das philosophische Subjekt seiner
gesellschaftlichen Dimension beschneidet, verstirkt sie die gesellschaftliche Entfrem-
dung. Das transzendentale Subjekt entpuppt sich fiir Adorno als biirgerliches Subjekt.
»[S]eine Festigkeit und Invarianz, welche der Transzendentalphilosophie zufolge die Ob-
jekte erzeugt, wenigstens ihnen die Regel vorschreibt, ist die Reflexionsform der im ge-
sellschaftlichen Verhiltnis objektiv vollzogenen Verdinglichung der Menschen.« (Ador-
no 1969: [Subjekt-Objekt]: 155) Im antiken Mythos war die mimetische Angleichung ans
Tote noch List der Vernunft im Dienst der Selbsterhaltung im Angesicht iibermichtiger
Natur. In der modernen Gesellschaft schligt die verdinglichte Objektwelt Kraft der in-
strumentellen Vernunft zuriick und verschirft die Entfremdung. Zuerst fetischisiert der
Biirger die Dinge zu Waren fiir seinen Profit und anschliefend gleicht er sich selbst ihnen
an, um in der Konkurrenz bestehen zu konnen. Die an der Basis der gesellschaftlichen
Arbeitsteilung wirksame Herrschaft wird im Uberbau von der klassischen Subjektphilo-
sophie zwar registriert, aber nicht durchschaut. »Das Feste des erkenntnistheoretischen
Ichs, die Identitit des Selbstbewusstseins ist ersichtlich der unreflektierten Erfahrung
des beharrenden, identischen Objekts nachgebildet« (ebd.: 165). Damit hingt ein weite-
rer Aspekt der Unfiihigkeit der klassischen Subjektphilosophie, sich als Teil der gesellschaftlichen
Arbeitsteilung zu verstehen, zusammen. Nicht nur entgeht ihr damit der Umschlag von Auf-
klirung in Mythologie, sondern auch die Einsicht in das Theorie-Praxis-Gefiige. Da sie
sich in Tradition der Trennung von Kopf- und Handarbeit dieser Einsicht enthebt, wird
ihre Subjektkonzeption ideologisch, gerade dort, wo sie Tatigkeit, Aktivitit und Sponta-
nitit behauptet. »Die abstrakte Subjektivitit, in der der Rationalisierungsprozef termi-
niert, kann strengen Sinnes so wenig irgend etwas tun, wie vom transzendentalen Sub-
jekt vorzustellen ist, was gerade ihm attestiert wird, Spontanitit.« (Adorno 1969: [Mar-
ginalien]: 170)

Was bei Descartes, Kant und Hegel noch als rein philosophische Reflexion auf das
Subjekt von Erkenntnis konzipiert war, zeigte gerade in seiner Abstraktion praktische
Wirkungen. Im Theorie-Praxis-Gefiige markieren sie wichtige Reflexionsstufen der biir-
gerlichen Gesellschaft. Bereits zu ihren Lebzeiten beeinflussten sie Wissenschaft, Kunst
und Politik. Ihre Vorstellungen pragten das biirgerliche Bildungsideal und radikale For-
derungen nach Autonomie genauso, wie das Selbstbild kolonialer Eroberung nach aulen
und nationalistischer Staatsbildungsprozesse nach innen. Adorno ist sich dieser Ambi-
valenzen bewusst, bekimpft umso mehr das normative Ideal der Identitit von Subjekt
und Objekt.

Normative Probleme ausgehend von der Identitat

Die Herstellung von Identitit, sei es die vom Subjekt oder von Subjekt-Objekt, erscheint
Adorno normativ problematisch, weil sie die Gewalt verlingert. Was als Beschreibung
des selbstidentischen Subjekts bereits falsch war, offenbart sich als schlecht und tenden-
ziell barbarisch, sobald es zum Sollzustand ausgerufen wird. Dennoch wirkt die klas-
sische Subjektphilosophie mit dieser Zielsetzung weit iiber den Idealismus hinaus. Im
Marxismus, in der Psychologie und Soziologie findet sich dieses identitatsphilosophi-
sche Ideal. Demgegeniiber kritisiert Adorno, dass Subjekt, Individuum, Ich nicht nur
nicht mit sich identisch sind, sie sollten es auch nicht sein. Weder die Trennung noch
die Identitit zeichnet er normativ aus, stattdessen ruht seine Hoffnung einzig in der

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Vermittlung, welche den jeweils getrennten Momenten ihre Besonderung lisst und da-
bei gewaltfrei der Nichtidentitit und der Natur eingedenk bleibt.

Obwohl der Marxismus antrat, die idealistischen Fehler zu beheben und gesellschaft-
liche Praxis in die philosophische Reflexion einzubeziehen, um selbst praktisch zu wer-
den, ist er ihm im Hinblick auf sein Identitits-Ideal oft gefolgt. Einer der zentralen Kri-
tikpunkte Adornos an der marxistischen Tradition besteht in deren Festhalten an der
positiven Dialektik, d.h., der Orientierung am Allgemeinen (siehe Kapitel 1.3.2.). Etwa
bei Lukdacs findet sich die Identitit von Subjekt und Objekt als harmonisches Ideal, bei
dem Allgemeines und Besonderes identisch werden. Adorno setzt dem einen Respekt vor
der Differenz entgegen. Das Ideal der Harmonie erscheint ihm in Wahrheit gewaltvoll.

Bereits in der Dialektik der Aufklirung zeigen Adorno und Horkheimer wie sich die
Versuche der Herstellung der Identitit von Subjekt und Objekt in der Naturbeherr-
schung »gegen das denkende Subjekt selbst [wenden; P.E.]« (Adorno/Horkheimer 1947:
DdA: GS 3: 43). Im Identititszwang erkennen sie eine der Formen der Gewalt, welche
seit Beginn des Zivilisationsprozesses wirkt (siehe Kapitel 2.1.1.). »Subjekt und Objekt
werden beide nichtig« (ebd.), wenn die identifizierende, instrumentelle Vernunft un-
reflektiert fortschreitet. Da ihre Trennung objektiv ist, sich reproduziert und Realitit
gestaltet, kann die Behauptung ihrer Identitit nur falsch sein und die Gewalt verlingern.
Zwar ist die Trennung als Fetisch immer auch Ideologie, Schein, Bann, aber nichtsdesto-
trotz real wirksam (siehe Kapitel 3.1.3.). Der »Identititszwang« hat Geschichte gemacht,
er ist selbst »der geschichtliche Zwang, der auf die Menschen ausgeiibt wird«, indem er
die Individuen »bis in das Innerste ihrer Psychologie« verfolgt und »die Bildung ihrer
Subjektivitit selber [...] gepragt« hat. (Adorno 1964: LGF: 105; Hervorhebung P.E.)

Jedoch unterliegt auch die Geschichte des Identititszwangs nach Adorno einem
Wandel. Die Integrationstendenz der Gesellschaft erfasst alle Bereiche und besonders
das Subjekt (siehe Kapitel 4.1.1.). Seine Trennung von Gesellschaft wird faktisch infi-
nitesimal, gleichzeitig wuchert die individualistische Ideologie. Das beriihrt auch die
Trennung von Subjekt und Objekt, welche fortbesteht unter dem Schein ihrer Identitit.
»Die Identitit von Gesellschaft und Individuum in der Form, in der sie sich anbahnt, ist
das vollendete Negative: so erfihrt sie der Einzelne, durch ein Auferstes an physischem
Schmerz und psychischem Leiden.« (Adorno 1966: [Postscriptum]: GS 8: 91; siehe Kapitel
2.1.1.) Die negative Aufhebung der Trennung von Subjekt und Objekt verlangert die Gewalt, welche
beide objektiv fortwihrend trennt. Die Gewalt, so abermals Adornos Argument, besteht im
Riickfall hinter eine mogliche Versshnung. Eben in der Abwesenheit von Zwang un-
terscheiden sich Adorno zufolge die Ideale von Verschnung und Identitit. Das Subjekt
erfihrt diese »negative[] Identitit von Allgemeinem und Besonderem« (Adorno 1968:
[Konflikt]: GS 8:186) als Leiden, sofern es iiberhaupt noch zur Erfahrung fihig ist.

Die von Adorno ausgemachten deskriptiven Schwichen der klassischen Subjektphi-
losophie und die Problematiken ihres normativen Ideals zeigen sich in der integrierten
Gesellschaft auf deutliche Weise. Das selbstidentische Subjekt ist eine gesellschaftliche
Abstraktion, deren Unwahrheit in der gesellschaftlichen Tendenz zur Identitit von Sub-
jekt und Objekt hervortritt. Das iiber allem wachende »Identititsprinzip verewigt den
Antagonismus, vermoge der Unterdriickung des Widersprechenden« (Adorno 1966: ND:
GS 6:146). Gegen dieses Ideal und die Entwicklungen, die es verwirklichen, wendet sich
Adorno in seinem Werk. Das Ideal eines mit sich selbst identischen Subjekts ignoriert

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

305


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

dessen innere Natur, seine Nichtidentitit und damit das Potential, anders zu werden.
Esverdringt die Ohnmachtserfahrung des Individuums, indem es ihm ideologisch sug-
geriert, das Gliick bestiinde darin, ganz man selbst zu sein. Die Identitit von Subjekt und
Objekt beraubt das Individuum gerade der Attribute, die es nach Einsicht der Subjekt-
philosophie brauchte, um Subjekt zu sein: Erfahrung, Kontinuitit, Spontanitit, Selbst-
bewusstsein — und der Erkenntnis, was an diesen Attributen gesellschaftliche Konven-
tionen und verinnerlichte Herrschaft ist. Auf diese Weise verlingert sich die Klassen-
herrschaft, ohne dass das Individuum sie noch wahrnimmt. Einen Ausweg bote, so Ador-
no, einzig die Einsicht in die Vermittlung von Subjekt und Objekt.

Ausweg: Vermittlung
Eben diese Vermittlung von Subjekt und Objekt ist fir Adornos Subjekttheorie ein zen-
traler Gedanke. Im Denken der Vermittlung kommt das Denken zu sich selbst, es ver-
mag sich im Prozess der gesellschaftlichen Arbeitsteilung zu situieren. »Denken ist kei-
ne bloRe subjektive Titigkeit«, so Adorno, sondern »der dialektische Prozess zwischen
Subjekt und Objekt, in dem beide Pole sich selbst itberhaupt erst bestimmen.« (Adorno
1961: [Meinung]: GS 8:153) So sehr das Denken dem einen Pol zugeordnet scheint, ist es
nur Moment eines Prozesses, der stets beide Momente umfasst. Wie kaum ein Denken
vermag das dialektische diesen Prozesscharakter hinter den scheinbar fixen Entititen
sichtbar zu machen.* Mehr als um Subjekt und Objekt handelt es sich um den Prozess
der Herstellung von Subjekt und Objekt, den Adorno im Blick hat.>* Blofe Verfliissigung
strebt er gleichwohl nicht an. Wie die Trennung von Individuum und Gesellschaft offen-
bart (siehe Kapitel 4.1.2.), bedarfes in seinen Augen gewisser Fixierung, Dauerhaftigkeit,
jaauch Identitit. Jedoch nicht als Zweck an sich, sondern fiir ein gelingendes Leben. Iden-
titit, Begriff, Subjekt diirfen nicht hypostasiert werden, sie bediirfen der steten Zuriicknahme durch
Denken, das diese Identifizierungen negiert. Daher bestimmt Adorno die Wahrheit, auf die
Denken zielt, negativ (siehe Kapitel 3.1.3.). Ihm zufolge ist nur ein »Begriff von Wahrheit«
moglich, »der nicht dinghaft und abstrakt der blofRen Subjektivitit gegeniibersteht, son-
dern sich entfaltet durch Kritik, kraft der wechselseitigen Vermittlung von Subjekt und
Objekt.« (ebd.: 159) Beide Momente bedingen, konstituieren, durchdringen einander.
Adorno fithrt diesen Gedanken der Vermittlung, welcher falsche Gegeniiberstellun-
gen zuriickweist, immer wieder an unterschiedlichen Bezugspunkten der Subjekt-Ob-
jekt-Dialektik aus. In der Vermittlung hat auch die Kategorie der Unmittelbarkeit ihre Wahrheit,
sofernsienichtideologisch als Echtheit zum Fetisch gerinnt. Der Gedanke der »Vermittlung sagt
keineswegs, alles gehe in ihr auf, sondern postuliert«, so Adorno, »ein nicht Aufgehen-
des; Unmittelbarkeit selbst aber steht fiir ein Moment« (Adorno 1966: ND: GS 6:174). Die

31 InAnlehnung an Marx’ Bestimmung von Maschinen, erkennt Adorno in den gesellschaftlichen In-
stitutionen »geronnenes Handelns« und »geronnene[] Arbeit« (Adorno 1968: EiS: 178). Holloway
fithrt diesen Gedanken fort und spricht vom »Fluss des Tuns« (Holloway 2002: 43), der durch Herr-
schaft mittels fixierender Fetischisierung gebrochen wird.

32 Ahnlich beschreibtauch Thein Adornos Verbindung von Denken mit der Subjekt-Objekt-Dialektik.
»Denken ist Moment gesellschaftlicher Praxis und zugleich Bedingung ihrer kritischen Reflexion.
Subjekt und Objekt sind nach Adorno Reflexionsbegriffe. Begriffsanalyse und Gesellschaftskritik
fallen bei ihm zusammen im Rahmen eines geschichtsphilosophischen Motivs, das sich auf das
Feld einer dialektischen Kritik von Philosophie, Kunst und Kultur begibt.« (Thein 2013: 20)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Unmittelbarkeit assoziiert Adorno mit dem Subjekt, dem Besonderen. Deutlich hilt er
ihre negative Funktion fest, »das Besondere« sei »ein Moment [...], das zur Auslésung des
Allgemeinen unabdingbar ist wie alles Unmittelbare« (Adorno 1964: LFG: 57). Zugleich
erhilt das subjektive Moment alle Kraft zur Negation nur dank der Vermittlung »durch
jenes Allgemeinec, konkret »durch die Entfaltung der Produktivkrifte des Biirgertums«
(ebd.).

Bei aller vorsichtigen Zuriicknahme iibersteigerter Erwartungen ruhen Adornos
Hoffnungen weitestgehend auf dem subjektiven Moment. Wie dieses entsprungene, bis
in seine innersten Regungen priformierte Subjekt dennoch Hoffnung bei dem »negati-
ve[n] Anthropologen« (Wesche 2018: 61) zu wecken vermag, ist das Thema des folgenden,
abschliefSenden Unterkapitels. Fest steht, dass fiir Adorno »ohne Wissen von auf3en, [...]
ohne ein Moment von Unmittelbarkeit, eine Dreingabe des subjektiven Gedankens, der
iibers Gefiige von Dialektik hinausblickt, [...] keine immanente Kritik fihig zu ihrem
Zweck [ist; P.E.].« (Adorno 1966: ND: GS 6:183)

4.1.4. Adorno hofft auf das miindige Subjekt

Die Vermittlung, welche Adorno der subjektphilosophischen Hypostasierung des Sub-
jekts entgegenstellt, korrigiert nicht nur deren erkenntnistheoretische und normative
Defizite, sondern begriindet seine Hoffnungen auf Widerstandspotentiale im Individu-
um. Einerseits, indem er zeigt, dass die »Unmittelbarkeit der Individualitit« ebenso »ein
Momentin der Dialektik ist wie die iibergreifende Allgemeinheit« (Adorno 1964: LGF: 33).
Andererseits, indem er sie an ihre empirisch-materielle Basis, des »sich am Leben erhal-
tenden Einzelwesens« (ebd.: 33) riickbindet. Im historischen Lebensprozess der Einzel-
nen und der Gattung gewinnen die Kategorien von Besonderem und Allgemeinen ihre
Substanz. Umgekehrt bleibt auch »der Widerstand des Subjekts gegen die ihm vorgege-
benen Kategorien«, so Adorno weiter, »durch diese Kategorien [...] vermittelt.« (ebd.: 37)
Also setzen widerstindige Handlungen gegen die Zurichtungen durch die Allgemeinheit bereits die
Vermittlung von Individuum und Gesellschaft voraus. Statt auf einen Wesenskerns des Men-
schen verweist Adorno auf historische Konstellationen in der stadtischen Marktwirt-
schaft Europas, welche fiir den Zeitkern der Vermittlung biirgen. Erst die reale, histo-
rische Vermittlung erméglicht es, dass das »Allgemeine und Verniinftige beim isolierten
Einzelnen besser iiberwintern [kann; P.E.]« (Adorno 1953: [IuO]: GS 8: 455), wihrend die
nach rationalen Methoden organisierten Institutionen der gesellschaftlichen Regressi-
onanheimfallen. In der verwalteten Welt, in welcher die Zweck-Mittel-Relation sich zum
Irrationalen verkehrt hat, bewahrt das partikulare Individuum, so Adorno, die Hoffnung
auf ein verniinftiges Allgemeines.

Woher diese Hoffnung Adornos auf das Individuum rithren, soll im folgenden Un-
terkapitel ndher ausgefithrt werden. Zunichst allgemein in der Darstellung des Zusam-
menhangs von historischer Genese und Potential der Subjektivitit. AnschliefRend in ei-
ner Rekapitulation der individuellen Krifte, welche Adorno an die Erfahrung, die Ent-
dullerung und schliefilich an die Miindigkeit und Solidaritit kniipft.

Potentiale
Die Widerstandspotentiale im Subjekt entwickeln sich mit der Entfaltung der biirger-
lichen Gesellschaft. Neben der Renaissance, in welcher die stidtische Marktwirtschaft

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

307


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

die Grundlagen legt, spricht Adorno der Epoche der Aufklirung grofie Bedeutung zu,
die zu einer Dynamisierung fiihrt. Politische, technische und in erster Linie 6konomi-
sche Tendenzen verbinden sich, 16sen alte feudale Bindungen und setzten dabei Indi-
viduen frei. Philosophie, Literatur, Musik, die gesamte Kultur registrieren, reflektieren
und verstirken diese Effekte. Sie werden unwiderruflich. Die »Emanzipation der Indivi-
dualitit«, welche laut Adorno »in der Periode zwischen dem grofRen Idealismus und der
Gegenwart sich zutrug« (Adorno 1966: ND: GS 6: 52; Hervorhebung P.E.), gewann da-
mals an Substanz. Darin besteht die Wahrheit des Idealismus, welche Adorno hervor-
hebt (siehe 4.1.3.). Die Wahrheit der Individualitit ist geschichtlich, hergestellt, kontingent und
im gleichen MajSe verinderlich wie universell. Den Zeitkern dieser Wahrheit offenbart Kritik
an der historischen Formierung der Individualitit, an ihrer gewaltsamen Genese, ihrem
Schein und ihrer Verbundenheit mit Herrschaft — damit verweist Kritik auf eine notwen-
dige Transformation der Individualitit. Zugleich bleibt die Wahrheit der Individualitit
universell, weil »deren Errungenschaften, trotz oder wegen des gegenwirtigen Drucks
kollektiver Regression, theoretisch so wenig zu widerrufen sind wie die Impulse der Dia-
lektik von 1800.« (Ebd.) Nicht als einmal gefundene, fixierte Formulierungen behilt die
Wahrheit der Individualitit ihre Giiltigkeit, sondern als reales, historisches Phinomen.

Am Beispiel des Idealismus zeigt Adorno, wie das Theorie-Praxis-Geftige daran
beteiligt ist, dass das Individuum seinen Widerstand gegen Leiden und Herrschaft zur
Geltung bringen kann. Die idealistische Philosophie registriert und verschirft diesen
Impuls, indem sie ihn rezipiert und kritisiert. Damit setzt sie ein bis heute sichtbares
Zeichen, das stetig interpretiert, wiederum kritisiert und damit angeeignet werden
muss. In diesem Sinn ist Theorie praktisch wirksam und zugleich Praxis ohne Theorie
unmoglich (siehe Kapitel 1.3.2.). Denn sowohl die Realabstraktion des Tausches auf dem
Marke als auch die Ideen der Geistesarbeiter_innen und des aufbegehrenden dritten und
vierten Standes verdeutlichen den unverzichtbaren Beitrag des Denkens fiir die histori-
sche Formierung des Individuums. Der Prozess des Denkens bis hin zur Theoriebildung
ist ein notwendiges Moment in der realen Vermittlung von Subjekt und Objekt in der
Geschichte. Im Denken bewahren sich die Potentiale der Emanzipation. Insofern das
denkende Individuum diese Potentiale in sich aufspiirt und ihre Hindernisse reflektiert,
kann es sie aufbewahren und damit bewahrheiten. Das »Moment der Objektivitit, der
Allgemeinheit, die im Besonderen, in der Individualitit steckt« (Adorno 1964: LGF: 94),
wird sich im Denken der Einzelnen seiner Selbst bewusst. Kein abstrakter Weltgeist
denkt bei Adorno, sondern die »denkende Monade«, das Individuum (ebd.: 94). Denn
»dieses Denken« verfiigt iiber keinen anderen »Ort [...] als das Individuum; nur Indi-
viduen kénnen denken« (Adorno 1964: LGF: 94). So oft Adorno auch abstrakt von Geist
spricht (siehe Kapitel 3.1.), der Triger des Denkens bleibt fir ihn immer das lebendige
Individuum, welches daher das Potential der Emanzipation bewahren kann.

Warum erkennt Adorno das »Potential eines Besseren« ausgerechnet in dem, »was
nicht mehr sein soll, weil es nicht wurde und nicht sein kénne« (Adorno 1966: [Person-
lichkeit]: 55), was es vorgab zu sein? Zunichst weil die von ihm und Horkheimer ausge-
machte »Entwicklung zur totalen Integration [...] unterbrochen« (Adorno/Horkheimer
1969: DdA: GS 3: 10) wurde. Adorno erliutert dies in einer Vorlesung aus dem beweg-
ten Jahr 1968: »[W]enn ich jedenfalls an den Entwicklungen des letzten Jahres [1967/68]
etwas habe lernen diirfen«, dann, »dafy man diese Identitit von objektiven Stimuli [...]

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

und der Verhaltensweise der Menschen nicht ohne weiteres unterstellen kann.« (Adorno
1968: EiS: 255) Mit diesen Worten iibt Adorno indirekt Selbstkritik an der strikten Formulierung
seiner Angleichungsdiagnose aus den 1940er und 1950er Jahren. Diese Selbstkritik betrifft
auch seine psychologischen Einschitzungen, die er daher bereits 1966 in Teilen korri-
giert. »Relevant wird die Psychologie nicht allein als Medium der Anpassung, sondern auch dort,
wo die Vergesellschaftung im Subjekt ihre Grenzen findet (Adorno 1966: [Postscriptum]: GS 8:
92; Hervorhebung P.E.). Denn, so argutmentiert Adorno weiter: »[d]Jem gesellschaftli-
chen Bann opponiert es mit Kriften aus jener Schicht, in der das principium individua-
tionis, durch welches Zivilisation sich durchsetzte, noch gegen den Zivilisationsprozess
sich behauptet, der es liquidiert.« (Ebd.)

Jedoch meint Adorno mit den aus einer Schicht erwachsenen Kriften keinen tiber-
historischen, unverwiistlichen Kern des Menschen, den Gesellschaft nicht erreicht. Nur
im Medium der Kritik, der Selbstbesinnung und Erkenntnis der eigenen Scheinhaftigkeit — kurz ex
negativo—kann das Individuum diese Potentiale in sich aufspiiren. »Subjekt ist in seiner Selbst-
setzung Schein und zugleich ein geschichtlich iberaus Wirkliches. Es enthilt das Po-
tential der Authebung seiner eigenen Herrschaft.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 164)
Es bedarf der Erkenntnis der Ideologie, die im Individuum steckt, um zu den Potentia-
len seiner Emanzipation zu gelangen. Adorno fihrt seine These von der Ambivalenz des
Subjekts in seiner Vorlesung von 1968 aus. Das Subjekt ist »auf der einen Seite Ideolo-
gie« (Adorno 1968: EiS: 254), auf der anderen bildet es »das einzige Potential, durch das
diese Gesellschaft sich indern kann« (ebd.: 255). Da Adorno zufolge das Subjekt historisch ent-
standen ist, verwundert es nicht, wenn er feststellt, dass auch seine Ambivalenz dynamisch bleibt.
»In dem gesellschaftlichen Gesamtprozess wandelt sich die Rolle des subjektiven Fak-
tors.« (ebd.: 253) Als Produktivkraft fiir die Entwicklung der Marktwirtschaft war es un-
verzichtbar, bevor die innere Dynamik des Kapitalismus ihm seine 6konomische Sub-
stanz entzog. Nach Ende des Zweiten Weltkriegs (vgl. Adorno 1951: MM: GS 4: 16; 1966:
[Postscriptum]: GS 8: 92;1968: EiS: 253) entwickelt es erneut Krifte zum Protest. Jedoch
darf diese Entwicklung keinesfalls linear verkiirzt, sondern muss als gegenliufige Ten-
denz innerhalb des Individualisierungs-Paradoxes begriffen werden, in dem die Ideolo-
gie des Individualismus zugleich jede Individualitit beschidigt. Adorno hebt die Briiche
dieses widerspriichlichen Prozesses und die Rolle der kritischen Reflexion in Kunst, Phi-
losophie und Wissenschaft hervor. Gerade diese theoretische Einsicht vermag praktische Wi-
derstiande zu motivieren. Mit seiner Ideologiekritik am illusiondren Individualismus seiner
Zeit iibt Adorno erheblichen Einfluss aus und stirkt die Krifte, welche der gesellschaft-
lichen Liquidation des Individuums widersprechen. Dafiir muss die Ideologiekritik bei
der Erfahrung der Einzelnen ansetzten.

Erfahrung

Um die emanzipatorischen Potentiale im Subjekt zu heben, bedarf es der Erfahrung.
Adorno begreift sie nicht als empirisch verkiirzte Sinneswahrnehmung oder subjekt-
philosophischen Schematismus, sondern als die gewaltlose Auseinandersetzung mit der
Sache. Weder beim Objekt noch beim Subjekt bleibt Erfahrung stehen, hingegen ruft sie die Prozes-
se der Objektivierung und Subjektivierung in Erinnerung. Im Spatkapitalismus ist diese kon-
tinuierliche Auseinandersetzung, so Adorno, vielfach gestort. Durch die Instanzen der
Kulturindustrie, welche ihren Schematismus den Konsumenten als Ersatz-Erfahrung

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

309


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

aufdringen, verliert das Subjekt die notige Kontinuitit und Stabilitit (siehe 4.1.2.). Aus-
gehend vom Leiden kann dennoch das Subjekt der eigenen Ohnmacht gewahr werden
und die Fahigkeit der Erfahrung entwickeln. Auf diese Weise kann es ex negativo auf Zu-
stinde jenseits der Gewalt schliefRen.

Individuelle Erfahrung gewinnt durch die Verfliissigung der fixierenden Kategorien
einen »objektive[n] Gehalt« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 162). Unter Verweis auf He-
gel verkniipft Adorno diese dialektische Einsicht mit der Erinnerung des Subjekts an das
»eigene[] Objekthaftsein[].« (ebd.: 162) Die Erfahrung ermoglicht es dem Individuum,
die eigene Identifizierung zum selbstidentischen Subjekt, welche am toten Objekt ihr
Modell fand, zu reflektieren. »Die Schliisselposition des Subjekts in der Erkenntnis ist
Erfahrung, nicht Form; was bei Kant Formung heifit, [ist, P.E.] wesentlich Deformati-
on.« (Ebd.)*® An dieser Beschddigung kann Exfahrung ansetzen. Sie evkennt die Gewalt der Iden-
tifikation von Subjekt und Objekt, welche zugleich ihre Trennung bedeutet. Umgekehrt orientiert
sich die Erfahrung an gewaltfreier Anverwandlung, welche Fremdheit zulassen kann.

Leiden in diversen Formen bildet in Adornos Denken den Ausgangspunkt von Erfah-
rung. Darin, dass Leiden nicht sein soll, findet der objektive Gehalt individueller Erfah-
rung sein »subjektives Moment« (Adorno 1966: ND: GS 6: 156). Mit Georg Simmel kriti-
siert Adorno, in der Geschichte der Philosophie wire bislang vom Leiden kaum die Rede
gewesen. Daher bestimmt er die Dialektik, welche die Gewalt der Fixierung von Subjekt
und Objekt reflektiert, als die »Selbstkritik der Philosophie« (ebd.). Denn der »dialek-
tische Widerspruch ist« nicht schlechthin, sondern hat seine Intention« (ebd.): Leiden
beredt zu machen (ebd.: 29) und es abzuschaffen. Erneut erweist sich das Leiden als die
materielle Basis in Adornos Philosophie (siehe Kapitel 2.1.1. und 2.1.4.). Daher eré6ffnet
die Reflexion auf Leiden den Subjekten die Moglichkeit, gegen alle Hindernisse dennoch
Erfahrungen machen zu kénnen.

Da die Erfahrung sich immer auch begrifflich im Sprechen und Denken duf3ert, be-
sitzt sie eine diskursive Dimension. »Durch ihre Teilhabe am diskursiven Medium« ist die
Erfahrung, laut Adorno, »der eigenen Bestimmung nach immer zugleich mehr als nur
individuell.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 56) In der Erfahrung kann sich das einzelne Indi-
viduum als Teil eines Allgemeinen reflektieren. Damit gelangt Adorno zu einer Kernau-
sage: »Zum Subjekt wird das Individuum, insofern es kraft seines individuellen Bewusstseins sich
objektiviert, in der Einheit seiner selbst wie in der seiner Erfahrung[...]. Weil sie in sich all-
gemein ist, und soweit sie es ist, reicht individuelle Erfahrung auch ans Allgemeine her-
an.«(ebd.; Hervorhebung P.E.) Fiir Adornos Subjekttheorie besitzt diese These entschei-
dende Bedeutung aus zwei Griinden. Sie klirt auf iiber den Zusammenhang von Indi-
viduum und Subjekt und begriindet Adornos Hoffnungen auf das Subjekt durch dessen
Fihigkeit zur Erfahrung. Erstens objektiviert sich das Individuum zum Subjekt, indem

33 Adorno formuliert an dieser Stelle abermals eine immanente Kritik an der Subjektphilosophie
Kants. Die »Fahigkeit zur Erfahrung« des Individuums, des empirischen Subjekts, »ist in Wahrheit
weit konstitutiver als die vom Idealismus dem transzendentalen Subjekt zugesprochene« (Adorno
1969: [Subjekt-Objekt]: 166). Statt wie Kant das empirische Subjekt als ephemer und kontingent
aus der Erkenntnis zu verbannen und alle konstitutiven Erkenntnisfunktionen dem transzenden-
talen Subjekt abstrakt zuzuschreiben, liegt nach Adorno gerade beim zufillig Entsprungenen die
Hoffnung auf Erfahrung, welche das Bestehende transzendiert.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

es durch Erfahrung ein Bewusstsein seiner selbst erlangt. Das Individuum vermag sich
zum Objekt seines Denkens zu machen und erlangt dadurch den Subjektstatus. So ver-
standen wertet Adorno das Individuum ab, da es (noch) nicht Subjekt ist. Dieses Subjekt
bestimmt er eindeutig philosophisch tiber dessen Erfahrungsfihigkeit. Zweitens verbin-
det Adorno die Erfahrung, indem er sie diskursiv bestimmt, mit dem Allgemeinen. Wie
die Sprache und jedes Argument, ist sie an Vernunft gebunden und damit — auch wenn
sie sich dem Inhalt nach regressiv duflern kann (vgl. Adorno 1956: [Ideologienlehre]: GS
8: 465) — potentiell Moment eines verniinftigen Allgemeinen.

Die diversen Formen des Leidens, welche Adorno subtil bis in die feinsten Regungen
der Individuen aufspiirt, verweisen auf einen weiteren Anhaltspunkt seines Verstind-
nisses von Erfahrung. Denn die mikrologische Methode der dialektischen Gesellschafts-
theorie (vgl. Adorno 1969: [Positivismusstreit]: GS 8: 322) fithrt vor, »dass im einzelnen
Moment die Struktur und ihre Verinderungen sichtbar werden« (Adorno 1968: [Kon-
flikt]: GS 8:185). Daher »legitimiert« das dialektische Denken »die Insistenz auf unge-
steuerter subjektiver Erfahrung.« (ebd.:185; vgl. 194) Adorno stellt dies dem Positivismus
entgegen, der das empirisch Singulire fixiert und fetischisiert, da er dessen Vermittlung
mit der gesellschaftlichen Totalitit als Spekulation zuriickweist. Demgegeniiber besit-
ze, so Adorno, das emphatische Modell unreglementierter Erfahrung® »zunehmend die
Funktion des Korrektivs.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Denn was der Positivismus als in-
kommensurabel zuriickweist, soll das dialektische Denken bewahren. »Einzig eine theo-
retisch schwer zu antezipierende [sic!] Kombination von Phantasie und Flair fiir die Fak-
ten reicht ans Ideal der Erfahrung heran.« (ebd.: 185-186)*° Gegen den diagnostizierten Er-
fahrungsverlust stellt Adorno eine sensible Kritische Theorie, welche die Subtilitit unreglementierter
Erfahrung heben machte. »Soll Erfahrung wieder gewinnen, was sie vielleicht einmal ver-
mochte [...], so miisste sie Umgangsgespriche, Haltungen, Gesten und Physiognomien
bis ins verschwindend Geringfiigige hinein entziffern, das Erstarrte und Verstummte
zum Sprechen bringen, dessen Nuancen ebenso Spuren von Gewalt sind wie Kassiber maglicher
Befreiung.« (Adorno 1968: [Konflikt]: GS 8:193-194) Adornos Hoffnungen auf das Subjekt
gehtvon der Erfahrung des Leidens aus, welche eine Kritische Theorie an den Phinome-
nen des beschidigten Lebens ins Wort hebt, um an ihnen das Potential der Emanzipation
ex negativo abzulesen.

EntauBerung

Im Aspekt der Entiuflerung zeigt sich abermals die dialektische Ambivalenz der Begrif-
fe Adornos. Einerseits steht sie fiir die realhistorische Erfahrung der Entfremdung der
Produzenten vom Produkt und damit fiir ein Leiden des Subjekts. Andererseits bedingt

34  Adorno umschreibt dieses Ideal von Erfahrung verschiedentlich. In seiner Vorlesung iiber Philo-
sophie und Soziologie fordert er die »lebendige([] Erfahrung« ein, welche »der Sache sich iiberlasst«
(Adorno 1960: PuS: 180). Unzweifelhaft verbindet Adorno diese mit seiner eigenen Bildungsbio-
grafie, wie er in einer kritischen Selbstreflexion offenlegt. Er sei »nicht in derselben Weise den
Kontrollmechanismen der Wissenschaft ausgesetzt« gewesen, konne daher seitdem »riskiere[n],
ungedeckte Gedanken zu denken« (Adorno 1969: [Mindigkeit]: 135).

35 Adornos Kombination von Phantasie und Fakten l4sst sich wunderbar mit Foucaults Uberlegungen
zu Wahrheit und Fiktion in Verbindung bringen, zumal beide damit auf Erfahrung zielen (siehe
3.2.3).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

3n


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Entiuferungjede Emanzipation, denn die Losung von vorgefundenen Bindungen bietet
die Voraussetzung fiir die Aneignung der Beziehungen und stellt insofern das Potential
freier Entfaltung dar. Diese kann, so Adorno, nicht durch ein von oben verordnetes For-
derprogramm fiir mehr Individualitit geschehen. Nur wer seine naive gesellschaftliche
Stellung aufgibt, indem er sie reflektiert, kann durch die Einsicht in die objektive leid-
volle Vermittlung von Individuum und Gesellschaft die Bedingung der Méglichkeit von
Befreiung schaffen.

Die negativen Aspekte der Entiuflerung nimmt Adorno bereits an der Einsicht des
Idealismus wahr, wonach das Subjekt sich in Beziehung zur Objektwelt subjektiviert.
»Das Wort Entiuflerung«, so Adorno in den Minima Moralia, »bekennt [...] trotz aller Be-
teuerung von Verschnung die fortdauernde Unverséhnlichkeit von Subjekt und Objekt,
die ihrerseits das Thema der dialektischen Kritik ausmacht.« (Adorno 1951: MM: GS 4:
281-282) In der bisherigen Geschichte lief »[d]er Akt der Selbstentiulerungx, so spitzt
Adorno zu, »auf die Entsagung hinaus« (ebd.: 282) und damit auf Entfremdung. Ent-
gegen der landliufigen Auffassung von Entfremdung, stellt ihr Adorno nicht Nihe und
Innerlichkeit entgegen (siehe Kapitel 4.1.2.). Er kritisiert die konkreten historischen und
materiellen Formen der Entiulerung, um aus ihnen die Potentiale fiir eine Aneignung
abzuleiten.

Andererseits bringt die Entiuflerung auch positive Aspekte, die Adorno ideologie-
kritisch gegen den zeitgendssischen Individualismus wendet. Er erinnert daran, dass
schon mit »Humboldts Personlichkeitsbegrift keineswegs einfach der Kultus des Indivi-
duums« (Adorno 1966: [Persénlichkeit]: 55) gemeint war. Dieser habe mit Kant, Goethe
und Hegel erkannt, dass »das Subjekt zu sich selbst nicht durch die narzisstische auf es
zuriickbezogene Pflege seines Fiirsichseins [kommt; P.E.], sondern durch EntidufSerung,
durch Hingabe an das, was es nicht selbst ist.« (ebd.; Hervorhebung P.E.)* Hier wie in an-
deren Texten wendet sich Adorno in aller Schirfe gegen die individualistische Ideolo-
gie, der zufolge man das Individuum wie eine Pflanze giefien kénne. »Dem Individuum
kann nicht dadurch geholfen werden, dass man es begief3t wie eine Blume. Besser dient
es dem Menschlichen, wenn die Menschen unverhiillt der Stellung innewerden, an die
sie der Zwang der Verhiltnisse bannt, als wenn man sie im Wahn bestirkt, sie seien dort
Subjekte, wo sie im Innersten recht wohl wissen, dass sie sich fiigen miissen.« (Adorno
1953: [IuO]: GS 8: 454) AusschliefSlich ex negativo kinnen Verhiltnisse antizipiert werden, welche
eine angeeignete Form der EntiufSerung ermiglichen. »Wir werden nicht dadurch freie Men-
schen, dass wir uns selbst, nach einer scheufllichen Phrase, als je Einzelne verwirklichen,
sondern dadurch, dass wir aus uns herausgehen, zu anderen in Beziehung treten und in
gewissem Sinn an sie uns aufgeben.« (Adorno 1969: [Amerika]: 146) Gegen das verbreitete
ideologische Verstindnis von Individuum, das es als solipsistische Monade anruft, zeigt

36 Indhnlicher Weise und durchaus selbstkritisch reflektiert Adorno am Ende seines Lebens iiber sei-
ne eigene Bindung an die individualistische Ideologie: »Europdische Intellektuelle wie ich sind ge-
neigt, den Begriff der Anpassung, des adjustment, blof8 als Negativum, als Ausléschung der Spon-
tanitit, der Autonomie des einzelnen Menschen anzusehen. Es ist aber eine von Goethe und von
Hegel scharf kritisierte lllusion, dass der Prozess der Vermenschlichung und Kultivierung sich not-
wendig und stets von innen nach aufien abspiele. Er vollzieht sich, wie Hegel es nannte, auch und
gerade durch >EntduRerungc.« (Adorno 1969: [Amerika]: 146)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

Adorno auf, dass die bislang feindliche Entduferung in Wahrheit auf die Solidaritit ver-
weist, damit Individualitit nicht in Entfremdung mindet.

Miindigkeit

Selten zeigt Adorno so deutlich seine Erbschaft der Aufklirung, deren rettende Kritik er
zeitlebens im Blick hatte, wie in der Idee der Miindigkeit. Kant hatte den »Ausgang des
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit« als Ziel ausgegeben und die
Aufforderung zum »Mut, sich des »eigenen Verstandes zu bedienen« zum »Wahlspruch
der Aufklirung« (Kant 1783: 53) erklirt. Adorno entfaltet in seinen Texten die Komple-
xitit der in der Idee der Miindigkeit enthaltenen Negation, aktualisiert ihre Aufgaben
und zeigt, in welchem Sinn Mindigkeit das Potential des Besseren im Subjekt enthilt,
wihrend er ihre strukturellen Bedingungen stirke.*”

Strukeurell ist die Miindigkeit durch Unmiindigkeit definiert. In Erziehung zur Miin-
digkeit beginnt Adorno damit, »dass schon die Voraussetzung der Miindigkeit, von der
eine freie Gesellschaft abhingt, von der Unfreiheit der Gesellschaft determiniert ist.«
(Adorno 1969: [Miindigkeit]: 135) Der Prozess der Miindigkeit bleibt dialektisch an die ihr he-
teronomen Bedingungen gebunden. Thre Hindernisse stellt Adorno nicht einfach als sim-
pel zu negierende Faktoren dar, sondern ihre bestimmte Negation garantiert den Zeitkern des
dynamischen Prozesses der Miindigkeit. Dies wird deutlich, wenn man die psychologische
Ebene der Hindernisse in den Blick nimmt. Mit Freud begreift Adorno die Subjektwer-
dung als Konflikt mit der Autoritit. Notwendig folgt auf die Identifikation mit der Va-
ter-Figur, die als Ich-Ideal internalisiert wird, ein Ablosungsprozess, um »zum mindi-
gen Menschen [zu] werden« (Adorno 1969: [Miindigkeit]: 140). Die Autoritit erscheint
nicht als simples heteronomes Hindernis, sondern als Voraussetzung des Prozesses der
Autonomie. »Das Moment der Autoritit ist«, so Adorno, »als genetisches Moment von
dem Prozess der Miindigwerdung vorausgesetzt.« (ebd.:140)*® Auf der gesellschaftlichen
Ebene wiederholt sich die Hindernisse negierende Struktur der Mindigkeit. Ohnmacht
und Ideologie, welche Heteronomie ausdriicken und reproduzieren, miissen im Prozess der Miin-
digwerdung erkannt und widersprochen werden. Auf diese Emanzipationsprozesse reagieren
die Herrschaftsstrukturen mit verschirfter Internalisierung durch die planvoll manipu-
lative Kulturindustrie. In seinen empirischen Inhaltsanalysen von Horoskopen arbeitet
Adorno heraus, wie sie das Subjekt zum autoritiren Charakter formen. »Looking more
closely at the individual qualities advocated by the column, we will discover that it prac-
tically never refers to the mature, experienced character defined by power of resistance
against external pressure, never to a specific and strongly developed ego.« (Adorno 1957:

37  Demirovi¢ hebt verschiedentlich hervor, dass Adorno auf unterschiedlichen Wegen die Miindig-
keit stirkte, etwa durch seine Radiovortriage aber auch, indem er sich dafiir einsetzte, die Sozio-
logie als Vollstudium zu etablieren. Bei der Soziologieausbildung ginge es Adorno »darum, dass
die Individuen den Mut zur theoretischen Einsicht in die Praxis der Herrschaft fassten, sie sollten
das »Wagnis der Miindigkeit und Freiheit« (Demirovi¢ 2007: 36) einiiben.

38  Damitwird verstindlicher, warum Adorno die gesellschaftlichen Entwicklungen hin zur vaterlosen
Gesellschaft, wie sie Alexander Mitscherlich (1963) beschreibt, zum Schreckbild einer Erziehung oh-
ne festes Ich gerinnt. Statt einfacher Beeinflussung reicht Herrschaft dann »ins unbewufSte Leben«
(Adorno 1966: [Postscriptum]: GS 8: 90).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

313


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

[Stars Down]: GS 9.2:73) Im Zitat wird die Bedeutung der Widerstindigkeit deutlich, wel-
che die subjektive Form der Negation von unmiindigen Verhiltnissen annimmt.

Adorno verbindet jedoch stets den um Miindigkeit bemiihten Widerstand mit Rationalitit, da
eine irrationale Rebellion (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 200; 1951: MM: GS
4:220;vgl. Ziege 2019: 15) jede Moglichkeit von Miindigkeit unterbindet. Miindigkeit be-
stimmte er daher bereits gegen den autoritiren Charakter als Fahigkeit zur Vernunft.
»It might be said that a mature personality [...] will come closer to achieving a rational
system of thought than will an immature one« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 163). Gleich-
wohl ist die reine Verniinftigkeit kein Ausweis von Miindigkeit, da sie des Mutes bedarf,
von dem Kant sprach. Und dieser mutigen, auf Miindigkeit zielenden Anwendung der
eigenen Vernunft verleiht Adorno den Namen Kritik. »Mit der Voraussetzung von De-
mobkratie, Miindigkeit, gehort Kritik zusammen.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 785)
Miindigkeit und Kritik sind beide heteronom bedingt und zielen auf Autonomie. Den Mut, dessen
die Miindigkeit bedarf, bestimmt Adorno in diesem spiten Text im gleichen Wortlaut
wie in seinen amerikanischen Studien als die »Kraft zum Widerstand gegen vorgegebene
Meinungen und, in eins damit, auch gegen nun einmal vorhandene Institutionen, gegen
alles blof3 Gesetzte, das mit seinem Dasein sich rechtfertigt.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS
10.2:785)

Abermals gewinnt Adorno seinen Begriff der Miindigkeit am Modell biirgerlicher
Subjektivierung. Er ist iiberzeugt, dass »zur Miindigkeit eine bestimmte Festigkeit des
Ichs, der Ich-Bindung hinzugehort, wie sie am Modell des biirgerlichen Individuums
gebildet ist.« (Adorno 1969: [Erziehung]: 143) Diese Uberlegung fuf’t auf Adornos Her-
leitung der Individualitit aus der politischen Okonomie, wie sie sich mit der biirger-
lichen Gesellschaft entwickelte (siche Kapitel 4.1.1.). Da eine derartige Modellbildung
notwendig subalterne Perspektiven ausblendet und den Zusammenhang von Eigensinn
(vgl. Ladtke 1993) und Miindigkeit unerforscht lisst, erscheint sie angreifbar. Trotz aller
Komplexitit wird aufgrund dieses vereinheitlichenden Zuges der Subjekttheorie Ador-
nos seine Zeitdiagnose des Spitkapitalismus beinahe zwangsliufig zur Verfallsgeschich-
te. Der Miindigkeit stiinden »unumgingliche« gesellschaftliche Tendenzen zur Flexibili-
sierung entgegen, welche die Einzelnen dazu bringen, »statt ein festes Ich auszubilden,
[sich] aufstets wechselnde Situationen« (ebd.) einzustellen. Die Verfallsgeschichte bleibt
aber nicht ungebrochen, ihr widerstrebt die Dynamik der Entwicklung, welche die Miin-
digkeit erfasst und gestaltet.

In seinem Text iiber Miindigkeit betont Adorno nachdriicklich, dass diese bereits von
Kant nicht als »eine statische, sondern konsequent als eine dynamische Kategorie« (Ador-
no 1969: [Miindigkeit]: 144; Hervorhebung P.E.).** begriffen worden sei. Der Prozess der
Miindigkeit verweist immer auf ein Werden und hebt nicht auf Sein ab. Miindigkeit stellt
nach Adorno keinen Zustand her, sondern ist der emanzipatorische Modus der Vermittlung von Sub-
jektund Objekt. Daher muss Mindigkeit sich an der Aktualitit erweisen, nicht im Verweis
auf vergangene Entwicklungsstufen. Der miindige Charakter muss also das Individua-
lisierungs-Paradox auf sich anwenden, indem er reflektiert, dass mit der Transforma-

39  Bereits in den Studien zum autoritidren Charakter betont er die Wandelungsfihigkeit der min-
digen Person: »a personality is no less dynamic and no less organized for being mature« (Adorno
1950: AP: GS 9.1:163).

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

tion der Gesellschaft der Individualismus zur Ideologie des Bestehenden wurde. Eben
weil das »Potential von Aufklirung, von Miindigkeit«, so Adorno, »derart angewachsen«
(Adorno 1960: PuS: 80) ist, muss die Restauration sich als Fortschritt ausgeben. Die mo-
derne Ideologie lisst die Forderungen vorangegangener Kritiken als erfiillt erscheinen. Sie gibt sich
aufygeklirt und kritisch, wenn sie sich an die miindige Konsumentin und den miindigen Konsumen-
ten wendet. Damit verliert das Individuum jedoch nicht seine Kritikfihigkeit, es muss sie
um die »moderne[] Ideologienlehre« (ebd.) erweitern. Und das bedeutet, das miindige Sub-
jekt muss den Mut aufbringen, dort, wo seine Individualitit angerufen wird, dem Affekt zu wider-
stehen. Einzig in fortwihrender Kritik der aktuellen Bedingungen der Ohnmacht und der
eigenen Leiderfahrungen kann Miindigkeit geiibt werden.

Denn nach Adorno verhindern die Ideologien nicht ausschlieflich die Miindigkeit,
sondern bilden einen ihrer Ausgangspunkte. »Sind tatsichlich jene Ideologien falsches
Bewusstsein, so inauguriert ihre Auflésung, die im Medium des Gedankens weit sich ver-
breitete, eine gewisse Bewegung hin zur Miindigkeit; sie allerdings ist praktisch.« (Ador-
no1969: [Marginalien]: 191; siehe Kapitel 3.1.4.) Miindigkeit besteht in der theoretischen Praxis,
welche die eigene Ohnmacht reflektiert. Die Tatigkeit der Ideologiekritik reicht nicht aus, um
die objektiven Hindernisse der Miindigkeit zu iiberwinden, bildet aber ihre Basis. »Wer
andern will, kann es wahrscheinlich tiberhaupt nur, indem er diese Ohnmacht selber und
seine eigene Ohnmacht zu einem Moment dessen macht, was er denkt und vielleicht auch was er
tut.« (Adorno 1969: [Miindigkeit]: 147; Hervorhebung P.E.)

Solidaritét

Ausgehend von der Erfahrung der gescheiterten Revolution und der Niederlage der
Arbeiterbewegung, bleibt Adorno nur ein gebrochener Zugriff auf die Solidaritat. Zwei
Weltkriege konnte die internationale Solidaritit nicht verhindern. Mehr noch: Die Tat-
sache, dass im antisemitischen Massenmord das volkische Kollektiv zueinanderfand,
lassen Solidaritit beschidigt zuriick. Gleichwohl bindet Adorno seine Hoffnung auf eine
Uberwindung von Leid und die Emanzipation des einzelnen Individuums an dessen
Entfaltung in Solidaritit.

Anders als die Idee der Miindigkeit, die als Negation von unmiindigen und entmiin-
digenden Verhiltnissen inmitten der gesellschaftlichen Transformationen nicht briichig
wurde, bedarf der Begriff der Solidaritit einer inneren Korrektur. Aus zwei Griinden ist
die Solidaritit von Negativitit erfasst worden. Einerseits weil die objektiven Entwicklun-
gen den Ausgebeuteten die Option der »Solidaritit« nicht linger als Ausweg erscheinen
lassen, denn die »Konformititist ihnen rationaler.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8:
377) Die Rationalisierung der verwalteten Welt bewirkt eine Verinderung im Kalkil der
Mitglieder der Gesellschaft. Durch die Versachlichung von Beziehungen infolge der Angleichung
an Tauschbeziehungen erscheinen die Affekte, an die die Solidaritit gebunden bleibt, als veraltet.*
Andererseits vereinnahmen unterschiedliche gesellschaftliche Bewegungen und Gruppen das Mit-
leiden, die Wutund das Aufbegehren und trennen sie von gedanklicher Durchdringung, wodurch die
Solidaritit Schaden nimmt. Nicht nur der faschistische Agitator beutet das Entfremdungs-
gefithl und das Bediirfnis nach Gemeinsinn aus (vgl. Adorno 1959: [Rezension Rechts-

40 So hélt Cook iiber den Zusammenhang von Entfremdung und Solidaritat fest: »exchange relations
undermine the very solidarity that is needed to overcome them.« (Cook 2008: 14) .

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

315


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

radikalismus]: GS 20.1: 389; Lowenthal 1934: 29, 38—39; Decker 2018: 31; Ziege 2019: 15),
sondern auch in Teilen der Studentenbewegung findet sich diese sozialpsychologische
Dynamik (vgl. Adorno 1969: [Protestbewegung]: 20.1: 400). Adorno offenbart die instru-
mentelle Bezugnahme auf Gefiihle, um zur Praxis aufzurufen, als Theoriefeindschaft.
»Wird der Begriff fortgeworfen, so werden Ziige sichtbar wie die einseitige, in Terror
ausartende Solidaritit.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 186) Statt theoretisch zu bestim-
men, was eine »nicht repressive Praxis« (ebd.) wire, schreiten diese »[r]egressive forms
of solidarity« (Cook 2008: 15) unmittelbar vom Gefithl zur Tat und bedienen damit oft
Strafbediirfnisse und Unterwerfungsgeliiste. Diese autoritiren Zerrbilder von Solidari-
tit der volkischen Gemeinschaft oder der Rebellen with and without a cause widersprechen
der Emanzipation, zu der Solidaritit immer wieder in Beziehung gesetzt werden muss.

Dennoch beruht Adornos Hoffnung auf dem Subjekt, auf dessen Fihigkeit zur Soli-
daritit. Sie muss allerdings aufgrund der historischen Erfahrung der tendenziellen Ab-
schaffung von Individuum und Solidaritit aktualisiert werden. Er zeichnet dieses Span-
nungsfeld in den Minima Moralia nach. »Dass das Individuum mit Haut und Haaren li-
quidiert werde, ist noch zu optimistisch gedacht. Wire doch in seiner biindigen Negation,
der Abschaffung der Monade durch Solidaritit, zugleich die Rettung des Einzelwesens angelegt,
das gerade in seiner Beziehung aufs Allgemeine erst ein Besonderes wiirde.« (Adorno
1951: MM: GS 4: 153; Hervorhebung P.E.) Die Emanzipation der Gesellschaft bedarf der
des Einzelnen. Doch angesichts der falschen Authebung der Trennung von Individuum
und Gesellschaft macht Adorno deutlich, was eine richtige wire. Aufgrund der beschrie-
benen polit-6konomischen Entwicklung in der verwalteten Welt verliert das Individuum
an Substanz, seine selbstidentische Form der Monade bleibt kraft der Ideologie der Indi-
vidualisierung hingegen erhalten (siehe Kapitel 4.1.1.). Das emanzipatorische Potential
der Befreiung des biirgerlichen Individuums aus seiner vereinzelnden Subjektivierung
als Monade blieb ungenutzt. Um das Besondere am biirgerlichen Einzelnen zu retten, braucht es
hingegen Solidaritit, da es nur so sich als Teil des Allgemeinen realisieren kann. Zur Entfaltung
seiner Individualitit bedarf das Individuum notwendig der Solidaritit mit anderen.

In der Solidaritit flieflen Adornos Einsichten iiber die Naturgeschichte wie die iiber
das principium individuationis als Prinzip aller Gesellschaft zusammen. Nur durch die
Individuierung kénnen sich Einzelwesen und Gattung am Leben erhalten. »Alle Titig-
keiten der Gattung verweisen auf ihren physischen Fortbestand« (Adorno 1966: ND: GS
6: 203), das schliefdt die Vereinzelung mit ein. Nach Adorno ist die Einrichtung der Ge-
sellschaft zur Abschaffung allen Leids »das Interesse aller«und »nachgerade einzig durch
eine sich selbst und jedem Lebenden durchsichtige Solidaritit zu verwirklichen.« (ebd.:
203—204) Ohne eine gemeinsame Tat kann Gesellschaft nicht geandert werden, dafiir bedarfes der
Einsicht aller in den Zusammenhang. Sowohl die diskursive Auseinandersetzung mit dem Leiden
als auch der Impuls zu seiner Uberwindung verweisen der intersubjektiven Struktur nach auf So-
lidaritit. Und Adorno zufolge ist damit mehr als die Solidaritit mit einem Gegeniiber
oder einer Gruppe gemeint, sondern potentiell immer mit der Menschheit. In ihrer All-
gemeinheit kann das Besondere sich erst entfalten.

Gleichwohl ist das emanzipatorische Verstindnis der Solidaritit nur durch die
Briiche ihrer historischen Formen hindurch zu erlangen. Die repressive Solidaritit der
Volksgemeinschaft, der Aktionsgemeinschaft, der Aktiondrsgemeinschaft muss in ihrer
inneren Dynamik reflektiert werden, genauso wie der Begrift des Individuums und

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

des Menschen.* Solidaritit kann nicht naiv aus der Arbeiterbewegung kopiert werden, sondern
bedarf der kritisch-reflexiven Aneignung.

41.5. Zusammenfassung: Adornos negative Subjekttheorie

Die Ambivalenz seiner negativen Subjekttheorie zeigt sich in Adornos Zueignung der
Minima Moralia an Max Horkheimer. Das Individuum habe, erklirt er dort, »an Fiille,
Differenziertheit, Kraft ebensoviel gewonnen, wie es andererseits von der Vergesell-
schaftung der Gesellschaft geschwicht und ausgehohlt wurde.« (Adorno 1951: MM: GS 4:
16) Daher wire »seit Hegels Konzeption [...] von der Gewalt des Protestes manches wie-
der ans Individuum iibergegangen.« (ebd.: 16) Adorno verdichtet hier zentrale Aspekte
seiner Subjekttheorie. Bereits die Subjektphilosophie Hegels reflektierte die Historizitdt
sowohl des philosophischen als auch des soziologischen Subjekts. Wahrend das erste
aus dem Prozess der Naturbeherrschung entspringt, entsteht das Individuum mit der
Etablierung der Marktwirtschaft. Adorno unternimmt eine Dezentrierung des Subjekts,
nicht um es aufzugeben, sondern um es zu retten. Alles Besondere am Subjekt ist ebenso
durchs Allgemeine vermittelt, wie alle individuelle Entfaltung durch Gesellschaft be-
dingt bleibt. Noch der »Widerstand des Individuums« (Adorno 1964: LGF: 95) gegen die
leidvollen Zumutungen der Gesellschaft erhilt seine Kraft aus der Vergesellschaftung.
Im Zeitalter der verwalteten Welt warnt Adorno vor dem Ende des Individuums, da mit
der Vermittlungsinstanz des Marktes auch seine 6konomische Substanz schwindet. In-
dem Adorno diesen Zusammenhang aufzeigt, greift seine negative Subjekttheorie zugleich
in das gesellschaftliche Theorie-Praxis-Gefiige ein: einerseits durch ihre konsequente
Verweigerung einer positiven Bestimmung von Subjekt, Individuum oder Ich; anderer-
seits, weil sie die gegenwirtigen Bedingungen der Subjektivierung im Kontrast zu dem
historischen Wahrheitskern vorangegangener biirgerlicher Subjekttheorien kritisiert.
Gegeniiber den theoretisch entwickelten Kategorien von Spontanitit, Erfahrung und
Selbstbewusstsein registrieren bereits Nietzsche und Freud einen Verfall, welchen Ador-
no 6konomisch als Ausdruck der Integrationstendenzen im Monopol- beziehungsweise
Staatskapitalismus deutet. Zwar weist Adorno ideologiekritisch diesen Kategorien ihre
Vermittlung mit Herrschaft nach, doch entnimmt er ihnen eine Idee von gelingender
Subjektivierung. War diese Subjektivierung zum biirgerlichen Individuum hinsichtlich
Reichweite und Inhalt partikular und bereits dadurch beschidigt, erkennt Adorno in ihr
dennoch transzendierende Potentiale. An diesen gemessen erscheint ihm die Beschidi-
gung aller Individuen im Spitkapitalismus universell, denn den Verlust an Erfahrung,
Kontinuitit und Stabilitit bewertet er als zu umfassend. Adorno argumentiert zugleich

41 Soschreibt Adorno kritisch tiber den existentialistischen Usus der Anrufung des Menschen: »Wur-
de der Begriff des Menschen, auf den es ankomme, zur Ideologie dafiir, dass die Menschen nur
noch Anhingsel der Maschinerie sind, so lieRe ohne viel Ubertreibung sich sagen, in der gegen-
wartigen Situation seien buchstdblich die Menschen selber, in ihrem So- und Nichtanderssein, die
Ideologie, die das falsche Leben trotz seiner offenbaren Verkehrtheit zu verewigen sich anschickt.«
(Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8:18) Aus diesem Antihumanismus leitet Adorno aber wiederum
seine positive Formulierung ab, »[e]s bediirfte der lebendigen Menschen, um die verharteten Zu-
stande zuverdndern.«Jedoch erscheinen Adorno seine Zeitgenoss_innen »jener Spontanitit kaum
mehr fahig [..], von der alles abhinge.« (Ebd.)

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

317


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

philosophisch, soziologisch und sozialpsychologisch. Bereits in der Kindheit verhindern
mangelhafte Auseinandersetzungen mit den ohnmichtigen elterlichen Autorititen die
Ausbildung eines Ichs im Einzelnen. Nahtlos schlief3t sich in der Sekundirsozialisation
die Erfahrung eigener Ohnmacht im Angesicht der gesellschaftlichen Instanzen und
Apparate von der Schule bis zur Kulturindustrie an. Die irrationale Rationalitit der
Organisationen lisst den Einzelnen den Konformismus rational und die Solidaritit
veraltet erscheinen. Adorno zufolge besteht kaum ein Unterschied zwischen der Anpas-
sung und der konformistischen Rebellion, zu welchen die allgegenwirtigen Ideologien
aufrufen. Die systematische Behinderung der Ausbildung von Autonomie und Mindig-
keit fithrt, Adorno zufolge, zur Selbsterhaltung ohne Selbst, aber nicht zur Auflgsung
von Subjektivitit itberhaupt. Denn entsprechend dem Ideologie-Paradox (siehe Kapitel
3.1.1.), demnach Ideologie desto umfassender wirke, je fadenscheiniger sie wird, be-
schreibt Adorno ein Individualisierungs-Paradox. Einerseits verliert das Individuum
durch den Entzug von Eingriffsmoglichkeiten die Fihigkeiten zur Erfahrung, zur Aus-
bildung eines stabilen Ichs, zum Widerstand. Andererseits vollzieht sich nach Adorno
Vergesellschaftung durchs Individuum hindurch. Das principium individuationis war
seit Beginn der Zivilisation wesentlich fiir die Naturbeherrschung und Ausbildung der
Vernunft, und auch die verwaltete Welt bedarf seiner. Die disruptiven Dynamiken der
kapitalistischen Produktionsweise drohen permanent die Gesellschaft zu zerreifien,
daher bendtigen sie zwingend eines Kitts. Adorno erkennt im subjektiven Faktor diese
stabilisierende Funktion. Daher lautete die an Adorno anschlieRende These dieses Ka-
pitels, dass komplementir zum Ende der Individualitit die Pseudoindividualisierung die
Form der Subjektivierung darstellt, welche der verwalteten Welt entspricht. Ihr entspricht ein
geschiftiger Charakter, der sich stets alert iiber alles informiert gibt. Vom Inhalt iiber
die Form bis zur Intention konzipiert Adorno seine negative Subjekttheorie dialektisch.
Er schreibt eine Verfallsgeschichte und unterliuft sie zugleich. Denn er hofft auf den
Widerspruch, der sich regt bei denen, die seine historische Gegenwartsanalyse lesen
und sich davon angesprochen fiihlen.

Adornos Hoffnungen beziehen sich auf das Individuum durch die Kritik an der Pseu-
doindividualitit. Aus der bestimmten Kritik von Entfremdung, autoritirem Charakter
und Ich-Schwiche weist er die uneingeldsten Potentiale der Individualitit nach. Die fe-
tischisierenden materiellen Praktiken der Entfremdung konnen angeeignet und damit
die notwendige Entduflerung des Subjekts in eine solidarische Vermittlung von Subjekt
und Objekt iiberfithrt werden. Auch Adornos schonungslose Beschreibung des autoriti-
ren Charakters, dessen Trieb6konomie entlang von herrschaftskonformen Anforderun-
gen von Ersatz-Autorititen organisiert ist und nur zu tiberreizter Pseudo-Individuali-
sierung fithrt, weist tiber sich hinaus. Als destruktive Selbst-Beziehung bildet sie die
heteronome Bedingung von Mindigkeit, welche darin besteht, den rationalen Wider-
stand mutig in Selbstkritik zu fundieren. Gleiches gilt fiir die von Adorno diagnostizierte
Ich-Schwiche, deren durch Flexibilisierungsanforderungen und Ohnmacht verhinderte
Kontinuitit des Selbst, sich Kompensation entlang von Stereotypen verschafft, um das
labile Ich zu stabilisieren. In den von internalisiertem Zwang bewirkten Anpassungsleis-
tungen vermag das miindige Subjekt die eigene Beschidigung zu erfahren. Die mikro-
logische Erfahrung von Leiden ist die Grundlage der entscheidenden Korrektur, die der
Entduflerung genauso bedarf wie die Erkenntnis und die Solidaritit. In der selbstkriti-

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualitat und Subjektivierungsweisen

schen Einsicht in die gesellschaftlichen Zusammenhinge der eigenen Vereinzelung und
Ohnmacht gelangt das miindige Subjekt zu Erkenntnis der Solidaritit als dem emanzi-
pativen Beziehungsmodus fir die Realisierung des Allgemeinen durch das Individuum
und vice versa.

Adornos negative Subjekttheorie verfihrt dialektisch und reflexiv. Sie negiert das
Leiden und dechiffriert im Fetisch die Potentiale. Auf Grundlage eines historischen Ver-
stindnisses greift sie in das Theorie-Praxis-Gefiige ein. Sie denunziert den Ersatz der
Pseudo-Individualisierung als Kompensation und Reproduktion von Gewaltverhiltnis-
sen zwischen Subjekt und Objekt. Deren bestimmte Negation verweist auf die Hoffnung
von solidarischen Beziehungsweisen jenseits fetischisierender Formen herrschaftsnor-
mierter Identifikation.

4.2. Foucaults Verstandnis von Subjektivierung

»Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin, herauszufinden, sondern abzu-
lehnen, was wir sind. Wir missen uns vorstellen und konstruieren, was wir sein kénn-
ten, wenn wir uns dem doppelten politischen Zwang [double contrainte politique] ent-
ziehen wollen, der in der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung der mo-
dernen Machtstrukturen liegt.« (Foucault 1982: [306]: 280)

Mitdieser deutlichen Aufforderung zur Emanzipation verbindet Foucault die Machtana-
lytik seiner genealogischen Phase mit der Untersuchung der Subjektivierungsweisen,
die den Schwerpunkt seiner Arbeiten zum Ende seines Lebens bildet. Zuvor hatte Fou-
cault die Unterwerfung der Individuen in den Fokus geriickt, nun nimmt er stirker das
Subjekt in seinen Handlungsmoglichkeiten in den Blick. Was in der Forschung Debatten
itber Kontinuitit oder Briiche seines Denkens ausldste (vgl. Sarrasin 2019; Schubert 2018:
50), erscheint bei niherer Betrachtung als Reformulierung einer beinahe lebenslangen
Beschiftigung Foucaults mit der Problematik der Subjektivitit. Zwar gilt es Foucaults
riickblickenden Kohidrenzbehauptungen, wonach sein Thema immer das Subjekt gewe-
sen sei (vgl. Foucault 1982 [306]: 269; 1984: [345]: 778), zu misstrauen, hatte er selbst doch
zuvor bereits der Macht diesen Status zugestanden (vgl. 1978: [281]: 102). Fiir eine frucht-
bare Diskussion seines Beitrags zur kritischen Gesellschaftstheorie, so die hier vertrete-
ne These, ist es jedoch angemessen und begriindbar, von Foucaults konstanter Auseinander-
setzung mit allen drei Krafifeldern auszugehen, wenn auch mit wechselnden Gewichtungen. Seine
selbst beschriebenen Verschiebungen folgen Auseinandersetzungen mit gesellschaftli-
chen Tendenzen und zielen auf Emanzipation. Foucaults unterschiedliche Problemati-
sierungen des Subjekts stellen Versuche dar, die Hindernisse und Moglichkeitsriume
von individueller und kollektiver Befreiung aus spezifischen Formen des Macht-Wissens
zu denken. Dafir stellt Foucault sich bewusst quer zu gingigen liberalen und sozialisti-
schen Positionen, welche die Befreiung von Individuen der von Kollektiven gegeniiber-
stellen. Indem er zeigt, welche Unterwerfungseffekte von diesen Diskursen und Macht-
praktiken ausgehen, verkompliziert er bewusst emanzipatorische Anspriiche. Zugleich
verweist er auf Wege der Emanzipation iiber widerstindige Praktiken, experimentelle
Haltungen und Grenzerfahrungen.

14.02.2026, 03:34:09. /dee Acces

319


https://doi.org/10.14361/9783839472484-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

