
DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

d.h. eine Psychologie der wechselseitigen Beziehungen ist, jene Art von

Psychologie, die Theater spannend macht. Edward Bond kommt zu ei-

nem ähnlichen Schluss, wenn er über seine Impro-Erfahrungen sagt:

»In der Autorengruppe habe ich gelernt, dass es in einem Drama nicht
33um Charaktere, sondern um Beziehungen geht.« Man kann also da-

von ausgehen, dass die »Texte« der improvvisa, verglichen mit der Pro-

duktion zweit- und drittklassiger Dramatiker, zu der sie die Alternative

darstellte, gar nicht so schlecht waren.

Sylvia Tschörner

Zur symbolischen Verfasstheit komischer Körper.

Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656)

Die symbolische Verfasstheit komischer Körper beschreibt sich einlei-

tend am bündigsten, wenn man sie vom anderen Extrem, und das

heißt: vom Stummfilm her definiert. Mit diesem Genre verbindet sich

das Thema von Körper und Komik in nahe liegender Weise. Da der

Stummfilm keine Sprache besitzt, kann sich bei ihm Komik nur als eine

Komik des Körpers artikulieren. Diese hat der Stummfilm in einer

nachgerade virtuosen Choreographie und in vermutlich unüberbietba-

rer Weise herausgearbeitet. Mit dem Aufbau einer komischen Hand-

lung tut er sich demgegenüber schwer. Die Komik des Stummfilms lebt

von bildhaften Miniaturszenen, in denen der Körper in seiner Eigen-

motorik dargestellt wird. Die Dramaturgie des komischen Stummfilms

besteht darin, bei flacher Handlungsführung episodisch ein Feuerwerk

körperlicher Missgeschicke zu entfachen: Der Held stolpert über seine

eigenen Füße oder Charlie Chaplin zieht als Industriearbeiter, nach-

dem er die Fabrik verlassen hat, weiter mechanisch Schrauben an.

           Ich will nicht die radikale These aufstellen, es gebe eine Komik

des Körpers erst mit dem Stummfilm. Doch stellt dieser einen geeigne-

ten Orientierungspunkt dar, gerade weil er einen Extrempunkt bildet.

Im Stummfilm ist die Komik des Körpers essentiell, im Schauspiel ist

sie ein Moment, und es ist nicht einmal immer gesichert, ob das und

inwiefern das, was man vergleichsweise spontan einer Komik des Kör-

perlichen und des Materiellen zuschlagen mag, als Komik des Körpers

im strengen Sinne zu bezeichnen ist. Genauso wenig ist gesichert, ob

eine Komik des Körpers sich – wie häufig im Stummfilm – als eine an-

               

           33.  Ebd., S. 37.
 

220

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

dere Form von Turnübung darstellen muss. Schließlich ist zu beden-

ken, dass eine Komik des Körpers, wie sie in extremer Weise der

Stummfilm ausarbeitet, im Grunde eine Frage der Inszenierung ist.

Dem Schauspiel steht, insofern es als Text von der Aufführung zu un-
1terscheiden ist, eine solche Komik nicht zur Verfügung. Ein Dramen-

text bietet – eben weil er Text und nicht Aufführung ist – keine komi-

schen Körper dar. Er kann diese allenfalls auf symbolischer Ebene be-

zeichnen. Wieso und in welcher Hinsicht ist also bei einem Stück wie
2Thomas Corneilles Le geolier de soy-mesme (1656) von einem komi-

schen Körper zu reden?

           Le geolier de soy-mesme ist eine Verwechslungskomödie im spa-
3nischen Stil. Verwechslungskomödien bedienen sich häufig der Ver-

kleidung. Nun ist das Kleid zwar etwas Körperliches, aber es ist nicht

der Körper. Ebenso wenig ist das, was der Verkleidung widerspricht,

im 17. Jahrhundert rein körperlich zu sehen. Es bezeichnet zwar eine

Identität, aber diese ist in hohem Maße habitueller Natur, sie betrifft

den Umstand, dass hier jemand in ein Kleid oder in eine Rolle schlüpft,

die ihm nicht gemäß ist, und in der er sich deshalb komisch verrät. Der

Held wird seiner Verkleidung nicht dadurch überführt, dass man ihn

buchstäblich entkleidet. Der Körper, wenn wir an dieser Stelle unter

Körper das Gegenteil von Verkleidung verstehen, ist kein nackter Kör-

per. Der Körper – als das Andere der Verkleidung – ist Habitus.

           Wie dominant Corneilles Stück von Verkleidungen bestimmt ist,

zeigt bereits eine grobe Zusammenfassung der Handlung. Federic, der

Prinz von Sizilien, liebt Laure, die Tochter des neapolitanischen Kö-

               

           1.  Dies gilt selbstredend nicht für Sonderformen wie die Stegreifkomödie
oder die Farce. Zur Farce vgl. Charles Mazouer: »Introduction«, in: Farces du Grand Siècle.
De Tabarin à Molière. Farces et petites comédies du XVIIe siècle, Paris: Le livre de poche
1992, S. 7-26, hier S. 19: »Les farceurs imposent […] la primauté du jeu […]. L’atten-
tion du spectateur est concentrée sur les comédiens, sur leurs apparences extérieures et
sur leur expression corporelle.« Erst mit Molière und unter dem Einfluss der commedia
dell’arte findet das szenische Spiel der Farce in Frankreich auch in die Komödie Eingang,
vgl. Konrad Schoell: Die französische Komödie, Wiesbaden: Akademische Verlagsanstalt
Athenaion 1983, S. 87-94.
           2.  Der Text wird nach folgender Ausgabe zitiert: Paul Scarron: Le gardien de
soy-mesme (1655)/Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656). Eingeleitet und
kommentiert von Elisabeth Montet, Vorwort von Georges Forestier, Toulouse: Société de
Littératures Classiques 1995.
           3.  Zur im Wesentlichen auf spanischen Stoffen basierenden »comédie à
l’espagnole«, die von ca. 1640 bis 1660 in Frankreich das dominante Modell der Komödie
darstellt, vgl. Gabriel Conesa: La comédie de l’âge classique (1630-1715), Paris: Seuil
1995, S. 82-92 und Michel Gilot/Jean Serroy: La comédie à l’âge classique, Paris: Belin
1997, S. 108-126.
 

221

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

nigs, und wird von ihr wiedergeliebt. Neapel und Sizilien aber sind po-

litisch verfeindet. Federic und Laure können deshalb nur über den

Umweg der Verkleidung zueinander finden.

           Die erste Verkleidung findet bereits im Vorfeld des Stückes

statt. Federic reist verkleidet als Maler nach Neapel und überreicht

Laure unter dem Vorwand, dass der Prinz ihr wegen der politischen

Spannungen das Portrait zurückgeben wolle, das sie ihm einst überlas-

sen habe, das seine. Laure entdeckt diesen Umstand, als der vermeint-

liche Maler im Hinausgehen seufzt und erkennt in ihm den Prinzen.

Sie weiß damit zugleich auch, dass Federic sie liebt – und erwidert fort-

an seine Liebe.

           Als Rodolphe – der beste Krieger des Königs – um die Hand

Laures anhält und alle Mitbewerber zum Turnier herausfordert, reist

Federic erneut – dieses Mal als namenloser Ritter – an den Hof von Ne-

apel, stellt sich Rodolphe im Turnier und tötet ihn. Er flieht, entkommt

unerkannt und entledigt sich seiner Rüstung in einem nahe gelegenen

Wald. Die Rüstung findet ein Narr, Jodelet, der, geblendet von ihrem

Glanz, sich diese anzieht. Er wird als vermeintlicher Mörder Rodolphes

gefasst und vor den König gebracht. Auch Octave, der Diener Federics,

wird gefasst. Durch ihn erfährt der König, dass der unbekannte Ritter

kein Geringerer als der Prinz von Sizilien ist. Octave bestärkt den Kö-

nig in dem Glauben, der Träger der Rüstung – also der Narr – sei Fede-

ric, und bewegt schließlich auch Jodelet mit einigem Geschick dazu,

diese falsche Identität als die seine anzunehmen.

           Unterdessen findet Federic im Schloss Isabelles, einer Schwes-

ter Laures, Unterschlupf. Er hatte sich ihr als ein Händler aus Florenz

vorgestellt, der wegen der guten Geschäfte zum Turnier gekommen

und auf dem Rückweg im nahen Wald überfallen und ausgeraubt wor-

den war. Isabelle nimmt ihn in ihre Dienste. Der König beschließt, Jo-

delet (alias Federic) und Octave in Isabelles Schloss gefangen zu hal-

ten. Isabelle überträgt ihrem neuen Diener das Amt des Kerkermeis-

ters. So – aufgrund einer doppelten Verwechslung und Verkleidung –

wird Federic, wie der Titel des Stückes es programmatisch als unerhör-

ten Kasus annonciert, sein eigener Kerkermeister.

Madame, permettez qu’on asseure le Roy
[…]
Que garder Federic, c’est me garder moy-mesme,
Que bien loin qu’il se puisse échaper de mes mains,
Jusqu’au fonds de son cœur je liray ses desseins,
Et que de sa personne enfin, quoy qu’il advienne,
Je m’engage à répondre ainsi que de la mienne. (III/2, V. 835-842)
– Madame, man möge dem König versichern,
[…]
Dass Federic zu bewachen für mich heißt, mich selbst zu bewachen.

 

222

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

Unmöglich wird er mir entkommen können, im Gegenteil:
Noch sein geheimsten Absichten werde ich kennen.
Für seine Person verbürge ich mich, was auch immer geschieht,
Wie für mich selbst.

Octave rät Federic, sich den Umstand, dass man Jodelet mit ihm ver-

wechselt, zunutze zu machen und unter dem Deckmantel des Narren

beim König um die Hand Laures anzuhalten. Verlieren könne er hier-

bei nichts, da er sich selbst nicht zu erkennen geben müsse. Federic

redet daraufhin dem Narren ein, er könne sein Leben nur retten, wenn

er das Herz Laures erobere, und erklärt ihm zugleich, dass es sich für

einen Prinzen nicht zieme, selbst mit der Geliebten zu sprechen und

um ihre Hand anzuhalten. Er dient sich ihm als Liebesbote an und

kann so im Beisein des Narren Laure ungeniert seine Liebe erklären.

Federic ist damit nicht nur sein eigener Kerkermeister, er ist auch sein

eigener Konkurrent in Liebesdingen. Mehr noch: Federic setzt seinem

– wenn auch nur vorgeblichen – Konkurrenten vor dessen Augen Hör-

ner auf. Der Öffentlichkeit gegenüber bedient er sich einer doppelten

Verkleidung: Während er unter der Tarnkappe des Dienertums seinen

Körper der Rache des Königs entzieht, meldet er unter der Narrenkap-

pe des vermeintlichen Federic seine Ansprüche an.

           Federics Kalkül geht auf. Als der Infant von Sizilien mit Trup-

pen vor Neapel steht, willigt der König in die Heirat Laures mit Federic

ein, um den Krieg zu vermeiden, wiewohl er sich an dem unstandes-

gemäßen Auftreten des Narren stößt. Das Missverständnis klärt sich

auf, und die Komödie kann mit einem Ausgang, der alle zufrieden

stellt, schließen.

Federic oder die Komödie der List und der Intrige.
Zur Komik symbolischer Körper

Die Handlung des Stückes zeigt – bis auf Widerruf –, dass das Komi-

sche des Stückes in seiner Intrige, in den von Federic und seinem Die-

ner Octave vielfältig und listig herbeigeführten Verwechslungen be-

steht. Indessen wird man angesichts dieses Plots vielleicht an der einen

oder anderen Stelle schmunzeln, man wird jedoch nicht – wie bei einer

wohl platzierten szenischen Pointe – lauthals lachen. Es ist deshalb

dienlich, zwischen einer Komik der Intrige und einer szenischen Ko-

mik zu unterscheiden. Nur szenische Komik erntet Lacher, nicht aber

die Komik der Intrige.

           Die Komödie der Intrige ist am prägnantesten von der Typik des

komischen Helden aus und im Kontrast zum tragischen Helden zu be-

stimmen. Während der tragische Held durch ein Ethos bestimmt ist

und an diesem – auch wenn er es ohne Schuld verletzt – zerbricht, ist

der komische Held durch die List geprägt und dadurch, dass er es stets

 

223

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

4versteht, seinen Kopf aus der Schlinge zu ziehen . Die Komödie er-

weist sich hierin als die exakte (subversive) Spiegelung der Tragödie.

Das zeigt sich gerade in dem hier in Rede stehenden Thema: Jede Ver-

kleidung ist im Grunde ein Betrug. Anders als die Tragödie straft die

Komödie den Betrug nicht ab, sondern honoriert ihn mit glücklichem

Ausgang.

           Wenn ich der Komödie die List als einen ihr essentiellen Be-

standteil zuordne, ist damit nicht gesagt, dass die List das im eigentli-

chen Sinne Komische der Komödie ausmacht. Die List charakterisiert

das Ethos des komischen Helden: als nicht-ethisches Ethos des Durch-

kommens. So wenig man die Verzweiflung des tragischen Helden mit

der Katharsis des Zuschauers wird verwechseln wollen, so wenig ist

darauf zu setzen, dass die List des komischen Helden das Lachen des

Zuschauers provoziert.

           Die komische Intrige beruht nicht auf einer Komik des Körpers.

Wenn Federic sich bei Laure unter falschem Namen einschleicht, wenn

er unter dem Vorwand, Laure ihr Bild zurück zu geben, ihr sein eige-

nes übergibt, so ist diese Szene komisch, weil sie in einer mehrfachen

Verstellung und Verschiebung von Identität diese dann doch dort plat-

ziert, wo sie sie haben will. Komisch ist diese Szene aufgrund ihrer lis-

tigen Verschiebung von Identität oder aber auch deshalb, weil sie vom

Körper abstrahiert. Bereits der Akt der Verkleidung ist Abstraktion und

Distanznahme vom eigenen Körper. Dennoch kommt auch die komi-

sche List nicht ohne jegliche Körperlichkeit aus. Dinglich und zugleich

hoch symbolisch übergibt Federic Laure sein Bild, er übergibt sich ihr

in Form eines dinglichen Platzhalters. Auch eine Komödie der List

muss Körperliches – wenn auch nicht unbedingt den Körper selbst – an

den rechten Ort bringen. Die List besteht dabei darin, dass sie den

Körper in einem Spiel der Verkleidung in eine reale und eine symboli-

sche Präsenz zerteilt: Der real anwesende, aber verkleidete Maler

übergibt sich als Bild – in einem Ding, das so körperlich wie zugleich

auch symbolisch ist.

           Verwandtes, wenn auch nicht unbedingt Gleiches, zeigt sich,

               

           4.  Dieses Argument stellt freilich eine etwas grobe Typisierung dar. Es trifft
nicht auf Komödien zu, in denen die Intrige keine oder nur eine nachgeordnete Rolle
spielt, wie etwa in der »comédie à l’espagnole«, in der eine komische Figur im Zentrum
steht, die sich nach Art des spanischen gracioso dadurch auszeichnet, dass sie großmäu-
lig, feige, verfressen und schwerfällig ist (vgl. Roger Guichemerre: La comédie avant Mo-
lière (1640-1660), Paris: A. Colin 1962, S. 182). Die über die commedia dell’arte bis auf
die lateinische Komödie zurück reichende »comédie à l’italienne« hingegen führt in An-
lehnung an die italienischen zanni Dienerfiguren in die Komödie ein, die sich durch ih-
ren Einfallsreichtum, ihre List und ihre Skrupellosigkeit auszeichnen (vgl. ebd.). Thomas
Corneilles Komödie vereinigt beide Traditionsstränge.
 

224

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

wenn Federic sich als Liebender in einer mehrfachen Verschränkung

der Rollen durch den Narren vertreten lässt. Federic vertritt den Nar-

ren zwar gegenüber Laure und kann so unmittelbar mit ihr sprechen,

in der Öffentlichkeit aber lässt er sich durch den Narren vertreten. Un-

ter der Kappe des Narren gibt er öffentlich kund, dass er Laure liebt.

Federic: Souffrez que je vous [à Jodelet] parle en serviteur fidelle.
Un Prince tel que vous, sans trahir sa grandeur,
Ne peut traiter l’amour que par Ambassadeur.
Jodelet: Est-ce que je m’abaisse en contant des fleurettes?
Federic: Sans doute, & c’est à vous à montrer qui vous estes,
Vous tirer du commun, toûjours grave …
Jodelet: En ce cas,
Faites pour moy l’amour, je n’y resiste pas;
S’entend pour le parler, car pour fuir tout conteste,
Dés lors ma gravité fait arrest sur le reste.
Mais plus de Federic, car je hay le détour.
Federic: Je vous [à Laure] puis donc enfin parler de mon amour,
Princesse […]. (IV/4, V. 1378-1389)
– Federic (zu Jodelet): Gestattet, dass als treuer Diener ich Euch rate.
Ein Prinz wie Ihr kann, will er seine Würde nicht verlieren,
Von Liebesdingen nur vermittelt über einen Boten sprechen.
Jodelet: Erniedrige ich mich, wenn ich selbst mit galanten Worten werbe?
Federic: Ganz ohne Zweifel. Ihr habt zu zeigen, wer Ihr seid,
Müsst vom Gemeinen Euch unterscheiden, immer ernst sein …
Jodelet: Wenn dem so ist –
Macht Ihr für mich die Liebe, ich widersetz’ mich nicht.
Was das Verbale anbelangt, versteht sich. Damit kein Missverständnis aufkommt:
Mein Ernst verbietet alles Weitere.
Verzichtet aber auf die Nennung Federics, ich hass’ den Umweg.
Federic (zu Laure): Nun endlich kann ich also meine Liebe Euch gestehen,
Prinzessin […].

Ernst Kantorowicz hat in seiner Theorie von den zwei Körpern des Kö-

nigs für das Mittelalter gezeigt, dass der öffentliche Körper und der
5private Körper zwei Körper sind. Wie bei Kantorowicz – und zugleich

in einem sehr viel materielleren, konkreteren Sinne – besitzt Federic

zwei Körper. Den eigenen und den des Narren. Die komisch-listige

Verdrehung der Lehre von den zwei Körpern ist hierbei nicht zu über-

sehen. Während sonst der öffentliche Körper sakrosankt ist, gibt Fe-

               

           5.  Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur poli-
tischen Theologie des Mittelalters, München: Deutscher Taschenbuchverlag 1990 (1. Auf-
lage New York 1957).
 

225

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

deric just den öffentlichen Körper preis. Dadurch, dass er sich durch

den Narren vertreten lässt, macht er sich buchstäblich selbst zum Nar-

ren. Sein öffentlicher oder sein zweiter Körper ist der Narr.

           Auch wenn man einräumt, dass die Gesellschaft des 17. Jahr-

hunderts wie die des Mittelalters eine Adelsgesellschaft ist, mag der

Verweis auf Kantorowicz weit hergeholt erscheinen. Indessen gilt die-

ses Bezugssystem, wenn auch in abgewandelter und weniger strenger

Form, mindestens bis ins 18. Jahrhundert. Als Herder Goethes Namen

in einem Spottvers in den Schmutz zieht – »Der von Göttern du

stammst, von Goten oder vom Kote,/ Goethe […]« –, antwortet Goethe

in Dichtung und Wahrheit, man dürfe den Namen nicht anrühren, denn

der Name hänge der Person nicht lose um wie ein Mantel, sondern sei
6fest mit ihr verbunden wie eine Haut. Womit mit anderen Worten

gesagt ist: Namen sind (symbolische, öffentliche und eben deshalb sa-

krosankte) Körper. Diese darf man nicht dem Spott oder der Komödie

aussetzen. Fast entsteht der Anschein, als sei der Bürger Goethe adels-

stolzer auf seinen Namen als der sizilianische Prinz in Corneilles Ko-

mödie.

           Zum (wenn auch unausgesprochenen) Austrag kommt das Prob-

lem der Preisgabe des Namens am Ende des Stückes. Der König von

Neapel äußert hier gegenüber dem Infanten von Sizilien die Vermu-

tung, dass sein (des Infanten) Bruder, Federic, sich als Narr gebärde,

um seine Haut zu retten. Der Infant weist diese Interpretation strikt zu-

rück. Sein Bruder sei ein Ehrenmann, nie würde er seinen Ruf schädi-

gen, um sein Leben zu retten. Und trotzdem tut Federic eben dies. Er

tut es freilich in einer eigentümlichen Verschiebung, in der sich der

symbolische oder der zweite Körper nochmals zweiteilt. Für eine kurze

Zeit gibt Federic seinen symbolischen Körper preis, überantwortet ihn

an den Narren, um nach der Aufhebung der Verkleidung seinen sym-

bolischen Körper umso unversehrter zurück zu erhalten. Er macht sich

zwar zum Narren, aber der Narr ist dann doch ein anderer Körper.

Ein Narr, der nur Narr ist oder Kostüm pur.
Zur Komödie des Habituellen

Ganz anders als Federic verhält sich der Narr. Die Komplementarität

beider Figuren lässt sich bereits an der komischen Inversion ihrer Ver-

kleidung ablesen. Dem namenlosen Sieger im Turnier, der eine Rüs-

tung ablegt, mit der er sich Ruhm erworben hat, steht ein Narr gegen-

über, der sich diese Rüstung anzieht, ohne sie substantiell ausfüllen zu

               

           6.  Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahr-
heit [= Werke. Hamburger Ausgabe, Bd. 9], München: Deutscher Taschenbuchverlag
1982, S. 407.
 

226

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

können. Das, was der Stärkere ablegt, weil er es nicht länger tragen

kann, zieht sich partout der Schwächere an.

           Einen Zweck verbindet Jodelet mit dieser Verkleidung nicht. Er

will nicht mit dem Kleid Federics dessen Rolle übernehmen. Jodelet ist

ein Narr, der nur Narr ist, weil er sich ins rein Äußerliche verkleidet.

Die Verkleidung Jodelets ist Kostümierung pur. Sie ist ihm Selbst-

zweck. Jodelet zieht die Rüstung nur an, weil sie ihm gefällt. Zugunsten

dieses Scheins übersieht er die sozialen Konsequenzen.

           Unübersehbar ist die Verkürzung, die die Figur des Narren da-

mit in diesem Stück erfährt. Das Motiv des Schelmen, des Hanswurst,

des Narren, des Dieners räumt diesem – wenn auch mit unterschiedli-

chem Gewicht in den Gattungen und in unterschiedlicher Ausprägung
7in den einzelnen »Nationalliteraturen« – zumeist ein gewisses sozia-

les Geschick ein. Auch wenn diese Figuren die sozialen Regeln des hö-

heren Standes, insbesondere aber gute Sitte und Ehre stets verletzen,

verstehen sie es doch einigermaßen geschickt, sich ihren Vorteil zu

verschaffen. Corneilles Stück nimmt dieses Motiv extrem zurück. Jode-

let, der Narr, der sich ins Äußerliche verkleidet, ohne mit der Verklei-
8dung auf eine Intrige zu zielen, ist eben deshalb für die Handlung

weitgehend funktionslos. Der einzige Vorteil, den Jodelet sucht, wenn
9er denn einen sucht, besteht im körperlichen Genuss. Er sucht ihn so

kurzfristig und so spontan, wie dieser ist. Dass Jodelet damit der Tradi-
10tion des gracioso zuzuschlagen ist, ist anzumerken. Wichtiger in un-

               

             7.  Verwiesen sei hier noch einmal auf die oben ausgeführten Differenzen zwi-
schen der italienischen und der spanischen Komödie.
             8.  Anzumerken ist, dass »intrigue« im Französischen für beides steht: für die
Intrige und für die Handlung. Das – insbesondere im Kontext der Komödie – verbreitete
Spiel mit der doppelten Bedeutung des Wortes lässt sich im Deutschen nicht wiederge-
ben.
             9.  Vgl. Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme III/3, V. 897-906: »(Jodelet)
Gouverneur, je vous prie,/ Le vin est-il fort bon dans cette hostellerie?/ Tout bien consi-
deré, nous ne serions point mal/ D’en humecter un peu l’humide radical./ (Federic) Il
faut faire servir, Seigneur./ (Jodelet) Bonne parole./ Ce lict que j’apperçois a-t’il la plu-
me molle?/ (Federic) C’est vostre appartement./ (Jodelet) Il est donc à propos/ Qu’at-
tendant le repas j’y repose mes os,/ Car comme l’on m’a fait tantost courir grande erre,/
Je suis las de porter ces instrumens de guerre.« – »(Jodelet) Sagt, Gouverneur,/ Ist der
Wein gut in dieser Herberge?/ Wir wären, alles wohl bedacht, nicht schlecht beraten,/
Ein wenig an dem Rebensaft zu nippen./ (Federic) Sie müssen servieren lassen, Seigneur./
(Jodelet) Guter Rat./ Ist das Bett weich, das ich dort erspähe?/ (Federic) Das ist Euer
Gemach./ (Jodelet) So ist es angezeigt,/ Dass ich die Knochen dort zur Ruhe lege, bis
das Mahl bereitet ist./ Da man mich auf dem Weg hierher zu großer Eile angetrieben
hat,/ Bin ich es leid, die Kriegsausrüstung hier zu tragen.«
           10.  Vgl. M. Gilot/J. Serroy: La comédie à l’âge classique, S. 112-118.
 

227

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

serem Zusammenhang jedoch ist die Feststellung, dass der Körper das

Andere der komischen Intrige ist. Wer wie der gracioso dem Körper

verhaftet ist, entwickelt weder eine Strategie des Handelns noch situa-

tionsgerechte Schlagfertigkeit.

           Dennoch ist die Rolle des Narren in Corneilles Komödie nicht zu

unterschätzen. Weil er stets aus der Rolle fällt, ist er es, der die Lacher

einbringt. Vom funktionalen Stellenwert her betrachtet, besitzt der

Narr damit eine gewisse Verwandtschaft mit dem komischen Helden

des Stummfilms. Er trägt die episodische und die im eigentlichen Sinne

körpergebundene Komik. Different sind freilich Ursache und Umfang

solcher Episodenhaftigkeit und Körperlichkeit. Während sie im

Stummfilm medial gegründet und deshalb umfassend sind, sind sie in

der Komödie des 17. Jahrhunderts sozial gegründet. Sie sind deshalb

nicht universal, sondern betreffen nur eine Figur. Die szenische Komik

fällt dem Narren zu, während es der Figur von Stand zukommt, die In-

trige zu führen.

           Different ist ferner die Körperlichkeit hier und dort zu bewer-

ten. Auch wenn Jodelets Komik von Körperlichem bestimmt ist, führt

er Körperliches nicht auf der Bühne vor. Die komischen Momente wer-

den in der Komödie des 17. Jahrhunderts, nicht zuletzt aus Gründen

der bienséance, nicht in ihrer Drastik, sondern lediglich als falsche Vor-

stellungswelt dargestellt. Jodelet etwa schlägt Laure vor, künftig einen
11gemeinsamen Zahnstocher zu benutzen. Eine szenische Umsetzung

ist unter den Bedingungen der bienséance kaum denkbar.

           Soziale Bedingungen wie der Benimm, kulturelle Bedingungen

wie die bienséance und mediale Bedingungen wie die Sprachform des

Dramas überlagern sich und bilden, zusammen genommen, die Bedin-

gung dafür, dass eine Komik des Körpers nur gebrochen oder in der

Form eines besprochenen Körpers darstellbar ist.

           Als nächstliegenden Grund mag man die Bedingungen des So-

zialen ansehen. In einer Gesellschaft, die Verhalten in hohem Maße

kodifiziert, ist das Komische nicht länger der Körper, sondern der Ver-

stoß gegen soziale Regeln. Die hoch kodifizierte Adelsgesellschaft des

17. Jahrhunderts hat den Körper gleichsam hinter sich gelassen. Sie

definiert sich durch die Ausgrenzung des Körpers. Nicht der Körper

gilt ihr als das Komische, als komisch erachtet sie es bereits, dass man

von Körperlichem spricht. Die Sorge, ob es auch gut und reichlich zu

essen gebe, muss denen als komisch erscheinen, die sich aufgrund ih-

rer sozialen Position um gutes Essen nicht sorgen müssen. Deshalb er-

scheint ihnen die Sorge um körperliches Wohlbefinden als lächerliche

Nebensächlichkeit und als gesellschaftlicher Tabubruch. Habitualisier-

tes Verhalten ist auch ein Effekt von Wohlstand. Es zeichnet diejenigen

               

           11.  Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme, IV/4, V. 1309-1313.
 

228

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

aus, die die Mühsal des Körpers hinter sich gelassen haben, und es

dient ihnen dazu, sich von denjenigen abzugrenzen, die diesen Wohl-

stand nicht haben.

           Andererseits zwingen auch die medialen und kulturellen Bedin-

gungen des Aufführbaren dazu, den Körper zu habitualisieren. In dem

Maße, wie Körper aus Gründen der bienséance und aufgrund der

Sprachform des Dramas keinen Ort auf der Bühne haben, sind sie nur

als Verletzung einer Diskursordnung darstellbar. Der Körper ist des-

halb nicht nur habituell, weil die sozialen Bedingungen habitualisiert

sind, er ist es auch, weil die Darstellungsbedingungen ästhetisch und

medial auf Sprachlichkeit festgelegt sind. Die Komödie des 17. Jahr-

hunderts muss körperliche Komik in Sprache und das heißt: in eine

Regelverletzung, in ein Besprechen dessen, was man nicht oder nur

komischerweise tut, oder in eine Verletzung des Habituellen überset-

zen.

Das Andere der Verkleidung. Rollenidentität und Ich-Identität

Noch diese Habitualität ist indessen weiter zu differenzieren. Wenn

jemand sich verkleidet, kann die Verkleidung durchsichtig werden,

weil der Verkleidete aus der (sozialen) Rolle fällt, sie kann es aber auch

deshalb, weil der Verkleidete in seiner (personalen) Identität kenntlich

wird. Im einen Fall kann der Gegenüber nur vermuten, dass er es mit

einer Person von anderem Stand zu tun hat, im anderen Fall, mit wel-

cher Person er es wirklich zu tun hat.

           Corneilles Stück bedient sich des ersten Modells. Es steht zu

vermuten, dass Corneille das Spannungsfeld von Verkleidung und Rol-

lenidentität nutzt, weil seine Liebeskomödie im Grunde nichts anderes

als eine invertierte Tragödie ist. Zwei Liebende, die sich wechselseitig

lieben und deren Liebe sie in Konflikt mit staatspolitischen Interessen

bringt, das ist – zumal in Frankreich und zu einer Zeit, da Pierre Cor-

neille das Theater beherrscht – auch gängiger Stoff der Tragödie. Dass

ein solcher Stoff auch komisch gestaltet werden kann, zeigt das Stück

von Thomas Corneille. Obwohl die Behandlungsart – komisch oder tra-

gisch – offen ist, ist durch den Plot das Spannungsfeld von Verkleidung

und Entkleidung festgelegt. Die Verkleidung findet nicht zwischen den

Liebenden statt – diese sind sich ihrer Liebe ja sicher und müssen sich

deshalb voreinander nicht verstellen –, sondern gegenüber der Gesell-

schaft. Wohl auch aus diesem Grund entfaltet das Stück die Motive der

komischen Entkleidung als ein Aus-der-Rolle-Fallen. Die Gesellschaft

fragt nicht nach Identitäten, sondern nach Rollen und Funktionen. Ob

man sie betrügt, kann sie nur in diesem Bezugssystem fassen. Dem

entspricht, dass sowohl Jodelet als auch Federic sich dadurch verraten,

dass sie aus der Rolle fallen. Während der eine zu tumb auftritt, tritt

 

229

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

der andere zu geschliffen auf. Nahezu die gesamten komischen Effekte

des Stückes setzen auf dieser Divergenz auf.

           Ganz anders verhält es sich in Juan Ruiz de Alarcóns Komödie
12El semejante a sí mismo (1628) . Hier versucht Don Juan, seine Gelieb-

te dadurch auf die Probe zu stellen, dass er sich – als derselbe, aber un-

ter anderem Namen – noch einmal um sie bewirbt. Als Beweis ihrer

Treue gälte es ihm, wenn sie seinen Werbungen unter falschem Namen

widerstände. Sie tut es nicht und rechtfertigt sich, als er sie zur Rede

stellt, damit, dass er ja auch unter falschem Namen derselbe sei. Eifer-

süchtig sei er deshalb nur auf sich selbst.

           Entfernt erinnert diese Handlungskonstellation an die Szene, in

der Federic den Narren in dessen Beisein als Konkurrent seiner selbst

betrügt. Jedoch ist der Narr nicht er (Federic) selbst, sondern nur seine

leere Maske, während der Liebende bei Alarcón er selbst ist und eben

aufgrund dieser Selbigkeit verwechselt werden kann. Anders als in

Corneilles Geolier de soy-mesme ist in Alarcóns El semejante a sí mismo
das Andere der Verkleidung nicht die Rolle oder der Habitus, sondern

die Identität. Das hat damit zu tun, dass hier die Liebe ohne jeden Be-

zug zur Gesellschaft auf die Probe gestellt wird.

           Ob diese Identität ein Körper in vollem Umfang ist, sei dahinge-

stellt. Sie steht dem Körper jedoch näher als der Körper in der Ver-

wechslungskomödie, dessen Entkleidung eine Rolle und damit nichts

weiter als ein weiteres Kleid ist. Dass auch der »Körper« des Liebenden

in Alarcóns Komödie nicht aufgrund seiner Körperlichkeit, sondern in

einem Spiel der Verwechslung komisch wird, braucht nicht eigens be-

tont zu werden. Auch er ist ein symbolischer Körper.

Franziska Sick

Komik des Sprachkörpers.

Corneilles Le menteur und die Komik des Verses

Formen des Lachens und Formen der Komik

Das Lachen der Überlegenheit, das nach Charles Baudelaire vom »co-
1mique significatif« ausgelöst wird, und das mit Sigmund Freuds

               

           12.  In: Obras completas, 2 Bde., Bd. 1, Alva V. Ebersole (Hg.), Madrid: Alba-
tros Hispanofila, 1990, S. 107-138.
             1.  Charles Baudelaire: »De l’essence du rire et généralement du comique
 

230

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031 - am 14.02.2026, 08:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

