DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

d.h. eine Psychologie der wechselseitigen Beziehungen ist, jene Art von
Psychologie, die Theater spannend macht. Edward Bond kommt zu ei-
nem dhnlichen Schluss, wenn er iiber seine Impro-Erfahrungen sagt:
»In der Autorengruppe habe ich gelernt, dass es in einem Drama nicht
um Charaktere, sondern um Beziehungen geht.«33 Man kann also da-
von ausgehen, dass die » Texte« der improvvisa, verglichen mit der Pro-
duktion zweit- und drittklassiger Dramatiker, zu der sie die Alternative
darstellte, gar nicht so schlecht waren.

Sylvia Tschorner

Zur symbolischen Verfasstheit komischer Koérper.

Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656)

Die symbolische Verfasstheit komischer Korper beschreibt sich einlei-
tend am biindigsten, wenn man sie vom anderen Extrem, und das
heiflt: vom Stummfilm her definiert. Mit diesem Genre verbindet sich
das Thema von Korper und Komik in nahe liegender Weise. Da der
Stummfilm keine Sprache besitzt, kann sich bei ihm Komik nur als eine
Komik des Korpers artikulieren. Diese hat der Stummfilm in einer
nachgerade virtuosen Choreographie und in vermutlich uniiberbietba-
rer Weise herausgearbeitet. Mit dem Aufbau einer komischen Hand-
lung tut er sich demgegeniiber schwer. Die Komik des Stummfilms lebt
von bildhaften Miniaturszenen, in denen der Korper in seiner Eigen-
motorik dargestellt wird. Die Dramaturgie des komischen Stummfilms
besteht darin, bei flacher Handlungsfithrung episodisch ein Feuerwerk
korperlicher Missgeschicke zu entfachen: Der Held stolpert liber seine
eigenen Fiie oder Charlie Chaplin zieht als Industriearbeiter, nach-
dem er die Fabrik verlassen hat, weiter mechanisch Schrauben an.

Ich will nicht die radikale These aufstellen, es gebe eine Komik
des Korpers erst mit dem Stummfilm. Doch stellt dieser einen geeigne-
ten Orientierungspunkt dar, gerade weil er einen Extrempunkt bildet.
Im Stummfilm ist die Komik des Korpers essentiell, im Schauspiel ist
sie ein Moment, und es ist nicht einmal immer gesichert, ob das und
inwiefern das, was man vergleichsweise spontan einer Komik des Kor-
perlichen und des Materiellen zuschlagen mag, als Komik des Korpers
im strengen Sinne zu bezeichnen ist. Genauso wenig ist gesichert, ob
eine Komik des Korpers sich — wie haufig im Stummfilm - als eine an-

33. Ebd., S. 37.

220

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KORPER

dere Form von Turnibung darstellen muss. SchlieRlich ist zu beden-
ken, dass eine Komik des Korpers, wie sie in extremer Weise der
Stummfilm ausarbeitet, im Grunde eine Frage der Inszenierung ist.
Dem Schauspiel steht, insofern es als Text von der Auffithrung zu un-
terscheiden ist, eine solche Komik nicht zur Verfiigung.' Ein Dramen-
text bietet — eben weil er Text und nicht Auffithrung ist — keine komi-
schen Korper dar. Er kann diese allenfalls auf symbolischer Ebene be-
zeichnen. Wieso und in welcher Hinsicht ist also bei einem Stiick wie
Thomas Corneilles Le geolier de soy-mesme (1656)* von einem komi-
schen Korper zu reden?

Le geolier de soy-mesme ist eine Verwechslungskomaodie im spa-
nischen Stil.? Verwechslungskomddien bedienen sich hdufig der Ver-
kleidung. Nun ist das Kleid zwar etwas Korperliches, aber es ist nicht
der Korper. Ebenso wenig ist das, was der Verkleidung widerspricht,
im 17. Jahrhundert rein korperlich zu sehen. Es bezeichnet zwar eine
Identitdt, aber diese ist in hohem MaRe habitueller Natur, sie betrifft
den Umstand, dass hier jemand in ein Kleid oder in eine Rolle schliipft,
die ihm nicht gemaR ist, und in der er sich deshalb komisch verrdt. Der
Held wird seiner Verkleidung nicht dadurch tiberfiihrt, dass man ihn
buchstablich entkleidet. Der Korper, wenn wir an dieser Stelle unter
Korper das Gegenteil von Verkleidung verstehen, ist kein nackter Kor-
per. Der Korper — als das Andere der Verkleidung - ist Habitus.

Wie dominant Corneilles Stiick von Verkleidungen bestimmt ist,
zeigt bereits eine grobe Zusammenfassung der Handlung. Federic, der
Prinz von Sizilien, liebt Laure, die Tochter des neapolitanischen Ko-

1. Dies gilt selbstredend nicht fiir Sonderformen wie die Stegreifkomddie
oder die Farce. Zur Farce vgl. Charles Mazouer: »Introduction, in: Farces du Grand Siecle.
De Tabarin a Moliére. Farces et petites comédies du XVIIe siécle, Paris: Le livre de poche
1992, S. 7-26, hier S. 19: »Les farceurs imposent [...] la primauté du jeu [...]. L'atten-
tion du spectateur est concentrée sur les comédiens, sur leurs apparences extérieures et
sur leur expression corporelle.« Erst mit Moliere und unter dem Einfluss der commedia
dell’arte findet das szenische Spiel der Farce in Frankreich auch in die Komddie Eingang,
vgl. Konrad Schoell: Die franzésische Komddie, Wiesbaden: Akademische Verlagsanstalt
Athenaion 1983, S. 87-94.

2. Der Text wird nach folgender Ausgabe zitiert: Paul Scarron: Le gardien de
soy-mesme (1655)/Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656). Eingeleitet und
kommentiert von Elisabeth Montet, Vorwort von Georges Forestier, Toulouse: Société de
Littératures Classiques 1995.

3. Zur im Wesentlichen auf spanischen Stoffen basierenden »comédie a
L'espagnole, die von ca. 1640 bis 1660 in Frankreich das dominante Modell der Komédie
darstellt, vgl. Gabriel Conesa: La comédie de l'dge classique (1630-1715), Paris: Seuil
1995, S. 82-92 und Michel Gilot/Jean Serroy: La comédie a [’Gge classique, Paris: Belin
1997, S. 108-126.

221

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

nigs, und wird von ihr wiedergeliebt. Neapel und Sizilien aber sind po-
litisch verfeindet. Federic und Laure konnen deshalb nur iiber den
Umweg der Verkleidung zueinander finden.

Die erste Verkleidung findet bereits im Vorfeld des Stiickes
statt. Federic reist verkleidet als Maler nach Neapel und iiberreicht
Laure unter dem Vorwand, dass der Prinz ihr wegen der politischen
Spannungen das Portrait zurtickgeben wolle, das sie ihm einst iiberlas-
sen habe, das seine. Laure entdeckt diesen Umstand, als der vermeint-
liche Maler im Hinausgehen seufzt und erkennt in ihm den Prinzen.
Sie weifl damit zugleich auch, dass Federic sie liebt — und erwidert fort-
an seine Liebe.

Als Rodolphe - der beste Krieger des Konigs — um die Hand
Laures anhélt und alle Mitbewerber zum Turnier herausfordert, reist
Federic erneut — dieses Mal als namenloser Ritter — an den Hof von Ne-
apel, stellt sich Rodolphe im Turnier und totet ihn. Er flieht, entkommt
unerkannt und entledigt sich seiner Riistung in einem nahe gelegenen
Wald. Die Riistung findet ein Narr, Jodelet, der, geblendet von ihrem
Glanz, sich diese anzieht. Er wird als vermeintlicher Morder Rodolphes
gefasst und vor den Konig gebracht. Auch Octave, der Diener Federics,
wird gefasst. Durch ihn erfahrt der Konig, dass der unbekannte Ritter
kein Geringerer als der Prinz von Sizilien ist. Octave bestdrkt den Ko-
nig in dem Glauben, der Trager der Riistung — also der Narr - sei Fede-
ric, und bewegt schlieBlich auch Jodelet mit einigem Geschick dazu,
diese falsche Identitdt als die seine anzunehmen.

Unterdessen findet Federic im Schloss Isabelles, einer Schwes-
ter Laures, Unterschlupf. Er hatte sich ihr als ein Handler aus Florenz
vorgestellt, der wegen der guten Geschifte zum Turnier gekommen
und auf dem Riickweg im nahen Wald iiberfallen und ausgeraubt wor-
den war. Isabelle nimmt ihn in ihre Dienste. Der Konig beschlief3t, Jo-
delet (alias Federic) und Octave in Isabelles Schloss gefangen zu hal-
ten. Isabelle libertrdgt ihrem neuen Diener das Amt des Kerkermeis-
ters. So — aufgrund einer doppelten Verwechslung und Verkleidung -
wird Federic, wie der Titel des Stiickes es programmatisch als unerhor-
ten Kasus annonciert, sein eigener Kerkermeister.

Madame, permettez qu’on asseure le Roy

[...]

Que garder Federic, c’est me garder moy-mesme,

Que bien loin qu‘il se puisse échaper de mes mains,

Jusqu’au fonds de son ceeur je liray ses desseins,

Et que de sa personne enfin, quoy qu‘il advienne,

Je m’engage a répondre ainsi que de la mienne. (III/2, V. 835-842)
- Madame, man mége dem Konig versichern,

[...]

Dass Federic zu bewachen fiir mich heiRt, mich selbst zu bewachen.

222

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KORPER

Unmadglich wird er mir entkommen kdnnen, im Gegenteil:

Noch sein geheimsten Absichten werde ich kennen.

Fiir seine Person verbiirge ich mich, was auch immer geschieht,
Wie fiir mich selbst.

Octave rat Federic, sich den Umstand, dass man Jodelet mit ihm ver-
wechselt, zunutze zu machen und unter dem Deckmantel des Narren
beim Konig um die Hand Laures anzuhalten. Verlieren konne er hier-
bei nichts, da er sich selbst nicht zu erkennen geben miisse. Federic
redet daraufthin dem Narren ein, er konne sein Leben nur retten, wenn
er das Herz Laures erobere, und erklart ihm zugleich, dass es sich fiir
einen Prinzen nicht zieme, selbst mit der Geliebten zu sprechen und
um ihre Hand anzuhalten. Er dient sich ihm als Liebesbote an und
kann so im Beisein des Narren Laure ungeniert seine Liebe erklaren.
Federic ist damit nicht nur sein eigener Kerkermeister, er ist auch sein
eigener Konkurrent in Liebesdingen. Mehr noch: Federic setzt seinem
—wenn auch nur vorgeblichen — Konkurrenten vor dessen Augen Hor-
ner auf. Der Offentlichkeit gegeniiber bedient er sich einer doppelten
Verkleidung: Wahrend er unter der Tarnkappe des Dienertums seinen
Korper der Rache des Konigs entzieht, meldet er unter der Narrenkap-
pe des vermeintlichen Federic seine Anspriiche an.

Federics Kalkiil geht auf. Als der Infant von Sizilien mit Trup-
pen vor Neapel steht, willigt der Konig in die Heirat Laures mit Federic
ein, um den Krieg zu vermeiden, wiewohl er sich an dem unstandes-
gemadRen Auftreten des Narren stoflt. Das Missverstandnis klart sich
auf, und die Komoddie kann mit einem Ausgang, der alle zufrieden
stellt, schlieRen.

FEDERIC ODER DIE KOMODIE DER LIST UND DER INTRIGE.
ZUR KOMIK SYMBOLISCHER KORPER

Die Handlung des Stiickes zeigt — bis auf Widerruf —, dass das Komi-
sche des Stiickes in seiner Intrige, in den von Federic und seinem Die-
ner Octave vielfdltig und listig herbeigefiihrten Verwechslungen be-
steht. Indessen wird man angesichts dieses Plots vielleicht an der einen
oder anderen Stelle schmunzeln, man wird jedoch nicht — wie bei einer
wohl platzierten szenischen Pointe — lauthals lachen. Es ist deshalb
dienlich, zwischen einer Komik der Intrige und einer szenischen Ko-
mik zu unterscheiden. Nur szenische Komik erntet Lacher, nicht aber
die Komik der Intrige.

Die Komddie der Intrige ist am pragnantesten von der Typik des
komischen Helden aus und im Kontrast zum tragischen Helden zu be-
stimmen. Wahrend der tragische Held durch ein Ethos bestimmt ist
und an diesem — auch wenn er es ohne Schuld verletzt — zerbricht, ist
der komische Held durch die List gepragt und dadurch, dass er es stets

223

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

versteht, seinen Kopf aus der Schlinge zu ziehen* Die Komddie er-
weist sich hierin als die exakte (subversive) Spiegelung der Tragodie.
Das zeigt sich gerade in dem hier in Rede stehenden Thema: Jede Ver-
kleidung ist im Grunde ein Betrug. Anders als die Tragodie straft die
Komodie den Betrug nicht ab, sondern honoriert ihn mit gliicklichem
Ausgang.

Wenn ich der Komddie die List als einen ihr essentiellen Be-
standteil zuordne, ist damit nicht gesagt, dass die List das im eigentli-
chen Sinne Komische der Komddie ausmacht. Die List charakterisiert
das Ethos des komischen Helden: als nicht-ethisches Ethos des Durch-
kommens. So wenig man die Verzweiflung des tragischen Helden mit
der Katharsis des Zuschauers wird verwechseln wollen, so wenig ist
darauf zu setzen, dass die List des komischen Helden das Lachen des
Zuschauers provoziert.

Die komische Intrige beruht nicht auf einer Komik des Korpers.
Wenn Federic sich bei Laure unter falschem Namen einschleicht, wenn
er unter dem Vorwand, Laure ihr Bild zuriick zu geben, ihr sein eige-
nes libergibt, so ist diese Szene komisch, weil sie in einer mehrfachen
Verstellung und Verschiebung von Identitdt diese dann doch dort plat-
ziert, wo sie sie haben will. Komisch ist diese Szene aufgrund ihrer lis-
tigen Verschiebung von Identitdt oder aber auch deshalb, weil sie vom
Korper abstrahiert. Bereits der Akt der Verkleidung ist Abstraktion und
Distanznahme vom eigenen Korper. Dennoch kommt auch die komi-
sche List nicht ohne jegliche Korperlichkeit aus. Dinglich und zugleich
hoch symbolisch tibergibt Federic Laure sein Bild, er libergibt sich ihr
in Form eines dinglichen Platzhalters. Auch eine Komodie der List
muss Korperliches — wenn auch nicht unbedingt den Korper selbst — an
den rechten Ort bringen. Die List besteht dabei darin, dass sie den
Korper in einem Spiel der Verkleidung in eine reale und eine symboli-
sche Prasenz zerteilt: Der real anwesende, aber verkleidete Maler
lUbergibt sich als Bild — in einem Ding, das so korperlich wie zugleich
auch symbolisch ist.

Verwandtes, wenn auch nicht unbedingt Gleiches, zeigt sich,

4. Dieses Argument stellt freilich eine etwas grobe Typisierung dar. Es trifft
nicht auf Komddien zu, in denen die Intrige keine oder nur eine nachgeordnete Rolle
spielt, wie etwa in der »comédie a l'espagnole, in der eine komische Figur im Zentrum
steht, die sich nach Art des spanischen gracioso dadurch auszeichnet, dass sie groRmau-
lig, feige, verfressen und schwerfallig ist (vgl. Roger Guichemerre: La comédie avant Mo-
liere (1640-1660), Paris: A. Colin 1962, S. 182). Die iiber die commedia dell’arte bis auf
die lateinische Komddie zuriick reichende »comédie a l'italienne« hingegen fiihrt in An-
lehnung an die italienischen zanni Dienerfiguren in die Komddie ein, die sich durch ih-
ren Einfallsreichtum, ihre List und ihre Skrupellosigkeit auszeichnen (vgl. ebd.). Thomas
Corneilles Komddie vereinigt beide Traditionsstrange.

224

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KORPER

wenn Federic sich als Liebender in einer mehrfachen Verschrankung
der Rollen durch den Narren vertreten ldsst. Federic vertritt den Nar-
ren zwar gegeniiber Laure und kann so unmittelbar mit ihr sprechen,
in der Offentlichkeit aber lisst er sich durch den Narren vertreten. Un-
ter der Kappe des Narren gibt er 6ffentlich kund, dass er Laure liebt.

Federic: Souffrez que je vous [a Jodelet] parle en serviteur fidelle.

Un Prince tel que vous, sans trahir sa grandeur,

Ne peut traiter 'amour que par Ambassadeur.

Jodelet: Est-ce que je m’abaisse en contant des fleurettes?

Federic: Sans doute, & c’est a vous a montrer qui vous estes,

Vous tirer du commun, toGjours grave ...

Jodelet: En ce cas,

Faites pour moy L'amour, je n’y resiste pas;

S’entend pour le parler, car pour fuir tout conteste,

Dés lors ma gravité fait arrest sur le reste.

Mais plus de Federic, car je hay le détour.

Federic: Je vous [a Laure] puis donc enfin parler de mon amour,
Princesse [...]. (IV/4, V. 1378-1389)

- Federic (zu Jodelet): Gestattet, dass als treuer Diener ich Euch rate.
Ein Prinz wie Ihr kann, will er seine Wiirde nicht verlieren,

Von Liebesdingen nur vermittelt iiber einen Boten sprechen.

Jodelet: Erniedrige ich mich, wenn ich selbst mit galanten Worten werbe?
Federic: Ganz ohne Zweifel. Ihr habt zu zeigen, wer Ihr seid,

Miisst vom Gemeinen Euch unterscheiden, immer ernst sein ...

Jodelet: Wenn dem so ist —

Macht Ihr fiir mich die Liebe, ich widersetz” mich nicht.

Was das Verbale anbelangt, versteht sich. Damit kein Missverstandnis aufkommt:
Mein Ernst verbietet alles Weitere.

Verzichtet aber auf die Nennung Federics, ich hass’ den Umweg.

Federic (zu Laure): Nun endlich kann ich also meine Liebe Euch gestehen,
Prinzessin [...].

Ernst Kantorowicz hat in seiner Theorie von den zwei Korpern des Ko-
nigs fiir das Mittelalter gezeigt, dass der offentliche Korper und der
private Korper zwei Korper sind.> Wie bei Kantorowicz — und zugleich
in einem sehr viel materielleren, konkreteren Sinne - besitzt Federic
zwel Korper. Den eigenen und den des Narren. Die komisch-listige
Verdrehung der Lehre von den zwei Korpern ist hierbei nicht zu liber-
sehen. Wahrend sonst der 6ffentliche Korper sakrosankt ist, gibt Fe-

5. Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Korper des Kénigs. Eine Studie zur poli-
tischen Theologie des Mittelalters, Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag 1990 (1. Auf-
lage New York 1957).

225

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

deric just den oOffentlichen Korper preis. Dadurch, dass er sich durch
den Narren vertreten lasst, macht er sich buchstéblich selbst zum Nar-
ren. Sein 6ffentlicher oder sein zweiter Korper ist der Narr.

Auch wenn man einrdumt, dass die Gesellschaft des 17. Jahr-
hunderts wie die des Mittelalters eine Adelsgesellschaft ist, mag der
Verweis auf Kantorowicz weit hergeholt erscheinen. Indessen gilt die-
ses Bezugssystem, wenn auch in abgewandelter und weniger strenger
Form, mindestens bis ins 18. Jahrhundert. Als Herder Goethes Namen
in einem Spottvers in den Schmutz zieht - »Der von Goéttern du
stammst, von Goten oder vom Kote,/ Goethe [...]« —, antwortet Goethe
in Dichtung und Wahrheit, man diirfe den Namen nicht anriithren, denn
der Name hadnge der Person nicht lose um wie ein Mantel, sondern sei
fest mit ihr verbunden wie eine Haut.® Womit mit anderen Worten
gesagt ist: Namen sind (symbolische, 6ffentliche und eben deshalb sa-
krosankte) Korper. Diese darf man nicht dem Spott oder der Komddie
aussetzen. Fast entsteht der Anschein, als sei der Biirger Goethe adels-
stolzer auf seinen Namen als der sizilianische Prinz in Corneilles Ko-
modie.

Zum (wenn auch unausgesprochenen) Austrag kommt das Prob-
lem der Preisgabe des Namens am Ende des Stiickes. Der Konig von
Neapel duBert hier gegeniiber dem Infanten von Sizilien die Vermu-
tung, dass sein (des Infanten) Bruder, Federic, sich als Narr gebarde,
um seine Haut zu retten. Der Infant weist diese Interpretation strikt zu-
riick. Sein Bruder sei ein Ehrenmann, nie wiirde er seinen Ruf schadi-
gen, um sein Leben zu retten. Und trotzdem tut Federic eben dies. Er
tut es freilich in einer eigentiimlichen Verschiebung, in der sich der
symbolische oder der zweite Korper nochmals zweiteilt. Filir eine kurze
Zeit gibt Federic seinen symbolischen Korper preis, iiberantwortet ihn
an den Narren, um nach der Aufhebung der Verkleidung seinen sym-
bolischen Korper umso unversehrter zuriick zu erhalten. Er macht sich
zwar zum Narren, aber der Narr ist dann doch ein anderer Korper.

EIN NARR, DER NUR NARR IST ODER KOSTUM PUR.
ZUR KOMODIE DES HABITUELLEN

Ganz anders als Federic verhdlt sich der Narr. Die Komplementaritdt
beider Figuren lasst sich bereits an der komischen Inversion ihrer Ver-
kleidung ablesen. Dem namenlosen Sieger im Turnier, der eine Riis-
tung ablegt, mit der er sich Ruhm erworben hat, steht ein Narr gegen-
uber, der sich diese Riistung anzieht, ohne sie substantiell ausfiillen zu

6. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahr-
heit [= Werke. Hamburger Ausgabe, Bd. 9], Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag
1982, S. 407.

226

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KORPER

konnen. Das, was der Starkere ablegt, weil er es nicht langer tragen
kann, zieht sich partout der Schwéchere an.

Einen Zweck verbindet Jodelet mit dieser Verkleidung nicht. Er
will nicht mit dem Kleid Federics dessen Rolle tibernehmen. Jodelet ist
ein Narr, der nur Narr ist, weil er sich ins rein AuBerliche verkleidet.
Die Verkleidung Jodelets ist Kostiimierung pur. Sie ist ihm Selbst-
zweck. Jodelet zieht die Riistung nur an, weil sie ihm gefdllt. Zugunsten
dieses Scheins uibersieht er die sozialen Konsequenzen.

Unitibersehbar ist die Verkiirzung, die die Figur des Narren da-
mit in diesem Stiick erfdhrt. Das Motiv des Schelmen, des Hanswurst,
des Narren, des Dieners rdumt diesem — wenn auch mit unterschiedli-
chem Gewicht in den Gattungen und in unterschiedlicher Auspragung
in den einzelnen »Nationalliteraturen«’ — zumeist ein gewisses sozia-
les Geschick ein. Auch wenn diese Figuren die sozialen Regeln des ho-
heren Standes, insbesondere aber gute Sitte und Ehre stets verletzen,
verstehen sie es doch einigermafen geschickt, sich ihren Vorteil zu
verschaffen. Corneilles Stiick nimmt dieses Motiv extrem zurtick. Jode-
let, der Narr, der sich ins AuRerliche verkleidet, ohne mit der Verklei-
dung auf eine Intrige zu zielen, ist eben deshalb fiir die Handlung®
weitgehend funktionslos. Der einzige Vorteil, den Jodelet sucht, wenn
er denn einen sucht, besteht im kérperlichen Genuss.? Er sucht ihn so
kurzfristig und so spontan, wie dieser ist. Dass Jodelet damit der Tradi-
tion des gracioso zuzuschlagen ist, ist anzumerken.'® Wichtiger in un-

7. Verwiesen sei hier noch einmal auf die oben ausgefiihrten Differenzen zwi-
schen der italienischen und der spanischen Komadie.

8. Anzumerken ist, dass »intrigue« im Franzosischen fiir beides steht: fiir die
Intrige und fiir die Handlung. Das - inshesondere im Kontext der Komddie — verbreitete
Spiel mit der doppelten Bedeutung des Wortes ldsst sich im Deutschen nicht wiederge-
ben.

9. Vgl. Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme II1/3, V. 897-906: »(Jodelet)
Gouverneur, je vous prie,/ Le vin est-il fort bon dans cette hostellerie?/ Tout bien consi-
deré, nous ne serions point mal/ D’en humecter un peu l'humide radical./ (Federic) Il
faut faire servir, Seigneur./ (Jodelet) Bonne parole./ Ce lict que j'appercois a-t'il la plu-
me molle?/ (Federic) C'est vostre appartement./ (Jodelet) Il est donc a propos/ Qu'at-
tendant le repas j'y repose mes os,/ Car comme 'on m’a fait tantost courir grande erre,/
Je suis las de porter ces instrumens de guerre.« — »(Jodelet) Sagt, Gouverneur,/ Ist der
Wein gut in dieser Herberge?/ Wir wéren, alles wohl bedacht, nicht schlecht beraten,/
Ein wenig an dem Rebensaft zu nippen./ (Federic) Sie miissen servieren lassen, Seigneur./
(Jodelet) Guter Rat./ Ist das Bett weich, das ich dort erspdhe?/ (Federic) Das ist Euer
Gemach./ (Jodelet) So ist es angezeigt,/ Dass ich die Knochen dort zur Ruhe lege, bis
das Mahl bereitet ist./ Da man mich auf dem Weg hierher zu groRer Eile angetrieben
hat,/ Bin ich es leid, die Kriegsausriistung hier zu tragen.«

10. Vgl. M. Gilot/J. Serroy: La comédie a l'dge classique, S. 112-118.

227

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

serem Zusammenhang jedoch ist die Feststellung, dass der Korper das
Andere der komischen Intrige ist. Wer wie der gracioso dem Korper
verhaftet ist, entwickelt weder eine Strategie des Handelns noch situa-
tionsgerechte Schlagfertigkeit.

Dennoch ist die Rolle des Narren in Corneilles Komddie nicht zu
unterschdtzen. Weil er stets aus der Rolle fallt, ist er es, der die Lacher
einbringt. Vom funktionalen Stellenwert her betrachtet, besitzt der
Narr damit eine gewisse Verwandtschaft mit dem komischen Helden
des Stummfilms. Er trdgt die episodische und die im eigentlichen Sinne
korpergebundene Komik. Different sind freilich Ursache und Umfang
solcher Episodenhaftigkeit und Korperlichkeit. Wahrend sie im
Stummfilm medial gegriindet und deshalb umfassend sind, sind sie in
der Komodie des 17. Jahrhunderts sozial gegriindet. Sie sind deshalb
nicht universal, sondern betreffen nur eine Figur. Die szenische Komik
fallt dem Narren zu, wadhrend es der Figur von Stand zukommt, die In-
trige zu fiithren.

Different ist ferner die Korperlichkeit hier und dort zu bewer-
ten. Auch wenn Jodelets Komik von Korperlichem bestimmt ist, fiihrt
er Korperliches nicht auf der Biithne vor. Die komischen Momente wer-
den in der Komodie des 17. Jahrhunderts, nicht zuletzt aus Grinden
der bienséance, nicht in ihrer Drastik, sondern lediglich als falsche Vor-
stellungswelt dargestellt. Jodelet etwa schldgt Laure vor, kiinftig einen
gemeinsamen Zahnstocher zu benutzen.'* Eine szenische Umsetzung
ist unter den Bedingungen der bienséance kaum denkbar.

Soziale Bedingungen wie der Benimm, kulturelle Bedingungen
wie die bienséance und mediale Bedingungen wie die Sprachform des
Dramas liberlagern sich und bilden, zusammen genommen, die Bedin-
gung dafiir, dass eine Komik des Korpers nur gebrochen oder in der
Form eines besprochenen Korpers darstellbar ist.

Als néchstliegenden Grund mag man die Bedingungen des So-
zialen ansehen. In einer Gesellschaft, die Verhalten in hohem MafRe
kodifiziert, ist das Komische nicht langer der Korper, sondern der Ver-
stof§ gegen soziale Regeln. Die hoch kodifizierte Adelsgesellschaft des
17. Jahrhunderts hat den Korper gleichsam hinter sich gelassen. Sie
definiert sich durch die Ausgrenzung des Korpers. Nicht der Korper
gilt ihr als das Komische, als komisch erachtet sie es bereits, dass man
von Korperlichem spricht. Die Sorge, ob es auch gut und reichlich zu
essen gebe, muss denen als komisch erscheinen, die sich aufgrund ih-
rer sozialen Position um gutes Essen nicht sorgen miissen. Deshalb er-
scheint ihnen die Sorge um korperliches Wohlbefinden als ldacherliche
Nebensdchlichkeit und als gesellschaftlicher Tabubruch. Habitualisier-
tes Verhalten ist auch ein Effekt von Wohlstand. Es zeichnet diejenigen

11. Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme, IV/4, V. 1309-1313.

228

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KORPER

aus, die die Miihsal des Korpers hinter sich gelassen haben, und es
dient ihnen dazu, sich von denjenigen abzugrenzen, die diesen Wohl-
stand nicht haben.

Andererseits zwingen auch die medialen und kulturellen Bedin-
gungen des Auffithrbaren dazu, den Korper zu habitualisieren. In dem
MaRe, wie Korper aus Griinden der bienséance und aufgrund der
Sprachform des Dramas keinen Ort auf der Biihne haben, sind sie nur
als Verletzung einer Diskursordnung darstellbar. Der Korper ist des-
halb nicht nur habituell, weil die sozialen Bedingungen habitualisiert
sind, er ist es auch, weil die Darstellungsbedingungen asthetisch und
medial auf Sprachlichkeit festgelegt sind. Die Komddie des 17. Jahr-
hunderts muss korperliche Komik in Sprache und das heifit: in eine
Regelverletzung, in ein Besprechen dessen, was man nicht oder nur
komischerweise tut, oder in eine Verletzung des Habituellen tiiberset-
zen.

DAS ANDERE DER VERKLEIDUNG. ROLLENIDENTITAT UND ICH-IDENTITAT

Noch diese Habitualitdt ist indessen weiter zu differenzieren. Wenn
jemand sich verkleidet, kann die Verkleidung durchsichtig werden,
weil der Verkleidete aus der (sozialen) Rolle fallt, sie kann es aber auch
deshalb, weil der Verkleidete in seiner (personalen) Identitdt kenntlich
wird. Im einen Fall kann der Gegeniiber nur vermuten, dass er es mit
einer Person von anderem Stand zu tun hat, im anderen Fall, mit wel-
cher Person er es wirklich zu tun hat.

Corneilles Stiick bedient sich des ersten Modells. Es steht zu
vermuten, dass Corneille das Spannungsfeld von Verkleidung und Rol-
lenidentitdt nutzt, weil seine Liebeskomddie im Grunde nichts anderes
als eine invertierte Tragodie ist. Zwei Liebende, die sich wechselseitig
lieben und deren Liebe sie in Konflikt mit staatspolitischen Interessen
bringt, das ist — zumal in Frankreich und zu einer Zeit, da Pierre Cor-
neille das Theater beherrscht — auch gingiger Stoff der Tragddie. Dass
ein solcher Stoff auch komisch gestaltet werden kann, zeigt das Stiick
von Thomas Corneille. Obwohl die Behandlungsart — komisch oder tra-
gisch - offen ist, ist durch den Plot das Spannungsfeld von Verkleidung
und Entkleidung festgelegt. Die Verkleidung findet nicht zwischen den
Liebenden statt — diese sind sich ihrer Liebe ja sicher und miissen sich
deshalb voreinander nicht verstellen —, sondern gegeniiber der Gesell-
schaft. Wohl auch aus diesem Grund entfaltet das Stiick die Motive der
komischen Entkleidung als ein Aus-der-Rolle-Fallen. Die Gesellschaft
fragt nicht nach Identitdten, sondern nach Rollen und Funktionen. Ob
man sie betrligt, kann sie nur in diesem Bezugssystem fassen. Dem
entspricht, dass sowohl Jodelet als auch Federic sich dadurch verraten,
dass sie aus der Rolle fallen. Wahrend der eine zu tumb auftritt, tritt

229

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

der andere zu geschliffen auf. Nahezu die gesamten komischen Effekte
des Stlickes setzen auf dieser Divergenz auf.

Ganz anders verhdlt es sich in Juan Ruiz de Alarcéns Komddie
El semejante a si mismo (1628)*?. Hier versucht Don Juan, seine Gelieb-
te dadurch auf die Probe zu stellen, dass er sich — als derselbe, aber un-
ter anderem Namen — noch einmal um sie bewirbt. Als Beweis ihrer
Treue galte es ihm, wenn sie seinen Werbungen unter falschem Namen
widerstdnde. Sie tut es nicht und rechtfertigt sich, als er sie zur Rede
stellt, damit, dass er ja auch unter falschem Namen derselbe sei. Eifer-
stichtig sei er deshalb nur auf sich selbst.

Entfernt erinnert diese Handlungskonstellation an die Szene, in
der Federic den Narren in dessen Beisein als Konkurrent seiner selbst
betriigt. Jedoch ist der Narr nicht er (Federic) selbst, sondern nur seine
leere Maske, wdhrend der Liebende bei Alarcon er selbst ist und eben
aufgrund dieser Selbigkeit verwechselt werden kann. Anders als in
Corneilles Geolier de soy-mesme ist in Alarcons El semejante a si mismo
das Andere der Verkleidung nicht die Rolle oder der Habitus, sondern
die Identitdt. Das hat damit zu tun, dass hier die Liebe ohne jeden Be-
zug zur Gesellschaft auf die Probe gestellt wird.

Ob diese Identitdt ein Korper in vollem Umfang ist, sei dahinge-
stellt. Sie steht dem Korper jedoch ndher als der Korper in der Ver-
wechslungskomodie, dessen Entkleidung eine Rolle und damit nichts
weiter als ein weiteres Kleid ist. Dass auch der »Korper« des Liebenden
in Alarcéns Komodie nicht aufgrund seiner Korperlichkeit, sondern in
einem Spiel der Verwechslung komisch wird, braucht nicht eigens be-
tont zu werden. Auch er ist ein symbolischer Korper.

Franziska Sick

Komik des Sprachkarpers.
Corneilles Le menteur und die Komik des Verses
FORMEN DES LACHENS UND FORMEN DER KOMIK

Das Lachen der Uberlegenheit, das nach Charles Baudelaire vom »co-
mique significatif«* ausgelost wird, und das mit Sigmund Freuds

12. In: Obras completas, 2 Bde., Bd. 1, Alva V. Ebersole (Hg.), Madrid: Alba-
tros Hispanofila, 1990, S. 107-138.
1. Charles Baudelaire: »De l'essence du rire et généralement du comique

230

- am 14.02.2028, 08:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

