
Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums

»Über Troglodyten spricht immer einer, der es nicht ist.«1

»If the Earth were transparent, like a giant glass marble, they would spend

all day lying flat on their stomachs and looking down at all the activity below

them. They would see how moles row laboriously through the soil with their

little pink hands. They would see the seeds fighting to be the first to stick their

heads above ground in the spring: lungwort, ground ivy and wood anemones.

And they would hold a competition to see who could peer the furthest into

the depths. People would find the Earth so beautiful that they would want to

be cremated rather than buried, so that the soil would remain clean. And they

would want to travel to the Earth’s core.«2

Konturen der Höhle

Als Topos der Kulturgeschichte, der Mythologie, der Literatur und der Folklore gilt

dieHöhle alsOrt desGeheimnisvollen,desÜbersinnlichenunddesNicht- oder auch

desMehr-als-Menschlichen.3 Als Behausung nicht-menschlicher Tiere, geheimnis-

vollerWesen,Zwerge, Zyklopen und anderer Lebensformen, diemit demÜbersinn-

lichen, Dämonischen oder auch Göttlichen verbunden sind. Dabei werden Höhlen

zu Symbolräumen ihrer Bewohner, insbesondere der von diesen ausgehenden Ge-

fahren.Die Höhle ist Ort anderer Zeiten und anderer Realitäten.Höhlenräume gel-

ten als Gegenräume, sind aber auch Schwellenräume, Ein- und Durchgänge zu den

›unten‹ oder ›jenseitig‹ liegenden anderenWelten. So fließen Styx, Acheron,Kokytos

1 Hans Blumenberg: Höhlenausgänge. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 668.

2 Salomon Kroonenberg: Why Hell Stinks of Sulfur. Mythology and Geology of the Underworld.

London: Reaktion Books 2013, S. 7.

3 Vgl. zum Folgenden u.a. Isabelle Hardt: »Höhle/Grotte«, in: Günter Butzer & Joachim Jacob

(Hg.): Metzler Lexikon literarischer Symbole. Stuttgart: J.B. Metzler 2012, S. 188–189; Andreas

Hammer: »Höhle, Grotte«, in: Tilo Renz et al. (Hg.): Literarische Orte in deutschsprachigen Er-

zählungen des Mittelalters. Ein Handbuch. Berlin/Boston: De Gruyter 2018, S. 286–296.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

undLethe inder antikenMythologienichtnur inderUnterwelt; dasWasserderFlüs-

se führt auch durch die zur Passage gewordene Höhlenarchitektur hindurch und

scheidet damit das Ober- vom Unterirdischen. Die Höhle ist hier Durchgang, eine

performative Schwelle der Ununterscheidbarkeit zwischen Innen undAußen,Oben

und Unten.

Dabei beruht die besondere Bedeutung derHöhlenräume auf ihrer spezifischen

Architektur und der damit verbundenen phänomenalen Erfahrung: Dunkelheit,

Stille, Abgeschiedenheit, Kühle, bisweilen Enge. Die Höhle markiert nicht nur

einen Raum des Übersinnlichen, sondern auch des Anders-Sinnlichen. Und gerade

deswegen ist der Höhlenraum nicht nur Raum potenzieller Gefahr, sondern bie-

tet auch eine kontrapunktische Erfahrung zu dem der Höhle Jenseitigen, einen

Rückzugsort und zivilisationskritischen Gegenpunkt zur geschäftigen Außenwelt.

So erlaubt die Höhle heilige Vertiefung und Meditation, schärfere Reflexion oder

wird zumSchutzraum fürGeflüchtete oder Liebende.4 Schließlich zeigen sich diese

verschiedenenBedeutungendesHöhlenraumes auch als Topos einer epistemischen

Anthropologie: So prägt die Höhle Platons als absolute Metapher die Geschichte

der Philosophie, die Aufteilung und die ethische Bewertung des Raumes in Verhält-

nisse des Politischen, des Fiktiven, des Wissens und der Frage nach (menschlicher)

Selbstbestimmung und Freiheit. Zuletzt verfolgte nochHans Blumenberg in seinen

Höhlenausgängen 1989 den Topos der Höhle als stetige Um- und Neubesetzung der

Philosophiegeschichte nach Platon als »Urmetapher philosophischer Weltbetrach-

tung«5 und Keimzelle aufklärerischer Pädagogik zwischen Metaphorologie und

philosophisch motivierter Anthropologie.

Analoges gilt auch fürdieBedeutungdesHöhlenraumes inderdramatischenLi-

teratur beziehungsweisederTheatergeschichte.Auch imTheater ist dieHöhle tradi-

tionell symbolisch anderer Raumwie auch Zeichen des Transitorischen selbst: Höh-

len designieren Übergangsräume, Tunnel und unterirdische Wege, die als Negativ-

räume zu anderen (szenischen) Räumen wirken.6 Sie stellen damit eine Herausfor-

derung für das räumlicheDenkendesSzenischendar, verweist dochderHöhlenein-

gang auf einen nicht zu sehenden, aber doch dramaturgisch bedeutendenOrt.Mo-

4 Hinzuzufügen sei die Konnotation des Höhlenraums als Raum des Weiblichen, so vor allem

in der Psychoanalyse, siehe Hardt 2012, S. 189. Zu einer anti-platonischen Kritik und Dekon-

struktion einer derartigen Lesart siehe Luce Irigaray: Speculum of the OtherWoman. New York:

Cornell University Press 1985, insb. S. 278–294.

5 Norbert Bolz: »Rezension zu: Blumenberg, Hans: Höhlenausgänge. Frankfurt a.M. 1989«, in:

Philosophische Rundschau, 37 (1/2). 1990, S. 153–157.

6 So beispielhaft Fausts Monolog und anschließende Unterredung mit Mephistopheles in der

Szene »Wald und Höhle«, in der die Höhle stellvertretend als Raum des Erdgeistes gilt. Jo-

hannWolfgang vonGoethe: »Faust«, in: JohannWolfgang vonGoethe (Hg.):AusgewählteWer-

ke in drei Bänden. Bd. 3 Dramen. Köln: Buch- und ZeitverlagsgesellschaftmbH 1986, S. 403–801,

S. 511–515.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 229

tivisch wiederum teilen Höhle und Theater Dunkelheit, Geschlossenheit und kön-

nen beiderseits als Räume der Bildlichkeit, des Imaginären, der Mythen beschrie-

benwerden,weswegen sie beidseitig auchmitAblehnungbelegtwurden:7 Soknüpft

das Bild desTheaters als Höhle an die anti-mimetischen und anti-theatralen Impli-

kationen von Platons Höhlengleichnis an. Heißt es im zehnten Buch der Politeia:

»Gar weit also von der Wahrheit ist die Nachbildnerei; und deshalb, wie es scheint,

macht sie auch alles, weil sie von jeglichem nur ein weniges trifft und das im Schat-

tenbild«8, so gilt diese Kritik sowohl den in der Dunkelheit der Höhle vollzogenen

Schattenspielen wie auch der Illusion desTheatralen in toto.9

ZurDialektik desHöhlenbildes gehört,dass dieselbenEigenschaften an anderer

Stelle als spezifisches Potenzial der Höhle verstanden werden können: So verortet

PeterW.Marx inAnlehnunganBlumenbergdenanthropologischenZweckderHöh-

le gerade in der Differenz zum Außen und der auch aus demMimetischen und Lu-

dischen resultierendenMöglichkeit zurDistanznahmevomnicht-theatralenRaum.

So wird dasTheater als Höhle zum »Prototyp eines solchen geschlossenen Raumes,

in demder ›AbsolutismusderBilder undWünsche‹ herrscht […] als notwendigerAkt

der Distanznahme, durch die überhaupt erst jene Mittelbarkeit hergestellt werden

kann, in der eine lebbareWelt für denMenschen entsteht.«10

All diese verschiedenen, vielfach symbolischenBesetzungendesHöhlenraumes ver-

bindet, dass – trotz beziehungsweise gerade aufgrund des starkenmetaphorischen

Gehalts – der materielle Raum der Höhle selbst selten thematisiert wird. Die Höhle

7 Vgl. hierzu Stefanie Diekmann et al. (Hg.): Theaterfeindlichkeit. Paderborn: Fink 2011.

8 Gunther Eigler (Hg.): Platon.Werke in acht Bänden. Übersetzt v. Friedrich Schleiermacher. Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1999, S. 598.

9 Interessanterweise ist die Höhle bei Platon nicht nur ein Ort der Unfreiheit auch durch die

dort vorgenommene Täuschung, sondern in und über diese Täuschung auch ein Ort des Lust-

gewinns und des Zeitvertreibs: So wetteifern die im Schauraum der Höhle Gefesselten im

Dunkeln darüber, welche Formen, Figuren und Handlungsträger als Nächstes durch und in

den Schatten dargestellt werden, quittieren eine gelungene Voraussage mit Applaus, eine

misslungene mit abschätzigem Lachen, ja scheinen ihre Gesellschafts- und Werteordnung

anhand des an die Schatten gebundenen Wettbewerbs selbst zu messen. So schreibt Pla-

ton über die Rückkehr desjenigen, der aus der Höhle geführt wurde: »Und wenn sie dort un-

ter sich Ehre, Lob und Belohnungen für den bestimmt hatten, der das vorüberziehende am

schärfsten sah und sich am besten behielt was zuerst zu kommen pflegte und was zuletzt

und was zugleich, und daher also am besten vorhersagen konnte was nun erscheinen werde:

glaubst du es werde ihn danach noch groß verlangen, und er werde die bei jenen geehrten

undMachthabenden beneiden?« Ibid., S. 516. Vgl. hierzu auch Alexander Aichele: Philosophie

als Spiel: Platon – Kant – Nietzsche. Berlin: Akademie Verlag 2000, insb. S. 61/62, 74/75.

10 PeterW.Marx: »Welt-Suche: Auf den Spuren vonHansBlumenberg«, in: ForumModernes Thea-

ter, 1 2010, S. 93–103, S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

ist Platzhalter und dient der Darstellung des ihr selbst Anderen: des in ihr verorte-

ten Metaphysischen, des Übersinnlichen oder als kontrapunktische Spannung des

die Höhle umgebenden Raumes, ob als Außenraum, als flache Fläche, als Raum des

Gesellschaftlichen oder des Rationalen. Oder aber die Höhle wird (wie dasTheater)

zum Raum des Bildhaften verklärt und ist dann – als utopischer Raum – nur noch

Container für eine sich dort manifestierende Imagination. Die Höhle dient als Pro-

jektionsfläche, bleibt jedoch selbst unsichtbar.11

Historische Veränderungen in diesemVerhältnis können spätestens seit der ro-

mantischen Naturhinwendung sowie der Industrialisierung aufgezeigt werden, ei-

nerZeit, inder auchdieWissenschaftenderGeologieundPaläontologiekonstituiert

werden. Hier gewinnt die Höhle als materieller und wissenschaftlicher Raum Kon-

tur und löst sich damit von seinem im Schatten des platonischenMythos zu verste-

hendenmetaphorischen Gehalt. So schreibt Johannes Mattes:

»Höhlen undBergwerke glichen aus der Sicht der Zeitgenossen einemnatürlichen

Archiv, Schaufenstern in längst vergangene Epochen derNatur- undMenschheits-

geschichte. Nur das Innere der Erde bot den Forschern eine Visualisierung dieser

langfristigen Entwicklungen. Fossilienfunde und die in Steinbrüchen und Natur-

höhlen sichtbar gemachte tektonische Schichtung der Erdkruste unterstreichen

die zentrale Stellung von Höhlen in der Konzeption dieser neuen Naturwahrneh-

mung. In ihnen manifestierte sich die durch Ausgrabungen und geologische Be-

funde evozierte Chronologie der Schöpfung, erlangte in Form von Naturhöhlen

räumliche Präsenz.«12

In den letzten Jahren gewinnenHöhlenräume neue Bedeutung als Ort dermateriell

fundiertenForschungzwischenKunstundKunstwissenschaft,historischerAnthro-

pologie, Material Culture und Archäologie und wird zum Ort weniger philosophi-

scher dennmaterieller Relevanz.13 Ihre Symbolik undMetaphorik wird im Rahmen

einer kulturwissenschaftlichenund–wie ichzeigenmöchte–insbesondere anthro-

pozänen Wende an die spezifische Materialität und auch ökologische Dimension

11 Dies gilt konkret auch für ihre Rolle in der Literatur. Hier gilt stellvertretend, was Andreas

Hammer über die Höhlen in der mittelalterlichen Erzählung schreibt: »In der Regel ist die

Darstellung und narrative Ausgestaltung dann relativ knapp gehalten, wenn die Höhle vor

allem die Funktion hat, die Gesellschafts- und Zivilisationsferne ihrer Bewohner aufzuzei-

gen.« Hammer 2018, S. 287.

12 Johannes Mattes: »Die Eroberung der Tiefe. Mitglieder der k. k. Geologischen Reichsanstalt

als Akteure und Förderer der Höhlenforschung unter Tage«, in: Berichte der Geologischen Bun-

desanstalt 95 2012, S. 80–114, S. 83.

13 Vgl. u.a. Markus Messling et al. (Hg.): Höhlen. Obsession der Vorgeschichte. Berlin: Matthes &

Seitz 2019; JohannesMattes:Wissenskulturen des Subterranen. Vermittler im Spannungsfeld zwi-

schenWissenschaft undÖffentlichkeit. Ein biografisches Lexikon.Wien/Köln/Weimar: Böhlau Ver-

lag GmbH & Co. KG 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 231

des sie bildenden Erdraumes gebunden. So hat der Topos der Höhle auch im Zu-

sammenhang ökologischer Krisendiskurse Konjunktur, handelt es sich doch dabei

in (post)apokalyptischen Erzählungen um einen Raum–ob als natürliche Höhle im

Erdreich oder im Gestein der Berge oder als künstlicher Schutzraum als Bunker –,

in dem die Spezies Mensch als Kollektivsubjekt vor einer anderen – einer solaren,

einer erdsystemischen, einer technologischen – Kraft Zuflucht sucht.14

Dergestalt geht die für den Höhlenraum bisher konstitutive Beziehung zur Al-

terität, ob als Mythos, als Gegengesellschaftliches, als Natur, im Anthropozän ei-

ne Veränderung durch: Denn mit dem Aufkommen anthropozäner Höhlen wird der

einstmals andere Raum von der Dialektik des Eigenen eingeholt. Ursache und Folge

der (ökologischen)Katastrophenimagination fallen zusammen,anthropozäneHöh-

len zeigen sich als das verräumlichte Erdinnere, das nunmehr eine sehr andere Art

von Gefahr birgt, die direkt mit den Menschen als Urheber in Verbindung steht:

Als Negativraum enthalten Höhlen die letzten fossilen und mineralen Wertstoffe,

deren Extraktion die fortschreitende Umweltzerstörung nur noch beschleunigen

wird.DieBestimmungdesBeginns (GSSP)desAnthropozäns inderMitteder 1950er

Jahre und der Beschluss, die mit den Atomwaffentests anhaltende, global messba-

re radioaktive Strahlung als Indikator desselben zu nutzen, verweist ebenso auf den

Zusammenhang zwischen den geologischen,materiellenUnterwelten der Erde und

demauf einer erdzeitlichen Skala zu verortendenHandeln der SpeziesMensch aus-

gedrückt imHyperobjekt der Radioaktivität. Schließlich illustriert die Tatsache, dass

radioaktiverAbfall tief indenErdschichtengelagertwird,nichtnur JasonW.Moores

These der Nutzung der Erde als ›cheap nature‹, als planetarischerMülleimer15, son-

dernmachtdies als geschichtlichesundethischesSkalenproblemdeutlich:Denndie

tief im Erdinneren verborgenen Abfälle zeugen von einer Gefahr nicht nur für un-

sere, sondern auch fürweitere, zukünftige Generationen.Höhlen stellen hier andere

Räumedarund sindgleichzeitig zumSchutzraumgewordengegenein zumAnderen

gewordenes Eigenes.

Das Anthropozän beginnt im Erdinneren. Die vertikalen Schichten der Erde wer-

den inHöhlen- undHohlräumen sichtbar,hier gewinnt dasAnthropozänauch seine

ethische Relevanz. So schreibt der britische Schriftsteller Robert Macfarlane:

»Perhaps above all the Anthropocene compels us to think forwards in deep time,

and to weigh what we will leave behind, as the landscapes we are making now

will sink into strata, becoming underlands. What is the history of things to come?

14 So in der Literatur spätestens seit Gabriel Tardes Fragment einer Geschichte der Zukunft, Gabriel

Tarde: Fragment einer Geschichte der Zukunft. Paderborn: Konstanz Univ. Press 2015. Vgl. auch

Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2014b, S. 323–340.

15 Moore 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

What will be our future fossils? As we have amplified our ability to shape the

world, so we become more responsible for the long afterlives of that shaping.

The Anthropocene asks of us the question memorably posed by the immunol-

ogist Jonas Salk: ›Are we being good ancestors?‹«16

Sind die Erdschichten die Archive einer (anthropozänen) Prä- und Posthistorie, so

sindHöhlen Räume, die das Über- und Untereinander von prähistorischen, erdhis-

torischen und posthistorischen Schichten aus der rein lateralen Ausdehnung, aus

der Flächigkeit in ein dreidimensionales Verhältnis stellen und damit den verschie-

denen (Zeit-)EreignissenRaumgeben.DieHöhle ist in ihremphänomenologischen,

mehr noch, in ihremgeologischenGehalt Faltenwurf, eine Blase imRaum, eine Ver-

vielfachung von Fläche. Als solche nimmt sie die geologischen und stratigrafischen

Konsequenzen des Anthropozäns in sich auf undwiederholt damit eine ursprüngli-

cheAmbivalenzvonSchutzundGewalt: einstmalsmythologischerRaumübernatür-

licher, gefährlicher Wesen. Dann, bei Platon, Ort des dreifachen Freiheitsentzugs

von Fesselung, zwanghafter Lösung sowie der Gewalt, die den Rückkehrenden im

Höhlengleichnis erwartet. Im Diskurs des Anthropozäns wird die Höhle wiederum

Ort der gewaltvollen Extraktion fossiler wie mineraler Wertstoffe und gleichzeitig

Symbol der latenten Gewalt gegenüber kommenden Generationen. Die Höhle ist

Raum, der einer letzten Menschheit Schutz gibt, sowie Raum, der selbst durch das

Handeln der Menschheit entstanden und somit zur eigentlichen Quelle dieser Ge-

fahr geworden ist.

Ichmöchte beschreiben, dass auch der dunkle RaumdesTheaters in der Gegenwart

noch den Bezug zur Höhle als Ort der Bedrohung, als Flucht- und Schutzraum, als

Gefängnis und Ort der Zerstreuung nicht verloren hat. Doch jenseits der Metapho-

rik zwischen Höhle und Theater, in der der Höhlenraum als Durchgang zwar auf

eine Szene verweist, nicht aber selbst als materiell wirksamer Raum in Erscheinung

tritt, gilt es angesichts der oben skizzierten Relevanz dieses (Erd-)Raumes im Dis-

kurs des Anthropozäns die Verbindung zwischen Höhle und theatralem Raum zu

überprüfen.Nicht umdenHöhlenraum aus demBedeutungshof seinermetaphori-

schen Betrachtung gänzlich zu lösen – denn das würde bedeuten, das Theater mit

demrealenRaumderHöhle gleichzusetzen–,dochumseinen semantischenGehalt

sowie seineRolle alsRaumderBildlichkeit undFiktionalität umdieMaterialität und

die nicht-menschliche Komponente des Höhlenraumes zu erweitern.

ÜberdieBeschreibungvonPhilippeQuesnes 2016 entstandenemStückTheNight

of the Moles (Welcome to Caveland!)möchte ich im Folgenden die Metapher desThea-

ters als Höhle für das Anthropozän neu beschreiben. Ich möchte den Höhlenraum

16 RobertMacfarlane:Underland. A Deep Time Journey. E-Book. NY, London: W.W. Norton & Com-

pany 2019, Kapitel 3.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 233

›Theater‹ als dreidimensionales Milieu beschreiben, als dichte Umwelt, die von ei-

ner Vielzahl von menschlichen und nicht-menschlichen, materiellen und immate-

riellenBedeutungsschichtenundFiktionendurchdrungen ist.Als einenOrt,andem

wir schließlich selbst von einer Vielzahl von Ontologien umschlossen sind und von

dem aus wir auf die subterranen Verbindungen menschlicher und nicht-mensch-

licher Organismen blicken können. Dabei soll sich die Analyse vonThe Night of the

Moles (Welcome to Caveland!) zuerst den Fragen der konkreten räumlichen Anlage so-

wie der räumlich-situativen Aufteilung der Bühnenhandlungwidmen, bevor ich im

folgenden Schritt die bestimmteModalität dieser Inszenierung – den Umgang und

die Bedeutung von Atmosphäre, Fiktionalität, Ästhetik – beschreiben möchte und

schließlich zu den auch im vergangenen Abschnitt beschriebenen Fragen der Poli-

tik beziehungsweise der Anerkennungmultipler Ontologien desMehr-als-Mensch-

lichen zurückkehre.

The Night of the Moles (Welcome to Caveland!)

Auftritte aus dem Innenraum

Abb. 22: Quesne:TheNight of theMoles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

Aus den Lautsprechern ertönt Countrymusik. Der Bühnenraum ist dunkel. Zu

sehen ist nur ein weißer, aus dem Inneren schwach beleuchteter, zumPublikum of-

fener Container auf der Bühnenmitte.Mehrmalswird dieMusik durch lauteGeräu-

sche unterbrochen. Synchron zum wiederkehrenden lauten Brummen beginnt das

Licht im Container zu flackern, sich aufzuhellen undwandelt sich schließlich zu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

nemdiffusenZwielicht.PlötzlichwirddieContainerrückwanddurchbohrt.DasGe-

räusch hallt elektronisch verstärkt nach. Die die Rückwand durchbohrende Spitze

– ein Messer, eine Spitzhacke? – bewegt sich, scheint, einem Stielauge gleich, den

Raum diesseits des Zuschauerraumes zu untersuchen, zieht sich zurück und stößt

wieder vor, schafft ein Guckloch, zieht sich zurück, stößt wieder vor und reißt ein

Stück derWand ein. Eine große Klaue greift hindurch, reißt immer größere Stücke

heraus, bis die Öffnung weit genug scheint, um eine große, runde Röhre einzufüh-

ren. Ein anhaltendes Ächzen wird hörbar, braune Felsen rollen hinaus, schließlich:

eine Gruppe schwer atmender menschengroßer Maulwürfe erscheint, die auf dem

Containerboden erschöpft liegen bleiben. Grünes, diffuses Gegenlicht erhellt den

RaumumdenContainer herumund gibt denBlick frei auf die sich schemenhaft ab-

zeichnenden Dinge auf der Bühne: Aus Pappmaché gefertigte, riesige Stalagmiten

und Stalaktiten bilden eine Art Tropfsteinhöhle. Nebel wabert tief am Bühnenbo-

den, neben demContainer ist ein Schlagzeug erkennbar, einTheremin, eine elektri-

sche Gitarre,Mikrofone.

The Night of the Moles (Welcome to Caveland!) beginnt als Einbruch einer Gruppe

von grabenden Insektenfressern, unterirdischen Säugern in diesen weißen Contai-

ner, der die Abstraktion einer leerenweißen Bühne nur kurz anreißt, bevor er wort-

wörtlich zerrissen wird und der Blick auf einen anderen Raum, eine andere, weni-

ger abstrakte denn naive Fiktion frei wird: auf den Bühnenraum als Höhlenraum.

Über den Verlauf der nächsten 80 Minuten werden die Zuschauer*innen Zeug*in-

nen,wie die großenMaulwürfe Alltägliches und Existenzielles verrichten: Ohne ein

einzigesWort zu verlieren, veranstalten sie eine Trauerfeier, gebären, zeichnen, es-

sen, tanzen und musizieren und bauen den Bühnen- und Handlungsraum dabei

stetig um, auf und ab. Vor allem aber spielen sie. Denn die meisten der Aktionen,

die hier vollführt werden, scheinen einem Selbstzweck zu dienen, stellen eine Hei-

terkeit und Freude beim Ausführen aus und lassen dieses Maskenspiel damit nicht

nur Darstellung einer Maulwurfswelt sein. Es ist ein Spiel, bei dem die Maulwür-

fe eine Bühnenhandlung gestalten, die sich zwischen Schauspiel, Performance und

Konzert bewegt, dabei jedoch immer wieder die Grenzen und den Rahmen der Fik-

tionalität wie des Performativen kommentiert und übersteigt.

Dient die theatrale Höhle einem dramatischen Personal zumeist als Durch-

gangs- und Auftrittsraum auf die Bühne, so scheint dieses Verhältnis beim Auftritt

der Maulwürfe hier gleich doppelt verkehrt: Hier wird nicht nur die Höhle selbst

zum eigentlichen Handlungsraum, wodurch die topologische Vereinbarung zwi-

schen Höhlen- beziehungsweise Tiefenraum und Handlungsraum verkehrt wird,

dieHandlung vonTheNight of theMoles spielt in derHöhle selbst.Hinzu kommt,dass

der Außenraum wiederum nicht nur im ›Off‹ liegt, sondern gänzlich abhandenge-

kommen zu sein scheint. Weder wird nach einem Außen hin auf- oder abgetreten,

noch wird auf ein Außen referiert, das sich vermittels der Figuren auf der Bühne

selbst explizieren würde. Die Maulwürfe treten nicht etwa von einem Ort auf,

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 235

der eine Verbindung oder Überleitung von einem anderen Ort zum Bühnenraum

beziehungsweise zum auf der Bühne stehenden Container sichtbarmachenwürde.

Ihr Auftritt in den weißen Container geschieht gleichsam aus dem Inneren des

Bühnenraums selbst: eine ›Mise en abyme‹, die nicht nur den theatralen Raumdop-

pelt und damit in der ersten Szene der Performance schon auf die Doppelbödigkeit

der Realitätsebenen und das Spiel einer nunmehr unklaren Dialektik von Innen

und Außen hinweist. Auch zielt diese Verdoppelung der Bühnentopologie auf eine

Verdoppelung eines als ›Innen‹ empfundenen Raums: Der weiße Container steht

im Inneren der als Innenraum wahrgenommenen Höhle. Die Maulwürfe treten in

der Spiellogik nicht eigentlich von jenseits des Containers auf beziehungsweise

gehen in diesen über, sondern treten aus seinem Inneren selbst auf – ein mehr-

facher Einbruch und eine mehrfache Öffnung: Es ist ein Einbruch in das Gefüge

des abstrakten Raumes desWhite Cube, als welcher der weiße Containerraum ver-

standen werden kann, eine Kolonisierung dieses Raumes durch Wesenheiten, die

diesem Raum gänzlich fremd sind. In den weißen Kubus bricht hier nicht etwa

die als Nullstelle des Ästhetischen zu verstehende Realität einer außertheatralen

Wirklichkeit ein, die vor der weißenWand das Alltägliche, das ›Ready-Made‹ selbst

durch ihr Spiel mit den Bezüglichkeiten in den Status des Ästhetischen erheben

würde. Demontiert derWhite Cube der zeitgenössischen Kunst die Fiktionalität des

Theatralen durch eineHinwendung zumRealen, sowenden sichQuesnesMaulwür-

fe gegen diese Ästhetisierung des Realen selbst. Sie instaurieren damit wiederum

ein Spiel mit der Fiktion, die ihren Ausgang nicht aus einem Außen oder einem

Oben nimmt.Weder betreten die Maulwürfe die Bühne, noch sind sie Figuren, die

etwa in der Art des ›Deus ex machina‹ von einem transzendenten Ort heraus auf

die Bühne gelangen und somit das auf ihr stattfindende Geschehen beeinflussen.

Ja, dieMaulwürfe bei Quesne vollbringen quasi das Kunststück, aus demNichts die

Bühne zu betreten beziehungsweise: aus dem Inneren der Fiktion selbst.17 Damit

zeigen sie auch an, dass der Raum der weißen, leeren Bühne beziehungsweise

des White Cube auch nur eine weitere Spielart der theatralen Repräsentation ist,

hinter der weitere materielle Fiktionen hausen: riesige haarige Troglodyten, Höh-

lenbewohner, die den Raum der Repräsentation demontierend doch wieder nur

doppeln.

17 Wo beginnt das Rohr, aus dem die Maulwürfe auf die Bühne kriechen? Hinter der Rückwand

selbst, in ihrem Inneren: Die Maulwürfe erinnern damit an den Parasiten, der immer schon

am Lebendigen dran ist und dadurch immer auch auf etwas anderes aus dem Inneren heraus

verweist. Daher ist seine Rolle nicht nur die des Schädlings, sondern auch die des medialen,

das duale Verhältnis von Subjekt und Objekt dekonstruierenden Transmitters. So schreibt

Michel Serres: »Das parasitäre Verhältnis ist intersubjektiv. Es ist das Atom unserer Bezie-

hungen.« Michel Serres: Der Parasit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Doch der szenische Auftritt der Maulwürfe durch den Tunnel in den weißen

Container zeugt noch von etwas anderem: Der Auftritt ist nicht nur die Eröffnung

des (szenischen) Raumes, sondern ist auch selbst eine transitorische Szene ›sui

generis‹, die die Verhältnisse von oben und unten, innen und außen dekonstruiert.

Juliane Vogel schreibt: »Im Schritt über die Bühnenschwelle wird eine künstliche

Persona geschaffen, die den Zuschauer im Moment ihres Erscheinens für sich

einnimmt und durch seine Ankunft eine Erneuerung der bestehenden Situation

verspricht.«18 Der Auftritt ist hierbei ›motus corporis‹, ein »Akt des Hervortre-

tens«19, der nicht nur eine Erneuerung der dramatischen Situation verspricht,

sondern auch die Konstituierung des dramatischen Personals, einer »lesbaren

Figur«.20 Dieser Auftritt ist nicht einfaches Betreten des Bühnenraums, sondern

ist selbst schon durch bestimmte Techniken geformtes Treten, das nicht erst auf,

sondern quasi schon hinter der Bühne beziehungsweise im nicht sichtbaren Raum

der Bühne beginnt. Nochmals Vogel:

»Erfordert ist eine Ausrichtung an der Vertikalen, die dem Auftretenden Erkenn-

barkeit, Souveränität und die Stabilität einer Form verleiht und ihn durch die

künstliche Verstärkung seines Rückgrates über die ihm angeborene Hinfälligkeit

erhebt. Nur durch eine solche Aufrichtung kann sich eine Person verdeutlichen,

nur in der Senkrechten gewinnt der auftretende Körper seine Dignität. Die zweite

Voraussetzung geglückter theatraler Artikulation ist die kontrollierte Setzung der

Füße oder die beherrschte Anwendung anderer und ähnlicher technisch gestütz-

ter Bewegungsformen, die den Auftretenden über die Schwelle einer Bühne –

aber auch über die Schwelle der Aufmerksamkeit – hinwegtragen. Der souveräne

Auftrittsschritt ist wie der Tanzschritt ›ein Schritt, der sein Schreiten weiß‹, ein

Schritt, der sich selbst zeigt und ›in der Darstellung reflektiert‹.«21

Mit dem Betreten des Bühnenraumes durch die in die Containerrückwand einge-

führte Röhre wird die Ausgangssituation vonTheNight of the Moles als Einbruch der

Fiktion in die Fiktion sowie ihr Personal – menschengroße Maulwürfe – etabliert.

Doch die Ausgangslage ist eine fundamental andere als der idealtypische, von ei-

ner klaren Semantik der Gravitation geprägte Auftritt bei Vogel. Denn ein solcher

Auftritt expliziert sich – wie unter anderem Ralph Fischer aufzeigt – als »[p]edes-

trische Ästhetik«, als Reiteration einer Anthropologie des aufrechtenGanges22, und

18 Juliane Vogel: »Sinnliches Aufsteigen. Zur Vertikalität des Auftritts auf dem Theater«, in: An-

nemarie Matzke et al. (Hg.): Auftritte. Strategien des In-Erscheinung-Tretens in Künsten und Me-

dien. Bielefeld: transcript 2015, S. 105–120, S. 105.

19 Ibid.

20 Ibid., S. 106.

21 Ibid., S. 107.

22 So versteht Fischer seine pedestrische Ästhetik als theatrale Auseinandersetzungmit dem Sze-

nenboden als Untergrund. Er schreibt: »Theater beginnt also in jenem spannungsgeladenen

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 237

verweist damit auf dasdemaufrecht gehendenZweibeiner,demAnthropos,zutiefst

Eigene. Statt (menschliche) Souveränität und Dignität qua aufrechtem Gang anzu-

zeigen, kriechen und fallen bei Quesne dieMaulwürfe auf die Bühne, werden gezo-

gen und geschoben. Der Auftritt der Maulwürfe verweist damit nicht nur auf das

Spielmit denKonventionen der Kunst und der Fiktionalität, sondern ist auchKritik

der fundamentalen Dispositive der an die Gravitas gebundenen Raumachsen, einer

das Nicht-Menschliche nicht beachtenden Anthropologie der Vertikalität.23

Ökologien der Zentripetalität

Diese nicht-anthropozentrischeWeise der Fortbewegung hängt nicht nur mit dem

Lebewesen allein zusammen, sondern beruht auch auf ihrer Beziehung zur Umge-

bung:Nicht nur sind dieMaulwürfe nicht-menschlicheWesen,der RaumderHöhle

selbst gibt eine andere Art der Fortbewegung vor. So beinhaltet die praktische Seite

der Speläologie, der Höhlenkunde, nicht nur Techniken zur Beschauung, zur Ver-

messung und zur Klassifizierung von Höhlen, sondern auch solche zur Befahrung,

Begehung und zur Fortbewegung in ihr und durch die unterirdischen Räume. Der

Höhlenraum ist nicht nur ein anderer Raum, er ist ein dezidiert anders zu bege-

hender Raum, der die Erfahrungen und Grenzen der eigenen Körperlichkeit selbst

deutlich macht.

Benjamins Passagen-Werk in Erinnerung rufend, beschreibt Robert Macfarla-

ne die unterirdischen Katakomben von Paris: Unter demHäuserlabyrinth der Stadt

liegen Tunnel, die eine unsichtbare Stadt bilden, eine Gegenstadt, die eine jahrhun-

dertealte Geschichte haben und–wie die Passagen selbst – eine eigene Art derÖko-

nomie und der Bewegung hervorbringen.24 Die unterirdische Bewegung ist jedoch

Augenblick des AufTritts [sic!], wenn die Füße des Performers den Boden berühren und jener

Prozess der Verwurzelung einsetzt, der demDarsteller die nötige Stabilität verleiht. Der Dia-

log zwischen Fuß und Untergrund bildet daher, gemäß Suzuki, die Grundlage aller anderen

Bühnenhandlungen. Ein guter Schauspieler ist an seiner Fußtechnik zu erkennen: Am sta-

bilen Stand und am geschmeidigen Gang.« Das (aufrechte) Gehen beschreibt Fischer damit

auch als »Basis aller kodifizierten Darstellungsformen«. Ralph Fischer:Walking Artists. Über

die EntdeckungdesGehens in denperformativenKünsten. Bielefeld: transcript 2011, S. 17f.Mit dem

Begriff des Untergrundes verweist Fischer jedoch nicht, wie ich es hier tue, auf dasjenige, das

unter dem Grund liegt – also die subterrestrischen Sphären –, sondern auf den Grund unter

unseren Füßen, sprich: die zweidimensionale Fläche, auf der der Mensch steht.

23 So schreibt auch Paul Virilio: »Ich glaube, wir können die Welt nicht anders sehen denn als

Fall in dieWelt. Das ist keineMetapher. Unseremenschliche Sicht ist abhängig von der Schwer-

kraft, das heißt von der Tatsache, dass man fällt oder nicht fällt.« Paul Virilio: »Schwerkraft-

Raum. Paul Virilio im Gesprächmit Laurence Louppe und Daniel Dobbels«, in: Arch+, 124/125

1994, S. 46–51, S. 46 (Hervorh. J.-T. K.).

24 »Auch sonst warf diese unterirdische Stadt für die, die sich in ihr ausgekannt haben, ihren

greifbarenNutzen ab. Denn ihre Straßen schnitten die große Zollmauer,mit der die fermiers

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

nichtnur eineBewegung,bei derdie aufderErdoberflächemanifestenGrenzenund

Barrieren wortwörtlich unterwandert werden, sondern ist auch Raum, der eine an-

dere körperliche Art der Fortbewegung erfordert –eben einKriechen,Ducken,Rob-

ben, Schlufen. Als Kriechgang durch die Gänge der Literatur beschreibt Macfarlane

die Architektur von Benjamins Passagenwerk, eine Räumlichkeit, die die Körper-

lichkeit der Lesenden selbst verändert: »Reading it, you come to feel bodiless and

boneless – able to traverse time by means of the book’s subtle chatières, its secret

passages.«25 Die Höhlengänge von Benjamins Passagenwerk sind für Macfarlane

tropisch direkt verbundenmit der körperlichen Erfahrung des Durchschreitens der

engen Gänge der Pariser Unterwelt, eine Erfahrung, die ihn nicht nur mit der Ver-

gangenheit der Stadt und den in den Katakomben abgelegten sterblichen Überres-

ten ihrer Toten konfrontiert, sondern auch mit seinen eigenen Körpergrenzen. Ein

gewohntes Gefühl von Stabilität wird aufgehoben, ja die Bewegung durch die Höh-

len desintegriert seine Körperlichkeit selbst. In einer der eindringlichsten Passagen

schreibt er:

»I lie flat, loop pack to foot, edge in head first. The clearance above is so tight

that I again have to turn my skull sideways to proceed. The clearance to the

sides is so scant that my arms are nearly locked to my body. The stone of the

ceiling is cracked into blocks, and sags around the cracks. Claustrophobia grips

me like a full-body vice, pressing in on chest and lungs, squeezing breath hard,

setting black stars exploding in my head. Drag-scratch of bag behind me, pain

already in the leg to which it is looped from the effort of pulling it. Movement

is a few inches at a time, a worm-like wriggle, gaining purchase with shoulders

and fingertips. How long does this tunnel run like this? If it dips even two inches,

I’ll be stuck. The thought of continuing is atrocious. The thought of reversing is

even worse.«26

Der Kriechgang hier ist – anders als das Kriechen auf der Oberfläche bei Tages-

licht –kein Ausdruck einesDispositivs, das die Erfahrungen derGravitasmit einem

anthropologischen und politischen Programm verknüpft.27 Er ist stattdessen ein

GangdurchdieErde selbst,derdie eigenenkörperlichenundexistenziellenGrenzen

desHumanen aufzeigt und gleichzeitig auf die Verbindung vonnicht-menschlicher

généraux ihre Rechte auf Abgaben von der Einfuhr sich sicherten. Der Schmuggelverkehr im

sechzehnten und achtzehnten Jahrhundert ging zum großen Teil unter der Erde vor sich.«

Walter Benjamin: »Das Passagen-Werk«, in: Rolf Tiedemann (Hg.):Walter Benjamin. Gesam-

melte Schriften V.1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991a, S. 9–1066, S. 137.

25 Macfarlane 2019, Kapitel 5.

26 Ibid.

27 Wie beispielsweise Ralph Fischer anhand der Crawling Pieces von William Pope L. analysiert,

siehe Fischer 2011, S. 236–241.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 239

Räumlichkeit undMotorik verweist: Umwelten zeitigennicht nurWeisenderWahr-

nehmungundHandlung, sondern auchkorrespondierendeModelle vonKörper und

Bewegung.

Der Kriechgang der Maulwürfe bei Quesne ahmt somit weniger mimetisch ei-

ne Körperlichkeit der Maulwürfe nach, sondern muss ebenso als Gegenentwurf ei-

ner im Theater wirksamen Kraft der Vertikalität verstanden werden, die den auf-

rechten Gang des Bühnenauftritts an die Vorstellung eines freien, also die Körper-

lichkeit des Anthropos scheinbar nicht tangierenden Raumes bindet. EinDispositiv

der Axialität, ein der Theaterbühne inhärenter Topos einer Metaphysik der Verti-

kalen wird hier aufgelöst, der auf einer gravitätisch und axial ausgerichteten Auf-

tritts- und Handlungslogik beruhende anthropologische (und gleichzeitig anthro-

pozentrische) Raumwird zugunsten einer anderen (Schwer-)Kraft und eines ande-

ren Raumempfindens aufgegeben.

Es sind also auch nicht anthropologische Szenen, die bei The Night of the Moles

erzählt werden, sondern Geschichten aus der Erde selbst, die allesamt aus ande-

renMaterialien schöpfen und damit auch ein anderes Verständnis von Axialität und

Gravität anschaulich machen: Zur Bühnenrechten liegt ein menschengroßer Fels-

brocken, der wie ein seltenes Mineral, ein Edelmetall oder Edelstein im Scheinwer-

ferlicht glänzt. Die Maulwürfe speisen – ob es ein religiöses Ritual ist oder bloß all-

tägliches Abendessen – lange weiße Regenwürmer, die erst mühsam per Flaschen-

zug emporgehoben und anschließend entwirrt werden, bevor sich die Maulwürfe

auf sie stürzen. Der Maulwurf, der die Reise durch die Röhre in den weißen Con-

tainer scheinbar nicht überlebte, wird nicht etwa begraben, sondern an den Füßen

gut sichtbar knapp unterhalb der Bühnendecke aufgehängt. Ein Fels wiederum,der

ebenfalls mit den Maulwürfen durch die Röhre auf die Bühne gelangte, wird an ei-

nem Seil fixiert und schwebt anschließend wie ein Planet oder ein dunkler Mond in

halber Höhe über dem Geschehen und scheint damit selbst eine Anziehungskraft

zu generieren, die die Bewegungen derMaulwürfe zwischen vertikaler Aufrichtung

und lateraler Ausdehnung strukturiert. Die Maulwürfe kriechen, rollen und sprin-

gen auf der Bühne umher, sie klettern auf Podeste, rutschen von diesen wieder her-

ab, schieben,ziehenundschubsen sich.SienutzenkleinemotorisierteRoller, sie ge-

hen–einander an den Schwänzen festhaltend– in Prozessionen, sie bilden schließ-

lich Knäuel von Körpern, in denen weder Körper- (beziehungsweise Fell-)Teile noch

Bewegungsrichtungen klar zuordenbar sind. Die Maulwürfe sowie die Architektur

der Höhle selbst richten sich nicht entlang einer theatralen Achsensemantik aus, in

der das Oben und Unten beziehungsweise das Links und Rechts je kontextspezifi-

sche, aber dem Publikum bekannte Codes eines Außen designieren, die Bewegun-

gen innerhalb der Höhle sind stattdessen zentripetal organisiert.

Der diese Bewegungen umschließende Raumwirdmarkiert durch die die Höh-

lenlandschaft bildendenTropfsteine,die aufdemBühnenbodenalsStalagmitenste-

hen und von der Bühnendecke als Stalaktiten herabhängen. Damit rekurriert das

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Bühnenbild nicht nur auf den insbesondere in der Epoche derRomantikwirksamen

kunstgeschichtlichenToposderHöhle unddieMotive vonFelsenundGrotten inden

Kunstwerken von Caspar Wolf oder Caspar David Friedrich, sondern schafft auch

eine Räumlichkeit, die deutlich die Umringung der Protagonist*innen durch die

nicht-menschliche Materie anzeigt: Die Tropfsteine sind nicht bloße Dekoration,

sie verengen spürbar denBühnenraum,bilden einennicht nur zumPublikumdurch

die vierteWand abgeschlossenen Raum, sondern ein allseitig begrenztes Vivarium,

der eine Beobachtung des Verhaltens der darin angesiedelten Organismen erlaubt.

Der RaumderHöhle umschließt die sich darin ansiedelndenOrganismen, prägt ihr

Handeln und erhält damit eine Eigenwirksamkeit. Das Tun der Maulwürfe ist ei-

neHandlung als Echo dieser Umwelt, dieses Bühnen- als Höhlenraums. Schließlich

schreibt sich die Höhle als Erdraumdurch die Dimension der Tiefenzeit in die Büh-

nenhandlungein:DieTropfsteine selbst stellen ein sichtbaresVergehenvonZeit dar,

das hier mit einem anthropozänen Augenzwinkern wiedergegeben wird: Zwar se-

henwir die Tropfsteine selbst nicht wachsen, doch fährt in einer Schlüsselszene der

Performance ein Maulwurf mit einem kleinen elektrischen Roller auf der Bühnen-

mitte imKreis.AufdemGepäckträger transportiert er einengroßenStalagmiten, so

als wäre der Maulwurf selbst zuständig für den Ab- oder Aufbau der im Tropfstein

zur Architektur gewordenen Erdzeit.

Die Maulwürfe sind nicht nur Organismen, die in der Höhle agieren, sondern

genuine Höhlenwesen, Lebensformen, die durch eine andere Art der Räumlichkeit

und eine andere Art der Gravitation andere Bewegungen durchführen und andere

Existenzweisen bilden.Die auf eine Anthropozentrik zielende dialektische Alterität

von Höhle und Außenraum, von Innen- und Außenraum, der Umringung und dem

freien Feld wird hier dekonstruiert. Der vertikale Gang, der als Höhlenausgang bei

Platon als notwendiger Schritt zur Erkenntnis der Realität führt,wird hier durch ei-

ne radikal immanente Verlagerung in die Höhle selbst aufgehoben: Zu den Klängen

der E-Gitarre und des Theremins öffnet sich etwa in der Mitte des Stückes der die

BühnenrückwandbedeckendeVorhang.Sichtbarwird eine helle, die gesamteWand

überspannendeOpera-Folie, die imunterenDrittel rückwändig hell, inmattemgel-

bem und orangefarbenem Licht leuchtet: Die Maulwürfe verharren regungslos. Ist

das etwa ein Höhlen- und Bühnenausgang, der auf ein Außen verweist? Ist das die

erhoffte Lösung aus der Dunkelheit des Erdinneren? Ist das gleichsam ein Ausgang

aus den stets nur gespiegelten Ebenen der Fiktionalität? Oder ist es ein Blick in eine

noch tiefer liegende (Unter-)Welt, deren infernales Leuchten hier sichtbar wird?

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 241

Abb. 23: Quesne:TheNight of theMoles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

Doch kaum kommt der Vorhang zu einem Halt, bedienen die auf einem seitli-

chen Podest stehendenMaulwürfe unter anhaltendem Gekicher einen elektrischen

Flaschenzug. Langsam schwebt von der Bühnendecke ein Schriftzug herunter:

»Welcome to Caveland«. Der Verweis auf einen jenseitigen Raum durch die Öff-

nung des Bühnenhintergrundes und das Erscheinen der hellen Lichtquelle hinter

der Opera-Folie zeigt sich als metaphysische Finte: Choreografiert als zusammen-

hängende Szene verweist das Licht ironisch auf einen Außenraum, nur um durch

die vom Lachen der Maulwürfe begleitete, ›ex nihilo‹ einsetzende Betitelung des

Innenraums durch den Schriftzug umso drängender auf das immanente Zusam-

menfallen von Tiefe und Weite, Umschlossenheit und Öffnung, Introspektion und

Horizont zu verweisen und damit Platons Ursprungsfabel für das Anthropozän zu

überschreiben: Die Freiheitserfahrung liegt weder im Ausgang aus der Höhle noch

im solipsistischen Rückzug in diese.Der (metaphysische) Horizont der Begrenzung

des Raumes des Sicht- undWissbaren liegt als geologischer Horizont in der Höhle,

in den Erd(ge)schichten, sprich im Verständnis einer fundamentalen Begrenztheit

des Humanen durch die materiellen, physischen, erdhistorischen Räume und Er-

eignisse selbst. Nicht jedoch als ein Gegenüber, als erneute Entgegensetzung von

Standpunkt und Fluchtpunkt, sondern als verräumlichte, das Subjekt umschlie-

ßende Zeitstruktur, eine Ökologie, als nicht-menschlicheWeise desWohnens. Und

so schreibt auch Carl Lavery über Quesnes Performances: »Before any action is

performed, Quesne’s use of space invites audiences to consider what it means to

live at home, and to think of domesticity as something that exceeds the limits of the

human house.«28

28 Carl Lavery: »The ecology of the image: The environmental politics of Philippe Quesne and

Vivarium Studio«, in: French Cultural Studies, 24 (3). 2013, S. 264–278, S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Exkurs: Außenräume der Fiktion

»Die Aussagekräftigkeit der Höhlenimaginationen beruht, wie es scheint, auf der

Bedeutung der Differenz von ›Außen‹ und ›Innen‹, mit der wir so mühelos umge-

hen, als sei es die selbstverständlichste Sache von derWelt, verstanden zu haben,

was gemeint ist.«29

Fallen im Quesne’schen Universum des Caveland in der wörtlichen ›Horizonteröff-

nung‹ die Achsen vonHorizontalität undVertikalität zusammen, rückt dieHöhle als

RaumundOrtderErkenntnis indasBewusstsein:DerAufstiegundderAusgangaus

der Höhle in PlatonsModell einer anthropologischen Pädagogik verkehrt sich nicht

etwa in den Abstieg in dieHöhle als Ort der Irrationalität.DasHöhlen-Theater stellt

an dieser Stelle nicht ein Anderes zur Ratio. Stattdessen markiert die Horizontöff-

nung innerhalb derHöhle selbst einen ironischenHinweis, dass das sich im Inneren

der Höhle aufhaltende Subjekt immer schon mit einer Vielzahl von verschiedenen

Horizontenkonfrontiert ist.Stellt der phänomenologischeHorizont einen »Verwei-

sungszusammenhang« als »Spielraum möglicher Erfahrung«30 dar, so bildet sich

jener ideengeschichtlich an dem freien Blick in die Weite. In Quesnes Höhle aber

führt das Licht, das von der Bühnenrückwand als Horizont zurückstrahlt, just wie-

der in das Erdinnere zurück: Die Geologie als wissenschaftliche Disziplin beschau-

te in der lateralen Darstellung der Erdereignisse das Buch der Erde qua Distanz.31

29 Blumenberg 1989, S. 665.

30 Peter Prechtl: »Horizontbewusstsein, Horizontintentionalität«, in: Peter Prechtl & Franz-Pe-

ter Burkhard (Hg.):Metzler Lexikon Philosophie. Stuttgart: J.B. Metzler 2008, S. 247–248, S. 247.

31 Das Panorama ist nicht nur Symptom einer immer weiter fortschreitenden Geschichte eines

technischen und wissenschaftlichen Blickregimes; in ihm treffen sich – wie Stephan Oetter-

mann darstellt – maßgeblich zwei historische Begebenheiten: einerseits die Geschichte der

Geologie (beziehungsweise der Geognosie), andererseits die Geschichte der Luftfahrt: Der

Name des ersten patentierten Panoramas – la nature a coup d’œil –, patentiert durch Robert

Barker 1781 in London, sollte nicht dahingehend verstanden werden, einfach eine Naturer-

fahrung und eine Eingebundenheit in diese zu reproduzieren. Patentiert wurde eben nicht

nur das als Panorama zu verstehende Rundumbild, sondern die gesamte Ausstellungsein-

richtung, die Beleuchtung, die Besucherplattform etc. Das Panorama ist als affektlogische

Einrichtung nicht von seinen technischen Herstellungs- und Aufführungsbedingungen zu

trennen. ImPanoramakommtnichtNatur zumAusdruck, in der das sie betrachtende Subjekt

situiert ist – stattdessen hat das (künstlerische) Panorama zumZiel, starke Affekte zu produ-

zieren, die ohne die technische und mediale Verarbeitung von Natur nicht zu denken sind.

Denn erst durch die mediale und technologische Aufbereitung kommt es zur für die affekt-

logische Überwältigung notwendigen Gegenüber-, ja Entgegenstellung von Subjekt und im

Panorama gezeichneter Totalität. Der*die Betrachter*in des Panoramas erhält einen Über-

blick durch ihre entrückte Positionalität, das vor ihm Liegendewird als Bild erhaben, weil der

Betrachtende sich wortwörtlich aus diesem ›erhebt‹ – in Distanz geht, um – ob der nun auf-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 243

Hier jedoch wird dieser materielle, dieser irdische Horizont zum das Subjekt um-

grenzenden Raum, zu jenem konstitutiven Bedeutungszusammenhang, der – wie

BenjaminsPassagen–von innenheraus,ausdenKriechgängen, indenHallen,Höh-

len und Durchgängen nicht eigentlich panoramatisch gelesen, sondern körperlich

erfahren wird.

DiePräsentationdesHorizontsalsKreuzunghorizontalerundvertikalerAchsen

berührt damit das konstitutive Verhältnis eines Außen und Innen als Gegenüber-

stellung von zwei Bereichen, die nicht nur ein topologisches Denken prägen, son-

dern auch dieHöhle und dasTheater als charakteristischeOrte selbstmetaphorisch

zu beschreiben erlauben. Einer der Punkte, in dem Höhle undTheater in besonde-

rer Weise zusammenkommen, ist der von Blumenberg genutzte Begriff der Höh-

lenimagination.Mit der dafür konstitutiven Funktion der Differenz von außen und

innen ist nicht nur die Imagination vonHöhlen gemeint, also die Tatsache, dass nur

durch eine Trennung in außen und innen die Höhle als bildlicher Ort eines spezifi-

schen Innen sinnvoll vorgestellt und gedacht werden kann.Die Höhlenimagination

stattdessenmeinte seit Platon immer auch dieHöhle selbst alsOrt der Imagination,

als Raum, in dem und durch den Fiktionalität und Imagination sich in besonderer

Weise gerade in derDifferenz zu einemAußen konstituierten. »Aus demSchutz der

Erdhöhlung, aus dem Raum der Träume, der List, der Bilder und Fiktionen, geht er

in das harte Licht einerWelt,mit der sich auseinanderzusetzen Leben oder Tod ent-

scheidet«32, schreibt Blumenberg über Odysseus’ Ausgang aus der Höhle der Nym-

phen. Fiktionalität scheint imDunkeln der Erde zu wachsen, die auch hier ambiva-

lent als Raum des Schutzes wie auch der List und der Täuschung verstanden wird.

Stellt die Höhle damit ein Paradigma eines topologischen Zugangs zu Fiktiona-

lität dar, schließt sich daran die Frage an, wie der Umgang mit dem Fiktiven selbst

in einem räumlichen Verständnis begriffen wird. Hierzu ist ein Exkurs hilfreich:

scheinendenWahrnehmung einer Totalität – einen ästhetischen Distanzverlust zu erfahren.

Das Panorama ist technische Totalitätserfahrung; diesemuss aber erst durch eine Distanzie-

rung vom Gegenstand ermöglicht werden. In analogerWeise ermöglichte erst der Überblick

über die im Archiv der Erde sedimentierte Geschichte und der in der Montgolfiere erlangte

panoramatische Blick über die Städte und Landschaften die Konstruktion der Totalität des

Gegenstandes, das heißt in diesem Fall der Erde, die hier einerseits im Aufschnitt in der stra-

tigrafischen Archivreihe, andererseits im Überflug betrachtet wird. Das Lesen des Buches der

Erdgeschichte ist kein körperlicher, kein situierter Akt, in das der*die Leser*in impliziert wä-

re. Die betrachtende Person ist im Panorama und doch gleichzeitig diesem enthoben: Der

panoramatische Blick will körperlos sein. Vgl. Stephan Oettermann: Das Panorama. Die Ge-

schichte einesMassenmediums. Frankfurt a.M.: Syndikat Autoren- undVerlagsgesellschaft 1980,

S. 18/26ff.; Charlotte Bigg: »Das Panorama, oder La Nature A Coup d’Œil«, in: David Gugerli

et al. (Hg.):Nach Feierabend. Zürcher Jahrbuch fürWissensgeschichte 1. Bilder der Natur – Sprachen

der Technik. Zürich: diaphanes 2005, S. 33–55.

32 Blumenberg 1989, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

So charakterisiert eineBestimmungdes Fiktiven in der dichotomenGegenüberstel-

lung zur Realität den Begriff nicht nur als dasNichtwirkliche, sondern auch als das-

jenige, das von der Wirklichkeit als ein eigener Bereich abgegrenzt ist. Das Fiktive

ist eingehegt, es hat seinen Ort: innerhalb von Erzählungen, Geschichten, Medien.

Die Dichotomie von Wirklichkeit und Fiktionalität realisiert sich über das mediale

Verständnis der Fiktion als Aktualisierung der Dialektik nicht nur von zwei abge-

grenzten Bereichen, sondern von einem klar zu bestimmenden Feld des Außen und

einemBereich des Innen: Das Fiktive steht demWirklichen nicht nur gegenüber, es

scheint auf eine Rahmung angewiesen, die dieses nicht nur abgrenzt, sondern als

Teilbereich desWirklichen innerhalb desWirklichen konstituiert. Das Fiktive ist im

Wirklichen und ist damit von diesem gerahmt und determiniert. So speist sich auch

in einer funktionalenWeise das Verständnis von Fiktionalität gerade aus einer Un-

terordnung imHinblick auf einen der Fiktion übergeordneten Bereich der Realität.

Aleida Assmann schreibt:

»Die Bestimmung, die die fiktionale gegenüber der nichtfiktionalen Sprechhand-

lung charakterisiert, ist zunächst eine vorwiegend negative: Befreiung von fes-

ter Institutionalisierung, Abwesenheit von direktenHandlungsanweisungen oder

sozialen Sanktionen, keine empirische Verbindlichkeit oder einklagbaren Wahr-

heitswerte, Mangel an Verifikationsbedingungen etc.«33

Wolfgang Iser wiederum dynamisiert das Verhältnis von Fiktion und Realität und

überführt es in eine triadische Beziehung zwischen Realität, Fiktion und Imaginä-

rem.34 Sobestimmt IserdasZusammenspiel vonFiktivem,ImaginäremundRealem

als doppelten Prozess der Grenzüberschreitung:

»Als die Irrealisierung von Realem und Realwerden von Imaginärem schafft der

Akt des Fingierens eine zentrale Voraussetzung dafür, inwieweit die von ihm je-

33 Aleida Assmann: Die Legitimität der Fiktion: ein Beitrag zur Geschichte der literarischen Kommu-

nikation. Paderborn: Brill Fink 1980, S. 12.

34 Damit wendet sich Iser auch gegen ein »stummes Wissen«, das »immer schon die Gewiss-

heit dessen voraus[setzt], was Fiktion und was Wirklichkeit sei, wobei die unverkennbar on-

tologische Bestimmung, die in einem solchen ›stummen Wissen‹ waltet, die Fiktion durch

das Absprechen jener Prädikate charakterisiert, die der Wirklichkeit eignen.« Er schreibt –

vor allem in dem vorliegenden Zusammenhang wichtig – weiter: »In dieser unreflektierten

Gewissheit ist auch das Problem verdrängt, das die Erkenntnistheorie in der frühen Neuzeit

bereits geplagt hatte: wieso es denn etwas geben könne, das – obwohl vorhanden – nicht den

Charakter derWirklichkeit besitze. Das Problem fand auchdort keine Lösung,wo es zumAus-

tausch der Realitätsprädikate gekommen ist; dennwie immer solche Verteilungen aussehen:

das basale Oppositionsverhältnis bleibt auch in diesen Vertauschungen erhalten.«Wolfgang

Iser: Das Fiktive und das Imaginäre Perspektiven literarischer Anthropologie. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 245

weils geleisteten Grenzüberschreitungen 1. die Bedingung für die Umformulie-

rung formulierterWelt abgeben, 2. die Verstehbarkeit einer umformuliertenWelt

ermöglichen und 3. die Erfahrbarkeit eines solchen Ereignisses eröffnen.«35

Wird das Fiktive so als Scharnier zwischen Realem und Imaginärem begriffen,

reicht das Fiktive durch Akte des Fingierens in einen Raum hinein, in dem sich so

ein Imaginäres bilden kann. Fiktionalität verweist so auf den Status von Welten,

die durch Prozesse des Fingierens – der Selektion und der (Neu-)Kombination von

Elementen derWirklichkeit – geschaffen werden. Realität und Fiktionalität nähern

sich an. Der Prozess des Fingierens wiederum kann als Verräumlichung dieser

Praxis verstanden werden: als Herstellungspraxis von imaginären Innenwelten. In

dieses – mit Assmann negativ zu verstehende – Innen scheint die Realität von

außen hinein; die bildende Kunst, die Literatur, die Erzählung, das Theater, die

Sprache reflektieren diesen Schein und erlauben so ein Wirksamwerden eines

Imaginären, das dann wiederum aus jenem Raum nach draußen, auf die Realität –

auf das Außen – zurückstrahlt und wirkt. Das Bestimmungsmerkmal der Fiktio-

nalität zeigt sich hier in seiner funktionalen als topologischen Natur: Fiktiv wird

die Neukombination von Elementen eines Systems und deren Verräumlichung im

Inneren desselben.

Dieser Aspekt realisiert sich imTheater in gleich doppelter Weise: Die Vorstel-

lung einer im Inneren verräumlichten Fiktionwird imTheater sowohl auf der Ebene

der Performance wie auch auf der Ebene der konkreten Räumlichkeit relevant. Das

Innere des Theaters designiert nicht nur einen Raum, in dem eine Rekombination

der außertheatrealen Wirklichkeit innerhalb der Performance durch Akte des Fin-

gierens hergestellt wird; das Theater ist auch der Raum, der dieses Verhältnis als

doppelte Grenzziehung in seinen architektonischen, aber auch sozialen und kultu-

rellenBegrenzungenwiederholt.36DasTheatermanifestiert sich nicht nur als ande-

rer Raum. Es ist ebenfalls und vielleicht zuallererst ein Innenraum, dessen Eigenes

ex negativo auf den dasTheater umringenden Außenraum verweist und damit auch

diese Gegenüberstellung von außen und innen erst mitkonstituiert: Produktions-

ästhetisch durch die Auswahl der Elemente der außertheatralen Wirklichkeit, die

ihren Übergang in dasTheater finden; werkästhetisch im Hinblick auf die Art ihrer

(Neu-)Kombination als Komposition in der Bühnenarbeit; schließlich rezeptions-

ästhetisch in den Weisen ihres Rückbezugs auf jenseitige, auf außertheatrale Räu-

me.Nicht nur das (dramatisch) Fiktionale, sondern auch das Politische desTheaters

schaffen nicht so sehr, Gegenwirklichkeiten zu schaffen, sondern genuine Innen-

welten: Systeme, deren Besonderes darin besteht, von anderen Systemen umringt

35 Ibid. S. 23.

36 Vgl. Wihstutz 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

zu sein, die eine höhere Priorität – eine höhere Wirklichkeit – besitzen und daher

die in ihnen liegenden Systeme als Außen determinieren.

Gleichzeitig lässt sich diese Beziehung zwischen außen und innen, zwischen

Fiktion und Realität auch hinsichtlich ihrer Leistungen beschreiben: So zeigt sich

die Fiktion als Innen nicht nur als Raum, der eine Distanznahme im Sinne Blumen-

bergs ermöglicht, sondern der sich gerade durch die Veränderbarkeit und dieMög-

lichkeit einer Kombinatorik der Realität von der Pragmatik des direkten Kausalzu-

sammenhangs der Realität unterscheidet.Damit ist die verräumlichte Fiktion nicht

nur immer weniger, sondern gleichzeitig auch mehr als die Realität: weniger, da

die (äußere) Realität die innen geschaffene Fiktion immer überschreiten wird, im-

mer mehr sein wird und immer weiter gefasst sein wird als die Fiktion, die (bloß)

Spiel oder Modell derselben ist. Mehr, da die Fiktion in ihrer Reduktion und Kom-

bination der Realität auch auf Sachverhalte hindeutet, die so nicht sichtbar sind. So

kommentiert Assmann: »Durch deutende Verbindungen und die Herstellung von

Zusammenhängen wird die Defizienz des Gegebenen aufgerundet.«37 Die Fiktion

als ein Inneres der Realität zeigt sowohl den Mangel wie auch den Überschuss, in

jedem Fall jedoch die Differenz gegenüber dem Raum des Äußeren an. Die Mög-

lichkeit hierfür besteht in derMöglichkeit der Akte des Fingierens selbst, imAkt der

Selektion und der Kombination.

DieseÜberlegungen können an denHöhlenraumzurückgebundenwerden.Das

Innere der Höhle ist, kurz, ein Raum des Variablen, ein Raum der Veränderung,

ein fluider Raum, der sowohl negativ unter den Aspekten des (Be-)Trugs und der

Täuschung wie auch positiv unter dem Aspekt der (produktiven) Realitätserweite-

rungbeziehungsweise ihrerKommentierungverstandenwerdenkann.Dinge inder

Höhle haben nicht nur einen veränderlichen, ja einen historischen Charakter, son-

dern müssen zudem nicht wahr sein. Sie sind von der Notwendigkeit zur Verifi-

kation abgekoppelt. Der Bereich jenseits der Höhle hingegen zeigt sich als Raum

der Realität gerade deshalb, da in ihmDinge nicht nur wahr sind, sondern sich die-

se Wahrheit durch eine konstitutive Ahistorizität – eine Unveränderlichkeit – kon-

stituiert. So ist bei Platon das Höhlenaußen der Bereich einer höheren Wahrheit,

in Latours Beschreibung der Konstitution der Moderne Bereich einer naturwissen-

schaftlichen Rationalität, bei Iser und Assmann schließlich ist die außertextuelle

Realität gerade diejenige, von der sich die Fiktion als Paradigma literarischer als äs-

thetischer Freiheit abgrenzen kann. Und obgleich im Platonismus das ›Höhlenau-

ßen‹ der Metaphysik näher ist als die Höhlenwelt selbst, ist paradoxerweise gerade

der Außenraum in der Fabel näher an der materiellenWelt. So kann die Bedingung

desVerhältnisses vonFiktionundRealität,Veränderlichkeit undDeterminismusbei

Platon wiederummit der Bedeutung der materiellen, nicht-menschlichenWelt ge-

gengelesenwerden.So bestrahlt die Sonne als Symbol einer höherenWahrheit nicht

37 Assmann 1980, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 247

nur den aus der Höhle Befreiten, sondern erlaubt auch die Wahrnehmung und die

Erkenntnis einer Vielzahl vonmateriellen Dingen im Außenraum der Höhle:

»Da würde er [gemeint ist der sich aus den Fesseln der Höhle Befreite, J.-T. K.] nun

erstlich die Schatten am leichtesten anschauen können und die im Wasser von

denMenschen und den übrigenWesen sich abspiegelnden Bilder, sodann erst die

wirklichen Gegenstände selbst. Nach diesen zwei Stufen würde er die Gegenstän-

de amHimmel und den Himmel selbst erst des Nachts, durch Gewöhnung seines

Blickes an das Sternen- und Mondlicht, leichter schauen als am Tage die Sonne

und das Sonnenlicht.«38

Vor derHöhle liegt nicht nur diemetaphysischeErkenntnis, dort befinden sich auch

die wirklichen Gegenstände und echten Umwelten. Der Raum der Höhle wiederum

ist einfach dunkel.Doch unklar ist, ob die hier vermitteltematerielle Leere Ergebnis

der visuellen Einschränkung – des Mangels an Licht – ist oder der Tatsache, dass

der Höhlenraum als materieller eigentlich gar nicht existent ist. Denn abgesehen

von den Gefangenen finden sich in der Höhle die Ketten zur Fesselung der Gefan-

genen sowie die Vorrichtungen, das Schattenspiel zu zeigen, Gegenstände also, die

einzig in der Höhle sind, um das Schauspiel für die Gefangenen zu tätigen. Allein

die Wand, auf die die Schattenspiele fallen, scheint der Höhle selbst anzugehören.

Doch auch sie ist rein abstrakt und nichtmehr als das:Wand, Projektionsfläche und

Grenze, nicht jedoch selbstmaterielle,mit eigener physikalischer, chemischer, hap-

tischer Zusammensetzung beschaffene Fläche.39

Die Höhle selbst tritt als materieller Ort nicht hervor. Sie bleibt nicht nur im

Dunkeln, ist nicht nur nicht sichtbar, sondern schlicht als realer, materieller Ort

nicht existent. Damit ist sie nicht nur bei Platon, sondern auch bei Latour Nicht-

Ort, Gegenpunkt und auch mythischer Ursprung der Moderne, ein Ort, der selbst

noch als Platz der Introspektion keine materielle, sondern nur ideelle Realität hat.

Die Höhle als eigenständiger Ort wird so vergessen gemacht und kann damit erst

die Möglichkeit zur Konstruktion von Fiktionen bergen, die nicht nur aus einer an-

deren Räumlichkeit – dem Außen – her stammen, sondern die gleichzeitig an dem

ihnen eigenen Platz selbst keinmaterielles Fundament haben.DieHöhlenimagina-

tion beruht auf einer Vereinbarung einer doppelten Abstraktion: Es ist die Kreation

von Bildern von einem anderen Ort ohne materielle Festigkeit an einem Nicht-Ort;

nicht nur die Bilder sinddaher in derHöhle flüchtig, veränderlich,Schein.DieHöh-

le selbst wird aufgrund ihres konstitutiven Mangels an Materialität und Realität zu

einem bloßen Durchgangsort des Außen.

38 Eigler 1999, S. 409 (Hervorh. J.-T. K.).

39 »Habenwohl solche Gefangene von ihren eigenen Personen und von einander etwas anderes

zu sehen bekommen als die Schatten, die von dem Feuer auf die ihrem Gesichte gegenüber-

stehende Wand fallen?« Ibid. (Hervorh. J.-T. K.).

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Höhlenfantasie und die Subversion von Räumlichkeit

Doch Blumenberg beschreibt noch einen weiteren Topos der Höhlenimagination,

einen, der sich weder auf die Vorstellung von Höhlen als Innenräume bezieht noch

auf die Weise, wie sich Fiktion in der Höhle als Reflexion und Durchgang eines Au-

ßen darstellt. So unterscheidet er zwischen den Geschichten, die die Jäger aus dem

Außen von ihren Streifzügen mit heim in das Innere der Höhle »für die Alten und

die Frauen« holten, und diesen Fiktionen, die im Inneren der Höhle selbst geboren

wurden, und zwar von denjenigen, die – so Blumenberg – »niemals das Recht der

Stärkeren und das der jagenden Ernährer für sich geltendmachen konnten«40. Jene

Höhlenbewohner, so Blumenberg,

»erfanden den Mechanismus der Kompensation. Sie sicherten nicht das Leben,

aber lernten ihm alles, zu geben, was es lebenswert machen würde. Auf sie gehen

die ersten Tropfen eines Überflusses zurück, der sich immer dann seine Bahn

brach, wenn es nicht mehr ums blanke Überleben ging. Im Schutz der Höhlen,

unter dem Gebot der Mütter, entstand der Widerspruch des freien Schweifens

der Zurückbleibenden, entstand die Phantasie. Aus dieser Deszendenz kam der

erste, der etwas Nichtgesehenes vorstellig machen, etwas Unerlebtes erzählen

konnte, während die heimkehrenden Jäger ihre ewig langweiligen Jagdgeschich-

ten aufwärmten. Geschichten zu erzählen, ohne dabei gewesen zu sein, wurde

das Privileg der Schwachen. Der Genuss, etwas passieren zu lassen, ohne es zu

erleiden, war das Geheimnis der Unhelden. Sie kompensierten ihre Schwäche,

erfuhren aber auch, daß jeder Zuwachs ihner Kunst ihnen das Gefallen und den

Applaus derjenigen verschaffte, von denen ihr Anteil am Behagen abhängig war.

Das Überflüssige kam als das seltsamste Produkt des Lebens in die Welt und ver-

stand es, sich zum Bedürfnis zu machen. Das Bündnis von Phantasie und Magie

kann nicht ferngelegen haben; wer die Vorstellungskraft zu bannen vermochte,

hatte alsbald die Geister und Götter auf seiner Seite. Wo Bilder entstanden,

konnten Kulte entstehen.«41

Hier wird das Innere der Höhle selbst zu einem Ort von Fiktionalität, die nicht auf

einer Theorie der Über-Setzung beruht, also auf einem Transfer, einer Kombina-

tion oder einer Projektion von außen nach innen. Stattdessen wird hier aus und in

derHöhle selbst Fiktionalität geboren, nämlich als Formder Imagination42, die sich

40 Blumenberg 1989, S. 29.

41 Ibid., S. 29f.

42 Blumenberg differenziert nicht explizit zwischen Imagination und Fiktion in der Weise, wie

es beispielsweise Iser mit der Triade zwischen Fiktionalem, Imaginärem und Realem tut. Er

scheint beide Begriffe in analogerWeise zu benutzen, bisweilen gilt der Begriff der Imagina-

tion dem Prozess und der Leistung des Vorstellens (so in Höhlenimagination), der Begriff der

Fiktion wiederum dem Ergebnis ebendieser (so in Fiktion der Höhle). In der vorliegenden Un-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 249

nicht als eine solche derWiderspiegelung eines Außen realisiert, sondern die genu-

in im Inneren der Höhle ohne Zutun eines Außen entsteht. Damit wird nicht nur

die Fiktionalität aufgewertet, entsteht sie doch hier nicht als Abbild, also als sekun-

däre Darstellung, sondern beansprucht einen ihr eigenenWirklichkeitsraum. Auch

kommt damit diesemRaum selbst, demHöhlenraum, eine andere Aufmerksamkeit

zu, wandelt er sich doch von einer bloßen Dunkelkammer, die ein äußeres Licht in

der Darstellung notwendigerweise spiegelt, verkehrt, verändert, zu einem Raum,

in dem selbst Bilder, Narrative und Geschichten entstehen. Wird Fiktionalität ge-

löst von einer räumlichen Trennung in ein Innen und Außen sowie von der daran

anschließenden (Rück-)Übersetzung und wird zum anderen die Höhle selbst als ei-

genständiger, auchmaterieller Raumgedacht, so verändern sich damit auch die Be-

züge, auf denen ein Verständnis von Fiktionalität beruhte. Die Höhle, der Ort, der

traditionell als derOrt einer Fiktionalität anerkanntwurde, die aus demAußen hin-

einscheint, wird stattdessen zu einem Raum, in dem Fiktionalität und Materialität

sich nicht ausschließen, sondern als gegenseitig bedingend gedacht werden.

Nach einem rituellen Festmahl hängen dieMaulwürfe eine Leinwand über die Büh-

ne,andie rückwändigLichtprojiziertwird.AufdieLichtquellewerdenverschiedene

Foliengelegt,die je andereMuster auf der denZuschauer*innenzugewandtenLein-

wand erscheinen lassen: durchscheinendeWassertropfen, die sichwie Einzeller auf

der Leinwand bewegen, sphärische Farbverläufe, die die gesamte Leinwand einneh-

men, Projektionen von Vulkanen, Zellkernen oder auch von Bunkern, wohlgemerkt

im Querschnitt, sodass diese Objekte immer sowohl in ihren Konturen wie auch in

ihrem Inneren zu sehen sind. Alles, was auf der Leinwand erscheint, verweist nicht

nur auf eine bestimmte Räumlichkeit, sondern auf Räume als Membranen. Weder

sind die Räume geschlossen noch geöffnet; weder lässt sich klar ein Außen noch ein

Innen bezeichnen.Diese Räume bezeichnen zwar nominal ein Inneres, doch unter-

wandern sie in der Art der Darstellung eine klare Dialektik von außen und innen.

Wie in einem Rohrschachtest wird hier Imagination formiert: So werden aus den

sich auf der Leinwand bewegenden Blasen Organismen, die sich in Prozessen ähn-

lich der Endosymbiose verbinden und ineinander aufgehen, sodass das Innen des

einen das Außen des anderen wird.Die Farbverläufe scheinen zuMeteoritenschau-

ern zuwerden,die, auf eineOberfläche fallend,plötzlich zu sphärischenContainern

werden, die nicht nur diese Oberfläche vermehren, sondern auch aus dieser heraus

neue Blasen, Organismen, Partikel produzieren. Die historischen Diaprojektionen

und die durch die direkt auf die Lichtquelle applizierten Flüssigkeiten produzierten

Formen durchdringen einander.Motive, die in ihrem vermeintlichen Abschluss von

Räumlichkeit einen Schutz verheißen, werden zu Orten einer wahrhaft eruptiven

tersuchungmöchte ich im Folgendenweiterhinmit demBegriff der Fiktion beziehungsweise

des Fiktionalen umgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Fantasie, eines Hervorquellens neuer Bilder- und Lebenswelten. Zwischen all dem

schließlich bewegen sich die Maulwürfe: Sie stehen nicht nur hinter der Leinwand

und spielen mit den verschiedenen Größenrelationen, die sich aus dem jeweiligen

Abstand von Lichtquelle, Körper und Leinwand ergeben, sodass kleine Maulwürfe

plötzlich wahrhaft riesigen Schattengestalten gegenüberstehen. Sie bewegen sich

auch vor die Leinwand und reagieren hier auf das Schattenspiel auf der Leinwand

selbst, ducken sich,weichen aus, hüpfen überGegenstände, die nur als Schatten auf

der Leinwand selbst erscheinen. Die Maulwürfe als Höhlenwesen veranstalten hier

nicht nur ein wahrhaftes Schattenspiel und ironisieren damit ein weiteres Mal Pla-

tons Topos des Höhlen- als Fiktionsraums. Sie zeigen in ihrem Tun auch an, dass

sich im Rahmen der Auflösung der Grenzen von innen und außen auch die Gren-

zen verschiedener diegetischer Ebenen zueinander sowie die Register von Bildlich-

keit und Handlung, von Fiktionalität und Performativität ineinander verschieben.

Es geschehen Bildsprünge auf die Leinwand und zurück; die bildliche Ebene der

Schattenspiele durchdringt die Handlung der Performer*innen vor der Leinwand

und vice versa.

Abb. 24: Quesne:TheNight of theMoles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 251

Abb. 25: Quesne:TheNight of theMoles (Welcome to Caveland!), Parade derMaulwürfe ©

Argyroglo

Von den Maulwürfen am Bühnenrand erzeugte Live-Musik begleitet das Spiel

mit der Bildlichkeit. Das zu Beginn der Performance zu vernehmende Geräusch,

das sich als Lautlichkeit ohne klare Lautquelle realisierte, wird zunehmend deutli-

cher, im Echo der Verstärkung gehen analoge und digitale Klänge ineinander über.

Der Raum der Höhle bei Quesne wird zum Ort, an dem nicht mehr klar zwischen

demArtifiziellen und dem Performativen, dem Tun-als-ob und demAusführen von

Tasks geschieden werden kann. Zwischen Vivarium undTheater durchdringen sich

verschiedeneErzähl- und Fiktionalitätsebenen, auswelchenwiederum immer neue

Realitäten heraus geborenwerden: Auf der Bühnewerdenwir einer Fiktion gewahr,

die von einem Leben in und durch die Erde selbst berichtet. Die Erdmaterie und

die nicht-menschlichen Akteur*innen werden durch die Bühnenrahmung ermäch-

tigt, nicht nur in einem bestimmten fiktiven Rahmen zu handeln, sondern ebenso

durch die Thematisierung der (Grenz-)Räume und der Verhältnisse von innen und

außendasVerständnis von Fiktionalität zu subvertieren.Was auf der Bühne gezeigt

wird, ist kein Dokument; die Realitätseffekte, die die Thematik der Erdschichtun-

gen und der nicht-menschlichen Akteur*innen im Kontext des Anthropozäns bil-

den, treten jedochdeutlich ausdembloßfiktivenRahmenderTheaterhandlungher-

aus. Sie sind sowohl immateriellen und ökologischen wie auch in einem spekulati-

ven Sinn Ausdruck des Umgangs mit den materiell-räumlichen wie den geschicht-

lichen Aspekten des Anthropozäns. Die bei Quesne gezeigte Höhle macht hierbei

diemultiperspektivischeQualität deutlich, die demTheater alsHöhle imAnthropo-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

zän innewohnt: Das Erdinnere ist hier Archiv des Vergangenen, Raum, in dem sich

mögliche Zukunftsvorstellungen sammeln, wie auch gleichzeitig Ort immanenter,

keiner Außenwelt untergeordneter Fiktionalität.

Diese Qualitäten weiten sich auch auf den Publikumsraum aus und ziehen

weitere Kreise: Wenn die Quesne’schen Maulwürfe nach oder vor der Performance

selbst zu einer Parade der Maulwürfe durch die Stadtzentren ziehen, in den Ein-

kaufspassagen tanzen, musizieren oder mit der U-Bahn fahren, so ist das nicht

nur ein karnevalesker Straßenumzug, der die Zuschauer*innen mit der Fiktion

der Theateraufführung konfrontiert. Es ist ebenfalls eine Beschreibung eines jetzt

mehr denn je spürbaren (erd)geschichtlichen Zustandes, in welchem die qualitati-

ven Unterschiede zwischen Maulwürfen und Menschen, nicht-menschlichen und

menschlichen Akteur*innen hinsichtlich ihrer Wirkung auf die Erdgeschichte zu

relativieren sind. Die auf der Straße umherziehenden Maulwürfe zeigen – zwar

in einer skalenverschobenen Weise – an, dass der Alltag des Menschen selbst von

zahlreichen nicht-menschlichen Wesen geprägt, ja unterwandert ist, dass das

Erdgeschichtliche fester Bestandteil unsererWelt ist.

Was Performances wieThe Night of the Moles im Kontext des Anthropozäns an-

zeigen, ist ein doppelt verändertes Verhältnis zur Verbindung von Materialität und

Fiktionalität im Topos der Höhle: Zum einen entwickelt die Höhle Relevanz als Ort

einer vieldimensionalen Faltung der Erde, eines Raumes, in dem menschliche und

nicht-menschliche Geschichten sich in den Erdstrata zeigen und in demdiese Stra-

ta gleichzeitig zumMilieuwerden,das auf die sich dort aufhaltendenEntitäten ein-

wirkt. Kurz: Höhlen werden zu besonderen Orten erd- und menschheitsgeschicht-

licher Erfahrung; sie sindmaterielle, performativeMilieusmenschlicher und nicht-

menschlicher Geschichte. Gleichzeitig sind sie Orte, die eine besondere Art der Fik-

tionalität und Imagination im Anthropozän erfahrbar machen, insofern nämlich,

als sie die Richtungspfeile der Generierung von Fiktionalität in ihrer bestimmten

Medialität und Materialität umkehren. Die Höhle wird Raum der Geschichten aus

dem Erdinneren, in denenMaterie, Steine, die nicht-menschlichenWesen eine an-

dere Art von Imagination wecken. Fiktionalität wird in den Erdschichten, in der

Höhle selbst geboren. Ist die Erde im geologischen Jargon als das Buch der Erde be-

schrieben, in demwir – Schicht für Schicht, Seite für Seite – die Geschichte der Er-

de lesen, so aktualisiert sich in diesem Kontext die Frage, welchem Genre das Buch

angehört: Ist es ein Fachbuch, dessen Inhalt Fakten wiedergibt? Ist es ein faktenba-

sierterRoman,derdieGeschichte seinerProtagonistenzwaraus realenZusammen-

hängen zieht, diese jedoch frei kombiniert? Oder sind seine Texte poetisch, ist das

Buch der Erde ein lyrisches, sind esMärchen, ist es Fantastik? In jedem Fall: Höhlen

werden zu einem ›Locus symbolismus‹ anthropozäner Imagination.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 253

Coda: Dark Ecology – Groteske – Camp

»Dark ecology begins in darkness as depression. It traverses darkness as onto-

logical mystery. It ends as dark sweetness.«43

Die Straßenumzüge der Maulwürfe legen eine Spur, die uns zum Abschluss ein

letztes Mal in die Höhle zurückführt. Denn durchweg zeigt sich, dass das Theater

bei Quesne nicht eine tragische Schwere des Anthropos in und durch seine erdge-

schichtliche Wirkung verhandelt; der Modus der anthropozänen Conditio ist bei

Quesne stattdessen der der Groteske, der absurden, komischen und exzentrischen

Verbindungmenschlicher und nicht-menschlicherWesen in der Höhle, der Grotte.

Die Ästhetik der Groteske entstand als eine Kunstform zwischen Mensch, Pflanze

und Tier und zielte damit auch auf die – karnevaleske, komische, monströse –

Relationalität zwischenMensch und Nicht-Mensch.44 In der zeitgenössischen Aus-

einandersetzung im Kontext von QuesnesTheNight of the Moles kann diese Ästhetik

um eine weitere, eine anthropozäne Ebene ergänzt werden: Zeigt sich nämlich die

Erdgeschichte selbst als Archiv derMöglichkeiten der Groteske und zeigt sich – vice

versa – das Groteske als das Höhlenartige wiederum alsWirkraum einer anthropo-

zänen Erdgeschichte, so kann das Groteske als Form des Ästhetischen in und aus

seiner Konfrontationmit demAnthropozänen, demErdgeschichtlichen verstanden

werden. Nicht als eine karnevaleske Umkehrung der gewohnten Verhältnisse, son-

dern als das Wirksamwerden einer Latenz des Nicht-Menschlichen selbst. Als eine

Formder Ökologie, die eine fundamentale Durchdringung desMenschlichen durch

die nicht-menschliche Geschichte anzeigt, sowie eine Erfahrung einer Ökologie in

ästhetischer Form: als eine Form eines strange loops – einer seltsamen Wendung,

43 Morton 2016, S. 160.

44 So bezeichnete der Begriff der Groteske in seiner ursprünglichen Bedeutung eine Form der

Ornamentalik, in der Mischwesen aus nicht-menschlichem Tier, Pflanze undMensch auftre-

ten. Bei Wolfgang Kayser, der der Groteske in der Moderne einen strukturellen Platz ein-

räumt, zeitigt diese durch ihre Nähe zum Monströsen eine »Affinität zum Nächtlichen, zu

Traum und Vision.« Bei Michail Bachtin wiederum erhält das Groteske eine eigenständige

Konnotation im System des Ästhetischen, indem es dem Kanon der Volkskunst und des Po-

pulären angeglichen wird: Das Groteske ist nicht nur fester Bestandteil der Kulturen des Kar-

nevals, der Verkehrung der Zustände, sondern auch eine Darstellung des Organisch-Biolo-

gischen sowie des körperlich Extremen. Das Groteske hat hier nicht nur eine quasi-rituelle,

eine kathartische Funktion, sondern zeigt sich im Kontext derModerne als ästhetisches Anti-

System, das auf einem nunmehr zerbrochenen Bezug zur Volkskultur aufbaut. Elisheva Ro-

sen: »Grotesk«, in: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Band 2: Dekadent –

Grotesk. Stuttgart &Weimar: J.B. Metzler 2001, S. 876–900, S. 878f.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

in der zeitliche, logische und räumliche Zusammenhänge nicht nur verkehrt, son-

dern seltsam, unheimlich werden und damit immer eine Dimension des Fremden

bewahren. So schreibt Timothy Morton:

»What thinks dark ecology? Ecognosis, a riddle. Ecognosis is like knowing, but

more like letting-be-known. It is something like coexisting. It is like becom-

ing accustomed to something strange, yet it is also becoming accustomed to

strangeness that doesn’t become less strange through acclimation. Ecognosis is

like a knowing that knows itself. Knowing in a loop; a weird knowing.«45

Eine dunkle Form der Ökologie gibt nicht nur einer lichten Form vonmenschlicher

und nicht-menschlicher Koexistenz eine andere Schattierung, sondern eröffnet

andere Bezüge. Dunkelheit ermöglicht ein Imaginäres, das das Fiktive als eine

bloße Kombinatorik von Möglichkeiten übersteigt. André Lepecki bemerkt: »Dark-

ness names a realm, or a zone, beyond the combinatorial of possibles and their

pre-established pre-givens.«46 Dunkelheit ist damit mehr als die Abwesenheit

von Licht, ist mehr als bloße Negation einer an eine Lichtung gebundenen Me-

tapher, in der Wahrnehmung und Epistemologie in der Kategorie der Aisthesis

zusammenfallen. Nichts zu sehen ist nicht gleichzusetzen mit der Unfähigkeit,

wahrzunehmen. Gleichzeitig indiziert Dunkelheit auch keine simple Verschiebung

von Wahrnehmungs- und Wissensordnungen etwa vom Seh- zum Hör-, Tast-

oder aber Geruchssinn. Dunkelheit macht stattdessen deutlich, wie bestimmte

Ordnungen desWissens und Sehens in sich zusammenfallen: Ordnungen nämlich,

in denen vom Sehen auf das Wissen geschlossen werden kann, in denen Aisthe-

sis und Episteme eine photologische – am Licht gemessene – Relation bilden.47

Die Dunkelheit der Performance zeigt sich nicht nur als Absenz von Licht, son-

dern als Überschreitung eines Möglichkeitsraumes, der sich nicht einhegen, nicht

hinreichendmit Signifikanz belegen lässt. Nochmals Lepecki:

45 Morton 2016, S. 5.

46 Lepecki 2016, S. 56.

47 Christoph Ransmayrs Erzählung Die Schönheit der Finsternis kann als Parabel eines solchen

doppelten Verständnisses von Dunkelheit gelesen werden: der Protagonist, der mit seinem

Teleskop vor den »lichtverseuchte[n] Areale[n]« der Zivilisation in die österreichischen Al-

pen flieht, um in Dunkelheit die Sterne zu beobachten. Sobald er jedoch einen Platz erreicht

hat, an demkeine äußeren Lichtquellenmehr auf seine Sicht einwirken, bemerkt er, dass sein

Okular selbst von einer anderenDunkelheit geprägt ist: »Ich sah die Black Eye Galaxy, die sich

eben noch in ihrer vollen Schönheit gezeigt hatte, in meinem Okular erlöschen. Die gesam-

te Galaxis verschwand in einer jähen, wogenden Finsternis. Nur am Randmeines Blickfeldes

blinkten noch einzelne lichtschwache Funken und ließen den Eindruck entstehen, dass die-

se Schwärze, eine flatternde, alles Licht verschlingende Nacht, auf mich zuraste.« Christoph

Ransmayr: Atlas eines ängstlichen Mannes. Frankfurt a.M.: Fischer 2012, S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 255

»In the dark, images remain choreographic but must be understood now as

movements of thought: a thought freed from the limitations of what it means

to think and a choreography freed from the limitations of what it means to

make a dance.«48

Währendbei LepeckiDunkelheit zur spezifischengedanklichenMöglichkeitsbedin-

gung einer Befreiung vonder photologischenVisualität des Tanzeswird,nimmtder

Begriff einer dunklen Ökologie explizit Ausgang vomNicht-Menschlichen, das sich

alsWissensobjekt wie auch alsmaterielle und substanzielle Entität konstituiert und

sichgleichzeitig auchentzieht: EinedunkleÖkologiemeintnichtnurdieErkenntnis

einer Durchmischung und einer Kolonisierung des Menschlichen durch das Nicht-

Menschliche,49 sondern auch einen veränderten Zugriff auf das (nicht-)menschlich

Materielle selbst. Wie Timothy Morton ausführt, wird nämlich gerade Dunkelheit

als Teil einer ›Dark Ecology‹ zurmedialen Bedingung, dasMaterielle anders zu den-

kenunddamitGegensätzezwischenMaterialitätund Immaterialität, innenundau-

ßen aufzulösen. Er schreibt:

»We think that existence means solid, constant, present existence. It is based

on the fantasy that all the parts of me are me: that if you scoop out a piece of

me, it has Tim Morton inscribed all over it and within it, just as sticks of English

Brighton rock contain a pink word all the way through their deliciously pepper-

minty tubes. This is not the case. All entities just are what they are, which means

that they are never quite as they seem.«

UndMorton weiter:

»A thing is a strange loop like a Möbius strip, which in topology is called a

nonorientable surface. A nonorientable surface lacks an intrinsic back or front,

up or down, inside or outside. […] When you trace your finger along a Möbius

strip, you find yourself weirdly flipping around to another side— which turns

out to be the same side. The moment when that happens cannot be detected.

The twist is everywhere along the strip. Likewise beings are intrinsically twisted

into appearance, but the twist can’t be located anywhere.«50

48 Lepecki 2016, S. 64.

49 Morton: »With ennui, I find myself surrounded and indeed penetrated by entities that I

can’t shake off. When I try to shake one off, another one attaches itself, or I find that an-

other one is already attached, or I find that the very attempt to shake it off makes it tighten

the grip of its suckers more strongly. Isn’t this just the quintessence of ecological aware-

ness, namely the abject feeling that I am surrounded and penetrated by other entities such

as stomach bacteria, parasites, mitochondria—not to mention other humans, lemurs and

sea foam?« Morton 2016, S. 125.

50 Ibid., S. 108f.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Die von einer klaren Unterscheidung zwischen innen und außen befreite Höhle ist

Raum, der Dinge in sich aufnimmt, wie auch selbst materielles, auf ein Außen wir-

kendes Objekt. Die von den Maulwürfen projizierten Dinge sind auf ein Außen hin

geöffnet und stellen doch auch selbst einen Außenraum anderer Innenräume dar.

Weniger denn eine geschachtelte Skalierung von ineinander liegenden Räumen,

zeigt die Höhle die Gleichzeitigkeit von verschiedenen materiellen Ontologien an:

eineWelt,die nicht nurhybrid imSinne einerDurchmischung ist, sondern imSinne

einer Gleichzeitigkeit von verschiedenen, miteinander konfligierenden Seinswei-

sen.Das Grot(t)eske zeigt sich imRahmen einerDarkEcology als ein Bereich, in dem

die Materie selbst nicht das unmöglich Menschliche, sondern das unmöglichNicht-

Menschliche bedeutet. Schreibt Wolfgang Kayser von der Groteske als »entfrem-

dete Welt«51, so wird deutlich, dass die Leistung einer dergestalt im Rahmen einer

dunklen Ökologie verstandenen Ästhetik noch einen Schritt weitergeht: Denn von

einer entfremdeten Welt kann nur dialektisch, so beispielsweise über eine natür-

liche Ordnung argumentiert werden, von der sich wiederum Mensch, Natur etc.

entfremdend entfernen. Eine dunkle Ökologie hingegen macht deutlich, dass die

Groteske auf das Innerste einer solchen vermeintlichen Ordnung des Natürlichen

zielt und damit den Gegensatz von Natürlichkeit und Künstlichkeit, Materialität

und Immaterialität, innen und außen dekonstruiert. Dies aber zielt – und hier

treffen sich die Quesne’sche Höhle und die Grot(t)eske Bachtins und Kaysers – auf

die befreiende Funktion des Lachens, auf den Humor.

Susan Sontag schrieb 1964 über die Ästhetik des Camp: »The whole point of Camp

is to dethrone the serious. Camp is playful, anti-serious. More precisely, Camp in-

volves a new, more complex relation to ›the serious.‹ One can be serious about the

frivolous, frivolous about the serious.«52 Als Spielform des Ästhetischen stellt Camp

gerade diejenigen Seiten von Personen und Objekten hervor, die sich als unnötig,

als theatral, als spektakulär zeigen:

»Thus, the Camp sensibility is one that is alive to a double sense in which some

things can be taken. But this is not the familiar split-level construction of a lit-

eral meaning, on the one hand, and a symbolic meaning, on the other. It is the

difference, rather, between the thing as meaning something, anything, and the

thing as pure artifice.«53

51 Wolfgang Kayser: Das Groteske: seine Gestaltung in Malerei und Dichtung. Oldenburg & Ham-

burg: Stalling 1957, S. 198, in: Rosen 2001, S. 878.

52 Susan Sontag: »Notes on Camp«, in: Susan Sontag (Hg.): Against Interpretation and other

Essays. New York: Octagon Books 1978b, S. 275–292, S. 288.

53 Ibid., S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 257

In diesem Sinne ist Camp immer auch die Sichtbarmachung und das Spiel mit

einem Riss, einer Doppelung von Sein – »when the word becomes a noun, when

a person or a thing is ›a camp‹, a duplicity is involved«54 –, einer Erscheinungsart

einer Sache oder einer Person und der Ausstellung (s)einer künstlichen, ja seiner

listigen Seite. Interessanterweise schreibt Sontag weiter: »All Camp objects, and

persons, contain a large element of artifice. Nothing in nature can be campy. Ru-

ral Camp is still man-made, and most campy objects are urban.«55 Sie bestimmt

damit Camp als eine ästhetische Spielform des Kulturellen und setzt hier gleich-

zeitig auch implizit eine Bestimmung des Natürlichen, des Nicht-Menschlichen

an: Dieses, so kann geschlossen werden, kann nicht ›campy‹ sein, da der Natur

ebenjene Art der Doppelung, des Bruches fehlt, den Sontag dem Menschlichen –

als Kulturellen – zuschreibt. Begreifen wir jedoch die Grot(t)eske als Umgang mit

einem Wesen des Nicht-Menschlichen, das nicht nur ein Doppeltes, sondern ein

Vielfaches ist, so kann auch die Ästhetik des Natürlichen in diesem Kontext als eine

des Camp verstanden werden: nicht als Erfahrung einer ernsthaften Innerlichkeit

oder Veräußerung in der ästhetischen Naturerfahrung, ob als Kontemplation oder

als Erfahrung eines Kant’schen Erhabenen. Sondern als Aufzeigen einer natür-

lichen Lächerlichkeit, einer der Höhle, den Maulwürfen und den Erdschichten

innewohnendenTheatralität: einer süßen – und ganz und gar listigen –Dunkelheit

der (fiktiven) Strata.

Der Antagonismus der Fläche und die Tiefenstruktur
(nicht-)menschlicher Fiktion

Das Feld des Politischen beiMake itWork!war durch eine Fundamentalontologie des

Territoriums strukturiert. Das Dramatische bei Make it Work! wiederum benannte

die Explikation dieses Konflikts, seine Aufführung und die performative – leibliche,

mediale, sprachliche, stimmliche –Realisation dieser Anlage.Die Szene dieser ant-

agonistischen FormderRepräsentation,des dramatischenEnactments als konflikt-

hafte Form des Politischen, entspann sich hier als veritables Platzproblem: Das Ter-

ritoriumistder voneiner*mAkteur*inbesetzteundbeanspruchteRaum,eineabge-

steckte Fläche, über die diese*r Akteur*in souveräne Verfügungsgewalt hat und die

diese*r Akteur*in gemäß dem Nomos der den Nexus von Ortung und Ordnung set-

zenden Struktur auch nach außen verteidigt. Raum ist beiMake itWork! knapp, das

Territorium ist nicht zweidimensional; es istmetaphorisch gesprochen sogar eindi-

mensional, denn es ermöglicht nur eine einzige Form der Besetzung dieses Raums:

die konflikthafte (physikalische, biologische) Verdrängung. ›Common Ground‹, der

54 Ibid.

55 Ibid., S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

gemeinsame Boden, ist bei Latour eben keine Metapher eines Raumes, der einen

Rahmen für verschiedene – in Zeit und Raum divergierende –Ontologien ermögli-

chen würde. Er stellt stattdessen eine Immanenzebene dar, die verschiedene Onto-

logien auf eine einzige (Raum-)Fläche zurückbindet, ja verflacht und das Gemein-

same imModus dieses Konfliktes liest.

Die Instauration dieses ›Common Ground‹ wiederum wird von der Fiktion ge-

leistet, die erst eine solche Anlage zwischenMensch undNicht-Mensch ermöglicht.

ErstdieFiktionerlaubt es, jenes fundamentalontologischeParadigmadesNomos auf

die nicht-menschlichen Akteur*innen zu übertragen beziehungsweise diese in das

Paradigma der antagonistischen Politik einzubeziehen. Damit wird der Raum des

Politischen beiMake it Work! zwar von seiner Form, nicht jedoch von seiner Anlage

her verändert. Er bleibt Territorium, jener Raum, dessen Physik selbst in der In-

bezugsetzung von Fläche und diese Fläche besetzenden Körpern ein Szenario vor-

gibt, das einenKonflikt hervorzurufen scheint.Und so hält SvenOpitz fest, dass der

Begriff einer – auch nicht-menschliche Akteur*innen beinhaltenden –Kollektivität

bei Latour »unhintergehbar an die nomosphärische Institutierung eines bewohn-

baren Terrains gebunden ist – eines Terrains, welches die Atmung, Ernährung, Re-

produktion und damit das Überleben erlaubt.«56 Dies gilt jedoch dezidiert nicht für

dasTheater,das kraft der Fiktionalität Ansprüche formuliert, diemitMomentender

Lebenserhaltung nicht unmittelbar verbunden sind.

Dem zweidimensionalen Territorium gegenüber beschrieb ich das Modell des

Höhlenraums als Ort, der als besonderer Topos Fiktionalität, das Theater sowie

den Erdraum verbindet und der so auch erlaubt, eine Verhandlung von Mensch

und Nicht-Mensch in einer Tiefenstruktur zu konzipieren. Diente das Modell des

Territoriums als Fläche der Subsistenz, so beschrieb ich mit Philippe QuesnesThe

Night of the Moles (Welcome to Caveland!) den Höhlenraum als Ort, der einen Blick

auf die Fundamente und die Wurzeln der Subsistenz selbst ermöglicht: aus der

Tiefe nicht etwa in Richtung eines transzendenten, lichten Oben, sondern als Fest-

halten an der Lithosphäre, in der sich Wurzeln und Rhizome menschlicher und

nicht-menschlicher Entitäten, ihrer Geschichten und ihrer Fiktionen kreuzen und

verbinden. Gegen ein kulturgeschichtliches Verständnis von Höhlen als »irratio-

nale Löcher in unserer Wirklichkeit, […] irritierende Öffnungen in der Zeit« oder

als »prälogischen Raum ungehinderter Phantasie«57 verweist Quesnes Arbeit auf

Höhlenräume als materiell umschließende Räume, die ein anderes Verständnis

von Raum, Körperlichkeit und Bewegung erwecken und gleichzeitig sphärische

Archive einer synchronenGeschichte darstellen, in der Vor- undNachzeit, Prä- und

56 Sven Opitz: »Neue Kollektivitäten. Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck«,

in: Soziale Welt, 67 (3). 2016, S. 249–266, S. 259.

57 Klaus Luttringer: »Höhlenprolog«, in: Klaus Luttringer (Hg.): Zeit der Höhlen. Freiburg: Rom-

bach 1994, S. 7–11, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immanenz und Tiefe – Fiktionen des Erdraums 259

Posthistorie keine abstrakten Orte auf einem Zeitpfeil sind, sondern das Innere

der Höhle als materiellen Erdraum einnehmen. Höhlen sind damit auch Räume, in

denen sich durch das Medium des Erdreichs generierte Erfahrungen und Perzepte

in Wissensstrukturen verdichten und damit bestimmte Formen und Verfahren der

Fiktion und der Fiktionalisierung evozieren. Diese Fiktionen sind jedoch nicht als

das Andere eines erdinnerlich generierten Wissens zu verstehen, das sich auch

noch im Horizont von Platons Höhle befände, sondern sind spekulative Prozesse

des Fingierens geologischerWissensarten selbst,der performativenRekombination

erdsystemischer Semiose.

Währenddie beiMake itWork!wirksamenFiktionenamRaumderPolitik gemes-

sen und die nicht-menschlichen Akteur*innen über das Paradigma des Territori-

umsan eine bestimmtemenschlicheZeit- undRaumkonzeption angepasstwurden,

eröffnet die Quesne’sche Höhle einen Blick auf andere, eben auf nicht-menschliche

Ontologien und damit auf andere Konzepte von Raum und Zeit. Damit wird nicht

nur derMöglichkeitsraumund eineTheorie der Fiktionalität umnicht-menschliche

Bedeutungen erweitert.TheNight of theMoles stellt so auch –gerade in Bezug zur ge-

meinsamen Arbeit von Quesne und Latour beiMake itWork!– eine Erweiterung der

Tiefenstruktur des Politischen als Auseinandersetzungmit Fragen des Zusammen-

lebens dar.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

