Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

»Uber Troglodyten spricht immer einer, der es nicht ist.«’

»If the Earth were transparent, like a giant glass marble, they would spend
all day lying flat on their stomachs and looking down at all the activity below
them. They would see how moles row laboriously through the soil with their
little pink hands. They would see the seeds fighting to be the first to stick their
heads above ground in the spring: lungwort, ground ivy and wood anemones.
And they would hold a competition to see who could peer the furthest into
the depths. People would find the Earth so beautiful that they would want to
be cremated rather than buried, so that the soil would remain clean. And they
would want to travel to the Earth’s core.«<®

Konturen der Hohle

Als Topos der Kulturgeschichte, der Mythologie, der Literatur und der Folklore gilt
die Hohle als Ort des Geheimnisvollen, des Ubersinnlichen und des Nicht- oder auch
des Mehr-als-Menschlichen.? Als Behausung nicht-menschlicher Tiere, geheimnis-
voller Wesen, Zwerge, Zyklopen und anderer Lebensformen, die mit dem Ubersinn-
lichen, Didmonischen oder auch Géttlichen verbunden sind. Dabei werden Héhlen
zu Symbolriumen ihrer Bewohner, insbesondere der von diesen ausgehenden Ge-
fahren. Die Hohle ist Ort anderer Zeiten und anderer Realititen. Hohlenriume gel-
ten als Gegenrdume, sind aber auch Schwellenrdume, Ein- und Durchginge zu den
>unten< oder »jenseitig< liegenden anderen Welten. So fliefden Styx, Acheron, Kokytos

1 Hans Blumenberg: Hohlenausginge. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 668.

2 Salomon Kroonenberg: Why Hell Stinks of Sulfur. Mythology and Geology of the Underworld.
London: Reaktion Books 2013, S. 7.

3 Vgl. zum Folgenden u.a. Isabelle Hardt: »Hohle/Grottek, in: Glinter Butzer & Joachim Jacob
(Hg.): Metzler Lexikon literarischer Symbole. Stuttgart: 1.B. Metzler 2012, S.188—189; Andreas
Hammer: »Hohle, Crotte, in: Tilo Renz et al. (Hg.): Literarische Orte in deutschsprachigen Er-
zihlungen des Mittelalters. Ein Handbuch. Berlin/Boston: De Gruyter 2018, S. 286—296.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

und Lethe in der antiken Mythologie nicht nur in der Unterwelt; das Wasser der Fliis-
se fihrt auch durch die zur Passage gewordene Hohlenarchitektur hindurch und
scheidet damit das Ober- vom Unterirdischen. Die Hohle ist hier Durchgang, eine
performative Schwelle der Ununterscheidbarkeit zwischen Innen und Aulen, Oben
und Unten.

Dabei beruht die besondere Bedeutung der Hohlenrdume auf ihrer spezifischen
Architektur und der damit verbundenen phinomenalen Erfahrung: Dunkelheit,
Stille, Abgeschiedenheit, Kiihle, bisweilen Enge. Die Hohle markiert nicht nur
einen Raum des Ubersinnlichen, sondern auch des Anders-Sinnlichen. Und gerade
deswegen ist der Hohlenraum nicht nur Raum potenzieller Gefahr, sondern bie-
tet auch eine kontrapunktische Erfahrung zu dem der Hohle Jenseitigen, einen
Riickzugsort und zivilisationskritischen Gegenpunkt zur geschiftigen Auflenwelt.
So erlaubt die Hohle heilige Vertiefung und Meditation, schirfere Reflexion oder
wird zum Schutzraum fiir Gefliichtete oder Liebende.* SchlieRlich zeigen sich diese
verschiedenen Bedeutungen des Hohlenraumes auch als Topos einer epistemischen
Anthropologie: So prigt die Hohle Platons als absolute Metapher die Geschichte
der Philosophie, die Aufteilung und die ethische Bewertung des Raumes in Verhilt-
nisse des Politischen, des Fiktiven, des Wissens und der Frage nach (menschlicher)
Selbstbestimmung und Freiheit. Zuletzt verfolgte noch Hans Blumenberg in seinen
Hohlenausgingen 1989 den Topos der Hohle als stetige Um- und Neubesetzung der
Philosophiegeschichte nach Platon als »Urmetapher philosophischer Weltbetrach-
tung«’ und Keimzelle aufklirerischer Pidagogik zwischen Metaphorologie und
philosophisch motivierter Anthropologie.

Analoges giltauch fir die Bedeutung des Hohlenraumes in der dramatischen Li-
teratur beziehungsweise der Theatergeschichte. Auch im Theater ist die Hohle tradi-
tionell symbolisch anderer Raum wie auch Zeichen des Transitorischen selbst: Hoh-
len designieren Ubergangsriume, Tunnel und unterirdische Wege, die als Negativ-
rdume zu anderen (szenischen) Riumen wirken.® Sie stellen damit eine Herausfor-
derung fiir das riumliche Denken des Szenischen dar, verweist doch der Hohlenein-
gang auf einen nicht zu sehenden, aber doch dramaturgisch bedeutenden Ort. Mo-

4 Hinzuzufiigen sei die Konnotation des Hohlenraums als Raum des Weiblichen, so vor allem
in der Psychoanalyse, siehe Hardt 2012, S.189. Zu einer anti-platonischen Kritik und Dekon-
struktion einer derartigen Lesart siehe Luce Irigaray: Speculum of the Other Woman. New York:
Cornell University Press 1985, insb. S. 278—294.

5 Norbert Bolz: »Rezension zu: Blumenberg, Hans: Hohlenausginge. Frankfurt a.M. 1989« in:
Philosophische Rundschau, 37 (1/2). 1990, S.153-157.

6 So beispielhaft Fausts Monolog und anschlieRende Unterredung mit Mephistopheles in der
Szene »Wald und Héhle«, in der die Hohle stellvertretend als Raum des Erdgeistes gilt. Jo-
hann Wolfgang von Goethe: »Faust, in: Johann Wolfgang von Goethe (Hg.): Ausgewdhlte Wer-
ke in drei Binden. Bd. 3 Dramen. KoIn: Buch- und Zeitverlagsgesellschaft mbH 1986, S. 403801,
S. 511-515.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

tivisch wiederum teilen Héhle und Theater Dunkelheit, Geschlossenheit und kén-
nen beiderseits als Riume der Bildlichkeit, des Imaginiren, der Mythen beschrie-
ben werden, weswegen sie beidseitig auch mit Ablehnung belegt wurden:” So kniipft
das Bild des Theaters als Hohle an die anti-mimetischen und anti-theatralen Impli-
kationen von Platons Hohlengleichnis an. Heift es im zehnten Buch der Politeia:
»Gar weit also von der Wahrheit ist die Nachbildnerei; und deshalb, wie es scheint,
macht sie auch alles, weil sie von jeglichem nur ein weniges trifft und das im Schat-
tenbild<®, so gilt diese Kritik sowohl den in der Dunkelheit der Héhle vollzogenen
Schattenspielen wie auch der Illusion des Theatralen in toto.’

Zur Dialektik des Hohlenbildes gehort, dass dieselben Eigenschaften an anderer
Stelle als spezifisches Potenzial der Hohle verstanden werden konnen: So verortet
Peter W. Marx in Anlehnung an Blumenberg den anthropologischen Zweck der Hoh-
le gerade in der Differenz zum Auflen und der auch aus dem Mimetischen und Lu-
dischen resultierenden Moglichkeit zur Distanznahme vom nicht-theatralen Raum.
So wird das Theater als Hohle zum »Prototyp eines solchen geschlossenen Raumes,
in dem der>Absolutismus der Bilder und Wiinsche<herrscht [...] als notwendiger Akt
der Distanznahme, durch die iiberhaupt erst jene Mittelbarkeit hergestellt werden
kann, in der eine lebbare Welt fiir den Menschen entsteht.«*

Alldiese verschiedenen, vielfach symbolischen Besetzungen des Hohlenraumes ver-
bindet, dass — trotz beziehungsweise gerade aufgrund des starken metaphorischen
Gehalts — der materielle Raum der Hohle selbst selten thematisiert wird. Die Hohle

7 Vgl. hierzu Stefanie Diekmann et al. (Hg.): Theaterfeindlichkeit. Paderborn: Fink 2011.

8 Gunther Eigler (Hg.): Platon. Werke in acht Binden. Ubersetzt v. Friedrich Schleiermacher. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1999, S. 598.

9 Interessanterweise ist die Hohle bei Platon nicht nur ein Ort der Unfreiheit auch durch die
dortvorgenommene Tauschung, sondern in und tiber diese Tauschung auch ein Ort des Lust-
gewinns und des Zeitvertreibs: So wetteifern die im Schauraum der Hohle Gefesselten im
Dunkeln dariiber, welche Formen, Figuren und Handlungstrager als Nachstes durch und in
den Schatten dargestellt werden, quittieren eine gelungene Voraussage mit Applaus, eine
misslungene mit abschitzigem Lachen, ja scheinen ihre Gesellschafts- und Werteordnung
anhand des an die Schatten gebundenen Wettbewerbs selbst zu messen. So schreibt Pla-
ton iber die Riickkehr desjenigen, der aus der Hohle gefiihrt wurde: »Und wenn sie dort un-
ter sich Ehre, Lob und Belohnungen fiir den bestimmt hatten, der das voriiberziehende am
schirfsten sah und sich am besten behielt was zuerst zu kommen pflegte und was zuletzt
und was zugleich, und daher also am besten vorhersagen konnte was nun erscheinen werde:
glaubst du es werde ihn danach noch grof verlangen, und er werde die bei jenen geehrten
und Machthabenden beneiden?«1bid., S. 516. Vgl. hierzu auch Alexander Aichele: Philosophie
als Spiel: Platon— Kant — Nietzsche. Berlin: Akademie Verlag 2000, insb. S. 61/62, 74/75.

10 Peter W. Marx:»Welt-Suche: Auf den Spuren von Hans Blumenberg, in: Forum Modernes Thea-
ter,12010, S. 93-103, S. 99.

am 14.02.2026, 16:55:37.

229


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

ist Platzhalter und dient der Darstellung des ihr selbst Anderen: des in ihr verorte-
ten Metaphysischen, des Ubersinnlichen oder als kontrapunktische Spannung des
die Hohle umgebenden Raumes, ob als Aufenraum, als flache Fliche, als Raum des
Gesellschaftlichen oder des Rationalen. Oder aber die Héhle wird (wie das Theater)
zum Raum des Bildhaften verklirt und ist dann - als utopischer Raum — nur noch
Container fiir eine sich dort manifestierende Imagination. Die Hohle dient als Pro-
jektionsfliche, bleibt jedoch selbst unsichtbar.™

Historische Veranderungen in diesem Verhiltnis konnen spatestens seit der ro-
mantischen Naturhinwendung sowie der Industrialisierung aufgezeigt werden, ei-
ner Zeit, in der auch die Wissenschaften der Geologie und Paliontologie konstituiert
werden. Hier gewinnt die Hohle als materieller und wissenschaftlicher Raum Kon-
tur und 16st sich damit von seinem im Schatten des platonischen Mythos zu verste-
henden metaphorischen Gehalt. So schreibt Johannes Mattes:

»Hohlen und Bergwerke glichen aus der Sicht der Zeitgenossen einem natiirlichen
Archiv, Schaufenstern in langst vergangene Epochen der Natur- und Menschheits-
geschichte. Nur das Innere der Erde bot den Forschern eine Visualisierung dieser
langfristigen Entwicklungen. Fossilienfunde und die in Steinbriichen und Natur-
hohlen sichtbar gemachte tektonische Schichtung der Erdkruste unterstreichen
die zentrale Stellung von Hohlen in der Konzeption dieser neuen Naturwahrneh-
mung. In ihnen manifestierte sich die durch Ausgrabungen und geologische Be-
funde evozierte Chronologie der Schépfung, erlangte in Form von Naturhdhlen
raumliche Prisenz.«'?

In den letzten Jahren gewinnen Hohlenriume neue Bedeutung als Ort der materiell
fundierten Forschung zwischen Kunst und Kunstwissenschaft, historischer Anthro-
pologie, Material Culture und Archiologie und wird zum Ort weniger philosophi-
scher denn materieller Relevanz.” Ihre Symbolik und Metaphorik wird im Rahmen
einer kulturwissenschaftlichen und - wie ich zeigen mdéchte — insbesondere anthro-
pozinen Wende an die spezifische Materialitit und auch 6kologische Dimension

b8 Dies gilt konkret auch fiir ihre Rolle in der Literatur. Hier gilt stellvertretend, was Andreas
Hammer tber die Hohlen in der mittelalterlichen Erzdhlung schreibt: »In der Regel ist die
Darstellung und narrative Ausgestaltung dann relativ knapp gehalten, wenn die Hohle vor
allem die Funktion hat, die Gesellschafts- und Zivilisationsferne ihrer Bewohner aufzuzei-
gen.« Hammer 2018, S. 287.

12 Johannes Mattes: »Die Eroberung der Tiefe. Mitglieder der k. k. Geologischen Reichsanstalt
als Akteure und Forderer der Hohlenforschung unter Tage, in: Berichte der Geologischen Bun-
desanstalt 95 2012, S. 80-114, S. 83.

13 Vgl. u.a. Markus Messling et al. (Hg.): Hohlen. Obsession der Vorgeschichte. Berlin: Matthes &
Seitz 2019; Johannes Mattes: Wissenskulturen des Subterranen. Vermittler im Spannungsfeld zwi-
schen Wissenschaft und Offentlichkeit. Ein biografisches Lexikon. Wien/Kéln/Weimar: Bohlau Ver-
lag CmbH & Co. KC 2019.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

des sie bildenden Erdraumes gebunden. So hat der Topos der Hohle auch im Zu-
sammenhang 6kologischer Krisendiskurse Konjunktur, handelt es sich doch dabei
in (post)apokalyptischen Erzihlungen um einen Raum - ob als natiirliche Hohle im
Erdreich oder im Gestein der Berge oder als kiinstlicher Schutzraum als Bunker -,
in dem die Spezies Mensch als Kollektivsubjekt vor einer anderen — einer solaren,
einer erdsystemischen, einer technologischen — Kraft Zuflucht sucht.*

Dergestalt geht die fiir den Hohlenraum bisher konstitutive Beziehung zur Al-
teritit, ob als Mythos, als Gegengesellschaftliches, als Natur, im Anthropozin ei-
ne Verinderung durch: Denn mit dem Aufkommen anthropoziner Hohlen wird der
einstmals andere Raum von der Dialektik des Eigenen eingeholt. Ursache und Folge
der (6kologischen) Katastrophenimagination fallen zusammen, anthropozine Hoh-
len zeigen sich als das verraumlichte Erdinnere, das nunmehr eine sehr andere Art
von Gefahr birgt, die direkt mit den Menschen als Urheber in Verbindung steht:
Als Negativraum enthalten Hohlen die letzten fossilen und mineralen Wertstoffe,
deren Extraktion die fortschreitende Umweltzerstérung nur noch beschleunigen
wird. Die Bestimmung des Beginns (GSSP) des Anthropozins in der Mitte der 1950er
Jahre und der Beschluss, die mit den Atomwaffentests anhaltende, global messba-
re radioaktive Strahlung als Indikator desselben zu nutzen, verweist ebenso auf den
Zusammenhang zwischen den geologischen, materiellen Unterwelten der Erde und
dem aufeiner erdzeitlichen Skala zu verortenden Handeln der Spezies Mensch aus-
gedriickt im Hyperobjekt der Radioaktivitit. Schlieflich illustriert die Tatsache, dass
radioaktiver Abfall tiefin den Erdschichten gelagert wird, nicht nur Jason W. Moores
These der Nutzung der Erde als >cheap natures, als planetarischer Miilleimer™, son-
dernmachtdies als geschichtliches und ethisches Skalenproblem deutlich: Denn die
tief im Erdinneren verborgenen Abfille zeugen von einer Gefahr nicht nur fiir un-
sere, sondern auch fiir weitere, zukiinftige Generationen. Hohlen stellen hier andere
Réiume dar und sind gleichzeitig zum Schutzraum geworden gegen ein zum Anderen
gewordenes Eigenes.

Das Anthropozin beginnt im Erdinneren. Die vertikalen Schichten der Erde wer-
den in Hohlen- und Hohlrdumen sichtbar, hier gewinnt das Anthropozin auch seine
ethische Relevanz. So schreibt der britische Schriftsteller Robert Macfarlane:

»Perhaps above all the Anthropocene compels us to think forwards in deep time,
and to weigh what we will leave behind, as the landscapes we are making now
will sink into strata, becoming underlands. What is the history of things to come?

14 Soinder Literatur spatestens seit Gabriel Tardes Fragment einer Geschichte der Zukunft, Gabriel
Tarde: Fragment einer Geschichte der Zukunft. Paderborn: Konstanz Univ. Press 2015. Vgl. auch
Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2014b, S. 323—340.

15 Moore 2015.

am 14.02.2026, 16:55:37.

231


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

What will be our future fossils? As we have amplified our ability to shape the
world, so we become more responsible for the long afterlives of that shaping.
The Anthropocene asks of us the question memorably posed by the immunol-
ogist Jonas Salk: »Are we being good ancestors?«'®

Sind die Erdschichten die Archive einer (anthropozinen) Pri- und Posthistorie, so
sind Hohlen Riume, die das Uber- und Untereinander von prihistorischen, erdhis-
torischen und posthistorischen Schichten aus der rein lateralen Ausdehnung, aus
der Flichigkeit in ein dreidimensionales Verhiltnis stellen und damit den verschie-
denen (Zeit-)Ereignissen Raum geben. Die Hohle ist in ihrem phinomenologischen,
mehrnoch, in ihrem geologischen Gehalt Faltenwurf, eine Blase im Raum, eine Ver-
vielfachung von Fliche. Als solche nimmt sie die geologischen und stratigrafischen
Konsequenzen des Anthropozins in sich auf und wiederholt damit eine urspriingli-
che Ambivalenz von Schutz und Gewalt: einstmals mythologischer Raum tibernatiir-
licher, gefihrlicher Wesen. Dann, bei Platon, Ort des dreifachen Freiheitsentzugs
von Fesselung, zwanghafter Losung sowie der Gewalt, die den Riickkehrenden im
Hohlengleichnis erwartet. Im Diskurs des Anthropozins wird die Hohle wiederum
Ort der gewaltvollen Extraktion fossiler wie mineraler Wertstofte und gleichzeitig
Symbol der latenten Gewalt gegeniiber kommenden Generationen. Die Hohle ist
Raum, der einer letzten Menschheit Schutz gibt, sowie Raum, der selbst durch das
Handeln der Menschheit entstanden und somit zur eigentlichen Quelle dieser Ge-
fahr geworden ist.

Ich mochte beschreiben, dass auch der dunkle Raum des Theaters in der Gegenwart
noch den Bezug zur Hohle als Ort der Bedrohung, als Flucht- und Schutzraum, als
Gefingnis und Ort der Zerstreuung nicht verloren hat. Doch jenseits der Metapho-
rik zwischen Hohle und Theater, in der der Hohlenraum als Durchgang zwar auf
eine Szene verweist, nicht aber selbst als materiell wirksamer Raum in Erscheinung
tritt, gilt es angesichts der oben skizzierten Relevanz dieses (Erd-)Raumes im Dis-
kurs des Anthropozins die Verbindung zwischen Hohle und theatralem Raum zu
tiberpriifen. Nicht um den Hohlenraum aus dem Bedeutungshof seiner metaphori-
schen Betrachtung ginzlich zu lésen — denn das wiirde bedeuten, das Theater mit
dem realen Raum der Héhle gleichzusetzen —, doch um seinen semantischen Gehalt
sowie seine Rolle als Raum der Bildlichkeit und Fiktionalitit um die Materialitit und
die nicht-menschliche Komponente des Hohlenraumes zu erweitern.

Uber die Beschreibung von Philippe Quesnes 2016 entstandenem Stiick The Night
of the Moles (Welcome to Caveland!) mochte ich im Folgenden die Metapher des Thea-
ters als Hohle fiir das Anthropozin neu beschreiben. Ich méchte den Hohlenraum

16  Robert Macfarlane: Underland. A Deep Time Journey. E-Book. NY, London: WW. Norton & Com-
pany 2019, Kapitel 3.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

>Theater« als dreidimensionales Milieu beschreiben, als dichte Umwelt, die von ei-
ner Vielzahl von menschlichen und nicht-menschlichen, materiellen und immate-
riellen Bedeutungsschichten und Fiktionen durchdrungen ist. Als einen Ort, an dem
wir schliefilich selbst von einer Vielzahl von Ontologien umschlossen sind und von
dem aus wir auf die subterranen Verbindungen menschlicher und nicht-mensch-
licher Organismen blicken konnen. Dabei soll sich die Analyse von The Night of the
Moles (Welcome to Caveland!) zuerst den Fragen der konkreten riumlichen Anlage so-
wie der riumlich-situativen Aufteilung der Bithnenhandlung widmen, bevor ich im
folgenden Schritt die bestimmte Modalitit dieser Inszenierung — den Umgang und
die Bedeutung von Atmosphire, Fiktionalitit, Asthetik — beschreiben méchte und
schliefilich zu den auch im vergangenen Abschnitt beschriebenen Fragen der Poli-
tik beziehungsweise der Anerkennung multipler Ontologien des Mehr-als-Mensch-
lichen zuriickkehre.

The Night of the Moles (Welcome to Caveland!)

Auftritte aus dem Innenraum

Abb. 22: Quesne: The Night of the Moles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

Aus den Lautsprechern ertont Countrymusik. Der Bithnenraum ist dunkel. Zu
sehen ist nur ein weifSer, aus dem Inneren schwach beleuchteter, zum Publikum of-
fener Container auf der Bithnenmitte. Mehrmals wird die Musik durch laute Geriu-
sche unterbrochen. Synchron zum wiederkehrenden lauten Brummen beginnt das
Licht im Container zu flackern, sich aufzuhellen und wandelt sich schliefslich zu ei-

am 14.02.2026, 16:55:37.

233


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

nem diffusen Zwielicht. Pl6tzlich wird die Containerriickwand durchbohrt. Das Ge-
rdusch hallt elektronisch verstirkt nach. Die die Riickwand durchbohrende Spitze
— ein Messer, eine Spitzhacke? — bewegt sich, scheint, einem Stielauge gleich, den
Raum diesseits des Zuschauerraumes zu untersuchen, zieht sich zuriick und st6{3t
wieder vor, schafft ein Guckloch, zieht sich zuriick, stof3t wieder vor und reifst ein
Stiick der Wand ein. Eine grof3e Klaue greift hindurch, reifft immer grofiere Stiicke
heraus, bis die Offnung weit genug scheint, um eine grofSe, runde Réhre einzufith-
ren. Ein anhaltendes Achzen wird horbar, braune Felsen rollen hinaus, schlief3lich:
eine Gruppe schwer atmender menschengrofRer Maulwiirfe erscheint, die auf dem
Containerboden erschopft liegen bleiben. Griines, diffuses Gegenlicht erhellt den
Raum um den Container herum und gibt den Blick frei auf die sich schemenhaft ab-
zeichnenden Dinge auf der Bithne: Aus Pappmaché gefertigte, riesige Stalagmiten
und Stalaktiten bilden eine Art Tropfsteinh6hle. Nebel wabert tief am Bithnenbo-
den, neben dem Container ist ein Schlagzeug erkennbar, ein Theremin, eine elektri-
sche Gitarre, Mikrofone.

The Night of the Moles (Welcome to Caveland!) beginnt als Einbruch einer Gruppe
von grabenden Insektenfressern, unterirdischen Siugern in diesen weifden Contai-
ner, der die Abstraktion einer leeren weifRen Bithne nur kurz anreif3t, bevor er wort-
wortlich zerrissen wird und der Blick auf einen anderen Raum, eine andere, weni-
ger abstrakte denn naive Fiktion frei wird: auf den Bithnenraum als Héhlenraum.
Uber den Verlauf der nichsten 80 Minuten werden die Zuschauer*innen Zeug*in-
nen, wie die grofen Maulwiirfe Alltigliches und Existenzielles verrichten: Ohne ein
einziges Wort zu verlieren, veranstalten sie eine Trauerfeier, gebiren, zeichnen, es-
sen, tanzen und musizieren und bauen den Bithnen- und Handlungsraum dabei
stetig um, auf und ab. Vor allem aber spielen sie. Denn die meisten der Aktionen,
die hier vollfithrt werden, scheinen einem Selbstzweck zu dienen, stellen eine Hei-
terkeit und Freude beim Ausfithren aus und lassen dieses Maskenspiel damit nicht
nur Darstellung einer Maulwurfswelt sein. Es ist ein Spiel, bei dem die Maulwiir-
fe eine Bithnenhandlung gestalten, die sich zwischen Schauspiel, Performance und
Konzert bewegt, dabei jedoch immer wieder die Grenzen und den Rahmen der Fik-
tionalitit wie des Performativen kommentiert und tibersteigt.

Dient die theatrale Hohle einem dramatischen Personal zumeist als Durch-
gangs- und Auftrittsraum auf die Bithne, so scheint dieses Verhiltnis beim Auftritt
der Maulwiirfe hier gleich doppelt verkehrt: Hier wird nicht nur die Hohle selbst
zum eigentlichen Handlungsraum, wodurch die topologische Vereinbarung zwi-
schen Hohlen- beziehungsweise Tiefenraum und Handlungsraum verkehrt wird,
die Handlung von The Night of the Moles spielt in der Hohle selbst. Hinzu kommt, dass
der Aufienraum wiederum nicht nur im >Off« liegt, sondern gianzlich abhandenge-
kommen zu sein scheint. Weder wird nach einem Auflen hin auf- oder abgetreten,
noch wird auf ein Aufen referiert, das sich vermittels der Figuren auf der Bithne
selbst explizieren wiirde. Die Maulwiirfe treten nicht etwa von einem Ort auf,

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

der eine Verbindung oder Uberleitung von einem anderen Ort zum Bithnenraum
beziehungsweise zum auf der Bithne stehenden Container sichtbar machen wiirde.
Thr Auftritt in den weifen Container geschieht gleichsam aus dem Inneren des
Bithnenraums selbst: eine »Mise en abyme, die nicht nur den theatralen Raum dop-
pelt und damit in der ersten Szene der Performance schon auf die Doppelbodigkeit
der Realititsebenen und das Spiel einer nunmehr unklaren Dialektik von Innen
und Auflen hinweist. Auch zielt diese Verdoppelung der Bithnentopologie auf eine
Verdoppelung eines als >Innen< empfundenen Raums: Der weifle Container steht
im Inneren der als Innenraum wahrgenommenen Hohle. Die Maulwiirfe treten in
der Spiellogik nicht eigentlich von jenseits des Containers auf beziehungsweise
gehen in diesen iiber, sondern treten aus seinem Inneren selbst auf — ein mehr-
facher Einbruch und eine mehrfache Offnung: Es ist ein Einbruch in das Gefiige
des abstrakten Raumes des White Cube, als welcher der weifle Containerraum ver-
standen werden kann, eine Kolonisierung dieses Raumes durch Wesenheiten, die
diesem Raum ginzlich fremd sind. In den weifden Kubus bricht hier nicht etwa
die als Nullstelle des Asthetischen zu verstehende Realitit einer auflertheatralen
Wirklichkeit ein, die vor der weifden Wand das Alltigliche, das sReady-Made« selbst
durch ihr Spiel mit den Beziiglichkeiten in den Status des Asthetischen erheben
wiirde. Demontiert der White Cube der zeitgendssischen Kunst die Fiktionalitit des
Theatralen durch eine Hinwendung zum Realen, so wenden sich Quesnes Maulwiir-
fe gegen diese Asthetisierung des Realen selbst. Sie instaurieren damit wiederum
ein Spiel mit der Fiktion, die ihren Ausgang nicht aus einem Aufien oder einem
Oben nimmt. Weder betreten die Maulwiirfe die Bithne, noch sind sie Figuren, die
etwa in der Art des >Deus ex machina« von einem transzendenten Ort heraus auf
die Bithne gelangen und somit das auf ihr stattfindende Geschehen beeinflussen.
Ja, die Maulwiirfe bei Quesne vollbringen quasi das Kunststiick, aus dem Nichts die
Bithne zu betreten beziehungsweise: aus dem Inneren der Fiktion selbst.” Damit
zeigen sie auch an, dass der Raum der weiflen, leeren Bithne beziehungsweise
des White Cube auch nur eine weitere Spielart der theatralen Reprisentation ist,
hinter der weitere materielle Fiktionen hausen: riesige haarige Troglodyten, Hoh-
lenbewohner, die den Raum der Reprisentation demontierend doch wieder nur
doppeln.

17 Wo beginnt das Rohr, aus dem die Maulwiirfe auf die Bithne kriechen? Hinter der Riickwand
selbst, in ihrem Inneren: Die Maulwiirfe erinnern damit an den Parasiten, der immer schon
am Lebendigen dran ist und dadurch immer auch auf etwas anderes aus dem Inneren heraus
verweist. Daher ist seine Rolle nicht nur die des Schadlings, sondern auch die des medialen,
das duale Verhiltnis von Subjekt und Objekt dekonstruierenden Transmitters. So schreibt
Michel Serres: »Das parasitare Verhiltnis ist intersubjektiv. Es ist das Atom unserer Bezie-
hungen.« Michel Serres: Der Parasit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, S.19.

am 14.02.2026, 16:55:37.

235


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Doch der szenische Auftritt der Maulwiirfe durch den Tunnel in den weifien
Container zeugt noch von etwas anderem: Der Auftritt ist nicht nur die Er6ffnung
des (szenischen) Raumes, sondern ist auch selbst eine transitorische Szene >sui
generis, die die Verhiltnisse von oben und unten, innen und aufien dekonstruiert.
Juliane Vogel schreibt: »Im Schritt iiber die Bithnenschwelle wird eine kiinstliche
Persona geschaffen, die den Zuschauer im Moment ihres Erscheinens fir sich
einnimmt und durch seine Ankunft eine Erneuerung der bestehenden Situation
verspricht.«’® Der Auftritt ist hierbei >motus corporis, ein »Akt des Hervortre-
tens«’?, der nicht nur eine Erneuerung der dramatischen Situation verspricht,
sondern auch die Konstituierung des dramatischen Personals, einer »lesbaren
Figur«.*® Dieser Auftritt ist nicht einfaches Betreten des Bithnenraums, sondern
ist selbst schon durch bestimmte Techniken geformtes Treten, das nicht erst auf,
sondern quasi schon hinter der Bithne beziehungsweise im nicht sichtbaren Raum
der Bithne beginnt. Nochmals Vogel:

»Erfordert ist eine Ausrichtung an der Vertikalen, die dem Auftretenden Erkenn-
barkeit, Souveranitit und die Stabilitit einer Form verleiht und ihn durch die
kinstliche Verstarkung seines Riickgrates tiber die ihm angeborene Hinfalligkeit
erhebt. Nur durch eine solche Aufrichtung kann sich eine Person verdeutlichen,
nurin der Senkrechten gewinnt der auftretende Kérper seine Dignitat. Die zweite
Voraussetzung gegliickter theatraler Artikulation ist die kontrollierte Setzung der
Fiifle oder die beherrschte Anwendung anderer und dhnlicher technisch gestutz-
ter Bewegungsformen, die den Auftretenden lber die Schwelle einer Bithne —
aberauch Uber die Schwelle der Aufmerksamkeit — hinwegtragen. Der souverane
Auftrittsschritt ist wie der Tanzschritt sein Schritt, der sein Schreiten weify, ein
Schritt, der sich selbst zeigt und >in der Darstellung reflektiertc.«”'

Mit dem Betreten des Bithnenraumes durch die in die Containerriickwand einge-
fithrte Rohre wird die Ausgangssituation von The Night of the Moles als Einbruch der
Fiktion in die Fiktion sowie ihr Personal — menschengrofle Maulwiirfe — etabliert.
Doch die Ausgangslage ist eine fundamental andere als der idealtypische, von ei-
ner klaren Semantik der Gravitation geprigte Auftritt bei Vogel. Denn ein solcher
Auftritt expliziert sich — wie unter anderem Ralph Fischer aufzeigt — als »[pledes-
trische Asthetikg, als Reiteration einer Anthropologie des aufrechten Ganges*, und

18  Juliane Vogel: »Sinnliches Aufsteigen. Zur Vertikalitat des Auftritts auf dem Theater, in: An-
nemarie Matzke et al. (Hg.): Auftritte. Strategien des In-Erscheinung-Tretens in Kiinsten und Me-
dien. Bielefeld: transcript 2015, S.105-120, S.105.

19 Ibid.

20 Ibid., S.106.

21 Ibid., S.107.

22 Soversteht Fischer seine pedestrische Asthetik als theatrale Auseinandersetzung mit dem Sze-
nenboden als Untergrund. Er schreibt: »Theater beginnt also in jenem spannungsgeladenen

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

verweist damit auf das dem aufrecht gehenden Zweibeiner, dem Anthropos, zutiefst
Eigene. Statt (menschliche) Souverinitit und Dignitit qua aufrechtem Gang anzu-
zeigen, kriechen und fallen bei Quesne die Maulwiirfe auf die Bithne, werden gezo-
gen und geschoben. Der Auftritt der Maulwiirfe verweist damit nicht nur auf das
Spiel mit den Konventionen der Kunst und der Fiktionalitit, sondern ist auch Kritik
der fundamentalen Dispositive der an die Gravitas gebundenen Raumachsen, einer
das Nicht-Menschliche nicht beachtenden Anthropologie der Vertikalitit.>

Okologien der Zentripetalitat

Diese nicht-anthropozentrische Weise der Fortbewegung hingt nicht nur mit dem
Lebewesen allein zusammen, sondern beruht auch auf ihrer Beziehung zur Umge-
bung: Nicht nur sind die Maulwiirfe nicht-menschliche Wesen, der Raum der Hohle
selbst gibt eine andere Art der Fortbewegung vor. So beinhaltet die praktische Seite
der Speldologie, der Hohlenkunde, nicht nur Techniken zur Beschauung, zur Ver-
messung und zur Klassifizierung von Héhlen, sondern auch solche zur Befahrung,
Begehung und zur Fortbewegung in ihr und durch die unterirdischen Riume. Der
Hohlenraum ist nicht nur ein anderer Raum, er ist ein dezidiert anders zu bege-
hender Raum, der die Erfahrungen und Grenzen der eigenen Korperlichkeit selbst
deutlich macht.

Benjamins Passagen-Werk in Erinnerung rufend, beschreibt Robert Macfarla-
ne die unterirdischen Katakomben von Paris: Unter dem Hauserlabyrinth der Stadt
liegen Tunnel, die eine unsichtbare Stadt bilden, eine Gegenstadt, die eine jahrhun-
dertealte Geschichte haben und - wie die Passagen selbst — eine eigene Art der Oko-
nomie und der Bewegung hervorbringen.* Die unterirdische Bewegung ist jedoch

Augenblick des AufTritts [sic!], wenn die FiifSe des Performers den Boden beriihren und jener
Prozess der Verwurzelung einsetzt, der dem Darsteller die notige Stabilitat verleiht. Der Dia-
log zwischen Fufd und Untergrund bildet daher, gemaf Suzuki, die Grundlage aller anderen
Bithnenhandlungen. Ein guter Schauspieler ist an seiner FuRtechnik zu erkennen: Am sta-
bilen Stand und am geschmeidigen Gang.« Das (aufrechte) Gehen beschreibt Fischer damit
auch als »Basis aller kodifizierten Darstellungsformen«. Ralph Fischer: Walking Artists. Uber
die Entdeckung des Gehens in den performativen Kiinsten. Bielefeld: transcript 2011, S. 17f. Mitdem
Begriff des Untergrundes verweist Fischerjedoch nicht, wie ich es hier tue, auf dasjenige, das
unter dem Grund liegt — also die subterrestrischen Spharen —, sondern auf den Grund unter
unseren Fiiflen, sprich: die zweidimensionale Flache, auf der der Mensch steht.

23 So schreibt auch Paul Virilio: »Ich glaube, wir kdnnen die Welt nicht anders sehen denn als
Fallin die Welt. Das ist keine Metapher. Unsere menschliche Sichtist abhangig von der Schwer-
kraft, das heifdt von der Tatsache, dass man fallt oder nicht fallt.« Paul Virilio: »Schwerkraft-
Raum. Paul Virilio im Gesprach mit Laurence Louppe und Daniel Dobbels«, in: Arch+,124/125
1994, S. 4651, S. 46 (Hervorh. ].-T. K.).

24 »Auch sonst warf diese unterirdische Stadt fiir die, die sich in ihr ausgekannt haben, ihren
greifbaren Nutzen ab. Denn ihre Strafien schnitten die groRe Zollmauer, mit der die fermiers

am 14.02.2026, 16:55:37.

237


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

nicht nur eine Bewegung, bei der die auf der Erdoberfliche manifesten Grenzen und
Barrieren wortwortlich unterwandert werden, sondern ist auch Raum, der eine an-
dere korperliche Art der Fortbewegung erfordert — eben ein Kriechen, Ducken, Rob-
ben, Schlufen. Als Kriechgang durch die Ginge der Literatur beschreibt Macfarlane
die Architektur von Benjamins Passagenwerk, eine Riumlichkeit, die die Korper-
lichkeit der Lesenden selbst verindert: »Reading it, you come to feel bodiless and
boneless — able to traverse time by means of the book’s subtle chatiéres, its secret
passages.«*> Die Hohlenginge von Benjamins Passagenwerk sind fiir Macfarlane
tropisch direkt verbunden mit der korperlichen Erfahrung des Durchschreitens der
engen Ginge der Pariser Unterwelt, eine Erfahrung, die ihn nicht nur mit der Ver-
gangenheit der Stadt und den in den Katakomben abgelegten sterblichen Uberres-
ten ihrer Toten konfrontiert, sondern auch mit seinen eigenen Kdrpergrenzen. Ein
gewohntes Gefithl von Stabilitit wird aufgehoben, ja die Bewegung durch die Hoh-
len desintegriert seine Korperlichkeit selbst. In einer der eindringlichsten Passagen
schreibt er:

»| lie flat, loop pack to foot, edge in head first. The clearance above is so tight
that | again have to turn my skull sideways to proceed. The clearance to the
sides is so scant that my arms are nearly locked to my body. The stone of the
ceiling is cracked into blocks, and sags around the cracks. Claustrophobia grips
me like a full-body vice, pressing in on chest and lungs, squeezing breath hard,
setting black stars exploding in my head. Drag-scratch of bag behind me, pain
already in the leg to which it is looped from the effort of pulling it. Movement
is a few inches at a time, a worm-like wriggle, gaining purchase with shoulders
and fingertips. How long does this tunnel run like this? If it dips even two inches,
I'll be stuck. The thought of continuing is atrocious. The thought of reversing is
even worse.«*

Der Kriechgang hier ist — anders als das Kriechen auf der Oberfliche bei Tages-
licht - kein Ausdruck eines Dispositivs, das die Erfahrungen der Gravitas mit einem
anthropologischen und politischen Programm verkniipft.”” Er ist stattdessen ein
Gang durch die Erde selbst, der die eigenen korperlichen und existenziellen Grenzen
des Humanen aufzeigt und gleichzeitig auf die Verbindung von nicht-menschlicher

généraux ihre Rechte auf Abgaben von der Einfuhr sich sicherten. Der Schmuggelverkehr im
sechzehnten und achtzehnten Jahrhundert ging zum grofden Teil unter der Erde vor sich.«
Walter Benjamin: »Das Passagen-Werk, in: Rolf Tiedemann (Hg.): Walter Benjamin. Gesam-
melte Schriften V.1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991a, S. 9-1066, S. 137.

25  Macfarlane 2019, Kapitel 5.

26 Ibid.

27  Wie beispielsweise Ralph Fischer anhand der Crawling Pieces von William Pope L. analysiert,
siehe Fischer 2011, S. 236—241.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Riumlichkeit und Motorik verweist: Umwelten zeitigen nicht nur Weisen der Wahr-
nehmung und Handlung, sondern auch korrespondierende Modelle von Kérper und
Bewegung.

Der Kriechgang der Maulwiirfe bei Quesne ahmt somit weniger mimetisch ei-
ne Korperlichkeit der Maulwiirfe nach, sondern muss ebenso als Gegenentwurf ei-
ner im Theater wirksamen Kraft der Vertikalitit verstanden werden, die den auf-
rechten Gang des Bithnenauftritts an die Vorstellung eines freien, also die Korper-
lichkeit des Anthropos scheinbar nicht tangierenden Raumes bindet. Ein Dispositiv
der Axialitit, ein der Theaterbithne inhirenter Topos einer Metaphysik der Verti-
kalen wird hier aufgelost, der auf einer gravititisch und axial ausgerichteten Auf-
tritts- und Handlungslogik beruhende anthropologische (und gleichzeitig anthro-
pozentrische) Raum wird zugunsten einer anderen (Schwer-)Kraft und eines ande-
ren Raumempfindens aufgegeben.

Es sind also auch nicht anthropologische Szenen, die bei The Night of the Moles
erzihlt werden, sondern Geschichten aus der Erde selbst, die allesamt aus ande-
ren Materialien schopfen und damit auch ein anderes Verstindnis von Axialitit und
Gravitit anschaulich machen: Zur Bithnenrechten liegt ein menschengrof3er Fels-
brocken, der wie ein seltenes Mineral, ein Edelmetall oder Edelstein im Scheinwer-
ferlicht glinzt. Die Maulwiirfe speisen — ob es ein religiéses Ritual ist oder blof3 all-
tigliches Abendessen — lange weif3e Regenwiirmer, die erst mithsam per Flaschen-
zug emporgehoben und anschliefiend entwirrt werden, bevor sich die Maulwiirfe
auf sie stiirzen. Der Maulwurf, der die Reise durch die Rohre in den weiflen Con-
tainer scheinbar nicht iiberlebte, wird nicht etwa begraben, sondern an den Fiien
gut sichtbar knapp unterhalb der Bithnendecke aufgehingt. Ein Fels wiederum, der
ebenfalls mit den Maulwiirfen durch die Réhre auf die Bithne gelangte, wird an ei-
nem Seil fixiert und schwebt anschliefiend wie ein Planet oder ein dunkler Mond in
halber Hohe iiber dem Geschehen und scheint damit selbst eine Anziehungskraft
zu generieren, die die Bewegungen der Maulwiirfe zwischen vertikaler Aufrichtung
und lateraler Ausdehnung strukturiert. Die Maulwiirfe kriechen, rollen und sprin-
gen auf der Bithne umbher, sie klettern auf Podeste, rutschen von diesen wieder her-
ab, schieben, ziehen und schubsen sich. Sie nutzen kleine motorisierte Roller, sie ge-
hen - einander an den Schwinzen festhaltend — in Prozessionen, sie bilden schlief3-
lich Kniuel von Korpern, in denen weder Korper- (beziehungsweise Fell-)Teile noch
Bewegungsrichtungen klar zuordenbar sind. Die Maulwiirfe sowie die Architektur
der Hohle selbst richten sich nicht entlang einer theatralen Achsensemantik aus, in
der das Oben und Unten beziehungsweise das Links und Rechts je kontextspezifi-
sche, aber dem Publikum bekannte Codes eines Aufien designieren, die Bewegun-
gen innerhalb der Hohle sind stattdessen zentripetal organisiert.

Der diese Bewegungen umschlieRende Raum wird markiert durch die die Hoh-
lenlandschaftbildenden Tropfsteine, die auf dem Bithnenboden als Stalagmiten ste-
hen und von der Bithnendecke als Stalaktiten herabhingen. Damit rekurriert das

am 14.02.2026, 16:55:37.

239


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Bithnenbild nicht nur auf den insbesondere in der Epoche der Romantik wirksamen
kunstgeschichtlichen Topos der Héhle und die Motive von Felsen und Grotten in den
Kunstwerken von Caspar Wolf oder Caspar David Friedrich, sondern schaftt auch
eine Riumlichkeit, die deutlich die Umringung der Protagonist*innen durch die
nicht-menschliche Materie anzeigt: Die Tropfsteine sind nicht blof3e Dekoration,
sie verengen spiirbar den Bithnenraum, bilden einen nicht nur zum Publikum durch
die vierte Wand abgeschlossenen Raum, sondern ein allseitig begrenztes Vivarium,
der eine Beobachtung des Verhaltens der darin angesiedelten Organismen erlaubt.
Der Raum der Hohle umschlief3t die sich darin ansiedelnden Organismen, pragt ihr
Handeln und erhilt damit eine Eigenwirksamkeit. Das Tun der Maulwiirfe ist ei-
ne Handlung als Echo dieser Umwelt, dieses Bithnen- als Hohlenraums. Schlieflich
schreibt sich die Hohle als Erdraum durch die Dimension der Tiefenzeit in die Bith-
nenhandlung ein: Die Tropfsteine selbst stellen ein sichtbares Vergehen von Zeit dar,
das hier mit einem anthropozinen Augenzwinkern wiedergegeben wird: Zwar se-
hen wir die Tropfsteine selbst nicht wachsen, doch fihrt in einer Schliisselszene der
Performance ein Maulwurf mit einem kleinen elektrischen Roller auf der Bithnen-
mitte im Kreis. Auf dem Gepicktriger transportiert er einen grof3en Stalagmiten, so
als wire der Maulwurf selbst zustindig fir den Ab- oder Aufbau der im Tropfstein
zur Architektur gewordenen Erdzeit.

Die Maulwiirfe sind nicht nur Organismen, die in der Hohle agieren, sondern
genuine Hohlenwesen, Lebensformen, die durch eine andere Art der Raumlichkeit
und eine andere Art der Gravitation andere Bewegungen durchfithren und andere
Existenzweisen bilden. Die auf eine Anthropozentrik zielende dialektische Alteritit
von Hohle und Aufienraum, von Innen- und Aufienraum, der Umringung und dem
freien Feld wird hier dekonstruiert. Der vertikale Gang, der als Hohlenausgang bei
Platon als notwendiger Schritt zur Erkenntnis der Realitat fithrt, wird hier durch ei-
ne radikal immanente Verlagerung in die Hohle selbst aufgehoben: Zu den Klingen
der E-Gitarre und des Theremins 6ffnet sich etwa in der Mitte des Stiickes der die
Bithnenriickwand bedeckende Vorhang. Sichtbar wird eine helle, die gesamte Wand
tiberspannende Opera-Folie, die im unteren Drittel riicckwindig hell, in mattem gel-
bem und orangefarbenem Licht leuchtet: Die Maulwiirfe verharren regungslos. Ist
das etwa ein Hohlen- und Bithnenausgang, der auf ein Auflen verweist? Ist das die
erhoffte Losung aus der Dunkelheit des Erdinneren? Ist das gleichsam ein Ausgang
aus den stets nur gespiegelten Ebenen der Fiktionalitit? Oder ist es ein Blick in eine
noch tiefer liegende (Unter-)Welt, deren infernales Leuchten hier sichtbar wird?

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Abb. 23: Quesne: The Night of the Moles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

Doch kaum kommt der Vorhang zu einem Halt, bedienen die auf einem seitli-
chen Podest stehenden Maulwiirfe unter anhaltendem Gekicher einen elektrischen
Flaschenzug. Langsam schwebt von der Bithnendecke ein Schriftzug herunter:
»Welcome to Caveland«. Der Verweis auf einen jenseitigen Raum durch die Off-
nung des Bithnenhintergrundes und das Erscheinen der hellen Lichtquelle hinter
der Opera-Folie zeigt sich als metaphysische Finte: Choreografiert als zusammen-
hingende Szene verweist das Licht ironisch auf einen Auflenraum, nur um durch
die vom Lachen der Maulwiirfe begleitete, »ex nihilo< einsetzende Betitelung des
Innenraums durch den Schriftzug umso dringender auf das immanente Zusam-
menfallen von Tiefe und Weite, Umschlossenheit und Offnung, Introspektion und
Horizont zu verweisen und damit Platons Ursprungsfabel fiir das Anthropozin zu
tiberschreiben: Die Freiheitserfahrung liegt weder im Ausgang aus der Hohle noch
im solipsistischen Riickzug in diese. Der (metaphysische) Horizont der Begrenzung
des Raumes des Sicht- und Wissbaren liegt als geologischer Horizont in der Hohle,
in den Erd(ge)schichten, sprich im Verstindnis einer fundamentalen Begrenztheit
des Humanen durch die materiellen, physischen, erdhistorischen Riume und Er-
eignisse selbst. Nicht jedoch als ein Gegeniiber, als erneute Entgegensetzung von
Standpunkt und Fluchtpunkt, sondern als verrdumlichte, das Subjekt umschlie-
Rende Zeitstruktur, eine Okologie, als nicht-menschliche Weise des Wohnens. Und
so schreibt auch Carl Lavery iiber Quesnes Performances: »Before any action is
performed, Quesne’s use of space invites audiences to consider what it means to
live at home, and to think of domesticity as something that exceeds the limits of the
human house.«**

28  Carl Lavery: »The ecology of the image: The environmental politics of Philippe Quesne and
Vivarium Studiox, in: French Cultural Studies, 24 (3). 2013, S. 264—278, S. 267.

am 14.02.2026, 16:55:37.

24


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Exkurs: AuBenraume der Fiktion

»Die Aussagekraftigkeit der Hohlenimaginationen beruht, wie es scheint, auf der
Bedeutung der Differenz von >Auflen<und >Innen<, mit der wir so miihelos umge-
hen, als sei es die selbstverstiandlichste Sache von der Welt, verstanden zu haben,
was gemeint ist.«*’

Fallen im Quesne’schen Universum des Caveland in der wortlichen >Horizonterdft-
nung«die Achsen von Horizontalitit und Vertikalitit zusammen, riickt die Hohle als
Raum und Ort der Erkenntnis in das Bewusstsein: Der Aufstieg und der Ausgang aus
der Hohle in Platons Modell einer anthropologischen Padagogik verkehrt sich nicht
etwa in den Abstieg in die Hohle als Ort der Irrationalitit. Das Hohlen-Theater stellt
an dieser Stelle nicht ein Anderes zur Ratio. Stattdessen markiert die Horizontoft-
nung innerhalb der Hohle selbst einen ironischen Hinweis, dass das sich im Inneren
der Hohle authaltende Subjekt immer schon mit einer Vielzahl von verschiedenen
Horizonten konfrontiertist. Stellt der phinomenologische Horizont einen »Verwei-
sungszusammenhang« als »Spielraum méglicher Erfahrung«®® dar, so bildet sich
jener ideengeschichtlich an dem freien Blick in die Weite. In Quesnes Hohle aber
fithrt das Licht, das von der Bithnenriickwand als Horizont zuriickstrahlt, just wie-
der in das Erdinnere zuriick: Die Geologie als wissenschaftliche Disziplin beschau-
te in der lateralen Darstellung der Erdereignisse das Buch der Erde qua Distanz.*

29  Blumenberg1989, S. 665.

30  Peter Prechtl: »Horizontbewusstsein, Horizontintentionalitdtc, in: Peter Prechtl & Franz-Pe-
ter Burkhard (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Stuttgart: ].B. Metzler 2008, S. 247-248, S. 247.

31 Das Panorama ist nicht nur Symptom einer immer weiter fortschreitenden Geschichte eines
technischen und wissenschaftlichen Blickregimes; in ihm treffen sich — wie Stephan Oetter-
mann darstellt — mafdgeblich zwei historische Begebenheiten: einerseits die Geschichte der
Geologie (beziehungsweise der Geognosie), andererseits die Geschichte der Luftfahrt: Der
Name des ersten patentierten Panoramas — la nature a coup d'eil —, patentiert durch Robert
Barker 1781 in London, sollte nicht dahingehend verstanden werden, einfach eine Naturer-
fahrung und eine Eingebundenheit in diese zu reproduzieren. Patentiert wurde eben nicht
nur das als Panorama zu verstehende Rundumbild, sondern die gesamte Ausstellungsein-
richtung, die Beleuchtung, die Besucherplattform etc. Das Panorama ist als affektlogische
Einrichtung nicht von seinen technischen Herstellungs- und Auffithrungsbedingungen zu
trennen. Im Panorama kommt nicht Natur zum Ausdruck, in der das sie betrachtende Subjekt
situiert ist—stattdessen hat das (kiinstlerische) Panorama zum Ziel, starke Affekte zu produ-
zieren, die ohne die technische und mediale Verarbeitung von Natur nicht zu denken sind.
Denn erst durch die mediale und technologische Aufbereitung kommt es zur fiir die affekt-
logische Uberwiltigung notwendigen Gegeniiber-, ja Entgegenstellung von Subjekt und im
Panorama gezeichneter Totalitit. Der*die Betrachter®in des Panoramas erhilt einen Uber-
blick durch ihre entriickte Positionalitit, das vor ihm Liegende wird als Bild erhaben, weil der
Betrachtende sich wortwortlich aus diesem >erhebt«—in Distanz geht, um — ob der nun auf-

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Hier jedoch wird dieser materielle, dieser irdische Horizont zum das Subjekt um-
grenzenden Raum, zu jenem konstitutiven Bedeutungszusammenhang, der — wie
Benjamins Passagen — von innen heraus, aus den Kriechgingen, in den Hallen, Hoh-
len und Durchgingen nicht eigentlich panoramatisch gelesen, sondern korperlich
erfahren wird.

Die Prisentation des Horizonts als Kreuzung horizontaler und vertikaler Achsen
berithrt damit das konstitutive Verhiltnis eines Aufen und Innen als Gegeniiber-
stellung von zwei Bereichen, die nicht nur ein topologisches Denken prigen, son-
dern auch die Hohle und das Theater als charakteristische Orte selbst metaphorisch
zu beschreiben erlauben. Einer der Punkte, in dem Héhle und Theater in besonde-
rer Weise zusammenkommen, ist der von Blumenberg genutzte Begriff der Hoh-
lenimagination. Mit der dafiir konstitutiven Funktion der Differenz von auflen und
innen ist nicht nur die Imagination von Hohlen gemeint, also die Tatsache, dass nur
durch eine Trennung in aufden und innen die Hohle als bildlicher Ort eines spezifi-
schen Innen sinnvoll vorgestellt und gedacht werden kann. Die Hohlenimagination
stattdessen meinte seit Platon immer auch die Hohle selbst als Ort der Imagination,
als Raum, in dem und durch den Fiktionalitit und Imagination sich in besonderer
Weise gerade in der Differenz zu einem Auf’en konstituierten. »Aus dem Schutz der
Erdhohlung, aus dem Raum der Triume, der List, der Bilder und Fiktionen, geht er
indas harte Licht einer Welt, mit der sich auseinanderzusetzen Leben oder Tod ent-
scheidet«**, schreibt Blumenberg itber Odysseus’ Ausgang aus der Héhle der Nym-
phen. Fiktionalitit scheint im Dunkeln der Erde zu wachsen, die auch hier ambiva-
lent als Raum des Schutzes wie auch der List und der Tauschung verstanden wird.

Stellt die Hohle damit ein Paradigma eines topologischen Zugangs zu Fiktiona-
litit dar, schlief3t sich daran die Frage an, wie der Umgang mit dem Fiktiven selbst
in einem rdumlichen Verstindnis begriffen wird. Hierzu ist ein Exkurs hilfreich:

scheinenden Wahrnehmung einer Totalitat—einen dsthetischen Distanzverlust zu erfahren.
Das Panorama ist technische Totalititserfahrung; diese muss aber erst durch eine Distanzie-
rung vom Gegenstand erméglicht werden. In analoger Weise ermoglichte erst der Uberblick
iber die im Archiv der Erde sedimentierte Geschichte und der in der Montgolfiere erlangte
panoramatische Blick tiber die Stadte und Landschaften die Konstruktion der Totalitit des
Gegenstandes, das heif’tin diesem Fall der Erde, die hier einerseits im Aufschnitt in der stra-
tigrafischen Archivreihe, andererseits im Uberflug betrachtet wird. Das Lesen des Buches der
Erdgeschichte ist kein kérperlicher, kein situierter Akt, in das der*die Leser*in impliziert wi-
re. Die betrachtende Person ist im Panorama und doch gleichzeitig diesem enthoben: Der
panoramatische Blick will korperlos sein. Vgl. Stephan Oettermann: Das Panorama. Die Ge-
schichte eines Massenmediums. Frankfurta.M.: Syndikat Autoren- und Verlagsgesellschaft1980,
S.18/26ff.; Charlotte Bigg: »Das Panorama, oder La Nature A Coup d’Gil«, in: David Gugerli
etal. (Hg.): Nach Feierabend. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensgeschichte 1. Bilder der Natur—Sprachen
der Technik. Zirich: diaphanes 2005, S. 33-55.
32 Blumenberg1989, S. 242.

am 14.02.2026, 16:55:37.

243


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

So charakterisiert eine Bestimmung des Fiktiven in der dichotomen Gegeniiberstel-
lung zur Realitit den Begriff nicht nur als das Nichtwirkliche, sondern auch als das-
jenige, das von der Wirklichkeit als ein eigener Bereich abgegrenzt ist. Das Fiktive
ist eingehegt, es hat seinen Ort: innerhalb von Erzihlungen, Geschichten, Medien.
Die Dichotomie von Wirklichkeit und Fiktionalitit realisiert sich iiber das mediale
Verstindnis der Fiktion als Aktualisierung der Dialektik nicht nur von zwei abge-
grenzten Bereichen, sondern von einem klar zu bestimmenden Feld des Aufien und
einem Bereich des Innen: Das Fiktive steht dem Wirklichen nicht nur gegeniiber, es
scheint auf eine Rahmung angewiesen, die dieses nicht nur abgrenzt, sondern als
Teilbereich des Wirklichen innerhalb des Wirklichen konstituiert. Das Fiktive ist im
Wirklichen und ist damit von diesem gerahmt und determiniert. So speist sich auch
in einer funktionalen Weise das Verstindnis von Fiktionalitit gerade aus einer Un-
terordnung im Hinblick auf einen der Fiktion iitbergeordneten Bereich der Realitit.
Aleida Assmann schreibt:

»Die Bestimmung, die die fiktionale gegeniiber der nichtfiktionalen Sprechhand-
lung charakterisiert, ist zunachst eine vorwiegend negative: Befreiung von fes-
ter Institutionalisierung, Abwesenheit von direkten Handlungsanweisungen oder
sozialen Sanktionen, keine empirische Verbindlichkeit oder einklagbaren Wahr-
heitswerte, Mangel an Verifikationsbedingungen etc.«**

Wolfgang Iser wiederum dynamisiert das Verhiltnis von Fiktion und Realitit und
tiberfiihrt es in eine triadische Beziehung zwischen Realitit, Fiktion und Imagini-
rem.** So bestimmt Iser das Zusammenspiel von Fiktivem, Imaginirem und Realem
als doppelten Prozess der Grenziiberschreitung:

»Als die Irrealisierung von Realem und Realwerden von Imaginidrem schafft der
Akt des Fingierens eine zentrale Voraussetzung dafiir, inwieweit die von ihm je-

33 Aleida Assmann: Die Legitimitit der Fiktion: ein Beitrag zur Geschichte der literarischen Kommu-
nikation. Paderborn: Brill Fink 1980, S.12.

34 Damit wendet sich Iser auch gegen ein »stummes Wissen«, das »immer schon die Gewiss-
heit dessen voraus[setzt], was Fiktion und was Wirklichkeit sei, wobei die unverkennbar on-
tologische Bestimmung, die in einem solchen sstummen Wissen< waltet, die Fiktion durch
das Absprechen jener Pradikate charakterisiert, die der Wirklichkeit eignen.« Er schreibt —
vor allem in dem vorliegenden Zusammenhang wichtig — weiter: »In dieser unreflektierten
Gewissheit ist auch das Problem verdringt, das die Erkenntnistheorie in der friihen Neuzeit
bereits geplagt hatte: wieso es denn etwas geben kdnne, das—obwohl vorhanden —nichtden
Charakter der Wirklichkeit besitze. Das Problem fand auch dort keine Lésung, wo es zum Aus-
tausch der Realitatspradikate gekommen ist; denn wie immer solche Verteilungen aussehen:
das basale Oppositionsverhiltnis bleibt auch in diesen Vertauschungen erhalten.« Wolfgang
Iser: Das Fiktive und das Imagindre Perspektiven literarischer Anthropologie. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1991, S.19.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

weils geleisteten Grenziiberschreitungen 1. die Bedingung fiir die Umformulie-
rung formulierter Welt abgeben, 2. die Verstehbarkeit einer umformulierten Welt
ermdglichen und 3. die Erfahrbarkeit eines solchen Ereignisses eroffnen.<®

Wird das Fiktive so als Scharnier zwischen Realem und Imaginirem begriffen,
reicht das Fiktive durch Akte des Fingierens in einen Raum hinein, in dem sich so
ein Imaginires bilden kann. Fiktionalitit verweist so auf den Status von Welten,
die durch Prozesse des Fingierens — der Selektion und der (Neu-)Kombination von
Elementen der Wirklichkeit — geschaffen werden. Realitit und Fiktionalitit nihern
sich an. Der Prozess des Fingierens wiederum kann als Verriumlichung dieser
Praxis verstanden werden: als Herstellungspraxis von imaginiren Innenwelten. In
dieses — mit Assmann negativ zu verstehende — Innen scheint die Realitit von
aufen hinein; die bildende Kunst, die Literatur, die Erzihlung, das Theater, die
Sprache reflektieren diesen Schein und erlauben so ein Wirksamwerden eines
Imaginiren, das dann wiederum aus jenem Raum nach draufien, auf die Realitdt -
auf das Auflen - zuriickstrahlt und wirkt. Das Bestimmungsmerkmal der Fiktio-
nalitit zeigt sich hier in seiner funktionalen als topologischen Natur: Fiktiv wird
die Neukombination von Elementen eines Systems und deren Verraumlichung im
Inneren desselben.

Dieser Aspekt realisiert sich im Theater in gleich doppelter Weise: Die Vorstel-
lung einer im Inneren verriumlichten Fiktion wird im Theater sowohl auf der Ebene
der Performance wie auch auf der Ebene der konkreten Riumlichkeit relevant. Das
Innere des Theaters designiert nicht nur einen Raum, in dem eine Rekombination
der aufertheatrealen Wirklichkeit innerhalb der Performance durch Akte des Fin-
gierens hergestellt wird; das Theater ist auch der Raum, der dieses Verhiltnis als
doppelte Grenzziehung in seinen architektonischen, aber auch sozialen und kultu-
rellen Begrenzungen wiederholt.>® Das Theater manifestiert sich nicht nur als ande-
rer Raum. Es ist ebenfalls und vielleicht zuallererst ein Innenraum, dessen Eigenes
ex negativo auf den das Theater umringenden Auflenraum verweist und damit auch
diese Gegeniiberstellung von auflen und innen erst mitkonstituiert: Produktions-
isthetisch durch die Auswahl der Elemente der auflertheatralen Wirklichkeit, die
ihren Ubergang in das Theater finden; werkisthetisch im Hinblick auf die Art ihrer
(Neu-)Kombination als Komposition in der Bithnenarbeit; schlieflich rezeptions-
isthetisch in den Weisen ihres Riickbezugs auf jenseitige, auf auRertheatrale Riu-
me. Nicht nur das (dramatisch) Fiktionale, sondern auch das Politische des Theaters
schaffen nicht so sehr, Gegenwirklichkeiten zu schaffen, sondern genuine Innen-
welten: Systeme, deren Besonderes darin besteht, von anderen Systemen umringt

35 Ibid. S.23.
36 Vgl. Wihstutz 2012.

am 14.02.2026, 16:55:37.

245


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

zu sein, die eine hohere Prioritit — eine hohere Wirklichkeit — besitzen und daher
die in thnen liegenden Systeme als AuRen determinieren.

Gleichzeitig lisst sich diese Beziehung zwischen aufien und innen, zwischen
Fiktion und Realitit auch hinsichtlich ihrer Leistungen beschreiben: So zeigt sich
die Fiktion als Innen nicht nur als Raum, der eine Distanznahme im Sinne Blumen-
bergs erméoglicht, sondern der sich gerade durch die Verinderbarkeit und die Még-
lichkeit einer Kombinatorik der Realitit von der Pragmatik des direkten Kausalzu-
sammenhangs der Realitit unterscheidet. Damit ist die verrdumlichte Fiktion nicht
nur immer weniger, sondern gleichzeitig auch mehr als die Realitit: weniger, da
die (AuRere) Realitit die innen geschaffene Fiktion immer iiberschreiten wird, im-
mer mehr sein wird und immer weiter gefasst sein wird als die Fiktion, die (blof3)
Spiel oder Modell derselben ist. Mehr, da die Fiktion in ihrer Reduktion und Kom-
bination der Realitit auch auf Sachverhalte hindeutet, die so nicht sichtbar sind. So
kommentiert Assmann: »Durch deutende Verbindungen und die Herstellung von
Zusammenhingen wird die Defizienz des Gegebenen aufgerundet.«*” Die Fiktion
als ein Inneres der Realitit zeigt sowohl den Mangel wie auch den Uberschuss, in
jedem Fall jedoch die Differenz gegeniiber dem Raum des Aufleren an. Die Mog-
lichkeit hierfir besteht in der Méglichkeit der Akte des Fingierens selbst, im Akt der
Selektion und der Kombination.

Diese Uberlegungen kénnen an den Héhlenraum zuriickgebunden werden. Das
Innere der Hohle ist, kurz, ein Raum des Variablen, ein Raum der Verinderung,
ein fluider Raum, der sowohl negativ unter den Aspekten des (Be-)Trugs und der
Tiuschung wie auch positiv unter dem Aspekt der (produktiven) Realititserweite-
rung beziehungsweise ihrer Kommentierung verstanden werden kann. Dinge in der
Hohle haben nicht nur einen verinderlichen, ja einen historischen Charakter, son-
dern miissen zudem nicht wahr sein. Sie sind von der Notwendigkeit zur Verifi-
kation abgekoppelt. Der Bereich jenseits der Hohle hingegen zeigt sich als Raum
der Realitit gerade deshalb, da in ihm Dinge nicht nur wahr sind, sondern sich die-
se Wahrheit durch eine konstitutive Ahistorizitit — eine Unverinderlichkeit — kon-
stituiert. So ist bei Platon das Hohlenaufden der Bereich einer héheren Wahrheit,
in Latours Beschreibung der Konstitution der Moderne Bereich einer naturwissen-
schaftlichen Rationalitit, bei Iser und Assmann schliefilich ist die auflertextuelle
Realitit gerade diejenige, von der sich die Fiktion als Paradigma literarischer als is-
thetischer Freiheit abgrenzen kann. Und obgleich im Platonismus das >Hohlenau-
Ben< der Metaphysik niher ist als die Hohlenwelt selbst, ist paradoxerweise gerade
der Aufienraum in der Fabel niher an der materiellen Welt. So kann die Bedingung
des Verhiltnisses von Fiktion und Realitit, Verinderlichkeit und Determinismus bei
Platon wiederum mit der Bedeutung der materiellen, nicht-menschlichen Welt ge-
gengelesen werden. So bestrahlt die Sonne als Symbol einer hoheren Wahrheit nicht

37  Assmann 1980, S.14.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

nur den aus der Hohle Befreiten, sondern erlaubt auch die Wahrnehmung und die
Erkenntnis einer Vielzahl von materiellen Dingen im Aufienraum der Hohle:

»Da wirde er [gemeintist der sich aus den Fesseln der Hohle Befreite, J.-T. K.] nun
erstlich die Schatten am leichtesten anschauen kdnnen und die im Wasser von
den Menschen und den (ibrigen Wesen sich abspiegelnden Bilder, sodann erst die
wirklichen Gegenstande selbst. Nach diesen zwei Stufen wiirde er die Gegenstan-
de am Himmel und den Himmel selbst erst des Nachts, durch Gewéhnung seines
Blickes an das Sternen- und Mondlicht, leichter schauen als am Tage die Sonne
und das Sonnenlicht.«*®

Vor der Hohle liegt nicht nur die metaphysische Erkenntnis, dort befinden sich auch
die wirklichen Gegenstinde und echten Umwelten. Der Raum der Hohle wiederum
ist einfach dunkel. Doch unklar ist, ob die hier vermittelte materielle Leere Ergebnis
der visuellen Einschrinkung — des Mangels an Licht — ist oder der Tatsache, dass
der Hohlenraum als materieller eigentlich gar nicht existent ist. Denn abgesehen
von den Gefangenen finden sich in der Hohle die Ketten zur Fesselung der Gefan-
genen sowie die Vorrichtungen, das Schattenspiel zu zeigen, Gegenstinde also, die
einzig in der Hohle sind, um das Schauspiel fiir die Gefangenen zu titigen. Allein
die Wand, auf die die Schattenspiele fallen, scheint der Hohle selbst anzugehoren.
Doch auch sie ist rein abstrakt und nicht mehr als das: Wand, Projektionsfliche und
Grenze, nicht jedoch selbst materielle, mit eigener physikalischer, chemischer, hap-
tischer Zusammensetzung beschaffene Fliche.*

Die Hohle selbst tritt als materieller Ort nicht hervor. Sie bleibt nicht nur im
Dunkeln, ist nicht nur nicht sichtbar, sondern schlicht als realer, materieller Ort
nicht existent. Damit ist sie nicht nur bei Platon, sondern auch bei Latour Nicht-
Ort, Gegenpunkt und auch mythischer Ursprung der Moderne, ein Ort, der selbst
noch als Platz der Introspektion keine materielle, sondern nur ideelle Realitit hat.
Die Hohle als eigenstindiger Ort wird so vergessen gemacht und kann damit erst
die Méglichkeit zur Konstruktion von Fiktionen bergen, die nicht nur aus einer an-
deren Riumlichkeit — dem Auflen - her stammen, sondern die gleichzeitig an dem
ihnen eigenen Platz selbst kein materielles Fundament haben. Die Hohlenimagina-
tion beruht auf einer Vereinbarung einer doppelten Abstraktion: Es ist die Kreation
von Bildern von einem anderen Ort ohne materielle Festigkeit an einem Nicht-Ort;
nicht nur die Bilder sind daher in der Héhle fliichtig, verinderlich, Schein. Die Hoh-
le selbst wird aufgrund ihres konstitutiven Mangels an Materialitit und Realitit zu
einem blofRen Durchgangsort des Aufien.

38  Eigler1999, S. 409 (Hervorh.].-T. K.).

39  »Habenwohlsolche Gefangene von ihren eigenen Personen und von einander etwas anderes
zu sehen bekommen als die Schatten, die von dem Feuer auf die ihrem Gesichte gegentiiber-
stehende Wand fallen?« Ibid. (Hervorh.].-T. K.).

am 14.02.2026, 16:55:37.

247


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Hohlenfantasie und die Subversion vaen Raumlichkeit

Doch Blumenberg beschreibt noch einen weiteren Topos der Hohlenimagination,
einen, der sich weder auf die Vorstellung von Hoéhlen als Innenriume bezieht noch
auf die Weise, wie sich Fiktion in der Hohle als Reflexion und Durchgang eines Au-
8en darstellt. So unterscheidet er zwischen den Geschichten, die die Jiger aus dem
Aufien von ihren Streifziigen mit heim in das Innere der Hohle »fiir die Alten und
die Frauen« holten, und diesen Fiktionen, die im Inneren der Hohle selbst geboren
wurden, und zwar von denjenigen, die — so Blumenberg — »niemals das Recht der
Stirkeren und das der jagenden Ernihrer fiir sich geltend machen konnten«*°. Jene
Hoéhlenbewohner, so Blumenberg,

»erfanden den Mechanismus der Kompensation. Sie sicherten nicht das Leben,
aber lerntenihm alles, zu geben, was es lebenswert machen wiirde. Auf sie gehen
die ersten Tropfen eines Uberflusses zuriick, der sich immer dann seine Bahn
brach, wenn es nicht mehr ums blanke Uberleben ging. Im Schutz der Héhlen,
unter dem Gebot der Miitter, entstand der Widerspruch des freien Schweifens
der Zuriickbleibenden, entstand die Phantasie. Aus dieser Deszendenz kam der
erste, der etwas Nichtgesehenes vorstellig machen, etwas Unerlebtes erzdhlen
konnte, wahrend die heimkehrenden Jager ihre ewig langweiligen Jagdgeschich-
ten aufwarmten. Geschichten zu erzdhlen, ohne dabei gewesen zu sein, wurde
das Privileg der Schwachen. Der Genuss, etwas passieren zu lassen, ohne es zu
erleiden, war das Geheimnis der Unhelden. Sie kompensierten ihre Schwiche,
erfuhren aber auch, dafs jeder Zuwachs ihner Kunst ihnen das Gefallen und den
Applaus derjenigen verschaffte, von denen ihr Anteil am Behagen abhingig war.
Das Uberfliissige kam als das seltsamste Produkt des Lebens in die Welt und ver-
stand es, sich zum Bediirfnis zu machen. Das Biindnis von Phantasie und Magie
kann nicht ferngelegen haben; wer die Vorstellungskraft zu bannen vermochte,
hatte alsbald die Geister und Gotter auf seiner Seite. Wo Bilder entstanden,
konnten Kulte entstehen.«*'

Hier wird das Innere der Hohle selbst zu einem Ort von Fiktionalitit, die nicht auf
einer Theorie der Uber-Setzung beruht, also auf einem Transfer, einer Kombina-
tion oder einer Projektion von aufien nach innen. Stattdessen wird hier aus und in
der Hohle selbst Fiktionalitit geboren, nimlich als Form der Imagination*, die sich

40 Blumenberg1989, S. 29.

41 Ibid., S. 29f.

42 Blumenberg differenziert nicht explizit zwischen Imagination und Fiktion in der Weise, wie
es beispielsweise Iser mit der Triade zwischen Fiktionalem, Imagindrem und Realem tut. Er
scheint beide Begriffe in analoger Weise zu benutzen, bisweilen gilt der Begriff der Imagina-
tion dem Prozess und der Leistung des Vorstellens (so in Hohlenimagination), der Begriff der
Fiktion wiederum dem Ergebnis ebendieser (so in Fiktion der Hohle). In der vorliegenden Un-

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

nicht als eine solche der Widerspiegelung eines AufRen realisiert, sondern die genu-
in im Inneren der Hohle ohne Zutun eines Auflen entsteht. Damit wird nicht nur
die Fiktionalitit aufgewertet, entsteht sie doch hier nicht als Abbild, also als sekun-
dire Darstellung, sondern beansprucht einen ihr eigenen Wirklichkeitsraum. Auch
kommt damit diesem Raum selbst, dem Hohlenraum, eine andere Aufmerksamkeit
zu, wandelt er sich doch von einer blofen Dunkelkammer, die ein dufSeres Licht in
der Darstellung notwendigerweise spiegelt, verkehrt, verindert, zu einem Raum,
in dem selbst Bilder, Narrative und Geschichten entstehen. Wird Fiktionalitit ge-
16st von einer raumlichen Trennung in ein Innen und Auflen sowie von der daran
anschlieflenden (Riick-)Ubersetzung und wird zum anderen die Héhle selbst als ei-
genstindiger, auch materieller Raum gedacht, so verindern sich damit auch die Be-
ziige, auf denen ein Verstindnis von Fiktionalitit beruhte. Die Héhle, der Ort, der
traditionell als der Ort einer Fiktionalitit anerkannt wurde, die aus dem AufRen hin-
einscheint, wird stattdessen zu einem Raum, in dem Fiktionalitit und Materialitit
sich nicht ausschliefien, sondern als gegenseitig bedingend gedacht werden.

Nach einem rituellen Festmahl hingen die Maulwiirfe eine Leinwand iiber die Bith-
ne, an die riicckwindig Licht projiziert wird. Auf die Lichtquelle werden verschiedene
Folien gelegt, die je andere Muster auf der den Zuschauer*innen zugewandten Lein-
wand erscheinen lassen: durchscheinende Wassertropfen, die sich wie Einzeller auf
der Leinwand bewegen, sphirische Farbverliufe, die die gesamte Leinwand einneh-
men, Projektionen von Vulkanen, Zellkernen oder auch von Bunkern, wohlgemerkt
im Querschnitt, sodass diese Objekte immer sowohl in ihren Konturen wie auch in
ihrem Inneren zu sehen sind. Alles, was auf der Leinwand erscheint, verweist nicht
nur auf eine bestimmte Riumlichkeit, sondern auf Riume als Membranen. Weder
sind die Riume geschlossen noch ge6finet; weder lisst sich klar ein Aufden noch ein
Innen bezeichnen. Diese Riume bezeichnen zwar nominal ein Inneres, doch unter-
wandern sie in der Art der Darstellung eine klare Dialektik von auflen und innen.
Wie in einem Rohrschachtest wird hier Imagination formiert: So werden aus den
sich auf der Leinwand bewegenden Blasen Organismen, die sich in Prozessen dhn-
lich der Endosymbiose verbinden und ineinander aufgehen, sodass das Innen des
einen das Aufden des anderen wird. Die Farbverliufe scheinen zu Meteoritenschau-
ernzuwerden, die, auf eine Oberfliche fallend, plotzlich zu sphirischen Containern
werden, die nicht nur diese Oberfliche vermehren, sondern auch aus dieser heraus
neue Blasen, Organismen, Partikel produzieren. Die historischen Diaprojektionen
und die durch die direkt auf die Lichtquelle applizierten Flussigkeiten produzierten
Formen durchdringen einander. Motive, die in ihrem vermeintlichen Abschluss von
Riumlichkeit einen Schutz verheifien, werden zu Orten einer wahrhaft eruptiven

tersuchung mochte ich im Folgenden weiterhin mit dem Begriff der Fiktion beziehungsweise
des Fiktionalen umgehen.

am 14.02.2026, 16:55:37.

249


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Fantasie, eines Hervorquellens neuer Bilder- und Lebenswelten. Zwischen all dem
schliefilich bewegen sich die Maulwiirfe: Sie stehen nicht nur hinter der Leinwand
und spielen mit den verschiedenen Gréf3enrelationen, die sich aus dem jeweiligen
Abstand von Lichtquelle, Korper und Leinwand ergeben, sodass kleine Maulwiirfe
plotzlich wahrhaft riesigen Schattengestalten gegeniiberstehen. Sie bewegen sich
auch vor die Leinwand und reagieren hier auf das Schattenspiel auf der Leinwand
selbst, ducken sich, weichen aus, hiipfen iiber Gegenstinde, die nur als Schatten auf
der Leinwand selbst erscheinen. Die Maulwiirfe als Hohlenwesen veranstalten hier
nicht nur ein wahrhaftes Schattenspiel und ironisieren damit ein weiteres Mal Pla-
tons Topos des Hohlen- als Fiktionsraums. Sie zeigen in ihrem Tun auch an, dass
sich im Rahmen der Auflésung der Grenzen von innen und aufden auch die Gren-
zen verschiedener diegetischer Ebenen zueinander sowie die Register von Bildlich-
keit und Handlung, von Fiktionalitit und Performativitit ineinander verschieben.
Es geschehen Bildspriinge auf die Leinwand und zuriick; die bildliche Ebene der
Schattenspiele durchdringt die Handlung der Performer*innen vor der Leinwand
und vice versa.

Abb. 24: Quesne: The Night of the Moles (Welcome to Caveland!) © Argyroglo

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Abb. 25: Quesne: The Night of the Moles (Welcome to Caveland!), Parade der Maulwiirfe ©
Argyroglo

Von den Maulwiirfen am Bithnenrand erzeugte Live-Musik begleitet das Spiel
mit der Bildlichkeit. Das zu Beginn der Performance zu vernehmende Gerdusch,
das sich als Lautlichkeit ohne klare Lautquelle realisierte, wird zunehmend deutli-
cher, im Echo der Verstirkung gehen analoge und digitale Klinge ineinander iber.
Der Raum der Héhle bei Quesne wird zum Ort, an dem nicht mehr klar zwischen
dem Artifiziellen und dem Performativen, dem Tun-als-ob und dem Ausfiithren von
Tasks geschieden werden kann. Zwischen Vivarium und Theater durchdringen sich
verschiedene Erzihl- und Fiktionalititsebenen, aus welchen wiederum immer neue
Realititen heraus geboren werden: Auf der Bithne werden wir einer Fiktion gewahr,
die von einem Leben in und durch die Erde selbst berichtet. Die Erdmaterie und
die nicht-menschlichen Akteur*innen werden durch die Bithnenrahmung ermich-
tigt, nicht nur in einem bestimmten fiktiven Rahmen zu handeln, sondern ebenso
durch die Thematisierung der (Grenz-)Riume und der Verhiltnisse von innen und
auflen das Verstindnis von Fiktionalitit zu subvertieren. Was auf der Bithne gezeigt
wird, ist kein Dokument; die Realititseffekte, die die Thematik der Erdschichtun-
gen und der nicht-menschlichen Akteur*innen im Kontext des Anthropozins bil-
den, treten jedoch deutlich aus dem blof2 fiktiven Rahmen der Theaterhandlung her-
aus. Sie sind sowohl im materiellen und 6kologischen wie auch in einem spekulati-
ven Sinn Ausdruck des Umgangs mit den materiell-riumlichen wie den geschicht-
lichen Aspekten des Anthropozins. Die bei Quesne gezeigte Hohle macht hierbei
die multiperspektivische Qualitit deutlich, die dem Theater als Hohle im Anthropo-

am 14.02.2026, 16:55:37.

251


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

zin innewohnt: Das Erdinnere ist hier Archiv des Vergangenen, Raum, in dem sich
mogliche Zukunftsvorstellungen sammeln, wie auch gleichzeitig Ort immanenter,
keiner Auflenwelt untergeordneter Fiktionalitit.

Diese Qualititen weiten sich auch auf den Publikumsraum aus und ziehen
weitere Kreise: Wenn die Quesne’schen Maulwiirfe nach oder vor der Performance
selbst zu einer Parade der Maulwiirfe durch die Stadtzentren ziehen, in den Ein-
kaufspassagen tanzen, musizieren oder mit der U-Bahn fahren, so ist das nicht
nur ein karnevalesker Straflenumzug, der die Zuschauer®innen mit der Fiktion
der Theaterauffithrung konfrontiert. Es ist ebenfalls eine Beschreibung eines jetzt
mehr denn je spiirbaren (erd)geschichtlichen Zustandes, in welchem die qualitati-
ven Unterschiede zwischen Maulwiirfen und Menschen, nicht-menschlichen und
menschlichen Akteur*innen hinsichtlich ihrer Wirkung auf die Erdgeschichte zu
relativieren sind. Die auf der Strafle umherziehenden Maulwiirfe zeigen — zwar
in einer skalenverschobenen Weise — an, dass der Alltag des Menschen selbst von
zahlreichen nicht-menschlichen Wesen geprigt, ja unterwandert ist, dass das
Erdgeschichtliche fester Bestandteil unserer Welt ist.

Was Performances wie The Night of the Moles im Kontext des Anthropozins an-
zeigen, ist ein doppelt verindertes Verhiltnis zur Verbindung von Materialitit und
Fiktionalitit im Topos der Hohle: Zum einen entwickelt die Hohle Relevanz als Ort
einer vieldimensionalen Faltung der Erde, eines Raumes, in dem menschliche und
nicht-menschliche Geschichten sich in den Erdstrata zeigen und in dem diese Stra-
ta gleichzeitig zum Milieu werden, das auf die sich dort aufthaltenden Entititen ein-
wirkt. Kurz: Hohlen werden zu besonderen Orten erd- und menschheitsgeschicht-
licher Erfahrung; sie sind materielle, performative Milieus menschlicher und nicht-
menschlicher Geschichte. Gleichzeitig sind sie Orte, die eine besondere Art der Fik-
tionalitit und Imagination im Anthropozin erfahrbar machen, insofern namlich,
als sie die Richtungspfeile der Generierung von Fiktionalitit in ihrer bestimmten
Medialitit und Materialitit umkehren. Die Hohle wird Raum der Geschichten aus
dem Erdinneren, in denen Materie, Steine, die nicht-menschlichen Wesen eine an-
dere Art von Imagination wecken. Fiktionalitit wird in den Erdschichten, in der
Hohle selbst geboren. Ist die Erde im geologischen Jargon als das Buch der Erde be-
schrieben, in dem wir — Schicht fiir Schicht, Seite fiir Seite — die Geschichte der Er-
de lesen, so aktualisiert sich in diesem Kontext die Frage, welchem Genre das Buch
angehort: Ist es ein Fachbuch, dessen Inhalt Fakten wiedergibt? Ist es ein faktenba-
sierter Roman, der die Geschichte seiner Protagonisten zwar aus realen Zusammen-
hingen zieht, diese jedoch frei kombiniert? Oder sind seine Texte poetisch, ist das
Buch der Erde ein lyrisches, sind es Mirchen, ist es Fantastik? In jedem Fall: Hohlen
werden zu einem >Locus symbolismus«< anthropoziner Imagination.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Coda: Dark Ecology - Groteske - Camp

»Dark ecology begins in darkness as depression. It traverses darkness as onto-
logical mystery. It ends as dark sweetness.«*?

Die Straflenumziige der Maulwiirfe legen eine Spur, die uns zum Abschluss ein
letztes Mal in die Hohle zuriickfithrt. Denn durchweg zeigt sich, dass das Theater
bei Quesne nicht eine tragische Schwere des Anthropos in und durch seine erdge-
schichtliche Wirkung verhandelt; der Modus der anthropozinen Conditio ist bei
Quesne stattdessen der der Groteske, der absurden, komischen und exzentrischen
Verbindung menschlicher und nicht-menschlicher Wesen in der Hohle, der Grotte.
Die Asthetik der Groteske entstand als eine Kunstform zwischen Mensch, Pflanze
und Tier und zielte damit auch auf die — karnevaleske, komische, monstrose —
Relationalitit zwischen Mensch und Nicht-Mensch.* In der zeitgendssischen Aus-
einandersetzung im Kontext von Quesnes The Night of the Moles kann diese Asthetik
um eine weitere, eine anthropozine Ebene erginzt werden: Zeigt sich nimlich die
Erdgeschichte selbst als Archiv der Méglichkeiten der Groteske und zeigt sich — vice
versa — das Groteske als das Hohlenartige wiederum als Wirkraum einer anthropo-
zinen Erdgeschichte, so kann das Groteske als Form des Asthetischen in und aus
seiner Konfrontation mit dem Anthropozinen, dem Erdgeschichtlichen verstanden
werden. Nicht als eine karnevaleske Umkehrung der gewohnten Verhiltnisse, son-
dern als das Wirksamwerden einer Latenz des Nicht-Menschlichen selbst. Als eine
Form der Okologie, die eine fundamentale Durchdringung des Menschlichen durch
die nicht-menschliche Geschichte anzeigt, sowie eine Erfahrung einer Okologie in
asthetischer Form: als eine Form eines strange loops — einer seltsamen Wendung,

43 Morton 2016, S.160.

44 So bezeichnete der Begriff der Groteske in seiner urspriinglichen Bedeutung eine Form der
Ornamentalik, in der Mischwesen aus nicht-menschlichem Tier, Pflanze und Mensch auftre-
ten. Bei Wolfgang Kayser, der der Groteske in der Moderne einen strukturellen Platz ein-
raumt, zeitigt diese durch ihre Nahe zum Monstrésen eine »Affinitat zum Néchtlichen, zu
Traum und Vision.« Bei Michail Bachtin wiederum erhilt das Groteske eine eigenstandige
Konnotation im System des Asthetischen, indem es dem Kanon der Volkskunst und des Po-
puldren angeglichen wird: Das Croteske ist nicht nur fester Bestandteil der Kulturen des Kar-
nevals, der Verkehrung der Zustdnde, sondern auch eine Darstellung des Organisch-Biolo-
gischen sowie des kérperlich Extremen. Das Groteske hat hier nicht nur eine quasi-rituelle,
eine kathartische Funktion, sondern zeigt sich im Kontext der Moderne als dsthetisches Anti-
System, das auf einem nunmehr zerbrochenen Bezug zur Volkskultur aufbaut. Elisheva Ro-
sen: »Groteske, in: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe. Band 2: Dekadent —
Grotesk. Stuttgart & Weimar: ].B. Metzler 2001, S. 876—900, S. 878f.

am 14.02.2026, 16:55:37.

253


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

in der zeitliche, logische und riumliche Zusammenhinge nicht nur verkehrt, son-
dern seltsam, unheimlich werden und damit immer eine Dimension des Fremden
bewahren. So schreibt Timothy Morton:

»What thinks dark ecology? Ecognosis, a riddle. Ecognosis is like knowing, but
more like letting-be-known. It is something like coexisting. It is like becom-
ing accustomed to something strange, yet it is also becoming accustomed to
strangeness that doesn’t become less strange through acclimation. Ecognosis is
like a knowing that knows itself. Knowing in a loop; a weird knowing.«*

Eine dunkle Form der Okologie gibt nicht nur einer lichten Form von menschlicher
und nicht-menschlicher Koexistenz eine andere Schattierung, sondern erdffnet
andere Beziige. Dunkelheit ermoglicht ein Imaginires, das das Fiktive als eine
blofie Kombinatorik von Moglichkeiten tibersteigt. André Lepecki bemerkt: »Dark-
ness names a realm, or a zone, beyond the combinatorial of possibles and their
pre-established pre-givens.«** Dunkelheit ist damit mehr als die Abwesenheit
von Licht, ist mehr als bloRe Negation einer an eine Lichtung gebundenen Me-
tapher, in der Wahrnehmung und Epistemologie in der Kategorie der Aisthesis
zusammenfallen. Nichts zu sehen ist nicht gleichzusetzen mit der Unfihigkeit,
wahrzunehmen. Gleichzeitig indiziert Dunkelheit auch keine simple Verschiebung
von Wahrnehmungs- und Wissensordnungen etwa vom Seh- zum Hor-, Tast-
oder aber Geruchssinn. Dunkelheit macht stattdessen deutlich, wie bestimmte
Ordnungen des Wissens und Sehens in sich zusammenfallen: Ordnungen namlich,
in denen vom Sehen auf das Wissen geschlossen werden kann, in denen Aisthe-
sis und Episteme eine photologische — am Licht gemessene — Relation bilden.*
Die Dunkelheit der Performance zeigt sich nicht nur als Absenz von Licht, son-
dern als Uberschreitung eines Méglichkeitsraumes, der sich nicht einhegen, nicht
hinreichend mit Signifikanz belegen lisst. Nochmals Lepecki:

45  Morton 2016, S. 5.

46  Lepecki 2016, S. 56.

47  Christoph Ransmayrs Erzdhlung Die Schonheit der Finsternis kann als Parabel eines solchen
doppelten Verstindnisses von Dunkelheit gelesen werden: der Protagonist, der mit seinem
Teleskop vor den »lichtverseuchte[n] Areale[n]« der Zivilisation in die dsterreichischen Al-
pen flieht, um in Dunkelheit die Sterne zu beobachten. Sobald er jedoch einen Platz erreicht
hat, an dem keine duferen Lichtquellen mehraufseine Sichteinwirken, bemerkter, dass sein
Okular selbst von einer anderen Dunkelheit gepragtist: »Ich sah die Black Eye Calaxy, die sich
eben noch in ihrer vollen Schénheit gezeigt hatte, in meinem Okular erléschen. Die gesam-
te Galaxis verschwand in einer jahen, wogenden Finsternis. Nur am Rand meines Blickfeldes
blinkten noch einzelne lichtschwache Funken und lief}en den Eindruck entstehen, dass die-
se Schwarze, eine flatternde, alles Licht verschlingende Nacht, auf mich zuraste.« Christoph
Ransmayr: Atlas eines dngstlichen Mannes. Frankfurt a.M.: Fischer 2012, S.195.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

»In the dark, images remain choreographic but must be understood now as
movements of thought: a thought freed from the limitations of what it means
to think and a choreography freed from the limitations of what it means to
make a dance.«*®

Wahrend bei Lepecki Dunkelheit zur spezifischen gedanklichen Méglichkeitsbedin-
gung einer Befreiung von der photologischen Visualitit des Tanzes wird, nimmt der
Begriff einer dunklen Okologie explizit Ausgang vom Nicht-Menschlichen, das sich
als Wissensobjekt wie auch als materielle und substanzielle Entitit konstituiert und
sich gleichzeitig auch entzieht: Eine dunkle Okologie meint nicht nur die Erkenntnis
einer Durchmischung und einer Kolonisierung des Menschlichen durch das Nicht-
Menschliche,* sondern auch einen verinderten Zugriff auf das (nicht-)menschlich
Materielle selbst. Wie Timothy Morton ausfithrt, wird nimlich gerade Dunkelheit
als Teil einer>Dark Ecology< zur medialen Bedingung, das Materielle anders zu den-
ken und damit Gegensitze zwischen Materialitit und Immaterialitit, innen und au-
Ren aufzuldsen. Er schreibt:

»We think that existence means solid, constant, present existence. It is based
on the fantasy that all the parts of me are me: that if you scoop out a piece of
me, it has Tim Morton inscribed all over it and within it, just as sticks of English
Brighton rock contain a pink word all the way through their deliciously pepper-
minty tubes. This is not the case. All entities just are what they are, which means
that they are never quite as they seem.«

Und Morton weiter:

»A thing is a strange loop like a Mdbius strip, which in topology is called a
nonorientable surface. A nonorientable surface lacks an intrinsic back or front,
up or down, inside or outside. [..] When you trace your finger along a Mgbius
strip, you find yourself weirdly flipping around to another side— which turns
out to be the same side. The moment when that happens cannot be detected.
The twist is everywhere along the strip. Likewise beings are intrinsically twisted
into appearance, but the twist can't be located anywhere.«*°

48  Lepecki 2016, S. 64.

49  Morton: »With ennui, | find myself surrounded and indeed penetrated by entities that |
can't shake off. When | try to shake one off, another one attaches itself, or | find that an-
other one is already attached, or | find that the very attempt to shake it off makes it tighten
the grip of its suckers more strongly. Isn't this just the quintessence of ecological aware-
ness, namely the abject feeling that | am surrounded and penetrated by other entities such
as stomach bacteria, parasites, mitochondria—not to mention other humans, lemurs and
sea foam?« Morton 2016, S. 125.

5o Ibid., S.108f.

am 14.02.2026, 16:55:37.

255


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Die von einer klaren Unterscheidung zwischen innen und auflen befreite Hohle ist
Raum, der Dinge in sich aufnimmt, wie auch selbst materielles, auf ein AuRen wir-
kendes Objekt. Die von den Maulwiirfen projizierten Dinge sind auf ein Aufen hin
gedffnet und stellen doch auch selbst einen Aufenraum anderer Innenrdume dar.
Weniger denn eine geschachtelte Skalierung von ineinander liegenden Riumen,
zeigt die Hohle die Gleichzeitigkeit von verschiedenen materiellen Ontologien an:
eine Welt, die nicht nur hybrid im Sinne einer Durchmischung ist, sondernim Sinne
einer Gleichzeitigkeit von verschiedenen, miteinander konfligierenden Seinswei-
sen. Das Grot(t)eske zeigt sich im Rahmen einer Dark Ecology als ein Bereich, in dem
die Materie selbst nicht das unmdglich Menschliche, sondern das unmaglich Nicht-
Menschliche bedeutet. Schreibt Wolfgang Kayser von der Groteske als »entfrem-
dete Welt«®, so wird deutlich, dass die Leistung einer dergestalt im Rahmen einer
dunklen Okologie verstandenen Asthetik noch einen Schritt weitergeht: Denn von
einer entfremdeten Welt kann nur dialektisch, so beispielsweise iiber eine natiir-
liche Ordnung argumentiert werden, von der sich wiederum Mensch, Natur etc.
entfremdend entfernen. Eine dunkle Okologie hingegen macht deutlich, dass die
Groteske auf das Innerste einer solchen vermeintlichen Ordnung des Natiirlichen
zielt und damit den Gegensatz von Natiirlichkeit und Kinstlichkeit, Materialitat
und Immaterialitit, innen und auflen dekonstruiert. Dies aber zielt — und hier
treffen sich die Quesne’sche Hohle und die Grot(t)eske Bachtins und Kaysers — auf
die befreiende Funktion des Lachens, auf den Humor.

Susan Sontag schrieb 1964 iiber die Asthetik des Camp: »The whole point of Camp
is to dethrone the serious. Camp is playful, anti-serious. More precisely, Camp in-
volves a new, more complex relation to >the serious.< One can be serious about the
frivolous, frivolous about the serious.«** Als Spielform des Asthetischen stellt Camp
gerade diejenigen Seiten von Personen und Objekten hervor, die sich als unnétig,
als theatral, als spektakulir zeigen:

»Thus, the Camp sensibility is one that is alive to a double sense in which some
things can be taken. But this is not the familiar split-level construction of a lit-
eral meaning, on the one hand, and a symbolic meaning, on the other. It is the
difference, rather, between the thing as meaning something, anything, and the
thing as pure artifice.«*

51 Wolfgang Kayser: Das Groteske: seine Gestaltung in Malerei und Dichtung. Oldenburg & Ham-
burg: Stalling 1957, S.198, in: Rosen 2001, S. 878.

52 Susan Sontag: »Notes on Camp, in: Susan Sontag (Hg.): Against Interpretation and other
Essays. New York: Octagon Books 1978b, S.275-292, S. 288.

53 Ibid., S. 281.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

In diesem Sinne ist Camp immer auch die Sichtbarmachung und das Spiel mit
einem Riss, einer Doppelung von Sein — »when the word becomes a noun, when
a person or a thing is »a camp, a duplicity is involved«** —, einer Erscheinungsart
einer Sache oder einer Person und der Ausstellung (s)einer kiinstlichen, ja seiner
listigen Seite. Interessanterweise schreibt Sontag weiter: »All Camp objects, and
persons, contain a large element of artifice. Nothing in nature can be campy. Ru-
ral Camp is still man-made, and most campy objects are urban.«** Sie bestimmt
damit Camp als eine isthetische Spielform des Kulturellen und setzt hier gleich-
zeitig auch implizit eine Bestimmung des Natiirlichen, des Nicht-Menschlichen
an: Dieses, so kann geschlossen werden, kann nicht >campy« sein, da der Natur
ebenjene Art der Doppelung, des Bruches fehlt, den Sontag dem Menschlichen —
als Kulturellen — zuschreibt. Begreifen wir jedoch die Grot(t)eske als Umgang mit
einem Wesen des Nicht-Menschlichen, das nicht nur ein Doppeltes, sondern ein
Vielfaches ist, so kann auch die Asthetik des Natiirlichen in diesem Kontext als eine
des Camp verstanden werden: nicht als Erfahrung einer ernsthaften Innerlichkeit
oder Veriufierung in der dsthetischen Naturerfahrung, ob als Kontemplation oder
als Erfahrung eines Kant'schen Erhabenen. Sondern als Aufzeigen einer natiir-
lichen Licherlichkeit, einer der Hoéhle, den Maulwiirfen und den Erdschichten
innewohnenden Theatralitit: einer siifen — und ganz und gar listigen — Dunkelheit
der (fiktiven) Strata.

Der Antagonismus der Flache und die Tiefenstruktur
(nicht-)menschlicher Fiktion

Das Feld des Politischen bei Make it Work! war durch eine Fundamentalontologie des
Territoriums strukturiert. Das Dramatische bei Make it Work! wiederum benannte
die Explikation dieses Konflikts, seine Auffithrung und die performative - leibliche,
mediale, sprachliche, stimmliche - Realisation dieser Anlage. Die Szene dieser ant-
agonistischen Form der Reprisentation, des dramatischen Enactments als konflikt-
hafte Form des Politischen, entspann sich hier als veritables Platzproblem: Das Ter-
ritorium ist der von einer*m Akteur*in besetzte und beanspruchte Raum, eine abge-
steckte Fliche, iiber die diese*r Akteur*in souverine Verfiigungsgewalt hat und die
diese*r Akteur*in gemdf’ dem Nomos der den Nexus von Ortung und Ordnung set-
zenden Struktur auch nach aufen verteidigt. Raum ist bei Make it Work! knapp, das
Territorium ist nicht zweidimensional; es ist metaphorisch gesprochen sogar eindi-
mensional, denn es erméglicht nur eine einzige Form der Besetzung dieses Raums:
die konflikthafte (physikalische, biologische) Verdringung. sCommon Grounds, der

54  Ibid.
55 Ibid., S.279.

am 14.02.2026, 16:55:37.

257


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

gemeinsame Boden, ist bei Latour eben keine Metapher eines Raumes, der einen
Rahmen fiir verschiedene — in Zeit und Raum divergierende — Ontologien ermogli-
chen wiirde. Er stellt stattdessen eine Immanenzebene dar, die verschiedene Onto-
logien auf eine einzige (Raum-)Fliche zuriickbindet, ja verflacht und das Gemein-
same im Modus dieses Konfliktes liest.

Die Instauration dieses >Common Ground< wiederum wird von der Fiktion ge-
leistet, die erst eine solche Anlage zwischen Mensch und Nicht-Mensch erméglicht.
Erstdie Fiktion erlaubt es, jenes fundamentalontologische Paradigma des Nomos auf
die nicht-menschlichen Akteur*innen zu iibertragen beziehungsweise diese in das
Paradigma der antagonistischen Politik einzubeziehen. Damit wird der Raum des
Politischen bei Make it Work! zwar von seiner Form, nicht jedoch von seiner Anlage
her verandert. Er bleibt Territorium, jener Raum, dessen Physik selbst in der In-
bezugsetzung von Fliche und diese Fliche besetzenden Kérpern ein Szenario vor-
gibt, das einen Konflikt hervorzurufen scheint. Und so hilt Sven Opitz fest, dass der
Begriff einer — auch nicht-menschliche Akteur*innen beinhaltenden — Kollektivitit
bei Latour »unhintergehbar an die nomosphirische Institutierung eines bewohn-
baren Terrains gebunden ist — eines Terrains, welches die Atmung, Ernihrung, Re-
produktion und damit das Uberleben erlaubt.«*® Dies gilt jedoch dezidiert nicht fiir
das Theater, das kraft der Fiktionalitit Anspriiche formuliert, die mit Momenten der
Lebenserhaltung nicht unmittelbar verbunden sind.

Dem zweidimensionalen Territorium gegeniiber beschrieb ich das Modell des
Hohlenraums als Ort, der als besonderer Topos Fiktionalitit, das Theater sowie
den Erdraum verbindet und der so auch erlaubt, eine Verhandlung von Mensch
und Nicht-Mensch in einer Tiefenstruktur zu konzipieren. Diente das Modell des
Territoriums als Fliche der Subsistenz, so beschrieb ich mit Philippe Quesnes The
Night of the Moles (Welcome to Caveland!) den Hohlenraum als Ort, der einen Blick
auf die Fundamente und die Wurzeln der Subsistenz selbst erméglicht: aus der
Tiefe nicht etwa in Richtung eines transzendenten, lichten Oben, sondern als Fest-
halten an der Lithosphire, in der sich Wurzeln und Rhizome menschlicher und
nicht-menschlicher Entititen, ihrer Geschichten und ihrer Fiktionen kreuzen und
verbinden. Gegen ein kulturgeschichtliches Verstindnis von Héhlen als »irratio-
nale Locher in unserer Wirklichkeit, [..] irritierende Offnungen in der Zeit« oder
als »prilogischen Raum ungehinderter Phantasie«’” verweist Quesnes Arbeit auf
Hohlenriume als materiell umschlieflende Riume, die ein anderes Verstindnis
von Raum, Korperlichkeit und Bewegung erwecken und gleichzeitig sphirische
Archive einer synchronen Geschichte darstellen, in der Vor- und Nachzeit, Pri- und

56  Sven Opitz: »Neue Kollektivititen. Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck,
in: Soziale Welt, 67 (3). 2016, S. 249—266, S. 259.

57  Klaus Luttringer: »Héhlenprologc, in: Klaus Luttringer (Hg.): Zeit der Hohlen. Freiburg: Rom-
bach 1994, S. 7-11, S. 8f.

am 14.02.2026, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Immanenz und Tiefe - Fiktionen des Erdraums

Posthistorie keine abstrakten Orte auf einem Zeitpfeil sind, sondern das Innere
der Hohle als materiellen Erdraum einnehmen. Héhlen sind damit auch Riume, in
denen sich durch das Medium des Erdreichs generierte Erfahrungen und Perzepte
in Wissensstrukturen verdichten und damit bestimmte Formen und Verfahren der
Fiktion und der Fiktionalisierung evozieren. Diese Fiktionen sind jedoch nicht als
das Andere eines erdinnerlich generierten Wissens zu verstehen, das sich auch
noch im Horizont von Platons Hohle befinde, sondern sind spekulative Prozesse
des Fingierens geologischer Wissensarten selbst, der performativen Rekombination
erdsystemischer Semiose.

Wihrend die bei Make it Work! wirksamen Fiktionen am Raum der Politik gemes-
sen und die nicht-menschlichen Akteur*innen tiber das Paradigma des Territori-
ums an eine bestimmte menschliche Zeit- und Raumkonzeption angepasst wurden,
erdéffnet die Quesne’sche Hohle einen Blick auf andere, eben auf nicht-menschliche
Ontologien und damit auf andere Konzepte von Raum und Zeit. Damit wird nicht
nur der Moglichkeitsraum und eine Theorie der Fiktionalitit um nicht-menschliche
Bedeutungen erweitert. The Night of the Moles stellt so auch — gerade in Bezug zur ge-
meinsamen Arbeit von Quesne und Latour bei Make it Work! — eine Erweiterung der
Tiefenstruktur des Politischen als Auseinandersetzung mit Fragen des Zusammen-
lebens dar.

am 14.02.2026, 16:55:37.

259


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am14,02.2028, 16:55:37.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

