Einleitung

»Soweit sich die verschiedenen Modernisierungsprojekte aus Quellen
der jeweils eigenen Weltreligion speisen, fehlt der kulturell fragmentier-
ten Weltgesellschaft eine einheitliche sakulare Ebene fiir den interkultu-
rellen Diskurs«?.

2. Dialektik der Neuzeit — eine metaphysische Epoche

Max Horkheimer und Theodor W. Adorno haben wihrend des
Zweiten Weltkriegs ein Buch mit dem Titel »Dialektik der Aufkla-
rung. Philosophische Fragmente« verfasst. Dieses Buch wurde zu
einem Bestseller der Nachkriegsphilosophie. Ziel der Aufkldrung
sei es, »den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren
einzusetzen«.?” Die Entzauberung der Welt sollte »die Mythen auf-
l6sen und die Einbildung durch Wissen ersetzen«. Damit hingt
auch die bereits angedeutete Trennung von Theologie und Philo-
sophie in der Aufklirung zusammen. Der Begriff der Aufkldrung
ist fir Horkheimer und Adorno mit dem der Neuzeit mehr oder
weniger identisch. Beide Epochenbezeichnungen decken sich auch
weitgehend mit dem schillernden Ausdruck Moderne. Aufklirung,
Neuzeit, Moderne reichen bis in die Gegenwart, allerdings mit einer
radikalen dialektischen Umkehrung. Was im 16. Jahrhundert als
Uberlegenheit des Menschen {iber die Natur begonnen habe, wande-
le sich zum »totalen Betrug der Massen« um,?® sodass um die Mitte
des zwanzigsten Jahrhunderts schliefilich von einem »gesellschaft-
lichen Verblendungszusammenhang« gesprochen werden misse.?
Religion und Theologie spielen in dieser Dynamik keine herausra-
gende Rolle mehr, sondern fallen der Dialektik der Aufkldrung zum
Opfer. Sie verlieren ihre tragende Bedeutung, allerdings mit einem
zweideutigen Ausgang. Einerseits sei die Befreiung des Menschen
von mythischen Weltbildern und religiéser Herrschaft ein zu begrii-
flendes Resultat der Aufklarung, andererseits konne der Verlust von
Transzendenz zu einem Versiegen der menschlichen Verniinftigkeit

26 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,120.

27 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt 1969, 9.

28 Horkheimer, Adorno, Dialektik der Aufklarung, 49.

29 Horkheimer, Adorno, Dialektik der Aufklarung, 48.

30

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Dialektik der Neuzeit — eine metaphysische Epoche

selbst fithren. Bemerkenswerterweise erhdlt sich in der kritischen
Theorie eine Achtung vor religiosen Gehalten, und noch der spite
Jirgen Habermas weist mit Adorno darauf hin, »dass die Moderne
entgleist, wenn die weltentwerfende Spontaneitdt der Vernunft zu
einer >Transzendenz von innen« versiegt«*?. Eine Vernunft, die jeden
Gedanken, der die Welt im Ganzen transzendiert, tilge, wiirde in
letzter Konsequenz selbst verkiimmern. Damit wire eine von allen
theologischen Resten gereinigte Philosophie ein verkiimmertes Den-
ken.

Habermas sah und sieht sich selbst innerhalb der Moderne veror-
tet, die er bei Kant beginnen ldsst und die iber Marx, Peirce und
Adorno zur Theorie des kommunikativen Handelns als wegweisen-
der Wissenschaft fithrt3! In seinem frithen Werk begriifit er aller-
dings noch die moderne »Verwissenschaftlichung« der Philosophie,
die ihr religioses, theologisches und metaphysisches Erbe tiberwin-
det. Im fortgeschrittenen Lebensalter kommt der Philosoph zu einer
Neubewertung der okzidentalen Konstellation von Glauben und
Wissen. Er pragt dabei den Begriff des postsikularen Zeitalters. Es
komme zu keinem Verschwinden der Religion im Sinne einer unauf-
haltsamen Sakularisierung, vielmehr werde dem gelebten Glauben
und der auf sie reflektierenden Theologie eine neue Stellung im
Wissensgefiige der Moderne eingerdumt. Im Zusammenhang mit
dieser These verfasste der Philosoph sein episches Spatwerk iiber
die Geschichte der Philosophie, das eine Art »Vergangenheitsbewil-
tigung« darstellt. Die Absicht von Jiirgen Habermas® Ausfithrungen
iiber Glauben und Wissen ist es, der Philosophie die »erinnernde
Aufarbeitung des eigenen Bildungsprozesses« zu ermdglichen und
mehr noch zu leisten. Die Verdringung des genealogischen Zusam-
menhangs zwischen der aktuellen Lage in der Gegenwart und der
geschichtlichen Herkunft bezeichnet er als »pathologisch«*?, und
er fordert, die »systematische Aneignung religiéser Motive als ein
wesentliches Erbe«® anzuerkennen. Dabei betrachtet Habermas den
langen Ubersetzungsprozess der religiosen Wahrheit in Vernunft-
wahrheit durchaus nicht als abgeschlossen. Vorsichtig nihert er sich

30 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,807.
31 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,13.
32 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,67.

33 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,75.

31

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

der These, dass diese Ubersetzung noch fortgefithrt werden kénne
und miisse.>* Die Legitimitit dieser Ubersetzungsarbeit griinde da-
rin, dass Religion und Philosophie gemeinsame Wurzeln in der so-
genannten Achsenzeit haben.® Wir werden darauf zuriickkommen.
Die Trennung beider Sphéren sei eine Besonderheit des okzidenta-
len Entwicklungspfads achsenzeitlicher Kulturen. So sehr Habermas
diese Trennung befiirwortet, so sehr zielt sein Unternehmen darauf,
die Beziehung der Getrennten aufrechtzuerhalten und fiir unsere
Kultur und mehr noch fiir die Weltkulturen neu zu bestimmen. Mei-
ne Uberlegungen zur Dialektik der Neuzeit und damit zur Dialektik
von Philosophie und Theologie kreuzen sich in gewisser Weise mit
diesem Projekt von Jiirgen Habermas. Allerdings mit anderen Pra-
missen und einer verschiedenen Zielsetzung.

Die Neuzeit erscheint in meinem Projekt als eine geschlossene
Epoche des metaphysischen Zeitalters. Dabei stellt sich zunéchst
die Frage nach Mdglichkeit von Epocheneinteilungen, sodann die-
jenige der konkreten Verwirklichung. Die erste Frage mochte ich
hier zuriickstellen. Meine konkrete Antwort darauf ergibt sich gewis-
sermafien aus den Argumentationen dieses Buchs. Die Anwendung
von Epocheneinteilungen gestaltet sich je nach Disziplin sehr unter-
schiedlich. Ein historischer Neuzeitbegriff ist anders als ein kunstge-
schichtlicher und ein philosophiehistorischer und unterscheidet sich
ebenso von einem literaturwissenschaftlichen. So gehéren Mozart
und Goethe zweifellos in die Musik und Literatur der Neuzeit, nicht
aber unbedingt der Moderne, zu der wohl eher Arnold Schénberg
und Bertolt Brecht zu rechnen sind. Zudem ist die Frage nach der
Epoche, die der Neuzeit vorausgeht, prekir. Ublicherweise wiirde
man vom Mittelalter sprechen. Doch ist dieser Begriff hochgradig
ideologisiert. Im Humanismus (Petrarca) und im Barock (Christoph
Cellarius)*® aufgekommen, wurde er schliefilich zu einem Kampf-
begriff, der eine dunkle, intolerante, wissenschaftsfeindliche, von
Religion dominierte Zeit bezeichnet, die als Negativfolie fiir alles

34 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,74.

35 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,109.

36 David C. Lindberg und Michael H. Shank (Hgg.), Cambridge History of Sci-
ence, Bd. 2: Medieval Science, Cambridge 2013, 2-5.

32

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Dialektik der Neuzeit — eine metaphysische Epoche

»Moderne« dient.’” Mein hier vertretener Ansatz widerspricht die-
sen Vorurteilen nicht nur hinsichtlich der qualitativen Einschitzung
des sogenannten Mittelalters. Die der Neuzeit vorausgehende Epo-
che wird hier, bezogen auf die rationale und humane Dignitit, als
allen anderen Epochen westlicher Geschichte ebenbiirtig angesehen.
Es gibt kein dunkles Mittelalter und schon ein Verweis auf die He-
xenverfolgungen, die Konfessionskriege und die Gréuel der Franzo-
sischen Revolution in der Neuzeit, die Weltkriege und die Shoah in
der Moderne und schliefilich die Volkermorde und Naturzerstérung
in der Postmoderne mégen hier zur Zuriickhaltung mahnen. Auch
was die Abgrenzung der vorausgehenden Epoche angeht, unterschei-
det sich der vorliegende Ansatz von tblichen Einteilungen erheb-
lich. Die philosophisch-theologische Neuzeit im hier verwendeten
Sinn beginnt unmittelbar nach Thomas von Aquin (1224/5-1275)
bei Meister Eckhart (ca. 1260-1328), also einem Denker des spiten
Mittelalters. Die Epoche, die der neuzeitlichen Denkart in diesem
speziellen Sinn vorausgeht, wird im Folgenden in einer gewissen
Zweiteilung als patristisch-scholastische Epoche vorgestellt, dabei
wird dem Sachverhalt Rechnung getragen, dass einerseits die spezi-
elle Disziplinfrage fiir die Einteilung mafigeblich ist, und zweitens
diese vorausgehende Phase ihrerseits mindestens zwei wesentliche
Abschnitte kennt. Zunéchst die von der griechisch-rémischen Anti-
ke gepragte Art des christlichen Denkens, sodann die durch die
Wiederentdeckung des Aristoteles gepridgte Denkform christlicher
Wissenschaft im >mittelalterlichen< Europa.

Die andere Grenze der neuzeitlichen Philosophiegeschichte wird
im frithen 19. Jahrhundert etwa mit dem Tod Hegels (1831) und
Goethes (1832) angesetzt. Es gibt gute Griinde, die Kontinuitat des
philosophischen Denkens von der theo-logischen Neuzeit in die
anthropo-logische Moderne in Frage zu stellen und den radikalen
Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts ernst zu nehmen.3® Die
Industrialisierung sowie das Aufkommen des Historismus, Natura-
lismus und Realismus bringen hier mafigebliche Innovationen vor
sich. In der Philosophie wird vor allem das Denken Hegels durch

37 Vgl. dazu auch Thomas Bauer, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das
Erbe der Antike und der Orient, Miinchen 2018, 15-28.

38 Siehe Karl Lowith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutiondre Bruch im Den-
ken des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1950.

33

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

eine junge Generation von Philosophen schirfstens kritisiert. Hier
wiren etwa Artur Schopenhauer (1788-1869), Ludwig Feuerbach
(1804-1872), Soren Kierkegaard (1813-1855) und Karl Marx (1818-
1883) zu nennen. Ihnen ist gemeinsam, dass sie den christlichen
Idealismus und damit die metaphysische Denkart ablehnen. Fried-
rich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854) kann als letzter grofier
Reprisentant jener Neuzeit angesehen werden. In seinem Spatwerk
iberschreitet er selbst die Grenzen der Neuzeit hin zur Moderne
und wird doch zugleich etwa von Séren Kierkegaard oder Michail
Alexandrowitsch Bakunin (1814-1846) als anachronistisches Relikt
aus metaphysischen Zeiten wahrgenommen.>

Die hier vorgelegten Ausfithrungen konzentrieren sich also auf
die letzte Phase metaphysischen Denkens. Im Folgenden soll das
Besondere dieser philosophischen Epoche herausgearbeitet werden,
damit es dann legitim erscheint, von einer geschlossenen Phase
zu sprechen, die sich signifikant von der vorausgehenden und der
nachfolgenden unterscheidet. Nicht nur die Auswahl der hier darge-
stellten Positionen bleibt kontingent und liickenhaft, sondern auch
die Konzentration auf die Neuzeit ist in gewisser Weise willkiirlich.
Man hitte auch die Philosophie der Postmoderne oder der grie-
chischen Antike untersuchen konnen. Auch hier wiren fiir unsere
heutige Gegenwart mafigebliche Zusagen zu finden. Wenn also die
neuzeitliche Philosophie in den Blick genommen wird, dann des-
halb, weil meine Einschitzung der aktuellen Lage davon ausgeht,
dass wir gegenwirtig eine Zeitenwende erleben.*® Die beiden nach-
metaphysischen Phasen, die Moderne und die Postmoderne sind an
ein gewisses Ende gekommen. Um dieses Ende zu verstehen, ist es
geboten, auf jene Epoche zu schauen, die dem nachmetaphysischen
Denken vorausgeht. Und das ist die letzte Epoche des metaphysi-
schen Denkens, die Neuzeit, da sich hier Philosophie und Theologie
noch in einem konstruktiven Verhiltnis befanden. Um es mit den
Begriffen Heideggers und Derridas zu sagen: Wenn wir die Destruk-
tion und die Dekonstruktion der Metaphysik verstehen wollen, dann
miissen wir uns daran erinnern, was Metaphysik in ihrer letzten
Epoche gewesen ist. Die Metaphysik der Neuzeit leistet eine freie

39 Dass Schellings Werk in diesem Buch nicht weiter untersucht werden, mag
als eine der grofiten Schwichen dieser Darstellung neuzeitlicher Philosophie
angesehen werden.

40 Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!.

34

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Dialektik der Neuzeit — eine metaphysische Epoche

Rekonstruktion des christlichen Glaubens. Damit stellen sich zwei
Fragen: Was war es, das da destruiert bzw. dekonstruiert werden
sollte? Und: Was war Metaphysik?

Wenn die nachmetaphysische Moderne ein sakulares Zeitalter ist,
dann kann das metaphysische Denken dadurch bestimmt werden,
dass es der Trennung von Theologie und Philosophie vorausgeht.*!
Beide waren auch noch in der Neuzeit wie schon bei Aristoteles
engstens verbunden. Wann aber beginnt die postmetaphysische
Trennung von Philosophie und Theologie? Die Einschatzungen be-
ziiglich des Endes der Metaphysik variieren erheblich. Wihrend
nicht selten das Ende des Mittelalters und seiner Synthese von
Glauben und Wissen als Startschuss fiir die sogenannte »Moderne«
genannt wird, verbinden andere das Ende der Metaphysik und den
Anfang der »Moderne« mit dem Namen Immanuel Kant.*> Martin
Heidegger dagegen sieht auch noch den antimetaphysischen Kraft-
akt Friedrich Nietzsches als abschlieffenden Héhepunkt der Meta-
physik.** Und Jacques Derrida duflert seine Skepsis gegeniiber der
Moglichkeit, tiberhaupt dem metaphysischen Denken entkommen
zu konnen und spricht deshalb von der Geschlossenheit (cléture)
der Metaphysik, die eine unmogliche Moglichkeit bleibt.** Dieter
Henrich schliefllich startet den Versuch, Metaphysik mit den Mit-
teln eines sprachphilosophisch aktualisierten Subjektdenkens fiir die
Moderne zu erneuern.*> Gewisse andere, besonders analytische Tra-
ditionen gehen noch heute davon aus, dass Metaphysik eine philoso-
phische Disziplin neben anderen ist, die nie wirklich obsolet wurde.
Bei all diesen Philosophien ist die Frage nach der Metaphysik immer
auch mit der Gottesfrage verbunden.*¢

41 Wir werden spater noch deutlich machen, dass auch diese Trennung nur ober-
flachlich ist und das auch nachmetaphysische Philosophie eine Theologie sub
contrario ist.

42 So Jiirgen Habermas.

43 Martin Heidegger, Metaphysik und Nihilismus: 1. Die Uberwindung der Meta-
physik. 2. Das Wesen Des Nihilismus, Gesamtausgabe: Bd. 67, Frankfurt 1999,
44-81.

44 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt 1974, 13f.

45 Dieter Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne? Thesen gegen Jiirgen
Habermas, in: Ders., Konzepte, Frankfurt 1987, 11-43.

46 Vgl. Gocke, Pelz, Die Wissenschaftlichkeit der Theologie.

35

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://katalog.ub.uni-freiburg.de/opac/RDSIndex/Search?lookfor=kid%3A1580137830&type=allfields
https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://katalog.ub.uni-freiburg.de/opac/RDSIndex/Search?lookfor=kid%3A1580137830&type=allfields

Einleitung

Es ist hier nicht der Ort fiir eine ausfithrliche und angemessene
Diskussion iiber die Semantik des Wortes >Metaphysik<«.#” Man kann
einerseits, wie Habermas das tut, einen engen Metaphysikbegriff
ansetzen. Dann meint Metaphysik die Betrachtung der hochsten
Allgemeinbegriffe als objektive Gegebenheiten, wie sie die vorkanti-
sche Schulmetaphysik der Neuzeit prigt, von der sich Kants Denken
abgrenzt. Andererseits ist es moglich, etwa mit Dieter Henrich einen
weiteren Begriff ins Spiel zu bringen. Dann kann »jede Art der
Bearbeitung metaphysischer, auf das Ganze von Mensch und Welt
abzielender Fragen den Ausdruck >Metaphysik<“ fiir sich beanspru-
chen.*® In diesem Sinn wire Metaphysik die ganzheitliche Grenzwis-
senschaft schlechthin, die dann aber in das Dilemma gerate, dass
einerseits das Ganze gedacht werden soll, doch andererseits diese
Totalitit niemals gedacht werden kann.** Metaphysik wire dann
die unmogliche Wissenschaft schlechthin. Entsprechend betont Ha-
bermas immer wieder, dass wir heute in der sogenannten Moderne
»andere als sakulare und nachmetaphysische Erklarungsmuster und
Weltdeutungen nicht mehr fiir plausibel halten«®. Dabei kommt
sein eigener Ansatz hier an eine Grenze und mehr noch schleicht
sich eine gewisse Doppeldeutigkeit ein. Denn Habermas selbst
scheint mit seiner Philosophie tiber das nachmetaphysische Denken
hinauszudrangen, indem er die Gottesfrage jenseits der Metaphysik
in aller Vorsicht und Distanz wieder ins Spiel bringt. Er selbst tragt
in seinem Spatwerk die Krise der nachmetaphysischen Moderne in
sich aus. Wenn er statt einer terminologischen Klarung des Begriffs
der Metaphysik auf die Sache selbst verweist, wird klar, worum es

47 Der Philosoph fiihrt das metaphysische Denken in Ubereinstimmung mit einer
alten Tradition auf Parmenides, Platon und Aristoteles zuriick. Mit Heidegger
betrachtet er die Frage nach dem Sein des Seienden als die Grundfrage Metaphy-
sik, die deshalb als Ontologie aufzufassen sei: »Wahre Erkenntnis geht auf das
schlechthin Allgemeine, Unveranderliche und Notwendige.« Metaphysik wire
dann die Lehre vom Sein. Bedenkt man, dass der Seinsbegriff und der Gottes-
begriff in dieser Tradition identifiziert wurden, dann kann die Metaphysik als
Onto-Theo-Logie betrachtet werden. Das Sein der géttlichen Wahrheit ist in
diesem traditionellen Verstdndnis objektiv gegeben. Jirgen Habermas, Nachme-
taphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt 1988, 21.

48 Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 21.

49 Habermas spricht hier vom »ontologischen Paradox«, Habermas, Auch eine
Geschichte der Philosophie, Bd. 1,772.

50 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,68.

36

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Dialektik der Neuzeit — eine metaphysische Epoche

hier geht: Um jene semantische Osmose bzw. um jene Erschlieffung
des religiosen und theologischen und damit auch in gewissem Sinn
metaphysischen Erbes.

Bereits in seiner Aufsatzsammlung »Nachmetaphysisches Den-
ken« verbindet Habermas die wesentliche Aufgabe der Philosophie
mit der Frage nach der Mdglichkeit von Metaphysik. Aufgabe der
heutigen Philosophie sei es, »sich die Antworten der Tradition, ndm-
lich das in den Hochkulturen entwickelte Heilswissen der Religio-
nen und das Weltwissen der Kosmologien im schmaler und schérfer
gewordenen Lichtkegel dessen anzueignen, was davon den To6ch-
tern und S6hnen der Moderne mit guten Griinden noch einleuch-
ten kann«' Damit aber arbeitet Habermas selbst dem Ende des
nachmetaphysischen Paradigmas zu, und befindet er sich in Nach-
barschaft zu seinen bereits erwdhnten Generationsgenossen Dieter
Henrich® und Charles Taylor®. In der aktuellen philosophischen
Landschaft gibt es eine breite Diskussion iiber die Mdglichkeit einer
Erneuerung von Metaphysik, Idealismus und religios inspirierter
Philosophie. So halten Vertreter der analytischen Philosophie eine
Kehre zum absoluten Idealismus fiir notwendig,>* (Natur-)Wissen-
schaftstheoretiker fordern eine neue Metaphysik,>> und Vertreter der
hermeneutischen Denkart favorisieren einen neuen Idealismus.>

Koénnte es sein, dass sich ca. 200 Jahre Metaphysikkritik erschopft
haben?>” Damit werden wir zuriickverwiesen auf die Neuzeit als die
letzte Phase des metaphysischen oder onto-theo-logischen Denkens.
Wir miissen kldren, was Metaphysik zuletzt gewesen ist, namlich
theologische Philosophie und Onto-Theo-Logie der Freiheit, deren
epochales Kennzeichen es war, die Dialektik von Gott und Mensch zu
begreifen. In der Wechselwirkung oder Gemeinschaft von Glauben
und Wissen sowie Offenbarung und Vernunft vollzog sich die Dia-

51 Habermas, Nachmetaphysisches Denken.

52 Dieter Henrich, Bewusstes Leben. Untersuchungen zum Verhaltnis Subjektivitat
und Metaphysik, Stuttgart 1999.

53 Vgl. Charles Taylor. Die Formen des Religiésen in der Gegenwart, Frankfurt
2002.

54 Robert B. Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, Frankfurt 2015.

55 Holm Tetens, Gott denken, Stuttgart 2015.

56 Vittorio Hosle, Kritik der verstehenden Vernunft. Eine Grundlegung der Geis-
teswissenschaften, Miinchen 2018.

57 Vgl. auch Volker Gerhard, Der Sinn des Sinns. Versuch iiber das Géttliche,
Miinchen 2014.

37

https://doi.org/10.5771/9783495093038-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. A



https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

