
»Soweit sich die verschiedenen Modernisierungsprojekte aus Quellen
der jeweils eigenen Weltreligion speisen, fehlt der kulturell fragmentier‐
ten Weltgesellschaft eine einheitliche säkulare Ebene für den interkultu‐
rellen Diskurs«26.

2. Dialektik der Neuzeit – eine metaphysische Epoche

Max Horkheimer und Theodor W. Adorno haben während des
Zweiten Weltkriegs ein Buch mit dem Titel »Dialektik der Aufklä‐
rung. Philosophische Fragmente« verfasst. Dieses Buch wurde zu
einem Bestseller der Nachkriegsphilosophie. Ziel der Aufklärung
sei es, »den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren
einzusetzen«.27 Die Entzauberung der Welt sollte »die Mythen auf‐
lösen und die Einbildung durch Wissen ersetzen«. Damit hängt
auch die bereits angedeutete Trennung von Theologie und Philo‐
sophie in der Aufklärung zusammen. Der Begriff der Aufklärung
ist für Horkheimer und Adorno mit dem der Neuzeit mehr oder
weniger identisch. Beide Epochenbezeichnungen decken sich auch
weitgehend mit dem schillernden Ausdruck Moderne. Aufklärung,
Neuzeit, Moderne reichen bis in die Gegenwart, allerdings mit einer
radikalen dialektischen Umkehrung. Was im 16. Jahrhundert als
Überlegenheit des Menschen über die Natur begonnen habe, wande‐
le sich zum »totalen Betrug der Massen« um,28 sodass um die Mitte
des zwanzigsten Jahrhunderts schließlich von einem »gesellschaft‐
lichen Verblendungszusammenhang« gesprochen werden müsse.29

Religion und Theologie spielen in dieser Dynamik keine herausra‐
gende Rolle mehr, sondern fallen der Dialektik der Aufklärung zum
Opfer. Sie verlieren ihre tragende Bedeutung, allerdings mit einem
zweideutigen Ausgang. Einerseits sei die Befreiung des Menschen
von mythischen Weltbildern und religiöser Herrschaft ein zu begrü‐
ßendes Resultat der Aufklärung, andererseits könne der Verlust von
Transzendenz zu einem Versiegen der menschlichen Vernünftigkeit

26 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,120.
27 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philoso‐

phische Fragmente, Frankfurt 1969, 9.
28 Horkheimer, Adorno, Dialektik der Aufklärung, 49.
29 Horkheimer, Adorno, Dialektik der Aufklärung, 48.

Einleitung

30

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst führen. Bemerkenswerterweise erhält sich in der kritischen
Theorie eine Achtung vor religiösen Gehalten, und noch der späte
Jürgen Habermas weist mit Adorno darauf hin, »dass die Moderne
entgleist, wenn die weltentwerfende Spontaneität der Vernunft zu
einer ›Transzendenz von innen‹ versiegt«30. Eine Vernunft, die jeden
Gedanken, der die Welt im Ganzen transzendiert, tilge, würde in
letzter Konsequenz selbst verkümmern. Damit wäre eine von allen
theologischen Resten gereinigte Philosophie ein verkümmertes Den‐
ken.

Habermas sah und sieht sich selbst innerhalb der Moderne veror‐
tet, die er bei Kant beginnen lässt und die über Marx, Peirce und
Adorno zur Theorie des kommunikativen Handelns als wegweisen‐
der Wissenschaft führt.31 In seinem frühen Werk begrüßt er aller‐
dings noch die moderne »Verwissenschaftlichung« der Philosophie,
die ihr religiöses, theologisches und metaphysisches Erbe überwin‐
det. Im fortgeschrittenen Lebensalter kommt der Philosoph zu einer
Neubewertung der okzidentalen Konstellation von Glauben und
Wissen. Er prägt dabei den Begriff des postsäkularen Zeitalters. Es
komme zu keinem Verschwinden der Religion im Sinne einer unauf‐
haltsamen Säkularisierung, vielmehr werde dem gelebten Glauben
und der auf sie reflektierenden Theologie eine neue Stellung im
Wissensgefüge der Moderne eingeräumt. Im Zusammenhang mit
dieser These verfasste der Philosoph sein episches Spätwerk über
die Geschichte der Philosophie, das eine Art »Vergangenheitsbewäl‐
tigung« darstellt. Die Absicht von Jürgen Habermas‘ Ausführungen
über Glauben und Wissen ist es, der Philosophie die »erinnernde
Aufarbeitung des eigenen Bildungsprozesses« zu ermöglichen und
mehr noch zu leisten. Die Verdrängung des genealogischen Zusam‐
menhangs zwischen der aktuellen Lage in der Gegenwart und der
geschichtlichen Herkunft bezeichnet er als »pathologisch«32, und
er fordert, die »systematische Aneignung religiöser Motive als ein
wesentliches Erbe«33 anzuerkennen. Dabei betrachtet Habermas den
langen Übersetzungsprozess der religiösen Wahrheit in Vernunft‐
wahrheit durchaus nicht als abgeschlossen. Vorsichtig nähert er sich

30 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,807.
31 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,13.
32 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,67.
33 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,75.

2. Dialektik der Neuzeit – eine metaphysische Epoche

31

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der These, dass diese Übersetzung noch fortgeführt werden könne
und müsse.34 Die Legitimität dieser Übersetzungsarbeit gründe da‐
rin, dass Religion und Philosophie gemeinsame Wurzeln in der so‐
genannten Achsenzeit haben.35 Wir werden darauf zurückkommen.
Die Trennung beider Sphären sei eine Besonderheit des okzidenta‐
len Entwicklungspfads achsenzeitlicher Kulturen. So sehr Habermas
diese Trennung befürwortet, so sehr zielt sein Unternehmen darauf,
die Beziehung der Getrennten aufrechtzuerhalten und für unsere
Kultur und mehr noch für die Weltkulturen neu zu bestimmen. Mei‐
ne Überlegungen zur Dialektik der Neuzeit und damit zur Dialektik
von Philosophie und Theologie kreuzen sich in gewisser Weise mit
diesem Projekt von Jürgen Habermas. Allerdings mit anderen Prä‐
missen und einer verschiedenen Zielsetzung.

Die Neuzeit erscheint in meinem Projekt als eine geschlossene
Epoche des metaphysischen Zeitalters. Dabei stellt sich zunächst
die Frage nach Möglichkeit von Epocheneinteilungen, sodann die‐
jenige der konkreten Verwirklichung. Die erste Frage möchte ich
hier zurückstellen. Meine konkrete Antwort darauf ergibt sich gewis‐
sermaßen aus den Argumentationen dieses Buchs. Die Anwendung
von Epocheneinteilungen gestaltet sich je nach Disziplin sehr unter‐
schiedlich. Ein historischer Neuzeitbegriff ist anders als ein kunstge‐
schichtlicher und ein philosophiehistorischer und unterscheidet sich
ebenso von einem literaturwissenschaftlichen. So gehören Mozart
und Goethe zweifellos in die Musik und Literatur der Neuzeit, nicht
aber unbedingt der Moderne, zu der wohl eher Arnold Schönberg
und Bertolt Brecht zu rechnen sind. Zudem ist die Frage nach der
Epoche, die der Neuzeit vorausgeht, prekär. Üblicherweise würde
man vom Mittelalter sprechen. Doch ist dieser Begriff hochgradig
ideologisiert. Im Humanismus (Petrarca) und im Barock (Christoph
Cellarius)36 aufgekommen, wurde er schließlich zu einem Kampf‐
begriff, der eine dunkle, intolerante, wissenschaftsfeindliche, von
Religion dominierte Zeit bezeichnet, die als Negativfolie für alles

34 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,74.
35 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,109.
36 David C. Lindberg und Michael H. Shank (Hgg.), Cambridge History of Sci‐

ence, Bd. 2: Medieval Science, Cambridge 2013, 2–5.

Einleitung

32

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Moderne« dient.37 Mein hier vertretener Ansatz widerspricht die‐
sen Vorurteilen nicht nur hinsichtlich der qualitativen Einschätzung
des sogenannten Mittelalters. Die der Neuzeit vorausgehende Epo‐
che wird hier, bezogen auf die rationale und humane Dignität, als
allen anderen Epochen westlicher Geschichte ebenbürtig angesehen.
Es gibt kein dunkles Mittelalter und schon ein Verweis auf die He‐
xenverfolgungen, die Konfessionskriege und die Gräuel der Franzö‐
sischen Revolution in der Neuzeit, die Weltkriege und die Shoah in
der Moderne und schließlich die Völkermorde und Naturzerstörung
in der Postmoderne mögen hier zur Zurückhaltung mahnen. Auch
was die Abgrenzung der vorausgehenden Epoche angeht, unterschei‐
det sich der vorliegende Ansatz von üblichen Einteilungen erheb‐
lich. Die philosophisch-theologische Neuzeit im hier verwendeten
Sinn beginnt unmittelbar nach Thomas von Aquin (1224/5–1275)
bei Meister Eckhart (ca. 1260–1328), also einem Denker des späten
Mittelalters. Die Epoche, die der neuzeitlichen Denkart in diesem
speziellen Sinn vorausgeht, wird im Folgenden in einer gewissen
Zweiteilung als patristisch-scholastische Epoche vorgestellt, dabei
wird dem Sachverhalt Rechnung getragen, dass einerseits die spezi‐
elle Disziplinfrage für die Einteilung maßgeblich ist, und zweitens
diese vorausgehende Phase ihrerseits mindestens zwei wesentliche
Abschnitte kennt. Zunächst die von der griechisch-römischen Anti‐
ke geprägte Art des christlichen Denkens, sodann die durch die
Wiederentdeckung des Aristoteles geprägte Denkform christlicher
Wissenschaft im ›mittelalterlichen‹ Europa.

Die andere Grenze der neuzeitlichen Philosophiegeschichte wird
im frühen 19. Jahrhundert etwa mit dem Tod Hegels (1831) und
Goethes (1832) angesetzt. Es gibt gute Gründe, die Kontinuität des
philosophischen Denkens von der theo-logischen Neuzeit in die
anthropo-logische Moderne in Frage zu stellen und den radikalen
Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts ernst zu nehmen.38 Die
Industrialisierung sowie das Aufkommen des Historismus, Natura‐
lismus und Realismus bringen hier maßgebliche Innovationen vor
sich. In der Philosophie wird vor allem das Denken Hegels durch

37 Vgl. dazu auch Thomas Bauer, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das
Erbe der Antike und der Orient, München 2018, 15–28.

38 Siehe Karl Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Den‐
ken des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1950.

2. Dialektik der Neuzeit – eine metaphysische Epoche

33

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine junge Generation von Philosophen schärfstens kritisiert. Hier
wären etwa Artur Schopenhauer (1788–1869), Ludwig Feuerbach
(1804–1872), Sören Kierkegaard (1813–1855) und Karl Marx (1818–
1883) zu nennen. Ihnen ist gemeinsam, dass sie den christlichen
Idealismus und damit die metaphysische Denkart ablehnen. Fried‐
rich Wilhelm Joseph Schelling (1775–1854) kann als letzter großer
Repräsentant jener Neuzeit angesehen werden. In seinem Spätwerk
überschreitet er selbst die Grenzen der Neuzeit hin zur Moderne
und wird doch zugleich etwa von Sören Kierkegaard oder Michail
Alexandrowitsch Bakunin (1814–1846) als anachronistisches Relikt
aus metaphysischen Zeiten wahrgenommen.39

Die hier vorgelegten Ausführungen konzentrieren sich also auf
die letzte Phase metaphysischen Denkens. Im Folgenden soll das
Besondere dieser philosophischen Epoche herausgearbeitet werden,
damit es dann legitim erscheint, von einer geschlossenen Phase
zu sprechen, die sich signifikant von der vorausgehenden und der
nachfolgenden unterscheidet. Nicht nur die Auswahl der hier darge‐
stellten Positionen bleibt kontingent und lückenhaft, sondern auch
die Konzentration auf die Neuzeit ist in gewisser Weise willkürlich.
Man hätte auch die Philosophie der Postmoderne oder der grie‐
chischen Antike untersuchen können. Auch hier wären für unsere
heutige Gegenwart maßgebliche Zusagen zu finden. Wenn also die
neuzeitliche Philosophie in den Blick genommen wird, dann des‐
halb, weil meine Einschätzung der aktuellen Lage davon ausgeht,
dass wir gegenwärtig eine Zeitenwende erleben.40 Die beiden nach‐
metaphysischen Phasen, die Moderne und die Postmoderne sind an
ein gewisses Ende gekommen. Um dieses Ende zu verstehen, ist es
geboten, auf jene Epoche zu schauen, die dem nachmetaphysischen
Denken vorausgeht. Und das ist die letzte Epoche des metaphysi‐
schen Denkens, die Neuzeit, da sich hier Philosophie und Theologie
noch in einem konstruktiven Verhältnis befanden. Um es mit den
Begriffen Heideggers und Derridas zu sagen: Wenn wir die Destruk‐
tion und die Dekonstruktion der Metaphysik verstehen wollen, dann
müssen wir uns daran erinnern, was Metaphysik in ihrer letzten
Epoche gewesen ist. Die Metaphysik der Neuzeit leistet eine freie

39 Dass Schellings Werk in diesem Buch nicht weiter untersucht werden, mag
als eine der größten Schwächen dieser Darstellung neuzeitlicher Philosophie
angesehen werden.

40 Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!.

Einleitung

34

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rekonstruktion des christlichen Glaubens. Damit stellen sich zwei
Fragen: Was war es, das da destruiert bzw. dekonstruiert werden
sollte? Und: Was war Metaphysik?

Wenn die nachmetaphysische Moderne ein säkulares Zeitalter ist,
dann kann das metaphysische Denken dadurch bestimmt werden,
dass es der Trennung von Theologie und Philosophie vorausgeht.41

Beide waren auch noch in der Neuzeit wie schon bei Aristoteles
engstens verbunden. Wann aber beginnt die postmetaphysische
Trennung von Philosophie und Theologie? Die Einschätzungen be‐
züglich des Endes der Metaphysik variieren erheblich. Während
nicht selten das Ende des Mittelalters und seiner Synthese von
Glauben und Wissen als Startschuss für die sogenannte »Moderne«
genannt wird, verbinden andere das Ende der Metaphysik und den
Anfang der »Moderne« mit dem Namen Immanuel Kant.42 Martin
Heidegger dagegen sieht auch noch den antimetaphysischen Kraft‐
akt Friedrich Nietzsches als abschließenden Höhepunkt der Meta‐
physik.43 Und Jacques Derrida äußert seine Skepsis gegenüber der
Möglichkeit, überhaupt dem metaphysischen Denken entkommen
zu können und spricht deshalb von der Geschlossenheit (clôture)
der Metaphysik, die eine unmögliche Möglichkeit bleibt.44 Dieter
Henrich schließlich startet den Versuch, Metaphysik mit den Mit‐
teln eines sprachphilosophisch aktualisierten Subjektdenkens für die
Moderne zu erneuern.45 Gewisse andere, besonders analytische Tra‐
ditionen gehen noch heute davon aus, dass Metaphysik eine philoso‐
phische Disziplin neben anderen ist, die nie wirklich obsolet wurde.
Bei all diesen Philosophien ist die Frage nach der Metaphysik immer
auch mit der Gottesfrage verbunden.46

41 Wir werden später noch deutlich machen, dass auch diese Trennung nur ober‐
flächlich ist und das auch nachmetaphysische Philosophie eine Theologie sub
contrario ist.

42 So Jürgen Habermas.
43 Martin Heidegger, Metaphysik und Nihilismus: 1. Die Überwindung der Meta‐

physik. 2. Das Wesen Des Nihilismus, Gesamtausgabe: Bd. 67, Frankfurt 1999,
44–81.

44 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt 1974, 13f.
45 Dieter Henrich, Was ist Metaphysik – was Moderne? Thesen gegen Jürgen

Habermas, in: Ders., Konzepte, Frankfurt 1987, 11–43.
46 Vgl. Göcke, Pelz, Die Wissenschaftlichkeit der Theologie.

2. Dialektik der Neuzeit – eine metaphysische Epoche

35

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://katalog.ub.uni-freiburg.de/opac/RDSIndex/Search?lookfor=kid%3A1580137830&type=allfields
https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://katalog.ub.uni-freiburg.de/opac/RDSIndex/Search?lookfor=kid%3A1580137830&type=allfields


Es ist hier nicht der Ort für eine ausführliche und angemessene
Diskussion über die Semantik des Wortes ›Metaphysik‹.47 Man kann
einerseits, wie Habermas das tut, einen engen Metaphysikbegriff
ansetzen. Dann meint Metaphysik die Betrachtung der höchsten
Allgemeinbegriffe als objektive Gegebenheiten, wie sie die vorkanti‐
sche Schulmetaphysik der Neuzeit prägt, von der sich Kants Denken
abgrenzt. Andererseits ist es möglich, etwa mit Dieter Henrich einen
weiteren Begriff ins Spiel zu bringen. Dann kann »jede Art der
Bearbeitung metaphysischer, auf das Ganze von Mensch und Welt
abzielender Fragen den Ausdruck ›Metaphysik‹“ für sich beanspru‐
chen.48 In diesem Sinn wäre Metaphysik die ganzheitliche Grenzwis‐
senschaft schlechthin, die dann aber in das Dilemma gerate, dass
einerseits das Ganze gedacht werden soll, doch andererseits diese
Totalität niemals gedacht werden kann.49 Metaphysik wäre dann
die unmögliche Wissenschaft schlechthin. Entsprechend betont Ha‐
bermas immer wieder, dass wir heute in der sogenannten Moderne
»andere als säkulare und nachmetaphysische Erklärungsmuster und
Weltdeutungen nicht mehr für plausibel halten«50. Dabei kommt
sein eigener Ansatz hier an eine Grenze und mehr noch schleicht
sich eine gewisse Doppeldeutigkeit ein. Denn Habermas selbst
scheint mit seiner Philosophie über das nachmetaphysische Denken
hinauszudrängen, indem er die Gottesfrage jenseits der Metaphysik
in aller Vorsicht und Distanz wieder ins Spiel bringt. Er selbst trägt
in seinem Spätwerk die Krise der nachmetaphysischen Moderne in
sich aus. Wenn er statt einer terminologischen Klärung des Begriffs
der Metaphysik auf die Sache selbst verweist, wird klar, worum es

47 Der Philosoph führt das metaphysische Denken in Übereinstimmung mit einer
alten Tradition auf Parmenides, Platon und Aristoteles zurück. Mit Heidegger
betrachtet er die Frage nach dem Sein des Seienden als die Grundfrage Metaphy‐
sik, die deshalb als Ontologie aufzufassen sei: »Wahre Erkenntnis geht auf das
schlechthin Allgemeine, Unveränderliche und Notwendige.« Metaphysik wäre
dann die Lehre vom Sein. Bedenkt man, dass der Seinsbegriff und der Gottes‐
begriff in dieser Tradition identifiziert wurden, dann kann die Metaphysik als
Onto-Theo-Logie betrachtet werden. Das Sein der göttlichen Wahrheit ist in
diesem traditionellen Verständnis objektiv gegeben. Jürgen Habermas, Nachme‐
taphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 1988, 21.

48 Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 21.
49 Habermas spricht hier vom »ontologischen Paradox«, Habermas, Auch eine

Geschichte der Philosophie, Bd. 1,772.
50 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,68.

Einleitung

36

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hier geht: Um jene semantische Osmose bzw. um jene Erschließung
des religiösen und theologischen und damit auch in gewissem Sinn
metaphysischen Erbes.

Bereits in seiner Aufsatzsammlung »Nachmetaphysisches Den‐
ken« verbindet Habermas die wesentliche Aufgabe der Philosophie
mit der Frage nach der Möglichkeit von Metaphysik. Aufgabe der
heutigen Philosophie sei es, »sich die Antworten der Tradition, näm‐
lich das in den Hochkulturen entwickelte Heilswissen der Religio‐
nen und das Weltwissen der Kosmologien im schmaler und schärfer
gewordenen Lichtkegel dessen anzueignen, was davon den Töch‐
tern und Söhnen der Moderne mit guten Gründen noch einleuch‐
ten kann«.51 Damit aber arbeitet Habermas selbst dem Ende des
nachmetaphysischen Paradigmas zu, und befindet er sich in Nach‐
barschaft zu seinen bereits erwähnten Generationsgenossen Dieter
Henrich52 und Charles Taylor53. In der aktuellen philosophischen
Landschaft gibt es eine breite Diskussion über die Möglichkeit einer
Erneuerung von Metaphysik, Idealismus und religiös inspirierter
Philosophie. So halten Vertreter der analytischen Philosophie eine
Kehre zum absoluten Idealismus für notwendig,54 (Natur-)Wissen‐
schaftstheoretiker fordern eine neue Metaphysik,55 und Vertreter der
hermeneutischen Denkart favorisieren einen neuen Idealismus.56

Könnte es sein, dass sich ca. 200 Jahre Metaphysikkritik erschöpft
haben?57 Damit werden wir zurückverwiesen auf die Neuzeit als die
letzte Phase des metaphysischen oder onto-theo-logischen Denkens.
Wir müssen klären, was Metaphysik zuletzt gewesen ist, nämlich
theologische Philosophie und Onto-Theo-Logie der Freiheit, deren
epochales Kennzeichen es war, die Dialektik von Gott und Mensch zu
begreifen. In der Wechselwirkung oder Gemeinschaft von Glauben
und Wissen sowie Offenbarung und Vernunft vollzog sich die Dia‐

51 Habermas, Nachmetaphysisches Denken.
52 Dieter Henrich, Bewusstes Leben. Untersuchungen zum Verhältnis Subjektivität

und Metaphysik, Stuttgart 1999.
53 Vgl. Charles Taylor. Die Formen des Religiösen in der Gegenwart, Frankfurt

2002.
54 Robert B. Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, Frankfurt 2015.
55 Holm Tetens, Gott denken, Stuttgart 2015.
56 Vittorio Hösle, Kritik der verstehenden Vernunft. Eine Grundlegung der Geis‐

teswissenschaften, München 2018.
57 Vgl. auch Volker Gerhard, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche,

München 2014.

2. Dialektik der Neuzeit – eine metaphysische Epoche

37

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30 - am 13.01.2026, 12:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

