
3. Theologische Sprache

als dialogische Zeug_innenschaft

Leid, Hass, Unrecht und Diskriminierung, Gewalt, Krieg und Terror stellen eine Ano-

malie dar, weil sie jeder unversehrtenWelterfahrungwidersprechen.1 Bestimmte Erleb-

nisse begrenzen sowohl die Möglichkeit, sie zu bezeugen, als auch das Vermögen, sie zu

erfassen –undmachen sie damit zu einem sprachlichen Problem. Sie sondern zudem die

Betroffenen von denen ab, die verschont wurden und gleichsam für sie zeugen könnten.

Bei extremen Traumatisierungen der Zeug_innen stehen am Anfang eines Zeugnisses

nicht selten psychologische Sprech-Hindernisse, also sowohl die Unfähigkeit, sprechen

zu können, als auch der möglicherweise berechtigte, gar gebotene Selbstschutz vor einer

allfälligen Retraumatisierung durch das erneute Sprechen. Hinzu kommen persönliche

Einstellungen, ob das Sprechen überhaupt als hilfreich empfunden wird. Allerdings: Ob

Menschen über das ihnen Widerfahrene sprechen, hängt oft auch am Klima einer Ge-

sellschaft.

Auch im Hinblick auf die Sprache der Zeug_innenschaft sind die Grenzen des Ver-

stehbaren doppeldeutlich: Sowohl die Zeug_innen als auch die Adressat_innen hadern,

das in Sprache zu fassen, was sich nur schwer in Sprache fassen lässt.Wer darum Zeug-

nisse an den Grenzen des Verstehbaren verstehen will, muss genau hinhören, wie die

Zeug_innen sprechen, aber auchwie undweshalb sie schweigen.DennnurwennWider-

fahrnisse und Erlebnisse – sie mögen in sich unvollkommen, gebrochen und lückenhaft

bleiben – zumindest versuchsweise in Sprache gefasst werden, lassen sie Opfer, indivi-

duelleMenschen,nicht auf verlorenemunddamit einsamemPosten.Undnur dann lässt

sich zeigen, dass das Hör- und Verstehbarmachen der Sprache des Zeugnisses als ein

Modus der Gerechtigkeit verstandenwerden kann.Gleichsam auf diesem Pfad bewegen

sich die Reflexionen und Erörterungen Emckes, Gümüşays und Arendts. Denn sie sind

davonüberzeugt,dass es eine »WechselbeziehungzwischenSpracheundpolitischerUn-

menschlichkeit«2 gibt.DassgeradedasKonzeptderZeug_innenschaft hierAuswegebie-

tet, insofern sichMenschen als sprachlicheWesen nur dialogisch, d.h. imGespräch und

1 Vgl. ZuG 14.

2 Steiner, Sprache, 155.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 Für das Sagbare!

in der Verständigungmit und durch andere begreifen und so den gemeinsamen Lebens-

raum stiften und gestalten können, wurde in dieser Studie anhand der drei genannten

Positionen dargestellt und interpretiert. Die Reflexionen widmeten sich damit den Fra-

gen:Wiewird bezeugt undwie nicht?Worüber,warumundwie langewird geschwiegen?

Werwird gleichsammundtot gemacht undwer kann sich davon befreien und schließlich

bezeugen?

3.1. Emcke, Gümüşay und Arendt: Für den sprachlichen Trost
für die Betroffenen und die dialogische Hoffnung
für eine gerechtere Gesellschaft

Im Anschluss an Emcke, Gümüşay und Arendt lässt sich sagen, dass Zeug_innenschaft

maßgeblich davon abhängt, obMenschen sprechenund ihnen zugehörtwird.Zeug_innen-

schaft ist einPhänomender Sprache, insofern sie dieGrundlage ist,dass das,was sich an

denGrenzendesVerstehbarenabspielt,hörbargemachtwird.AuchbeiEmcke,Gümüşay

und Arendt hängt Zeug_innenschaft amSein der Bezeugenden – sprechen lässt sich nur

als Mensch –, aber im Unterschied zu Derrida, Agamben und Lévinas ist bei ersteren

drei das Primat der Zeug_innenschaft die Sprache. Insofern alle drei ihre Überlegungen

in den Kontext einer öffentlichen Gesellschaft stellen, machen sie deutlich, inwiefern

Zeug_innen einen wichtigen Beitrag zum Selbstverständnis einer Gesellschaft leisten:

In Zeugnissen wird nicht nur die Vergangenheit reflektiert und tradiert, also bewahrt,

sondern sie fordern eine Gesellschaft auch dazu auf, darüber nachzudenken, welche Art

der Zukunft sie gemeinsam gestalten wollen. Denn die Zeugnisse, mit denen sich etwa

Emcke auseinandersetzt, zeugen von denUngerechtigkeiten dieser Erde und davon,wie

alle Menschen darin strukturell verflochten sind.

Emckes undGümüşays Reflexionen zeigen, dass Zeug_innenschaft insofern einMo-

dus der Gerechtigkeit ist, als im Bezeugen den Betroffenen Recht widerfährt, indem sie

ihr Unrecht benennen können und sie sich damit aus der einseitigen Rolle der Opfer

(zumindest partiell) befreien. Außerdem werden die Hörer_innen des Zeugnisses zur

Verantwortung gezogen, wenn sie sich denn vom Zeugnis treffen lassen, ihre Verstri-

ckung darin erkennen und sodann politisch aktiv werden, um gegen Ungerechtigkeiten

vorzugehen. Beide plädieren deswegen insbesondere für eine dialogische Sprache der

Zeug_innenschaft, nämlich zwischenZeug_innenund ihrenHörer_innen. Indemsie die

Sprache der Zeug_innenschaft als unfertig, beweglich und zeitoffen bestimmen, behar-

rendie genanntenzweiPositionendarauf,dassnochdasunverständlicheZeugnis seinen

Wert und auch seine Funktion hat. Das Zeugnis ist wertvoll, indem es gehört wird und

so von einem Gegenüber – noch ungedeutet – anerkannt wird. Zu hören, darauf kann

ein Kollektiv darum unter keinen Umständen verzichten.3 Allerdings nicht nur für die

3 Um an dieser Stelle nichtmissverstanden zu werden, sei daran erinnert, dass die Studie gemäß ei-

ner ihrer Prämissen auf Zeugnisse von Ungerechtigkeiten fokussiert. Wird folglich argumentiert,

dass das Hören von Zeugnissen eine unverzichtbare Tätigkeit einer gerechten Gesellschaft ist, fal-

len damit automatisch Zeugnisse aus dem Blickfeld, die jene Prämisse gerade nicht achten, was

beispielsweise bei hate speech der Fall ist. Zu jenem letztgenannten Phänomen vgl. die Beiträge

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 411

Zeug_innen, sondern auch für ein kollektives Wir, weil aus dem Hören die Deutung re-

sultierenmag, die das Zeugnis dann zum politischen Aktmacht. Denn ein Zeugnis wird

dort zum politischen Akt, wo es dementsprechend gedeutet wird. Aber: Es ist auch be-

reitsdort einZeugnisundals solches anzuerkennen,woesnicht gedeutet, sondern»nur«

gehört wird. Bei Emcke gibt es zwischen dem Zeugnis als solchem und der Deutung des

Zeugnisses für ein Kollektiv, die es zumpolitischen Aktmacht, keinen qualitativen Unter-

schied.Dieser ist gleichsamnur quantitativer bzw. topologischer Art: BezeugenundHö-

renhabenKonsequenzen für das Individuumund seinenLebensraum.Bezeugen,Hören

undDeuten haben Konsequenzen für das kollektiveWir, d.h. für den öffentlichen Raum.

Auch Arendt versteht Zeug_innenschaft als ein sprachliches Ereignis in diesem

Raum. Überhaupt vermag Arendt überzeugend nachzuweisen, inwiefern Menschen

sich nur im Sprechen auf den gemeinsamen Lebensraum beziehen und diesen stiften

können.IndemsieHandelnundSprechenunauflösbarmiteinander verbindetundderen

Prämisse in der Pluralität der Menschen lokalisiert, anerkennt Arendt, dass menschli-

ches Zusammenleben maßgeblich von der Vermittelbarkeit individueller Erfahrungen

abhängt, d.h. von dem, was individuell bezeugt wird. Innerhalb des diskursiven Raums

der Politik kommt damit Zeug_innen eine zentrale Funktion zu. Vor allem aber sind

auch bei Arendt die eigentlich Unbetroffenen zur Verantwortung gezogen, insofern

die Pluralität als Prämisse der Politik bedingt, dass die vielen Fäden der Zeugnisse

zu einem Gewebe gehören. Allerdings: Der von Arendt postulierte Widerspruch von

›Wahrheit‹ und Politik und ihre notwendige Dialektik führen dazu, dass das Zeugnis

nur dann politische Schlagkraft hat, wenn es von Unbetroffenen dazu gemacht wird.

Die eigene Sprachlogik des Zeugnisses, die auch mal mehr als zehn Sätze sagt, wird

bei Arendt zugunsten des Verstehens der Unbetroffenen eliminiert. Die Arendt’sche

Zeug_innenschaft kommt für die Betroffenen gleichsam zu spät, oft sogar erst, wenn

diese bereits tot sind. Das aber bedeutet, dass sich mit Arendt gerade nicht sagen lässt,

dass Zeug_innenschaft der Modus der Gerechtigkeit ist – zumindest nicht für die Be-

troffenen selbst. Gerechtigkeit gibt es bei Arendt nur in der nachträglichen Deutung,

nicht im Vollzug des Bezeugens selbst. Dass das Bezeugen selbst ein hermeneutisches

Geschehen ist, hat Arendt nicht im Blick. Und auch die Deutung eines Zeugnisses bleibt

streng genommenmangelhaft bei Arendt, weil niemand der Interpret_innen jemals das

ganze Gewebe überblickt – in dieser Hinsicht fällt sich Arendt darum letztlich selbst ins

Wort. Der Unterschied zwischen Zeug_innen und Interpret_innen ist denn auch bei ihr

eher ein quantitativer denn ein qualitativer, jedoch nur imNachhinein und damit unter

Ausschluss der Zeug_innen selbst.

Summa summarum zeigt sich: Die Sprache der Zeug_innenschaft hält der Diskon-

tinuität der polyphonen Zeugnisse vonWiderfahrnissen extremenUnrechts und Gewalt

stand und erkennt in ihnen den Trost für die Betroffenen und die den Wirklichkeiten

entgegenläufige Hoffnung für eine gerechtere Gesellschaft. Denn: Das Vertrauen der

Zeug_innen in sich selbst, die Welt und die anderen, das im zu bezeugenden Wider-

fahrnis an den Grenzen des Verstehbaren zerbricht, ist ein gemeinsames Problem einer

moralischen Gesellschaft.

in Herrmann/Krämer/Kuch (Hg.), Verletzende Worte, sowie in Verbindung mit der Zeug_innen-

schafts-Thematik Kuch/Herrmann, Symbolische Verletzbarkeit, und Garfinkel, Bedingungen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 Für das Sagbare!

Wasalso kanndieTheologie aus demphänomenologischenKonnex vonZeug_innen-

schaft und Sprache sowie den damit einhergehenden Reflexionen Emckes, Gümüşays

und Arendts lernen? Mindestens ein Zweifaches, nämlich mit Blick auf die theologische

Methodik sowie den ethischenAnspruch theologischer Inhalte undVollzüge.Dennwenn

im Anschluss an Emcke, Gümüşay und Arendt gilt, dass der Wert und die Funktion von

Zeug_innenschaft maßgeblich davon abhängen, ob Menschen sprechen und ihnen zuge-

hörtwirdund ihrZeugnis zu einemDialog führt,mussgefragtwerden,welcheMethoden

dieTheologie anzuwenden hat, um dialogfähig zu sein und zu bleiben.Wie sich ebenso

fragen lässt,ob einkonstitutivesAuswahlkriteriumzurBeschäftigungmit theologischen

InhaltenundVollzügenderenethischerAnspruch ist,wenndieSprachederZeug_innen-

schaft der Modus der Gerechtigkeit ist bzw. sein soll.

3.2. Vom theologischen Umgang mit Ungerechtigkeiten – oder:
Zur theologischen Methodik und zum ethischen Anspruch
theologischer Inhalte und Vollzüge

Für Arendt sind die Interessen der Menschen im ursprünglichen Wortsinn inter-est:

Sie sind das, was zwischen ihnen liegt, sie verbindet und sie zugleich voneinander

trennt. Um diese Interessen fassbar zu machen, bedürfen Menschen der Sprache, wo-

bei diese für Arendt stets mit dem Handeln verknüpft ist. Tat und Sprache, Handeln

und Sprechen, kurz: Zeugnisse sind durch das »Faktum menschlicher Pluralität« (VA

213) bedingt, das sich sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert.

Sprachlich zu handeln und handelnd zu sprechen wäre einerseits hinfällig, würden

sich Menschen nicht voneinander unterscheiden. Andererseits wären Verständigungen

durch Zeug_innenschaft gar nichtmöglich ohneGleichartigkeit. Zwar vollzieht sich die-

se Zeug_innenschaft auch bei Arendt im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

und damit in einem immer schon vorgegebenen Kontext aus der Vergangenheit, in den

Menschen ihre eigenen Fäden weben. Doch der Vollzugsort und die Bedingung dieses

Webens –dieser Zeug_innenschaft – ist das,was sich zwischen sie und dieWelt schiebt:

die Polis, die Politik, der öffentliche Raum.

Für eine entsprechendephänomenologischeTheologiederZeug_innenschaft bedeu-

tet dies, dass anders als das theologische Sein, das stärker nach dem Vor-Gegebenen

fragt, die theologische Sprache sich diesem Zwischen zuzuwenden hat. Während die

Theologie imHinblick auf den Konnex von Zeug_innenschaft und Sein lernen kann, wie

sie mit dem ihr immer schon durch die Geschichte Aufgetragenen umzugehen hat, for-

dert der Konnex von Zeug_innenschaft und Sprache dieTheologie stärker darin heraus,

sich aufgrund je aktueller Phänomene verständlich zumachen.Was dieTheologie zu ei-

nemPhänomen an denGrenzen des Verstehbarenmacht, sind eben nicht nur ihre Texte,

Artefakte, Vorstellungen und Traditionen, sondern auch, dass dieTheologie, zumindest

auf den ersten Blick, einerseits modernen Problemstellungen zuwiderzulaufen, ihnen

gar zu widersprechen scheint und andererseits darum gleichsam nichts zur Problemlö-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 413

sung beizutragen hat.4 Beides ist zwar in historischer Sensibilität stets zu bedenken und

zu achten, aber es bedingt keinesfalls, dass Theologie nicht durch methodische Zugän-

gemöglicherweise Beiträge zu aktuellen Fragestellungen leisten kann. Als Frage formu-

liert:Wie hat eine Zeug_innenschafts-Theologie zu sprechen,wenn sie jenes Arendt’sche

Zwischen ernst nimmt, wenn sie will, dass auch theologische Inhalte und Vollzüge, ihre

Zeugnisse also,Wert und Funktion für den öffentlichen Raum haben? Eine Antwort: Die

Theologie spricht imAnschluss anArendtundunterHinzunahmederPositionenEmckes

und Gümüşays trilingual – und damit, um es bereits vorwegzunehmen, dialogisch.

Das Arendt’sche Zwischen zeichnet sich erstens durch Verschiedenheit und zweitens

durch Gleichheit aus, zielt aber drittens auf Verständigung. Diese Trias ist allen drei

Zeug_innenschafts-Verständnissen gemeinsam, insofern sie sowohl die Grenzen (Ver-

schiedenheit) als auch die Bedingungen (Gleichheit) der Sprache der Zeug_innenschaft

mit dem Ziel erörtern, das in Zeugnissen transportierte Wissen verstehbar zu machen

(Verständigung). Das aber bedeutet: Die Horizonterweiterung des Seins der Zeug_in-

nenschaft durch die Sprache liegt im Bemühen, Zeugnisse nicht nur zu sehen und zu

hören, sondern vor allem auch zu verstehen. Um wissenschaftlich etwas verstehbar zu

machen, bedarf es der Methoden. Diese Methode lässt sich dem dreifachen Wortsinn

von verständigen nach verstehen. Im Folgenden soll darum eine theologische Methode

im Anschluss an den phänomenologischen Konnex von Zeug_innenschaft und Spra-

che erörtert werden. Diese Erörterung vollzieht sich in einem zweifachen Anlauf. In

einem ersten Durchgang werden drei Methodenschritte vorgeschlagen, die dann in

einem zweiten Schritt perspektiviert werden, indem gefragt wird, wie sich diese Me-

thodenschritte sprachlich artikulieren. Das bedeutet, dass die Perspektivierung darauf

hinausläuft, zu zeigen, wie der Ertrag der Methodenschritte sprachlich gefasst wird,

d.h. wie eine Zeug_innenschafts-Theologie spricht. Gleichsam zwischen die beiden

Schritte schiebt sich die Beschäftigung mit der Frage, was eine Theologie der Zeug_in-

nenschaft gerade auch im Hinblick auf ihre Sprache zu einer phänomenologischen

macht.

Erstens können Menschen – dem ersten Wortsinn von verständigen nach – andere

Menschen verständigen von oder über etwas, d.h., sie setzen andere in Kenntnis, unter-

richten und benachrichtigen sie. In diesem Wortsinn sind verständigende Menschen

schlicht Zeug_innen. Und an den Grenzen des Verstehbaren zeichnen sich diese gerade

4 Das ist keine grundsätzliche Absage an die zum Allgemeinplatz gewordene Rede von der »Wie-

derkehr der Religion«, wonach Religion und religiöse Zugehörigkeit das Politische mit- definie-

ren und hier und da Gegenstand politischer Konflikte sind (vgl. dazu die Beiträge in Minkenberg/

Willems [Hg.], Politik und Religion). Allerdings gehe ich wie Weyel, Gibt es eine Wiederkehr, 26,

davon aus, dass das, was oft als Wiederkehr beschrieben und verstanden wird, »sich einem Blick-

wechsel verdankt. Was man als Zerfall religiöser Bindekraft und als Bedeutungsverlust von Re-

ligion verstanden hatte, erweist sich beim näheren Hinsehen eher als Transformation denn als

Wiederkehr des Religiösen. Ein Merkmal der Religion in der Moderne ist, dass sie nicht einfach

einen Traditionsbestand darstellt, der von Generation zu Generation gleichförmig vererbt wurde.

Religion stellt wesentlich eine Suchbewegung des Einzelnen dar, eine Suchbewegung, die darauf

angewiesen bleibt, auf traditionale Vorgaben und kulturell vorfindliche Sinnangebote zurückzu-

greifen«. Dort, wo diese hermeneutische Aufgabe von der Theologie nicht geleistet wird, bleibt es

darum dabei, dass Religion und Theologie erst einmal fremd sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 Für das Sagbare!

durch ihre Verschiedenheit gegenüber allfälligen Hörer_innen aus. Ein entsprechender

theologischer Methodenschritt besteht darum in der Wiedergabe. Der Grundsprechakt

theologisch methodischen Arbeiten ist folglich das Bezeugen des Fremden5, des Unver-

stehbaren. Dieser Methodenschritt ist weder erklärend noch rekonstruierend, er gibt,

so gut das freilich geht, schlicht die Gegenstände des Faches wieder. Das Bezeichnen-

de an Emckes Zeug_innenschafts-Verständnis ist, dass es dafür einsteht, Zeugnisse erst

einmal in ihrer Eigenlogik zu achten und zu hören.Bevor Emcke Adems Schuhe imKon-

text seiner Foltererfahrung deutet und sie schließlich als sprachlichen Ausdruck seines

Traumas versteht, lässt sie Adem seine Geschichte erzählen. Sie tut dies nicht obwohl,

sondernweil das in seinemFall bedeutet, dass er seineGeschichte viermal erzählt: Adem

bedarf selbst der wiederholendenWiedergabe seiner Geschichte, um das ausdrücken zu

können, wofür seine verlorenen Schuhe stehen: die Schläge, die Verletzungen und die

Schmerzen. Wobei er noch diese nicht erwähnt, sondern nur in einem Nebensatz sagt,

dass die Folterknechte ihm die Schuhe entwendet haben. Das Hören von Zeugnissen an

den Grenzen des Verstehbaren ist darum ein geduldiges Hören, weshalb ein entspre-

chender theologischerMethodenschritt bedingt,beispielsweisehistorischeQuellenwie-

derundwieder zu lesen.DerMethodenschritt derWiedergabeanerkennt,dass es zuwei-

len nicht unbedingt darumgeht, die intentio auctoris6 zu ent-decken, sondern diese darin

besteht, gehört zu werden, indem Zeugnisse wiedergegeben, also bezeugt werden.

Zweitens können Menschen sich aber auch verständigen, d.h. sich verständlich ma-

chen, also so miteinander sprechen, dass sie sich gegenseitig verstehen. Ein solches

Verständigen setzt aktive und an den Grenzen des Verstehbaren empathische Hö-

rer_innen des Zeugnisses voraus und bedingt darum ein minimales Maß an Gleichheit

zwischen Zeug_innen und Hörer_innen. Ein entsprechender theologischer Methoden-

schritt besteht darum in der Kritik, in der κριτική τέχνη, der Kunst der Unterscheidung.

Dieser Methodenschritt zielt darauf, Zeugnisse in ihren eigenen Kontexten zu ver-

stehen und vor deren Hintergründen nach ihrem Sinn zu fragen. Wie gezeigt, zielt

Gümüşays Vorstellung eines freien Sprechens darauf, dass es die Polyphonie unter-

schiedlicher Perspektiven ist, die das Bezeugte verständlich machen, die Polyphonie

aber maßgeblich an Betroffene und damit an ihre Kontexte, Erfahrungen und Perspek-

tiven gebunden ist: Gümüşay plädiert dafür, dass, bevor die ›unbenannt‹ Benannten

als gleichberechtigte Menschen und damit als nicht mehr ›unbenannt‹ Benannte mit

den benannt ›Unbenannten‹ sprechen, mit anderen ›unbenannt‹ Benannten sprechen.

Der Methodenschritt der Kritik meint genau das, insofern er Zeugnisse in ihren eigenen

Zusammenhängen zur Sprache bringt, also ein besonderes Augenmerk auf die intentio

operis7, die Absicht eines Zeugnisses legt.

5 Auch Waldenfels bemerkt in seiner Phänomenologie des Fremden, dass sich eine harmlose Deu-

tung des Fremden nur verhindern lässt, wo es als solches bezeugtwird: »Ein solches Widerfahrnis,

das sich keineswegs auf die interkulturelle Erfahrung beschränkt, aber dort eine besondere Viru-

lenz entfaltet, können wir nur bezeugen, indem wir anderswo beginnen, dort, wo wir nicht waren

und nie sein werden.« (Ders., Grundmotive, 131.)

6 Bezeichnenderweise geht Eco, Zwischen, 31, auf den der Begriff zurückgeht, selbst davon aus, dass

die Intention der Autor_innen allenfalls im Ausnahmefall und nur partiell zu ergründen ist.

7 Vgl. Eco, Zwischen, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 415

Mit den klassischen Begriffen der historisch-kritischen Methode gesprochen: Der

Methodenschritt der Kritik betreibt Quellen-, Form- undRedaktionskritik. Er fragt aus-

gehend von Kriterien, auf die sich die Theologie in ihrem Sein verständigt und immer

wieder neu zu verständigen hat, nach den Quellen, die einem Zeugnis zugrunde liegen

bzw. sich in dieses eingeschrieben haben.Er fragt also gleichsamnach der Polyphonie in

der Polyphonie. Dieser Methodenschritt nimmt ernst, dass Zeugnisse ein Arendt’sches

Bezugsgewebemenschlicher Angelegenheiten sind. Um es an einem konkreten Beispiel

zu veranschaulichen: Das heute christlicherseits rezipierte Markusevangelium ist nicht

das Zeugnis einesZeugen, nämlich des EvangelistenMarkus, sondern der Schluss dieses

Evangeliums (Mk 16,9-20) verdankt sich einem anderen Zeugen. Davon abgesehen ver-

dankt sich der Text in seiner heutigen Gestalt insgesamt der Kanonisierung und in ihm

überlappen sichmündliche und schriftlicheÜberlieferungen.8 DerMethodenschritt der

Kritik untersucht die Zeugnisse außerdem imHinblick auf ihre Interessen und Motive,

fragt also nach ihren Gattungen und darum nach dem Sitz im Leben eines Zeugnisses.

Dazu in Analogie stehen Emckes Überlegungen zum Schweigen der Zeugin 50 des Foča-

Prozesses vor dem Internationalen Strafgerichtshof vonDenHaag für das ehemalige Ju-

goslawien: Emcke zeigt, dass das, was Zeugin 50 bezeugt, von den Orten, Zeiten und

Adressat_innen abhängt, gegenüber denen sie ihre Vergewaltigungen und die sexuali-

sierte Gewalt bezeugt. Daran knüpft an, dass der Methodenschritt der Kritik auch nach

den bezeugenden Subjekten fragt, also danach, inwiefern ihr Sein das Zeugnis, das, was

sie bezeugen, bedingt, prägt und sich darin einschreibt.

Drittens können Menschen sich mit anderen Menschen über etwas verständigen, d.h.

sichmit anderen über etwas einigen und zu einer Übereinkunft kommen. So alternativ-

losWiedergabeundKritik alsmethodischeSchritte zumVerstehen vonZeugnissen sind,

sie tendieren dazu, die Rezeptionsebene zu marginalisieren. Kein Zeugnis lässt nur ei-

ne Deutung zu und die Intentionen sowohl der Zeug_innen – ihre intentio auctoris – als

auch ihrer Zeugnisse – der intentio operis – lassen sich nicht abschließend ergründen,

vor allem aber ist die Erörterung derselben maßgeblich von der intentio lectoris9, der Ab-

sicht und dem Vorverständnis der Hörer_innen, geprägt.10 Hören lässt sich nie isoliert,

es ist selbst aufgrund des hörenden Subjektes ein hermeneutisches Geschehen.11 Indem

Emcke sekundäre Zeug_innenschaft als ein Ethos des Erzählens versteht, sagt sie: Wer

Zeugnis gibt, möchte etwas zu verstehen geben. Und wer ein Zeugnis hört, möchte et-

was verstehen. Doch das, was Zeug_innen zu verstehen geben wollen, trennt sie nicht

selten von denen, die »dies« nicht verstehen können. Das aber bedeutet: Sowohl die Be-

dingungen als auch die Grenzen der Zeug_innenschafts-Sprache zielen auf Verständi-

gung in jenem drittgenannten Sinn. Die Sprache der Zeug_innenschaft ist damit letzt-

lich ein dialogisches Geschehen. Oder übertragen auf die Theologie und im Anschluss

an das theologische Sein formuliert: Die Methode der Zeug_innenschafts-Theologie ist

8 Vgl. zur Einführung Ebner, Das Markusevangelium.

9 Vgl. Eco, Zwischen, 31.

10 Zur Kategorie des Vorverständnisses vgl. auch Gadamer, Wahrheit, 272f.299f.

11 Vgl. dazu auch Welz, A Theological Phenomenology.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 Für das Sagbare!

ein dialogisches Ereignis.12 Der entsprechende methodische Schritt der Theologie wäre

demnachderDialog.DerMethodenschritt desDialogs,das ist der springendePunktund

zeigt, inwiefern die beiden Methodenschritte der Wiedergabe und Kritik sich nicht ei-

gentlich isoliert betrachten und durchführen lassen, verflüssigt gleichsam diese beiden

anderenMethodenschritte, nämlich als Rezeptionsästhetik.

Den ursprünglich in der Rechts- und neueren Literaturwissenschaft13 ausgearbei-

teten und von dort in die Theologie14 transferierten rezeptionsästhetischen Texttheo-

rien ist die Einsicht gemeinsam, dass die sozialen, kulturellen und gesellschaftlichen

Selbstverständnisse von Leser_innen eines Textes konstitutiv für die Generierung des

textlichen Sinnes sind. Oder in der Zeug_innenschafts-Terminologie gesprochen: Wie

Zeugnisse verstanden werden, hängt auch von ihren Hörer_innen ab. Der Absolutheits-

glauben, wogegen Gümüşay anredet, steht denn genau dafür: Wer meint, Zeug_innen

und ihre Zeugnisse in ihrer ganzen Komplexität, oder eine konstruierte Kategorie

von Zeug_innen und ihre Zeugnisse abschließend verstanden zu haben, unterbindet

das freie Sprechen und damit den Dialog zwischen Zeug_innen und Hörer_innen. Bei

Gümüşay lässt sich dieser Absolutheitsglaube überwinden, indem Betroffene und Un-

betroffene gemeinsam sprechen, was bedeutet, dass der Dialog Gleichheit voraussetzt,

aber Grenzenwahrt. Und auch, dass Emcke für ein Ethos des Erzählbaren votiert, hängt

damit zusammen: Der Wert und die Funktion von Zeugnissen liegen nicht einfach als

fixierbare Substanz vor, sondern sie entsteht im Erzählen und damit imDialog zwischen

Zeug_innen und Hörer_innen, zwischen Hörer_innen und Zeug_innen. Schließlich ist

es Emcke selbst, die Adems Zeugnis wiedergibt, es in seinem Kontext erklärt und in

der Folge die Schuhe als sprachlichen Ausdruck seines Traumas durch die Folter deu-

tet. Emcke setzt immer schon am Ort der sekundären Zeug_innenschaft ein, was, wie

gezeigt, auch die Ausgangssituation der Theologie gegenüber ihrer Tradition ist. Dem-

entsprechend geht denn auch die Rezeptionsästhetik davon aus, dass es eine produktive

und sinnstiftende Leseleistung von Rezipient_innen gibt.

DieseMethodemuss jedoch,umkeinerBeliebigkeit zu verfallen, rückgebundenblei-

ben an die Methodenschritte der Wiedergabe und Kritik, gleichsam mit diesen selbst

im Dialog bleiben. Das bewahrt sie einerseits vor einem Methodenzwang, weil die ein-

zelnen Schritte durchlässig werden, verpflichtet sie aber gleichzeitig, sich immer wie-

der darauf zurückzubesinnen. Anders formuliert: Eine Interpretation muss sich an den

Zeug_innenund ihrenZeugnissenausweisen lassen.EinephänomenologischeTheologie

der Zeug_innenschaft zielt denn aufs Ganze der Theologie, insofern sie sich nicht ohne

ihre jeweiligen Fächer undDisziplinen betreiben lässt. EineDogmatik undEthik, die ih-

re Lehren biblischen Einsichten verdankt, diese aber exegetisch nicht begründen kann,

widerstrebt einer Zeug_innenschafts-Theologie. Wie es ebenso einer solchen Theologie

widerspricht,wennQuellenderChrist_innentumsgeschichteausschließlich in ihrerhis-

torischen Situation untersucht, nicht aber auf ihren Beitrag für eine Theologie im Hier

und Heute befragt werden. Kurzum: Die unterschiedlichen theologischen Fächer sind

12 Wie sich Theologie insgesamt als Dialog verstehen lässt, hat bereits Tracy, Theologie, nachgewie-

sen. Vgl. im Hinblick auf den Dialog mit den Religionen auch ders., Dialogue.

13 Vgl. etwa Iser, Der implizite Leser, sowie Jauß, Ästhetische Erfahrung.

14 Vgl. etwa Huizing, Wächserne Nase.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 417

voneinander abhängig. Allerdings besteht diese dialogische Methode auf den Vorrang

desArendt’schenZwischen,d.h., siewird vonPhänomender jeweiligenZeit auf denPlan

gerufen, geht folglich von der Gegenwart aus.15

Indemdie theologischeMethode insgesamt als Dialog verstandenwird, lässt sie sich

– anders als hinsichtlich ihres theologischen Seins – nicht so sehr von ihren eigenen

Gegenständen, sondern vomZwischen, von den Lebenswirklichkeiten, insWort fallen.16

Erst danach fragt sie nach der (fehlenden) Kompatibilität mit ihren eigenen Gegen-

ständen. Eine Zeug_innenschafts-Theologie verdankt sich sodann einer hellwachen

Zeitgenoss_innenschaft bei gleichzeitiger historischer Sensibilität gegenüber ihren

eigenen geschichtlich gewordenen Gegenständen. Kennzeichen einer solchenTheologie

der Zeug_innenschaft sind folglich Phänomenorientierung und eine enge Verbindung

von Praxis undTheorie, von Gesellschaft undWissenschaft.17

Der Dialog ist seinem ursprünglichen Verständnis nach eine Interaktion zwischen

zwei oder mehreren Personen.18 Was ein Mensch im Dialog spricht, ist evoziert von

dem, was ein anderer Mensch sagt. Die maßgebliche Bewegung des Dialogs ist insbe-

sondere die Frage. Er unterscheidet sich damit von der Konfrontation, der Debatte und

15 Auch darin müssen sich gegenwartsbezogene und historische Disziplinen nicht notwendig von-

einander trennen, wie etwa KatharinaHeydens Verständnis Historischer Theologie zeigt. Heyden,

Hain, 19, versteht Historische Theologie als »Vorhaben, mit Fragen aus der Gegenwart in die Ver-

gangenheit zu schauen, umvondortmit historisch geschärften Fragenwieder in dieGegenwart zu-

rückzufinden«. Heyden votiert denn dafür, gegenwartsbezogene und historische Fragestellungen

nicht zu trennen,wohl aber voneinander zu unterscheiden, dennUnterscheidungen »können dazu

beitragen, falsche und zu einfache Parallelisierungen zwischen historischen und heutigen Phäno-

menen zu vermeiden« (ebd.). Der Unterschied zwischen historischen und gegenwartsbezogenen

Disziplinen der Theologie besteht dennmeines Erachtens vor allem in der jeweiligen Gewichtung

der Fragestellung und ihrem Bezug zu den Quellen bzw. Phänomenen. Damit unterscheiden sie

sich der Sache nach in derQuantität,mit der sie sich ihrenGegenständen zuwenden. UmdieQuali-

tät der jeweiligen disziplinären Ergebnisse zu gewährleisten, sind die beiden Disziplinen und ihre

Fächer aber auf die Erkenntnisse der jeweils anderen angewiesen.

16 Vgl. Senn, Verantwortet, 81f.: »Theologie beansprucht nicht das ersteWort, sondern überlässt die-

ses den existentiellen Erfahrungen der Menschen und hört diesem ›ersten Wort‹ genau zu.«

17 Zeug_innenschafts-Theologie ist damit eine realistische Theologie im doppelten Sinne: Es geht

ihr um einen konkreten Bezug zur Wirklichkeit und die Realitäten des Lebens werden zum Re-

sonanzraum für die Theologie. Zum Entwurf einer in dieser Hinsicht formulierten realistischen

theologischen Anthropologie vgl. Springhart, Der verwundbare Mensch.

18 Vgl. Buber, DasWort, 131, der selbst die Sprache als vomDialog abhängig versteht: »Nie ist Sprache

gewesen, ehe Ansprache war; Monolog konnte sie immer erst werden, nachdem der Dialog ab-

brach oder zerbrach.« Welz, Wahrhaftigkeit, 207–211, zieht daraus Konsequenzen für ein entspre-

chendesWahrheits- bzw.Wahrhaftigkeitsverständnis, das in Analogie zu den oben (s. V.2.3.) ange-

stellten Überlegungen steht, insofern sie festhält, »dass die traditionelle Definition der Wahrheit

als adaequatio intellectus et rei, die Übereinstimmung zwischen dem erkennenden Verstand und ei-

ner zu erkennenden Sache, als abgeleitet erscheint von einem ursprünglicheren Phänomen: der

Integrität und Wahrhaftigkeit des mit sich selbst übereinstimmenden Menschen, der seine Ein-

sicht in die Wahrheit bereitwillig an die auf ihn angewiesenen Mitmenschen weitergibt« (a.a.O.,

208).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 Für das Sagbare!

demExamen,19 insofern derDialog stets gleichsam imGespräch bleibt.20 ImKontext der

Zeug_innenschaft tritt darum an die Stelle der Frage das Zeugnis, womit dieses selbst

der Dialog ist. Die Bereitschaft nämlich, dem Zeugnis zu folgen, wohin auch immer es

die Sprechenden führt: Das Zeugnis ist Dia-log.21 Von den interdisziplinären Zeug_in-

nenschafts-Diskursen kann die Theologie darum nicht nur viel für ihr Verständnis der

eigenen theologischen Existenz lernen, sondern auch und gerade, wie sie in dieser auf

die Existenz ihrer Mitmenschen zu hören hat und möglicherweise antworten kann.

Denn in Emckes Zeug_innenschafts-Verständnis ist die Nächste bezeichnenderweise

nicht selten die Fremde, der Nächste oft der Andere. Und Gümüşays Reflexionen fo-

kussieren darauf, dass die Zeugnisse von Menschen, die aufgrund ihrer Religion, ihrer

Hautfarbe, ihrer sexuellen Orientierung, ihrer nationalen Zugehörigkeit, ihres Den-

kens, Redens und Handelns von der Norm der entsprechenden Dominanzgesellschaft

abweichen, noch zu oft nicht gehört, nicht gesehen und nicht verstanden werden. Was

Zeugnisse an den Grenzen des Verstehbaren in dieser Hinsicht auszeichnet, ist, dass

sie soziale, gesellschaftliche und politische Ungerechtigkeiten bezeugen. Es ist folg-

lich gerade der ethische Gehalt von Zeugnissen, der die sekundäre Zeug_innenschaft

hervorruft. Doch sowohl Emcke als auch Gümüşay sind davon überzeugt, und die von

ihnen bedachten Phänomene vermögen dies zu plausibilisieren, dass sich Grenzen des

Verstehbaren nicht nur sprachlich überschreiten lassen, sondern sich im Modus der

Sprache Gerechtigkeit (wieder-)herstellen lässt.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie muss demnach –mit ihrer dialogischen Metho-

de – auf die sozialen und gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten reagieren.22 Sie muss

sich fragen lassen, inwiefern ihre Inhalte und Vollzüge einerseits etwas beitragen zum

19 Vgl. Tracy, Theologie, 33.

20 Damit ist nicht gesagt, dass imDialog nicht auch und gerade argumentiertwird – das ist der Grund,

warum ich Dialog als eineMethode verstehe.Wie Tracy (a.a.O., 34, Anm. 28) stimme ichmit der Po-

sition Karl-Otto Apels und Jürgen Habermas’ zu den impliziten Geltungsansprüchen von Kommu-

nikation grundsätzlich überein, halte das Dialogmodell aber für anschlussfähiger für das Phäno-

men der Zeug_innenschaft, weil der Dialog den menschlichen und damit stets fehlbaren Aspekt

von Kommunikation stärker berücksichtigt. Für Habermas zeichnet sich die ideale Kommunikati-

onssituation dadurch aus, dass gleiche Chancen auf Diskurseröffnung und -beteiligung, gleiche

Chancen der Deutungs- und Argumentationsqualität, Herrschaftsfreiheit sowie keine Täuschung

der Sprechintention vorliegen. Dieser Ansatz geht davon aus, dass die eigenen Erlebnisse nicht

nur diskursiv eingebracht und verhandeltwerden können, sondern in sich verstehbar sind.Mit Em-

cke, Für den Zweifel, 9, halte ich jene Ansprüche und Erwartungen an Diskursteilnehmer_innen im

Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren für zu hoch: »Was, wenn jemand

nicht sprechen kann oder nicht das Vertrauen hat, dass das Gegenüber wirklich zuhören kann?

Was, wenn jemand nur stotternd, nicht linear, nur in Bruchstücken erzählen kann? Was, wenn je-

mand nicht rational klingt?«

21 Vgl. Gadamer, Platos dialektische Ethik, 40–52.

22 Vgl. Schillebeeckx, Glaubensinterpretation, 70, der »Kontrasterfahrungen«, nämlich Erfahrungen

von Bedrohung und Verletzung der Menschlichkeit als wesentlichen Ausgangspunkt theologi-

schen Denkens erachtet, dabei aber gerade betont, dass die Sinnstiftung imWiderstand dagegen

nicht in der Ungerechtigkeit selbst liegt: »In den negativen Kontrasterfahrungen unseres persönli-

chen und gesellschaftlichen Lebens offenbart sich ein Sinnhorizont, denn ohne diesen ist das Kon-

trasterleben nicht möglich. Aber das Positive daran, der Sinnhorizont, drückt sich nur erst negativ

aus, in dem kritischen Widerstand gegen das Unmenschliche in der Situation […].«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 419

Dialog des besseren Verstehens solcher Phänomene. Und die Theologie muss anderer-

seits nachweisen können, inwiefern ihre Inhalte und Vollzüge gegen Ungerechtigkeiten

vorgehen können. Auswahlkriterium, sich diesen überhaupt methodisch zuzuwenden,

ist ihr ethischer Gehalt. Dies könnte die Theologie leisten, indem sie zum einen Unge-

rechtigkeiten zumForschungsgegenstand erhebt und damit tradiertesWissen, d.h. ihre

Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen daraufhin befragt. Und zum anderen

könnte Theologie eine Perspektive von Ungerechtigkeiten auf traditionelle Wissensbe-

stände einnehmen, um sie zu revidieren, ihre Texte beispielsweise gegen den Strich zu

lesen.Das bedeutet: In der dialogischenMethode lassen sich noch einmal zwei Zugänge

unterscheiden. Jedoch: Eine Theologie im Anschluss an die Überlegungen Emckes und

Gümüşays wird den zweiten Weg immer erst nach dem ersten einschlagen und damit

ernst nehmen, was am Zeug_innenschafts-Verständnis Arendts kritisiert wurde. War-

um?

Gümüşay und insbesondere Emcke halten die Schwellen des Verstehbaren zwar für

in der Sprache überschreitbar, zeigen aber gleichzeitig auf, dass die Schwelle als solche

zuweilenbestehenbleibt. IhrÜberschreitender Schwelle ist darumvor allemeinSagbar-

machen der Schwelle. Denn zwischen dem traumatisierenden Widerfahrnis, der Dis-

kriminierungs- oder Hass-Erfahrung und der daraus resultierenden Unfähigkeit, dar-

über zu sprechen, zeigt sich das Moment des Ethos des Erzählens. Anders formuliert:

Die Schwelle darf und soll unsagbar bleiben, weil sie gerade als Unsagbares die Aufmerk-

samkeit der Hörer_innen auf sich zieht, jene verstehen zu wollen.23 In jenem genann-

ten Zwischenraum, auf dieser Schwelle, wird das Zeugnis hör- und sichtbar. DerModus

der Gerechtigkeit ist gerade auch ein Bezeugen der Ungerechtigkeiten. Auch bei Arendt

zielt Zeug_innenschaft darauf, dass das, was Menschen voneinander trennt, dialogisch

überwundenwird,abernicht indiesemZwischenraum,sonderngleichsam ineinemNe-

benraum, nämlich in der nachträglichen Deutung durch Unbetroffene. Bei Arendt ge-

schieht das Verstehbarmachen von Zeugnissen immer unabhängig von den Zeug_innen

selbst. Zwar schützt Arendt damit Zeug_innen im politischen Raum, insofern Zeug_in-

nenschaft nicht für politische Interessen oder zur Selbstinszenierungmissbraucht wer-

den kann.Doch das Unsagbare im Sagbaren, das Arendt’sche Zeug_innen ohnehin nicht

ausdrücken dürfen, weil sie mit nur zehn Sätzen und ohne Pathos zu sagen haben, was

war, geht damit verloren. Die Zeug_innen, die selbst gerade auch in ihrer Leibhaftigkeit

und in ihremSchweigen zeugen,nämlich indemsichdieUngerechtigkeit alsWundeund

Taubheit in sie einschreibt, gehen damit verloren. Warum aber wird nun eine entspre-

chende phänomenologischeTheologie der Zeug_innenschaft diesen Zugang immer erst

in einem zweiten Schritt berücksichtigen?

Um es an einem konkreten theologischen Phänomen zu veranschaulichen: Klassi-

sche christliche Geschichtsschreibung ist in der Regel cis-heterosexuell männliche His-

toriografie.24 Das bedeutet, dass die Geschichte des Christ_innentums für einen langen

23 ZumAspekt, dass dies im zwischenmenschlichen Leben kein Automatismus ist, sondern aufgrund

von Vorurteilen zuweilen gar verunmöglicht wird, s. oben IV.2.3. und IV.2.4.

24 Zur grundsätzlichen Thematik frühchristlicher Geschichtsschreibung zwischen »Faktualität und

Fiktionalität« vgl. die Beiträge in Luther/Röder/Schmidt (Hg.), Wie Geschichten Geschichte schrei-

ben.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 Für das Sagbare!

Zeitraum fast ausschließlich von cis-heterosexuellenMännern geschrieben,d.h. schrift-

lich fixiert und weiter tradiert wurde.25 Das heißt nicht, dass Frauen und nicht-cis-he-

terosexuelle Menschen per se in dieser Geschichtsschreibung unberücksichtigt sind.26

Doch sie werden durch die Perspektive cis-heterosexueller Männer thematisch. Diese

sprechen gleichsam nichtmit, sondern über Frauen und nicht-cis-heterosexuelle Perso-

nen. Wer darum zu schnell darüber hinwegsieht bzw. diese Perspektive nicht als sol-

che vorausgehend benennt – bevor sie etwa auf Aspekte geschlechtlicher und sexueller

Identitäten,Orientierungen, Vorstellungen undRollen hin befragt wird –, tut denQuel-

len historisch nicht nur Unrecht und legt damit gerade nicht die geforderte historische

Sensibilität an den Tag. Sondern das Unrecht, dass Frauen und nicht-cis-heterosexuelle

Menschen für lange Zeit innerhalb des Christ_innentums keine Historiograf_innen wa-

ren, wird damit zugedeckt. In Emckes Verständnis stünde eine solche Verdeckung für

eine fertige Sprache.

Was die Sprache der Zeug_innenschaft hingegen zu einer unfertigenmacht, ist, dass

das Bezeugen »die Verstörungen nicht objektivieren oder normalisieren will« (ZuG 107).

Diese Sprache hält die Ungerechtigkeiten aus. Für eine entsprechende phänomenolo-

gische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass sie in ihrem Dialog mit der

eigenen Geschichte und Gegenwart eigene Ungerechtigkeiten erst einmal beim Namen

nennt. Sie anerkennt in ihrer Sprache zum Beispiel, dass die Hebräische Bibel und das

Neue Testament eine Sammlung vornehmlich hetero-patriarchalen27 Gedankenguts

25 Damit ist nicht gesagt, dass unter ihnen nicht möglicherweise vereinzelt auch nicht-cis-heterose-

xuelle Menschen waren, doch das tradierteMaterial lässt aus heutiger Perspektive weitestgehend

auf ein cis-heteronormatives Menschen- und Weltverständnis schließen.

26 Für eine Einführung in die Forschung der Geschlechtergeschichte (history of gender/gender history)

vgl. Simonis, Das Undurchsichtige. Aus protestantischer Sicht hat sich Gause, Kirchengeschichte,

ausführlich mit der Thematik beschäftigt. Dabei zeigt Gause auf, inwiefern die Errungenschaf-

ten und Erkenntnisse feministischer Theologien nach wie vor kaum bis keinen Eingang in die For-

schung von Kirchengeschichten gefunden haben. In den Überblicksdarstellungen und den Fach-

verständnissen würde stattdessen allzu oft auf die ›großen Namen‹ rekurriert, was letztlich dazu

führe, dass die monolithische Geschichtsschreibung gleichsam fortgeschrieben wird. Ausgehend

von dieser Bestandsaufnahme bietet Gause in ihremWerk exemplarische Zugänge, wie eine gen-

dersensible Erforschung der Christ_innentumsgeschichte neue Perspektiven eröffnet. In Gauses

Kritik an überkommenen Fachverständnissen macht sie deutlich, dass diese sich »theoretisch als

geschlechtsneutral [verstehen, MK]. De facto wird jedoch die Kategorie Geschlecht ausgeblendet,

weil sie nicht reflektiert wird« (a.a.O., 255). Aus diesem Grund fordert Gause denn insbesondere

das neue Erschließen von Quellen über und – sofern historisch möglich – von Frauen. »Die Ergeb-

nisse dieser Forschungen müssten zudem in die kirchengeschichtlichen Überblicksdarstellungen

einfließen.« (A.a.O., 260.) Damit fordert Gause genau das, was aufgrund des historischen Kontex-

tes in den früheren Zeiten der Christ_innentumsgeschichte und den Autoren (sic!) der Historio-

graphie nicht möglich war. Mehr noch: Im Hinblick auf die Erkenntnisse und Errungenschaften

neuer Ansätze in den feministischen und postkolonialen Theologien hält Gause dies für geradezu

geboten.

27 Neuere feministische Ansätze sprechen von heteropatriarchy, auch cisheteropatriarchy genannt, um

demUmstand Rechnung zu tragen, dass der Diskriminierung von Frauen und LGBTQIA+-Personen

oft das gleiche Prinzip zugrunde liegt. Zur Begründung vgl. Valdes, Unpacking.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 421

sind.28 Dass die Quellen und Artefakte der Theologie zuweilen androzentrisch, sexis-

tisch, Homo-, Bi- und Transphob sind. Dass ihre Geschichte marginalisierte Menschen

stigmatisiert, ausgestoßen und verachtet hat. Dass ihre weißen, privilegierten und

westlichen Deutungen von Texten dazu geführt haben, dass Schwarze und POC un-

sichtbar gemacht wurden und andere Kulturen aus dem Blickfeld gerieten.29 Und dass

ihr eigener religiöser Absolutheitsglaube den Dialog mit anderen Religionen gehindert

oder verunmöglicht hat. Theologische Zeug_innenschafts-Sprache ist anerkennende

und damit Schuld bekennende Sprache.30Will Theologie heute Fürsprache für die Mar-

ginalisierten sein, sich den Phänomenen an den Grenzen des Verstehbaren verpflichten

und sich für deren Überwindung einsetzen, so muss diese nicht nur zuerst hinter das

Hören von deren Stimmen zurücktreten,31 sondern sie muss bezeugen, dass sie struk-

turell den Ungerechtigkeiten verhaftet ist. Dass sie mitverantwortlich dafür ist, dass

Menschen überhaupt in die Situation des Bezeugens an den Grenzen des Verstehbaren

versetzt wurden – und immer noch werden.

Erst dann ist die Zeug_innenschafts-Sprache in einem zweiten Schritt beweglich.

Denn das Hören, das diesem Sprechen vorausgeht, hält insbesondere nach den »unter-

schiedliche[n] FähigkeitenundMöglichkeitenderDissidenz« (ZuG65) in denZeugnissen

Ausschau.DasUnsagbare sagbar zumachen heißt für Emcke,nicht nur denZeug_innen

zuzuhören, sondern ihnen aufmerksam und empathisch zuzuhören, weil nur ein sol-

ches Hören die Lücken, die Brechungen, die Risse der Wirkungsmacht der Gewalt, der

Misshandlungunddes Terrors in der Sprache der Zeug_innenwahrnimmt.Es sinddenn

für Emcke, wie gezeigt, gerade auch Rhythmen, Gewohnheiten, Rituale, Gegenstände

und Formen der Gegengewalt und der Sexualität,welche die Betroffenen zu Zeug_innen

machen, und das bedeutet: zu Menschen, nicht nur Opfern – Menschen, die dadurch

Unbetroffenen auch wieder ein Stück ähnlicher werden. Sekundäre Zeug_innenschaft

hat gerade auch diese Aspekte sprachlich zu bezeugen, eben indem sie sie hört oder sie

bezeugt. Denn die eigentlich ausgeschlossenen Schutzräume werden damit sprachlich,

d.h. im Zeugnis bewahrt und bewährt, sind doch Momente der Dissidenz »Fäden eines

früheren Lebens« (ZuG 57), die sich ins große Narrativ des Zeugnisses einweben.

Für dieTheologie bedeutet das, zu hören und zur Sprache zu bringen, was dem,was

sie in der unfertigen Sprache bezeugt, selbst zuwiderläuft.DieTheologie kann beispiels-

weise zur Sprache bringen, dass biblische Texte trotz ihrer hetero-patriarchalen Denk-

28 Vgl. Utzschneider, Patrilinearität, sowie Schroer, Schuf Gott, 118: »Das dominante Gottesbild der

gesamtbiblischen Tradition ist mit männlich geprägten Rollen eines Kriegers, Richters und im

Neuen Testament auch Vaters getränkt. Das lässt sich nicht wegdiskutieren.«

29 Zu Recht fordern darum seit einigen Jahren Theolog_innen aus anderen Kontinenten die Entkolo-

nialisierung der gesamten Theologie und entwerfenModelle postkolonialer Theologien (vgl. Dus-

sel, Erkenntnistheoretische Entkolonialisierung). Damit einher geht die erkenntnistheoretische

Kritik an der eurozentrischen Theologie, die als kolonial zu gelten hat, zumal sie anderen Konti-

nenten nicht nur das Christ_innentum, sondern auch seine europäische Interpretation aufoktroy-

ierte.

30 Zu den theologischen Konsequenzen eines solchen Sprechens im öffentlichen Raum vgl. Frettlöh,

Der Mensch.

31 Vgl. Schäfer-Bossert/Hartlieb, Einleitendes, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 Für das Sagbare!

weise Einbrüche des Weiblichen haben, beispielsweise von einer Mutterschößigkeit32

Gottes* sprechen, ihreMetaphern undGleichnisse selbst polyphon sind und sich darum

eindeutiger Interpretationen widersetzen. Die Geschichte des Christ_innentums kann

die Biografien von angeblichenRandfiguren erzählen –wie etwa Paula,Melania die Jün-

gere und Melania die Ältere.33 Und sie kann davon berichten, wie im Mittelalter christ-

liches Selbstverständnis durch Kontroversdialoge gestiftet wurde.34 Theologie kann zur

Sprache bringen, wieTheolog_innen sich weigerten, den Eid auf Hitler zu leisten35, und

wie Schwarze in die Theologie einbrachen36. All dieses Sprechen vollzieht sie nicht, um

sich zu profilieren oder um ihre Geschichte tendenziell fertigen Sprechens zu entschär-

fen. Sie tut es, um im Dialog mit den Phänomenen der Zeit und der eigenen Geschichte

zu bleiben. Zeug_innenschafts-Theologie versteht sich damit gleichsam als Midrasch,

als erzählende Bibelexegese, Christ_innentums- und Theologiegeschichte, insofern sie

Lücken im Text und in der Geschichte schließt und Wertungen und Umwertungen von

Erzählungen vornimmt.

Undweil die Zeug_innenschafts-Sprache zeitoffen ist, verbindet sie unfertige und be-

wegliche Sprache, weil »sich erst im Gespräch mit anderen die Kontinuität der eigenen

Identität beweisen muss« (ZuG 109). Das dritte Signum der Zeug_innenschafts-Spra-

che, das die anderen beiden Signa verbindet, zielt bei Emcke auf die kollektiv politische

Sprengkraft von Zeugnissen. Diese Sprache des Zeugnisses sucht nach einem dialogi-

schen Wir, das nicht nur trotz, sondern gerade wegen der Schwellen des Versteh- und

Sagbaren gesucht werden soll. Ob sich das Unsagbare sagbar machen lässt, ist als Frage

an jede neueGeneration gestellt,mit demAnspruch, »Ja« darauf sagen zu können–eben

bildlich gesprochen vor der Frau mit den blauen Lippen zu stehen und Ja zu sagen, dass

sich »dies« beschreiben lässt. Indem die zeitoffene Sprache ein Dialog zwischen der un-

fertigen und beweglichen Sprache ist, zeigt sich, inwiefern sie der Sprechakt der theo-

logischen Methode ist. Diese zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass sie nie auf den

32 Schroer/Staubli, Die Körpersymbolik, 63. Die Rede von einer »Mutterschößigkeit Gottes« geht dar-

auf zurück, dass Mitgefühl, םימִחֲרַ /rachamim, im Hebräischen ein Affekt ist, der in einem weibli-

chen Organ, nämlich dem Uterus, םחֶרֶ /rächäm, verankert wird. »Israel ist nach Jesaja 46,3f. vom

Mutterleib an ›getragen‹, wobei der Zusammenhang sehr darauf hindeutet, dass dieser Mutter-

leib Gottes Mutterleib sein könnte.« (Schroer, Schuf Gott, 132.) Vgl. dazu ausführlicher Frettlöh,

Gott Gewicht geben, insbes. 247–327; sowie dies., Gottes »Mutterschößigkeit«.

33 Vgl. Gärtner, Heilig-Land, sowie Ariantzi, Römische Aristokratinnen. Vor allem im Zuge feministi-

scher Theologienwurden imFach derHistorischen Theologie angeblichenRandfiguren biographi-

sche Arbeiten gewidmet, um deren Bedeutung für die Christ_innentumsgeschichte herauszustel-

len. Die zwei genannten Beispiele zeigen auf, inwiefern Paula und ihre Tochter Eustochium sowie

Melania die Jüngere und ihre Großmutter Melania die Ältere in der Prägung Palaestinas als Heili-

ges Land eine wichtige Rolle spielten. Zwar sind auch ihre Lebensgeschichten nur durch die Feder

männlicher Autoren zugänglich, gleichwohl wird damit die hetero-patriarchale Geschichtsschrei-

bung zumindest brüchig.

34 Vgl. Lissek, Sich selbst durch andere verstehen.

35 Karl Barth wurde im November 1934 von seinem Dienst als Professor für Systematische Theologie

in Bonn suspendiert, weil er sich geweigert hatte, den uneingeschränkten Beamteneid auf Hitler

zu leisten (vgl. Tietz, Karl Barth, 259–271).

36 Formuliert im Anschluss an Gutiérrez’ Aufsatz Die Armen brechen in die Geschichte ein, der damit in

Befreiungstheologien einführt.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 423

Methodenschritt derWiedergabe undKritik verzichten kann.Die theologischeMethode

des Dialogs zeigt sich folglich in einer unfertigen und beweglichen Sprache als zeitoffene

Sprache, wie sich eben die Methodenschritte der Wiedergabe und der Kritik als dialogi-

sche Methode vollziehen. Das ist denn auch damit gemeint, dass sich die Methode einer

phänomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft durch ihre Sprache immer wie-

der insWort fallen lässt und sich selbst insWort fällt. Dialogische Sprache buchstabiert

die Grenzen des Verstehbaren durch, weil diese die Bedingung der Möglichkeit der Ver-

ständigung, der Erkenntnis sind – und ermöglicht eben damit Veränderung.37

Trotzdem: Eine phänomenologischeTheologie der Zeug_innenschaft wird auch das

Schweigen von Zeug_innen und Zeugnissen aushalten. Sie wird geduldig sein und blei-

ben, wenn ihre eigenen Zeugnisse schweigen und sie darum Phänomenen der Zeit ge-

genüber »nur« zuzuhören hat.38 Allerdings wird sich dieTheologie im Anschluss an Em-

ckes Kritik am Unsagbarkeitstopos, Gümüşays Beharren auf dem freien Sprechen und

Arendts Festhalten am Aussprechen der ›Wahrheit‹ bzw. jetzt eben: der Wahrhaftigkeit

im politischen Raumdavor hüten,Ungerechtigkeiten zu beschweigen. Sie wird sich dar-

um fragen,wie sie die doppelteMauer des Schweigens durchbrechen kann.Wie gezeigt,

sind für Zeug_innen Schweigen und der Wunsch des Vergessens legitime, in einigen

Fällen aufgrund der Gefahren psychologisch gebotene Optionen.WennMenschen es je-

doch schaffen, ihr Schweigen zu brechen, stoßen sie nicht selten auf eine zweite Mauer

des Schweigens. Die sie umgebende Gesellschaft, die eigentlichen Adressat_innen ihrer

Zeugnisse, schützen sichdurcheine eigeneMauerdesSchweigens.DieseArtdesSchwei-

gens ist ein Beschweigen der nur vordergründig Unbetroffenen. Damit das Wissen der

Zeug_innen Wert erhält, es nicht nur individuell, sondern kollektiv von Bedeutung ist,

bedarf es darum allem voran des Vertrauens seitens der Hörer_innen. Die zweite Mauer

des Schweigens wird durch den Vertrauensvorschuss der Hörer_innen eines Zeugnisses

brüchig, in der Deutung und ihren politischen Folgen wird die Mauer zerstört. Darum

hat eine entsprechende phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft auch ih-

re Methode immer wieder zu überdenken, wenn sie feststellt, dass die Methodenschrit-

te Ungerechtigkeiten zu beschweigen drohen.Theologie wird dafür wieder beim ersten

Methodenschritt derWiedergabe einsetzen – etwa im Sinne einer contemplatio: Sie wird

schweigen, um wieder neu und anders hören zu können.39 Sie wird aber auch vor allem

deshalb zuweilen schweigen, weil sie weiß, dass an den Grenzen des Verstehbaren ein

Dialog oft erst möglich wird und ist nach einer Zeit der Stille. Auch das Hiobbuch hat

diese Zeit der Stille zur Sprache gebracht und damit Zeugnis werden lassen.

37 Vgl. Tracy, Theologie, 135: »Jeder, der ein Gespräch führen kann, kann lernen, sich eine andereMög-

lichkeit zu eigen zu machen. In jedem echten Gespräch – zwischen Personen wie auch zwischen

Person und Text – existiert Offenheit für gegenseitige Veränderung.« Vgl. ausführlicher ders., The

Analogical Imagination, 446–457.

38 Die Aufgabe der Theologie bestünde dann darin, das zu geben, was sie nicht hat: Zeit. Vgl. dazu

Welz, Zeit geben, 68,wo sie imAnschluss anDerrida zubedenken gibt, dass,wennGott* als »Geber

aller guten Gaben« gilt, der* denMenschen die »Fülle der Zeit« gibt, Menschen, und ich präzisiere:

Theolog_innen, »Gottes Gabe gegen Worte«, also Sprache, tauschen.

39 Für einen neueren Entwurf, der in der Kontemplation ein zentrales Moment öffentlichkeitswirk-

samer und -transformierender Theologie sieht, vgl. Schneider/Ray, Awake, 133–173.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 Für das Sagbare!

3.3. »Auch heute noch besteht meine Klage im Widerspruch« –
Hiob bleibt im trotzig klagenden Dialog

NachdemHiob, so die biblische Erzählung, nahezu alles genommenwurde – sein Besitz

und seine Familie, seinAnsehenund seineGesundheit –,besuchen ihndrei Freunde: Eli-

fas, Bildad und Zofar. Betroffen vom Leid, das Hiob widerfahren ist, suchen sie ihn auf,

um ihmTrost zu spenden (Hi 2,11). Als sie ihn sehen, erkennen sie ihnnicht, erheben ihre

Stimme undweinen. Sie zerreißen ihre Kleider, streuen Aschenstaub auf ihr Haupt und

setzen sich zu Hiob auf die Erde – »sieben Tage lang und sieben Nächte lang« (Hi 2,13).

Im Fall des biblischen Hiob dauert die Zeit der Stille eine Woche. Das ihm zu Unrecht

Widerfahrene lässt ihn sprachlos zurück. Doch Hiob ist nicht allein in seiner Sprachlo-

sigkeit, sondern die wortlos bezeugte Ungerechtigkeit, die Hiob widerfahren ist – seine

Freunde »erkannten ihnnichtwieder« (Hi 2,12) –, lässt auch seine Freunde verstummen.

Das Trauma, der »mit bösemGeschwür von seiner Fußsohle bis zu seinem Scheitel« (Hi

2,7) geschundene Körper der Hiobgestalt, ist Zeugnis genug. Dieser Körper zeugt ohne

Worte und drängt sich denUnbetroffenen als sichtbare Zeug_innenschaft auf, die sie al-

lem voran verstummen lässt. Denn: »Keiner sprach ein Wort, denn sie sahen, dass der

Schmerz sehr groß war.« (Hi 2,13)

Doch auch für die biblische Hiobgestalt scheint zu gelten, was Emcke bei Zeug_in-

nen von extrememUnrecht und vonGewalt beobachtet: dass nach einer (langen) Zeit der

Stille das Schweigen gebrochen wird.Weil Opfer die nötige »Distanz« haben, um davon

zu erzählen, was ihnen widerfahren ist, oder weil ihnen endlich zugehört wird. Anders

als Hiobs Frau schweigen Hiobs Freunde erst einmal und signalisieren ihm so, dass sie

gewillt sind, ihm zuzuhören, sein Zeugnis wahrzunehmen. Als hätten die Freunde den

Ort geschaffen,der esHiob ermöglicht, über seinUnrecht zu sprechen, öffnetHiob nach

sieben Tagen und sieben Nächten der Stille seinenMund.Nunwill Hiob verstehen. Und

sowählt auch die biblischeHiobgestalt zumVerstehen ihres an ihr vollzogenenUnrechts

die Methode des Dialogs, nämlich das Konfliktgespräch mit Gott*: Hiob klagt.

Bernd Janowski hat vorgeschlagen, den Sprechakt der Klage, wie er sich innerhalb

der Hebräischen Bibel insbesondere in den Klagegebeten des Psalters vorfindet, als

»Konfliktgespräch mit Gott«40 zu verstehen. Das gilt insbesondere für die sogenannten

Klagelieder des Einzelnen, die sich dadurch auszeichnen, dass sich die Klage nach

einem Stimmungsumschwung in Lob (ver)wandelt. Als Gebet ist die Klage adressiert,

sie geht vom betenden Subjekt aus, das aufgrund eines Unrechts überhaupt klagt. Der

Sprechakt der Klage ist darum ein »Ineinander von Gottesbezug (JHWH/ du‹), Selbstbezug

(Beter/ ich‹) und Weltbezug (Feind bzw. Feinde/›er‹ bzw. ›sie‹)«41. Was nun den Stim-

mungsumschwung betrifft, zeigt Janowski, insbesondere anhand von Ps 22,2-22, auf,

40 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 373: »Als der Niederschlag eines Dialogs mit Gott, in dem Isra-

el auf die Worte und Taten JHWHs antwortet und darin zu sich selbst coram Deo findet, sind die

Psalmen […] ›Konfliktgespräche mit Gott‹ und der Psalter ›Buch der unverfälschten Spiritualität‹:

seine Sprache ist wahrhaftig, weil sie die dunklen Seiten Gottes und die Abgründe der menschli-

chen Existenz nicht beschönigt, sondern ungeschminkt und zuweilen schroff zumAusdruck bringt

(Realitätsgehalt) […].«

41 A.a.O., 42.

›

›

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 425

»daß die Klagepsalmen, indem sie gesprochen werden, einen Vorschuß an Vertrauen zu

Gott enthalten«42. Zwar sei die Klage imGefühl der Gottverlassenheit gesprochen, »aber

doch in der Hoffnung, daß Gott gerade in dieser Not nahe ist«43. Ps 22,2-22 lässt sich

denn in drei Sprechakte gliedern.

Wennauch imerstenSprechakt (Ps 22,2-12) dieKlageüberwiegt,wechseln sichdarin

sowohl Elemente der Klage als auch des Vertrauens gegenseitig ab. Damit wird ausge-

drückt,dass dieKlage in sichunabgeschlossen,wartendundoffenbleibt hinsichtlich des

Eingreifens der Gottheit*. Im zweiten Sprechakt (Ps 22,13-22) nehmen dieMomente des

Vertrauens zu, sodass sie in den Sprechakt der Bittemünden.44 DieBitte löst infolgedes-

sendenMomentdesKlagensnicht auf, sondern erweist sich als eine Folgeder intensiven

Auseinandersetzung zwischen Klage und Vertrauen. Den Umschwung nun zum dritten

Sprechakt und damit zum Danklied begründet Janowski mit dem masoretischen »du

hast mir geantwortet« (Ps 22,22). Auch der biblischen Hiobgestalt wird Gott* antwor-

ten, doch Hiobs Stimmungsumschwung bleibt zumindest gebrochen, insofern er und

sein Leben nicht komplett wiederhergestellt werden. Seine Theologie bleibt in diesem

Konfliktgespräch mit der Gottheit*.45 Denn Hiob, so lässt es sich anders formulieren,

42 A.a.O., 77.

43 Ebd. Janowski äußert sich damit grundsätzlich gegen die Annahme, beim Stimmungsumschwung

handle es sich um ein plötzliches Geschehen, und vertritt in der Folge die These, »daß hinter der

Wende vonderKlage zumLobeinProzeß, genauer: einGebetsprozeß steht, der vonAnfangan, d.h.

mit Beginn des Betens, in Gang kommt und den ganzen Text durchzieht« (ebd.). Der Stimmungs-

umschwung wird in der alttestamentlichen Forschung auch als Antwort oder Reaktion auf einen

textexternen Vorgang verstanden. Diese Wirkung von außen wird dann mit Begrich, Heilsorakel,

217, mit einem »priesterlichenHeilsorakel« in Verbindung gebracht. Dieses wird, so die These, den

Beter_innen zwischen der Klage und dem Dank durch einen Kultaktanten – »möglicherweise auf-

grund einer Opferschau« (Schmitt, Arbeitsbuch, 422) – erteilt, »das dem Beter im Namen seines

Gottes die Erhörung seiner Bitte zusagte« (Begrich, Heilsorakel, 217).

44 Geradedeshalb ist eswenig überzeugend,wenndieKlageunter die Bitte subsumiertwird,wie dies

in der Forschung nach wie vor oft geschieht (vgl. dazu ausführlicher Wüthrich, Klage, 230). Dass

die Gebetsform der Bitte eine zentrale Gebetsgattung christlichen Hoffens ist, lässt sich nicht be-

streiten. Das hängt einerseits damit zusammen, dass »jedes Gebet an sich im Zeichen der mehr

oder weniger gewissen bzw. angefochtenen Hoffnung auf ›Gehörtwerden‹ bzw. ›Erhörung‹ durch

einen Gott steht, der doch nach Voraussetzung auch ohne unser Beten alles von uns weiß« (Ja-

nowski, Beten, 674). Und andererseits sich das Gebet ohne Bitte in »reine Anbetung, in reine An-

dacht […], in reine, gegebenenfalls noch so reflektierte Meditation vor Gott bzw. einem apersona-

len, namenlosen Absoluten oder aber Geheimnis derWirklichkeit […] ohne Anrufung bzw. Anrede

Gottes auflöst« (a.a.O., 675). Klage als Gebetsform genießt nach wie vor eher ein Schattendasein

in der systematisch-theologischen Zunft, wenngleich in den letzten Jahren einige Studien veröf-

fentlicht wurden: Vgl. etwa die Beiträge in Harasta (Hg.), Mit Gott klagen; Welz, Vertrauen, insb.

13–32; Wüthrich, Gott und das Nichtige, 337–377; Schmidt, Klage, 154–176; Billman/Migliore (Hg.),

Rachel’s Cry; Hughes, Lament, death. Besonders prominent – und kreativ – hat sich innerhalb der

Praktischen Theologie Ottmar Fuchs in den letzten Jahrzehnten intensiv mit der Klage-Thematik

beschäftigt. Vgl. ders., Die Klage; ders., Unerhörte Klage; ders., Das Jüngste Gericht; ders., Der zer-

rissene Gott.

45 Vgl. Wharton, Job, 100: »Perhaps the issue, rightly understood, was never a matter of whether

Job or his friends turned out to be the winner in a debating contest. Over and over again we

have heard Job saying that his controversy is with God, not with the ›windy‹ ideas batted about

between him and his friends.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 Für das Sagbare!

spricht unfertig, beweglich und zeitoffen,was sich beispielsweise anhand seiner Rede in

Hi 23,1-24,25 zeigen lässt.

Diese Rede eröffnet die biblische Hiobfigur mit den Worten »Auch heute noch be-

steht meine Klage im Widerspruch« (Hi 23,2). Hiob unterstreicht damit, dass auch die

letzte soeben an ihn gerichtete Rede des Elifas es nicht vermochte, ihn von seiner Klage

und seinem Protest gegenüber Gott* abzubringen.46 Besonders erhellend für eine bibli-

sche Perspektivierung der im Anschluss an die Zeug_innenschafts-Diskurse formulier-

ten theologischen Methode wird es in Hi 24,18ff. Hatte Hiob eben noch den Tun-Erge-

hen-Zusammenhang abgelehnt, dass also »die Bösen auch ein böses Geschick erleiden,

und umgekehrt, daß ein Böser sei, wer ein böses Geschick erleide«47, so scheint Hiob

nun selbst vom verdientenUntergang der Bösen zu sprechen.Er bezeugt das,was seiner

eigenen Leiderfahrung gerade zuwiderläuft.Warum tut er das?

Der Abschnitt beginnt mit einem Fluch, der vom Fluch spricht: »Man sagt ja: ›Leicht

ist er auf der Oberfläche desWassers.‹ Verflucht leicht genommen ist ihr [sc. der Verbre-

cher, Mörder und Ehezerstörer] Anteil auf der Erde, keiner wendet den Weg den Wein-

bergen zu.« (Hi 24,18) Damit spielt der hebräische Text erneut mit der Doppeldeutlich-

keit einesWortfeldes, nämlich לקַ /qal (leicht [sein]).Während der erste Versteil von dem

spricht, was leicht (qal) ist und darum »auf der Oberfläche des Wassers« schwimmt, so

spricht der zweite Versteil von dem,was,weil es auf der Oberfläche schwimmt, leichtge-

nommen wird ( לַקֻתְּ

ּ

ל /tequllal), d.h. verflucht wird.

»Wie im Hebräischen ›leicht nehmen‹ verfluchen bedeutet, heißt das Verb für ehren

(kabbed) zunächst ›Gewicht geben‹, ›Respekt erweisen‹. Was Gewicht hat, wird ernst

genommen, respektiert, und umgekehrt hat das Leichte zwar in bestimmten Konstel-

lationen den Vorzug, ›oben zu schwimmen‹, wird aber doch leichtgenommen, nicht

als gewichtig erachtet, schließlich verflucht. Dieser Zusammenhang im hebräischen

Wortfeld ermöglicht die doppelte Formulierung in diesem Vers.«48

Für Ebach liegt denn die Funktion von Hi 24,18 darin, dass das, was dem Fluch folgt,

selbst als Fluch zu lesen und zu verstehen ist. Hiob würde dann den Tun-Ergehen-Zu-

sammenhang gerade nicht als Realität beschreiben, »sondern er will durch einen Fluch

(der deshalb indikativisch formuliert ist) Realität setzen«49. Das aber bedeutet, dass die

Hiobgestalt eine Traditionwiedergibt50 –denTun-Ergehen-Zusammenhang–,Kritik an-

46 Vgl. Verbin, Divinely Abused, 33: »He [sc. Hiob] resents being wronged by God, insisting that

such treatment of him is unjust. […] Not only does Job ascertain his own self-worth, resenting

the divine assault, he also asserts the principles of justice, of just reward and just punishment.

His protest against his abuse is, at least in part, a declaration concerning the moral restrictions by

which God is bound in his interaction with human beings. It is a declaration concerning human

value and human rights.«

47 Ebach, Streiten II, 38.

48 Ebd.

49 Ebd.

50 Vgl. Whybray, Job, 111, der die Möglichkeit erwägt, ob Hiob »is here quoting a version of the view

of the friends. It is a fact that in the Old Testament such ›quotations‹ expressing views contrary

to those of the speaker are not infrequently introduced with no formal indication that they are

to be understood as such«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft 427

wendet, indem sie ihn in seinem religiösen Kontext bedenkt, schließlich aber aufgrund

der Konfrontation eines Phänomens, nämlich Hiobs eigenen Leidens, diese Tradition

in den Dialog mit den Freunden und der Gottheit* bringt.51 Denn dass der Tun-Erge-

hen-Zusammenhang Hiob fragwürdig wird, ist nicht diesem selbst geschuldet: »Hiob

unterscheidet sich von den Freunden ja nicht dadurch, daß er nicht wie sie wollte, daß

es in einer Welt stimmig zugehen möge, daß das Geschick eines jeden seinem Tun ent-

sprechen möge.«52 Doch das Zwischen, das, was sich zwischen ihn und seine Freunde,

zwischen ihn und seine eigentlich geglaubte Lehre, zwischen ihn undGott* schiebt: sein

ungerechtes Leiden, zwingt ihn dazu, das Postulat des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

nicht als empirische Realität konstatieren zu können. Seine Rede zur Gottheit*, seine

Theologie also, ist phänomenorientiert, versucht aber Praxis und Theorie zusammen-

zudenken. Um das leisten zu können, wählt die biblischen Hiobfigur den bezeugenden

Dialog.Mehr noch: Indem sie den Sprechakt des Fluchs und der Klage nimmt, trotzt sie.

Ihr Reden ist gleichsam ein Emcke’sches »Erzählen trotz allem« (ZuG 97), denn das, was

für Hiobs Freunde Realität zu sein scheint, soll für ihn selbst Realität werden.

Im Erzählen trotz allem erkennt Emcke bekanntlich den Trost für die Betroffenen

und die denWirklichkeiten entgegenläufige Hoffnung für eine gerechtere Gesellschaft.

Dafür steht nach Ebach analog auch Hiobs Rede in Hi 23,1-24,25:

»Was die Freunde als gesicherte Erfahrung ausgeben, ist für Hiob ausstehende Erwar-

tung. So steht die gesamte Hiobrede […] unter der in 23,3 gesetzten Überschrift: Auch

diese Hiobrede ist Klage und mehr noch Klage = Widerspruch, nämlich der Wider-

spruch gegen eine Realität, in der nicht ist, was sein soll.«53

Die biblische Hiobgestalt vertraut folglich trotz ihres Leidens, dass die nicht erfahrene,

aber erhoffteWirklichkeit Realität wird, dass ihr Reden einModus der Gerechtigkeit ge-

gen den Augenschein ist.54 Das aber bedeutet: Hiob geht immer schon davon aus, dass

die Gottheit* ihm einenVertrauensvorschuss gewährt, nämlich sein Zeugnis zu hören.55

Auch die Reflexionen zu Emcke, Gümüşay und Arendt endeten mit der Einsicht, dass,

wenn Zeug_innenschaft einModus der Gerechtigkeit sein will, dasWissen der Zeug_in-

nen Wert erhält, es nicht nur individuell, sondern kollektiv von Bedeutung ist, es allem

vorandesVertrauens seitensderHörer_innenbedarf.DieseEinsicht zieht die Fragenach

sich, wo ein solches gestiftet wird. Sie fragt folglich nach den Orten der Zeug_innen-

schaft.

51 Vgl. auch Thomas, Die Affizierbarkeit, der das Gebet – vor allem im Blick auf Psalmen – als Voll-

zugsform systematisch-theologischen Nachdenkens zu verstehen versucht.

52 Ebach, Streiten II, 38.

53 A.a.O., 39.

54 Dass darum gerade die Gebetsform der Klage Betende zu differenzsensiblen Menschen macht,

weil sie sich mit der Wirklichkeit nicht abfinden, habe ich anderer Stelle ausführlicher erörtert

(vgl. Käser, Der adventliche Vorbehalt, insbes. 44–52).

55 Vgl. Whybray, Job, 105f., sowie Welz, Klage, 133: »Dem eigenen Akt der Akzeptanz geht das Ak-

zeptiertsein durch Gott voraus – dies bestätigen Hiobs Appelle an den Gott, der sich früher als

vertrauenswürdig erwiesen hat. Ohne diese Vergangenheit wäre die Erzählung von der vermeint-

lichen Verlassenheit von Gott und seiner Hilfe, auf die sich Hiob bislang getrost verlassen konnte,

längst nicht so dramatisch.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

