3. Theologische Sprache
als dialogische Zeug_innenschaft

Leid, Hass, Unrecht und Diskriminierung, Gewalt, Krieg und Terror stellen eine Ano-
malie dar, weil sie jeder unversehrten Welterfahrung widersprechen.' Bestimmte Erleb-
nisse begrenzen sowohl die Moglichkeit, sie zu bezeugen, als auch das Vermégen, sie zu
erfassen — und machen sie damit zu einem sprachlichen Problem. Sie sondern zudem die
Betroffenen von denen ab, die verschont wurden und gleichsam fiir sie zeugen konnten.
Bei extremen Traumatisierungen der Zeug_innen stehen am Anfang eines Zeugnisses
nicht selten psychologische Sprech-Hindernisse, also sowohl die Unfihigkeit, sprechen
zu konnen, als auch der moglicherweise berechtigte, gar gebotene Selbstschutz vor einer
allfilligen Retraumatisierung durch das erneute Sprechen. Hinzu kommen personliche
Einstellungen, ob das Sprechen iiberhaupt als hilfreich empfunden wird. Allerdings: Ob
Menschen iiber das ihnen Widerfahrene sprechen, hingt oft auch am Klima einer Ge-
sellschaft.

Auch im Hinblick auf die Sprache der Zeug_innenschaft sind die Grenzen des Ver-
stehbaren doppeldeutlich: Sowohl die Zeug_innen als auch die Adressat_innen hadern,
das in Sprache zu fassen, was sich nur schwer in Sprache fassen lisst. Wer darum Zeug-
nisse an den Grenzen des Verstehbaren verstehen will, muss genau hinhéren, wie die
Zeug_innen sprechen, aber auch wie und weshalb sie schweigen. Denn nur wenn Wider-
fahrnisse und Erlebnisse — sie mégen in sich unvollkommen, gebrochen und liickenhaft
bleiben — zumindest versuchsweise in Sprache gefasst werden, lassen sie Opfer, indivi-
duelle Menschen, nicht auf verlorenem und damit einsamem Posten. Und nur dann lisst
sich zeigen, dass das Hor- und Verstehbarmachen der Sprache des Zeugnisses als ein
Modus der Gerechtigkeit verstanden werden kann. Gleichsam auf diesem Pfad bewegen
sich die Reflexionen und Erdrterungen Emckes, Giimiigays und Arendts. Denn sie sind
davon iiberzeugt, dass es eine »Wechselbeziehung zwischen Sprache und politischer Un-
menschlichkeit«® gibt. Dass gerade das Konzept der Zeug_innenschaft hier Auswege bie-
tet, insofern sich Menschen als sprachliche Wesen nur dialogisch, d.h. im Gespriach und

1 Vgl. ZuG14.
2 Steiner, Sprache, 155.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir das Sagbare!

in der Verstindigung mit und durch andere begreifen und so den gemeinsamen Lebens-
raum stiften und gestalten konnen, wurde in dieser Studie anhand der drei genannten
Positionen dargestellt und interpretiert. Die Reflexionen widmeten sich damit den Fra-
gen: Wie wird bezeugt und wie nicht? Woriiber, warum und wie lange wird geschwiegen?
Wer wird gleichsam mundtot gemacht und wer kann sich davon befreien und schliefRlich
bezeugen?

3.1. Emcke, Giimiisay und Arendt: Fiir den sprachlichen Trost
fiir die Betroffenen und die dialogische Hoffnung
fiir eine gerechtere Gesellschaft

Im Anschluss an Emcke, Gitmiisay und Arendt lasst sich sagen, dass Zeug_innenschaft
mafigeblich davon abhingt, ob Menschen sprechen und ihnen zugehirt wird. Zeug_innen-
schaftistein Phinomen der Sprache, insofern sie die Grundlage ist, dass das, was sich an
den Grenzen des Verstehbaren abspielt, horbar gemacht wird. Auch bei Emcke, Giimiigay
und Arendt hingt Zeug_innenschaft am Sein der Bezeugenden - sprechen lisst sich nur
als Mensch -, aber im Unterschied zu Derrida, Agamben und Lévinas ist bei ersteren
drei das Primat der Zeug_innenschaft die Sprache. Insofern alle drei ihre Uberlegungen
in den Kontext einer dffentlichen Gesellschaft stellen, machen sie deutlich, inwiefern
Zeug_innen einen wichtigen Beitrag zum Selbstverstindnis einer Gesellschaft leisten:
In Zeugnissen wird nicht nur die Vergangenheit reflektiert und tradiert, also bewahrt,
sondern sie fordern eine Gesellschaft auch dazu auf, dariiber nachzudenken, welche Art
der Zukunft sie gemeinsam gestalten wollen. Denn die Zeugnisse, mit denen sich etwa
Emcke auseinandersetzt, zeugen von den Ungerechtigkeiten dieser Erde und davon, wie
alle Menschen darin strukturell verflochten sind.

Emckes und Giimiigays Reflexionen zeigen, dass Zeug_innenschaft insofern ein Mo-
dus der Gerechtigkeit ist, als im Bezeugen den Betroffenen Recht widerfihrt, indem sie
ihr Unrecht benennen kénnen und sie sich damit aus der einseitigen Rolle der Opfer
(zumindest partiell) befreien. Auflerdem werden die Horer_innen des Zeugnisses zur
Verantwortung gezogen, wenn sie sich denn vom Zeugnis treffen lassen, ihre Verstri-
ckung darin erkennen und sodann politisch aktiv werden, um gegen Ungerechtigkeiten
vorzugehen. Beide plidieren deswegen insbesondere fiir eine dialogische Sprache der
Zeug_innenschaft, nimlich zwischen Zeug_innen und ihren Hérer_innen. Indem sie die
Sprache der Zeug_innenschaft als unfertig, beweglich und zeitoffen bestimmen, behar-
ren die genannten zwei Positionen darauf, dass noch das unverstindliche Zeugnis seinen
Wert und auch seine Funktion hat. Das Zeugnis ist wertvoll, indem es gehort wird und
so von einem Gegeniiber — noch ungedeutet — anerkannt wird. Zu hiren, darauf kann
ein Kollektiv darum unter keinen Umstinden verzichten.? Allerdings nicht nur fiir die

3 Um an dieser Stelle nicht missverstanden zu werden, sei daran erinnert, dass die Studie gemafd ei-
ner ihrer Pramissen auf Zeugnisse von Ungerechtigkeiten fokussiert. Wird folglich argumentiert,
dass das Horen von Zeugnissen eine unverzichtbare Tatigkeit einer gerechten Gesellschaft ist, fal-
len damit automatisch Zeugnisse aus dem Blickfeld, die jene Pramisse gerade nicht achten, was
beispielsweise bei hate speech der Fall ist. Zu jenem letztgenannten Phdnomen vgl. die Beitrige

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

Zeug_innen, sondern auch fiir ein kollektives Wir, weil aus dem Héren die Deutung re-
sultieren mag, die das Zeugnis dann zum politischen Akt macht. Denn ein Zeugnis wird
dort zum politischen Akt, wo es dementsprechend gedeutet wird. Aber: Es ist auch be-
reits dort ein Zeugnis und als solches anzuerkennen, wo es nicht gedeutet, sondern »nur«
gehort wird. Bei Emcke gibt es zwischen dem Zeugnis als solchem und der Deutung des
Zeugnisses fiir ein Kollektiv, die es zum politischen Akt macht, keinen qualitativen Unter-
schied. Dieser ist gleichsam nur quantitativer bzw. topologischer Art: Bezeugen und Ho-
ren haben Konsequenzen fiir das Individuum und seinen Lebensraum. Bezeugen, Horen
und Deuten haben Konsequenzen fiir das kollektive Wir, d.h. fir den 6ffentlichen Raum.

Auch Arendt versteht Zeug_innenschaft als ein sprachliches Ereignis in diesem
Raum. Uberhaupt vermag Arendt iiberzeugend nachzuweisen, inwiefern Menschen
sich nur im Sprechen auf den gemeinsamen Lebensraum beziehen und diesen stiften
konnen. Indem sie Handeln und Sprechen unauflésbar miteinander verbindet und deren
Primisse in der Pluralitit der Menschen lokalisiert, anerkennt Arendt, dass menschli-
ches Zusammenleben mafigeblich von der Vermittelbarkeit individueller Erfahrungen
abhingt, d.h. von dem, was individuell bezeugt wird. Innerhalb des diskursiven Raums
der Politik kommt damit Zeug_innen eine zentrale Funktion zu. Vor allem aber sind
auch bei Arendt die eigentlich Unbetroffenen zur Verantwortung gezogen, insofern
die Pluralitit als Primisse der Politik bedingt, dass die vielen Fiden der Zeugnisse
zu einem Gewebe gehoren. Allerdings: Der von Arendt postulierte Widerspruch von
>Wahrheit< und Politik und ihre notwendige Dialektik fithren dazu, dass das Zeugnis
nur dann politische Schlagkraft hat, wenn es von Unbetroffenen dazu gemacht wird.
Die eigene Sprachlogik des Zeugnisses, die auch mal mehr als zehn Sitze sagt, wird
bei Arendt zugunsten des Verstehens der Unbetroffenen eliminiert. Die Arendt'sche
Zeug_innenschaft kommt fiir die Betroffenen gleichsam zu spit, oft sogar erst, wenn
diese bereits tot sind. Das aber bedeutet, dass sich mit Arendt gerade nicht sagen lisst,
dass Zeug_innenschaft der Modus der Gerechtigkeit ist — zumindest nicht fir die Be-
troffenen selbst. Gerechtigkeit gibt es bei Arendt nur in der nachtriglichen Deutung,
nicht im Vollzug des Bezeugens selbst. Dass das Bezeugen selbst ein hermeneutisches
Geschehen ist, hat Arendt nicht im Blick. Und auch die Deutung eines Zeugnisses bleibt
streng genommen mangelhaft bei Arendt, weil niemand der Interpret_innen jemals das
ganze Gewebe iiberblickt — in dieser Hinsicht fillt sich Arendt darum letztlich selbst ins
Wort. Der Unterschied zwischen Zeug_innen und Interpret_innen ist denn auch bei ihr
eher ein quantitativer denn ein qualitativer, jedoch nur im Nachhinein und damit unter
Ausschluss der Zeug_innen selbst.

Summa summarum zeigt sich: Die Sprache der Zeug_innenschaft hilt der Diskon-
tinuitit der polyphonen Zeugnisse von Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt
stand und erkennt in ihnen den Trost fiir die Betroffenen und die den Wirklichkeiten
entgegenliufige Hoffnung fiir eine gerechtere Gesellschaft. Denn: Das Vertrauen der
Zeug_innen in sich selbst, die Welt und die anderen, das im zu bezeugenden Wider-
fahrnis an den Grenzen des Verstehbaren zerbricht, ist ein gemeinsames Problem einer
moralischen Gesellschaft.

in Herrmann/Krimer/Kuch (Hg.), Verletzende Worte, sowie in Verbindung mit der Zeug_innen-
schafts-Thematik Kuch/Herrmann, Symbolische Verletzbarkeit, und Garfinkel, Bedingungen.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

4


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir das Sagbare!

Was also kann die Theologie aus dem phinomenologischen Konnex von Zeug_innen-
schaft und Sprache sowie den damit einhergehenden Reflexionen Emckes, Giimiigays
und Arendts lernen? Mindestens ein Zweifaches, nimlich mit Blick auf die theologische
Methodik sowie den ethischen Anspruch theologischer Inhalte und Vollziige. Denn wenn
im Anschluss an Emcke, Giimiisay und Arendt gilt, dass der Wert und die Funktion von
Zeug_innenschaft mafigeblich davon abhingen, ob Menschen sprechen und ihnen zuge-
hort wird und ihr Zeugnis zu einem Dialog fithrt, muss gefragt werden, welche Methoden
die Theologie anzuwenden hat, um dialogfihig zu sein und zu bleiben. Wie sich ebenso
fragen ldsst, ob ein konstitutives Auswahlkriterium zur Beschiftigung mit theologischen
Inhalten und Vollziigen deren ethischer Anspruch ist, wenn die Sprache der Zeug_innen-
schaft der Modus der Gerechtigkeit ist bzw. sein soll.

3.2. Vom theologischen Umgang mit Ungerechtigkeiten - oder:
Zur theologischen Methodik und zum ethischen Anspruch
theologischer Inhalte und Vollziige

Fir Arendt sind die Interessen der Menschen im urspriinglichen Wortsinn inter-est:
Sie sind das, was zwischen ihnen liegt, sie verbindet und sie zugleich voneinander
trennt. Um diese Interessen fassbar zu machen, bediirfen Menschen der Sprache, wo-
bei diese fiir Arendt stets mit dem Handeln verkniipft ist. Tat und Sprache, Handeln
und Sprechen, kurz: Zeugnisse sind durch das »Faktum menschlicher Pluralitit« (VA
213) bedingt, das sich sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert.
Sprachlich zu handeln und handelnd zu sprechen wire einerseits hinfillig, wiirden
sich Menschen nicht voneinander unterscheiden. Andererseits wiren Verstindigungen
durch Zeug_innenschaft gar nicht méglich ohne Gleichartigkeit. Zwar vollzieht sich die-
se Zeug_innenschaft auch bei Arendt im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten
und damit in einem immer schon vorgegebenen Kontext aus der Vergangenheit, in den
Menschen ihre eigenen Fiden weben. Doch der Vollzugsort und die Bedingung dieses
Webens — dieser Zeug_innenschaft — ist das, was sich zwischen sie und die Welt schiebt:
die Polis, die Politik, der 6ffentliche Raum.

Fiir eine entsprechende phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft bedeu-
tet dies, dass anders als das theologische Sein, das stirker nach dem Vor-Gegebenen
fragt, die theologische Sprache sich diesem Zwischen zuzuwenden hat. Wihrend die
Theologie im Hinblick auf den Konnex von Zeug_innenschaft und Sein lernen kann, wie
sie mit dem ihr immer schon durch die Geschichte Aufgetragenen umzugehen hat, for-
dert der Konnex von Zeug_innenschaft und Sprache die Theologie stirker darin heraus,
sich aufgrund je aktueller Phinomene verstindlich zu machen. Was die Theologie zu ei-
nem Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren macht, sind eben nicht nur ihre Texte,
Artefakte, Vorstellungen und Traditionen, sondern auch, dass die Theologie, zumindest
auf den ersten Blick, einerseits modernen Problemstellungen zuwiderzulaufen, ihnen
gar zu widersprechen scheint und andererseits darum gleichsam nichts zur Probleml-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

sung beizutragen hat.* Beides ist zwar in historischer Sensibilitit stets zu bedenken und
zu achten, aber es bedingt keinesfalls, dass Theologie nicht durch methodische Zugin-
ge moglicherweise Beitrige zu aktuellen Fragestellungen leisten kann. Als Frage formu-
liert: Wie hat eine Zeug_innenschafts-Theologie zu sprechen, wenn sie jenes Arendt’sche
Zwischen ernst nimmt, wenn sie will, dass auch theologische Inhalte und Vollziige, ihre
Zeugnisse also, Wert und Funktion fiir den 6ffentlichen Raum haben? Eine Antwort: Die
Theologie sprichtim Anschluss an Arendt und unter Hinzunahme der Positionen Emckes
und Giimiigays trilingual — und damit, um es bereits vorwegzunehmen, dialogisch.

Das Arendt’sche Zwischen zeichnet sich erstens durch Verschiedenheit und zweitens
durch Gleichheit aus, zielt aber drittens auf Verstindigung. Diese Trias ist allen drei
Zeug_innenschafts-Verstindnissen gemeinsam, insofern sie sowohl die Grenzen (Ver-
schiedenheit) als auch die Bedingungen (Gleichheit) der Sprache der Zeug_innenschaft
mit dem Ziel erdrtern, das in Zeugnissen transportierte Wissen verstehbar zu machen
(Verstindigung). Das aber bedeutet: Die Horizonterweiterung des Seins der Zeug_in-
nenschaft durch die Sprache liegt im Bemiihen, Zeugnisse nicht nur zu sehen und zu
héren, sondern vor allem auch zu verstehen. Um wissenschaftlich etwas verstehbar zu
machen, bedarf es der Methoden. Diese Methode lisst sich dem dreifachen Wortsinn
von verstindigen nach verstehen. Im Folgenden soll darum eine theologische Methode
im Anschluss an den phinomenologischen Konnex von Zeug_innenschaft und Spra-
che erortert werden. Diese Erorterung vollzieht sich in einem zweifachen Anlauf. In
einem ersten Durchgang werden drei Methodenschritte vorgeschlagen, die dann in
einem zweiten Schritt perspektiviert werden, indem gefragt wird, wie sich diese Me-
thodenschritte sprachlich artikulieren. Das bedeutet, dass die Perspektivierung darauf
hinauslauft, zu zeigen, wie der Ertrag der Methodenschritte sprachlich gefasst wird,
d.h. wie eine Zeug_innenschafts-Theologie spricht. Gleichsam zwischen die beiden
Schritte schiebt sich die Beschiftigung mit der Frage, was eine Theologie der Zeug_in-
nenschaft gerade auch im Hinblick auf ihre Sprache zu einer phinomenologischen
macht.

Erstens konnen Menschen — dem ersten Wortsinn von verstindigen nach — andere
Menschen verstindigen von oder iiber etwas, d.h., sie setzen andere in Kenntnis, unter-
richten und benachrichtigen sie. In diesem Wortsinn sind verstindigende Menschen
schlicht Zeug_innen. Und an den Grenzen des Verstehbaren zeichnen sich diese gerade

4 Das ist keine grundsatzliche Absage an die zum Allgemeinplatz gewordene Rede von der »Wie-
derkehr der Religion«, wonach Religion und religiose Zugehérigkeit das Politische mit- definie-
ren und hier und da Gegenstand politischer Konflikte sind (vgl. dazu die Beitriage in Minkenberg/
Willems [Hg.], Politik und Religion). Allerdings gehe ich wie Weyel, Gibt es eine Wiederkehr, 26,
davon aus, dass das, was oft als Wiederkehr beschrieben und verstanden wird, »sich einem Blick-
wechsel verdankt. Was man als Zerfall religiéser Bindekraft und als Bedeutungsverlust von Re-
ligion verstanden hatte, erweist sich beim nidheren Hinsehen eher als Transformation denn als
Wiederkehr des Religiosen. Ein Merkmal der Religion in der Moderne ist, dass sie nicht einfach
einen Traditionsbestand darstellt, der von Generation zu Generation gleichférmig vererbt wurde.
Religion stellt wesentlich eine Suchbewegung des Einzelnen dar, eine Suchbewegung, die darauf
angewiesen bleibt, auf traditionale Vorgaben und kulturell vorfindliche Sinnangebote zuriickzu-
greifen«. Dort, wo diese hermeneutische Aufgabe von der Theologie nicht geleistet wird, bleibt es
darum dabei, dass Religion und Theologie erst einmal fremd sind.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

413


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir das Sagbare!

durch ihre Verschiedenheit gegeniiber allfilligen Hérer_innen aus. Ein entsprechender
theologischer Methodenschritt besteht darum in der Wiedergabe. Der Grundsprechakt
theologisch methodischen Arbeiten ist folglich das Bezeugen des Fremden®, des Unver-
stehbaren. Dieser Methodenschritt ist weder erklirend noch rekonstruierend, er gibt,
so gut das freilich geht, schlicht die Gegenstinde des Faches wieder. Das Bezeichnen-
de an Emckes Zeug_innenschafts-Verstindnis ist, dass es dafiir einsteht, Zeugnisse erst
einmal in ihrer Eigenlogik zu achten und zu héren. Bevor Emcke Adems Schuhe im Kon-
text seiner Foltererfahrung deutet und sie schlieflich als sprachlichen Ausdruck seines
Traumas versteht, lisst sie Adem seine Geschichte erzihlen. Sie tut dies nicht obwohl,
sondern weil das in seinem Fall bedeutet, dass er seine Geschichte viermal erzihlt: Adem
bedarf selbst der wiederholenden Wiedergabe seiner Geschichte, um das ausdriicken zu
konnen, wofiir seine verlorenen Schuhe stehen: die Schlige, die Verletzungen und die
Schmerzen. Wobei er noch diese nicht erwihnt, sondern nur in einem Nebensatz sagt,
dass die Folterknechte ihm die Schuhe entwendet haben. Das Horen von Zeugnissen an
den Grenzen des Verstehbaren ist darum ein geduldiges Horen, weshalb ein entspre-
chender theologischer Methodenschritt bedingt, beispielsweise historische Quellen wie-
derund wieder zu lesen. Der Methodenschritt der Wiedergabe anerkennt, dass es zuwei-
len nicht unbedingt darum geht, die intentio auctoris® zu ent-decken, sondern diese darin
besteht, gehdrt zu werden, indem Zeugnisse wiedergegeben, also bezeugt werden.

Zweitens konnen Menschen sich aber auch verstindigen, d.h. sich verstindlich ma-
chen, also so miteinander sprechen, dass sie sich gegenseitig verstehen. Ein solches
Verstindigen setzt aktive und an den Grenzen des Verstehbaren empathische Ho-
rer_innen des Zeugnisses voraus und bedingt darum ein minimales Maf} an Gleichheit
zwischen Zeug_innen und Hoérer_innen. Ein entsprechender theologischer Methoden-
schritt besteht darum in der Kritik, in der xpruixy téxvm, der Kunst der Unterscheidung.
Dieser Methodenschritt zielt darauf, Zeugnisse in ihren eigenen Kontexten zu ver-
stehen und vor deren Hintergriinden nach ihrem Sinn zu fragen. Wie gezeigt, zielt
Giimiigays Vorstellung eines freien Sprechens darauf, dass es die Polyphonie unter-
schiedlicher Perspektiven ist, die das Bezeugte verstindlich machen, die Polyphonie
aber maflgeblich an Betroffene und damit an ihre Kontexte, Erfahrungen und Perspek-
tiven gebunden ist: Giimiigay plidiert dafiir, dass, bevor die >unbenannt« Benannten
als gleichberechtigte Menschen und damit als nicht mehr >unbenannt« Benannte mit
den benannt >Unbenanntenc« sprechen, mit anderen >unbenannt< Benannten sprechen.
Der Methodenschritt der Kritik meint genau das, insofern er Zeugnisse in ihren eigenen
Zusammenhingen zur Sprache bringt, also ein besonderes Augenmerk auf die infentio
operis’, die Absicht eines Zeugnisses legt.

5 Auch Waldenfels bemerkt in seiner Phanomenologie des Fremden, dass sich eine harmlose Deu-
tung des Fremden nur verhindern lasst, wo es als solches bezeugt wird: »Ein solches Widerfahrnis,
das sich keineswegs auf die interkulturelle Erfahrung beschrinkt, aber dort eine besondere Viru-
lenz entfaltet, kdnnen wir nur bezeugen, indem wir anderswo beginnen, dort, wo wir nicht waren
und nie sein werden.« (Ders., Grundmotive, 131.)

6 Bezeichnenderweise geht Eco, Zwischen, 31, auf den der Begriff zuriickgeht, selbst davon aus, dass
die Intention der Autor_innen allenfalls im Ausnahmefall und nur partiell zu ergriinden ist.

7 Vgl. Eco, Zwischen, 31.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

Mit den klassischen Begriffen der historisch-kritischen Methode gesprochen: Der
Methodenschritt der Kritik betreibt Quellen-, Form- und Redaktionskritik. Er fragt aus-
gehend von Kriterien, auf die sich die Theologie in ihrem Sein verstindigt und immer
wieder neu zu verstindigen hat, nach den Quellen, die einem Zeugnis zugrunde liegen
bzw. sich in dieses eingeschrieben haben. Er fragt also gleichsam nach der Polyphonie in
der Polyphonie. Dieser Methodenschritt nimmt ernst, dass Zeugnisse ein Arendt’sches
Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten sind. Um es an einem konkreten Beispiel
zu veranschaulichen: Das heute christlicherseits rezipierte Markusevangelium ist nicht
das Zeugnis eines Zeugen, nimlich des Evangelisten Markus, sondern der Schluss dieses
Evangeliums (Mk 16,9-20) verdankt sich einem anderen Zeugen. Davon abgesehen ver-
dankt sich der Text in seiner heutigen Gestalt insgesamt der Kanonisierung und in ihm
iiberlappen sich miindliche und schriftliche Uberlieferungen.® Der Methodenschritt der
Kritik untersucht die Zeugnisse auferdem im Hinblick auf ihre Interessen und Motive,
fragt also nach ihren Gattungen und darum nach dem Sitz im Leben eines Zeugnisses.
Dazu in Analogie stehen Emckes Uberlegungen zum Schweigen der Zeugin 5o des Foca-
Prozesses vor dem Internationalen Strafgerichtshof von Den Haag fiir das ehemalige Ju-
goslawien: Emcke zeigt, dass das, was Zeugin 50 bezeugt, von den Orten, Zeiten und
Adressat_innen abhingt, gegeniiber denen sie ihre Vergewaltigungen und die sexuali-
sierte Gewalt bezeugt. Daran kniipft an, dass der Methodenschritt der Kritik auch nach
den bezeugenden Subjekten fragt, also danach, inwiefern ihr Sein das Zeugnis, das, was
sie bezeugen, bedingt, pragt und sich darin einschreibt.

Drittens konnen Menschen sich mit anderen Menschen iiber etwas verstindigen, d.h.
sich mit anderen iiber etwas einigen und zu einer Ubereinkunft kommen. So alternativ-
los Wiedergabe und Kritik als methodische Schritte zum Verstehen von Zeugnissen sind,
sie tendieren dazu, die Rezeptionsebene zu marginalisieren. Kein Zeugnis lsst nur ei-
ne Deutung zu und die Intentionen sowohl der Zeug_innen - ihre intentio auctoris — als
auch ihrer Zeugnisse — der intentio operis — lassen sich nicht abschliefiend ergriinden,
vor allem aber ist die Erérterung derselben mafigeblich von der intentio lectoris®, der Ab-
sicht und dem Vorverstindnis der Horer_innen, geprigt.’® Horen lisst sich nie isoliert,
es ist selbst aufgrund des hérenden Subjektes ein hermeneutisches Geschehen.” Indem
Emcke sekundire Zeug_innenschaft als ein Ethos des Erzihlens versteht, sagt sie: Wer
Zeugnis gibt, mochte etwas zu verstehen geben. Und wer ein Zeugnis hort, mochte et-
was verstehen. Doch das, was Zeug_innen zu verstehen geben wollen, trennt sie nicht
selten von denen, die »dies« nicht verstehen kénnen. Das aber bedeutet: Sowohl die Be-
dingungen als auch die Grenzen der Zeug_innenschafts-Sprache zielen auf Verstindi-
gung in jenem drittgenannten Sinn. Die Sprache der Zeug_innenschaft ist damit letzt-
lich ein dialogisches Geschehen. Oder iibertragen auf die Theologie und im Anschluss
an das theologische Sein formuliert: Die Methode der Zeug_innenschafts-Theologie ist

8 Vgl. zur Einfithrung Ebner, Das Markusevangelium.

9 Vgl. Eco, Zwischen, 31.

10 Zur Kategorie des Vorverstindnisses vgl. auch Gadamer, Wahrheit, 272f.299f.
11 Vgl. dazu auch Welz, A Theological Phenomenology.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

415


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir das Sagbare!

ein dialogisches Ereignis.” Der entsprechende methodische Schritt der Theologie wire
demnach der Dialog. Der Methodenschritt des Dialogs, das ist der springende Punkt und
zeigt, inwiefern die beiden Methodenschritte der Wiedergabe und Kritik sich nicht ei-
gentlich isoliert betrachten und durchfithren lassen, verfliissigt gleichsam diese beiden
anderen Methodenschritte, nimlich als Rezeptionsisthetik.

Den urspriinglich in der Rechts- und neueren Literaturwissenschaft™ ausgearbei-
teten und von dort in die Theologie transferierten rezeptionsisthetischen Texttheo-
rien ist die Einsicht gemeinsam, dass die sozialen, kulturellen und gesellschaftlichen
Selbstverstindnisse von Leser_innen eines Textes konstitutiv fir die Generierung des
textlichen Sinnes sind. Oder in der Zeug_innenschafts-Terminologie gesprochen: Wie
Zeugnisse verstanden werden, hingt auch von ihren Hérer_innen ab. Der Absolutheits-
glauben, wogegen Gitmiigay anredet, steht denn genau dafiir: Wer meint, Zeug_innen
und ihre Zeugnisse in ihrer ganzen Komplexitit, oder eine konstruierte Kategorie
von Zeug_innen und ihre Zeugnisse abschliefend verstanden zu haben, unterbindet
das freie Sprechen und damit den Dialog zwischen Zeug_innen und Hoérer_innen. Bei
Giimiigay lisst sich dieser Absolutheitsglaube iberwinden, indem Betroffene und Un-
betroffene gemeinsam sprechen, was bedeutet, dass der Dialog Gleichheit voraussetzt,
aber Grenzen wahrt. Und auch, dass Emcke fiir ein Ethos des Erzihlbaren votiert, hingt
damit zusammen: Der Wert und die Funktion von Zeugnissen liegen nicht einfach als
fixierbare Substanz vor, sondern sie entsteht im Erzihlen und damit im Dialog zwischen
Zeug_innen und Horer_innen, zwischen Horer_innen und Zeug_innen. Schlief3lich ist
es Emcke selbst, die Adems Zeugnis wiedergibt, es in seinem Kontext erklirt und in
der Folge die Schuhe als sprachlichen Ausdruck seines Traumas durch die Folter deu-
tet. Emcke setzt immer schon am Ort der sekundiren Zeug_innenschaft ein, was, wie
gezeigt, auch die Ausgangssituation der Theologie gegeniiber ihrer Tradition ist. Dem-
entsprechend geht denn auch die Rezeptionsisthetik davon aus, dass es eine produktive
und sinnstiftende Leseleistung von Rezipient_innen gibt.

Diese Methode muss jedoch, um keiner Beliebigkeit zu verfallen, riickgebunden blei-
ben an die Methodenschritte der Wiedergabe und Kritik, gleichsam mit diesen selbst
im Dialog bleiben. Das bewahrt sie einerseits vor einem Methodenzwang, weil die ein-
zelnen Schritte durchlissig werden, verpflichtet sie aber gleichzeitig, sich immer wie-
der darauf zuriickzubesinnen. Anders formuliert: Eine Interpretation muss sich an den
Zeug_innen und ihren Zeugnissen ausweisen lassen. Eine phinomenologische Theologie
der Zeug_innenschaft zielt denn aufs Ganze der Theologie, insofern sie sich nicht ohne
ihre jeweiligen Ficher und Disziplinen betreiben lisst. Eine Dogmatik und Ethik, die ih-
re Lehren biblischen Einsichten verdankt, diese aber exegetisch nicht begriinden kann,
widerstrebt einer Zeug_innenschafts-Theologie. Wie es ebenso einer solchen Theologie
widerspricht, wenn Quellen der Christ_innentumsgeschichte ausschlieflich in ihrer his-
torischen Situation untersucht, nicht aber auf ihren Beitrag fiir eine Theologie im Hier
und Heute befragt werden. Kurzum: Die unterschiedlichen theologischen Ficher sind

12 Wiesich Theologie insgesamt als Dialog verstehen ldsst, hat bereits Tracy, Theologie, nachgewie-
sen. Vgl. im Hinblick auf den Dialog mit den Religionen auch ders., Dialogue.

13 Vgl. etwa Iser, Der implizite Leser, sowie JauR, Asthetische Erfahrung.

14 Vgl. etwa Huizing, Wichserne Nase.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

voneinander abhingig. Allerdings besteht diese dialogische Methode auf den Vorrang
des Arendt'schen Zwischen, d.h., sie wird von Phinomen der jeweiligen Zeit auf den Plan
gerufen, geht folglich von der Gegenwart aus.”

Indem die theologische Methode insgesamt als Dialog verstanden wird, l4sst sie sich
— anders als hinsichtlich ihres theologischen Seins — nicht so sehr von ihren eigenen
Gegenstinden, sondern vom Zwischen, von den Lebenswirklichkeiten, ins Wort fallen.*®
Erst danach fragt sie nach der (fehlenden) Kompatibilitit mit ihren eigenen Gegen-
stinden. Eine Zeug_innenschafts-Theologie verdankt sich sodann einer hellwachen
Zeitgenoss_innenschaft bei gleichzeitiger historischer Sensibilitit gegeniiber ihren
eigenen geschichtlich gewordenen Gegenstinden. Kennzeichen einer solchen Theologie
der Zeug_innenschaft sind folglich Phinomenorientierung und eine enge Verbindung
von Praxis und Theorie, von Gesellschaft und Wissenschaft."”

Der Dialog ist seinem urspriinglichen Verstindnis nach eine Interaktion zwischen
zwei oder mehreren Personen.’® Was ein Mensch im Dialog spricht, ist evoziert von
dem, was ein anderer Mensch sagt. Die maf3gebliche Bewegung des Dialogs ist insbe-
sondere die Frage. Er unterscheidet sich damit von der Konfrontation, der Debatte und

15 Auch darin miissen sich gegenwartsbezogene und historische Disziplinen nicht notwendig von-
einander trennen, wie etwa Katharina Heydens Verstandnis Historischer Theologie zeigt. Heyden,
Hain, 19, versteht Historische Theologie als »Vorhaben, mit Fragen aus der Gegenwart in die Ver-
gangenheitzuschauen, umvon dort mit historisch gescharften Fragen wieder in die Gegenwart zu-
riickzufinden«. Heyden votiert denn dafiir, gegenwartsbezogene und historische Fragestellungen
nichtzutrennen, wohl abervoneinander zu unterscheiden, denn Unterscheidungen »kénnen dazu
beitragen, falsche und zu einfache Parallelisierungen zwischen historischen und heutigen Phano-
menen zu vermeiden« (ebd.). Der Unterschied zwischen historischen und gegenwartsbezogenen
Disziplinen der Theologie besteht denn meines Erachtens vor allem in der jeweiligen Gewichtung
der Fragestellung und ihrem Bezug zu den Quellen bzw. Phanomenen. Damit unterscheiden sie
sich der Sache nach in der Quantitit, mit der sie sich ihren Gegenstinden zuwenden. Um die Quali-
tatderjeweiligen disziplindren Ergebnisse zu gewahrleisten, sind die beiden Disziplinen und ihre
Facher aber auf die Erkenntnisse der jeweils anderen angewiesen.

16  Vgl. Senn, Verantwortet, 81f.: »Theologie beansprucht nicht das erste Wort, sondern (iberldsst die-
ses den existentiellen Erfahrungen der Menschen und hort diesem »ersten Wortc genau zu.«

17 Zeug_innenschafts-Theologie ist damit eine realistische Theologie im doppelten Sinne: Es geht
ihr um einen konkreten Bezug zur Wirklichkeit und die Realititen des Lebens werden zum Re-
sonanzraum fir die Theologie. Zum Entwurf einer in dieser Hinsicht formulierten realistischen
theologischen Anthropologie vgl. Springhart, Der verwundbare Mensch.

18 Vgl. Buber, Das Wort, 131, der selbst die Sprache als vom Dialog abhangig versteht: »Nie ist Sprache
gewesen, ehe Ansprache war; Monolog konnte sie immer erst werden, nachdem der Dialog ab-
brach oder zerbrach.« Welz, Wahrhaftigkeit, 207—211, zieht daraus Konsequenzen fiir ein entspre-
chendes Wahrheits- bzw. Wahrhaftigkeitsverstandnis, dasin Analogie zu den oben (s. V.2.3.) ange-
stellten Uberlegungen steht, insofern sie festhalt, »dass die traditionelle Definition der Wahrheit
als adaequatio intellectus et rei, die Ubereinstimmung zwischen dem erkennenden Verstand und ei-
ner zu erkennenden Sache, als abgeleitet erscheint von einem urspriinglicheren Phanomen: der
Integritat und Wahrhaftigkeit des mit sich selbst ibereinstimmenden Menschen, der seine Ein-
sicht in die Wahrheit bereitwillig an die auf ihn angewiesenen Mitmenschen weitergibt« (a.a.0.,
208).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

47


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir das Sagbare!

dem Examen,” insofern der Dialog stets gleichsam im Gesprich bleibt.*° Im Kontext der
Zeug_innenschaft tritt darum an die Stelle der Frage das Zeugnis, womit dieses selbst
der Dialog ist. Die Bereitschaft nimlich, dem Zeugnis zu folgen, wohin auch immer es
die Sprechenden fithrt: Das Zeugnis ist Dia-log.** Von den interdiszipliniren Zeug_in-
nenschafts-Diskursen kann die Theologie darum nicht nur viel fiir ihr Verstindnis der
eigenen theologischen Existenz lernen, sondern auch und gerade, wie sie in dieser auf
die Existenz ihrer Mitmenschen zu héren hat und méglicherweise antworten kann.
Denn in Emckes Zeug_innenschafts-Verstindnis ist die Nichste bezeichnenderweise
nicht selten die Fremde, der Nichste oft der Andere. Und Gumiisays Reflexionen fo-
kussieren darauf, dass die Zeugnisse von Menschen, die aufgrund ihrer Religion, ihrer
Hautfarbe, ihrer sexuellen Orientierung, ihrer nationalen Zugehorigkeit, ihres Den-
kens, Redens und Handelns von der Norm der entsprechenden Dominanzgesellschaft
abweichen, noch zu oft nicht gehért, nicht gesehen und nicht verstanden werden. Was
Zeugnisse an den Grenzen des Verstehbaren in dieser Hinsicht auszeichnet, ist, dass
sie soziale, gesellschaftliche und politische Ungerechtigkeiten bezeugen. Es ist folg-
lich gerade der ethische Gehalt von Zeugnissen, der die sekundire Zeug_innenschaft
hervorruft. Doch sowohl Emcke als auch Giimiisay sind davon iiberzeugt, und die von
ihnen bedachten Phinomene vermdogen dies zu plausibilisieren, dass sich Grenzen des
Verstehbaren nicht nur sprachlich iiberschreiten lassen, sondern sich im Modus der
Sprache Gerechtigkeit (wieder-)herstellen lisst.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie muss demnach — mit ihrer dialogischen Metho-
de - auf die sozialen und gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten reagieren.” Sie muss
sich fragen lassen, inwiefern ihre Inhalte und Vollziige einerseits etwas beitragen zum

19 Vgl. Tracy, Theologie, 33.

20 Damitist nicht gesagt, dass im Dialog nichtauch und gerade argumentiert wird —das ist der Grund,
warum ich Dialog als eine Methode verstehe. Wie Tracy (a.a.0., 34, Anm. 28) stimme ich mit der Po-
sition Karl-Otto Apels und Jiirgen Habermas’ zu den impliziten Geltungsanspriichen von Kommu-
nikation grundsatzlich iberein, halte das Dialogmodell aber fiir anschlussfahiger fiir das Phino-
men der Zeug_innenschaft, weil der Dialog den menschlichen und damit stets fehlbaren Aspekt
von Kommunikation starker beriicksichtigt. Fir Habermas zeichnet sich die ideale Kommunikati-
onssituation dadurch aus, dass gleiche Chancen auf Diskurser6ffnung und -beteiligung, gleiche
Chancen der Deutungs- und Argumentationsqualitit, Herrschaftsfreiheit sowie keine Tauschung
der Sprechintention vorliegen. Dieser Ansatz geht davon aus, dass die eigenen Erlebnisse nicht
nurdiskursiveingebracht und verhandelt werden kénnen, sondern in sich verstehbarsind. Mit Em-
cke, Fiir den Zweifel, 9, halte ich jene Anspriiche und Erwartungen an Diskursteilnehmer_innenim
Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren fir zu hoch: »Was, wenn jemand
nicht sprechen kann oder nicht das Vertrauen hat, dass das Gegeniiber wirklich zuhéren kann?
Was, wenn jemand nur stotternd, nicht linear, nur in Bruchstlcken erzahlen kann? Was, wenn je-
mand nicht rational klingt?«

21 Vgl. Gadamer, Platos dialektische Ethik, 40-52.

22 Vgl. Schillebeeckx, Glaubensinterpretation, 70, der »Kontrasterfahrungen«, namlich Erfahrungen
von Bedrohung und Verletzung der Menschlichkeit als wesentlichen Ausgangspunkt theologi-
schen Denkens erachtet, dabei aber gerade betont, dass die Sinnstiftung im Widerstand dagegen
nicht in der Ungerechtigkeit selbst liegt: »In den negativen Kontrasterfahrungen unseres personli-
chen und gesellschaftlichen Lebens offenbart sich ein Sinnhorizont, denn ohne diesen ist das Kon-
trasterleben nicht maéglich. Aber das Positive daran, der Sinnhorizont, driickt sich nur erst negativ
aus, in dem kritischen Widerstand gegen das Unmenschliche in der Situation [...].«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

Dialog des besseren Verstehens solcher Phinomene. Und die Theologie muss anderer-
seits nachweisen konnen, inwiefern ihre Inhalte und Vollziige gegen Ungerechtigkeiten
vorgehen konnen. Auswahlkriterium, sich diesen tiberhaupt methodisch zuzuwenden,
ist ihr ethischer Gehalt. Dies konnte die Theologie leisten, indem sie zum einen Unge-
rechtigkeiten zum Forschungsgegenstand erhebt und damit tradiertes Wissen, d.h. ihre
Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen darauthin befragt. Und zum anderen
konnte Theologie eine Perspektive von Ungerechtigkeiten auf traditionelle Wissensbe-
stinde einnehmen, um sie zu revidieren, ihre Texte beispielsweise gegen den Strich zu
lesen. Das bedeutet: In der dialogischen Methode lassen sich noch einmal zwei Zuginge
unterscheiden. Jedoch: Eine Theologie im Anschluss an die Uberlegungen Emckes und
Glmiigays wird den zweiten Weg immer erst nach dem ersten einschlagen und damit
ernst nehmen, was am Zeug_innenschafts-Verstindnis Arendts kritisiert wurde. War-
um?

Glimiigay und insbesondere Emcke halten die Schwellen des Verstehbaren zwar fiir
in der Sprache tiberschreitbar, zeigen aber gleichzeitig auf, dass die Schwelle als solche
zuweilen bestehen bleibt. Thr Uberschreiten der Schwelle ist darum vor allem ein Sagbar-
machen der Schwelle. Denn zwischen dem traumatisierenden Widerfahrnis, der Dis-
kriminierungs- oder Hass-Erfahrung und der daraus resultierenden Unfihigkeit, dar-
iiber zu sprechen, zeigt sich das Moment des Ethos des Erzihlens. Anders formuliert:
Die Schwelle darf und soll unsagbar bleiben, weil sie gerade als Unsagbares die Aufmerk-
samkeit der Horer_innen auf sich zieht, jene verstehen zu wollen.” In jenem genann-
ten Zwischenraum, auf dieser Schwelle, wird das Zeugnis hér- und sichtbar. Der Modus
der Gerechtigkeit ist gerade auch ein Bezeugen der Ungerechtigkeiten. Auch bei Arendt
zielt Zeug_innenschaft darauf, dass das, was Menschen voneinander trennt, dialogisch
iiberwunden wird, aber nicht in diesem Zwischenraum, sondern gleichsam in einem Ne-
benraum, nidmlich in der nachtriglichen Deutung durch Unbetroffene. Bei Arendt ge-
schieht das Verstehbarmachen von Zeugnissen immer unabhingig von den Zeug_innen
selbst. Zwar schiitzt Arendt damit Zeug_innen im politischen Raum, insofern Zeug_in-
nenschaft nicht fiir politische Interessen oder zur Selbstinszenierung missbraucht wer-
den kann. Doch das Unsagbare im Sagbaren, das Arendt’sche Zeug_innen ohnehin nicht
ausdriicken diirfen, weil sie mit nur zehn Sitzen und ohne Pathos zu sagen haben, was
war, geht damit verloren. Die Zeug_innen, die selbst gerade auch in ihrer Leibhaftigkeit
und in ihrem Schweigen zeugen, nimlich indem sich die Ungerechtigkeit als Wunde und
Taubheit in sie einschreibt, gehen damit verloren. Warum aber wird nun eine entspre-
chende phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft diesen Zugang immer erst
in einem zweiten Schritt beriicksichtigen?

Um es an einem konkreten theologischen Phinomen zu veranschaulichen: Klassi-
sche christliche Geschichtsschreibung ist in der Regel cis-heterosexuell minnliche His-
toriografie.”* Das bedeutet, dass die Geschichte des Christ_innentums fiir einen langen

23 Zum Aspekt, dass dies im zwischenmenschlichen Leben kein Automatismus ist, sondern aufgrund
von Vorurteilen zuweilen gar verunmoglicht wird, s. oben IV.2.3. und IV.2.4.

24 Zur grundsatzlichen Thematik frithchristlicher Geschichtsschreibung zwischen »Faktualitit und
Fiktionalitat«vgl. die Beitrage in Luther/Roder/Schmidt (Hg.), Wie Geschichten Geschichte schrei-
ben.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

419


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Fir das Sagbare!

Zeitraum fast ausschliellich von cis-heterosexuellen Minnern geschrieben, d.h. schrift-
lich fixiert und weiter tradiert wurde.?® Das heif’t nicht, dass Frauen und nicht-cis-he-
terosexuelle Menschen per se in dieser Geschichtsschreibung unberiicksichtigt sind.>®
Doch sie werden durch die Perspektive cis-heterosexueller Manner thematisch. Diese
sprechen gleichsam nicht mit, sondern iiber Frauen und nicht-cis-heterosexuelle Perso-
nen. Wer darum zu schnell dariiber hinwegsieht bzw. diese Perspektive nicht als sol-
che vorausgehend benennt — bevor sie etwa auf Aspekte geschlechtlicher und sexueller
Identititen, Orientierungen, Vorstellungen und Rollen hin befragt wird —, tut den Quel-
len historisch nicht nur Unrecht und legt damit gerade nicht die geforderte historische
Sensibilitit an den Tag. Sondern das Unrecht, dass Frauen und nicht-cis-heterosexuelle
Menschen fiir lange Zeit innerhalb des Christ_innentums keine Historiograf_innen wa-
ren, wird damit zugedeckt. In Emckes Verstindnis stiinde eine solche Verdeckung fiir
eine fertige Sprache.

Was die Sprache der Zeug_innenschaft hingegen zu einer unfertigen macht, ist, dass
das Bezeugen »die Verstérungen nicht objektivieren oder normalisieren will« (ZuG 107).
Diese Sprache hilt die Ungerechtigkeiten aus. Fiir eine entsprechende phinomenolo-
gische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass sie in ihrem Dialog mit der
eigenen Geschichte und Gegenwart eigene Ungerechtigkeiten erst einmal beim Namen
nennt. Sie anerkennt in ihrer Sprache zum Beispiel, dass die Hebriische Bibel und das
Neue Testament eine Sammlung vornehmlich hetero-patriarchalen”” Gedankenguts

25  Damitist nicht gesagt, dass unter ihnen nicht moglicherweise vereinzelt auch nicht-cis-heterose-
xuelle Menschen waren, doch das tradierte Material lasst aus heutiger Perspektive weitestgehend
auf ein cis-heteronormatives Menschen- und Weltverstiandnis schliefRen.

26  Fur eine Einfithrung in die Forschung der Geschlechtergeschichte (history of gender/gender history)
vgl. Simonis, Das Undurchsichtige. Aus protestantischer Sicht hat sich Gause, Kirchengeschichte,
ausfiihrlich mit der Thematik beschaftigt. Dabei zeigt Gause auf, inwiefern die Errungenschaf-
ten und Erkenntnisse feministischer Theologien nach wie vor kaum bis keinen Eingang in die For-
schung von Kirchengeschichten gefunden haben. In den Uberblicksdarstellungen und den Fach-
verstandnissen wiirde stattdessen allzu oft auf die >groRen Namenc«rekurriert, was letztlich dazu
fithre, dass die monolithische Geschichtsschreibung gleichsam fortgeschrieben wird. Ausgehend
von dieser Bestandsaufnahme bietet Gause in ihrem Werk exemplarische Zuginge, wie eine gen-
dersensible Erforschung der Christ_innentumsgeschichte neue Perspektiven eréffnet. In Gauses
Kritik an itberkommenen Fachverstindnissen macht sie deutlich, dass diese sich »theoretisch als
geschlechtsneutral [verstehen, MK]. De facto wird jedoch die Kategorie Geschlecht ausgeblendet,
weil sie nicht reflektiert wird« (a.a.0., 255). Aus diesem Grund fordert Gause denn insbesondere
das neue Erschlieflen von Quellen iiber und — sofern historisch méglich — von Frauen. »Die Ergeb-
nisse dieser Forschungen miissten zudem in die kirchengeschichtlichen Uberblicksdarstellungen
einflieRen.« (A.a.0., 260.) Damit fordert Gause genau das, was aufgrund des historischen Kontex-
tes in den fritheren Zeiten der Christ_innentumsgeschichte und den Autoren (sic!) der Historio-
graphie nicht moglich war. Mehr noch: Im Hinblick auf die Erkenntnisse und Errungenschaften
neuer Ansatze in den feministischen und postkolonialen Theologien hilt Gause dies fiir geradezu
geboten.

27 Neuere feministische Ansitze sprechen von heteropatriarchy, auch cisheteropatriarchy genannt, um
dem Umstand Rechnung zu tragen, dass der Diskriminierung von Frauen und LGBTQIA*-Personen
oft das gleiche Prinzip zugrunde liegt. Zur Begriindung vgl. Valdes, Unpacking.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

sind.”® Dass die Quellen und Artefakte der Theologie zuweilen androzentrisch, sexis-
tisch, Homo-, Bi- und Transphob sind. Dass ihre Geschichte marginalisierte Menschen
stigmatisiert, ausgestoflen und verachtet hat. Dass ihre weiflen, privilegierten und
westlichen Deutungen von Texten dazu gefiithrt haben, dass Schwarze und POC un-
sichtbar gemacht wurden und andere Kulturen aus dem Blickfeld gerieten.” Und dass
ihr eigener religioser Absolutheitsglaube den Dialog mit anderen Religionen gehindert
oder verunmoglicht hat. Theologische Zeug_innenschafts-Sprache ist anerkennende
und damit Schuld bekennende Sprache.*® Will Theologie heute Fiirsprache fiir die Mar-
ginalisierten sein, sich den Phinomenen an den Grenzen des Verstehbaren verpflichten
und sich fiir deren Uberwindung einsetzen, so muss diese nicht nur zuerst hinter das
Hoéren von deren Stimmen zuriicktreten,® sondern sie muss bezeugen, dass sie struk-
turell den Ungerechtigkeiten verhaftet ist. Dass sie mitverantwortlich daftr ist, dass
Menschen iiberhaupt in die Situation des Bezeugens an den Grenzen des Verstehbaren
versetzt wurden — und immer noch werden.

Erst dann ist die Zeug_innenschafts-Sprache in einem zweiten Schritt beweglich.
Denn das Horen, das diesem Sprechen vorausgeht, hilt insbesondere nach den »unter-
schiedliche[n] Fihigkeiten und Moglichkeiten der Dissidenz« (ZuG 65) in den Zeugnissen
Ausschau. Das Unsagbare sagbar zu machen heif3t fiir Emcke, nicht nur den Zeug_innen
zuzuhoren, sondern ihnen aufmerksam und empathisch zuzuhéren, weil nur ein sol-
ches Horen die Liicken, die Brechungen, die Risse der Wirkungsmacht der Gewalt, der
Misshandlung und des Terrors in der Sprache der Zeug_innen wahrnimmt. Es sind denn
fiir Emcke, wie gezeigt, gerade auch Rhythmen, Gewohnheiten, Rituale, Gegenstinde
und Formen der Gegengewalt und der Sexualitit, welche die Betroffenen zu Zeug_innen
machen, und das bedeutet: zu Menschen, nicht nur Opfern — Menschen, die dadurch
Unbetroffenen auch wieder ein Stiick hnlicher werden. Sekundire Zeug_innenschaft
hat gerade auch diese Aspekte sprachlich zu bezeugen, eben indem sie sie hort oder sie
bezeugt. Denn die eigentlich ausgeschlossenen Schutzriume werden damit sprachlich,
d.h. im Zeugnis bewahrt und bewihrt, sind doch Momente der Dissidenz »Fiden eines
fritheren Lebens« (ZuG 57), die sich ins grofie Narrativ des Zeugnisses einweben.

Fir die Theologie bedeutet das, zu héren und zur Sprache zu bringen, was dem, was
sie in der unfertigen Sprache bezeugt, selbst zuwiderliuft. Die Theologie kann beispiels-
weise zur Sprache bringen, dass biblische Texte trotz ihrer hetero-patriarchalen Denk-

28  Vgl. Utzschneider, Patrilinearitat, sowie Schroer, Schuf Cott, 118: »Das dominante Gottesbild der
gesamtbiblischen Tradition ist mit méannlich gepragten Rollen eines Kriegers, Richters und im
Neuen Testament auch Vaters getriankt. Das ldsst sich nicht wegdiskutieren.«

29  ZuRecht fordern darum seit einigen Jahren Theolog_innen aus anderen Kontinenten die Entkolo-
nialisierung der gesamten Theologie und entwerfen Modelle postkolonialer Theologien (vgl. Dus-
sel, Erkenntnistheoretische Entkolonialisierung). Damit einher geht die erkenntnistheoretische
Kritik an der eurozentrischen Theologie, die als kolonial zu gelten hat, zumal sie anderen Konti-
nenten nicht nur das Christ_innentum, sondern auch seine européische Interpretation aufoktroy-
ierte.

30 Zuden theologischen Konsequenzen eines solchen Sprechens im 6ffentlichen Raum vgl. Frettloh,
Der Mensch.

31 Vgl. Schifer-Bossert/Hartlieb, Einleitendes, 11.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

40


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Fir das Sagbare!

weise Einbriiche des Weiblichen haben, beispielsweise von einer Mutterschéligkeit®
Gottes™ sprechen, ihre Metaphern und Gleichnisse selbst polyphon sind und sich darum
eindeutiger Interpretationen widersetzen. Die Geschichte des Christ_innentums kann
die Biografien von angeblichen Randfiguren erzihlen — wie etwa Paula, Melania die Jin-
gere und Melania die Altere.* Und sie kann davon berichten, wie im Mittelalter christ-
liches Selbstverstindnis durch Kontroversdialoge gestiftet wurde.** Theologie kann zur
Sprache bringen, wie Theolog_innen sich weigerten, den Eid auf Hitler zu leisten®, und
wie Schwarze in die Theologie einbrachen®. All dieses Sprechen vollzieht sie nicht, um
sich zu profilieren oder um ihre Geschichte tendenziell fertigen Sprechens zu entschir-
fen. Sie tut es, um im Dialog mit den Phinomenen der Zeit und der eigenen Geschichte
zu bleiben. Zeug_innenschafts-Theologie versteht sich damit gleichsam als Midrasch,
als erzihlende Bibelexegese, Christ_innentums- und Theologiegeschichte, insofern sie
Liicken im Text und in der Geschichte schliefst und Wertungen und Umwertungen von
Erzihlungen vornimmt.

Und weil die Zeug_innenschafts-Sprache zeitoffen ist, verbindet sie unfertige und be-
wegliche Sprache, weil »sich erst im Gesprich mit anderen die Kontinuitit der eigenen
Identitit beweisen muss« (ZuG 109). Das dritte Signum der Zeug_innenschafts-Spra-
che, das die anderen beiden Signa verbindet, zielt bei Emcke auf die kollektiv politische
Sprengkraft von Zeugnissen. Diese Sprache des Zeugnisses sucht nach einem dialogi-
schen Wir, das nicht nur trotz, sondern gerade wegen der Schwellen des Versteh- und
Sagbaren gesucht werden soll. Ob sich das Unsagbare sagbar machen lisst, ist als Frage
anjede neue Generation gestellt, mit dem Anspruch, »Ja« darauf sagen zu konnen — eben
bildlich gesprochen vor der Frau mit den blauen Lippen zu stehen und Ja zu sagen, dass
sich »dies« beschreiben lisst. Indem die zeitoffene Sprache ein Dialog zwischen der un-
fertigen und beweglichen Sprache ist, zeigt sich, inwiefern sie der Sprechakt der theo-
logischen Methode ist. Diese zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass sie nie auf den

32 Schroer/Staubli, Die Kdrpersymbolik, 63. Die Rede von einer»Mutterschéfligkeit Cottes« geht dar-
auf zurtick, dass Mitgefiihl, DN /rachamim, im Hebréischen ein Affekt ist, der in einem weibli-
chen Organ, namlich dem Uterus, Dn7/richdm, verankert wird. »Israel ist nach Jesaja 46,3f. vom
Mutterleib an >getragen<, wobei der Zusammenhang sehr darauf hindeutet, dass dieser Mutter-
leib Gottes Mutterleib sein kénnte.« (Schroer, Schuf Gott, 132.) Vgl. dazu ausfiihrlicher Frettloh,
Gott Gewicht geben, insbes. 247-327; sowie dies., Gottes »MutterschoRRigkeit«.

33 Vgl. Girtner, Heilig-Land, sowie Ariantzi, Romische Aristokratinnen. Vor allem im Zuge feministi-
scher Theologien wurden im Fach der Historischen Theologie angeblichen Randfiguren biographi-
sche Arbeiten gewidmet, um deren Bedeutung fiir die Christ_innentumsgeschichte herauszustel-
len. Die zwei genannten Beispiele zeigen auf, inwiefern Paula und ihre Tochter Eustochium sowie
Melania die Jiingere und ihre GroRmutter Melania die Altere in der Prigung Palaestinas als Heili-
ges Land eine wichtige Rolle spielten. Zwar sind auch ihre Lebensgeschichten nur durch die Feder
mannlicher Autoren zuganglich, gleichwohl wird damit die hetero-patriarchale Geschichtsschrei-
bung zumindest briichig.

34 Vgl Lissek, Sich selbst durch andere verstehen.

35  Karl Barth wurde im November 1934 von seinem Dienst als Professor fiir Systematische Theologie
in Bonn suspendiert, weil er sich geweigert hatte, den uneingeschrankten Beamteneid auf Hitler
zu leisten (vgl. Tietz, Karl Barth, 259—271).

36  Formuliertim Anschluss an Gutiérrez’ Aufsatz Die Armen brechen in die Geschichte ein, der damit in
Befreiungstheologien einfiihrt.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

Methodenschritt der Wiedergabe und Kritik verzichten kann. Die theologische Methode
des Dialogs zeigt sich folglich in einer unfertigen und beweglichen Sprache als zeitoffene
Sprache, wie sich eben die Methodenschritte der Wiedergabe und der Kritik als dialogi-
sche Methode vollziehen. Das ist denn auch damit gemeint, dass sich die Methode einer
phinomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft durch ihre Sprache immer wie-
der ins Wort fallen ldsst und sich selbst ins Wort fillt. Dialogische Sprache buchstabiert
die Grenzen des Verstehbaren durch, weil diese die Bedingung der Méglichkeit der Ver-
stindigung, der Erkenntnis sind — und erméglicht eben damit Verinderung.*”
Trotzdem: Eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft wird auch das
Schweigen von Zeug_innen und Zeugnissen aushalten. Sie wird geduldig sein und blei-
ben, wenn ihre eigenen Zeugnisse schweigen und sie darum Phinomenen der Zeit ge-

t.%® Allerdings wird sich die Theologie im Anschluss an Em-

geniiber »nur« zuzuhéren ha
ckes Kritik am Unsagbarkeitstopos, Giimiigays Beharren auf dem freien Sprechen und
Arendts Festhalten am Aussprechen der sWahrheit« bzw. jetzt eben: der Wahrhaftigkeit
im politischen Raum davor hiiten, Ungerechtigkeiten zu beschweigen. Sie wird sich dar-
um fragen, wie sie die doppelte Mauer des Schweigens durchbrechen kann. Wie gezeigt,
sind fiir Zeug_innen Schweigen und der Wunsch des Vergessens legitime, in einigen
Fillen aufgrund der Gefahren psychologisch gebotene Optionen. Wenn Menschen es je-
doch schaffen, ihr Schweigen zu brechen, stoflen sie nicht selten auf eine zweite Mauer
des Schweigens. Die sie umgebende Gesellschaft, die eigentlichen Adressat_innen ihrer
Zeugnisse, schiitzen sich durch eine eigene Mauer des Schweigens. Diese Art des Schwei-
gens ist ein Beschweigen der nur vordergriindig Unbetroffenen. Damit das Wissen der
Zeug_innen Wert erhilt, es nicht nur individuell, sondern kollektiv von Bedeutung ist,
bedarf es darum allem voran des Vertrauens seitens der Horer_innen. Die zweite Mauer
des Schweigens wird durch den Vertrauensvorschuss der Horer_innen eines Zeugnisses
briichig, in der Deutung und ihren politischen Folgen wird die Mauer zerstort. Darum
hat eine entsprechende phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft auch ih-
re Methode immer wieder zu iiberdenken, wenn sie feststellt, dass die Methodenschrit-
te Ungerechtigkeiten zu beschweigen drohen. Theologie wird dafiir wieder beim ersten
Methodenschritt der Wiedergabe einsetzen — etwa im Sinne einer contemplatio: Sie wird
schweigen, um wieder neu und anders héren zu kénnen.* Sie wird aber auch vor allem
deshalb zuweilen schweigen, weil sie weif}, dass an den Grenzen des Verstehbaren ein
Dialog oft erst moglich wird und ist nach einer Zeit der Stille. Auch das Hiobbuch hat
diese Zeit der Stille zur Sprache gebracht und damit Zeugnis werden lassen.

37  Vgl. Tracy, Theologie, 135: »Jeder, der ein Gesprach fithren kann, kann lernen, sich eine andere Mog-
lichkeit zu eigen zu machen. In jedem echten Gesprich — zwischen Personen wie auch zwischen
Person und Text —existiert Offenheit fiir gegenseitige Veranderung.« Vgl. ausfithrlicher ders., The
Analogical Imagination, 446—457.

38 Die Aufgabe der Theologie bestiinde dann darin, das zu geben, was sie nicht hat: Zeit. Vgl. dazu
Welz, Zeit geben, 68, wo sie im Anschluss an Derrida zu bedenken gibt, dass, wenn Gott* als»Geber
aller guten Gaben«gilt, der* den Menschen die »Fiille der Zeit« gibt, Menschen, und ich prazisiere:
Theolog_innen, »Gottes Gabe gegen Wortex, also Sprache, tauschen.

39  Fir einen neueren Entwurf, der in der Kontemplation ein zentrales Moment 6ffentlichkeitswirk-
samer und -transformierender Theologie sieht, vgl. Schneider/Ray, Awake, 133—173.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

423


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424

Fir das Sagbare!

3.3. »Auch heute noch besteht meine Klage im Widerspruch« -
Hiob bleibt im trotzig klagenden Dialog

Nachdem Hiob, so die biblische Erzihlung, nahezu alles genommen wurde — sein Besitz
und seine Familie, sein Ansehen und seine Gesundheit —, besuchen ihn drei Freunde: Eli-
fas, Bildad und Zofar. Betroffen vom Leid, das Hiob widerfahren ist, suchen sie ihn auf,
um ihm Trost zu spenden (Hi 2,11). Als sie ihn sehen, erkennen sie ihn nicht, erheben ihre
Stimme und weinen. Sie zerreifden ihre Kleider, streuen Aschenstaub auf ihr Haupt und
setzen sich zu Hiob auf die Erde — »sieben Tage lang und sieben Nichte lang« (Hi 2,13).
Im Fall des biblischen Hiob dauert die Zeit der Stille eine Woche. Das ihm zu Unrecht
Widerfahrene lasst ihn sprachlos zuriick. Doch Hiob ist nicht allein in seiner Sprachlo-
sigkeit, sondern die wortlos bezeugte Ungerechtigkeit, die Hiob widerfahren ist — seine
Freunde »erkannten ihn nicht wieder« (Hi 2,12) —, lisst auch seine Freunde verstummen.
Das Trauma, der »mit bosem Geschwiir von seiner Fufsohle bis zu seinem Scheitel« (Hi
2,7) geschundene Kérper der Hiobgestalt, ist Zeugnis genug. Dieser Korper zeugt ohne
Worte und dringt sich den Unbetroffenen als sichtbare Zeug_innenschaft auf, die sie al-
lem voran verstummen ldsst. Denn: »Keiner sprach ein Wort, denn sie sahen, dass der
Schmerz sehr grof war.« (Hi 2,13)

Doch auch fiir die biblische Hiobgestalt scheint zu gelten, was Emcke bei Zeug_in-
nen von extremem Unrecht und von Gewalt beobachtet: dass nach einer (langen) Zeit der
Stille das Schweigen gebrochen wird. Weil Opfer die nétige »Distanz« haben, um davon
zu erzihlen, was ihnen widerfahren ist, oder weil ihnen endlich zugehért wird. Anders
als Hiobs Frau schweigen Hiobs Freunde erst einmal und signalisieren ihm so, dass sie
gewillt sind, ihm zuzuhoren, sein Zeugnis wahrzunehmen. Als hitten die Freunde den
Ort geschaffen, der es Hiob erméglicht, iiber sein Unrecht zu sprechen, 6ffnet Hiob nach
sieben Tagen und sieben Nichten der Stille seinen Mund. Nun will Hiob verstehen. Und
sowihltauch die biblische Hiobgestalt zum Verstehen ihres an ihr vollzogenen Unrechts
die Methode des Dialogs, nimlich das Konfliktgesprich mit Gott*: Hiob klagt.

Bernd Janowski hat vorgeschlagen, den Sprechakt der Klage, wie er sich innerhalb
der Hebrdischen Bibel insbesondere in den Klagegebeten des Psalters vorfindet, als
»Konfliktgesprich mit Gott«*® zu verstehen. Das gilt insbesondere fiir die sogenannten
Klagelieder des Einzelnen, die sich dadurch auszeichnen, dass sich die Klage nach
einem Stimmungsumschwung in Lob (ver)wandelt. Als Gebet ist die Klage adressiert,
sie geht vom betenden Subjekt aus, das aufgrund eines Unrechts iiberhaupt klagt. Der
Sprechakt der Klage ist darum ein »Ineinander von Gottesbezug JHWH >du), Selbstbezug
(Beterpichq und Welthezug (Feind bzw. Feinde/>er< bzw. >sie«*'. Was nun den Stim-
mungsumschwung betrifft, zeigt Janowski, insbesondere anhand von Ps 22,2-22, auf,

40  Vgl. Janowski, Konfliktgesprache, 373: »Als der Niederschlag eines Dialogs mit Cott, in dem Isra-
el auf die Worte und Taten JHWHs antwortet und darin zu sich selbst coram Deo findet, sind die
Psalmen [...] >Konfliktgesprache mit Gott« und der Psalter >Buch der unverfilschten Spiritualititc
seine Sprache ist wahrhaftig, weil sie die dunklen Seiten Gottes und die Abgriinde der menschli-
chen Existenz nicht beschonigt, sondern ungeschminkt und zuweilen schroff zum Ausdruck bringt
(Realitdtsgehalt) [...].«

41 Aao.,42.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

»daf die Klagepsalmen, indem sie gesprochen werden, einen Vorschuf an Vertrauen zu
Gott enthalten«*?. Zwar sei die Klage im Gefiihl der Gottverlassenheit gesprochen, »aber
doch in der Hoffnung, daf Gott gerade in dieser Not nahe ist«*. Ps 22,2-22 lisst sich
denn in drei Sprechakte gliedern.

Wenn auch im ersten Sprechakt (Ps 22,2-12) die Klage iiberwiegt, wechseln sich darin
sowohl Elemente der Klage als auch des Vertrauens gegenseitig ab. Damit wird ausge-
driickt, dass die Klage in sich unabgeschlossen, wartend und offen bleibt hinsichtlich des
Eingreifens der Gottheit™. Im zweiten Sprechakt (Ps 22,13-22) nehmen die Momente des
Vertrauens zu, sodass sie in den Sprechakt der Bitte miinden.* Die Bitte l6st infolgedes-
sen den Moment des Klagens nicht auf, sondern erweist sich als eine Folge der intensiven
Auseinandersetzung zwischen Klage und Vertrauen. Den Umschwung nun zum dritten
Sprechakt und damit zum Danklied begriindet Janowski mit dem masoretischen »du
hast mir geantwortet« (Ps 22,22). Auch der biblischen Hiobgestalt wird Gott* antwor-
ten, doch Hiobs Stimmungsumschwung bleibt zumindest gebrochen, insofern er und
sein Leben nicht komplett wiederhergestellt werden. Seine Theologie bleibt in diesem
Konfliktgesprich mit der Gottheit*.* Denn Hiob, so lisst es sich anders formulieren,

42 AaOo.,77.

43 Ebd.Janowski duflert sich damit grundsatzlich gegen die Annahme, beim Stimmungsumschwung
handle es sich um ein plotzliches Geschehen, und vertritt in der Folge die These, »daf hinter der
Wende von der Klage zum Lob ein Prozef, genauer: ein Gebetsprozef steht, dervon Anfangan, d.h.
mit Beginn des Betens, in Gang kommt und den ganzen Text durchzieht« (ebd.). Der Stimmungs-
umschwung wird in der alttestamentlichen Forschung auch als Antwort oder Reaktion auf einen
textexternen Vorgang verstanden. Diese Wirkung von aufen wird dann mit Begrich, Heilsorakel,
217, miteinem»priesterlichen Heilsorakel«in Verbindung gebracht. Dieses wird, so die These, den
Beter_innen zwischen der Klage und dem Dank durch einen Kultaktanten —»madglicherweise auf-
grund einer Opferschau« (Schmitt, Arbeitsbuch, 422) — erteilt, »das dem Beter im Namen seines
Cottes die Erhorung seiner Bitte zusagte« (Begrich, Heilsorakel, 217).

44  Geradedeshalbisteswenigiberzeugend, wenn die Klage unter die Bitte subsumiert wird, wie dies
in der Forschung nach wie vor oft geschieht (vgl. dazu ausfiithrlicher Wiithrich, Klage, 230). Dass
die Gebetsform der Bitte eine zentrale Gebetsgattung christlichen Hoffens ist, lasst sich nicht be-
streiten. Das hangt einerseits damit zusammen, dass »jedes Gebet an sich im Zeichen der mehr
oder weniger gewissen bzw. angefochtenen Hoffnung auf >Gehortwerden< bzw. sErhérung« durch
einen Gott steht, der doch nach Voraussetzung auch ohne unser Beten alles von uns weif3« (Ja-
nowski, Beten, 674). Und andererseits sich das Gebet ohne Bitte in »reine Anbetung, in reine An-
dacht[..], in reine, gegebenenfalls noch so reflektierte Meditation vor Gott bzw. einem apersona-
len, namenlosen Absoluten oder aber Geheimnis der Wirklichkeit [...] ohne Anrufung bzw. Anrede
Cottes auflost« (a.a.0., 675). Klage als Gebetsform geniefit nach wie vor eher ein Schattendasein
in der systematisch-theologischen Zunft, wenngleich in den letzten Jahren einige Studien verof-
fentlicht wurden: Vgl. etwa die Beitrage in Harasta (Hg.), Mit Gott klagen; Welz, Vertrauen, insb.
13—32; Wiithrich, Gott und das Nichtige, 337—-377; Schmidt, Klage, 154—176; Billman/Migliore (Hg.),
Rachel’s Cry; Hughes, Lament, death. Besonders prominent —und kreativ — hat sich innerhalb der
Praktischen Theologie Ottmar Fuchs in den letzten Jahrzehnten intensiv mit der Klage-Thematik
beschaftigt. Vgl. ders., Die Klage; ders., Unerhorte Klage; ders., Das Jiingste Gericht; ders., Der zer-
rissene Gott.

45  Vgl. Wharton, Job, 100: »Perhaps the issue, rightly understood, was never a matter of whether
Job or his friends turned out to be the winner in a debating contest. Over and over again we
have heard Job saying that his controversy is with God, not with the >windy< ideas batted about
between him and his friends.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

425


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426

Fir das Sagbare!

spricht unfertig, beweglich und zeitoffen, was sich beispielsweise anhand seiner Rede in
Hi 23,1-24,25 zeigen lisst.

Diese Rede eréffnet die biblische Hiobfigur mit den Worten »Auch heute noch be-
steht meine Klage im Widerspruch« (Hi 23,2). Hiob unterstreicht damit, dass auch die
letzte soeben an ihn gerichtete Rede des Elifas es nicht vermochte, ihn von seiner Klage
und seinem Protest gegeniiber Gott* abzubringen.*¢ Besonders erhellend fiir eine bibli-
sche Perspektivierung der im Anschluss an die Zeug_innenschafts-Diskurse formulier-
ten theologischen Methode wird es in Hi 24,18ff. Hatte Hiob eben noch den Tun-Erge-
hen-Zusammenhang abgelehnt, dass also »die Bosen auch ein boses Geschick erleiden,
und umgekehrt, dafd ein Béser sei, wer ein boses Geschick erleide«*, so scheint Hiob
nun selbst vom verdienten Untergang der Bésen zu sprechen. Er bezeugt das, was seiner
eigenen Leiderfahrung gerade zuwiderlauft. Warum tut er das?

Der Abschnitt beginnt mit einem Fluch, der vom Fluch spricht: »Man sagt ja:>Leicht
ist er auf der Oberfliche des Wassers.« Verflucht leicht genommen ist ihr [sc. der Verbre-
cher, Morder und Ehezerstorer] Anteil auf der Erde, keiner wendet den Weg den Wein-
bergen zu.« (Hi 24,18) Damit spielt der hebriische Text erneut mit der Doppeldeutlich-
keit eines Wortfeldes, nimlich %p/qal (leicht [sein]). Wihrend der erste Versteil von dem
spricht, was leicht (gal) ist und darum »auf der Oberfliche des Wassers« schwimmt, so
spricht der zweite Versteil von dem, was, weil es auf der Oberfliche schwimmt, leichtge-
nommen wird (?2p0/tequllal), d.h. verflucht wird.

»Wie im Hebriischen >leicht nehmenc verfluchen bedeutet, heifdt das Verb fiir ehren
(kabbed) zunachst >Gewicht gebens, >Respekt erweisen«. Was Gewicht hat, wird ernst
genommen, respektiert, und umgekehrt hat das Leichte zwar in bestimmten Konstel-
lationen den Vorzug, >oben zu schwimmeng, wird aber doch leichtgenommen, nicht
als gewichtig erachtet, schlieflich verflucht. Dieser Zusammenhang im hebriischen
Wortfeld erméglicht die doppelte Formulierung in diesem Vers.«*®

Fiir Ebach liegt denn die Funktion von Hi 24,18 darin, dass das, was dem Fluch folgt,
selbst als Fluch zu lesen und zu verstehen ist. Hiob wiirde dann den Tun-Ergehen-Zu-
sammenhang gerade nicht als Realitit beschreiben, »sondern er will durch einen Fluch
(der deshalb indikativisch formuliert ist) Realitit setzen«*’. Das aber bedeutet, dass die
Hiobgestalt eine Tradition wiedergibt*° — den Tun-Ergehen-Zusammenhang -, Kritik an-

46  Vgl. Verbin, Divinely Abused, 33: »He [sc. Hiob] resents being wronged by God, insisting that
such treatment of him is unjust. [..] Not only does Job ascertain his own self-worth, resenting
the divine assault, he also asserts the principles of justice, of just reward and just punishment.
His protest against his abuse is, at least in part, a declaration concerning the moral restrictions by
which God is bound in his interaction with human beings. It is a declaration concerning human
value and human rights.«

47  Ebach, Streiten I, 38.

48  Ebd.

49  Ebd.

50  Vgl. Whybray, Job, 111, der die Méglichkeit erwigt, ob Hiob »is here quoting a version of the view
of the friends. It is a fact that in the Old Testament such >quotations< expressing views contrary
to those of the speaker are not infrequently introduced with no formal indication that they are
to be understood as such«.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologische Sprache als dialogische Zeug_innenschaft

wendet, indem sie ihn in seinem religiésen Kontext bedenkt, schlieRlich aber aufgrund
der Konfrontation eines Phinomens, nimlich Hiobs eigenen Leidens, diese Tradition
in den Dialog mit den Freunden und der Gottheit* bringt.” Denn dass der Tun-Erge-
hen-Zusammenhang Hiob fragwiirdig wird, ist nicht diesem selbst geschuldet: »Hiob
unterscheidet sich von den Freunden ja nicht dadurch, daf er nicht wie sie wollte, da’
es in einer Welt stimmig zugehen moge, daf’ das Geschick eines jeden seinem Tun ent-
sprechen mége.«** Doch das Zwischen, das, was sich zwischen ihn und seine Freunde,
zwischen ihn und seine eigentlich geglaubte Lehre, zwischen ihn und Gott* schiebt: sein
ungerechtes Leiden, zwingt ihn dazu, das Postulat des Tun-Ergehen-Zusammenhangs
nicht als empirische Realitit konstatieren zu kdnnen. Seine Rede zur Gottheit®, seine
Theologie also, ist phinomenorientiert, versucht aber Praxis und Theorie zusammen-
zudenken. Um das leisten zu kénnen, wihlt die biblischen Hiobfigur den bezeugenden
Dialog. Mehr noch: Indem sie den Sprechakt des Fluchs und der Klage nimmt, trotzt sie.
Thr Reden ist gleichsam ein Emcke’sches »Erzidhlen trotz allem« (ZuG 97), denn das, was
fiir Hiobs Freunde Realitit zu sein scheint, soll fiir ihn selbst Realitit werden.

Im Erzihlen trotz allem erkennt Emcke bekanntlich den Trost fir die Betroffenen
und die den Wirklichkeiten entgegenliufige Hoffnung fiir eine gerechtere Gesellschaft.
Dafiir steht nach Ebach analog auch Hiobs Rede in Hi 23,1-24,25:

»Was die Freunde als gesicherte Erfahrung ausgeben, ist fiir Hiob ausstehende Erwar-
tung. So steht die gesamte Hiobrede [...] unter der in 23,3 gesetzten Uberschrift: Auch
diese Hiobrede ist Klage und mehr noch Klage = Widerspruch, namlich der Wider-
spruch gegen eine Realitit, in der nicht ist, was sein soll.«*3

Die biblische Hiobgestalt vertraut folglich trotz ihres Leidens, dass die nicht erfahrene,
aber erhoffte Wirklichkeit Realitit wird, dass ihr Reden ein Modus der Gerechtigkeit ge-
gen den Augenschein ist.>* Das aber bedeutet: Hiob geht immer schon davon aus, dass
die Gottheit* ihm einen Vertrauensvorschuss gewihrt, nimlich sein Zeugnis zu hren.*
Auch die Reflexionen zu Emcke, Giimiisay und Arendt endeten mit der Einsicht, dass,
wenn Zeug_innenschaft ein Modus der Gerechtigkeit sein will, das Wissen der Zeug_in-
nen Wert erhilt, es nicht nur individuell, sondern kollektiv von Bedeutung ist, es allem
voran des Vertrauens seitens der Horer_innen bedarf. Diese Einsicht zieht die Frage nach
sich, wo ein solches gestiftet wird. Sie fragt folglich nach den Orten der Zeug_innen-
schaft.

51 Vgl. auch Thomas, Die Affizierbarkeit, der das Gebet — vor allem im Blick auf Psalmen — als Voll-
zugsform systematisch-theologischen Nachdenkens zu verstehen versucht.

52 Ebach, Streiten Il, 38.

53  Aa.O.,39.

54  Dass darum gerade die Gebetsform der Klage Betende zu differenzsensiblen Menschen macht,
weil sie sich mit der Wirklichkeit nicht abfinden, habe ich anderer Stelle ausfiihrlicher erortert
(vgl. Kaser, Der adventliche Vorbehalt, insbes. 44—52).

55  Vgl. Whybray, Job, 105f., sowie Welz, Klage, 133: »Dem eigenen Akt der Akzeptanz geht das Ak-
zeptiertsein durch Gott voraus — dies bestitigen Hiobs Appelle an den Gott, der sich friher als
vertrauenswiirdig erwiesen hat. Ohne diese Vergangenheit wire die Erzahlung von der vermeint-
lichen Verlassenheit von Gott und seiner Hilfe, auf die sich Hiob bislang getrost verlassen konnte,
langst nicht so dramatisch.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.

427


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468333-028 - am 14.02.2026, 09:20:05. hitps://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

