5. Ausdrickliche und unausdriickliche
Reflexion (Mitbewusstsein)

Die Interpretation der vier Texte ergab, dass Husserl keineswegs zu
einer einheitlichen Auffassung der Reflexion gelangte, auch wenn er
sie durchgehend als innere, immanente oder Selbst-wahrnehmung
versteht. Aber seine unterschiedlichen Interessen und Perspektiven
zeitigen jeweils andere Ergebnisse.

In Logische Untersuchungen weist Husserl Brentanos Gedan-
ken, dass jede cogitatio als Bewusstsein von etwas nebenbei sekunda-
res Bewusstsein ihrer selbst wire, noch ab (Hua XIX/1-366f. und
XIX/2-759 [Beil.]). Er pladiert fiir einen — nach Konrad Cramer -
eigentiimlichen' Bewusstseinsbegriff, nach dem nicht die Gegenstin-
de der cogitatio bewusst sind noch die der inneren Wahrnehmung,
sondern die cogitationes selbst, sofern und weil sie einem Bewusst-
seinsstrom angehoren (Hua XIX/1,358, 362). Die Bewusstseinserleb-
nisse oder -akte sind bewusst oder erlebt (in LU synonyme Begriffe),
aber nicht — wie oder als Gegenstinde — wahrgenommen oder er-
kannt. Das Bewusstsein geht im Vollziehen der Akte auf, es themati-
siert sich keinesfalls selbst. Im Falle, dass es sich sich selbst zuwendet,
geschieht diese Zuwendung in neuen, selbstindigen Akten der Refle-
xion (Hua XIX/1,367 — XIX/2, 758,768), welche die urspriingliche
cogitatio zum eigenen Objekt machen.

Dagegen referiert er wenige Jahre spéter im Umbkreis seiner pha-
nomenologischen Analysen zum inneren Zeitbewusstsein bedenken-
los gerade diese These Brentanos, ohne indessen auf ihn Bezug zu
nehmen: »Jeder Akt ist Bewusstsein von etwas, aber jeder Akt ist
auch bewusst. Jedes Erlebnis ist -empfunden, ist immanent >wahr-
genommenc (inneres Bewusstsein), wenn auch natiirlich nicht ge-
setzt, gemeint« (Hua X, Beil. XII, 126:39-42). Die Gefahr eines
unendlichen Regresses, die droht, wenn jedes Erlebnis innerlich
wahrgenommen ist, wehrt er mit dem Argument ab, dass diese inne-

! Vgl. Konrad Cramer: »Erlebnis«, 1974, S. 540.

106 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

re Wahrnehmung oder dieses innere Bewusstsein, weil kein eigen-
stindiger Akt, nicht selbst wieder innerlich wahrgenommen ist:
»Aber das innere Wahrnehmen ist nicht im selben Sinn ein >Erleb-
nis«.« (Hua X, Beil. XII, 127:8f.).

In Logische Untersuchungen behauptet Husserl gegeniiber
Brentano die Urspriinglichkeit und Eigenstandigkeit der inneren
Wahrnehmung (V. LU, §§5 und 6, Hua XIX/1,365 ff. - Hua XIX/2,
758:26 ff. (im Umkehrschluss),768:2 f.-22 [neue Wahrnehmung]), in
den Zeitanalysen wird die innere Wahrnehmung doppeldeutig (vgl.
Kap. 2, bes. S. 48): teils ist sie ein selbstindiger Akt mit der cogitatio
als eigenem Objekt, teils, als inneres Bewusstsein, vergegenstand-
licht sie die cogitatio nicht; in den Ideen I jedoch betont er — vor allem
in der Fundamentalbetrachtung, wo er die Reflexion von der cogita-
tio aus bestimmt, — ihre Unselbstindigkeit. Hier auch bestimmt er
das Verhiltnis von Reflexion und cogitatio als Einheit und Ineinan-
der. Aus der Einheit beider folgt das apodiktisch gewisse und unzwei-
felhafte Erfassen der cogitatio und aus dem Ineinander die Gleich-
zeitigkeit.

In den methodisch orientierten Freiburger Vorlesungen Erste
Philosophie erscheint die Reflexion wiederum als selbstindiger Be-
wusstseinsakt, den das Ich als Subjekt willentlich vollzieht. Sie wird
sogar, basierend auf einem das ganze Leben bedenkenden Entschluss,
zur habituellen Lebensform. Der Phianomenologe reflektiert beruf-
lich auf sein Bewusstseinsleben. Statt von Einheit spricht Husserl
jetzt von Spaltung des Ich, von Verdoppelung des Bewusstseins in
der und durch die Reflexion. Das riumliche Bild des Ineinanders
wird von dem des Ubereinanders? und Auseinanders abgeldst, das
zeitliche Verhiltnis von Reflexion und cogitatio als ein Nacheinander
angesehen.

Doch schon im dritten — ebenfalls methodischen — Abschnitt der
Ideen I erhilt die Reflexion eine gewisse Eigenstindigkeit. Sie ist die
miihsame (Hua III/1, 136:15),> den Bewusstseinsstrom modifizie-

? Vgl. Hua VIII, 88:23-26: »sich erheben iiber« und Kapitel 4, Anm. 10. Vgl. ferner die
Krisis: »ich stehe iiber der Welt« (Hua VI, 155:22).

 Vgl. schon die »nicht geringe Miihe« und die »miihseligen Studien« der Einleitung,
Hua 111/1,5:8 und 24 (»nicht geringe Mithe« auch Hua XXV, 187:36) und spiter die
»unendlichen Miihen« der phanomenologischen Beschreibung (Hua IX, 193:14,20), die
»miihselige Ubung der fremdartigen phinomenologischen Reflexion« Hua 1X,45:4f;
vgl. ferner Hua VI, 251:4: die phinomenologische Psychologie muss bereits auf der
ersten Stufe »ihren Sinn erst mithsam sich erarbeiten.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 107

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

rende Tatigkeit des Phdanomenologen, die wichtigste, wenn nicht
einzige (vgl. Hua III/1, 168:21f.: »Durch reflektiv erfahrende
Akte allein (Unterstreichung, GH) wissen wir etwas vom Erlebnis-
strom ...«) »Bewusstseinsmethode fiir die Erkenntnis von Bewusst-
sein iiberhaupt« und somit »Objekt maoglicher Studien«; sie ist
»auch der Titel fiir wesentlich zusammengehorige Erlebnisartenc
und also »das Thema eines Hauptkapitels der Phdnomenologie«
(Hua I11/1, 165:29-34).

Man gewinnt den Eindruck, dass es sich um zwei verschiedene
Arten der Reflexion handelt: Wenn ich — riick- und selbstbeziiglich -
sage »Ich nehme das Haus wahrg, ist dieses Urteil noch kein Akt der
Reflexion im eigentlichen Sinne, auch wenn Husserl es gewshnlich
als Leistung der Reflexion zuschreibt (Hua VIII, 88:12-22 — 89:19-
21). Das schlichte (Hua VIII, 88:21 — 89:19) Wahrnehmungsurteil
fallt vielmehr in die Kompetenz der cogitatio selbst; es ist unmittel-
barer Ausdruck des unmittelbaren (inneren) Selbstbewusstseins des
weltzugewandten Lebens. Es handelt sich um eine schlichte Selbst-
erfahrung, um eine Selbstgebung oder Selbstgegebenheit der cogita-
tio, die sich ohne sonderliche reflexive Anstrengung automatisch
einstellt und immer schon eingestellt hat. Jeder wird, befragt, ohne
weiteres angeben konnen, was er gerade tut oder erlebt, auch wenn er
nicht eigens darauf achtet und >selbstvergessen< (Hua VI11,89:22,23),
»weltzugewandt« (Hua I, 73:37) in seinem Tun und Erleben aufgeht.
Dieses unmittelbare Von-sich-Wissen gehort als integraler Bestand-
teil zu jedem Erleben dazu. Jede Hauswahrnehmung versteht sich als
Hauswahrnehmung. Jede cogitatio ist direkt und intentional auf
ihren Gegenstand gerichtet, aber zugleich nicht-intentionales, nicht-
propositionales, unausdriickliches Bewusstsein ihrer selbst.*

Ich sagte »Selbstgegebenheit, einen Ausdruck Husserls aus den
Vorlesungen von 1907 zur Idee der Phinomenologie aufgreifend.’
Aber dieser Ausdruck, ein direkter Gegenspieler zu >Selbstvergessen-

* Vgl. das Durchleben Roman Ingardens: Die vier Begriffe der Transzendenz und das
Problem des Idealismus in Husserl. Analecta Husserliana, Vol. I, 1970, S. 36-74, bes.
S. 55.

* »Selbstgegebenheit« ist ein gingiger Ausdruck der Idee der Phinomenologie: Hua
11,5:25£.,29 — 8:4,24 — 9:30 — 10:13 - 11:30f. — 13:2 — 14:30 - 35:18 - 50:3,15- 51:17f.
- 55:23 — 56:26,29 — 59:9 — 60:38f. - 61:17,35. Husserl benutzt ihn in jener Zeit hiufi-
ger: vgl. Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins: Hua X, 40:33 (Selbst-
gebung) — 271:27 - 284:8 (selbstgegeben) — 338:37f. — 339:25,26f. — 334:30 - 347:33;
vgl. auch Ideen I, Hua 111/1, 85:21.

108 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

heit, ist bei Husserl doppeldeutig, welche Doppeldeutigkeit ihm ent-
geht und eben dadurch die Differenz von ausdriicklicher und unaus-
driicklicher Reflexion anzeigt®. Mit >Selbstgegebenheit« meint Hus-
serl namlich einmal die cogitatio, dann wieder die Reflexion auf die
cogitatio. Diese Doppeldeutigkeit wird besonders deutlich in einem
Absatz der II. Vorlesung, den ich hier ausfiihrlich zitiere:” »Es gibt
aber noch eine andere Transzendenz, deren Gegenteil eine
ganz andere Immanenz ist, namlich absolute und klare Gege-
benheit, Selbstgegebenheit im absoluten Sinn: Dieses
Gegebensein, das jeden sinnvollen Zweifel ausschlieft, ein schlecht-
hin unmittelbares Schauen und Fassen der gemeinten Gegenstand-
lichkeit selbst und so wie sie ist, macht den prignanten Begriff der
Evidenz aus, und zwar verstanden als unmittelbare Evidenz. Alle
nicht evidente, das Gegenstindliche zwar meinende oder setzende,
aber nicht selbst schauende Erkenntnis ist im zweiten Sinn
transzendent. In ihr gehen wir tiber das jeweils im wahren Sin-
ne Gegebene, iiber dasdirekt zu Schauende und zu Fas-
sende hinaus.« (Huall, 35:16-28).

Immanenz im ersten Sinn meint im Erlebnis reell enthalten
(Hua II, 35:4-15). Immanenz im zweiten Sinn heif8t absolute oder
klare Gegebenheit: Gegeben, klar gegeben, absolut oder selbstgege-
ben ist die cogitatio.® Dieses Gegebensein (der cogitatio) wird im
nachsten Satz durch die Apposition >unmittelbares Schauen« erlau-
tert und durch den Begriff sunmittelbare Evidenz« definiert (»macht

. aus«). Und diese Apposition eben ist anstoBig, insofern sie das

¢ Zu dieser Problematik der Doppeldeutigkeit der Selbstgegebenheit und Selbstgebung
der cogitatio (cogito me cogitare) und damit zu der der gesamten Phinomenologie als
Methode vgl. den langen und interessanten Aufsatz von Michel Henry: Die phinome-
nologische Methode (= La méthode phénoménologique (MS.1989); erschienen in:
Phénoménologie matérielle. Paris: PU.F. 1990, S. 61-135); in: ders.: Radikale Lebens-
phinomenologie. Ausgewihlte Studien zur Phinomenologie. Aus dem Frz. iibers., hrsg.
und eingel. v. Rolf Kiihn. Freiburg/Miinchen: Alber1992, S. 63-186.

 Vgl. schon Kapitel 3, Anm. 12.

* Selbstgegeben ist aber nicht nur die cogitatio, sondern auch die allgemeinen Wesens-
strukturen der cogitatio, die Husserl als evident sichern machte; vgl. Rudolf Béhm:
Immanenz und Transzendenz; in: ders.: Vom Gesichtspunkt der Phinomenologie. Hus-
serl-Studien. Den Haag: Nijhoff 1968, bes. S. 151. Husserl unterscheidet auch zwischen
selbst gegeben, leibhaft gegeben und bildlich gegeben (Ideen 1, §§43 und 67, Hua 111/1,
89f. und 141{,; vgl. auch Heideggers Zusammenfassung Bd. 58, S. 224). Diese Unter-
scheidungen beriihren indessen nicht meine Kritik, die sich an die noematische und
noetische Doppeldeutigkeit hilt.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A= 109

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

Schauen mit dem Geschauten parallelisiert bzw. gleichsetzt. Das
»selbstc in diesem Satz bezieht sich eindeutig auf die Gegenstindlich-
keit, der es nachfolgt, die cogitatio. Dagegen markiert das >selbst< in
snicht selbst schauende« des kontrastierenden nichsten Satzes einen
Ubergang, weil es die schauende Erkenntnis meinen kann, insofern
sie selbst schaut, aber auch im Gegensatz zu >meinend« gelesen wer-
den kann: der Gegenstand ist zwar irgendwie gemeint, aber nicht
selbst geschaut; in ihn ist mehr hineingelegt als wirklich gegeben.

Von dieser Doppeldeutigkeit der Selbstgegebenheit sind in die-
sem Abschnitt auch andere Ausdriicke betroffen: Transzendenz kann
bedeuten transzendierend oder transzendiert, Erkenntnis Erkennen
oder Erkanntes; ebenso wird Evidenz einmal die erkannte cogitatio
genannt, einmal die sie erkennende Reflexion; bzw. evident ist ein-
mal die cogitatio, einmal die reflexio.

Auch in der III. Vorlesung kehrt diese Doppeldeutigkeit wieder:
Zwar meint Hua II, 50:2 der Ausdruck »Selbstgegebenes Fassen< mit
»Selbstgegebenes« die cogitatio, die erfasst wird, aber schon in der
nachsten Zeile (50:3) stellt Husserl wieder >wirkliche Selbstgegeben-
heitc als Apposition zu >wirkliches Schauen¢, obwohl natiirlich auch
hier sich die Schau und die Gegebenheit korrelativ ergénzen kénnen.
Wiederum unterstellt die »Gegebenheit, die ein Nichtgegebenes
meint« (50:4 f.) sprachlich eine Objektivitit (die gemeinte cogitatio)
als meinende, nicht etwa als gemeinte, und die »schauende Selbst-
gegebenheit« wenige Zeilen spiter (50:14f.) verschrinkt Subjekt
und Objekt schlieBlich eindeutig ineinander.

»Selbstgegebenheit« schlieit Gberdies die Einheit von Gebung
und Gegebenem, aber auch von Geber und Empfinger ein. Selbst-
gegebenheit ist immer auch Selbstgebung. Die cogitatio gibt sich
selbst. Die cogitatio gibt sich sich selbst. Die cogitatio, das Bewusst-
sein, gibt sich der Reflexion, dem reflexiven Bewusstsein, das sie
selbst ist. Umgekehrt liefe sich jedoch ebenfalls sagen, das Bewusst-
sein schaut, d. h. gibt, als Reflexion, sich selbst.

Wie immer aber der Ausdruck >Selbstgegebenheit« zu verstehen
ist, von dem unmittelbaren Sich- oder Selbst-Bewusstsein, das sich
jederzeit in einem schlichten Wahrnehmungsurteil aussprechen
kann, zu unterscheiden ist die eigentliche, ausdriickliche Reflexion.
Diese ist ein neuartiger, eigenstiandiger, willentlich in Gang gesetzter,
Zeit und Konzentration brauchender, das Bewusstsein verdoppelnder
Bewusstseinsakt, genauer eine Folge von zusammengehorenden re-
flektiven Akten, die allerdings im selben Bewusstsein verlaufen,

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

demselben Bewusstseinsstrom angehéren wie die zu beschreibende
cogitatio.

Da Husserl aber die Unterscheidung dieser beiden Reflexions-
arten nicht mit der wiinschenswerten Deutlichkeit trifft noch expli-
ziert?, finden sich in denselben Werken immer wieder beide Arten
bezuglos nebeneinander. Dazu einige Belege:

1) So schreibt Husserl 1924 in Kant und die Idee der Transzen-
dentalphilosophie, verdffentlicht in Erste Philosophie, Erster Teil
(Hua VII, 230ff.): »Ebenso gehort dazu, dass ich, der ich in dem oder
jenem Bewusstsein lebe, notwendig meiner selbst mitbewusst bin
und dieses Bewusstseins selbst bewusst bin« (Hua VII, 249:25-27),
aber wenige Seiten weiter: »In natiirlicher Einstellung ... sehen wir
das Ding, und nicht das Sehen« (Hua VII, 260:29-31) oder » Vor aller
Reflexivitit liegt gerades Bewusstsein, reflexionslos auf Gegenstande
bezogen, die ihm darin in irgendwelchem Modus gelten. Hier lebt das
Ich sozusagen in volliger Anonymitit.« (Hua VII, 263:20-22); vgl.
auch Hua VII, 266:19-22: »sofern eben das Subjekt, ..., nicht einmal
seiner Subjektivitit selbst (...) bewusst ist«. Doppeldeutig ist die
Stelle Hua VII, 26:39ff.: »Das unthematische, gewissermaflen ano-
nyme, aber mitbewusste Bewusstseinsleben ist jederzeit zuganglich
in Form der Reflexion .«

2) In Phinomenologische Psychologie lesen wir 1925 in der Ein-
leitung einerseits: »Als Mathematiker durchlebt man bestindig die
korrelativen mathematischen Titigkeiten, aber man weif8 von ihnen
gar nichts; das kann man erst durch Reflexion« (Hua IX, 27:10-13),
andererseits: »Wenn ich ein Urteil fille, ... erlebe ich dieses feststel-
lende Erleben oder Tun; in gewisser Weise bin ich mir dessen be-
wusst, bin aber urteilend nicht darauf gerichtet.« (Hua IX, 29:23-27).

3) In Cartesianische Meditationen (1929) heiflt es: »... dass es

? Dass das Bewusstsein »urspriinglich reflexiv« ist, wie Orth meint, ist keine ausdriick-
liche Position Husserls; vgl. Wolfgang Orth: Beschreibung in der Phinomenologie Ed-
mund Husserls; in: Perspektiven und Probleme der Husserlschen Phianomenologie. Bei-
trige zur neueren Husserl-Forschung. Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 1991, S.15,
Anm.). Anders auch Zahavi, der behauptet, Husserl »subjects it (sc. the pre-reflective
self-awareness, G.H.) to a highly illuminating analysis« (1998, S. 140), aber zugibt, dass
diese Thematisierung nicht »explicitly and exclusively« geschieht, sondern »integrated
into his analysis of a number of related issues« (1998, S. 141). Auch Stréker, die zwi-
schen immanenter Wahrnehmung und Erlebnisreflexion einen Unterschied konstatiert,
bemerkt, dass Husserl diesen Unterschied »nicht immer deutlich genug« gemacht hat
(Elisabeth Striker: Husserls transzendentale Phinomenologie. Frankfurt am Main
1987, S. 96).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 111

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

(sc. das cogito, G.H.) nicht nur Weltliches bewusst hat, sondern
selbst, als cogito, im inneren Zeitbewusstsein bewusst ist, ...« (Hua
I, 81:31-33). Aber wenige Seiten zuvor schreibt Husserl: »Geradehin
wahrnehmend, erfassen wir etwa das Haus, und nicht etwa das Wahr-
nehmen.« (Hua [, 72:10-12).

4) Auch in Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die
transzendentale Phianomenologie (1936) finden wir beide Auffas-
sungen: »Die Akte selbst sind in dieser Beschiftigung mit den Ob-
jekten unthematisch.« (Hua VI,111:7{;; vgl. 111:30-36). »Wachleben
ist, fiir die Welt wach sein, bestindig aktuell der Welt und seiner
selbst in der Welt lebend »bewusst« sein, ...« (Hua VI, 145:32-24)

Im Folgenden verdeutliche und konkretisiere ich die bisher blof3
summativ angesprochene Unterscheidung beider Reflexionsarten
noch nach mehreren Aspekten. Mit ihr entschirfen sich auch manche
Ungereimtheiten in der Kennzeichnung der Reflexion. Dabei nenne
ich die unausdriickliche Reflexion mit dem oben bereits angefiihrten
Ausdruck Husserls aus Erste Philosophie (Hua VII, 249:27,33) der
Kiirze wegen auch Mitbewusstsein':

Das Mitbewusstsein ist eines, ein einheitliches, nicht unterteil-
bares, nicht vergegenstindlichendes Phinomen; die Analogie des
Subjekt-Objekt-Modells muss fern gehalten werden (Zahavi 1998,
S.151); das Mitbewusstsein »gibt< die cogitatio, d.h. sich selbst, ist
aber kaum von ihr zu unterscheiden und begniigt sich mit dem Ge-
wahren und Konstatieren." Auch dieses Gewahrte wird jedoch be-
wahrt; auch wenn es nicht ausgesprochen wird.!? Die ausdriickliche

" »Ebenso gehért dazu, dass ich, der ich in dem oder jenem Bewusstsein lebe, notwen-
dig meiner selbst mitbewusst bin und dieses Bewusstseins selbst bewusst bin« (vgl. ebd.
»das Mitbewusste« (Hua VII, 249:34), oder 261:39-262:2: »Das unthematische, gewisser-
mafen anonyme, aber mitbewusste Bewusstseinsleben ist jederzeit zuginglich in Form
der Reflexion« — Als mitbewusst bezeichnet Husserl sonst auch den Hintergrund
der Erfahrung (Hua VI, 152:16 - Hua XIII, 172:21,31), die Dingumgebung (Hua 111/1,
57:9) oder das Universum (Hua I, 75:13), aber auch die inaktuell wahrgenommenen
Seiten eines Dinges (Hua XI, 4:22).

' Von diesem Mitbewusstsein zu unterscheiden ist die Leistung der Retention, die die
cogitatio ebenfalls ungegenstindlich gibt, worauf Rudolf Bernet in seinem Artikel: Die
ungegenwirtige Gegenwart. Phinomenologische Forschungen 14, 1983, S. 16ff. bes.
S. 52ff. hinweist.

1 Liangkang kennzeichnet dieses Mitbewusstsein, das er terminologisch als Urbe-
wusstsein fasst, nach fiinf Aspekten: Bewusstsein als reiner Vollzug (eines Erlebnisses),
als vorgegeben und urspriinglich, als ungegenstindliche Voraussetzung fiir Reflexion,
als selbstbewusst und letztlich als unthematisch selbstgewiss (1998, S. 79-81).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

Reflexion verobjektiviert und verfolgt vielfiltige, eigene Interessen,
indem sie entdeckt, freilegt, enthiillt, beobachtet, beschreibt, ver-
gleicht, unterscheidet, analysiert, verkniipft, auslegt und in Begriffe
fasst (Hua I1I/1, 138 und Hua II, 58)." Diese phinomenologischen
Leistungen erfolgen relativ unabhingig von der unterliegenden cogi-
tatio; sie werden aufgrund eines Entschlusses aktiviert. Die Unab-
hingigkeit dokumentiert sich u.a. darin, dass fiir sie die Prasenz der
cogitatio nicht erforderlich ist. Reflexionen kénnen auch zeitversetzt
in Erinnerungen oder Fiktionen und Phantasien vollzogen werden.
Beschreibungen in Vergegenwirtigungen, z.B. in Erinnerun-
gen, Fiktionen oder Phantasien, haben gegeniiber der prisentischen
Verdoppelung des Bewusstseins sogar den Vorteil, die zu beschrei-
bende cogitatio nicht zu tangieren." Dem gegeniiber modifiziert die
aktuelle Verdoppelung das gesamte Bewusstseinsleben. Nicht nur
wird die Seinsweise, der Status oder Modus des Erlebnisses ein ande-
rer: das vormals unwahrgenommene Erlebnis wird zum erblickten
(Hua I1I/1, 166:4-15; vgl. Hua IV, 101:38ff.), d. h. es wird aus dem
kontinuierlichen Fluss des Erlebens, willentlich, kiinstlich und abs-
traktiv herausgehoben (Hua X, 129:16-20). Auch die Qualitdt des
Erlebens wird beeinflusst: der Zorn verraucht (Hua I11/1,146:17),
die Freude verebbt unter dem reflektierenden Blick, und »die Freiheit
des Gedankenablaufs leidet dabei« (Hua I[11/1,164:10)." Mit dem

" Husserl unterscheidet methodisch zwischen der blofen Freilegung und Gewinnung
des Arbeitsfeldes und der nachgeordneten, »sachbestimmenden« Arbeit in diesem Feld
(Hua I11/1, 136). Man vermisst aber eine Untergliederung dieser reflexiven Arbeit in
Funktionen wie Beschreibung, Analyse, Vergleich, Auslegung, usw.

" Zur Vorzugsstellung der Phantasie z.B. vgl. Ideen I, §70, Hua I11/1, 145 ff. - Beden-
ken gegen die Erinnerung dufert Bernet: Die Erinnerung verindere die frithere Wahr-
nehmung, insofern sie »der Vergangenheit einen Sinn verleiht, welcher bei der
urspiinglich-gegenwirtigen Erfahrung noch nicht gegeben war« (Bernet, 1985, S. XLII).
'* Die Tatsache, dass die cogitatio sich unter der Reflexion verindert, erwihnt Husserl
haufig, ohne allerdings die Anderung naher zu erldutern (vgl. Liangkang, 1998, S. 85):
z.B. Hua XIX/1, 15, 391; ferner Hua I, 72 = IV, 102 und XXIV, 244. Nach Hua VIII,
87:15-17 verindert sich die cogitatio durch die reflexive Einklammerung: das Objekt
erhilt eine andere Bedeutung, niamlich die des intentionalen statt des »seiendenc. — Auch
Pieper dufllert sich kritisch zu dem Problem der Verinderung der cogitatio durch die
Reflexion, vor allem beziiglich des Erkenntniswertes der Reflexion. Er hilt die Einwin-
de der Gegner fiir berechtigt (Pieper, 1993, S. 78f.). Anders Prauss, 1977, S. 79-84, der
meint, dass die duBere Wahrnehmung die Empfindung durch Deutung iiberschreite, die
innere Wahrnehmung dagegen deute nicht; sie sei aber nachtriglich. Liangkang unter-
scheidet zwischen der natiirlichen und der methodisch-phinomenologischen Reflexion;
die natiirliche wertet, deutet, transzendiert und konstruiert, wodurch sie eben die cogi-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser] A 113

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

zeitlichen Abstand indessen nimmt die Beeinflussung ab: Das Mit-
bewusstsein hingegen verindert >seine« cogitatio iiberhaupt nicht.™

Aber auch gegen die Koprisenz von cogitatio und ausdriicklicher
Reflexion richten sich Bedenken."” Zwei explizite, nach Impression,
Retention und Protention strukturierte Erlebnisse bzw. Bewusst-
seinsverldufe gleichzeitig in einer strémenden Gegenwart aufrecht-
zuerhalten, scheint schwierig zu sein. Wagner und Liangkang z.B.
bestreiten schlichtweg diese Mglichkeit'. Zwar mag es leichter fal-
len, wenn es sich bei der zu beschreibenden cogitatio um eine dufSere
Wahrnehmung handelt, insbesondere um ein Sehen, bei dem ich —
grob gesprochen — nur die Augen offen zu halten brauche und meine
Konzentrationskraft in die Reflexion verlagern kann. Wenn ich
indessen Affekte analysieren und deren Spezifika herausarbeiten
mochte, werde ich nur zu bald in die genannten Schwierigkeiten ge-
raten.” Dagegen ist die Gleichzeitigkeit von Mitbewusstsein und
entsprechender cogitatio wohl evident.?

Daher kann das Mitbewusstsein auch apodiktische Evidenz fiir
sich in Anspruch nehmen, wihrend das Eingreifen und Modifizieren
der ausdriicklichen Reflexion zur Verunsicherung der Erfassung
fithrt. Es wird fraglich, ob die Reflexion die entsprechende cogitatio
tiberhaupt noch zweifelsfrei >gibtc und ob die erfasste cogitatio iden-

tatio auch verindert, die methodische Reflexion indessen arbeitet immanent und rein
deskriptiv und verandert die cogitatio nicht (1998, S. 89-91).

' Auch Bednarsky, 1960, behauptet, S. 18: »But this passage from the en soi to the
conscious state does not produce any distortion of the content of what is »lived««. — Vgl.
schon Brentanos Unterscheidung zwischen blosser innerer Wahrnehmung (Konstatie-
ren) und der das Bewusstsein verindernden Beobachtung: Franz Brentano Bd. 1,1924,
S. LXXXVIIIL. (Brief an Stumpf vom 16.06.1996) und S. 41. — Den Begriff »innere Be-
obachtung« benutzt Husserl z. B. Hua IX, 473:5.

7 Zu diesem Aspekt vgl. ausfiihrlich Kapitel 8.

' Wagner 1959, S. 37f.; Liangkang, 1990, S. 192f,; Liangkang wiederholt seine Mei-
nung unter Hinweis auf Schelling und die Husserl-Interpreten 1998, S. 82f.: Die Refle-
xion ist ein Zuriickblicken, ist reproduktiv. Liangkang vernachléssigt aber die Stellen bei
Husserl, da er von der lebendigen Gegenwart spricht, in der das Ich der Wahrnehmung
und das Ich der Reflexion zeitlich nicht auseinander liegen (Hua VIII, 89:5ff.) — vgl.
Kap. 4.2, 5. 93¢

¥ Auf den Unterschied von Wahrnehmung und Affekt beziiglich der Verinderung
durch die Reflexion und der Maglichkeit, diese cogitationes zu beschreiben, weist auch
Liangkang 1990, S. 196 hin.

® Vgl. Volker Gadenne: Bewusstsein, Selbstbewusstsein und Reflexion. Logos, N.F. 1,
1993, S. 86: »Das innere Gewahren erfolgt vielmehr gleichzeitig mit dem Sehen, das es
zum Gegenstand hat, und es ist ... ein Nebenbei-Gewahren.«

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

tisch ist mit der gemeinten, aber noch nicht erfassten (vgl. den kriti-
schen Exkurs tiber die Schwierigkeiten der »Selbstbeobachtung,
Ideen I, §79). Jedenfalls ist das reflexive Erfassen niemals vollstin-
dig, und insbesondere wird der Erlebnisstrom als ganzer nur appro-
ximativ, nur als Idee (Ideen I, §83, Hua I11/1, 185-7), nur prasump-
tiv?! erfasst.

Mit dieser Unterscheidung wird ferner die doppelte Ausle-
gungsmoglichkeit der reellen Beschlossenheit verstandlich. Man
konnte namlich versucht sein zu sagen, dass die unausdriickliche Re-
flexion, weil unselbstindig, eins und koprisent mit der unterliegen-
den cogitatio und ohne eigene Zeitlichkeit, in der cogitatio enthalten
ist, wihrend die ausdriickliche ihrerseits die cogitatio enthalt (vgl.
Kap. 3, Anm. 17).

SchlieBlich fallt auch auf das Problem der iterativen Anony-
mitat des Bewusstseinslebens neues Licht.?? In Ideen [ wird es nur
angedeutet (Ideen 1, §§78,100,101). Es scheint eine Folge des Gedan-
kens der Spaltung des Bewusstseins und des Ich zu sein. Zur Auf-
hebung der Anonymitit des Bewusstseins bedarf es namlich einer
Reflexion, die jedoch demselben Verdikt der Anonymitat verfiele,
und so iterativ. Der Reflexionsprozess kime zu keinem Ende, verliefe
in einen unendlichen Regress. Das Bewusstsein bliebe letztlich Quel-
le, anonym, reines ungegenstiandliches Fungieren®; die Phanomeno-
logie scheiterte.*

Wenn aber die cogitatio nicht véllig anonym, sondern sich ihrer
selbst mitbewusst ist, braucht man nicht mehr zu reflektieren, um
die Anonymitit des Bewusstseinslebens aufzuheben. Ein Bewusst-
sein, das zugleich Mit- oder Selbstbewusstsein ist, ist prinzipiell pa-
tent oder erschlossen. Und das gilt ebenso fiir das gesamte Bewusst-
seinsleben. Denn zum Mitbewusstsein zihlt auch das Wissen um das
Eingebettetsein in einen Strom von Erlebnissen. Und auch von die-
sem Mitbewusstsein und der Einheit von cogitatio und Mitbewusst-

* Vgl. Ernst Wolfgang Orth: Bedeutung, Sinn, Gegenstand. Studien zur Sprachphi-
losophie Edmund Husserls und Richard Hénigswalds. Bonn: Bouvier, 1967, S. 50.

2 Zu diesem Aspekt vgl. auch Kapitel 9, S. 167.

* Entgegen Ludwig Landgrebe 1963, S. 199, der behauptet, Husserl identifiziere Sein
mit Gegenstand-Sein, aber mit Brand 1955, S. 63 f.

# Auch Hiilsmann bezeichnet die Aufklirung des Anonymen als die entscheidende
Aufgabe der Phanomenologie. Ist diese Aufgabe unlésbar, scheitert auch die Phinome-
nologie: Heinz Hiilsmann: Der Systemanspruch der Phanomenologie E. Husserls. Salz-
burger Jahrbuch fiir Philosophie VII, 1963, 173-186, bes. 181 ff.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husserl A 115

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

sein wiederum ist das Mitbewusstsein Mitbewusstsein. Man darf es
nur nicht wieder als ausdriickliche Reflexion missverstehen und
nicht einmal als isolierbaren Akt oder eigenstindiges Erlebnis (vgl.
Hua X, Beil. XII, 127) — wie es Cramer tut, wenn er die Gefahr eines
intensiven Regresses beschwort (a.a.O., S. 581). Mitbewusstsein ist
keine Auslegung. Es hat eher den Charakter einer Spiegelung, einer
Durchsichtigkeit oder eines Leuchtens®, einer Ténung bzw. Einfdr-
bung als eines Aktes. Anonym aber sind die Strukturen und Phasen
der cogitatio, und diese zu enthiillen ist Aufgabe des reflektierenden
Phanomenologen (vgl. Hua I, 84), der verdeutlicht, was reflexionslos
implizit® bliebe. Die cogitatio selbst dagegen ist keineswegs anonym,
sondern im Mitbewusstsein erschlossen.

Wir sehen also, dass Husserl der Reflexion ebenso wie dem Be-
wusstsein zum Teil gegensatzliche Eigenschaften zuschreibt, indem
er z.B. die cogitatio einerseits als anonym, selbstvergessen und
selbstverloren, andererseits als ihrer selbst mitbewusst und selbst-
gegeben charakterisiert, und sogar in denselben Werken, indessen
unabhingig voneinander und mit schwankender Terminologie. So
vermisst man eine systematische Besinnung auf den Zusammenhang
von Mitbewusstsein und Reflexion ebenso wie eine grundsitzliche
Erorterung des Problems der Anonymitat. Nur gelegentlich nennt
Husserl die unausdriickliche Reflexion Voraussetzung fiir die aus-
driickliche, z.B. Hua XVII, 279:35-280:2: »Absolut Seiendes
ist seiend in Form eines intentionalen Lebens, das, was immer es
sonst in sich bewusst haben mag, zugleich Bewusstsein seiner selbst
ist. Eben darum kann es (...) wesensmifSig jederzeit auf sich selbst ...
reflektieren, sich selbst thematisch machen, ... (vgl. Hua III/1,
95 — Hua IV, Beil. VII, 318).” Dass umgekehrt die Reflexion das Ur-

% Vgl. Kerns Hinweis auf das buddhistische Gleichnis der Sautrantikas und der Yoga-
carin der Lampe fiir das Selbstbewusstsein: »diese erleuchtet andere Dinge (ihre Umge-
bung) und zugleich sich selbst« (Kern 1989, S. 53) und Zahavis shining self-manifesta-
tion (1998, S. 157).

% ,Implizite ist wieder ein anders Wort fiir -anonym¢; wir finden es z.B. Hua I, 84:31,
85:31, 118:15 (»Enthiillung der impliziten Intentionalitit«); vgl. ferner den Unterschied
von >implizit« und »explizit« im §35 der Ideen I.

¥ Zum inneren Bewusstsein oder Mitbewusstsein als Voraussetzung fiir Reflexion vgl.
Pieper, 1993, S. 791{., Haardt, 1997, S. 445, aber auch schon Held, 1966, S. 81: »Demnach
macht die ausdriickliche Reflexion von einer unausdriicklichen, immer schon svor< der
Reflexion vollzogenen Selbstgegenwiirtigung des letztfungierenden Ich Gebrauch.« Brand
und Broekman unterscheiden zwischen einem ungegenstindlichen Seiner-selbst-bewusst-
sein bzw. Selbstbewusstsein und einer vergegenstindlichenden Reflexion (Brand, 1955,

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Ausdriickliche und unausdriickliche Reflexion

oder Mitbewusstsein erst entdeckt, wie Liangkang meint (1998,
S. 86), versteht sich von selbst.

Behalten wir den Titel »Reflexion« einem selbstindigen Be-
wusstseinsakt vor, der als intentionales Objekt eine andere cogitatio
hat, ist das unausdriickliche Mit- oder Selbstbewusstsein, auch wenn
es den Satz »Ich nehme das Haus wahr« ausspricht oder jederzeit
aussprechen kénnte, noch keine Reflexion im prignanten Sinn. So-
fern das Mitbewusstsein jedoch wie die Reflexion riickbeziiglich und
gewahrend ist, kann es auch als unterste Stufe der Reflexion genom-
men werden. Das ist eine Frage der Terminologie. Jedenfalls miissen
wir diese beiden Arten der Reflexion, die unausdriickliche, nicht-ob-
jektivierende Reflexion oder das Mitbewusstsein und die ausdriick-
liche, setzende Reflexion als selbstindigen Akt mit eigener zeitlicher
Struktur auseinander halten. Im Folgenden halte ich mich im We-
sentlichen an diese Unterscheidung und benutze fiir die unausdriick-
liche Reflexion den Namen >Mitbewusstseing, fiir die ausdriickliche
den Namen >Reflexionc.

§13, S. 66 ff. - Broekman, 1963, S. 130-133); Broekman spricht dariiber hinaus anlasslich
der Ichspaltung von der Aktualisierung einer Struktur, die immer schon da ist. (1963,
S. 124). — Was aber in der Konsequenz Husserlschen Denkens liegt, braucht Husser| selbst
nicht ausdriicklich formuliert, oder vorsichtiger geredet, nicht immer aktuell gedacht zu
haben. Und meine These ist es gerade, dass Husserl diese Unterscheidung nicht aus-
driicklich bedacht hat. Andernfalls wiren seine Charakterisierungen der Reflexion nicht
so widerspriichlich ausgefallen.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husser! A 117

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-106 - am 16.01.2026, 08:43:05. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

