
6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Beobachtungen und Analysen in der Dissertation führen zu dem Ergeb-

nis, dass sich die Ästhetischen Briefe ›als Literatur‹ selbst beschreiben und ver-

stehen, was sowohl an den expliziten Kommentaren seiner Paratexte deut-

lich wird, als auch aufgrund des gleichzeitigen praktischen Vollzugs des ei-

genen ästhetischen programmatischen Anspruchs an die ›ästhetische Kunst‹

bzw. an die ›Dichtung‹ zu beobachten ist. Die Umsetzung dieses eigenen An-

spruchs vollzieht sich anhand von sinnprozessierenden literarischen Prakti-

ken (Schiller spricht von ›Operationen‹), die außerdem von narrativen Strate-

gien eines unzuverlässigen ›Kommentars‹ zugleich begleitet und präsentiert

werden. Das ›Ästhetische‹ in den Ästhetischen Briefen konstituiert und perfor-

miert sich sinnprozessierend, über die Selektion von logischen Denkfiguren

wie (selbstbezüglichen) Paradoxien,Widersprüchen und Tautologien, was ei-

nen Schlüssel für ihre rätselhafte und ›labyrinthische‹ Lektüre bereit hält, mit

denen die ›eigentümlichen‹ Formen im Text Sinn machen. Die Funktionen

einzelner selbstbezüglich logischer Denkfiguren werden im Nachfolgenden

im Hinblick auf die Gesamtkonstruktion verdeutlicht werden.

Die Resultate der einzelnen Analyseabschnitte sprechen dafür, dass das

›Ästhetische‹ in den Ästhetischen Briefen nicht als Philosophie, sondern als ›äs-

thetische Kunst‹ sowie gemäß der eigenen Zuweisung zur ›Dichtung‹ und

zum ›Gemählde‹ eher als Literatur anzusehen ist. Im folgenden Überblick

sollen die Argumente und Argumentationslinien aus den einzelnen Analyse-

teilen noch einmal zusammenfassend erläutert und abschließend vor dem

Hintergrund einer wissens- und kulturhistorischen Einordnung einer resü-

mierenden Schlussbetrachtung unterzogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

6.1 Rhetorisierung der Grammatik

Nach der Theorie der Lektüre1 Paul de Mans stellte sich dieses konstitutive

Sinnprozessieren in den Ästhetischen Briefen durch die Unentscheidbarkeit

und Wechselhaftigkeit zweier Lektüren ein, deren Perspektivrichtung als

Rhetorisierung der Grammatik bezeichnet werden kann. Durch den tropologi-

schen Charakter der Ästhetischen Briefe wird eine grammatische Lektüre, die

auf eindeutige Selektionen und die Anschlussfähigkeit von Sinn abzielt, wie

das in wissenschaftlicher und philosophischer Kommunikation der Fall ist,

aber verhindert, indem die Eindeutigkeit der Lektüre durch Widersprüche

dekonstruiert wird.

Es konnte gezeigt werden, dass der Text seinen eigenen im Text und im-

manent aufgestelltenGesetzmäßigkeiten folgt und diese zuweilen auch bricht

– laut ChristophMenke ein untrügliches Kennzeichen von Literatur.Der ›Ver-

fasser‹ oder ›Briefeschreiber‹, der hier – vorsichtig formuliert – erzähleri-

sche Qualitäten hat und Eigenschaften einer Art ›unzuverlässigen Erzählers‹

aufweist, kennt sich mit Techniken der Selbstinszenierung2 aus und wendet

beispielsweise ›Verschleierungstaktiken‹3 an. Seine narrativen Strategien wie

zirkuläre und verwirrende Vorwärts- und Rückwärtsbezüge sowie figurative und

metafigurative Kommentare (Paul de Man) lassen seine willkürliche Ambivalenz,

ähnlich einer ›Tricksterfigur‹, in den textuellen Vordergrund treten. Er stellt

seinen ›Beweis‹ als fragwürdig und nicht zweifelsfrei in Rücksicht auf ein ar-

gumentationslogisch ›ordentliches‹ und wissenschaftliches Beweisverfahren

hin. Der Leser der 27 Briefe wird bis zuletzt im Unklaren darüber gelassen,

ob der ›Beweis‹, der in den Ästhetischen Briefen zu erbringen beabsichtigt wird,

selbst trügt und eine intendierte Trope darstellt oder ob der ›Briefschreiber‹

das, was in den Briefen dargestellt wird, nur als vermeintliches ›Beweisver-

fahren‹ präsentiert und inszeniert. Diese Unentscheidbarkeit der beiden Lek-

1 Diese Formulierung stellt eine eigene Charakterisierung seiner Methode dar, vgl. de

Man: Allegorien des Lesens, S. 2.

2 Vgl. zur literarischen Selbstinszenierung Lucas Marco Gisi/Urs Meyer/Reto Sorg (Hg.):

Medien der Autorschaft. Formen literarischer (Selbst-)Inszenierung von Brief und Tagebuch bis

Fotografie und Interview. München 2013, insbesondere den Beitrag von Jochen Strobel:

Die Geschichte von Franz und Felice. Über Brieflektüre und Erzähltheorie, a.a.O., S. 69-

86. Darin befürwortet Strobel in einemUnterabschnitt den »Nutzen der Erzähltheorie

für die Brieflektüre« (84).

3 Vgl. Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer

Diskurse, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 273

türestränge führt neben anderen Argumenten zu der Annahme, das Ganze

literarisch zu lesen. Die textuell selbstreferentiellen Kommentare oder Me-

takommentare durch den impliziten wissenden oder unwissenden ›Autor‹,

›Kommentator‹ oder wie man diesen auch immer nennen möchte, lassen sich

wie Bühnenanweisungen (Paul de Man) einer Aufführung des Beweises lesen

und verstärken den Eindruck, dass man es mit literarischen Techniken zu

tun hat. Der ›Verfasser‹ der Briefe inszeniert damit sich selbst als fiktionale

Figur (des Verlusts) von hermeneutischer Kontrolle.

Neben der literarischen Technik des Brechens der im Text selbst auf-

gestellten Gesetzmäßigkeiten wie der logischen und widerspruchsfreien

Stimmigkeit von Beweisverfahren lassen sich weitere literarische Praktiken

beispielsweise die permanenten Ersetzungen und wechselseitigen Überblen-

dungen der Begriffe nennen: Alle Bestimmungen des Schönen, der Schönheit

oder des Ästhetischen werden durch synonyme Ersetzungen ins Unendli-

che aufgeschoben bzw. erscheinen in wechselhafter und überblendender

Austauschbarkeit der Gegensätze entzogen sowie in Widersprüche und

selbstbezügliche Paradoxien verstrickt, was paradoxerweise die Bestimmung

des Signifikanten Schönheit unmöglich macht.

Diese permanente Substitutions- und Verweisungsstruktur verhindert

mit den Worten der Dekonstruktion die Zuschreibung auf ein singuläres

Signifikat oder mit den Worten der Systemtheorie eine einzige Selektion von

aktualisiertem Sinn, was aber die Voraussetzung für die wissenschaftliche

bzw. philosophische Erkenntnisweise ist, die mithilfe des dualen Codes

wahr/falsch ihre Umwelt beobachtet: »eine Bedingung von Wahrheit ist die

Präsenz einer konstanten Bedeutung in unterschiedlichen Erscheinungswei-

sen«.4

Weitere Strategien des Literarischen sind in der tropologischen Verfasst-

heit der Sprache in den Ästhetischen Briefen und seiner irreführenden Referen-

tialisierungen nachgewiesen worden: Die Sprache referiert auf keine letzten

Referenten, sie verweist aufgrund der sich widersprechenden Lektüren auf

referentielle Unbestimmtheit. Alle Autoritäten, Referenzen, referentielle Ver-

weise und formale Gesetzmäßigkeiten verlieren durch widersprüchliche Aus-

sagen ihre Glaubwürdigkeit. Diese Sachlage wird außerdemüber den parado-

xen Selbstbezug erreicht bzw. über die Einbindung prozessualer Denkfiguren

als Tropen in den Text, die diesen als literarischen lesbar werden lassen.

4 Culler: Dekonstruktion, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Aus der Perspektive Paul de Mans handelt es sich bei den dargestellten

Techniken und Strategien um Merkmale von Literatur, so dass nach dieser

ersten Analyse der literarische Charakter der Ästhetischen Briefe bereits plau-

sibel gemacht werden konnte. Das sinnprozessierende ›Spiel‹, dass durch die

intendierten Wechsellektüren, das Verweisspiel der Signifikanten und die

selbstbezüglich paradoxe Textlogik erreicht wird, verhindert die Möglichkeit

einer grammatischen und wörtlichen Lektüre und damit die Möglichkeit

ihres theoretischen Verständnisses. Es gibt keine ›letzte‹ Bedeutung der

Schönheit, denn alle referentiellen (philosophischen, wissenschaftlichen

und politischen…) ›Stoffe‹ fallen dem Sinnprozessieren zum Opfer: Die

Ästhetischen Briefe überformen alles in Kunst und Literatur.

In der ersten Perspektivrichtung (Rhetorisierung der Grammatik) hat die

Studie insbesondere die Negation des (eindeutigen) Sinns in den Ästheti-

schen Briefen über dekonstruktive Verfahrensweisen und ihre Fähigkeit zu

selbstbezüglichen Paradoxien dargestellt, die sie einem selbstreflexiven und

damit literarischen Lektürepotential zugänglich machen, denn gerade in

dieser Selbstreflexivität repräsentiere sich ein »charakteristisches Merkmal

literarischen Schreibens«.5

6.2 Grammatikalisierung der Rhetorik

In einer zweiten Perspektivrichtung drängt sich dennoch die Frage nach dem

›Sinn‹ des Ganzen und seiner Bedeutung auf: ihre Beantwortung zielt auf

das, was die Denk- und Sinnfiguren der Widersprüche und Paradoxa prozes-

sierend auslösen, derenWirkungen wie ›zufällig‹ und unbeabsichtigt erschei-

nen, und was in der Kunst und Literatur aber den epistemologischen Umgang

mit Ordnungen des Wissens und der Wahrheit sowie mit Sinnprozessen im

Allgemeinen enthüllen kann, die diese intern verhandeln und verwalten. Es

ist das,was Paul deMan alsGrammatikalisierung der Rhetorik bezeichnenwürde

und was Niklas Luhmann mit dem Inventar formallogischer Operationalisie-

rung von Sinnprozessen beobachtet.

Beide Theorien zu verknüpfen, um das Sinnprozessieren in den Ästheti-

schen Briefen einer systematischen, polyperspektivischen und einordnenden

Analyse zu unterziehen, erwies sich in der vorliegenden Arbeit als nützlich:

5 Niederhoff: Rule of Contrary, S. 25

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 275

Klärt die textanalytische Methode nach Paul de Man die paradoxe Selbstbe-

züglichkeit und andere Techniken als Voraussetzungen und Bedingungen für

Literatur, beschreibt und erklärt das Formalisierungspotential nach Luhmann

in der Nachfolge Browns mögliche Funktionen dieser selbstreflexiven Sinn-

phänomene wie beispielsweise Paradoxon und Widerspruch. Beide Ansätze

sind Differenztheorien, die in der Lage sind, das Prozesshafte, das in der lo-

gischen Struktur von selbstbezüglichen Denkfiguren angelegt ist, von unter-

schiedlicher Warte aus erklären zu können – schon der Begriff der différance

lenkt die Aufmerksamkeit auf den Prozess. Eine Komponente des Sinns der

prozessualen Denkfiguren im Kontext Schillers kann dennoch eher mit der

Theorie Luhmanns beobachtet und erklärt werden.

Gegen Ende der Arbeit könnte man resümierend pointieren, dass die Äs-

thetischen Briefe einer selbstreflexiven und selbstbezüglich paradoxen Textlo-

gik folgen und zwar aus drei Gründen: 1. aufgrund ihrer referentiellen Unbe-

stimmtheit und ihrer Unvereinbarkeit von grammatischer und rhetorischer

Lektüreebene, wodurch eine hochgradig selbstreflexive und literarische Seite

des Textes zum Vorschein kommt, 2. aufgrund der Selektion der logischen

DenkfigurenWiderspruch, Paradoxon und Tautologie als Tropen in den Text,

deren Sinn im Prozessieren zwischen Referenz und Selbstreferenz unendlich

verschoben ist und 3. aufgrund seiner selbstreferentiellen Metakommentare,

wie im vorangegangenen Kapitel gezeigt wurde.

Mit Blick auf die Häufigkeit inhaltlich widersprüchlicher und selbstbe-

züglicher Setzungen und Nennungen beispielsweise der Begriffe ›Wider-

spruch‹ und ›Paradox‹ in den Ästhetischen Briefen kann das Anwenden (refle-

xions)logischer Denkfiguren wie Paradoxie und Widerspruch als tatsächlich

strategisch und kalkuliert erachtet werden. Der Text produziert, bricht und

erfüllt mit seiner ›verqueren‹ Logik textintern selbst aufgestellte explizite

und implizite Gesetzmäßigkeiten – Horn, Menke und Menke erkennen in

diesen verschiedenen Arten des Selbstbezugs typische Verfahrensweisen von

Literatur.

Diese besonderen Gesetzmäßigkeiten im Text und die strategischen Wei-

sen ihrer Bezugnahme sollen im Folgenden noch einmal explizit zur Sprache

kommen.

Im zweiten Analysekapitel Sinnprozessieren II der vorliegenden Arbeit

konnte gezeigt werden, dass die logische Form des selbstbezüglichen Para-

doxons auf der Ebene des Textes genau das erfüllt, was der Text inhaltlich

einfordert: die vollkommene Wechselwirkung jeweils beider Gegensätze wie

beispielsweise Form/Inhalt in ihrem gemeinsamen Dritten, dem Ästhetischen.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Formal ähneln sich Paradoxon und Wechselwirkung: So beschreibt Luhmann

das Paradoxon mit der Formel A, weil nicht A.

Es wurde in der vorliegenden Arbeit vorgeschlagen, eineWechselwirkung

nach Schiller folgendermaßen zu formalisieren: A, weil nicht (nur) A.

Die wechselwirkende Differenz von Inhalt (Stoff) und Form auf der in-

haltlichen Ebene des Textes findet ihr Echo in der Form des formallogisch

beschreibbaren Paradoxons. Auch rückt die im Textinhalt beschriebeneWech-

selwirkung selbst formallogisch schon in die Nähe eines Paradoxons,wodurch

Sinn sich ebenfalls prozessierend formiert.

Damit entspricht es auf der ›Formseite‹ der Ästhetischen Briefe genau dem

aufgestellten Gesetz der paradoxen Bestimmung des Ästhetischen im Textin-

halt der Ästhetischen Briefe – nicht ausschließend bestimmt zu sein, aber be-

stimmbar, und zwar nicht im Sinne von ›leerer Bestimmbarkeit‹, sondern im

Sinne einer inhaltlich gefüllten ›ästhetischen Bestimmbarkeit‹. Das selbstbe-

zügliche Paradoxon der inhaltlichen Bestimmung des Ästhetischen als etwas,

das inhaltlich nicht bestimmt werden kann, jedoch gleichzeitig unendlich in-

haltlich gefüllt ist, bewirkt die gleichzeitige Möglichkeit und Unmöglichkeit

der Referentialisierung, die Gleichzeitigkeit von Kontext und Kontextlosig-

keit.6

Das selbstbezüglich paradoxe Sinnprozessieren des Ästhetischen zwi-

schen Kontext und Kontextlosigkeit bzw. zwischen Referenz und Selbst-

referenz als Bedingung seiner Möglichkeit wird in den Ästhetischen Briefen

darstellbar: Das ›Ästhetische‹ kann nicht auf einer logischen Ebene erster

Ordnung im Text festgemacht werden, da Widersprüche und Paradoxien

eindeutige Zuschreibungen verhindern, sondern es wird erst auf einer Art

Ebene zweiter Ordnung ›generiert‹, indem es im Medium der logischen

›Form‹ des Paradoxons erscheint. Diese mediale Vermittlung des Ästhetischen

durch (Dieter Mersch) das sinnprozessierende Paradoxon kann dabei als ein

paradigmatischer Generator des Ästhetischen gelten. In dieser Hinsicht

macht die paradoxe Selbstbezüglichkeit in den Ästhetischen Briefen erst auf

den zweiten Blick Sinn: Beide Seiten der Differenz eines Paradoxons sind

zugleich anwesend, gleichzeitig präsent; das Paradoxon ist inhaltlich gefüllt,

durch den Verlust seiner Differentialität aber nur (formal) bestimmbar.

Entsprechend heißt es beispielsweise im 1. Brief: »Ist es ein Wunder, wenn

[…] die Wahrheit in dem Berichte des Analysten als ein Paradoxon erscheint?«

6 Vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit, S. 40ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 277

Dieser prozessierende (Rückkopplungs-)Effekt der paradoxen Form wird

dabei als »Wirklichkeitseffekt« (Roland Barthes) und als sekundär erzeugtes

»Überschüssige« oder »Reale« wieder produktiv im System des Textes strate-

gisch genutzt, um die positive Negativität des Ästhetischen performativ zum

Erscheinen zu bringen.7 Insofern beschreibt die Formulierung »Form vertilgt

Stoff« selbstbezüglich die Dominanz der alles vertilgenden Form des logi-

schen Paradoxons in den ÄsthetischenBriefen. Dieser unvermeidlicheWiderhall

der Selbstbezüglichkeit ›erscheint‹ auf diese Weise betrachtet als das ›selbst-

schmückende‹ ›Überflussprodukt‹ (27. Brief) und gebiert automatisch und

unwillkürlich den ästhetischen Schein. Dem eher imaginären8 oder fiktiona-

len Ästhetischen verleiht es den Effekt von Präsenz aufgrund des Hervorbre-

chens durch das Medium Text.9 Der Schluss liegt nahe, dass die Ästhetischen

Briefe Schönheit und Ästhetisches im eigenen Sinne und nach eigener Logik

produzieren, so dass mit ihnen eine tatsächlich ästhetische Abhandlung vor-

liegt. Denn durch das Prozessieren des Sinns zwischen Referenz (durch das

Evozierenwidersprüchlicher Referenzkontexte) und Selbstreferenz (durch die

paradoxe Ununterscheidbarkeit zwischen beiden Seiten der Differenz in der

Wechselwirkung und im Paradoxon) ereignet sich formal genau das, was in-

haltlich beschrieben wird: Die Schönheit produziert sich hier selbst – sie er-

scheint performativ in den sinnprozessierenden Schleifen, die bei den Versu-

chen, sie begrifflich zu fassen, produziert werden.

Die rätselhaften ›auserlesenene Zirkel‹ im 27. Brief verweisen aus dieser

Perspektive selbstreflexiv auf die unendliche sinnprozessierende Zirkulation

zwischen bestimmtem und unbestimmtem Sinn des Ästhetischen oder zwi-

schen Referenz und Selbstreferenz in den Ästhetischen Briefen. Seine expliziten

selbstreferentiellen Metakommentare, in denen er feststellt, dass innerhalb

der eigenen Argumentation »Zirkel« enthalten seien, können aufgrund der

Verwendungsweise dieses Begriffs und auch im Kontext des 18. Jahrhunderts,

tatsächlich auch im Sinne von Zirkelargumentationen oder logischen Zirkel-

schlüssen gedeutet werden. Sie zeigen ein textinternes Bewusstsein für die

Unmöglichkeit, seine sinnprozessierenden ›Zirkel‹ verlassen zu können.

7 Vgl. Ortlieb: Materialität, S. 44, und Mersch: Spur und Präsenz, S, 24.

8 Zur Lösungder paradoxen Selbstbezüglichkeit, die einenunendlichen »Regreß« ergibt,

orientiert sich Fritz Simon an den Lösungen der Mathematik, die »imaginäre Zahlen«

verwende. Demnach müsse es für ›sinnvolle Argumente‹ drei Klassen von Aussagen

geben: wahre, falsche und imaginäre. Vgl. Simon: Mathematik und Erkenntnis, S. 42.

9 Vgl. Mersch: Mediale Paradoxa, S. 11f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Der Beobachterstandort angesichts einer endlosen tautologischen oder

paradoxen Schleife ist problematisch, da sich die Frage stellt, ob die Bestim-

mung eines Ästhetischen, das in sich das logische Problem der Zirkularität

birgt10, überhaupt möglich ist. Denn in das Innere einer in sich geschlosse-

nen Zirkulation kann man nicht blicken.

So »möchteman ihn wohl nur, wie die reine Kirche und die reine Republik

in einigen auserlesenen Zirkeln finden«, den »Staat des schönen Scheins«11 im

27. Brief. Die Schönheit bleibt ein ›geheimes‹ und imaginäres Sinnprozessie-

ren im Inneren dieser Zirkel:

Die ganze Magie derselben beruht auf ihrem [der Schönheit, AL] Geheim-

niß, und mit dem nothwendigen Bund ihrer Elemente ist auch ihr Wesen

aufgehoben.12

Die Einlösung dieser Prämisse für die Evidenz von Schönheit ist ihre Vermitt-

lung durch die unendliche Potenz der Wechselwirkung von Form und Inhalt,

wodurch einseitige Bestimmungen unmöglich gemacht werden. Ihre Gene-

sis soll »wie überhaupt alle Wechselwirkung« »unerforschlich«13 bleiben. Nur

»sie allein kann es beweisen«, nur sie ›dient‹ dem »siegenden Beweis«.14

6.3 Funktion der Widersprüche

Formentscheidungen in Schillers Ästhetischen Briefen, die durch Asymmetri-

sierungen wie Referentialisierungen oder Externalisierungen zustande kom-

men, werden konsequent durch Widersprüche wieder zurückgenommen.15

10 ZumProblemder Zirkularität in der Selbstreferenz vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 65.

Vgl. auch Jahraus Theorieschleife, insbesondere S. 13 und 19ff., zum Problem des Sicht-

barmachens von autoreflexiven theoretischen Schleifen und der damit einhergehen-

den Schwierigkeit bzw. verschwindenden Möglichkeit der Einnahme eines äußeren

Beobachterstandorts.

11 NA 20, S. 412 (27. Brief).

12 NA 20, S. 310 (1. Brief).

13 NA 20, S. 356 (15. Brief, beide Zitate).

14 NA 20, S. 397 (25. Brief).

15 Vgl. zu den folgendenÜberlegungen so oder so ähnlich die Verfasserin: ParadoxeWie-

derholbarkeit, S. 41f. und die Verfasserin: Sinn, S. 405ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 279

DieWidersprüche in den ÄsthetischenBriefen erfüllen die sinn-volle Funkti-

on, bereits erreichte Bestimmtheit von Sinn inUnbestimmtheit16 umschlagen

zu lassen.

Die Zurücknahme von bestimmtem, eindeutigem Sinn macht ebenfalls

Sinn im Hinblick auf die »erfüllte Unendlichkeit« im 21. Brief bzw. die »un-

endliche Fülle«17. Die Bestimmbarkeit des Ästhetischen, so heißt es, ist »nicht

ausschließend bestimmt, d.h. bey seiner Bestimmung nicht beschränkt«18,

aber auch nicht unbestimmt. Diese Bestimmung schließt paradoxerweise ei-

ne ausschließende Selektion von Sinn aus, denn das Ästhetische muss be-

stimmbar bleiben, im Sinne einer Potentialität. Somit ist die »ästhetische

Stimmung« »der Grund der Möglichkeit von alle[m]«.19 Das Ästhetische will

sich alle Möglichkeiten zur (Selbst)Bestimmung offen halten. Es wird auch

nicht als unbestimmt oder ›leer‹ – wie eine »leere Unendlichkeit«20 – vorge-

stellt, »weil es alle Realität vereinigt«.21 Im Dienste der ästhetischen Bestimm-

barkeit machen also auch die Widersprüche in den Ästhetischen Briefen Sinn.

EinWiderspruch ist zugleich inhaltlich erfüllt, er lässt nur keinen bestimmten

Sinn gelten. Der These der Unbewusstheit oder der philosophischen Schwie-

rigkeiten Schillers im Hinblick auf seine Widersprüchlichkeit in der (philo-

sophischen) Argumentation kann also entgegen gesetzt werden, dass die Wi-

dersprüche, bezogen auf das immanent wirkende selbstbezügliche Potential

des Textes, das zur Paradoxie führt, eine spezifische Funktion einnehmen.

Systemtheoretisch gesprochen, könnte man sagen, dass, sobald durch

fiktionale Formen von Asymmetrien und (Fremd-)Referenzen Sinn selektiert

und infolge dessen Selbstreferenz unterbrochen wird, die Widersprüche

ihrerseits die fiktionalen Selbstreferenzunterbrecher22 demaskieren und alle

bestimmten Sinnmomente, die das Ästhetische betreffen, wieder als be-

stimmbar und kontingent erscheinen lassen. Denn Widerspruch lässt aus

systemtheoretischer Sicht das schon erreichte Bestimmte von Sinn wieder ins

Unbestimmte umschlagen.23 Dennoch bleibt das zuvor Bestimmte weiterhin

16 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 493.

17 Alle Zitate ebd., S. 377.

18 Ebd., S. 376.

19 Ebd., S. 379.

20 Ebd., S. 377.

21 Ebd., S. 376.

22 Vgl. Plumpe: Kunst ist Kunst, S. 74.

23 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 493.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

aktualisiert: »Das, was sich widerspricht, ist ja bestimmt; sonst könnte man

keinen Widerspruch feststellen.«24

Alles zuvor Bestimmte wird von der Form der Ästhetischen Briefe »vertilgt«,

dient der paradoxen ›Bestimmung‹ des Ästhetischen nur als Stoff. Auf die-

se Weise sind alle scheinbar referentiellen Bezüge und Verweise, die an einen

bestimmten philosophischen Kontext ›erinnern‹ (1. Brief), betroffen, denn alle

aktualisierten externalisierenden Sinnofferten der Ästhetischen Briefe wie der

Bezug zur Philosophie Kants, die politische Utopie, die Legitimierung der

Kunstautonomie oder die Bestimmung durch die an die Antike anschließen-

de Differenz Form/Stoff werden durch die strategischen Widersprüche sich

widersprechender Lektüren wieder zurückgenommen. Die Funktion der Wi-

dersprüche lassen die (fremd)referentiellen Bezüge als Fiktion undMaskerade

erscheinen. Bei den Ästhetischen Briefen verhält es sich folgendermaßen: Hier

wird der fiktionale Status der Selbstreferenzunterbrecher durch die Widersprü-

che sichtbar gemacht, indem sie imDienste des Ästhetischen alle bestimmten

Informationen in den unendlich gefüllten Pool von unbestimmten und unse-

lektierten Inhalten und Stoffen überführen. Die faktischen und dokumen-

tarisch wirkenden Referenzbezüge, die einen (kontrollierten) ›Wirklichkeits-

bezug‹ darzustellen beanspruchen, werden durch den strategischen Einsatz

von Widersprüchen als Fiktionales demaskiert. Der durch die referentiellen

Verweise geschaffene Sinn erhält in dieser Zurücknahme einen inaktuellen

Status im Reich des Potentiellen und Möglichen. Der Sinn des Ästhetischen

verweist interessanterweise auf die zweite Seite der sinnkonstitutiven Dif-

ferenz Aktualität/Potentialität, nach deren Maßgabe Sinn zwar aus system-

theoretischer Perspektive prozessiert, aber als aktualisierter Sinn sich gegen

einen anderen potentiellen Sinn differenziert. Beim Sinn des Ästhetischen ist

es genau spiegelverkehrt: Es setzt ein Mögliches gegen ein Bestimmtes bzw.

Aktualisiertes oder Eindeutiges ab. Es macht das Mögliche zu seiner Refe-

renz und darauf verweist nach Luhmann aber im Grunde auch jeder Sinn.

Das Ästhetische oder Literar-Ästhetische erweist sich somit als etwas, das das

Thema Sinnbehandelt inklusive seiner symmetrischen und zirkulären Formen

der Widersprüche, Tautologien und Paradoxien.

Das Ästhetische in den Ästhetischen Briefen hält ebenfalls die Differenzen

der drei Sinndimensionen, die als Doppelhorizonte der Systemtheorie zur

24 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 281

Horizontierung des Sinns dienen,25 in der symmetrischen Schwebe. In der

Sachdimension unterscheidet der Sinn des Ästhetischen nicht zwischen die-

sem/anderem, durch die Rücknahmen von Externalisierungen und Referenz-

tialialisierungen sind ihm alle Bezugnahmen, alle Stoffe und alle Bestim-

mungen gleich.Das Ästhetische widersetzt sich ebenfalls allen Asymmetrisie-

rungsversuchen in der Zeitdimension, die die Gleichzeitigkeit einer symmetri-

schen und dadurch paradoxen Unterscheidung durch Temporalisierung und

zeitliche Sukzession in den Griff bekommen wollen.

Jeder andere Zustand, in den wir kommen können weist uns auf einen vor-

hergehenden zurück und bedarf zu seiner Auflösung eines folgenden; nur

der ästhetische ist ein Ganzes in sich selbst, da er alle Bedingungen seines

Ursprungs und seiner Fortdauer in sich vereinigt. Hier allein fühlen wir uns

wie aus der Zeit gerissen.26

Die Unterscheidung alter/ego in der Sozialdimension wird ebenfalls nivelliert

in den Ästhetischen Briefen; in Bezug auf das Vermögen einer ästhetisch freien

Betrachtung sind alle Unterschiede zwischen demKünstler und demBetrach-

ter von Kunst eingeebnet.27

Widersprüche und Paradoxien greifen Sinn und damit die Möglichkeit zu

Anschlusskommunikationen in allen drei Sinndimensionen an: statt Aktuali-

tät und Selektion erwirken sie Unentscheidbarkeit und Unbestimmtheit, statt

Zeitgefälle Gleichzeitigkeit, statt Verständigung blockieren sie die Kommu-

nikation. Das System der Kunst, nach Luhmann hochgradig gefährdet, sei-

ne Autopoiesis nicht weiterführen zu können, übersteht jedoch den Angriff,

baut Paradoxien strukturell ins System ein. Es selektiert geradezu Paradoxi-

en, Widersprüche und Tautologien als Sinn und erzeugt damit »erwartbare

Unerwartbarkeit«28, ein spezifisches Merkmal von Literatur.

Auch die Asymmetrisierungsform der Hierarchisierung kommt zum Ein-

satz (Form über Stoff oder Vernunft über Sinne), wird aber durch den dazu

widersprüchlich angenommenen symmetrischen Status dieser Differenzen

25 Ebd., S. 111-135. Luhmann greiftmit seinen als Doppelhorizonte vorgestelltenDifferen-

zen die Horizontstruktur des Sinns im Anschluss an das phänomenologische Denken

Husserls und (in dessenNachfolge) an die philosophischeHermeneutik Gadamers auf.

Vgl. Isenböck: Die Paradoxie des Verstehens, S. 346.

26 NA 20, S. 379 (22. Brief).

27 NA 20, S. 382f. (22. Brief).

28 Plumpe: Kunst ist Kunst, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

in der Wechselwirkung (Form und Inhalt bzw. Vernunft und Sinne) zurückge-

nommen und eingeebnet.

In den Ästhetischen Briefen werden die eigenen Formentscheidungen und

Sinnprozesse außerdem höchst selbstbezüglich in den eigenen Kommentaren

und Metakommentaren mitreflektiert, indem diese selbst oft als »Wider-

spruch«, »Zirkel« und »Paradoxon« bezeichnet werden.29 Im folgenden Zitat

wird deutlich, dass sich die Ästhetischen Briefe ihre eigene Lektüremöglichkeit

als Kunst und Literatur anleiten, ›Unerwartetes‹ und ›Paradoxes‹ finde sich

eben auch als Wirkung von ›ästhetischer Kunst‹:

Dieser Satz, der in diesemAugenblicke vielleicht paradox erscheint, […]wird,

ich verspreche es Ihnen, das ganze Gebäude der ästhetischen Kunst und der

noch schwürigern Lebenskunst tragen. Aber dieser Satz ist auch nur in der

Wissenschaft unerwartet; längst schon lebte und wirkte er in der Kunst.30

Derselben literarischen Lektüreofferte entspricht, dass Schiller seine Ausfüh-

rungen im fünften Brief als »Gemählde« bezeichnet, die jedoch, so heißt es

im zehnten Brief, von »Dichtern« stammen.31

Die Vieldeutigkeit und Mehrfachanschlussfähigkeit der Ästhetischen Brie-

fe wird gerade durch die Widersprüche erreicht, die in referentielle Unbe-

stimmtheit münden. Jegliche Inhalte aber – ob philosophisch, politisch oder

ästhetisch – werden gleichzeitig, gleich-gültig und gleichwahrscheinlich in

der Schwebe gehalten und dienen letztlich bloß dazu, ein unendliches Stoff-

und Formenreservoir im Sinne einer »erfüllten Unendlichkeit« anzulegen.

Der Fokus der Briefe richtet sich dabei eher auf die eigene Form, die diesen

reichhaltigen Pool von Möglichkeiten als Medium nutzt, um das Ästhetische,

das nicht bestimmt werden darf, nur mithilfe des eigenen literarischen Sinn-

prozessierens im Text selbst als Bestimmbares hervorbringen zu können. Alle

im ersten Analyseteil heraus gearbeiteten ›dekonstruktiven‹ und literarischen

Strategien des Textes können dabei derselben Funktionalität zugeordnet wer-

den, allen bestimmten Sinn in bestimmbaren, zirkulierenden und prozessie-

renden Sinn ›aufzuheben‹.

Die Ästhetischen Briefe erfüllen insofern auf einer höheren Ebene ihre eige-

nen textinternen Gesetzmäßigkeiten, indem sie diese paradoxerweise gleich-

29 Vgl. zur Häufigkeit dieser Begriffe das Kapitel Textuelle und paratextuelle Kommentare

und Metakommentare.

30 NA 20, S. 359 (15. Brief).

31 Vgl. Anm. 116, Kap. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 283

zeitig brechen müssen, gerade im Hinblick darauf, dass die Bedingung der

Seinsmöglichkeit des Ästhetischem und seiner adäquaten Reflexion nur in

der Kunst und Literatur zu finden ist.

Wie auch immer man es nennen möchte, ästhetische Kunst, Literatur, Li-

terarizität oder Literarästhetisches, zeichnet sich aus dieser Perspektive 1. durch

Selbstreflexivität des eigenen Sinnprozessierens zwischen Selbstreferenz und

Referenz in selbstbezüglichen Kommentaren und Metakommentaren aus32,

2. durch erwartbare Unerwartbarkeit aufgrund von Rücknahmen von Forment-

scheidungen innerhalb eines Textes und Erreichen von referentieller Unbe-

stimmtheit, 3. durch Mehrfachanschlussfähigkeit aufgrund von potentiellem

Bestimmungsreichtum, 4. durch die Selektion von Paradoxien und anderen

prozessualer Sinnformen bzw. durch Demaskierungen des fiktionalen Sinns.

Alle diese Formen und Weisen der Erzeugung des Literarischen wenden die

Ästhetischen Briefe konsequent an.

6.4 Ästhetisches Wissen ›durch‹ die Kunst

Wissen und seine Ordnungen kann, wie bereits dargelegt wurde, auch in li-

terarischen Texten verwaltet werden. Es kann innerhalb der Kunst auch um

die Kunst selbst gehen, als Thema und als Wissen über die Kunst oder über

das Wissen selbst.33 Durch die Einbindung prozessualer Wissensformen und

Denkfiguren drückt sich bei den Ästhetischen Briefen eher ein indirektes oder

implizites Wissen durch das Ästhetische selbst bzw. die Kunst aus. Wirkun-

gen der Kunst lassen sich über ihre Effekte von Präsenz eher ›spüren‹, ›wahr-

nehmen‹ und ›erfahren‹, als dass sie in einer theoretischen und konstativen

Sprache beschrieben werden können – ›Wahrnehmung‹ und ›Erfahrung‹ sind

außerdem typische traditionelle Wirkungsfelder des Ästhetischen.

32 Vgl. zu einer Definition von Literatur als »diejenige Sprachverwendung«, »die ihre

Selbstreferenz zur Schau stellt, also darauf aufmerksam macht, wie gesagt wird, was

gesagt wird« Niels Werber: Der Cyberspace als Medium der Literatur? Zur semanti-

schen Tradition der Entdifferenzierung und der Technik der Literatur. In: Diss.Sense,

Konstanz 1999 (www.diss.sense.uni-konstanz.de/lesen/werber.htm).

33 »Auch die Kommunikation über Kunst findet als Kunst in der Kunst statt.« (Niels Wer-

ber: Kunst ohne Künstler. Paradoxien der Kunst der Moderne. In: Martin Hellmold/Sa-

bine Kampmann/Ralph Lindner/Katharina Sykora (Hg.):Was ist ein Künstler? Das Sub-

jekt der modernen Kunst. Bonn 2003, S. 149-162, S. 155).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de
http://www.diss.sense.uni-konstanz.de


284 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Performativität des Ästhetischen, das sich in einem ›Durch‹ von litera-

rischen Strategien zeigt, kann nach Mersch als dritte Kategorie der Epistemo-

logie des Ästhetischen charakterisiert werden.34

DiesesWissen des Ästhetischenwird nicht in einem »über« im Sinne einer

theoretischen oder philosophischen »Forschung-über« vermittelt, sondern in

einem »durch« (ästhetischer und künstlerischer Praktiken) präsentiert und

gleichzeitig ›performiert‹. Die Tatsache, dass Dieter Mersch gleich eine drei-

fache Kategorisierung des Ästhetischen vornimmt, mag als Beleg dafür gel-

ten, dass das Ästhetische (als System) sich aufgrund seiner uneinheitlichen

Voraussetzungen und Bestimmungen seit dem 18. Jahrhundert und bei sei-

nen Beobachtern bis heute durch eine Unentschiedenheit auszeichnet,welche

Elemente es tatsächlich konstituieren (philosophische, ästhetische, artifiziel-

le, literarische….Elemente),wie imKapitel über die historischeHerleitung des

Begriffs des Ästhetischen gezeigt wurde. Von dieserWarte aus betrachtet, fin-

det die hier vorgenommene Einordnung des Ästhetischen in den Ästhetischen

Briefen Schillers unter das System der Kunst und Literatur weitere Unterstüt-

zung.

6.5 Historischer Kontext und Umgang
mit »referentiellen Zeichen«

Die Untersuchung der formallogischen Strukturen und Denkfiguren wie das

Paradoxon, die Wechselwirkung, der Widerspruch und der tautologische Zir-

kel und ihrer Funktionalität in der vorliegenden Studie legitimiert sich da-

bei nicht nur vor dem Hintergrund, dass diese aufgrund avancierter For-

malisierungsmöglichkeiten die einzige beschreibbare Ebene des Ästhetischen

in den Ästhetischen Briefen darstellen, sondern auch im Horizont ihrer zu je-

ner Zeit üblichen sprachlichen, logischen, wissenschaftlichen und philoso-

phischen Verwendungsweisen und Funktionen im Entstehungskontext der

Ästhetischen Briefe. Die spezifischen Funktionen und die Bedeutungen dieser

Denkfiguren in den Ästhetischen Briefen gewinnen hier in der Abgrenzung von

ihren konventionellen Verwendungen und diskursiven Redeweisen in den ge-

nannten Kontexten des 18. Jahrhunderts Kontur. Als historische und empiri-

sche Texte aus dem engeren und weiteren Lektürehorizont Schillers wurden

zu diesem Zweck Fichtes und Sulzers Arbeiten hinzugezogen, um beurteilen

34 Vgl. Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, S. 57ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 285

zu können, auf welche Art Schiller auf die beiden Quellen referiert. Besonders

die eingehende Betrachtung von Fichtes philosophischen Grundannahmen

undTheoremen in seinerGrundlage der gesammtenWissenschaftslehre legitimiert

sich in Anbetracht der Tatsache, dass die explizite und exakte Zitierung sei-

nes Werks in einer Fußnote ein tatsächliches »referentielles Zeichen« (Paul

de Man) in den Ästhetischen Briefen darstellt. Auch drei weitere Referenzen –

die Begriffe der Bestimmbarkeit, der Vereinigung und derWechselwirkung – ent-

stammen, wie schon erläutert, ursprünglich der konzeptuellen Feder Fichtes.

Die Frage ist, wie man im Rahmen dieser Studie, die die Ästhetischen Brie-

fe als literarischen Text einstuft, mit diesen expliziten Referentialierungen in

Schillers Text umgeht. Zuerst seimit Paul deMan noch einmal daran erinnert,

dass das Faktum referentieller Zeichen in Anbetracht einer Überdeterminati-

on des Textes nicht unbedingt dem fiktiven Kunstcharakter widerspreche.35

Das zweite Argument gegen seine faktuale Lesart zielt auf ein Spezifikum

der Ästhetischen Briefe: Es handelt sich eben um die hier dargestellte Tatsa-

che, dass alle Asymmetrisierungen wie Referentialisierungen und Externa-

lisierungen dem paradigmatischen Generator des Ästhetischen zum Opfer

fallen. Alle Referenzen werden auf diese Weise vom die gesamten Ästhetischen

Briefe umfassenden Prinzip des Sinnprozessierens (in der Form der prozes-

sualen Denkfiguren) ›vertilgt‹. In einem bereits zitierten Kommentar äußert

sich ›Schiller‹ oder der textinterne Briefautor ausdrücklich zum Umgang mit

Referenzen in seinem Text:

Diese Briefe sind wirklich geschrieben; an Wen? thut hier nichts zur Sache,

und wird dem Leser vielleicht zu seiner Zeit bekannt gemacht werden. Da

man alles, was darinn eine lokale Beziehung hatte, für nöthig fand zu unter-

drücken, und doch nicht gern etwas anders an die Stelle setzen mochte, so

haben sie vonder epistolarischen Form fast nichts als die äussere Abtheilung

beybehalten; eine Unschicklichkeit, welche leicht zu vermeiden war, wenn

man es mit ihrer Aechtheit weniger streng nehmen wollte.36

Der Kommentar dementiert eine tatsächliche Relevanz von referentiellen Be-

zügen in seinem Text. Er schreibt von der ›nöthigen‹ Unterdrückung aller re-

35 Vgl. de Man: Ästhetische Formalisierung, S. 225ff. und beispielsweise zur Kant-

Referenz in den Ästhetischen Briefen vgl. das Kap. Die Trope des ›Beweises‹. Schiller

schreibt beispielsweise im 20. Brief über die bloße Bestimmbarkeit, ohne ausdrücklich

den Fichte-Bezug kenntlich zu machen.

36 NA 21, S. 243. Dies ist ein Kommentar aus den Horen (1795, erster Jahrgang, erstes

Stück), der von Schiller herausgegebenen Monatsschrift.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

ferentiellen Bezüge, aber zugleich von ihrer beibehaltenen Anwesenheit, denn

sie bleiben an ihrer für sie vorgesehenen Stelle in den Briefen stehen. Sie

sind der ›Form‹ in diesem Zitat ausdrücklich untergeordnet; d.h. sie dienen

nur als Stoff für den Formgewinn, um deren Charakter der ›Aechtheit‹ nicht

zu ›vermeiden‹, sondern im Gegenteil diesen Effekt von Authentizität kunst-

und absichtsvoll einzusetzen.

6.6 Unterschiede im Umgang mit Widersprüchen bei Fichte
und Schiller

Der Rekurs auf die historische Situation der Differenzen im 18. Jahrhundert

sowie der Umgangmit diesen in der Zeit Schillers bzw. vor ihm, hier exempla-

risch bei Fichte und Sulzer, ist für die vorliegende Arbeit von hoher Relevanz,

um vor dieser Folie den Umgang mit Differenzen in seinem Text einordnen

und adäquat bemessen zu können. Hier war es außerdem wichtig, Schillers

Quellen für seine sprachlichen und begrifflichen Konzepte der Wechselwir-

kung, des Widerspruchs, des Zirkels und des Paradoxons aufzudecken.

Und zwar zeigte sich in einem empirischen Teil der vorliegenden Studie,

dass in den ihn umgebenden philosophischen undwissenschaftlichen Texten,

die er nachweislich kannte bzw. studiert hatte, sinnprozessierende Denkfi-

guren wie der Widerspruch und auch das Paradoxon unter allen Umständen

asymmetrisiert und entparadoxiert werden müssen. Sowohl Fichte als auch

vor ihm Sulzer weisen, wie gezeigt werden konnte, in beiden Texten explizit

und sehr häufig auf dieses unumstößliche wissenschaftliche Prinzip des ›He-

bens‹ von Widersprüchen in allen aufgestellten Sätzen und Beweisen hin. Es

gilt ihnen als ein allererstes und oberstes Prinzip des wissenschaftlichen und

philosophischen Argumentierens und Publizierens. Es ist eine strenge for-

mal-wissenschaftliche Verfahrensweise, die eingehalten werden muss, damit

wissenschaftliche Thesen, Argumentationsgänge und Beweissätze vor einem

wissenschaftlichen und philosophischen Publikum überhaupt Geltung erlan-

gen. Man kann den Unmut der Zeitgenossen Schillers unter diesem Aspekt

nur zu gut verstehen, wenn er die Erwartungen an ein wissenschaftliches

und philosophisches Arbeiten und dessen disziplinäre Gepflogenheiten so-

wie streng einzuhaltenden Gesetzmäßigkeiten nicht nur nicht einhielt, son-

dern überdies den Anschein machte, sie bewusst brechen zu wollen. Allein

aufgrund seiner Stellung und allgemeinen Anerkennung ließ man ihm dieses

nur zähneknirschend ›als Philosophie‹ durchgehen, obwohl sich Schiller in

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 287

seinen Kommentaren im Text und Metakommentaren sogar prinzipiell und

sehr poetisch gegen eine solche Einordnung aussprach. Dass das Ganze in

seinen siebenundzwanzig Briefen als Dichtung verstanden werden sollte, das

sollte und konnte sein Text aber nur selbst vermitteln.

Auf der Bühne ihrer vorgespielten philosophischen Authentizität und im

Mediumvon ›Briefen‹ werdenGesetzmäßigkeiten der Logik und ihr gleichzei-

tiges Unterlaufen zur Schau gestellt. Auch scheinbar philosophische Begriffe

oder Formulierungen nach wissenschaftssprachlichemMuster sowie Versatz-

stücke logischer deduktiver und induktiver Argumentationsstrukturen spie-

geln sich, wie im Anschluss an das Kapitel zu Fichte und Sulzer gezeigt wur-

de, zu Hauf in den als »philosophisch« bezeichneten Briefen und bieten ei-

nen authentisch wirkenden Realitätsbezug auf existente philosophische ›Vor-

lagen‹ seiner Zeit. Alle Aussagen des Textes verwickeln sich aber konsequent

in Widersprüche und selbstbezügliche Paradoxien oder die Begriffe weisen

Uneindeutigkeiten und uneinheitliche Verwendungen auf.

In Schillers Text steht aber an keiner Stelle explizit, dass ein vom ›Kom-

mentator‹ festgestellter Widerspruch in der eigenen Argumentation des Tex-

tes tatsächlich ›gehoben‹ oder ein Paradoxon aufgelöst wird. Der interne ›Au-

tor‹, ›Kommentator‹, ›Erzähler‹ oder ›Briefeschreiber‹ weiß, dass Widersprü-

che, Zirkel, Wechselwirkungen und Paradoxien im Text angelegt sind, ›er-

zählt‹ in einemmunteren Tonmehrfach von ihrer Existenz, aber nicht von ih-

rer tatsächlichen Auflösung. Eine Frage wie die nachfolgende päsentiert sich

aufgrund dieser Tatsache als eher rhetorisch gemeint: »Wie heben wir nun

diesen Widerspruch?« Das Auflösen des Widerspruchs bleibt aber aus oder

verwickelt sich in einen neuen Widerspruch.37 Die Ästhetischen Briefe verwei-

sen nur auf die ähnliche Formulierung ›aufheben‹ – wie das ›Aufheben‹ der

Bedeutung zweier Komponenten bei einer Wechselwirkung in ihrem Dritten,

der ›Schönheit‹, – aber fügen diesem ›Aufheben‹ zunächst eine Zweideutig-

keit hinzu. In der Umdeutung dieses Begriffs von seiner Verwendung durch

Fichte als ›Ausmerzen‹ und ›Eliminieren‹ (vonWidersprüchen) in ein ›Bewah-

ren‹ bei Schiller werden die Widersprüche und widersprüchlichen Differen-

zen beibehalten und dienen dem Ästhetischen als wechselwirkender ›Stoff‹.

Der Text kommentiert zwar: »(welches einen offenbaren Widerspruch ent-

hält)« oder etwas »erscheint« »paradox« oder »als Paradoxon« bzw. als Frage

formuliert » Aber ist hier nicht vielleicht ein Zirkel?« und »Wie heben wir

diesen Widerspruch?« Diese expliziten Kommentare präsentieren sich als ein

37 Vgl. auch Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

rhetorisches und selbstreflexives Verweisen auf das Faktum, dassWidersprü-

che, Paradoxien und (argumentative) Zirkel in den Ästhetischen Briefen vorhan-

den sind. Ihre Auflösung oder zumindest eine explizite und ernst gemeinte

Absichtserklärung, diese im Sinne von philosophischer oder wissenschaftli-

cher Wahrheitsfindung aufzulösen, bleibt aber aus. Die Frage nach dem ›He-

ben‹ von Widersprüchen bleibt auf diese Weise rein rhetorisch und ohne Er-

wartung einer Antwort.

Dies gilt aber der vorliegenden Arbeit als das zentrale Argument, war-

um die Ästhetischen Briefe sich selbst nicht als philosophischer Text verstehen.

Denn der Text belässt die Widersprüche unaufgelöst und paradox; er entpa-

radoxiert nicht, im Gegenteil: Er überführt Bestimmtes wieder zurück in Un-

bestimmtes! Und er prozessiert die dadurch frei werdenden Sinnüberschüsse

(den ›ästhetischen Überfluß‹) performativ als ›ästhetische Kunst‹, und zwar

gemäß der eigenen literar-ästhetischen Vorgaben, wie er sie selbst im 15. und

18. Brief beschreibt.

Schiller betreibt also nicht Philosophie wie Fichte und Sulzer, sondern er

macht etwas anderes, vollkommen Gegenteiliges. Indem er sich von demwis-

senschaftlichen und streng einzuhaltenden Grundsatz der Vermeidung von

Widersprüchen, Paradoxien, Wechselwirkungen und argumentativer Zirkel

distanziert und diese in ihrer sinnprozessierenden Formbelässt, erhalten die-

se den Status von (dreiwertigen) Figuren und Tropen, die den literarischen

Charakter der »ästhetischen Kunst« in den Ästhetischen Briefen enthüllen. Das

Ästhetische in den Briefen lassen die Präsenz-Effekte (Roland Barthes) dieser

(dreiwertigen) Tropen als eine literarische Fiktion seiner selbst performativ

aufscheinen.

Referenz wird zwar im Falle des Ästhetischen gefordert, doch als prozes-

sierender und zirkulierender Sinn, dessen Referenz stets in die Richtung der

Ambivalenz zwischen Referenz und Selbstreferenz verschoben ist. Alles, auch

alle philosophischen und wissenschaftlichen Referentialisierungsmöglichkei-

ten dürfen gleichwertig neben allen anderen Stoffen in der Kunst verhandelt

werden. Schiller gelten die diskursiven Formen von Wissenschaft und Phi-

losophie nur als ›Stoff‹ und er spielt mit ihnen, um aus ihnen literarische

Formen zu gießen.

Schillers Version eines tropologischen ›Beweises‹ ironisiert und persifliert

ein wissenschaftliches Beweisverfahren, wie es noch von Fichte praktiziert

wird. Dass diese Ironisierung insbesondere auf die Beweissätze in der Wis-

senschaftslehre abzielen könnte, lässt sich aber im Rahmen der vorliegenden

Studie nicht hinreichend klären. Die expliziten und irreführenden referenti-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 289

ellen Verweise auf Fichte sowie die an Fichtes Formulierungen sehr nah an-

gelehnten Sätze in den Ästhetischen Briefen zeugen von der Wahrscheinlichkeit

einer solchen Vermutung. Diese Überlegung, ob Schillers fiktive Briefe tat-

sächlich Fichtes Beweise und aufgestellten Sätze meinen, die sie literarisch

überformen, wäre genauer zu untersuchen. Ein Vergleich der teilweise über-

aus ähnlichen und augenscheinlich fast gleichen Sätze und Satzkonstruktio-

nen ergäben dafür höchstwahrscheinlich reichliches Untersuchungsmateri-

al.38

Auch der philosophisch-wissenschaftliche Kommentar, der das ›Heben‹

vonWidersprüchen in der eigenen wissenschaftlichen Argumentation beglei-

tet und mitkommentiert, wie es bei Fichte an mehreren Stellen zu lesen ist,

wird von Schiller mitsamt seines wissenschaftlichen Vokabulars übernom-

men, wie das bereits hier dargelegte ›Widersprüche heben‹, dessen tatsäch-

liche Umsetzung dann aber fehlt. Der unterschiedliche und das Vorgehen im

Text mitreflektierende Kommentar ist außerdem ein weiterer wichtiger Hin-

weis dafür, dass es sich bei den Ästhetischen Briefen um einen eher literarischen

Text handelt. Denn der Kommentar und der selbstreferentielleMetakommen-

tar in diesem Text unterscheidet sich erheblich vom wissenschaftlichen und

philosophischen Kommentar dadurch, dass er nicht weiter die Rolle der un-

hintergehbaren Kontrollinstanz der wissenschaftlichen und wissenschafts-

sprachlichen Verfahrensweise übernimmt und stets das Gesetz der Wider-

spruchsfreiheit anzuwenden bemüht ist. Er entpuppt sich und inszeniert sich

selbst als eine Art Spieler, mal als Wissenschaftler, mal als Zuschauer, dann

wieder als Leser oder als Künstler bzw. Dichter, dem strenge wissenschaftli-

che Verfahren im Grunde einerlei sind und dem es nur um den ästhetischen

Formgewinn innerhalb literarischer Zeichen geht und diesen selbstbezüglich

mitreflektiert.

Im Gegensatz zu Fichte, der aufgrund seiner eigenen Forderung nachWi-

derspruchsfreiheit in wissenschaftlichen Argumentationen das Prinzip der

Wechselwirkung letztlich ad acta legt, wird das entstehende paradoxe und pro-

zessierende ›Sinnproblem‹, das durch die Annahme von Wechselwirkungen

verursacht wird, in den Ästhetischen Briefen verwaltet sowie ansatzweise opera-

tionalisiert (Schiller spricht von ›Operationen‹) und als differenzenaufspren-

gendes paradoxe Potential performativ und produktiv zur Genesis des Äs-

38 Ein Beispiel: Fichtes ›Zuschauer‹ wird von Schiller in der Form eines impliziten Lesers

übernommen. Die Ästhetischen Briefe lassen sich teilweise wie eine theatralische Ver-

sion des Fichteschen Textes lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

thetischen im Text genutzt: Im Prozessieren der paradoxen Sinnüberschüs-

se, die bei einer Wechselwirkung unweigerlich mitproduziert werden, per-

formiert sich das Ästhetische als ›ästhetischer Überfluß‹ und als ›ästhetische

Kunst‹ selbst. Insofern transformieren und übertreffen die Ästhetischen Briefe

die Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, als sie die zweiwertigen ›Sinn-

konstellationen‹ (Emilio Acosta) Fichtes in Richtung einer dreiwertigen Sinn-

konstellation des Ästhetischen aufgrund ihrer strategischen Nutzung dieses

differenzenaufsprengenden Potentials prozessualer Denkfiguren (wie Wech-

selwirkung und Paradoxon) öffnen. Schiller erhebt gar nicht den Anspruch,

diese um jeden Preis auflösen oder entparadoxieren zu wollen, sondern nutzt

sie als neue Formen der Erkenntnis innerhalb der Kunst.

Der berühmte Ausdruck, dass die ›Form den Stoff vertilge‹, was im Üb-

rigen das »eigentliche Kunstgeheimnis des Meisters«39 darstelle, erhält da-

durch eine ganz wörtliche Bedeutung: alle inhaltlichen ›Stoffe‹ wie referenti-

ellen (philosophischen, wissenschaftlichen und politischen…) Bezüge werden

in den Ästhetischen Briefen durch die ›logische‹ Form des Paradoxons (bzw. der

Wechselwirkung) ›vertilgt‹. Indem der Text praktiziert, was er beschreibt, in-

dem er also in paradoxaler Form konstituiert ist, weist er sich selbst als ästheti-

sche Kunst aus.

Dem von Gotthard Günther festgestellten »Reflexionsüberschuss«, was

den Befund eines reflexionslogischen und semantischen Mehrwerts aufgrund

von anfallenden überschüssigen Sinnprozessen bei Paradoxien und Wech-

selwirkungen ausdrückt, entspricht der bei Schiller ganz ähnlich formulierte

»Ueberfluß« an dem Stoffe, der bei ihm das Ästhetische ausdrückt. Das

Entstehen dieser überschüssigen und ›überflüssigen‹ Sinnprozesse wird,

wie im Kapitel Historische Vorüberlegungen II beschrieben, aber gerade durch

einen zweiwertigen Umgang mit Differenzen beispielsweise aufgrund von

transzendentalen Prämissen ausgelöst. Diese problematischen Implikatio-

nen können von einer der zweiwertigen aristotelischen Logik verhafteten

Philosophie nicht mehr bearbeitet werden. Denn während Fichte und im

Anschluss daran Hegel die problematische duale Polarität mit synthetischen

und dialektischen Relationen zu überwinden (ver)suchen, was aufgrund

des dabei entstehenden und nicht weiter auflösbaren ›Reflexionsrests‹ nach

Gotthard Günther aber ein vergebliches Unterfangen darstellt, überwindet

Schiller avant la lettre die logischen Probleme von Differenz und Dualität,

indem er dieses Überschussprodukt als ästhetisches und epistemologisches

39 NA 20, S. 382 (22. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 291

Potential begreift und in seinen unendlichen sinnprozessierenden Schleifen

in der Kunst erscheinen lässt.

Indem Schiller diese prozessualen Sinnformen und Denkfiguren mit ge-

stalterischem Kalkül in seine Texte einbindet, kann man ihn zu Recht als ei-

nen ›Denker‹ im Übergang von der Dualität zur Triplizität begreifen.40 Es ist

aber nicht Philosophie, was er macht, denn aufgrund der Orientierung der

Philosophie an einer zweiwertigen Logik wird sein Text nicht verstehbar, wie

es im folgenden Zitat von Fichte deutlich wird:

Ich muß alles von Ihnen erst übersetzen, ehe ich es verstehe; […] Ihre philo-

sophischen Schriften sind gekauft, bewundert, angestaunt, aber, soviel ich

merke, weniger gelesen, und gar nicht verstanden worden; […].41

6.7 Die Ästhetischen Briefe als Zeugnis der Kunst
und ihres epistemologischen Potentials

Aufgrund der bisherigen Beobachtungen und Argumente kann man die

Schlussfolgerung ziehen, dass sich die Ästhetischen Briefe als Selbstzeugnis

einer neueren Entwicklung der (ästhetischen) Kunst am Ende des 18. Jahr-

hunderts lesen lassen, indem sie prozessuale und paradoxe Sinnformen und

Praktiken wählen und ihr epistemologisches Potential auf diese Weise von

demjenigen der Philosophie abgrenzen.42

Der Umgangmit diesen Denkfiguren in beiden Systemen ist unterschied-

lich: Operiert das System der Philosophie mit asymmetrisierenden und ent-

paradoxierenden Formen des Sinns, so konstituiert sich die Kunst bzw. die

Literatur über den strategischen Einsatz von paradoxen und sinnprozessie-

renden Formen, anschaulich dargestellt und exemplifiziert in den Ästhetischen

Briefen, die sich über dieses spezifische Verfahren als Kunst in Kunst sowohl

konstituieren als auch performieren und eben auf diese Weise ihre Identität

eher im Bereich des kunstvollen und literarischen Schreibens inszenieren.

40 Wolfgang Welsch sagt resümierend über die von Schiller ›skizzierte Ästhetik‹ in den

Kallias-Briefen: »Sie überwindet denmodernen Dualismus«. Welsch: Schillers Ästhetik

neu betrachtet, S. 447.

41 NA 35, S. 232, zit.n. Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 215.

42 Vgl. zu den diversen sich zunehmend voneinander unabhängig entwickelnden Wis-

senskulturen im 18. Jahrhundert Schneider: Kulturen des Wissens.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Ein lockerer Konnex zwischen beiden Systemen ist in der in den Ästheti-

schen Briefen dargestellten Möglichkeit gegeben, dass philosophische und wis-

senschaftliche Inhalte Einzug in die Kunst halten können, aber bloß insofern

sie »Stoff« für die mindestens dreiwertigen und prozessierenden Sinnformen

in der Kunst liefern. Es sind zwar Wechselwirkungen zwischen den philoso-

phischen Inhalten und den literarischen Formen möglich, aber letztlich do-

minieren und ›vertilgen‹ die sinnprozessierenden literarischen Formen alle

(philosophischen) Inhalte. Die Ästhetischen Briefe können daher als ein Schwel-

lentext der modernen Kunst bezeichnet werden, der die epistemologischen

Dynamiken zwischen demSystemder Kunst und anderen Systemen (wieWis-

senschaft, Philosophie, Logik,Mathematik, Anthropologie usw.) ihrer Zeit in-

nerhalb der Kunst spiegelt und die miteinander wechselnden Verhältnisse re-

flektiert. Die Dominanz des Dichtungs- und Kunstaspekts in den Ästhetischen

Briefen gewinnt aufgrund der Beobachtungen und Ergebnisse dieser Studie

eine höhere Plausibilität.

Ästhetisches Wissen kann eben auch in der Kunst, durch die Kunst oder

als Kunst zum Ausdruck kommen. Im schon zitierten Kommentar Schillers

äußert er sich in eben diese Richtung, es sei

nicht hinreichend, Philosoph zu seyn; man muß die Kunst selbst ausgeübt

haben […]. Eine ziemlich lange Ausübung der Kunst hatmir Gelegenheit ver-

schafft, der Natur in mir selbst bei denjenigen Operationen, die nicht aus

Büchern zu erlernen sind, zuzusehen.43

In diesem Zitat versteht Schiller sich selbst nur als ›Zuschauer‹ dessen, was

an Wissen in der Kunst zum Ausdruck kommen kann. Er nennt dieses Wis-

sen der Kunst zwar explizit und formalisierend »Operationen« – diese kön-

nen aber eben nicht in einer entparadoxierenden und widerspruchsfreien so-

wie differenzorientierten und differenzierenden Sprache der Philosophie be-

schrieben werden. Nur durch die Kunst selbst kann man sich diesem unaus-

sprechlichen Wissen annähern und dieses beobachten: durch die »ziemlich

lange Ausübung der Kunst« eines erfahrenen Kunstpraktizierenden einerseits

und in einem Prozess der Selbstreflexion andererseits, der die Anwendungen

dieser Operationen in der Kunst synchron begleitet.

Im Falle des Ästhetischen verweist Paul deMan ähnlich wie Dieter Mersch

auf ein epistemologisches ›Problem‹, indem er das Ästhetische als eine Verbin-

43 Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 293

dung zwischen Trope und Epistemologie44 hinstellt oder auf das Ästhetische als

eine »Verbindung zwischen ästhetischen und mathematischen (und episte-

mologischen) Diskurs«45 rekurriert. Schiller selbst referiert auf seine Ästheti-

schen Briefe als ›mathematisch geschlossene‹ Konstruktion, d.h. eine den eige-

nen formalen Prinzipien treue Gesamtkonzeption, und nicht etwa als etwas

Fragmentarisches oder theoretischen Anforderungen gegenüber Problemati-

sches. Sein höchst avancierter Umgang mit dem Differenzen aufsprengen-

den Potential der logisch problematischen Denkfiguren in seiner Zeit, den

Ansätzen ihrer Formalisierung und die Nutzung ihres sinnprozessierenden

Potentials für epistemologisch-ästhetische Themen und Probleme innerhalb

der Literatur geben der eigenen Einschätzung seines Textes Recht.

So spiegelt sich in den Ästhetischen Briefen ›als Literatur‹ die ästhetische

Reflexion der Differenzproblematik in logischen, mathematischen und wis-

senschaftlichen Zusammenhängen am Anfang einer modernen Entwicklung

derWissenskulturen im 18. Jahrhundert in der Kunst. Beispielsweise wird die

historisch bis zum französischen Materialismus zurückreichende und kul-

turübergreifende Materie/Stoff-Form-Differenz46 in allen möglichen Formen

von Schiller durchgespielt, von der Wechselwirkung, über die hierarchisier-

te Dominanzbeziehung zur paradoxen Beziehung; der Status bzw. der Mo-

dus dieser Differenz scheint sich verändern lassen zu können – womit wir

es vielleicht mit dem Phänomen einer Art ›Transdifferenz‹47 zu tun hätten.

Das epistemologische Potential der jeweiligen experimentellen Differenzbil-

dungen kommt auf diese reflektierendeWeise der Kunst zum Vorschein: Bei-

spielsweise ist das epistemologische Potential einer Wechselwirkung in der

Literatur demjenigen einer asymmetrisierenden synthetischen und dialekti-

schen Hierarchiebildung wie in der Philosophie Fichtes oder im Anschluss

Hegels vorzuziehen, lässt es doch alle Stoffe als gleich wahrscheinlich und

das Ästhetische als Bestimmbares erscheinen.

44 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 208.

45 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 212.

46 Zum Beispiel vgl. zu Schillers Konzept des Influxionismus Neubauer: On Mechanism,

Materialism, and the young Schiller und Alcandre: Médicine et écriture dramatique.

Influxus bezeichnet die Wechselwirkung zwischen Leib und Seele oder zwischen Kör-

per und Geist. Es wäre interessant, einmal genauer zu überprüfen, inwieweit Schillers

Modell derWechselwirkung bereits in seinen früheren Schriften angelegt ist und zum

Ausdruck kommt.

47 Zum Konzept ›Transdifferenz‹ vgl. Anm. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Schiller löst also die theoretischen und logischen Probleme von Dualität

und der Differenzproblematik kreativ mit der Figur der Wechselwirkung, de-

ren Potential er für die Literatur erkennt. Die logische Nähe der von Schil-

ler konstatierten Wechselwirkung von Stoff/Form sowohl zum Paradoxon als

auch zur Luhmannschen Unterscheidung von Medium/Form erwies sich in

der vorliegenden Arbeit für eine genauere Analyse des Potentials beider lo-

gischen Strukturen als nützlich.48 Denn der wechselseitigen Luhmannschen

Beziehung zwischenMedium und Form ähnlich beschreibt Schiller dieWech-

selwirkung in seinen Ästhetischen Briefen, dass »ohne Form keine Materie, oh-

ne Materie keine Form«49 sein kann und dass »[b]eyde Principien […] einan-

der also zugleich subordiniert und coordiniert«50 sind. Wenn man die Stoff-

Form-Differenz in die Luhmannsche Operationalisierung der Begriffe Medi-

umund Formübersetzte, könnte es zu folgendenÜberlegungen kommen: Der

Status von Sinn innerhalb des Bereichs des Ästhetischen und der Kunst kann

zwar temporäreMedium-Form-Kopplungen annehmen, je nachdem,mit wel-

chen Kontexten er gepaart wird, in deren Medium er als aktualisierte Form

erscheint, jedoch verweist er selbstreflexiv stets auf den Modus der Mediali-

tät dieser temporären Differenz und Differentialität mithilfe derselben Dif-

ferenz. Der (ästhetische bzw. literarische) Text verweist damit auf sein un-

bestimmbares Referenzmedium. Ein Blick in die Zukunft, in unsere heutige

Gegenwart zeigt, dass die bis heute andauernde daran anschließende Ent-

wicklung der Differenzen dazu führt, dass Paradoxien im Sinnverstehen nor-

mal integriert sind:

48 Die Medium-Form-Differenz schließt modern an weit zurück reichende traditionelle

abendländische Unterscheidungen wie Stoff/Form bzw. Inhalt/Form oder auch Mate-

rie/Formanundkönntedaher äußerst produktiv zur Beschreibung kultureller Transfer-

sowie ästhetischer Sinnprozesse verwendet werden. Vgl. zu Medium und Form Luh-

mann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 190ff. Vgl. auch Werber zur Darstellung von

Sinnmit derMedium-Form-Differenz: Ders.: LuhmannsMedien. Vgl. zu einer literatur-

wissenschaftlichen Anwendung dieser Differenz auf Schillers dramatische Texte Niels

Werber: Technologien der Macht. System- und medientheoretische Überlegungen zu

Schillers Dramatik. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft. Hg. Wilfried Barner,

Walter Müller-Seidel und Ulrich Ott. 40. Jahrgang 1996, S. 210-243.

49 NA 20, S. 348 (13. Brief).

50 NA 20, S. 348 (13. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 295

[M]an nimmt sie nicht mehr wahr als auszurottende Widersprüche und Pa-

radoxien, man zieht sie vielmehr heran als Generatoren fürs weitere Entfal-

ten (des Beobachtens, des Formens, des gesellschaftlichen Prozessierens).51

Schillers Lösung differenztheoretischer Probleme könnte sogar heutige äs-

thetische und differenztheoretische Ansätze betreffen: Das Ästhetische und

sein Sinnprozessieren in der Literatur, wie Schiller es versteht, so könnteman

annehmen, ist das Resultat eines textinternen Signifikations- und Überset-

zungsprozesses und erscheint als ein Konglomerat an synchron evozierten

Bedeutungen oder an diachron evozierten Bedeutungsresiduen, die alle im

gleichen Moment aufscheinen.52 Im Horizont einer drei- bis mehrwertigen

Logik wäre folgendes Szenario vorstellbar und repräsentierbar: Ein mögli-

ches und denkbares Spektrum an Bedeutungen zwischen dem Zeichen und

seinem genauen Gegenteil, seiner Negation, leuchtet ›zwischen‹ der parado-

xen Unentscheidbarkeit ähnlich einer Oszillation prozessierend auf. ›Dazwi-

schen‹ meint den Raum,wo für gewöhnlich ein gerader Trennstrich die Gren-

ze einer Differenz markiert.53 Durch das semantische Verwebungssystem al-

ler Signifikanten miteinander in den Ästhetischen Briefen und ihre ständigen

Verschiebungen und Transformationen, deren Bedeutungen sich dadurch der

(Be-)Greifbarkeit entziehen, lässt der Text ein oszillierendes Spektruman (un-

endlich) möglichen Bedeutungen bzw. eher Bedeutungsbruchstücken oder

51 Ternes: Exzentrische Paradoxie, S. 53.

52 Ein ähnliches Modell bietet die Theorie von Medium-Form-Verschachtelungen, die

Medien in Formen übersetzt, die wieder als Medien für Formen dienen (ein stark

vereinfachtes Schema, was komplizierter noch durch selbstbezügliche Form der

Form etc. wird). Die immer komplexeren Verschachtelungen, tragen die Resultate

ihrer permanenten Transfers bzw. Verschiebungen, Verlagerungen, Übertragungen

und Übersetzungen in immer ›größerer Last‹ auf der ›Seite‹ des Mediums mit sich.

Diese ›Last‹ in der unbestimmten Negativität ist dennoch bestimmbar, als Residu-

en, als ›Stoff‹, als ›Material‹, als ›Präsenz‹ oder als ›Spur‹. Dies könnte ein Modell

für Übersetzungsprozesse schlechthin bereitstellen.

53 Vgl. Publikationen, die dieses ›Zwischen‹ für die Beschreibung der Kunst und ihrer

ästhetischen Strukturen und Erfahrungen thematisieren und problematisieren und

das sogar im Titel bereits kenntlich machen, wie z.B. Gertrud Koch/Christiane Voss

(Hg.): Zwischen Ding und Zeichen. Zur ästhetischen Erfahrung in der Kunst. München 2005.

Dort wird auch auf die Möglichkeit des Theoretischen in der Kunst hingewiesen: einer

Art ›Theorie der Kunst‹ selbst, die aber untrennbar von ihrerWirkung als Kunst ist. In

diesem Zusammenhang wird Derrida zitiert, von ihm stammt die Formulierung der

»Grundbestimmung einer Kunst, die ›noch nicht ganz Zeichen‹, ›aber auch kein Ding

mehr‹ ist« (ebd. S. 17).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

-teilchen von dem einen ›Ende‹ der Differenz, der einen Seite, und ihrem

anderen ›Ende‹, ihrem genauen Gegensatz, prozessierend sichtbar werden.

Die zweiwertige paradoxe ›Differenz‹ zeigt aus Sicht dieser Darstellung, dass

sie ein mögliches, dazwischen prozessierendes Bedeutungsspektrum nur auf

die beiden äußersten Pole oder Extreme zusammenfasst.54 Ähnlich formu-

liert es Gotthard Günther, der als das Problem aller zweiwertigen Logik die

ausschließliche Dualität der Position und ihrer Negation beschreibt, die alle

anderen möglichen Typen ignoriert: z.B. gibt es nicht nur Schwarz und Weiß

als Endpunkte eines Farbspektrums, sondern dazwischen gibt es alle Farben

wie Rot, Gelb, Grün und Blau usf. mitsamt ihrer Farbverläufe. Ihr oszillieren-

des Erscheinen in der Kunst könnte in etwa mit dem eher imaginierten, da-

zwischen liegenden, prozessierenden und teilweise sowie momenthaft sicht-

bar werdenden oder durchscheinenden Bedeutungsspektrum gleich gesetzt

werden: in den Ästhetischen Briefen ›prangt‹ dann das »Gemählde der Dich-

ter« »mit den glänzendsten Farben«. Dieser überwiegend imaginierte Pro-

zess oder dieses fiktionale Prozessieren würde im Übrigen die Probleme von

Zeichentheorien erklären, die sich zwischen dem ›Anderen‹ der Differenz als

seinem genauen binären und oppositionellen Gegensatzpartner oder als sei-

ner reinen Negation, die ›alles andere‹ beinhalten kann, nicht entscheiden

können. In ihrer Beschreibung von Zeichen als (latent paradoxe) Differenzen

fällt die Systemtheorie selbst diesem Widerspruch anheim, so wird mal das

eine, mal das andere angenommen.55 Ohne weiteres könne man nach Dieter

Mersch alle Zeichentheorien diesen beiden Lagern zuordnen.56

Dass es Schiller explizit um Epistemologisches in der Kunst geht, ist be-

sonders dem hier schon mehrfach genannten wichtigen selbstreferentiellen

und selbstreflexiven Metakommentar zu entnehmen:

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht paradox erscheint, wird

eine große und tiefe Bedeutung erhalten, wenn wir erst dahin gekommen

seyn werden, ihn […] anzuwenden; er wird, ich verspreche es Ihnen, das gan-

ze Gebäude der ästhetischen Kunst und der noch schwürigern Lebenskunst

tragen. Aber dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; längst

schon lebte und wirkte er in der Kunst.

54 Vgl. Günther: Idee und Grundriß.

55 Vgl. z.B. Luhmann: Soziale Systeme, S. 111ff. und S. 493f. oder Ort: Medienwechsel und

Selbstreferenz. Christian Weise und die literarische Epistemologie des späten 17. Jahr-

hunderts. Tübingen., S. 5.

56 Vgl. Dieter Mersch:Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis. München 2002, S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 297

Paradoxe Sätze sind nur in der Wissenschaft unerwartet, dort werden die-

se ›zuförderst‹ (Fichte) entparadoxiert. In der Kunst aber nicht, dort können

sie ›leben‹ und ›wirken‹. Ihre Bedeutung ist konstitutiv (›tragen‹) für die ›äs-

thetische Kunst‹. Er spricht hier explizit von Ästhetischem als Kunst (›ästhe-

tische Kunst‹) und von einer Abgrenzung der Kunst zur Wissenschaft in ih-

rem grundverschiedenen Umgang mit sinnprozessierenden paradoxen Sät-

zen. Im Bereich der Kunst werden sie selektiert und ›angewendet‹: sie ›leben‹

und ›wirken‹ in der Kunst. In der Wissenschaft erwartet man keine Parado-

xien, sondern eindeutige Sinnselektionen.

Schiller geht es vor allem um Wissen und ›Wahrheit‹ in der Kunst und

durch die Kunst, direkt im Anschluss an dieses Zitat gibt er eine Kostprobe

ihres Potentials:

Aber dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; längst schon

lebte und wirkte er in der Kunst und in dem Gefühle der Griechen, ihrer vor-

nehmsten Meister; nur daß sie in den Olympus versetzten, was auf der Erde

sollte ausgeführt werden. Von der Wahrheit desselben geleitet, ließen sie

sowohl den Ernst und die Arbeit, welche die Wangen der Sterblichen fur-

chen, als die nichtige Lust, die das leere Angesicht glättet, aus der Stirne der

seligen Götter verschwinden, gaben die ewig Zufriedenen von den Fesseln

jedes Zweckes, jeder Pflicht, jeder Sorge frey und machten den Müßiggang

und die Gleichgültigkeit zum beneideten Loose des Götterstandes: ein bloß

menschlicherer Name für das freyeste und erhabenste Seyn.57

Das Wissen der Kunst kann hier also nur durch die Kunst selbst überlie-

fert werden. Die daraus resultierende notwendige logische Konsequenz ist

die eigene Klassifizierung seiner ›Briefe‹ als Kunst, als ›Gemählde der Dich-

ter‹, also als Dichtung und Literatur.Als weitere Belege dafür, dass er insbe-

sondere die Repräsentationsweisen von Wissen und Wahrheit unter den Er-

kenntnisbedingungen von Kunst und Literatur in den Ästhetischen Briefen re-

flektiert, können die folgenden Textstellen gelten:Denn ›Ästhetischer Schein‹

wird zwar auch von ›Wirklichkeit‹ und ›Wahrheit‹ differenziert,58 zugleich

spricht der Text von der »wahren ästhetischen Güte« und »wahrer ästheti-

scher Freiheit« (22. Brief) und davon, dass die ›Wahrheit in der Täuschung

fortlebt‹ (9. Brief). Außerdem wird allein die Kunst als etwas dargestellt, dass

die ›Dichtungskraft‹ und die ›Strahlen der Wahrheit‹ auffangen kann (ebd.).

57 NA 20, S. 359 (15. Brief).

58 Vgl. NA 20, S. 399 (26. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Denn »die Wahrheit in dem Berichte des Analysten [erscheint] als ein Para-

doxon«59, wird dieses aufgelöst und asymmetrisiert, geht auch seine darin

enthaltene Wahrheit verloren.

Für die epistemologische Überlegenheit der Kunst im Umgang mit para-

doxen Differenzen aufgrund ihres spezifischen Sinprozessierens gegenüber

einer linearen, faktualen und widerspruchsfreienTheorie kann an dieser Stel-

le ein treffendes Zitat von Dieter Mersch die dargestellten Zusammenhän-

ge der vorliegenden Arbeit abrunden. Mersch geht es um das Verhältnis von

Kunst und Medientheorie. Interessanterweise spricht auch er von einemMo-

ment der ›Unruhe‹, den Hegel bereits im ›unaufgelösten Reflexionsrest‹ der

Zweiwertigkeit ›erahnte‹:

Dies ist auch der Grund, weshalb die Kunst der Medientheorie mehr zu zei-

gen hat, als umgekehrt die Medientheorie der Kunst zu sagen hätte. Denn

mittels paradoxer Interventionen bringt sie die medialen Bedingungen und

Strukturen ebenso ins Spiel, wie sie diese in negativer Weise auf sich selbst

anwendet und verkehrt und gerade dadurch zum Vorschein kommen lässt.

Dann vollziehen die Paradoxa jene Bewegungen der Verschiebung und Ver-

wirrung, wie sie Heidegger für die Sprache und Derrida für die Schrift gel-

tend gemacht haben: als Bewegungen, die »Spuren« und »Furchen« legen

und dadurch »Zeichnungen« hinterlassen, woran die je spezifischenMecha-

nismen und Operationen medialer Prozesse offenkundig werden und ihre

Evidenz enthüllen: als Arbeit des Bildes z.B. am Sichtbaren, als Sperrigkeit

des Materials im Sinn, als Unbeherrschbarkeit der Konstruktion, als Macht-

effekt oder Indifferenz zwischen Realität und Fiktionalität, um nur einige

zu nennen. Es handelt sich also durchweg um Differenzstrategien, um die

Einzeichnung von Unterschieden ins mediale Repertoire, wodurch das ge-

schieht, was Heidegger den »Aufriss« nannte mit allen Konnotationen des

Flüchtigen und Vorläufigen wie auch des Offenen, das plötzlich etwas sicht-

bar macht, was sich gewöhnlicher Anschauung verbirgt. Die Prozesse stän-

digwieder neu entfachen, sie inUnruhe zu versetzen, um ihnenandere, noch

unbekannte Seiten abzulocken – das bedeutet kein l’art pour l’art, sondern ei-

neWeise ästhetischer Erkenntnis, die anders nicht zu entdecken ist, die aber

auchnirgends garantiertwerden kann,weil sie ausschließlichmit indirekten

Effekten, an Prozessen des Zeigens, nicht am Diskursiven teilhat.60

59 NA 20, S. 310 (1. Brief).

60 Mersch: Mediale Paradoxa, S. 11f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur 299

Schillers Ästhetische Briefe, die die hier dargestellten »Differenzstrategien« an-

wenden und mittels der Paradoxa und Widersprüche das vollziehen, wovon

sie gleichzeitig reden, ist nach dem Zitat von Dieter Mersch Kunst und nicht

Theorie. Sie sind imstande zu zeigen, was sie paradoxerweise nicht sagen kön-

nen. Schiller lässt Ästhetisches sich ereignen – es wird erfahrbar im Text

durch seine selbstbezüglichen Schleifen. Es ist, wie Paul de Man sagen wür-

de, keine lineare Schnur, sondern ein Faden, der sich in die Tropen windet –

und das auf eine eher spiralförmige Art und Weise.

Insofern kann abschließend resümiert werden: Schillers Ästhetische Briefe

beschreiben, performieren und verstehen sich selbst als Literatur.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458426-009 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

