
https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Huschka (Hg.)
Wissenskultur Tanz

               
TanzS c r i p t e  | hrsg. von Gabriele Brandstetter und Gabriele Klein | Band 15

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

               
www.tanz-und-wissen.de

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Huschka (Hg.)

Wissenskultur Tanz
Historische und zeitgenössische Vermittlungsakte

zwischen Praktiken und Diskursen

               

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Publikation wurde gefördert von der Deutschen Forschungsgemeinschaft
und von Tanzplan Deutschland. Tanzplan Deutschland ist eine Initiative der
Kulturstiftung des Bundes.

 

               
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2009 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Engraved after an original picture of Mr. John Collet in

the possession of Mr. Smith. Printed for John Smith 20. August 1768 / Lin-
coln Kirstein Collection.

Redaktion & Lektorat: Sabine Huschka
Satz: Alexander Masch
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-8376-1053-6

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter:
info@transcript-verlag.de

2009-05-05 15-51-39 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 016a209432025054|(S.   4    ) T00_04 impressum - 1053.p 209432025062

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt

Hartmut Böhme und Sabine Huschka
Prolog ...............................................................................................................  7

Anschauung von Bewegung
Geste/Bild/Stimme

Günther Heeg 
Abgebrochene Gesten, ausgesetzte Bewegung, 
gescheiterte Mimikry. TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild  ........ 25

Sabine Huschka
Szenisches Wissen im ballet en action. 
Der choreographierte Körper als Ensemble  ................................................ 35

Mark Franko
Relaying the Arts in Seventeenth-Century Italian Performance 
and Eighteenth-Century French Theory  ..................................................... 55

Gabriele Brandstetter
Enzyklopädie des Tanzes. Bewegung und Wissensordnungen 
des 18. Jahrhunderts bei de Cahusac und Diderot  ......................................  71

Nicole Haitzinger 
Auge. Seele. Herz. 
Zur Funktion der Geste im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts  ................ 87

Körper-Bewegung

Volker Schürmann
Logik des Ausdrucks  ...................................................................................  107

Elk Franke
Form der Bewegung – Bewegung als Form. 
Zum Wissen vom Bewegungswissen  ........................................................  117

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Franz Anton Cramer 
Bewegungserkenntnis. 
Zu einigen Modellen, dem Kinetischen gerecht zu werden  ...................  133

Spielformen

Dörte Schmidt
»In lauter Contretänze und teutsche verwandelt«. 
Die musikalische Konstitution realer und ästhetischer Räume 
in der Mozartzeit  .........................................................................................  147

Claudia Jeschke und Rainer Krenstetter 
im Gespräch mit Sabine Huschka
Tanzen als Museum auf Zeit  .......................................................................  159

Natascha Adamowsky
Aisthesis und Performance. 
Ludische Choreographien im urbanen Raum  ..........................................  173

Friederike Lampert
YouTube als fi ktiver Bewegungsspeicher tänzerischer Improvisation. 
Eine Lecture Performance  .............................................................................  189

Denk-Figuren

Gabriele Klein
Das Flüchtige. 
Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur  ...................................  199

Gerald Siegmund
Verschwindende Vermittler: Diderots Monster  ........................................  209

Christina Thurner
Wissen macht Augen oder wie der Diskurs den Blick lenkt  ...................  225

Autorinnen und Autoren  ............................................................................  239

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolog

Tanz als eigene Wissenskultur zu begreifen ist keineswegs selbstverständ-
lich. Dabei steht es außer Frage, dass dem Tanzen ästhetische und kultu-
relle Wissensformen zukommen, die aus einer spezifi schen Praxeologie 
und Theoriebildung hervorgehen. Tanz verkörpert ein kulturelles Wissen, 
aber bildet seine Praxis auch eine Wissenskultur? Worin bestünde sie und 
mit welchen Erkenntniszielen und Erfahrungswerten arbeitet sie? Wider-
spricht die komplexe und fl uktuierende Medialität des Tanzes, wie sie in 
Körpern in Bewegung zum Tragen kommt, nicht dem Gedanken, von einer 
Wissenskultur zu sprechen? Oder bezeichnet gerade diese ästhetisch-kultu-
relle Eigenheit des Tanzes seine Wissenskultur, die als spezifi sche Wissens-
fi gur in unserer Kultur am Werke ist? Diese Fragen bilden den Horizont 
des Sammelbandes, der in bestehende Diskussionen über die Spezifi tät des 
sogenannten Tanzwissens eingreift, um aus interdisziplinärer Perspektive 
das intermediale Feld von Tanz und Wissen zu refl ektieren. 

Tanz und Wissen

Wenn man sagt, Tanz sei ›Körper in Bewegung‹, so ist dies zwar nicht 
falsch; aber dies triff t auch für die Drehbewegung eines Diskuswerfers, für 
die Bewegungen eines Spaziergängers, eines Mannequins oder eines täti-
gen Handwerkers zu. Es ist also eine notwendige, aber keine hinreichen-
de Bestimmung. Bewegt sich ein Fahrgast im Flugzeug oder im Zug? Wir 
wollen passive Bewegungen ausschließen. Ein Fahrgast bewegt nicht sich, 
sondern seine physikalische Körpermasse wird bewegt. ›Bewegung‹ soll ein-
geschränkt werden auf solche organischen Körper, die sich intentional und 
automotorisch bewegen. Also auch Tiere? Sie haben einen Körper, sie haben, 
falls höher entwickelt, Zwecke (sie verhalten sich teleologisch) und ihre Be-
wegungen sind automotorisch. Zwecke und Automotorik sind also ebenfalls 
keine hinreichenden Bestimmungen. Tanzen Tiere? Menschliche Beobach-
ter, die Balzvorführungen z.B. gewisser Vogelarten wahrnehmen, würden 
dies bejahen: es sind Balztänze. Haben diese Vögel ein Bewusstsein davon, 
dass sie tanzen? Das ist zumindest unsicher, auch wenn viele Biologen hö-
heren Tieren ein Bewusstsein zubilligen. Gewiss ist, dass tierische Balztän-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

ze und Balztrachten von den adressierten Tieren selbst (meist Weibchen) 
als ›besonders‹ gegenüber dem übrigen Bewegungsrepertoire der Tierart 
wahrgenommen werden. Ihr evolutionärer Sinn ist ja gerade, dass sie als 
besondere, Attraktion auslösende, schmückende Bewegungsgestalten ›ins 
Auge‹ fallen und spezifi sche Wirkungen disponieren sollen (Einverständ-
nis zur Paarbildung oder zum Geschlechtsverkehr). Balzende Bewegungs-
fi guren sind mithin performativ und sie sind, als Bewegungsgestalten, auch 
ästhetisch. ›Ästhetisch‹ heißt nicht automatisch: sie sind schön; sondern es 
sind Bewegungsfi guren, die ausgerichtet sind auf ein Wahrgenommenwer-
den, das Aufmerksamkeit steigert und Attraktionen auslöst. Damit sind wir, 
sofern wir überhaupt Tieren ein Tanzen zubilligen, den hinreichenden Be-
stimmungen von ›Tanz überhaupt‹ nahe: Tanz ist die automotorische, von 
Zwecken geleitete Bewegung höher entwickelter Organismen; diese bringen 
performative Gestalten und Figuren hervor, welche an einen Wahrnehmen-
den adressiert sind; dessen Aufmerksamkeit soll erweckt werden und ästhe-
tische Attraktionen auslösen. Alle drei Glieder dieser Defi nition müssen er-
füllt sein, damit eine Bewegung ›Tanz‹ heißen kann. Doch die Defi nition ist 
immer noch so allgemein gehalten, dass durch sie die Kontinuität zwischen 
tierischen und menschlichen Kulturen betont wird.

Gibt es strukturelle Diff erenzen zwischen tierischem und menschli-
chem Tanzen? Ja. Tiere, die tanzen, müssen ihr Tanzen nicht erfi nden. Sie 
›können‹ es – durch ihr biologisches Programm und im Falle bestimmter 
endokrinologischer Ausschüttung. Menschen hingegen müssen das Tan-
zen-Können erfi nden, kulturell erwerben und tradieren. Die genannten de-
fi nitorischen Bestimmungselemente von ›Tanzen überhaupt‹ werden dabei 
vollständig in ein historisches kulturelles Setting eingeschrieben und er-
halten von dort aus ihre autonome geschichtliche Dynamik. Dazu müssen 
weitere defi nitorische Merkmale erfüllt werden: Tanzen-Können ist an be-
wusste Intentionen und kulturelles Lernen gebunden. Mithin ist das, was 
körperlich performiert wird, in einer zu Tieren unvergleichbaren Stärke mit 
dem Bewusstsein rückgekoppelt, es ist selbst- wie fremdreferentiell, an Mo-
tivationen und Intentionen, damit aber auch an erworbenes Wissen gebun-
den. Mit dieser Bestimmung stehen wir in der Mitte des Themas, wenn hier 
Tanzen und Wissen zu dem Titel »Wissenskultur Tanz« synthetisiert wird.

Gerade dadurch, dass menschliches Tanzen an Wissen und Einübung 
gebunden ist, beides aber historisch-kulturellen Standards, Stilen und Habi-
tus unterliegt, erklärt sich – im Unterschied zu der biologischen Program-
mierung der tierischen Tänze – die außerordentliche Unbestimmtheit des-
sen, wie getanzt wird. Diese Off enheit oder Unbestimmtheit ist indes den-
noch bestimmt (wir erinnern uns an die »exzentrische Positionalität« und 
die »bestimmte Unbestimmtheit« des Menschen bei Helmuth Plessner): 
Bestimmt nämlich durch die physiologischen Bedingungen des mensch-
lichen Körpers, z.B. die durch den ›aufrechten Gang‹ spezifi sche Skelett- 
und Muskelbildung, den menschenspezifi schen Gleichgewichtssinn und 
die Kinästhetik. Diese »bestimmte Unbestimmtheit« – eine Art paradoxales 
In-der-Welt-Sein des Menschen – enthält die gesamte historisch bisher ent-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  9

wickelte und noch zukünftig mögliche Ausdiff erenzierung von elementaren 
tänzerischen Bewegungen bis zur Kunst in ihrer höchsten Vollkommenheit. 
Ferner erlaubt die strukturelle Off enheit des menschlichen Tanzes multiple, 
mediale, diskursive wie institutionelle Anschlussmöglichkeiten, z.B. an die 
Musik, den Kult, das Theater, das Entertainment, die bildende Kunst, die 
Mode, die Pädagogik, die Wissenschaften etc. Dadurch wird der mensch-
liche Tanz weitgehend aus der Determination der durchaus weiterlaufenden 
biologischen Programme gelöst und in die Matrix kultureller Ausdiff eren-
zierung überstellt. 

Tanz und Wissenschaft

Die zeitgenössische Tanzszene, neue Studiengänge in Tanzwissenschaft 
wie auch Forschungsverbünde und Bildungsinitiativen weisen eine diff e-
renzierte Kulturlandschaft aus, die längst über weitläufi ge theoretische Dis-
kurse verfügt. Zu ihrem Refl ektionsspektrum gehört seit neuerer Zeit eine 
erste Verständigung darüber, mit welchem Wissen der Tanz umzugehen 
versteht und worin die Spezifi k dieses Wissens eigentlich liegt. Das Interes-
se ist hierbei vor allem auf jene in Bewegung artikulierten und im Körper 
performierten Wissensformen gerichtet und folgt in den Fragestellungen 
künstlerischen, psychophysischen, ästhetischen, epistemologischen und 
neurophysiologischen Zusammenhängen (vgl. Gehm/Husemann/von Wil-
cke 2007). So widmen sich etwa Forschungen in (natur)wissenschaftlichen 
und künstlerischen Projekten vorzugsweise dem körperlich angelegten, 
›intelligenten‹ Bewegungswissen, über das Tänzer wie wohl keine zweite 
Berufsgruppe in unserer Gesellschaft verfügen. Die Aufmerksamkeit gilt 
jenem komplexen performativen Wissen der raum-zeitlichen Organisations-
kunst von bewegten, sich-bewegenden Körpern, mit denen Choreographen 
vorzugsweise umzugehen verstehen. 

Projekte wie William Forsythes Online Interactive Score Project1 oder 
Emio Grecos Interactive Installation Capturing Intention Double Skin/Double 

1 | Das Online Interactive Score Project arbeitet mit Forsythes Choreographie 
The One Flat Thing, reproduced, um das verkörperte Wissen in der Arbeit des Choreo-
graphen zu repräsentieren. Es ist ein Forschungsverbund in Kollaboration mit Wil-
liam Forsythe, ACCAD und dem Department of Dance der Ohio State University in den 
USA. »The team of Ohio State research faculty, graphics researchers, and graduate 
students are constructing a new way of looking at dance, one that considers both dis-
cipline-specifi c and cross-disciplinary ways of seeing. The fi nal product, an interac-
tive website which will be launched in January 2009, will illuminate the underlying 
structure and mechanics of a complex choreography, expose modes of perception and 
attention of both performers and audience, and enable new and multiple readings of 
this work and consequently the viewing of dance in general.« (http://accad.osu.edu/
research/interactive_media_htmls/forsythe.htm [23.01.09])

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

Mind2 erforschen in einem Team aus Künstlern und Wissenschaftlern (u.a. 
aus den Bereichen der Computertechnologie, Medienkunst, Bewegungsana-
lyse) die Komplexität von Entscheidungsprozessen, die während der Aus-
führung von Bewegung oder in kreativen Prozessen des Choreographierens 
zum Tragen kommen. Neben diesen künstlerischen Projekten widmet sich 
die Neurowissenschaft seit Entdeckung der Spiegelneuronen verstärkt jener 
über Bewegung generierten neuronalen Verknüpfungskunst des menschli-
chen Gehirns (vgl. Birringer/Fenger 2005). Bildtechnische Verfahren schei-
nen dabei den impliziten Lern- und Wissensprozessen, auf denen die Ge-
nerierung, Koordinierung und Organisation von Körperbewegung im Tanz 
(auch) beruhen, zunehmend eine repräsentierbare Form der Einsichtnahme 
geben zu können, auf deren Grundlage Explikationen möglich werden. His-
torische Dimensionen und Kenntnisse über ein kulturelles Körperwissen 
im Tanz sind indessen vergleichsweise wenig erforscht (vgl. Baxmann 2008) 
und werden etwa unter Fragestellungen der Tanzrekonstruktion behandelt 
(Jeschke 2007).

Bei der Frage nach dem Charakter des Wissens im Tanz ist vor allem 
eine Perspektive für die bestehenden Forschungen und ästhetischen wie 
kulturhistorischen Diskussionen und Studien grundlegend. Danach gilt 
Tanzwissen vornehmlich als implizit, kommt es doch einem körperlich ge-
speicherten Arsenal oder Archiv gleich, das zu entdecken zur Aufgabe wird. 
Wissen von Bewegung materialisiert sich schließlich im Körper und in des-
sen sozialen wie ästhetischen Praktiken, wodurch ihm wesentlich kulturelle 
und historische Muster eignen. Diese gehen gleichwohl mit sprachlichen 
und bildlichen Explikationen einher, ja diese generieren, distribuieren und 
tradieren Tanzwissen sogar, auch mittels präziser und mitunter historisier-
ter Epistemologien von Körper und Bewegung. 

Es war Aristoteles, der in seinen Analytica Posteriora zuerst die Unter-
scheidung von implizitem und explizitem Wissen eingeführt hatte, eine 
Unterscheidung, die heute als Diff erenz von »knowing how« und »knowing 
that« noch immer Bestand hat, auch im Tanz. So fi ndet man bei Michael 
Polanyi (1969) und zuvor schon bei Gilbert Ryle (1949) die Unterscheidung 
von einem in Praxisvollzügen gelebten, impliziten Wissen oder prozedura-
len Können (»knowing how«) und einem über Begründungen theoretisch 
eingebetteten Wissen (»knowing that«). Auf dieser Unterscheidung beruht 
die Trennung von Kenntnis oder Wissen (knowledge) und Wissenschaft (scien-
ce). Letztere ist danach stets mit der Möglichkeit, sich selbst methodisch aus-
zuweisen, also mit dem Wissen des eigenen Wissens und dessen Strukturen 
verbunden. Dieses Wissen zweiter Ordnung steht an der Basis der explizi-
ten Formulierung und regelgeleiteten Generierung sowie der Vermittlung 
und Tradierung von Wissen und damit der Etablierung der Wissenschaf-
ten. Dies gilt auch für die Unterscheidung von Tanzen-Können und Tanz-

2 | Capturing Intention, eine interaktive Installation Double Skin/Double Mind 
wurde 2004 als Notation Research Project gestartet, initiert durch Emio Greco/PC und 
der Amsterdamse Hogeschool voor de Kunsten. (Greco 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  11

 Wissen(schaft): und beide Ebenen sind es auch, auf denen die hier publi-
zierten Beiträge operieren. Es geht um die Ebene der Wissenspraktiken, die 
ein verkörpertes, leiblich memoriertes, kinästhetisches Wissen vollziehen, 
d.i. der Tanz selbst; und die Ebene, auf der es um Notationen, Aufschreibe-
systeme, interpretative Bedeutungsermittlungen, diskursive Operationen, 
historische Kontextualisierungen zu tun ist. Beide Ebenen werden zusam-
mengehalten durch den Begriff  der Choreographie, den Raumschriften des 
Tanzes selbst und seinen konzeptionellen Explikationen. 

In einem weiten Sinn ist Choreographie das Wissen vom Raum, insofern 
er durch Bewegung allererst generiert oder performiert wird. Daran knüpfen 
sich seit der Antike eine Reihe von Wissenschaften, insbesondere die artes 
mechanicae, die in der frühen Neuzeit ein homogenes Feld bildeten, worin die 
Fechtkunst, die Traktate der arte della guerra, das Hofzeremoniell, die Exer-
zierreglements, die Tanzkunst mit der Physik und Mechanik von Ballistik, 
Kinetik, Maschinen- und Uhrenbau oder Astrophysik korrespondierten (vgl. 
Dijksterhuis 1956; Mayr 1987; Eichberg 1977 u. 1989; dazu Gebuhr 2006). 
In dieser Zeit liegen auch die Ursprünge der Tanzwissenschaft und damit 
der Transformation des »tacit knowledge«, das auf der Ebene des eingeleb-
ten Körperwissens operiert, zu den elaborierten Tanztraktaten, in denen das 
Tanzwissen explikativ und diskursiv wird, damit lehrbar und in vieler Hin-
sicht akademisch (Lippe 1995). Die Spannung zwischen beiden Wissensord-
nungen bleibt indes bis heute erhalten und es ist keineswegs so, dass diese 
frühneuzeitliche Transformation im Sinne einer historischen Ablösung des 
prozeduralen, stummen Körperwissens durch wissenschaftliche Explikation 
zu verstehen ist. Im Gegenteil ist der Tanz geradezu ein Modellfall dafür, dass 
die Ebene des verkörperten Wissens, die stimmlose Beredsamkeit des Leibes 
(eloquentia corporis) (vgl. Košenina 1996) nicht nur der kreative Ausgang, son-
dern auch das Ziel aller explikativen Wissensanstrengungen darstellt. Eine 
radikale Trennung von praktischem Können (techné) und theoretischem Wis-
sen (theoría), wie es für die meisten Wissenschaften kennzeichnend gewor-
den ist, kann und darf es in der Sphäre des Tanzes nicht geben.

Für eine mögliche begriff stheoretische Annäherung an jenes spezi-
fi sche Wissen im Tanz ist daher der Begriff  vom »tacid knowlegde« oder 
besser »tacid knowing«, wie ihn der Chemiker und Philosoph Polanyi theo-
retisiert hat, durchaus hilfreich (Polanyi 1985). Denn dieser macht darauf 
aufmerksam, dass jenes Wissen nicht allein in der Erarbeitung von objekti-
ven Kenntnissen oder gar der Zusammenstellung eines abstrakten Corpus 
aufgeht, sondern als Regel- und Erfahrungswissen an verschiedene Akte ge-
bunden ist, also aktionsgeleitet ein Anwendungswissen darstellt. Tanzwis-
sen lässt sich als »tacid knowing« gefasst in seiner dynamischen Struktur 
erkennen, geformt als gerichteter Akt, in dem die Akteure mehr wissen, als 
sie zu sagen wissen. 

Diese erhellende Perspektive auf den Charakter von Wissen sollte aber 
nicht darüber hinwegtäuschen, dass dessen Aktionsgebundenheit von Dis-
kursivitäten, Imaginationen und Codierungsabsichten geprägt ist und 
an Einzelpersonen ebenso geknüpft ist wie an Institutionen und mediale 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

Äußerungsformen. Tanzwissen tritt stets in einem Kreis von Tanzkünstlern, 
Choreographen, Ballettmeistern, Rezensenten, Zuschauern und Gelehrten, 
wie etwa Librettisten oder Philosophen u.a. auf, die es durch Übungen, verba-
le Anweisungen, Fingerzeige, ästhetische Ideale, Denkfi guren, Verbote und 
Regelzusammenhänge hervorbringen und zirkulieren lassen. Die Performa-
tivität des Wissens im Tanz ist als aktualisierende Arbeit am Körper einem 
vielschichtigen Regel- und Erfahrungswissen unterworfen, das empfi ndliche 
Vermittlungswege zwischen Rechtspersonen, Körpern, Lehrsätzen, ästheti-
schen Leitbildern und Regeln nimmt. In diesem Sinne changiert das Wissen 
stets zwischen impliziten und expliziten Akten. Deren Vermittlungswegen, 
ja, mitunter intermedialen Vermittlungsakten, ist dieser Band gewidmet. 

Choreographie und Kultur 

Tanzen folgt stets einer Choreographie. Der griechische chorós, der lateini-
sche chorus (woher auch der ›Chor‹ stammt) meint ursprünglich: Tanzplatz, 
das hieß: der abgegrenzte Raum, wo der Kulttanz für die Götter stattfand. 
Als weitere Bestimmung kommt jedem Tanzen das Moment der Situierung 
zu: Der chorós ist eine ›eingeräumte‹, gerahmte Auff ührungs- und Schau-
stätte von ›Körpern in Bewegung‹. Choreographie enthält ferner gr. graphós, 
graphein, das Schreiben, eigentlich: Ritzen, das Geschriebene, die Schrift. 
Tanzen ist Raumschrift, Raumritzung, die Zeichnung und Verschriftung 
des Raums – freilich nicht in Lettern, sondern in den ephemeren, unsichtba-
ren Spuren und Figuren, die in der tänzerischen Bewegung erzeugt werden 
– aufscheinend und verschwindend. Das ›graphische‹ Moment am Tanz, die 
fl üchtige Tanzschrift ist es, die den Anschluss an andere Medien eröff net: 
das Medium des expliziten Wissens, Notationen, Sprache, Bilder. 

Innerhalb des europäischen Kontextes bedeutet dies etwas sehr Spezifi -
sches, was für die kulturtheoretische und epistemologische Einordnung des 
Tanzes wichtig ist. In der griechischen Antike, besonders durch Aristoteles, 
wurde die Unterscheidung von sublunarer und supralunarer Welt etabliert. 
Sie enthält Basisannahmen für die Kosmologie, mit welcher der Tanz enge 
Beziehungen unterhält. Die Sphären oberhalb des Mondes enthalten die ge-
ordneten Bewegungen von Körpern, nämlich der Sterne, deren Choreogra-
phie nach den ewigen Gesetzen der Götter geregelt ist. Die Choreographie 
der Sterne ist durch Gleichförmigkeit (homologia), Maß, Zusammenstim-
men (symmetria) und Harmonie (harmonia) bestimmt. Der Kosmos (seine 
Sphären) ist Musik, die Sterne tanzen. Darum ist symphonia der Klang des 
Himmels (vgl. G. Böhme 1986).

Diese durchaus metaphysische Voraussetzung entlässt einen wichtigen 
Schub von Verwissenschaftlichung: die Bewegung der Sterne choreographie-
ren den engen Zusammenhang von Musik und Mathematik. Sie machen die 
Ästhetik des Himmels aus – als wahrhaft abgestimmte Bewegungen, die 
zusammen ein Ganzes, Harmonisches, Gestalthaftes, Schönes – eben das 
in sich selbst unterschiedene Eine (des Seins) bilden. Hier liegt der Ursprung 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  13

der abendländischen Ästhetik und Ontologie, die noch dasselbe sind. Al-
le Kunst, mag man zugespitzt sagen, hat ihr Vorbild am Tanz der Sterne. 
Das war die Lehre der Pythagoreer, die wesentlich durch Platon ins abend-
ländische Denken eingespeist wurde. Die eigentümliche Symbiose von Ma-
thematik und Harmonie der Bewegung zeigt, dass am Anfang der abend-
ländischen Philosophie die Naturwissenschaften und die Ästhetik beinahe 
noch dasselbe sind. Wer tanzt, fügt sich nachahmend in die Ordnung des 
Kosmos ein, so wie der Naturforscher diese (objektive) Ordnung im Denken 
mitvollzieht. Doch dieses Mimetische muss man auch performativ denken: 
das Tanzen und das Denken bringen die Ordnung, die sie nachahmend mit-
vollziehen, zugleich erst hervor. 

Die sublunare, also irdische Welt hingegen bezeichnet das dunkle Ge-
wimmel der regellos durcheinander wirbelnden Körper, dem Chaos nahe, 
dem Logos fern. Hier gibt es wenig Ordnung und wenig Schönheit, sondern 
nur undurchsichtige, nicht abgestimmte, regellose, verknäulte Gemengela-
gen – Körper also ohne Choreographie. Man darf sagen: die Erde – das ist 
die absolute Ferne zum Tanz, d.h. eben auch: Ferne zum Wissen und zur 
Wahrheit.

Den Menschen nannten die Griechen ephémeros: Der, der dem Täglichen 
unterworfen ist, der Flüchtige. Die Römer bezeichneten ihn als terrigenus, 
von der Erde hervorgebracht. Die fl üchtigen, erdhaften Menschen haben ein 
elementares, kulturübergreifendes Interesse, in diese Sphäre des Wirren 
und Dunklen Ordnungen zu installieren, das heißt: Kultur zu kreieren und 
zu stabilisieren. Man darf geradezu sagen, dass der Urakt der Kulturerzeu-
gung die Choreographie ist – also der Versuch einer Mimesis des supralu-
naren Tanzes der Sterne, die gewissermaßen das Göttliche und Schöne als 
Modell für die Einrichtungen der Bewegungen irdischer Körper vorgeben. 

Chorós – als eingegrenzter, überalltäglicher Raum des Kulttanzes für die 
Götter – : das ist zugleich ein Herunterholen des harmonischen Tanzes der 
Sterne auf die Erde; das ist Mimesis des Göttlichen und darin zugleich prim-
ordiale Kulturstiftung, insofern hier im Modell, im verkleinerten Maßstab, 
die mathematisch-harmonische Ordnung des Kosmos auf der dunklen Erde 
selbst dargestellt und installiert wird – in aller Empfi ndlichkeit. 

Hierbei wird Wissen generiert und es wird Wissen verkörpert, also in 
das Fleisch der Körper eingeritzt/eingeschrieben. Man darf auch sagen: der 
Körper wird artikuliert. Und das ist von höchster Wichtigkeit für das genuin 
menschliche Interesse daran, die chaotischen irdischen Verhältnisse zu ›kul-
tivieren‹, also ausgewogene Ordnungen und Regulationen zu kreieren, durch 
welche sich die wimmelnden und antagonistischen Bewegungen der Körper 
aufeinander abstimmen. Dies ist die ungeheure Bedeutung, die dem Tanz im 
Denken der Griechen zukommt. Doch für dieses kleine, lernfähige und er-
fi nderische Volk wird das Abstimmen der heterogenen Kräfte auch als poli-
tische Form entdeckt: als Demokratie nämlich; als medizinische Ordnung: 
Abstimmung der Körpersäfte (humores); als theatrale Ordnung: Abstimmung 
menschlicher und göttlicher Widersprüche in der Katharsis der Tragödie; als 
agrikulturelle Ordnung: Abstimmung menschlicher Kulturarbeit mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

Rhythmen der Erde und der Einrichtung des Himmels usw. Kommensurabili-
tät der Bewegungen: darum zuerst ging es den Griechen, in der Kosmologie 
ebenso wie im Tanz. Was im harmonischen Reigen der Sterne aufging, war 
zugleich ein Wissen des Tanzes. Tanzen hieß darum immer auch: den Logos 
des Tanzes herauszuarbeiten. Eben dies, unter anderen historischen Bedin-
gungen, ist Thema des Bandes »Wissenskultur Tanz«.

Szenen kulturellen Wissens

Das aufkommende Interesse, Tanz überhaupt als Wissenskultur zu begrei-
fen, wundert nicht angesichts des gesellschaftlichen und disziplinübergrei-
fenden Interesses und zahlreicher Forschungen über die Merkmale und Dy-
namiken von Wissen, mit denen sich unsere Wissensgesellschaft über sich 
selbst verständigt. Kultur- und wissenschaftshistorische Studien sind dabei 
längst zu der Einsicht gelangt, dass Wissen keinem Corpus objektiver Wahr-
heiten gleichkommt, sondern anthropologisch bestimmt ist und durch sozia-
le und performative Handlungszusammenhänge generiert wird (vgl. Knorr 
Cetina 1984; Eklana 1986). Auch naturwissenschaftliche Erkenntnisse sind 
gleichsam fl uktuierend, denn auch ihr Wissen bildet sich in sogenannten 
Wissenskulturen (Knorr Cetina 2002) heraus. Diese bestimmen darüber, 
»wie wir wissen, was wir wissen« (ebd.: 11), was sich etwa an Performanzen von 
Versuchsanordnungen und ihren bildgebenden Verfahren und Aufzeich-
nungstechniken analysieren lässt, die entscheidend das durch sie erklärte 
Wissen (vgl. Rheinberger 2006; Daston/Galison 2007) bestimmen.

Der Umbau gegenwärtiger Wissenskulturen, ihre zunehmenden Vernet-
zungen bei gleichzeitiger Spezifi tät und Veränderlichkeit sowie ihre media-
len Anverwandlungen an technologische Entwicklungen, bilden den Kon-
text, nun auch Wissen im Tanz als hybride, stets veränderbare, dynamische 
und kulturell widerständige Wissensform anzuerkennen. Vor dem Hinter-
grund eines expliziten, klassisch epistemischen Wissens, dem Erkenntnis 
zukommt, konturiert sich dasjenige im Tanz als eines heraus, das nicht nur 
mit den kulturellen und ästhetischen Praktiken des Körpers aufs engste 
verbunden – also implizit ist – sondern mit außergewöhnlichen Wirkungs-
weisen übereinkommt: Gleichsam unstet und veränderlich trägt es Eigen-
schaften des Unvorhersehbaren. Aus dieser Wirkungsspezifi tät heraus, so 
nehmen einige Autoren an, spielt es in das kulturelle Denken das Potentiel-
le, Unkontrollierte und Widerständige, ein möglich anderes Wissen hinein.

Das Wissen der Körper selbst, die sich in abgestimmte, eingeübte und 
geregelte Bewegung setzen, und das Wissen, nach welchen Regeln, Übun-
gen und Abstimmungen die Körper in Bewegung gesetzt werden können: 
durchaus ist diese Doppelstruktur auch ein Ursprung der europäischen 
Wissenschaften, der Ästhetik, der Technik, der Naturwissenschaft. Denn 
techné bezeichnet nichts anderes als das Können, etwas nach Regeln ins 
Werk zu setzen und zu verrichten, sie ist ein Vermögen (dynamis), gleich-
gültig ob es sich um das Spiel der Kithara, den Hausbau, Bienenzucht, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  15

Wasserversorgungsanlagen oder eben um Tanz handelt. Immer geht es, im 
Verständnis der Griechen, darum, in das Chaos (nach Hesiod: der Urzu-
stand) der Körper und Flüsse »Regulationen« einzubauen, Ordnungen zu 
etablieren, den Logos zu verbreiten, also Wissen zu verkörpern und ›Kultur‹ 
(cultura) zu stabilisieren, im Raum und in der Zeit. Darum sind die Raum- 
und die Zeitkünste so fundamental.

Zu einer ›regelgerechten‹ Wissenskultur formierte sich der Tanz am 
französischen Hof Ludwig des XIV. und zwar mit der Gründung der Pariser 
Académie royale de danse (1661). Die gesellschaftliche und höfi sche Praxis 
des Tanzens erfuhr mit diesem historisch einschneidenden Ereignis schritt-
weise eine Akademisierung, die zunächst im Zeichen der Zentralisations-
bestrebungen des Königs eine spezifi sche Ordnung und Systematisierung 
der Schritte und ihrer Auff ührungskunst einsetzte. Tanz wurde in den ab-
solutistischen Machtbereich des Königs eingefügt. In monatlichen Zusam-
menkünften berieten sich 13 berufene Tanzmeister laut den Statuten der 
Akademie (»Lettres Patentes« 1662) über die Förderungsoptionen und Nor-
mierungen der Tänze. Dabei gehörte es zu den Aufgaben der Akademisten, 
das Training der Tänzer für die königlichen Hofballette ebenso zu bestrei-
ten wie jene über 200 Hoftanzmeister aus ganz Paris zu unterweisen. Der 
dergestalt distribuierte Lehrcorpus der Hoftänze zielte auf eine Kultivierung 
und Ästhetisierung von Tanz, mit der sich seine Kunst-Ausübung körper-
technisch verfeinern und kontrolliert verbreiten lassen sollte.

Aber nicht allein die Praxis, also das Lernen und Proben von Tänzen 
wurde Regeln unterzogen, vielmehr wurden Tänze durch systematisch er-
stellte Notationen überwacht. Verschiedene Notationssysteme wurden in 
Auftrag gegeben, um Tänze aufzuzeichnen u.a. an Pierre Beauchamp, der 
auf Geheiß des Königs seit 1674 ein solches erarbeitete. Allerdings war das 
primäre Ziel nicht, bereits existierende Tänze zu notieren, sondern – ent-
gegen dem Gedanken einer Konservierung – per Notat sollten neue Tänze 
aufgezeichnet und somit schriftlich allererst entworfen werden. Aufgabe der 
Akademisten blieb es, die niedergeschriebenen Tänze zu begutachten und 
ihre Ausführung zu überwachen. Die höfi sche Praxis des Tanzes wurde mit 
der Académie royale de danse somit nicht nur in ihrer sozialisierenden Funk-
tion professionalisiert, vielmehr wurde ihre körpertechnische Kunstaus-
übung in eine Wissenskultur überführt, in der sie sich mit anderen Kultur-
techniken wie dem Entwerfen, Schreiben und Bewerten verschränkte. Das 
praktizierte Körperwissen generierte sich entscheidend über das Medium 
der Schrift. Fortan stand das Notat dem Erlernen von Tänzen vor und prägte 
die Vermittlungskunst, Tänze zu lehren und zu lernen.

Zwei Bildensembles

Es erwuchs eine performative Wissenspraxis, die sich über Vorschriften 
und Leitbilder entfaltete, die uns heute u.a. in Stichen überliefert ist und 
in ihren abgebildeten kulturellen und ästhetischen Handlungsräumen vor 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

Augen steht. Eine historische Szene der sich etablierenden Wissenskultur 
des Tanzes zeigt der Stich Grown Gentlemen taught to dance von 1768 nach 
dem Originalgemälde von John Collet.3 Zu sehen ist die Szenerie einer Tanz-
stunde in einem englischen aristokratischen Salon. Tanzlehrstunden dieser 
Art gehörten seit dem 17. Jahrhundert zum höfi schen Leben und zählten 
spätestens mit Beginn des 18. Jahrhunderts zum bürgerlichen Kanon einer 
gemäßen körpertechnischen und sozialisierenden Ausbildung. 

3 | Engraved after an original picture of Mr. John Collet in the possession of Mr. 
Smith. Printed for John Smith, Nr. 2, 35 in Cheapside, & Robert Sayer Nr. 53 in Fleet 
Street, 20. August 1768 / Lincoln Kirstein Collection. (Moore 1965: 21).

Abbildung 1: John Collet: Grown Gentleman Taught to Dance (1768)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  17

Schon auf den ersten Blick treten die Diff erenzen der beiden agierenden 
Körper hervor (vgl. Abb. 1). Ein Tanzmeister lehrt mit klarem Fingerzeig 
und beinahe starrem Blick seinen etwas dicklichen Eleven eine Schrittpar-
tie. Tanzen – so führt die Szene vor Augen – muss gelernt sein und – gleich 
ob als theatrale oder gesellschaftliche Disziplin – gelehrt werden: Und zwar 
nicht allein um der richtigen Schritte und gekonnten Koordination des Kör-
pers wegen, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts längst versierten 
körpertechnischen Maßstäben folgen, sondern allein schon um der rechten 
Körperhaltung und ›akademischen‹ Aufrichtung willen. Die ›rechte Körper-
haltung‹ verkörpert die Figur des Tanzmeisters in beinahe übertriebener 
Steife. An sein Vorbild sucht sich der körperlich gedrungene und volumi-
nöse Schüler anzugleichen. Die Besonderheit des Stiches liegt in zweierlei: 
zum einen versammelt der salonähnliche Raum alle konstitutiven Elemen-
te, die auf den Akt der Wissensvermittlung im Zentrum des Bildes konzent-
riert und bezogen sind. Die ›Tanzstunde‹ tritt dabei als reine Lehrstunde auf, 
deren Umgebung kein gesellschaftliches Leben aufweist.

Diese Diff erenz wird deutlich mit Blick auf das Titelblatt des Tanztraktats 
von Louis Bonin (ca. 1645-1716) »Die neueste Art zur Galanten und Theatrali-
schen Tantz=Kunst« (1712), in der die Lehrstunde in das gesellschaftliche Set-
ting eines Gelehrten-Salons eingebettet erscheint (vgl. Abb. 2).4 Das Kupfer-

4 | Bonin war von 1704-07 als Hoftanzmeister bei Herzog Wilhelm von Sach-

Abbildung 2: Frontispiz von Louis Bonins Die neueste Art zur Galanten und 
Theatralischen Tantz=Kunst (1712) 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

blatt trägt die inscriptio des Tanztraktats. Auch hier wird ein aufstrebender 
Bürger in die »galante Tanzkunst« durch einen Tanzmeister eingewiesen, 
im Sinne eines »höchst-nützliches Exercitium[s]«. Die Schrittkombination 
des Scholars verkörpert die erwünschte Zierlichkeit und Leichtigkeit in auf-
rechter Haltung auf Fußspitzen. Der Tanzmeister gibt in einigem Abstand 
mit einem Fingerzeig eine Anweisung. Gerahmt ist die Szene durch ein »ga-
lantes« Paar in Conversation am Fenster und einer sitzenden Gesellschafts-
gruppe im Hintergrund. 

Anders auf dem Stich von 1768 (vgl. Abb. 1): Obwohl die Tanzstunde eine 
den Bürger sozialisierende Praxis markiert, spielen in seine Szene theatrali-
sierende Momente hinein, durch die die Ausübung des Tanzes in ein Setting 
von Darstellung und Wahrnehmung eingefügt wird. Angezeigt ist, dass der 
Tanz nicht allein eine Körpertechnik des sozialisierten Bürgers ist, sondern 
längst einer theatralen Praxis zugehört. So wacht über den Schrittpartien 
zwischen Meister und Schüler an der Rückwand des Raumes das Gemälde 
einer Ballerina. Perspektivisch auf Hauptachse des Bildes angeordnet, spielt 
ihre Körperfi gurine ein ästhetisches Körperbild in das Szenario hinein, das 
mit Blumenkranz und leichter Arabesque als Leitbild tanzästhetischer Dar-
stellung fungiert. 

Die gesamte Bildkomposition spannt über die Tiefe der Mittelszene hin-
weg Beziehungen zwischen den verschiedenen kulturellen Instanzen und 
Medien, über die sich Tanz als gesellschaftliche und ästhetische Praktik im 
18. Jahrhundert ausbildet. Gemeinsam bilden sie dessen kulturellen Wis-
senscorpus: ein Musik-Notationsblatt auf der hinteren Wand des Raumes, die 
Geige in den Händen des Musikers, Bücher und ein weiteres Notationsbuch 
zu dessen Füßen in der vorderen Bildhälfte, sowie ein Buch in der Rockta-
sche des Schülers gliedern die Szene, gerahmt durch einen Zuschauer auf 
der hinteren Bank und eben den spielenden Musiker, beide an den Rändern 
des Raumes. Während der eine aufmerksam blickt, spielt der andere gleich-
sam versunken seine Melodien. Beide treten nicht allein in der Funktion 
auf, das mimetische und belehrende Geschehen in der Mitte des Raumes 
zu begleiten, sondern sie spielen sich in das Szenario des Tanzens hinein. 
In seiner kompositorischen Ordnung führt der Stich in die Kulturalität des 
Tanzes ein, die ihm als gesellschaftliche Praktik und als ästhetischer Raum 
zukommt. Der Stich zeigt alle zentralen kulturellen Techniken und Medien, 
in denen sich der Tanz als gesellschaftliche und ästhetische Praxis gleicher-
maßen ausbildet: Körper, Geste, Schrift und Bild. Musik und Sprache fi nden 
sich ikonisch repräsentiert. 

sen-Eisenach in Eisenach tätig, ab 1707 wird er als Universitätstanzmeister in Jena 
verzeichnet. Sein Tanzlehrbuch, zu dem sein Schüler »Meletaon« (d.h. Johann Leon-
hard Rost) einen »Vorbericht« verfasste, zieht rückblickend Bilanz seiner langjähri-
gen Erfahrung als Tanzmeister. Das Traktat führt die Prinzipien und Grundsätze der 
französischen »galanten Tanzkunst« im gesellschaftlichen und theatralen Bereich 
aus (vgl. Mourey 2008: 184ff .). 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  19

Wissen im Tanz, so macht der Stich anschaulich, korporiert sich aus und 
in interpersonalen Bezügen zwischen Körpern, Gesten und Blicken und 
durch ein intermediales Ensemble räumlicher Anordnungen und Struktu-
ren, die aus körperlichen Weisungen und jenen der Schrift (Sprache) und 
dem Bild hervorgehen. Jenes intermediale Ensemble gliedert und struktu-
riert das mimetische Wissensfeld des Tanzen-Lernens mit seiner hier ange-
deuteten Sequenz eines Vor- und Nachmachens von Schritten und Haltung. 
Anschaulich wird eine Kultivierung und Medialität der Wissenspraxis Tanz, 
dessen Körperpraxis in andere ästhetische Praktiken und Kulturtechniken 
wie Musizieren, Schreiben und Lesen, Beobachten und Maßhalten einge-
lassen ist. Das Bewegungswissen wird in ihnen gewonnen und über ihre 
ästhetischen und sozialen Vorbilder präfi guriert. 

Wissensakte 

Motiviert durch die tanzhistoriografi sche Studie über kulturelle Wissens-
fi guren im Bühnentanz (vgl. den Beitrag von S. Huschka in diesem Band), 
sucht der Sammelband in die weitläufi gen Diskussionen über Wissensdy-
namiken einzugreifen, um verschiedene Wissensfi guren zu untersuchen 
und ihr Konglomerat aus begriff stheoretischen, theatergeschichtlichen, 
be wegungswissenschaftlichen, sportphilosophischen, tanz-, kultur- und 
musikwissenschaftlichen sowie soziologischen Überlegungen vertiefend 
zu betrachten. Den hierüber zusammengetragenen Akten des Wissens ist es 
dabei vor allem an historischen und zeitgenössischen Auftritten, Diskur-
sen, Szenographien und Systemen von Wissen gelegen, kurz an ihren Ver-
mittlungsakten, die getragen werden von Anschauungen von Bewegung durch 
Geste/Bild/Stimme, einem Verständnis von Körper-Bewegung, von Spielformen 
und Denkfi guren. Die Beiträge versammeln daher neben unterschiedlichen 
Wissenschaftsdisziplinen auch Einblicke in verschiedene künstlerische Pra-
xisfelder (Re/Konstruktion, Improvisation). Methodologisch aufgefächert 
widmet sich der Band also dem Fundus der Wissenskultur Tanz und seinen 
stets am Werk seienden Akten, um deren Praktiken und Diskurse materiell 
und theoretisch einsichtig aufzuzeigen.

Versammelt fi nden sich unterschiedliche Formate – Aufsätze, Interview, 
Bericht einer lecture performance –, die auf ein Anfang 2008 praktizierten 
Wissensforum in den Berliner Sophiensaelen zurückgehen. Dort kamen 
Tänzer, Choreographen und Wissenschaftler verschiedener Stile und Dis-
ziplinen zu den dreitägigen Akten des Wissens zusammen, um gemeinsam 
der Kunst der Vermittlung durch lecture performances, Improvisationen, lectu-
re demonstrations und Vorträge nachzugehen und über die Ausformungen 
und Tragweiten von Wissen zu diskutieren. Als angewandtes Projekt hetero-
gener Wissenskulturen konzipiert, umspannte das interdisziplinäre Sympo-
sium historische und zeitgenössische Perspektiven und suchte sich an jene 
im 18. Jahrhundert noch praktizierte hybride Wissenskultur von Kunst und 
Wissenschaft anzuschließen. Die in der Zeit der Aufklärung noch teilweise 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

bestehende Durchmischung von Kunst- und Wissenschaftskulturen nahm 
das Symposium zum Anlass, Theoretiker und Praktiker in einen Raum der 
Präsentation und Refl ektion zusammen zu führen. 

Der Band spiegelt die Pluralität der aufgeführten Wissensbezüge und 
ihre Performativitäten nur ansatzweise wider und doch fi ndet sich die Inter-
disziplinarität des Symposiums repräsentiert. Ich möchte daher ausdrück-
lich allen Künstlern und Wissenschaftlern danken, die mit ihrer Off enheit 
und ihrem Interesse an dem Thema jeweils eigene Aspekte gestaltet und 
bearbeitet haben. Vor allem jenen Autoren sei gedankt, die aus ganz anderen 
Disziplinen scheinbar wenig über den Tanz zu wissen meinten, indessen 
dem Nachdenken über kulturelle und künstlerische Verfahren von Wissen 
intensiv gefolgt sind, um zu erhellenden Einsichten für die intermedial-kör-
perliche Praxis des Tanzes zu gelangen. Im Sinne einer methodologisch he-
terogenen Tanzwissenschaft, die ihren Gegenstand ohnehin dem Interdiszi-
plinären und Intermedialen verdankt, möge der Leser für sich bedeutsame 
Einblicke in die Wissenskultur Tanz gewinnen. 

Dieser Band konnte allein durch die Hilfe vieler Personen, ihrem Enga-
gement und Dank der fi nanziellen Unterstützung einzelner Institutionen 
zu Stande kommen. Die DFG sowie der Tanzplan Deutschland haben mit 
ihrer Publikationsförderung den Druck ermöglicht. Mein herzlicher Dank 
gilt überdies Simone Willeit, deren engagierte und gewissentliche Redak-
tion das Manuskript erst in die richtige Form überführt hat. Dem transcript 
Verlag sei für die stets freundliche, geduldige und kompetente Betreuung 
des Buchprojekts gedankt. 

Die hier vorgestellten Praktiken und Diskurse betreff en alle mittelbar 
das Körper- und Bewegungswissen einer choreographischen Kunst, die im 
Streben nach dem Eigenen dem Anderen stets besonders verbunden ist – 
auch im Streben nach Erkenntnis. In diesem Sinne ist dieser Band jenen 
Lesern und Interessierten, Wissenden und Unwissenden gewidmet, die sich 
auf das Abenteuer einlassen wollen, die Bewegungen des Geistes zu ordnen, 
um in diesem Sinne selber zu choreographieren.

Berlin, Februar 2009 
Hartmut Böhme, Sabine Huschka

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROLOG  |  21

Literatur

Baxmann, Inge (Hg.) (2008): Körperwissen als Kulturgeschichte: Die Archives 
Internationales de la Danse (1931-1952), München: K. Kieser.

Birringer, Johannes/Fenger, Josephine (Hg.) (2005): Tanz im Kopf. Dance 
and Cognition, Jahrbuch Tanzforschung 15, Münster: Lit.

Böhme, Gernot (1986): »Symmetrie: Ein Anfang mit Platon«. In: Bernd 
Krimmel (Hg.), Symmetrie in Kunst, Natur und Wissenschaft. Katalog der 
Ausstellung Mathildenhöhe, Bd. 1, Darmstadt: Mathildenhöhe, S. 9-17.

Bonin, Louis (1996): Die neueste Art zur Galanten und Theatralischen 
Tantz=Kunst, (Faksimile d. Erstausgabe Frankfurt/Leipzig 1712), hsrg. v. 
Claudia Jeschke in der Reihe Documenta Choreologica, Berlin: Edition 
Hentrich.

Greco, Emio (2007): Capturing intention: documentation, analysis and nota-
tion research based on the work of Emio Greco, Amsterdam: Amsterdamse 
Hogeschool voor de Kunsten.

Daston, Lorraine/Galison, Peter (Hg) (2007): Objektivität, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Dijksterhuis, Eduard J. (1956): Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin/Göt-
tingen/Heidelberg: Springer.

Eichberg, Henning (1977): »Geometrie als barocke Verhaltensnorm. Forti-
fi kation und Exerzitien«. Zeitschrift für Historische Forschung 4, S. 17-50.

Ders. (1989): Festung Zentralmacht und Sozialgeometrie. Kriegsingenieurwe-
sen des 17. Jahrhunderts in den Herzogtümern Bremen und Verden, Köln: 
Böhlau.

Gebuhr, Ralf (2006): »Festung und Repräsentation. Zur Sozialgeomet-
rie-These von Henning Eichberg«. In: Torsten Meyer/Marcus Popplow 
(Hg.), Technik, Arbeit und Umwelt in der Geschichte, Münster u.a.: Wax-
mann, S. 181-200.

Elkana, Yehuda (1986): Anthropologie der Erkenntnis. Die Entwicklung des 
Wissens als episches Theater einer listigen Vernunft, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Gehm, Sabine/Husemann, Pirkko/von Wilcke, Katharina (Hg.) (2007): Wis-
sen in Bewegung. Perspektiven der künstlerischen und wissenschaftlichen 
Forschung im Tanz, Bielefeld: Transcript Verlag.

Jeschke, Claudia (2007): »Re-Konstruktionen: Denkfi guren und Tanzfi g-
uren: Erfahrungen im Umgang mit tänzerischer Kompetenz. Nijinskys 
FAUNE«. In: Sabine Gehm/Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke 
(Hg.) (2007), S. 181-192.

Knorr-Cetina, Karin (1984): Die Fabrikation von Erkenntnis: zur Anthropologie 
der Naturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dies. (2002): Wissenskulturen: ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissens-
formen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Košenina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst. Studien zur 
»eloquentia corporis« im 18. Jahrhundert. Tübingen: Max Niemeyer Ver-
lag.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  |  HARTMUT BÖHME UND SABINE HUSCHKA

Lippe, Rudolf zur (1995): Naturbeherrschung am Menschen, 2 Bde., Hamburg: 
Syndikat.

Mayr, Otto (1987): Uhrwerk und Waage. Autorität, Freiheit und technische 
Systeme in der frühen Neuzeit, München: C.H. Beck. 

Moore, Lillian (1965): Images of the Dance: Historical Treasures of the Dance 
Collection 1581-1861, New York: New York Public Library.

Mourey, Marie-Thérèse (2008): »Die Tanzkunst im Spiegel der gedruckten, 
deutschsprachigen Quellen«. In: Rebekka von Mallinckrodt (Hg.), Be-
wegtes Leben. Körpertechniken in der Frühen Neuzeit, Wolfenbüttel: Her-
zog August Bibliothek, S. 284-294.

Polanyi, Michael (1969): Knowing and Being, Chicago: University of Chicago 
Press.

Ders. (1985): Implizites Wissen (The tacit dimension), Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Rheinberger, Hans-Jörg (2006): Epistemologie des Konkreten: Studien zur Ge-
schichte der modernen Biologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ryle, Gilbert (1946): »Knowing how and knowing that«. Proceedings of the 
Aristotelian Society 46, S. 1-16. 

Ryle, Gilbert (1949): The Concept of the Mind, London: Hutchinson, S. 1-10. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anschauung von Bewegung

Geste/Bild/Stimme

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abgebrochene Gesten, 

ausgesetzte Bewegung, gescheiter te Mimikr y. 

TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild

Günther Heeg 

Durch Tanz Wissen

Wo gegenwärtig von Wissenskulturen die Rede ist, geht es nicht um Schät-
ze, die sich kognitiv und rational aneignen und gewinnen ließen, sondern 
stets um ein ›anderes Wissen‹, das sich in künstlerisch-kulturellen Prak-
tiken und Medien des Ausdrucks und der Kommunikation manifestiert. 
Dem Versuch, sich diesem Wissen beschreibend zu nähern, stehen seit dem 
18. Jahrhundert, als die ›Gestensprache‹ zur natürlichen und universellen 
Sprache ausgerufen wurde, zwei Gefahren im Weg: die der Rationalisierung 
des Transrationalen einerseits und seiner Romantisierung und Essentiali-
sierung andererseits. Mit ihnen hat sich jedes Konzept von Körperwissen 
heute auseinanderzusetzen. Was dabei auf die ›Sprache‹ der Gesten zutriff t, 
gilt in gesteigertem Maße für den Tanz – im 18. wie im 21. Jahrhundert. Das 
Wissen, das im Tanz gesucht wird, ist keines, das sich sagen ließe. So lautet 
der romantische Topos, der die Bewegung und Artikulation des stummen 
Körpers als ›Eigentliches‹ in Gegensatz bringt zu Sprache und diskursivem 
Sinn. Übersehen wird dabei, dass der tanzende Körper kein unbeschriebenes 
Blatt ist, sondern beschrieben von den Diskursen der poetischen Sprache, 
der Geste, des Bildes und der Bewegung, die das Zusammenspiel der Me-
dien artikulieren, die den Tanz ausmachen. Und dennoch geht der tanzende 
Körper nicht in den Diskursen auf. Was jenseits der Regeln der Diskurse 
singulär an ihm ist, lässt sich nicht wissen im klassischen Sinn, sondern 
erfahren: als Zwischenraum- und Diff erenzerfahrung der darin beteiligten 
Medien, d.h. als Erfahrung von Intermedialität (zur Theorie der Intermedia-
lität vgl. Heeg 2004a; Heeg 2004b). Das Wissen, das im Tanz gesucht wird, 
teilt sich mit in TanzErfahrung, die die Schichten der Diskurse von Geste, 
Bild und Bewegung durchquert. In vier Angängen soll hier den Spuren der 
intermedialen Auseinandersetzung von Sprache, Bild, Geste und Bewegung 
nachgegangen werden: am Gründungsmythos der Malerei, an den Aporien 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  |  GÜNTHER HEEG

von Noverres ballet en action im 18. Jahrhundert, an der Adaption von Sarah 
Kanes 4.48 Psychosis durch die Choreographin und Regisseurin Wanda Go-
lonka und an Laurent Chétouanes Studie I zu Bildbeschreibung von Heiner 
Müller.

Dibutade, die Er findung der Malerei 
und die Enteignung der Bewegung

Eine Trennung ist, der Legende zufolge, der Anlass für die Erfi ndung der 
Malerei. Um dem Untragbaren einer durch Trennung unterbrochenen, 
durch Trennung bedrohten Gemeinschaft mit ihrem Geliebten zu entgehen, 
habe Dibutade, die Tochter eines korinthischen Töpfers, den Schlagschatten 
ihres Geliebten an der Wand umrissen und die umrandete Fläche schwarz 
ausgefüllt, um so den Entschwindenden – als Bild – für immer bei sich fest-
zuhalten (Plinius berichtet darüber im 35. Buch seiner »Historia naturalis«, 
vgl. Wille 1960). Schon die Ursprungserzählung der Bildwerdung, die uns 
durch Plinius überliefert ist, eröff net den Schauplatz der Abtrennung von 
Bild und Bewegung: Die hastige, schmerzerregte Geste der Dibutade er-
starrt im Schattenriss einer anderen Gestalt, die dem Entsetzen entsprun-
gene Bewegung geht im vollendeten Bild-Werk unter. Mit der Trennung der 
Darstellung vom Dargestellten geht die Ausgrenzung des Entsetzens einher, 
das das Bild hervorgebracht hat. Die umrissene Fläche des Bildes verstellt 
gleichsam die Lücke, die sich durch die Abwesenheit des Geliebten aufgetan 
hat. Die Fähigkeit der Repräsentation, der Vergegenwärtigung und Verleben-
digung des Abwesenden im und durch das Bild, von der die Zurückgelasse-
ne doch zehren soll, wird erkauft mit der Mortifi kation des Lebendigen: des 
nicht festhaltbaren Geliebten, des Schmerzes der Dibutade. Mortifi kation 
erst macht den Geliebten zum Bild und die Liebende zu seiner Betrachterin. 
Heiner Müller: »Der Maler hält den Moment vor dem Verschwinden/fest, 
die kalte Sekunde, wenn der Körper zum/Farbton schrumpft, den letzten 
Atem, von/Malschichten wie vom Vergessen erstickt.« (Müller 1998: 309)

Gleich dreifach objektiviert sich im Gründungsmythos der Malerei die 
lebendige Bewegung – Aff ekt, Emotion, Aktion – im toten Artefakt: Die Zü-
ge des entschwindenden Geliebten werden für immer im Bild fi xiert, der 
Schmerz der Dibutade sublimiert sich zur Einfühlung der Betrachterin in die 
Imago ihrer Begierde, die blitzhafte Bewegung der Geliebten gerinnt in der 
fertigen Kontur der Künstlerin. Bildwerdung versetzt das Zusammenspiel 
und den Austausch von Beteiligten in die Distanz zwischen dem Kunstwerk 
und seinem Betrachter. Im Bild werden die ehemaligen Teilnehmer eines 
Geschehens ihrer eigenen Bewegung enteignet. Nur über die kalkulierte 
emotionale Wirkung der im ›prägnanten Augenblick‹ des Bildes verdichte-
ten Handlung kehrt die Bewegung zu denen zurück, die sie ursprünglich 
heimgesucht, die sie ›in Bewegung gesetzt‹ hat. Die Avantgardegeschichte 
der bildenden Künste des 20. Jahrhunderts ist – vom action painting über 
Installation und environment bis zur interaktiven Videokunst – die Kette der 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BILD  |  27

Versuche, dem Betrachter (wie dem Künstler) die enteignete Bewegung zu-
rückzugeben, aus Zuschauern und künstlerischen Produzenten Teilnehmer 
einer Situation, Zeugen einer geteilten Bewegung zu machen.

Jean Georges Noverre 
oder der intermediale Traum vom Tanz der Bilder

»Ein Ballett ist ein Gemälde: die Bühne ist das Tuch; die mechanischen Bewe-
gungen der Figuranten sind die Farben; ihre Physiognomie ist, wenn ich mich 
so ausdrücken darf, der Pinsel; die Verknüpfung und die Lebhaftigkeit der Sze-
nen, die Wahl der Musik, die Auszierung und das Kostüm, machen das Kolorit 
aus; und der Kompositeur ist der Mahler.« (Noverre 1977: 3) 

Gleich im ersten seiner 1769 auf Deutsch erschienenen »Briefe über die Tanz-
kunst und über die Ballette« erhebt der selbsternannte Reformator des höfi -
schen Balletts und Propagandist des ballet en action, Jean Georges Noverre, 
die Malerei zur Leitkunst für die Choreographie. »Die Ballettmeister«, so 
rät Noverre, »sollten die Meisterstücke der größten Maler zu Rate ziehen.« 
(Ebd.: 7) In den leidenschaftlich bewegten dramatischen Interaktionen der 
Historienmalerei, in ihrer Komposition der Personenkonstellation und der 
Gruppierungen entdeckt Noverre ein mediales Vorbild, das den Tanz aus 
der strengen Symmetrie des ballet de cour befreien soll. Nicht mehr der Re-
präsentation der höfi schen Ordnung soll der Körper des Tänzers dienen, 
sondern dem psychischen Ausdruck einer dramatischen Handlung, deren 
Gang der pantomimisch geschulte Tänzer mit allen Nuancen und Abstu-
fungsmöglichkeiten der körperlichen Artikulation folgt.

Beide Künste, Tanz und Malerei, verbindet dabei die Faszination des 
Stummen. Gerade weil dem Tanz und dem Gemälde die Sprache fehlt, eilt 
ihnen im 18. Jahrhundert der Ruf voraus, sie seien in ganz besonderer Wei-
se befähigt, das Unsagbare, von der Sprache Uneinholbare, zum Ausdruck 
zu bringen. Den stummen pantomimischen Gesten im Tanz und auf den 
gemalten Bildern sei es gegeben, Herz und Gemüt der Zuschauer unmittel-
bar zu ergreifen und zu bewegen. Die Sprache lügt, der stumme Körper 
(im Tanz, in der Malerei, in der schauspielerischen Pantomime) spricht die 
Wahrheit – das ist die Überzeugung von Noverres Zeitgenossen, von der sich 
viel in den Manifesten der Avantgarden bis in unsere Tage erhalten hat.

Die vermeintliche Wahrheit des stummen Körpers ist eine gängige Va-
riante der Ideologie der Unmittelbarkeit. Denn als bildhafte Gestalt – der 
einzigen greif- und darstellbaren Form seines Erscheinens – ist der Körper 
bereits mit (sprachlicher) Bedeutung aufgeladen und erfüllt. Die Gestalt ist 
das bedeutende Bild des Körpers und damit das entscheidende Bindeglied 
im intermedialen Zusammenspiel von Tanz und Malerei. Die Gemälde oder 
tableaux auf der Szene des Noverre’schen Handlungsballetts »sprechen« von 
dem, was die Handlung bewegt, vermöge der Anordnung aller Einzelteile 
des Körpers und der einzelnen Körper untereinander zu einer Gesamtge-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  |  GÜNTHER HEEG

stalt, deren Sinn sich allein über die Komposition erschließt. Auf der Strecke 
bleibt bei dieser Sprachwerdung des Tanzkörpers im Medium des tableau 
aber gerade das Sprach– und Ausdruckslose, das sich der verkörpernden 
Darstellung entzieht. So sehr jede körperliche Artikulation und Wahrneh-
mung der Bild-Gestalt bedarf, um als Ausdruck erkannt werden zu können, 
so sehr verfl üchtigt sich in der Bild-Gestalt des Ausdrucks dessen Ursprung 
›aus Druck‹. Die aporetische Spannung zwischen der spontanen und un-
darstellbaren körperlichen Motilität und Expression und der bedeutenden 
körperlichen Gestalt prägt nicht nur das Bewegungs- und Gestenrepertoire 
des Ausdruckstanzes, sie ließe sich in der Gegenwart auch am ›Kampf der 
Linien‹ beobachten: zwischen einem eher bilderverliebten Tanztheater, wie 
es Reinhild Hoff mann, Johann Kresnik oder Brigitta Trommler choreogra-
phieren, und einer Dekonstruktion des Körper-Bildes und der ›tänzerischen‹ 
Artikulation des abwesenden Körpers, für die etwa die Arbeiten von Xavier 
LeRoy, Jérôme Bell und Meg Stuart stehen.

Noverres intermedialem Wunsch nach einer bedeutsamen Ordnung der 
tänzerischen Bewegung im und durch das Bild entspricht im 18. Jahrhun-
dert das pygmalionische Verlangen nach einer Belebung der Kunstwerke. 
Als tableau vivant – auf der Bühne wie zur Unterhaltung als Gesellschafts-
spiel – soll das Bild lebendig werden, mehr noch: Das Bild soll sich bewegen. 
Das ideale Theaterstück denkt man sich als eine ununterbrochene Folge von 
Gemälden, Noverre konzipiert sein Handlungsballett als einen unaufhör-
lichen Tanz der Bilder. Die Bewegungskünste des Tanzes und des Theaters 
sollen der Malerei zu Hilfe kommen und dem im Bild Mortifi zierten den 
Anschein von Leben verleihen. Weil dabei die enteignete ursprüngliche Be-
wegung nicht an die Beteiligten zurückgegeben wird, weil der verdinglichte 
Status des Bild-Werks unangetastet bleibt, gerät die schauspielerische oder 
tänzerische Bewegung, die das Bild verlebendigen soll, selbst in den Bann 
des Todes. Die tableaux vivants sind tableaux des morts, die Leben vorspie-
geln. Der fromme Wunsch, das erstarrte, abgetötete Leben möge dennoch 
lebendig sein, ist der tiefste Antrieb für die fortdauernden Anstrengungen, 
die bildenden und die transitorischen Künste miteinander zu verschmelzen 
und die Dauer des Gemäldes mit dem bewegten Körper zu synchronisie-
ren. Im kontinuierlichen Strom der bewegten Bilder im Hollywoodkino des 
›unsichtbaren Schnitts‹ erfüllt sich die Illusion des ›lebendigen Toten‹. Wer 
dessen Zombies nicht verfallen, wer der Illusion nicht erliegen will, muss 
beginnen, den Vorhang zu öff nen, der das Bild von der Bewegung trennt.

Sarah Kane oder die ausgesetzte Bewegung

Die italienische Bühne, auch Guckkastenbühne genannt, ist weit mehr als 
eine historische Theaterkonvention. Sie ist das anthropologische Modell 
der Episteme der Aufklärung, die anschauliche Vorstellung unserer Wahr-
nehmung und unseres (konstruierenden) Blicks auf die Welt. Konstitutiv 
für diese Weise der Weltwahrnehmung und Konstruktion von Wirklichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BILD  |  29

ist die Trennung des Bewusstseins und seines zentralen Organs, des Au-
ges, von der Lebenswelt, in deren Bewegung es unabdingbar verstrickt ist. 
Die Anstrengung, sich davon loszureißen und demgegenüber einen festen 
Standpunkt und Distanz zu gewinnen, spaltet das Subjekt. Dem erkennen-
den Bewusstsein werden die Bewegungen seines Leibes und die, die ihn 
mit der Lebenswelt verbinden, zum Objekt, zum Bild einer Szene, die es 
nur noch von außen beurteilen kann und in die es sich einfühlen muss wie 
in eine fremde Welt. Von dieser Spaltung des Subjekts zeugt nach Roland 
Barthes die Anordnung des Guckkastentheaters: »auf der einen Seite, in 
einem Licht, das er zu ignorieren vorgibt, der Schauspieler, d.h. Geste und 
Sprache; auf der anderen, im Dunkeln, das Publikum, d.h. das Bewußtsein« 
(Barthes 1981: 84). Dass dem Bewusstsein seine Abspaltung von der Bewegt-
heit seines Körpers und seiner Sprache ›schleierhaft‹ bleibt, dafür steht als 
Zeichen der Vorhang, der die grundsätzliche Trennung des Auseinander-
gerissenen behauptet. Das isolierte Bewusstsein und der Vorhang/Vorgang 
der Verschleierung bilden ein Ganzes.

In Sarah Kanes letztem, 2000 postum uraufgeführten, für das Theater 
geschriebenen Text, 4.48 Psychose, wird das Bewusstsein aus dem abgedun-
kelten Zuschauerraum ins Licht der Szene versetzt und das voneinander Ge-
trennte in seiner Zerrissenheit ausgestellt. So wie in der klinischen Psycho-
se die Grenzen zwischen Innen und Außen, Ich und Umwelt verschwim-
men, so sind auch in Kanes Text die Grenzen zwischen möglichen Figuren, 
innerem und äußerem Geschehen, zwischen »Täter. Opfer. Zuschauer« in 
die Schwebe gebracht. 4.48 Psychose exponiert die qualvolle Auseinander-
setzung des Bewusstseins mit dem, wovon es sich im Verlauf der Zivili-
sationsgeschichte getrennt hat, als ›gegenstrebige Fügung‹ von Instanzen, 
Stimmen und Rhythmen in einem Text/Körper. Das psychotische Bewusst-
sein erinnert ein Dasein, welches das sich autonom dünkende mit seiner 
Abspaltung vom Körper verdrängt hat:

Ein stabilisiertes Bewusstsein thront in einem abgedunkelten Festsaal nahe der 
Deckenwand eines Geistes dessen Boden schwankt wie zehntausend Kakerla-
ken wenn ein Lichtstrahl eindringt während alle Gedanken zusammenschießen 
für einen Moment im Einklang Körper nicht länger mehr ausgegrenzt während 
Kakerlaken eine Wahrheit umschließen die keiner je ausspricht. (Kane 2002: 
213) 

Kanes Text zitiert und revoziert das Theatermodell der Guckkastenbühne 
und des tableau und die darin niedergelegte Haltung des beobachtenden 
Subjekts gegenüber dem Gegenstand seiner Erkenntnis. »Luke öff net sich/
Starres Licht« (ebd.: 246) – »STARREN SIE MICH NICHT SO AN« (ebd.: 
237) – »sieh mich verschwinden/sieh mich/verschwinden/sieh mich/sieh 
mich/sieh« (ebd.: 251). Selbst zu beobachten und unter Beobachtung zu 
stehen, kontrollierendes Auge und den Blicken der anderen ausgeliefert zu 
sein – das sind die Pole, zwischen denen das ›Ich‹ ausgespannt ist, von der 
Zerreißung bedroht. Sich selbst, sein eigenes Sehen, kann es nicht anders 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  |  GÜNTHER HEEG

wahrnehmen als im Blick des Andern: »Wem ich nie begegnete, das bin ich, 
sie mit dem Gesicht eingenäht in den Saum meines Bewussteins.« (Ebd.: 
252) Solange das Bewusstsein, wie es die Metapher des Saums und des Ein-
genähtseins nahelegt, gleichsam als Vorhang fungiert, ist dieser Blick auf 
das fremde Selbst verstellt. »Open the curtain« – »bitte öff net den Vorhang« 
(ebd.) ist der letzte Satz von 4.48 Psychose.

Eines der eindrucksvollsten Beispiele für die zur Disposition gestellte 
Trennung von Bewusstsein, Leibraum und Lebenswelt war in der Spielzeit 
2000/2001 am Schauspiel Frankfurt zu sehen. Weil es paradigmatisch einen 
anderen Umgang mit der Polarität von Bewegung und Bild off eriert, sei es 
hier kurz skizziert. In Wanda Golonkas szenischer Übertragung von Sarah 
Kanes Text bleibt der eiserne Vorhang zum Zuschauerraum hin geschlos-
sen, die Zuschauer sind auf die Bühne gebracht. Dort sitzen und schwingen 
sie auf den 100 Schaukeln, die anstelle der Dekoration von den Zügen hän-
gen – kein lebendes Bild, sondern eine Bewegung im Zwischenraum, die 
Erfahrung zugleich Zuschauer, Mitspieler und Teil eines (Bühnen-)Bildes 
zu sein. Zwischen ihnen hindurch geht in wechselnden Gängen, ohne mi-
metisches Spiel den Text hervorstoßend, die Akteurin (Marina Galic) mit 
roh abgeschnittenem Haar im roten Fransenkleid (vielleicht die Reste des 
Vorhangs) und blauen Turnschuhen. Sie ist den Zuschauern zum Greifen 
nah und doch unfassbar von ihnen getrennt. Anders als die Theateravant-
garde der sechziger und siebziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts weiß 
Wanda Golonka, dass die Grenze zwischen Zuschauern und Performern, 
zwischen der lebendigen Bewegung einer geteilten Situation und ihrer Ver-
gegenständlichung im Bild nicht einfach niedergerissen werden kann, es sei 
denn um den Preis tatsächlicher psychotischer Regression. Aber hinter dem 
eisernen Vorhang, der Kunst und Leben für immer trennt, fi nden sich bei 
Golonka die im anthropologischen Guckkastenmodell getrennten Instan-
zen des Zuschauens, Handelns und Erleidens gemeinsam der Anschauung 
aus- und zueinander in Beziehung gesetzt. Wenn der Zuschauer, sich im 
Rhythmus seiner inneren Bewegtheit drehend und wiegend, im Blick der 
anderen auf die Darstellerin sein eigenes Starren oder seine Versunkenheit 
erkennt, wenn er sich hin- und hergerissen fühlt zwischen dem Wunsch, die 
Hand der Akteurin zu ergreifen, und dem Bedürfnis nach Abgeschiedenheit 
inmitten der Szene, dann verspürt er etwas zwischen der uneinholbaren ur-
sprünglichen Bewegung (des Schreckens der Dibutade, des Entsetzens der 
Psychose) und ihrer Erstarrung im Bild: das Schwingen des sich öff nenden 
Vorhangs, die ausgesetzte Gewalt der Darstellung, die wieder(ge)holte Be-
wegung.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BILD  |  31

Abgebrochene Gesten, gescheiter te Mimikr y

Laurent Chétouanes Studie I zu Bildbeschreibung von 
Heiner Müller

In der Suhrkamp-Werkausgabe von Heiner Müller fi ndet sich »Bildbeschrei-
bung« unter Prosa abgelegt. Ein einziger, auf nahezu acht Seiten sich erstre-
ckender, raumgreifender Satz ohne dramatis personae und Dialog: ein Stück 
Literatur, kein Drama. Gleichwohl ein ›Stück‹ Literatur, das »dem Theater 
Widerstand […] leisten [soll]. Nur wenn ein Text nicht zu machen ist, ist er 
für das Theater produktiv.« (Müller 1996: 18). Das reicht über eine Provoka-
tion des Theaterbetriebs hinaus. »Bildbeschreibung« kann (auch) gelesen wer-
den als eine poetologische Subversion jenes Bildertheaters, das mit Diderot 
seinen von ihm nicht gewollten Siegeszug begann, das mit der Theaterpra-
xis des späten Brecht einen letzten Höhepunkt erlebte, ehe es im Fluss der 
moving pictures des Erzählkinos gleichsam zu sich selbst gefunden hat. Sei-
ne Technik: die intermediale Verschmelzung der Künste des Theaters, der 
Malerei und des Films unter dem Imperativ der wechselseitigen Ergänzung. 
Sein Antrieb: die Suggestion verlorener Totalität, Vortäuschung der Präsenz 
der Götter, Metaphysikersatz: »Der Zwang, die Flucht der Bilder als Folge 
darzustellen, wie tote Falter im Schaukasten, ergibt die Lebenslüge des Zu-
sammenhangs, die Illusion der Bedeutung.« (Müller 1999a: 139f.) 

»Bildbeschreibung« erinnert die »abgestorbene(.) dramatische(.) Struk-
tur« (Müller 1999b: 119) der Bildertheaterwelt: die Exposition einer Szene 
(der Landschaft) und der dramatis personae (der Mann, die Frau), die Entfal-
tung einer äußeren und inneren dramatischen Handlung (der Geschlechts-
akt/Mord an der ›Oberfl äche‹, die Wanderungen/der Aufstand der Toten 
im Erdinnern), die Anspielung auf die Anagnorisis (in der Blendung des 
Mannes) und – im Endspiel der »Versuchstiere« – die Erinnerung an die Ka-
tastrophe. Der Text zitiert den unstillbaren Wunsch nach einer linearen und 
kontinuierlichen An- und Einordnung der unendlich gleitenden Einzelhei-
ten des Lebens und das unabwendbare Bedürfnis, diese Ordnung auf Dauer 
zu stellen durch den Rahmen des Bildes und den überwachenden Blick des 
»Auge(s) ALLES GESEHN« – und er setzt diesen Wunsch außer Kraft durch 
das Medium der Bildbeschreibung.

Die Theaterarbeiten des Regisseurs Laurent Chétouane können als Ab-
arbeitungen an der Gestalt der Kultur-Nation beschrieben werden. Seine 
Auff ührung von Studie I zu Bildbeschreibung von Heiner Müller mit dem 
Tänzer Frank James Willens arbeitet wie Heiner Müllers Text an der Ent-
staltung der Gestalt durch die Trennung der Elemente von Sprache, Körper 
und Bewegung und ihre anschließende Kristallisation. Als ungeschriebenes 
Gesetz einer durch Müller mit-inspirierten postdramatischen Theaterästhe-
tik galt bislang, dass der Text keineswegs verkörpert und bebildert werden 
darf. Laurent Chétouane und Frank James Willens setzen dieses Gesetz aufs 
Spiel. Zwar wenden auch sie sich mit großer Konzentration dem Sprach/
Körper zu, aber nicht mit jener reduktionistischen Ausschließlichkeit, die 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  |  GÜNTHER HEEG

Auff ührungen dieses Textes ansonsten eigen ist. Die Studie I von Chétouane 
und Willens zeigt Körper – das ist das Irritierende, Spannende und letztlich 
Großartige dieser Arbeit. Hier wird der Körper nicht stillgestellt, hier spielt 
er mit. Passage für Passage, Wort für Wort versucht er sich zu artikulieren 
in Bezug auf den Text. Das mag auf den ersten Blick wie eine Revision des 
Bilderverbots anmuten. Und ist es doch nicht: Denn nicht Bebilderung, son-
dern Übersetzung ist das Gesetz, unter dem Chétouanes und Willens Arbeit 
steht. Nie fi nden die Gesten ihren Gegenstand, nie sind sie dem adäquat, 
was sie ausdrücken und worauf sie deuten sollen. Immer verweisen sie nur 
auf ein Abwesendes, das sie nicht erreichen. Der Geschlechtsakt als ein ner-
vöses Beinwippen, das Rattengesicht der Frau: ein fahriges Verknautschen 
(oder doch Streicheln) des eigenen Gesichts. Nicht als Verlustanzeige sind 
diese Gesten, die ihre Bedeutung verfehlen, zu verbuchen. Vielmehr entfal-
ten sie, als verfehlte, unvollkommene Mimikry an den Textsinn, eine eige-
ne, fremde Sinnlichkeit, Schönheit und Dynamik. Dazu trägt bei, dass alle 
Gesten abgebrochen sind, in ihrer Ausführung unterbrochen von unkont-
rollierten Bewegungen des Fallens, Einknickens, Umstürzens, Hinfallens, 
Hochfederns und auf den Boden Aufschlagens. Von Beginn an sind diese 
Bewegungen skandiert durch einen Rhythmus, der den Körper über den 
Raum verteilt und einen bewegten Raum/Körper, eine chora entstehen lässt. 
Sie durchquert und erschüttert den Raum des Bildertheaters, »ein BÖSER 
FINGER, der von den Toten in den Wind gehalten wird gegen die Polizei des 
Himmels« (Müller 1999b: 117). Für ein Theater, das der Polizei des Himmels 
Gestalt verleiht, ist Laurent Chétouanes Inszenierung eine Zumutung. Es 
ist die Zumutung des Glücks.

Literatur

Barthes, Roland (1981): »Innen/außen.« In: ders.: Das Reich der Zeichen, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 84-86.

Heeg, Günther (2004a): »Bilder-Theater. Zur Intermedialität der Schwester-
künste Theater und Malerei bei Diderot.« In: Christopher Balme/Markus 
Moninger (Hg.): Crossing Media, München: epodium Verlag, S. 75-98.

Ders. (2004b): »Familienbande. Ansichten der Gemeinschaft im Interme-
dium des (Gegenwarts)theaters.« In: Patrick Primavesi/Olaf Schmitt 
(Hg.): AufBrüche. Theaterarbeit zwischen Text und Situation, Berlin: Thea-
ter der Zeit, S. 302-311. 

Kane, Sarah (2002): Sämtliche Stücke. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Ta-
schenbuch-Verlag.

Müller, Heiner (1996): »Literatur muß dem Theater Widerstand leisten. 
Ein Gespräch mit Horst Laube (1975).« In: ders.: Gesammelte Irrtümer 1, 
Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren, S. 14-30.

Ders. (1998): »… Und gehe weiter in die Landschaft.« In: ders.: Die Gedichte, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BILD  |  33

Ders. (1999a): »Traumtext. Die Nacht der Regisseure.« In: ders.: Die Prosa, 
Werke 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 136-140. 

Ders. (1999b): »Bildbeschreibung.« In: ders.: Die Prosa, Werke 2, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 112-119. 

Noverre, Jean Georges (1977): Briefe über die Tanzkunst und über die Ballette 
(1769), Kurt Petermann (Hg.), München: Heimeran Verlag. 

Wille, Hans (1960): »Die Erfi ndung der Zeichenkunst«. In: Ernst Guldan 
(Hg.): Beiträge zur Kunstgeschichte. Eine Festgabe für Heinz Rudolf Rose-
mann zum 9. Oktober 1960. München: Deutscher Kunstverlag, S. 279-
300.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Szenisches Wissen im ballet en action. 

Der choreographier te Körper als Ensemble 

Sabine Huschka

»Ich spreche hier nur von der Grundlage des Tanzes. Wir beginnen, ihn ab-
wechslungsreich zu gestalten, in ihm ein Feuer zu entzünden, das er nicht hatte, 
[…] wir nähern uns dem rechten Weg, wir werden zweifellos bald aufbrechen.« 
(Louis de Cahusac 1754)

Eine stumme Kunst

Die Tanzkunst ist bekanntlich stumm und doch soll ihr als Bühnengattung 
eine körperliche Beredtheit eignen, die mit Beginn des 18. Jahrhunderts eine 
mithin theatrale ›Sprache‹ ausbildet. Verankert wird diese in dramatisierten 
Stoff en und einer gestischen Ausgestaltung des Körpers, dessen choreogra-
phierte Erscheinung fortan eine spezifi sche Wirkungsästhetik einzulösen 
hat.1 Sukzessive reformiert sich der Bühnentanz im 18. Jahrhundert zu einer 
gestischen und »empfi ndsamen«, die Natur nachahmenden Kunstgattung 
aus pantomimischen Handlungen – kurz: zu einem ballet en action. Zu sei-
ner Kunst wird es im Laufe des 18. Jahrhunderts gehören, die szenischen 
Auftritte körperlicher Aktionen zu theatralisieren und im Bühnenraum wir-
kungsästhetisch zu arrangieren. 

Dass es sich bei einem ballet en action nicht mehr allein um ein Ballett 
handelt, sondern um eine neue theatrale Gattung, die die höfi sche Repräsen-
tationskunst geometrisch angeordneter Körper ästhetisch zu überschreiten 
sucht, machte letztlich Jean Georges Noverre mit der entschiedenen Ges-
te eines Aufklärers deutlich. Als überzeugter Reformator des Bühnentan-
zes dekliniert Noverre die Bestandteile der neuen Theatergattung in ihrer 
Wirkungsfähigkeit und Medialität zu einer neuen Ordnung. Im gleichen 
Atemzug, in dem Noverre seine kritische Argumentation gegenüber der be-
stehenden Tanzpraxis pointiert, wonach die neu einzusetzende Tanzkunst 

1 | Christina Thurner spricht daher pointiert von einer »doppelten Bewegung« 
(vgl. Thurner 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  |  SABINE HUSCHKA

ebenso keine historischen Vorbilder kenne wie sie sich an den antiken Pan-
tomimen zu orientieren habe, benennt er »die drei Dinge«, aus deren Neu-
ordnung sie fortan hervorgeht: 

»Man muss außerdem annehmen, dass das, was wir Tanz und Ballett nennen, 
alles andere als Pantomime ist. Das Ballett, das einen Teil seines Charmes aus 
dem Tanz zieht, ist die Kunst des Zeichnens von Formen und Figuren. Die Pan-
tomime ist gänzlich die des Ausdrucks der Gefühle und Neigungen der Seele 
durch Gesten. Die Bewegungen der Gesten sind von Leidenschaften gesteuert, 
die Bewegungen des Tanzes werden bestimmt von Regeln des Geschmacks und 
des Anstandes; […] Ist diese Unterscheidung erst einmal festgelegt, wird man 
drei Dinge, die sich durch Unterscheidungsmerkmale ankündigen, nicht mehr 
verwechseln. Diese drei Dinge, vereint und zusammengetan, bilden ein Bal-
let in Aktion oder einen Ballett-Pantomime Tanz (Danse Ballet-Pantomime).« 
(Noverre 1776b: 5f.)

Die theatrale Ordnung des Bühnentanzes erscheint im Lichte einer inter-
medialen Beziehung, in der sich nunmehr Zeichnen, Fühlen, Bewegen und 
Handeln vereinigen. Dabei gilt Noverre das Ballett unter den dreien – trotz 
seiner höfi schen Herkunft – unbestritten als ausgewiesene Kunst des Sze-
nischen, auf dessen »Kunst des Zeichnens von Formen und Figuren« (ebd.) 
und dessen Wissen, choreographierte Körper in spezifi schen Konstellatio-
nen aus Bewegungsfi guren und räumlichen Dispositionen zur Erscheinung 
zu bringen, auch die neue Tanzkunst nicht verzichten kann. 

Jenem Form- und Figuren-Wissen des Balletts, das Ordnungen und Be-
ziehungen zu stiften vermag, stellt Noverre zwei weitere Dinge an die Sei-
te: den Ausdruck von Gefühlen und der Seele (Pantomime) und den Tanz, 
dessen Gegenstandbereich allerdings undeutlich bleibt. Diese drei Dinge 
– Danse, Ballet, Pantomime – kommen nunmehr zusammen, um fortan ver-
eint aufzutreten: die Leidenschaften, die sich in den Bewegungen der Ge-
sten artikulieren, die Regeln des Anstandes, die die Bewegungen des Tanzes 
bestimmen, und der Ausdruck der Gefühle, gebildet durch die Gesten. 

Das Ballett nimmt innerhalb der ästhetischen Gesamtkonfi guration 
eine Mittlerposition ein. Ihr intermedialer Akteur ist der Ballettmeister 
und seine gestaltgebende Kunstfertigkeit. So heißt es in dem Mittelteil des 
angeführten Zitates: »[…] die verschiedenen Bewegungen des Balletts sind 
das Ergebnis des Handelns eines Genies im Verhältnis zum Bild und den 
verschiedenen Beziehungen, die die Abwägung der Nummern und Figuren 
bestimmen.« (Ebd.) Das »Ergebnis des Handelns eines Genies«, als welcher 
sich Noverre unmissverständlich zu erkennen gibt, stiftet die Beziehung 
der drei Dinge, die ihren ästhetischen Fluchtpunkt im Bild fi nden. Das Bild 
stiftet in der Ordnung der Szene eine Beziehung der drei Dinge und konfi -
guriert in einem Raum von Sichtbarkeit das Theatrale der neuen Bühnen-
gattung ballet en action. 

Das ballet en action entwirft sich im Kontext des bürgerlichen Illusions-
theaters als Kunst, szenische und mithin sprechende Beziehungen von cho-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  37

reographierten Körpern in einem optisch erschlossenen Theaterraum zu 
stiften, deren kompositorisches Gefüge aus Gesten (Gefühle der Seele) und 
ihren Bewegungen (Leidenschaften) und anderen Bewegungen (Regeln des 
Anstandes) anrührende Einblicke in das Drama seelischer Konstellationen 
geben sollen. Die ästhetische Referenz zum Bild fungiert dabei – vergleich-
bar zur Theatertheorie von Denis Diderot – als Dispositiv seiner choreogra-
phischen Theatralität. Dabei tritt das ballet en action nicht nur vollends in die 
theatrale Ordnung der Sichtbarkeit ein (vgl. Haß 2005), sondern überstellt 
den choreographierten Körper einer eigenwilligen intermedialen Spannung 
zwischen Sprache (Geste) und Bild (Bühnenraum), die ihn darstellungstheo-
retisch wie wirkungsästhetisch im Sinne des Empfi ndsamen einfasst. Im 
Folgenden ist die ästhetische und körperpolitische Verfasstheit dieser Kons-
tellation aus Sprache/Geste, Bild und aff ektiver/affi  zierender Bewegung, aus 
der der choreographierte Körper hervorgeht, um empfi ndsame Regungen 
theatral anschaulich zu machen, genauer in den Blick zu nehmen.

Eine Szene

In welcher Weise choreographierte Körper im ballet en action gestalthaft 
erschienen sind, lässt sich etwa an einem Stich von Francesco Bartolozzi 
vorstellen, wahrscheinlich nach einer Auff ührung im King’s Theatre London 
von 1782. Als archivalischer Rest damaliger Bühnenästhetik legt die Abbil-
dung das kompositorische Bezugsfeld off en, in das die einzelnen Figuren 

Medée et Jason (King’s Theatre London, 1782); 
Stich von Francesco Bartolozzi

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  |  SABINE HUSCHKA

als choreographierte Gestalt eintreten. Die Szene zeigt einen Ausschnitt aus 
Jean Georges Noverres tragischem Ballett Medée et Jason (1763) mit dessen 
drei Hauptfi guren Jason, Medea und Kreusa: Erkennbar wird eine klare Be-
wegungspräferenz der Oberkörper, deren Gebärden einen gestischen Bezug 
innerhalb der Dreiergruppe setzen. Räumlich fi guriert, betont Gaetano Ves-
tris als Jason in einer Rückbeugung mit nach hinten gerissenem Kopf über 
einem ausgeweiteten Schritt und breit ausgefahrenen Armgesten einen 
aff ektiven Moment in seiner Gestalt. Diesem kommt ein Ungestümes, ein 
Ausdruck des Schreckens, zumindest aber ein Ausdruck eines ergreifenden 
Widerfahrnis zu, den Blick suchend nach oben gewandt, die Hände gespannt 
geöff net. Giovanna Baccelli als Kreusa nah hinter ihm und Mme. Simonet 
als Medea in einiger Entfernung ihm gegenüber nehmen in ihren Oberkör-
per-, Arm- und Handgesten die Dynamik der Gebärde von Vestris auf und 
formen sie jeweils in ein kontrahierendes und abwehrendes Gestenmoment 
um. Medea, gesamtkörperlich leicht in die Diagonale gekippt, richtet ihren 
Blick starr auf Jason, die Hände in einer gewinkelten Armposition zur Faust 
geschlossen. Während sie gleichsam starr vor Schrecken erscheint, versetzt 
Kreusa die aff ektive Spannung der Szene in einen Zwischenraum: mit einer 
gedrehten, den Oberkörper energisch nach vorne gekippten Gestalt richtet 
sie Blick und Armgeste gen Boden. Die asymmetrisch geordnete Dreier-
gruppe versammelt in ihrer kompositorischen Anordnung ein aff ektives, 
räumlich nach außen drängendes Aussagemoment, in dem sie gestisch und 
gebärdensprachlich auftreten und agieren. Es eröff net sich ein kompositori-
sches Bezugsfeld unter den Figuren, deren Spannungen und gleichsam ge-
frorene Bewegungsqualitäten eine dramatische Szene vorstellen – in diesem 
Stich durchaus überzeichnet mit der Couleur des Komischen.2

Das zu einem Akt gestauchte Tragische Ballett Medée et Jason (uraufge-
führt in Stuttgart 1763, Wien 1767, Paris 1775 und 1780, London 1782), dessen 
Libretto sich in einem Warschauer Manuskript »Programmes de grands Ballets 
historiques« von 1766 ebenso abgedruckt fi ndet wie in dem Wiener »Recueil 
de Programmes« (1776c), erzählt den antiken Tragödienstoff  in einem beina-
he rhythmisch dramatisierten Gang durch neun aff ektgesteuerte Szenen.

2 | Die parodistische Rezeption des zu seiner Urauff ührung noch sehr erfolg-
reichen Stücks (Pariser Auff ührung von Medée et Jason, die geradezu veralbert wird) 
zeugt von der zunehmenden Kritik an Noverre in den späten 1770er Jahren. (Vgl. 
Journal de Paris, 15. Febr. 1777; vgl. hierzu Nye 2005: 213f.).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  39

Die Bühnenhandlung wird szenisch in zwei Bildern präsentiert, die beide die 
Insignien des Prächtigen tragen und das Drama an zwei zentralen Orten der 
Macht situieren: im Palast und seiner herrschaftlichen, die Natur umspannen-
den Architektur und im Thronsaal, am direkten Repräsentationsort der Herr-
schaft. Die erste Sequenz der Handlung (Szene I bis VI) fi ndet in der »pracht-
voll für ein Fest dekorierten Säulenhalle des Palastes des Kreon in Korinth« 
statt, durch deren Säulenhalle man »die prächtigen Gärten des Prinzen« 
erblickt »mit Wasserfällen und verschiedenen Bassins verziert«. Hier entfal-
tet sich das Macht- und Eifersuchtsdrama der vier tragenden Protagonisten: 
Kreon, der seine Tochter Kreusa und seinen Thron Jason anbietet, um dessen 
Gattin Medea mit ihren beiden Kindern aus dem Palast zu vertreiben. Diese 
erste Sequenz der Auff ührung kulminiert in der aff ektgeladenen Dreierkon-
stellation, die der Stich von Francesco Bartolozzi ausgestaltet. Die zwei gegen-
einander ausgespielten Frauen gruppieren sich um Jason, der – liest man das 
Libretto – der eigentliche Handlungsträger ist, ein von seinem Begehren hin-
gerissener Tor. In einer kontrapunktischen Aff ekthandlung fl iegt er von den 
Armen der Gemahlin – in denen er zunächst »überströmt mit Tränen« liegt 
– hinein in die Arme der Geliebten. Gleichsam »fl iegen(d)« lässt ihn seine 
»Leidenschaft […] vergessen«, was er zuvor – Medea beteuernd – gedacht, ge-
schworen und beabsichtigt hatte. So schwankt Jason zwischen den Frauen. 

Das Drama zwischen Versprechen, Kalkül und Leidenschaft innerhalb 
einer aus den Fugen geratenen gesellschaftlichen Ordnung verbraucht sich 
indessen in der Abbildung, die den Handlungsrahmen der Szene nicht ab-
zustecken vermag. Der Stich zeigt eine expressiv ambigue Körperkonfi gura-
tion, die weniger den Handlungszusammenhang denn die aff ektive Span-
nung zwischen ihren Figuren veranschaulicht. 

Frontispiz der handgeschr. 
Programmes de Grands Ballets 
von Noverre, Warschauer 
Manuskript (1766)

Frontispiz von Medée et Jason,
Noverre, Warschauer Manuskript 
(1766)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  |  SABINE HUSCHKA

Eine Augenkunst im Raum der Sprache

Noverres Ballettästhetik sucht in Medée et Jason, wie in anderen Libretti auch, 
einen Aufeinanderprall gegensätzlicher, in einem steten Auf und Ab sich be-
fi ndlichen Stimmungslagen ihrer Figuren zu komponieren. Dramaturgisch 
strebt Noverre eine emotionsgeleitete Handlungsmotivik an, die in steter 
Bewegung gehalten wird. Dieses Verfahren appelliert unmissverständlich 
an die Schaulust der Zuschauer und erwächst aus der Einsicht, dass der 
Tanz gegenüber der Poesie und dem Schauspiel weder zu explizieren noch 
zu erklären weiß, noch dem Geschehen eine poetologische Färbung geben 
kann. So heißt es etwa über die notwendige szenische Wirkungskraft des 
Balletts in dem Programmheft »Agamemnon Vengé, Ballet Tragique en cinq 
actes« (1772), das den Zuschauern nicht nur das Libretto präsentiert, sondern 
ihm auch die ästhetische Programmierung seiner theatralen Sprache in den 
einleitenden »Réfl exions Justifi catives, sur le choix et l’ordonance du sujet« vor 
Augen stellt: »Ich füge noch hinzu, […] dass ein Ballett viel Spektakel und 
Eff ekte benötigt, um das Wort aufzuwiegen, viele Leidenschaften und Ge-
fühle, um das Gespräch zu ersetzen, außerdem müssen die Leidenschaften 
lebhaft dargestellt sein, um starke Eff ekte zu erzielen […].« (Eig. Übersetz. 
Noverre 1772: 6) Noverre lässt ebenso wie sein Zeitgenosse Gasparo Angioli-
ni, italienischer Compositeur und Ballettmeister, keinen Zweifel daran, dass 
der Tanz als theatrale Gattung der imitatio primär eine Kunst für das Auge 
sei, die sich an die Herzen der Zuschauer zu richten habe. Die Zuschauer 
gilt es, wie Noverre betont, zu »fesseln« und zu »beleben« (Noverre 1977: 
214) um sie – wie es Angiolini ausführt – zu »erschüttern« (Angiolini 1766: 
372). Ein ballet en action muss kompositorisch daher so beschaff en sein, dass 
es »Macht über unser Herz« (ebd.: 357) hat. 

Wie eine dergestalt wirkungsintensive Ausgestaltung des Bühnentanzes 
zu erzielen sei, die nicht allein die Augen »belustigt«, und welche kompo-
sitorischen – in unserem heutigen Sinne choreographischen – Prinzipien 
hierfür regelweisend seien, stellt sich beiden Compositeuren als zentrale 
Frage, über welche Noverre und Angiolini im Laufe ihrer unterschiedlichen 
Karrieren in einen ernsten Zwist verfallen (vgl. u.a. Angiolini 1773a, b; No-
verre 1776a). Während Angiolini dramentheoretische Fragen in den Mittel-
punkt seiner darstellungsästhetischen Auseinandersetzung rückt, erkennt 
Noverre in der Medialität des Bildes die zentrale ästhetische Option, seeli-
sche Regungen, Leidenschaften und Aff ekte als körperliche Konfi guratio-
nen intensitätssteigernd zu präsentieren. 

Die Pantomime und ihre choreographische Gestalt 

Ihrer beider ästhetische Auseinandersetzung setzt an der Figur der Panto-
mime an, dessen gestische Ausdrucksqualität mit einem das 18. Jahrhun-
dert prägenden historisierenden Blick auf die Antike aufgerufen wird. Denn 
mit der ästhetischen Qualität des Pantomimischen als körperlich beredter 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  41

Ausdruck verbindet sich die Darstellungsidee, actio und passio zusammen-
zuführen und eine Dramatisierung des Tanzes zu realisieren, deren hand-
lungsorientierter Verlauf ›wahrhaftig‹ vor Augen zu stellen sei. Die »Panto-
mimischen Tänze der Alten« (1766) – wie etwa Gasparo Angiolini eine seiner 
wenigen Abhandlungen tituliert – werden, verkörpert von den römischen 
und griechischen Pantomimen Pylade und Batthyll, in ihrem Wissen erin-
nert, Aktionen und Leidenschaften stumm darstellen und doch beredt aus-
drücken zu können. Denn sie wüssten um die Kunstfertigkeit des Tanzes, 
die nicht bloß darin bestand »Entrechats zu machen, nach dem Takte zu 
springen oder zu laufen, oder höchstens sich wohl zu tragen, mit Anstand 
und ohne Verlust des Gleichgewichts zu gehen […]« (Angiolini 1766: 353). 
Pylade und Batthyll galten, wie schon der englische Tanztheoretiker und 
Ballettmeister John Weaver 1712 anmerkte, als »universal Actor in Dancing«, 
die perfekt verstünden, was es mit der Formung von »Plots, Characters, Fi-
gures, Motions, &c« auf sich habe. »They were thoroughly skill’d in all those 
poetical fi ctions […] which was from all that aff orded Action and Passion.« 
(Weaver 1712: 139f.) Noverre und Angiolini erkennen indessen, dass der Pan-
tomime allein – und mithin als singuläre Figur – Handlungszusammen-
hänge nicht szenographisch verdeutlichen kann. »Ein Tänzer kann zu dem 
Parterre nicht sagen: ›Meine Herren! Ich bin Orestes, Achilles, Agamem-
non.‹ Wie soll man sie also zu erkennen geben? Wie soll man durch bloße 
Gebärden die Verwicklung des Knotens, diese so natürliche Folge der Episo-
den deutlich machen?« (Angiolini 1766: 360) 

Angiolini sieht dennoch die ästhetische Kraft des ›neuen Tanzes‹ in 
der pantomimischen Kunst vorgezeichnet, denn in der Antike seien bereits 
ganz im Sinne des Pathetischen tragische Stoff e aufgeführt worden. (ebd.: 
356f.). Man hätte – wie es der Sophist Lucian von Samosata (ca. 120 – ca. 180 
n. Chr.) beteuere – die affi  zierende Kraft des Tanzes, getragen von tragi-
scher Couleur, gekannt. Lucian und seine Enkomie auf den Tanz – also jene 
Lobrede »Vom Tanzen der Alten« (dt. 1759) – versichere, so Angiolini, dass 
»zu seiner Zeit bey den pantomimischen Vorstellungen eben so viel geweint 
worden [sey] als bey den Tragödien.« (Angiolini 1766: 352) Im Gestus des 
Aufklärerischen fungiert die Pantomime der Alten für Angiolini als ästheti-
scher Fluchtpunkt und gilt – wie es zuvor Cahusac historisierend entworfen 
hatte – als Garant einer notwendigen Erneuerung des Bühnentanzes: Vor 
dem Hintergrund der Antike sähe man, »wie weit wir noch von der Voll-
kommenheit der alten Tänzer entfernet sind.« (Ebd.) 

Die Tragödienkunst des Pantomimen, einen Charakter darzustellen und 
eine Rolle »gehörig auszudrücken« (ebd.: 354), markiert die kompositoische 
Arbeit des ballet en action: ein nachvollziehbares handlungsgeleitetes Ge-
schehen ohne jegliche Deklamation soll den Zuschauern wahrscheinlich 
und einsichtig in seiner Logik präsentiert werden. Für Noverre stellt sich he-
raus, dass eine Renaissance des alten Tanzes nicht nur unmöglich, sondern 
sogar ästhetisch zweifelhaft ist, da die Geste und mit ihr die Pantomime, die 
Handlung weder motivieren, noch dergestalt refl ektieren kann, dass ihre 
Sukzession deren Sinn deutlich oder gar anschaulich zu gestalten weiß. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  |  SABINE HUSCHKA

Noverre trägt in einem kurzem Resümee auf sein Schaff en noch ein-
mal die ästhetischen Prämissen seiner Tanzkunst zusammen und erklärt 
– am Vorbild des berühmten Schauspielers David Garrick orientiert: »[…] 
ich habe den stummen Tanz gelehrt, sich zu artikulieren, Leidenschaften 
und Neigungen der Seele auszudrücken; meine Bemühungen und Erfolge 
gaben ihm einen Platz unter den nachahmenden Künsten« (eig. Übersetz. 
Noverre 1952, I: 11).3 Unter der Programmatik, eine pantomime héroique zu 
realisieren, die den Bühnentanz als imitatorische Kunst in das System der 
Künste eingliedert, erkennt Noverre ausgerechnet in der Pantomime allein 
einen ermöglichenden und das »Empfi ndsame« gleichsam inkorporieren-
den Darstellungsmodus, dem eine unüberschreitbare Grenze für die not-
wendige Theatralität des Tanzes eignet. Gleichwohl die Pantomime »die Er-
habenheit einer stummen Poesie« (eig. Übersetz. Noverre 1776b: 4) kenne, 
reicht zu ihrem entschiedenen Nachteil, zeitliche Korrespondenzen und 
Handlungsverläufe nicht anzeigen zu können. Ohnehin bestehe sie allein 
aus »herkömmlichen Gesten […], die [in der Antike] zu repräsentativen Zei-
chen für diese oder jene Sache wurden.« (Ebd.) Vor allem aber mindert das 
Pantomimische die ästhetische Kraft des Tanzes.

»Die Pantomime kann nur den gegenwärtigen Moment ausdrücken, Vergangen-
heit und Zukunft lassen sich nicht durch Gesten darstellen. Ballettmeister, die 
diese Hürden überwinden wollen, verlieren sich im Geschwätz, infolgedessen 
sind die Gesten bedeutungslos und die Sprache, die sie annehmen, wird nur 
von ihnen selbst verstanden; diese Vielheit der Gesten bietet nur ein Flimmern, 
dessen Eff ekte sich darauf beschränken, Geist und Augen zu ermüden.« (Eig. 
Übersetz. Noverre 1952: 14)4

Der Darstellungsbereich der Pantomime begrenzt sich auf eine Zeitgestalt 
und zwar nicht aus dem Grund, dass ihr eine Bewegtheit und damit der 
Ausdruck leidenschaftlicher Regungen fehle, sondern die pantomimische 
Zeitgestalt arretiert gleichsam die handlungslogische Abfolge zeitlicher Zu-
sammenhänge auf ein gegenwärtiges Moment. Gleichwohl mit der Panto-
mime ein empfi ndsames und seelisches Gefühl gestisch hervortritt und 

3 | Diese französische Edition von Fernand Divoire stellt die unterschiedlichen 
Ausgaben der berühmten »Lettres de la danse« in einer eigenen Ordnung zusammen. 
Hier heißt es: »[…]; j’appris à la danse muette à articuler; à exprimer les passions et les 
aff ections de l’ame; mes soins et mes succès la placèrent au rang des arts imitateurs 
…;« (Noverre 1952, I: 11) Das Zitat stammt aus der Fassung St. Petersburg (1803/04); 
Tome II, Lettres VII; bzw. aus der Fassung Paris 1807, Tome I, Lettre IX.

4 | Im Franz. heißt es: »La Pantomime ne peut exprimer que l’instant présent; 
le passé et le futur ne peuvent se peindre par gestes. Les maïtres de ballets qui veulent 
triopmpher de ces obstacles donnent dans le galimatias; dès lors, les gestes sont in-
signifi ants et le langage qu’ils adoptent n’est entendu que par eux seuls, cette mutlit-
picité des gestes n’off re qu’un papillotage dont les eff ets se bornent à fatiquer l’esprit 
et les yeux.«

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  43

dem choreographierten Körper somit eine lebendige Gestalt gibt, umfasst 
ihr Darstellungsbereich keine sukzessiven Zusammenhänge dramatisierter 
Abfolgen. 

Hierin erkennt Noverre im Gegensatz zu Angiolini die Notwendigkeit, 
das ballet en action keineswegs poetologisch anzulegen. Noverre sieht in 
einer Tanzpoetologie aus dramatisierten Stoff en, dargestellt durch beredte 
(stumm) choreographierte Körper ein sinnloses Unterfangen, da mit ihr 
allein keine wirksame Theatralität eintrete. Der optische Raum des Thea-
ters erfordere indessen »große Abbildung«: »Die Pantomime muss […] die 
leuchtendsten Farben und die kühnsten Züge einsetzen, weil alle Halbtöne 
nur dunkle und unentschiedene Verschwommenheit über das Wesen einer 
Leidenschaft und die Handlung […] legen.« (Eig. Übersetz. Noverre 1772: 6)

Der Tanz als Vorstellung der Seele 

Dass sich die stumme Kunst des Tanzes immer an das Auge des Zuschauers 
zu richten habe, davon wusste schon das klassische französische Denken 
des 17. Jahrhunderts. Hierin sieht es die Kunstfertigkeit des Tanzes und sein 
Geheimnis einer spezifi schen Darstellungskraft beschlossen. So heißt es in 
den »Lettres de Patentes« (1662) der Pariser Académie royale de danse in einer 
gesonderten Abhandlung »pour prouver que la Danse dans sa plus noble parties 
n’a pas besoin des instrumens de Musique, & qu’ell est en tout absolument indé-
pendante du Violon« [»um zu beweisen, dass der Tanz in seiner edelsten Form 
keine Musikinstrumente braucht und dass er völlig unabhängig von der Violine 
ist«]:

»Es gibt nichts am Tanz, was das Ohr wahrnehmen könnte, sein ursprünglicher 
Gebrauch im dunkelsten Altertum war es, durch Zeichen und Körperbewegun-
gen die geheimen Gefühle der Seele sichtbar zu machen, um zu vervollkomm-
nen, was die Natur in allen Menschen angelegt hat, damit sie sich mit Zeichen 
verständlich machen können an Orten, wo man ihre Sprache nicht spricht. Eini-
ge waren so gut darin, die Wesenszüge sämtlicher Begierden und Leidenschaf-
ten zu ergründen und durch ihre Gesten und Gesichter nachzuahmen, dass ein 
berühmter Autor gesagt hat, man verstünde ihre Zeichen besser als ihre Worte.« 
(Zitiert nach Franko 1993: 173)5 

5 | Im Franz. heißt es: »La Danse au contraire n’a rien que l’oreille puisse enten-
dre, son premier employ dans la plus obscure antiquité fut de faire voir par des signes 
& par des mouvements du coprs les secrets sentimens de l’ame, afi n de perfectionner 
cette expression generale que la nature avoit enseignée à tous les hommes pour se fai-
re entendre par signes aux lieux où leur langage n’estoit pas connu. A quoy plusieurs 
rüssirent si bien en recherchant & en imitant par leurs gestes & par leurs visages, les 
caracteres de tous les desirs & de toutes les passions, qu’un auteur celebre a dit qu’on 
entendoit mieux leurs signes que leurs paroles.« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  |  SABINE HUSCHKA

Das Geheimnis des Tanzes liegt darin, Unsichtbares sichtbar zu machen. 
Dieses Geheimnis kennt nur der Tanz, ja es ist ihm als stummes Wissen 
medial eingeschrieben. Daher ist die Tanzkunst – ist sie ästhetisch wirksam 
– notwendig stumm. Der Stummheit obliegt die ästhetische Kraft des Tan-
zes, sichtbare und letztlich bildliche Vorstellungen von der Empfi ndungsge-
stalt des Körpers geben zu können, also seine Seele vorzustellen (vgl. Nancy 
2000).6

Gestische Figurine: Die Einschreibung der Empfindung 

Vor diesem Hintergrund entwirft der französische Gelehrte, Librettist und 
Tanzhistoriker Louis de Cahusac seine historisch einschneidende Bestim-
mung des Tanzes, die ihn als Kunst »im Raum der Sprache, die unter den 
Menschen gefunden wird« verortet und als »l’art des gestes« (Cahusac 1754, 
Bd. 1: 17) festschreibt. Die Geste avanciert zum medialen Darstellungsinstru-
mentarium des tanzenden Körpers, in ihr treff en Körperlichkeit, Ausdruck 
und Sinngestalt zusammen, um als Gestalt des Empfi ndsamen hervorzutre-
ten. In einem der zahlreichen Einträge von Cahusac in der »Encyclopédie, ou 
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers« von Diderot/d’Alem-
bert zeigt sich Cahusacs Augenmerk: 

»TANZ, f.f. (Kunst & Gesch.) geregelte Bewegungen des Körpers, Sprünge und 
maßvolle Schritte zum Klang der Instrumente oder der Stimme ausgeführt. 
Die Empfi ndungen wurden zunächst durch die verschiedenen Bewegungen des 
Körpers und des Gesichtes ausgedrückt. Freude und Schmerz, wenn sie sich in 
der Seele bemerkbar machten, verliehen dem Körper Bewegungen, die diese ver-
schiedenen Eindrücke äußerlich sichtbar machten: Dies nannte man die Geste.« 
(Eig. Übersetz. Cahusac in: Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 4: 623)7

Die Geste markiert für Cahusac das anthropologische Modell des Tanzes 
und verwurzelt seine Kunst in den beiden elementaren Gemütsbewegun-
gen des Menschen, Freude und Schmerz. Die Kunst des Tanzes zeichne 

6 | Hier heißt es: »Über die Seele« (Vortrag 8. April 1994 an der École Regionale 
des Beaux-Arts in Le Mans im Rahmen eines Kolloquiums »Der Körper«) in Bezug 
auf das im 18. Jahrhundert aufgerufene Aristotelische Modell der Seele: »Um zu spü-
ren, muß man sich als spürend empfi nden – das ist auch eine Aussage von Aristote-
les, die man in De anima fi ndet. Körper meint ganz genau die Seele, die spürt, da sie 
Körper ist. Oder: die Seele ist die Bezeichnung für das Spüren des Körpers.« (Nancy 
2000: 119). 

7 | Im Franz. heißt es: »DANSE, f.f. (Art & Hist.) mouvements reglés du corps, 
sauts, & pas mesurés, faits au son des instrumens, ou de la voix. Les sensations ont 
été d’abord exprimées par les diff érens mouvemens du corps & du visage. Le plaisir 
& la douleur en se faisant sentir à l’âme, ont donné au corps de mouvemens qui pei-
gnoient au-dehors ces diff érentes impressions: c’est ce qu’on a nommé geste.«

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  45

sich, so kommt Cahusac in seiner bedeutenden und mehrfach übersetzten 
Schrift »La danse ancienne et moderne, ou Traité historique de la danse« (1754) 
zum Schluss, durch ein Malen mit Gesten aus: »Man muss nur aufeinander 
folgende Bilder malen und sie mit dem ganzen Ausdruck, der aus den lei-
denschaftlichen Bewegungen des Tanzes hervorgehen kann, beleben.« (Eig. 
Übersetz. Cahusac 1754: 235)8

Louis de Cahusac perspektiviert mit dem »Traité historique de la danse« 
einen historisierenden Weg zu dessen anthropologischen Wurzeln, der für 
die sich reformierende europäische Tanzkunst weisend wird [vgl. hierzu 
Beiträge von Brandstetter, Franko und Haitzinger in diesem Band]. Dabei 
ist das Traktat ganz dem aufklärerischen Gedanken verpfl ichtet, histori-
sches Wissen nicht nur grundlegend für jegliche ästhetische Refl exion zu 
machen9, sondern zugleich angesichts des kunsttheoretischen Diskurses 
von Jean-Baptiste Abbé Du Bos (»Réfl exions critiques sur la poësie et sur la 
peinture« 1770) über den Regelcodex des Pantomimischen, ein geschichtli-
ches Denken einzusetzen, das im Rückblick auf die Antike ein theatrales 
Vorbild für den modernen Theatertanz auffi  ndet. Cahusac stimmt in die an-
geregte Querelle des Anciens et des Modernes seiner Zeit mit einer eigenwil-
ligen Bewegung ein, die nicht einseitig Position bezieht, sondern mit einer 
rückgewandten Volte ein ästhetisches Fortschrittsdenken anzuregen sucht.
Der in der Antike praktizierte Theatertanz, über die Jahrhunderte hinweg 
degeneriert, soll eine »sehnsüchtig erwartete Renaissance« erfahren. Das 
Procedere hierzu könne nicht darin bestehen, wie es Du Bos zu eigen ist, 
die antike Darstellungstopologie des Horazschen ut pictura poesis Prinzips 
mittels einer Destillation seines Regelcodex wieder einzusetzen. Vielmehr 
gelte es, den ästhetischen Kern des antiken Tanzes zu destillieren (vgl. Ca-
husac 1754: 93).

Die antiken Pantomimen gelten Cahusac in diesem Sinne als Könner 
ihres Faches, Schritten, Bewegungen, Attituden, Figuren und Positionen – 
wie es heißt – eine »expression si naturelle« zu verleihen. Ihre Kunst ist 
gestisch. In ihr wohne eine Pathetik, die berührt, ein Witz, der angenehm 
ist, womit ein synästhetisches ›Verstehen‹ einhergeht. Denn es »ergab sich 
ein solch natürlicher Ausdruck, solch ähnliche Bilder, solch bewegende Ein-
dringlichkeit oder so hübsche Scherze, dass man die Handlung, die man 
sah, zu hören glaubte. Allein die Gesten ersetzten die Zartheit der Stimme, 
die Energie des Gesprächs, den Charme der Dichtung.« (Ebd.: 107, H.d.V.)10 

8 | Im Franz. heißt es: »Ce ne sont que des tableaux successifs qu’on a à peindre, 
et qu’il faut animer de toute l’expression, qui peut résulter des mouvements passion-
nés de la danse.«

9 | Über ein historisches Wissen über den Tanz zu verfügen, wird nicht nur 
bedeutsam, sondern – wie Stephanie Schroedter überzeugend in ihren reichen Quel-
lenstudien zur Poetik der Tanzkunst im 17. und 18. Jahrhundert herausgearbeitet hat 
– Geschichtskenntnis selbst avanciert zu einem ästhetischen Wissen über Tanz (vgl. 
Schroedter 2000: 104).

10 | Im Franz. heißt es: »Il ne fut plus question, que de pas, de mouvemens, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  |  SABINE HUSCHKA

Anknüpfend an die Traditionslinie von Pylade und Batthyll müsse der mo-
derne Theatertanz nunmehr ein tableau aus Aff ekten und Leidenschaften 
zu präsentieren wissen. 

Das tableau als ästhetischer Topos 
einer neuen Theatergattung 

Schon für Louis de Cahusac steht das tableau dem modernen Bühnentanz 
– einem wie es bei ihm heißt danse en action – als darstellender Modus vor. 
Wie die Malerei, »die uns die stärksten oder heitersten Bilder vor Augen 
führt« (Eig. Übersetz. Cahusac 1754: 229)11, komponiere auch der Tanz, so 
betont er in seinem »Traité historique de la danse«, Bilder – durch Attitüden, 
Bewegungen der Arme und einem Spiel von Gesichtszügen (»des traits du 
visage«). Zum großen Vorteil gegenüber den anderen Künsten stelle der 
danse en action den Augen indessen eine Abfolge verschiedener Gemälde vor 
und drücke nicht nur einen Moment aus. »Der Theatertanz hat all die auf 
einander folgenden Momente, die sie malen will. Er schreitet von Bildern in 
Bildern fort, die Bewegung gibt ihnen Leben. In der Malerei ist sie nur nach-
gebildet. Im Tanz ist sie immer real.« (Ebd.: 229)12

Interessanterweise markiert das tableau gleichsam in einem Moment 
seiner Überschreitung die besondere Gattungsspezifi k des Tanzes. Sein 
ästhetischer Vorzug gegenüber der Malerei liegt darin, eine Verlebendigung 
des Bildes statthaben zu lassen. Dieses ist seiner kompositorischen Gabe zu 
verdanken, Bilderfolgen zu zeigen, die das Ganze und daher das Reale zur 
Ansicht bringen. 

Die notwendige Kunstfertigkeit eines Ballettmeisters müsse nunmehr 
darin bestehen, Bilder dergestalt in eine natürliche Folge zu bringen, dass 
sie ihre Ereignisse erinnerbar und nachvollziehbar machen. Sukzessiv an-
geordnete Bilderfolgen allein veranschaulichen aber nicht, so Cahusac, den 
Sinn der Handlung. Vielmehr muss die Abfolge der Bilder die theatrale 
Handlung so wahrscheinlich wie wahrhaftig zu veranschaulichen wissen. 
Erst ein solcher danse en action, reüssiert Cahusac, wird in Farben die Bilder 
sprechen und die Leinwand atmen lassen.

d’attitudes, de fi gures, de positions. Il en résultait une expression si naturelle, des 
images si ressemablantes, un pathétique si touchant, ou une plaisanterie si agréable, 
qu’on croyai entendere les actions qu’on voyait. Les gestes seuls suppleáient à la dou-
ceur de la voix, à l’énergie du discours, au charme de la poésie.«

11 | Im Franz. heißt es: »La peinture qui retrace à nos yeux les images les plus 
fortes ou les plus riantes, ne les compose que des attitudes, du mouvement des bras, 
du jeu des traits du visage, qui sont les parties dont la danse est composée comme 
elles.« 

12 | Im Franz. heißt es: »La danse théatrale a tous les moments successifs qu’el-
le veut peindre. Sa marche va de tableaux en tableaux, auxquels le mouvement donne 
la vie. Il n’est qu’imite dans la peinture. Il est toujours réel dans la danse.« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  47

Der szenische Eintrit t der Pantomime: 
ihr optischer Auftrit t 

Während für das Denken von Cahusac aus dem Geiste der Historie wir-
kungsästhetische Fragen damit beantwortet sind, dass die Geste selbst den 
beseelten Ausdruck verkörpert, stellen sich den Compositeuren und Ballett-
meistern wie Jean Georges Noverre und Gasparo Angiolini – gewisserma-
ßen praxeologisch – theaterästhetische Fragen. Das in der Geste angelegte 
Verhältnis von Körperlichkeit, Ausdruck und Sinngestalt muss theatral wirk-
sam werden, um in dem optisch erschlossenen Raum des Theaters, seine 
Medialität quasi ausspielen zu können. Gleichermaßen wie Cahusac identi-
fi ziert auch Noverre die Stärke des Tanzes mit dem tableau und arbeitet einen 
gleichsam bildtheoretischen Entwurf für das ballet en action aus. Für Noverre 
gründet die Ästhetik des ballet en action auf optischen Konstruktionen.

»Nachdem ich bewiesen habe, dass ein pantomimisches Ballett kein Schauspiel 
ist und auch nicht sein kann, wage ich die Vermutung, wenn es mit einer Dich-
tungsgattung verglichen werden kann, so nur mit dem Gedicht. Es gibt aber eine 
weit vollkommenere Ähnlichkeit zur Malerei: diese ist eine unbewegliche und 
ruhige Pantomime, jene eine lebendige. Die eine spricht, inspiriert und bewegt 
durch vollkommene Nachahmung der Natur, die andere bezaubert und interes-
siert durch den wahren Ausdruck der Natur selbst.« (Noverre 1772: 9) 

Noverre setzt eine beinahe absolute Analogie von Malerei und Ballett ein. 
Beide Künste einigt eine strukturelle Visualität und kompositorische Kunst-
fertigkeit aus gleichen Prinzipien. Hierzu zählen die »Regeln der Proportion, 
der Gegensätze, des Kontrastes, der Position, der Gegenüberstellung, der 
Verteilung, der Harmonie« (ebd.). Auch einigt Malerei und Tanz derselbe 
Sinneskanal mit einer leichten und doch entscheidenden Diff erenz in ihrem 
ästhetischen Wahrnehmungsgeschehen, das Noverre allerdings im Verlauf 
seines geschlossenen, analogischen Denkentwurfs nahezu ins Vergessen 
drängt. Die Malerei wie das Ballett richten sich an das Auge und sprechen 
durch sein Fenster hindurch zum Herzen, denn »beide sind des Wortes be-
raubt« – »alles, was der Tanz aufnimmt, kann Bilder ergeben, und alles, was 
in der Malerei zum Bild wird, kann dem Tanz als Modell dienen, ebenso wie 
alles, was der Maler verwirft, auch vom Ballettmeister verworfen werden soll-
te.« (Ebd.) Der Tanz aber bezaubert und stellt keine bloße Nachahmung vor, 
sondern einen »wahren« Ausdruck, der das Lebendige medialisiert.

Auch wenn das pantomimische Ballett kein Schauspiel sein kann, ver-
mag seine Bühnenkunst Gesten und Aktionen über das Bild sprechen zu 
lassen. Im tableau erkennt Noverre die theatrale Option der Pantomime, zu 
rühren. Nur das Bild trägt dem szenischen Schauplatz der Pantomime seine 
illusionierende – eine verzaubernde – Kunstfertigkeit zu, derer es für eine 
theatrale Darstellung bedarf.13 

13 | In welcher Weise Noverres Theaterkonzeption in seinem Verhältnis von 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  |  SABINE HUSCHKA

Sinngefüge der Empfindungsgeste: 
bewegte Körperkomposition 

Im Rahmen des auff ührungsästhetischen Modells der Rührung bleibt auch 
für das ballet en action jene Gestaltungsoption virulent, die auch das Schau-
spiel und insbesondere Denis Diderot beschäftigten: nämlich einer körperli-
chen Gestalt Sichtbarkeit von Bedeutung geben zu können (vgl. Heeg 2000: 
79). Dabei rührt die Affi  nität des ballet en action zur Darstellungstopologie 
des Bildes aus dem Spannungsverhältnis von Körper/Empfi ndung und Bild, 
mit dem Ziel, in die Bewegungen eine beseelte Sinngestalt einzuspeisen. 
Diese klare Affi  nität rührt zwar auch aus dem Spannungsverhältnis von 
Sprache und Bild, das, wie Christopher Balme betont hat, den Diskussionen 
der Aufklärung über das tableau unterliegt (Balme 2002). Für die choreo-
graphische Gestalt der Geste als einsichtige Komposition aber ist weniger 
ihr Verhältnis zur Sprache entscheidend, als ihr mitgeführtes Verhältnis 
zur Bewegung. Hierin artikuliert sich die ästhetische Diff erenzsetzung des 
ballet en action zur Körperästhetik des Hoftanzes und ihren raum-rhetorisch 
platzierten Bewegungsfi guren. Die ästhetisch bedeutsame Referenz des ta-
bleau bildet für den Tanz daher nicht die Sprache, sondern der Aff ekt, um 
als empfi ndungsvolle Gestalt aufzutreten und kompositorisch eine Visuali-
sierung seelischer Energie zu erwirken. 

Cahusac löst diese Spannung mit dem Verweis auf einen malenden Ges-
tus der Geste. Hierin medialisiert sich die empfi ndende Gestalt im Körper, 
ohne damit einen zeitlichen Bezug ihrer Aktionen anzuzeigen. Die besee-
lende Bewegungsgestalt als natürlicher Ausdruck unterliegt dennoch der 
doppelten Funktion, zu sprechen und zu handeln. Sprache und Handlung 
umstellen als ästhetische Module gewissermaßen den choreographierten 
Körper, der als gestische Figur auftritt. Für die Compositeure und Ballett-
meister Noverre und Angiolini indessen – war Cahusac doch Gelehrter 
und Librettist – fordert die Frage nach der Empfi ndungsgestalt des Körpers 
kompositorische Lösungen ein, die den choreographierten Körper in zeit-
räumlichen Bezügen zu anderen Körpern anordnen. Diese zeit-räumlichen 
Konstellationen aus gestischen Körpergestalten konfi gurieren die dramati-
sierten Handlungen, um – quasi entpersonalisiert – einen illusionierenden 
Nachvollzug zu erwirken. 

Die choreographische Empfi ndungsgestalt des Körpers, ihr seelisch-ak-
tionsgebundener Ausdruck, stellt sich als doppelte kompositorische Aufga-
be, die sich nicht allein mit Blick auf eine Geste oder Körperfi gur beantwor-
tet, also als repräsentierbare rhetorische Sinnfi gur des Körpers entscheid-
bar ist. Vielmehr müssen die choreographierten Körper eine zeit-räumliche 
Dramaturgie herstellen, in der die Leidenschaften einer steten aff ektiven 
Wandelbarkeit und dramatischen Bewegung unterzogen in Szene gesetzt 
sind. Erst die Kunst einer zeit-räumlichen Sichtbarmachung von Bezügen – 

Geste/Körper/Gestalt und tableau mit jener von Denis Diderot übereinkommt, muss 
an anderer Stelle untersucht werden (vgl. Diderot 1981: 106f.; vgl. Heeg 2000: 64ff .).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  49

also letztlich die szenische Kunst des Zusammenspiels – eines Ensembles 
– ermöglicht, dramatische Stoff e an choreographierten Körpern und ihren 
Bewegungen, Figuren und Gesten darzustellen. 

Da zudem in der Gestalthaftigkeit des (singulären) Körpers die Bedeu-
tung unsichtbar bleiben muss, verfügt der Bühnentanz die Bedeutung an 
seine medialen Optionen, Körper kompositorisch in Bildarrangements zu 
fügen, die vom Einzelnen absehen. Der Sinn choreographierter Körper 
spricht sich nicht in ihrer Gestalt aus, sondern lässt sich nur über ein spre-
chendes Gegenüber wirkungsästhetisch energetisieren. 

Louis de Cahusac hält interessanterweise in einem seiner »Encyclopé-
die«-Einträge ebenso jene »drei Dinge » auseinander, aus denen Noverre 
weniger später seinen Begriff  eines ballet en action konturiert. So heißt es in 
Cahusacs Haupteintrag Ballet :

»Jedes Ballett setzt Tanz und die Mitwirkung zweier oder mehrerer ausführen-
der Personen voraus. Eine Person, die alleine tänzerisch eine Handlung reprä-
sentieren würde, bildete kein wirkliches Ballett, es wäre dies nur eine Form der 
Pantomime. Siehe PANTOMIME.
Und mehrere Personen, die eine Handlung ohne Tanz darstellten, würden eine 
Komödie bilden und niemals ein Ballett.
Der Tanz, die Mitwirkung mehrerer Personen und die Darstellung einer Hand-
lung durch Gesten, Schritte und Bewegungen des Körpers sind es also, was das 
Ballett ausmacht. Ballett ist – nach einem Ausdruck von Plutarch – eine Art 
der beredten stummen Poesie, denn ohne etwas zu sagen, drückt sich Ballett 
durch die Gesten, Bewegungen und Schritte aus.« (Übersetz., Cahusac in: Dide-
rot/d’Alembert 1988, Bd. 2: 43)14 

In seiner Diff erenzierung von Gesten, Bewegungen und Schritten, die zu-
sammen genommen die stumme Poesie des Tanzes bilden, weist Cahusac 
eine höchst bedeutsame Grenze des Ästhetischen aus: ein Ballett müsse aus 
mindestens zwei Personen bestehen, denn eine Person allein könne wohl 
tanzend eine Aktion repräsentieren, aber eine (solche) Pantomime sei kein 
Ballett.

14 | Im Franz. heißt es: »Tout ballet suppose la danse, & le concours de deux 
ou de plusieurs personnes pour l’exécuter. Une personne seule, qui en dansant re-
présenteroit une action, ne formeroit pas proprement un ballet ; ce ne seroit alors 
qu’une sorte de pantomime. Voyez PANTOMIME. Et plusieurs personnes qui repré-
senteroient quelque action sans danse, formeroient une comédie & jamais un ballet.
La danse, le concours de plusieurs personnes, & la représentation d’une action par les 
gestes, les pas, & les mouvemens du corps, sont donc ce qui constitue le ballet. Il est 
une espece de poësie muette qui parle, selon l’expression de Plutarque, parce que sans 
rien dire, elle s’exprime par les gestes, les mouvemens & les pas.« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  |  SABINE HUSCHKA

Der choreographier te Körper als Ensemble

Vergleichbar zu Lessings ästhetischer Theorie steht auch Noverres Tanz-
theorie das Modell der Illusionierung von Kunst vor, um die Einbildungkraft 
der Zuschauer zu mobilisieren und ihr Empfi nden zu steigern. Seine Libret-
ti und theoretischen Ausführungen folgen dem kompositorischen Grund-
gedanken, nach dem der einzelne Körper keinen Gesichtspunkt einnehmen 
kann (vgl. Hass 2005: 382).15 Erst als Handlungsträger mit malerischer Be-
wegung in Beziehung zu anderen choreographierten Körpern medialisiert 
sich die Sinngestalt der Aktionen als Bild. Es ist nunmehr ein choreogra-
phiertes Ensemble, das die Ästhetik des Bühnentanzes, vermittelt über das 
Bild, auszeichnet. Dabei folgen die Kompositionen Noverres einer klaren 
Chronotopie des Bühnenraumes (Bachtin 2000): Nur abwechslungsreiche, 
in schneller Folge dargebotene Szenen erlauben eine dergestalt eindringli-
che Bildkraft zu erwirken. Es sind »sinnreiche Figuren« und »vorstechende 
Gänge«, die ein Ballett im Sinne eines »Ganzen« bilden. 

»Von der Kunst eines Mahlers urtheilt man nach seinen Gemählden, und nicht 
nach seiner Schreibart; eben so muß man von einem Ballettmeister nach den 
Grouppen, Situations, Theaterstreichen, sinnreichen Figuren, vorstechenden 
Gängen, und nach dem Ganzen, welches durch sein Werk herrscht, urtheilen. 
Über unsre Werke richten, ohne sie gesehn zu haben, heißt glauben, daß man 
über einen Gegenstand des Gesichts im Dunkeln entscheiden könne.« (Noverre 
1977: 323)

Auch die Szenographien des ballet en action sind stets von der ästhetischen 
Gefahr gesäumt, die Schwelle der Sichtbarkeit angesichts der Unsichtbarkeit 
der Bedeutung, entweder zu über- oder zu unterschreiten (vgl. Heeg 2000: 
79). So bemerkt etwa Angiolini besorgt: »Die Gegenstände, die wir abhan-
deln, müssen wir durch ein Glas betrachten, das alle Strahlen in einem 
Punkt zusammenbringt; die geringste Abweichung macht, daß man die 
Personen, wodurch wir die Leidenschaften rege machen aus dem Gesichte 

15 | Die Grundlage der illusionistischen Konfi guration bildet Pozzos Bühnen-
modell, das die Theatersituation einer radikalen Architektur des Sehens unterstellt. 
Die Beziehung von Bühne und Zuschauerraum ist danach primär visuell strukturiert 
und operiert innerhalb einer Architektur des Sehens, die die räumliche Beziehung 
über einen Schnitt organisiert. Die vierte Wand legt sich gleichsam trennend in den 
Raum und organisiert ein geschlossenes Sehfeld. Innerhalb dieser optischen Kon-
stellation kommt dem Schauspieler (und damit auch dem Tänzer) die darstellungs-
spezifi sche Funktion zu, einen Gesichtspunkt, wie Haß es formuliert, zu gestalten 
und in die theatrale Ordnung das Subjekt und Körperliche zurückzuspielen, das von 
ihm ausgeschlossen ist. Diese Darstellungsästhetik wird, wie Haß eindrücklich her-
ausarbeitet, notwendigerweise »zur Zerreißprobe für den modernen Schauspieler 
und führt zu seiner Spaltung von Beginn an« (Haß 2005: 382) – als »Hader zwischen 
Sichtbarkeit und Körperlichkeit« (ebd.: 387).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  51

verlieret.« (Angiolini 1766: 366) Dieses Gefahrenmoment bleibt konstitutiv 
für die mediale Einsetzung choreographierter Körper, deren Bewegtheit un-
geachtet ihrer Stummheit die visuellen Rahmungen ihrer Auftritte unwäg-
sam macht. 

Jean Georges Noverre setzt dieser Gefahr eine Ästhetik des Augenblickli-
chen entgegen, um eine augenblickhafte Ballung von Aff ektkonstellationen 
im ›rechten Augenblick‹ (vgl. Noverre 1977: 290f.) zu bewirken. Die kompo-
sitorische Ordnung dramatisiert einen Strudel aufeinander einstürmender 
Gefühlslagen (vgl. Huschka 2009: 51ff .), deren Sinngefüge theatral arran-
giert werden. Hierfür steht das tableau. Im Bild kann, wie Noverre seine 
Kompositionskunst darlegt, der eingesetzte »Übergang von der heftigsten 
Bewegung zur Unbeweglichkeit« jene »erstaunende Wirkung [thun]« (No-
verre 1977: 329), in der sich »die Figuren […] ungezwungen und anmuthig 
aneinander [verknüpfen]; die Wirkung des Ganzen läßt sich auf der Stelle 
fühlen« (ebd.: 289). Im Moment aff ektiver Ballung, die keine zeitliche Still-
stellung der Körper und ihrer Bewegungen, sondern einen quasi affi  zieren-
den Austritt der im Konfl ikt potenzierten Leidenschaften bewirken, spielt 
das Bild die illusionierende Wirkung des Theaters aus. Die choreographier-
ten Körper aber kommen im Bild als Akteure letztlich ganz zum Erliegen. 
Denn letztlich ist das »Ballett […] eine mehr oder weniger verwickelte Ma-
schine, deren Wirkungen uns nur durch ihre Verschiedenheit und Schnel-
ligkeit aufmerksam machen, und in Verwunderung setzen.« (Noverre 1977: 
51)

Literatur

Angiolini, Gasparo (1766): »Abhandlung über die pantomimischen Tänze 
der Alten«. In: Daniel Schiebeler (Hg.): Unterhaltungen, (Zweeten Ban-
des. Fünftes Stück), Hamburg: Olms, S. 351-374. 

Angiolini, Gasparo (1773a): »Lettere a Monsieur Noverre sopra i balli pan-
tomimi: Lettera I«. In: Carmela Lombardi (1998), Il ballo pantomimo : 
lettere, saggi e libelli sulla danza (1773 – 1785), Torino: Paravia Scriptorium, 
S. 49-63. 

Angiolini, Gasparo (1773b): »Lettere a Monsieur Noverre sopra i balli pan-
tomimi: Lettera II«. In: Carmela Lombardi (1998), Il ballo pantomimo, 
Torino: S. 63-87. 

Bachtin, Michail M. (2008): Chronotopos, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Aus 
dem Russischen von Michael Dewey. Mit einem Nachwort von Micheal 
C. Frank und Kirsten Mahlke)

Balme, Christopher (2002) : »Stages of Vision: Bild, Körper und Medium im 
Theater«. In: Hans Belting (Hg.), Quel corps?: eine Frage der Repräsenta-
tion, München: Fink, S. 349-364.

Cahusac, Louis de (1754): La danse ancienne et moderne ou Traité historique de 
la danse, Bd. 1-3, La Haye: Neaulme.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  |  SABINE HUSCHKA

Diderot, Denis (1981): »Dorval und Ich. Drei Unterredungen«. In: Gotthold 
Ephraim Lessing/Wolfgang Stellmacher (Hg.), Das Theater des Herrn Di-
derot, Leipzig: Reclam, S. 99-179.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression 
en Facsimilé de la première édition de 1751-1780, 34 Bände, Stuttgart: 
Frommann.

Du Bos, Jean-Baptiste Abbé (1993): Réfl exions critiques sur la poësie et sur la 
peinture, Bd. 1-3, Paris 1770, Reprint Genf/Paris: Slatkine.

Haß, Ulrike (2005): Das Drama des Sehens. Auge, Blick und Bühnenform, 
München: Fink.

Heeg, Günther (2000): Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Spra-
che und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. und Basel: 
Stroemfeld.

Huschka, Sabine (2009): »Kompositorische Ordnungen der Aff ekte im 
ballet en action. Zur Wirkungsästhetik bei Jean Georges Noverre und 
Gasparo Angiolini«. In: Jens Roselt/Clemens Risi (Hg.): Koordinaten der 
Leidenschaft. Berlin: Theater der Zeit, S. 51-77.

Lucian: »Vom Tanzen der Alten« (dt. 1759). In: Sammlung vermischter Schrif-
ten zur Beförderung der schönen Wissenschaften und der freyen Künste [Des 
ersten Bandes zweites Stück], Berlin: Nicolai, S. 383-426. 

Nancy, Jean-Luc (2003): »Über die Seele« (Vortrag 8. April 1994 an der École 
Regionale des Beaux-Arts in Le Mans im Rahmen eines Kolloquiums 
»Der Körper«). In: ders., Corpus, Berlin: diaphanes (Aus dem Französi-
schen von Nils Hodyas und Timo Obergöker), S. 105-126.

Noverre, Jean Georges (1772): »Agamemnon vengé. Ballet Tragique en cinq 
actes (Wien 1772). Avec: Réfl exions justifi catives, sur le choix et l’ordo-
nance du sujet«. In: ders. (1776), Recueil de Programmes de ballets de M. 
Noverre, Wien, Joseph Kurzböck, Imprimeur et Libraire de la maj. Imp. 
Et Roy ap., o.P. 

Noverre, Jean Georges (1776a): »Introduction au Ballet des Horaces ou Petite 
reponse aux grandes Lettres du Sr. Angiolini«. In: ders., Recueil de Pro-
grammes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P.

Noverre, Jean Georges (1776b): »Euthyme et Eucharis. Ballet Heroi-Pantomi-
me«. In: ders., Recueil de Programmes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P. 

Noverre, Jean Georges (1776c): »Medée et Jason. Ballet Tragique en une ac-
te«. In: ders., Recueil de Programmes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P. 

Noverre, Jean Georges (1952): Lettres sur la Danse et les arts imitateurs, Paris: 
Édition Lieutier.

Noverre, Jean Georges (1977): Briefe über die Tanzkunst und über die Ballette, 
hg. v. Kurt Petermann in der Reihe Documenta Choreologica, München: 
Heimeran Verlag [Faksimlie der dtsch. Übersetzung von 15 Briefen von 
Gotthold Ephraim Lessing und J. J. C. Bode (1769), Hamburg und Bre-
men: Johann Hinrich Cramer. [Franz. Erstausgabe: ders. (1769): Lettres 
sur la danse et les arts imitateurs, Lyon und Stuttgart.] 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION  |  53

Nye, Edward (2005): »De la similitude du ballet-pantomime et de l’opéra à 
travers trois dialogues muets«. In: SVEC 7, S. 207-222.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom »Aff ect« zur »Action«. Quellenstudien zur 
Poetik der Tanzkunst vom späten Ballet de cour bis zum frühen Ballet en 
Action, Würzburg: Königshausen & Neumann.

Thurner, Christina (2009): Beredte Körper – bewegte Seelen. Zum Diskurs der 
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Weaver, John (1712): »An Essay towards an History of Dancing«. Reprint in: 
Richard Ralph (Hg.) (1985), The Life and Works of John Weaver. An account 
of his life, writings and theatrical productions, with an annotated reprint of 
his complete publications, London: Dance Books, S. 389-672. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Relaying the Ar ts 

in Seventeenth-Centur y Italian Performance 

and Eighteenth-Centur y French Theor y

Mark Franko

»The language of action, of life representing itself« (Pasolini 2007: 41)

In addressing the simultaneous and/or sequential use of voice (song), text 
(speech), and movement (dance) in early seventeenth-century Italian court 
performance, this paper establishes relays with earlier protocols of my re-
search in Baroque dance. In »Dance as Text«, a propos of the geometrical 
dances in Le Balet comique de la royne (1581), I discussed how »choreographic 
space off ers an illustration of the principles of vocal harmony« (Franko 1993: 
47).1 I based that claim not only on the libretto of the Balet comique, but also 
on a reading of sixteenth-century Italian musical theorists. In this paper, I 
further develop the relationship between voice and body, but reverse the me-
thodological procedure: the performance material is Italian and the theory 
is French. In addition, I stretch this relationship across the seventeenth and 
eighteenth centuries: the interest in pantomime in the later eighteenth cen-
tury is well known (see Rosenfeld 2001). That it could be considered a belated 
theory of Italian performance is a less common thesis.

Confronting the interdisciplinarity of early-modern performance is still 
a relatively new endeavor, and the interdisciplinarity is only compounded 
by the fact that the ideas presented here arose directly from a performance 
I worked on in spring 2007 – Delizie di Posilipo Boscarecce, e Maritime (The 
Sylvan and Oceanic Delights of Posilipo).2 The piece itself, originally produced 

1 | In Mark Franko, Dance as Text: Ideologies of the Baroque Body it was a ques-
tion of how geometrical dance as an avowedly harmonious construct drew upon mu-
sical theory, and notably, on the analogy with the voice as a harmonic interval. A 
French edition is now available as La danse comme texte (Paris: Éditions Kargo, 2005) 
and an Italian edition is forthcoming at L’Epos. For a diff erent and earlier refl ection 
on voice and movement, see Franko 1987.

2 | Le Delizie di Posilipo was a collaboration of MusicSources, the Galileo Proj-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  MARK FRANKO

in Naples in 1620, deserves a discussion of its own. I present the following 
refl ections as related to the creation of a work for the stage rather than pri-
marily as an intellectual project. These are thus also relays between diff erent 
sorts of research and, consequently, at the present stage my fi ndings may 
appear to lack rigor for a variety of reasons. These thoughts, however, were 
originally presented alongside live performance and as a complement to live 
performance.3 They remain to be refi ned and further developed.

I shall focus primarily on early-modern declamation as a hybrid practice 
– both vocal and physical – and the relationship of declamation to eighteenth-
century French theory of the arts. I am less interested in national styles and 
boundaries and more in the rhetorical role the voice plays with respect to 
movement in early modern performance practice. Part of this phenomenon 
is a certain displacement or historical delay of the notion of medium. If we do 
not accept the view that a combination of genres within one theatrical work 
is the product of pre-critical naiveté preceding the historical inevitability of 
independently functioning performing arts, then how do we account for this 
hybridity? How do we take early modern generic hybridity seriously, and on 
its own terms?

Other prominent examples of early modern French and Italian perfor-
mance where poetry, music, and dance alternate and coincide include the 
Balet Comique de la Royne (1581), the 1589 Florentine Intermedi, and some 
of Monteverdi’s Dramatic Madrigals. Issues of the integration of dance and 
theater were later dealt with in Molière’s comedy-ballet and thereafter in ope-
ra and musical theater.4 There is something about placing opera, drama, and 
ballet side by side, however, that does not suggest the format of later musical 
theater as much as it keeps the performance genre uncertain each time a 
switch between genres occurs. This uncertainty has much to do with uses 
of the stage space necessary to accommodate the switch between modes of 
performance in a single piece. It is as though three separate works were in 

ect, and the Theater Arts Department and Music Department of the University of 
California, Santa Cruz. Performances took place at the Northbraie Community 
Church, Berkeley, on May 4, 2007, and at the Experimental Theater (UCSC) on May 
26, 2007.

3 | In addition to the Akte des Wissens conference, lecture-demonstrations took 
place at the World Performance Project conference Looking Back/Looking Forward, 
Yale University, April 18, 2008, and as keynote address at the UC Davis Humanities 
Institute conference Identity, Performance, Representation: New Modes of Interpretation 
in the Humanities, May 16, 2008. There presentations were done with the participa-
tion of Alessandro Rumié, the performer who originated the Sebeto role.

4 | Rhetorical theory is also important here: the voice and the text require the 
support of gestural delivery, just as the composition of the text implies movement. 
(see Franko 1986; Carruthers 2000). Rhetorical culture encourages a non-hierarchi-
cal vision of the arts as one adapts the means of the other. Condillac makes reference 
to ancient pantomime as that aspect of theater most acutely addressing the pre-histo-
ry of language as the communication of thought.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  57

progress simultaneously so that no idealized fusion accounts for the totality. 
They build something new by ›taking turns‹, but what they build is not their 
own unity. Hence, I shall argue that the goal of this kind of performance 
was not to integrate, unify, or fuse the arts. Keeping them separate while 
stringing them together, overlapping them, and occasionally incorporating 
them in one body created a situation in which dance, theater, and music were 
not strictly diff erentiated in the disciplinary sense. The theoretical term to 
account for this situation might be relay. I like this term because it indicates 
that to cede the place to the other is neither to function autonomously nor to 
fuse. This phenomenon has analogies with contemporary interdisciplinary 
performance.5

Eighteenth-century aesthetics subsequently assigned the fl uctuating ro-
les of these genres to discrete artistic media, which art historian Paul Oskar 
Kristeller has called the »system of the arts« (Kristeller 1980: 163ff .). Despite 
the disciplinary impulse of eighteenth-century aesthetics to render each art 
an independent aesthetic enclave, a counter-current where the infl uence of 
relays persists as a way to think each art in its independent, yet concerted, 
function surfaces in a number of infl uential French texts of the Enlighten-
ment. I shall pay particular attention to Condillac’s refl ections on »original 
languages« and the way the »Encyclopédie« (1754) interprets the meaning 
of declamation. In so doing, I shall point to a discontinuity or contradiction 
within the discourse of eighteenth-century aesthetics whereby a theory of 
the particular arts alternates with the explanation of hybridity. It is the very 
survival of hybridity within a discursive milieu that would seem to eliminate 
it that drew my attention. As I move between seventeenth-century Italian 
performance and eighteenth-century French theory, I am following the vi-
cissitudes of an unavowed interdisciplinary concept across national boun-
daries, centuries, and performative and discursive practices. The rigor I seek 
is of an interdisciplinary rather than a disciplinary order. It survives only in 
its discontinuity. We could consider this discontinuity, with Michel Foucault, 
as a site of the dispersion of »discursive events«, a dispersion that resists di-
sciplinary closure (Foucault 1972: 27). Furthermore, one could say that an 
artistic discipline is the product of a discursive unity, whereas artistic inter-
disciplinarity arises on the grounds of historical discontinuity.6 The concept 
of historical discontinuity dear to Foucault supports a view of the performing 
arts wherein aesthetic protocols do not so much evolve as disappear and re-
turn later in diff erent guise. 

5 | A recent example one might point to is Studie I zu Bildbeschreibung von Hei-
ner Müller, directed by Laurent Chétouane and performed by Frank Willens at the 
Sophiensaele in Berlin, February 1, 2008, which I saw during the conference Akte 
des Wissens, where I presented an earlier version of this paper. In this case, however, 
music played no role.

6 | This account of artistic and philosophical relay calls to mind the highly con-
temporary protocols of deferral and trace. But my intent is not to see in seventeenth-
century performance a harbinger of post-structuralist theory. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58  |  MARK FRANKO

Posilipo

First performed on Carnival Sunday, 1620, at the vice regal court in Naples, 
Delizie di Posilipo celebrates the return to health of Philip II of Austria, Don 
Pedro Giron, Viceroy of Naples. Posilipo consists of a string of scenes in 
which dance, speech, song, and instrumental music alternate, and thus vary 
the visual and rhythmic landscape of stage action. An opening and a closing 
monologue by Sebeto – a river deity – frame the piece, which progresses from 
darkness (the Viceroy’s brush with death) to the joy (»delizia«) occasioned 
by his recovery and shared by the entire court. From that joy, which grows 
in intensity as the piece progresses, emerges the troubled realization that it 
is impossible to capture or to stay pleasure, to prolong its unique sensation 
indefi nitely. This is the realization of the tragedy of language that cannot 
remain within an unmediated relation to its gesture. After joy come the 
signs of joy wherein memory replaces experience. This realization is given 
to Sebeto whose fi nal gesture is a poetic meditation on pleasure’s loss. What 
allows the separate arts to work so eff ectively together in this case is the 
unity, coherence, and power of the idea itself. This loss of joy is reminiscent 
of Shakespeare’s »A Midsummer Night’s Dream« as if performed without the 
plot. Sebeto morphs between Oberon and the lovers, and Cupid suggests 
Puck, while the court itself dances a three-part geometrical dance and a se-
ries of burlesque entries dominated by Venus and the three Sirens (Donne 
mie care and A Voi famoso Eroe). 

Relay

Relay occurs when one medium alternates with or takes over for another – a 
switching of means that is also a continuation by other means. Song begins 
where dance stops; spoken word begins where song stops etc. Within such 
alternation, we also have an alternation of musical styles. The music contains 
both sixteenth-century polyphony and the monody that succeeded it.7 While 
Sebeto’s discourse introduces the poetic text as spoken word into this web of 
music and dance, it also brings the orality of song and the kinetic and choreo-
graphic dimension of movement into speech. There is even one moment in 
the fi rst discourse where Sebeto sings. The role is itself emblematic of relay 
because poetry, movement, and orality are concentrated in one performer. 
This would properly be what was called declamation. Relay, then, need not 
only be about deferral and alternation; it can also be about combination and 
overlapping. It occasions either interruptive space or voluminous overlap. 
As we shall see with the notion of original language, declamation evokes 
diff erent states of time that are relayed within overlapping modes, so that it 

7 | I thank Nina Treadwell for pointing this out to me. The music was composed 
collaboratively (the composers include Francesco Lambardi, Giacomo Spiardo, An-
drea Ansalone, and Giovanni Maria Trabaci).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  59

is never possible to avoid some form of sequencing. But sequencing is always 
looking back as well as forward.

Concentrated volume entails micro sequencing. For example, the »Ency-
clopédie« informs us of the temporal primacy of gesture over word: 

»Gesture in the theater should always come before words. One feels gesture ear-
lier than words can say; gesture travels more quickly than words; it takes a mo-
ment for the word to be formed and to strike the ear; gesture, rendered agile by 
sensibility, always moves at the very moment that the soul receives it.« (Transl., 
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 7: 652)8 

The »Encyclopédie« theorizes that the velocity of gestural transmission ex-
ceeds that of sound, just as sound travels faster than the word. The role of 
the voice is split between a gestural and a semantic function, but movement 
contains no such split since, even if mimetically suggestive, movement has 
no semantic component. The role of gesture in declamation is to render the mo-
vement of thought. This is not a conventionally rhetorical function: it tends to 
endow thought with the quality of movement in the process of its becoming. 
The relation between vocal and bodily movement is underlined and, in fact, 
constitutes a powerful technical approach to this kind of performance. That 
all semantically connoted elements fold back into movement – understood 
as vocal and physical gesture – allows articulated language to exist simulta-
neously with its own initial impetus.

›Original‹ Languages

Relay’s ontology is in glottogenetic theories of language. The theory of the 
origin of languages in gesture was originated by the Neapolitan philosopher 
Giambattista Vico.9 Like Vico, Jean-Jacques Rousseau asserted that the evo-
lution from the origin of language in gesture to instituted language passes 
through poetry: it begins with gesture (or the passions), moves on to fi gural 
language, and ends with denotation: 

»As man’s fi rst motions for speaking were of the passions, his fi rst expressions 
were tropes. Figurative language was the fi rst to be born. Proper meaning was 
discovered last. One calls things by their true name only when one sees them in 

8 | »Le geste au théatre doit toûjours précéder la parole: on sent bien plûtôt que la 
parole ne peut le dire; & le geste est beaucoup plus preste qu’elle; il faut des momens à 
la parole pour se former & pour frapper l’oreille; le geste que la sensibilité rend agile, 
part toûjours au moment même où l’ame éprouve le sentiment.« This and the follow-
ing excerpts from the »Encyclopédie« have been translated by the author.

9 |  Rosenfeld maintains that Vico’s infl uence on the French discourse is nil, 
since his »Scienza nuova« (1725) was unknown in France before the nineteenth cen-
tury. Be this as it may, Italian performance was certainly not unknown in France.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60  |  MARK FRANKO

their true form. At fi rst only poetry was spoken; there was no hint of reasoning 
until much later.« (Rousseau 1966: 12)10

Etienne Bonnot de Condillac placed emphasis on vocal and physical gesture 
rather than on fi gurative language when he articulated these ideas infl uenti-
ally for the French eighteenth century in his »Essay on the Origin of Human 
Knowledge« (1746). 

Condillac argues that all ideas derive from sensations, and he sketches a 
scenario for the development of language from the gestures of the body and 
the voice. Both bodily and vocal movements are considered gestural, and 
Condillac posits the pre-existence of gesture to speech as the primal scene 
of language, making of this very narrative of origins a theatrical scene in its 
own right. According to Condillac, linguistic signs developed gradually from 
the long interpretive eff ort to grasp pre-linguistic expressive bodily move-
ment. He calls these bodily signs the »language of action«. These uncodifi ed 
movements are all passionate, as they are generated by intense sensations. 
Prior to the institution of conventional signs that ultimately replace action, 
the expressive value of these movement practices is high. The »Encyclopédie« 
breaks action down into »song« and »gesture«. Once a conventional sign sys-
tem (›instituted language‹) is developed, such action is no longer necessary, 
and its expressive intensity diminishes. The intensity continues, however, to 
circulate in art practices. »[T]he language of action is the seed of the langua-
ges and of all the arts that can be used to express our thoughts.« (Condillac 
2001: 194)

Condillac’s principle metaphor for perception and consciousness is thea-
ter: the whole notion of attention is based on »the illusion that is created 
in the theater« (ibid.: 21). Condillac moves from attention to perception to 
idea: »The cries of the passions contributed to the development of the opera-
tions of the mind by naturally originating the language of action, a language 
which in its early stages […] consisted of mere contortions and agitated bodily 
movements.« (Ibid.: 115) The raw materials of physical and vocal gesture are 
the original scene of communication through ›natural‹ signs, which over 
the course of time become recognizable, and are eventually ›instituted‹ by 
convention as conventional signs.11 

10 | Marcel Danesi comments: »Rousseau proposed what certainly must have 
been a radical idea for his era—that metaphor was not a mere stylistic variant for a 
more basic literal mode of expression, but rather a cognitive remnant of a previous, 
and hence more fundamental, stage in the evolution of the rational, logical mind.« 
(Danesi 1993: 11)

11 | In Vico’s »The New Science« this transition from emotional gesture to in-
telligible language is itself poetic. »Poetry, he says, begins with the fi rst, crude men 
describing the exterior world in terms of their own body.« (Schaeff er 1990: 85) Ges-
ture is fundamentally metaphorical, which also means that a tradition of oral rhetoric 
still dominates chirographic meaning. »The metaphorical translation thus eff ected 
allows men to make sense out of their sensations, to objectify them in ways that both 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  61

Whenever passions are on view, Condillac’s account of the origin of lang-
uage can be read back into a kind of spectatorship. From his conjectures 
about the development of signs to his account of ancient pantomime as an 
early stage of these signs, Condillac ›stages‹ perception and cognition in his 
writing as proto-theatrical action. When Condillac says that all ideas are ba-
sed on sensation, he means that every meaning is modeled on a vocal or phy-
sical action. The expressivity of action gets deposited in the linguistic sign, 
yet the link between sensation and idea becomes phenomenal only when the 
sign is integrated into a theatrical representation. This means that the origi-
nal scene of communicable ideas exists in theater as if in an always already 
retrospective scene that theater displays in its very presentness. The origin of 
language is as if preserved in the gestural necessity of the theatrical act.

The vocal and physical gestures of performance, therefore, provide us 
with direct access to the idea: theatrical performance contains the language of 
action as the instituted sign’s historical choreography. Condillac narrates the 
origin of human knowledge as theater – and here he joins company with 
Cahusac, Noverre, and Diderot, among others – while he calls upon theater 
to rediscover the values of this language of action. Hence: »the intimate re-
lation of the arts to their birth« (ibid.: 151). Action and language open onto a 
scene of their own origination, and this is why and how they are, and remain, 
expressive. Michel Foucault alludes to »an original language from which all 
others derive, and of which all others carry within themselves a sometimes 
decipherable memory« (Foucault 1972: 64). The narrative to which theater is 
given is the performative genealogy of its own decipherable memory as original 
language.12 

constellate a meaningful interpretation of external reality and generate a level of self-
consciousness of sensation itself«. (Ibid.: 90)

12 | One historiographic consequence is the necessity to reevaluate the empha-
sis put on narrative discussions of Jean-Georges Noverre’s balletic reforms, which 
he called ballet en action. Noverre wanted to change ballet from a technical to an 
expressive medium, and this is often associated with the introduction of plot into 
choreography. When Noverre’s »Lettres sur la danse« are re-read in light of Condillac’s 
»langage d’action«, however, it becomes clear that his reform is of gesture itself: the 
re-positioning of gesture as expressive because pre-linguistic rather than linear and 
narrative. Noverre’s rejection of technique in favor of »natural« gesture is not primar-
ily concerned with narrative composition per se. Certainly, the question of imitation 
was paramount, but imitation and narrative are not exactly the same thing, just as 
the frequently invoked trope of pictoriality in Noverre does not mean that theater 
becomes painting.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62  |  MARK FRANKO

GesamtNATURwerk

The »Encyclopédie’s« theorization of hybridity occurs in cross-referencing 
defi nitions of movement.13 The relevant entries present voice and movement 
not in self-suffi  cient defi nitions, but as if traveling across a dense semantic 
fi eld where the media of spoken word, dance, and song relay essential quali-
ties of movement amongst themselves. This performative aspect of the »En-
cyclopédie« acts as a theoretical counterpart to the practices of artistic relay 
that characterized earlier modes of performance. The entries cross-reference 
each other as danse, geste, déclamation, voix, son, corps, corpuscule, onde, on-
dulation, vibration, chant, sensibilité, sensations, ballet, opera, and pantomime 
etc. These entries lead us through a maze in which the meaning of body and 
voice are never stabilized, but always in a process of becoming that is also a 
looking back. Within the »Encyclopédie’s« semantic fi eld, there is a sustained 
discourse of the historicity of sensation à la Condillac, which is essential to 
the expressive potential of the idea expressed in, and as, the imaginary origin 
of performance. Each such defi nition relays the ultimate comprehension of 
a key term to another rubric, another term, another modality of performan-
ce.14 It is this particular form of relay between the present and the past that 
is most salient in the relation between gesture and speech that emerges in 
declamation. We should understand layers in this context not as sedimen-
ted, but as at the surface of simultaneous oral and physical materiality. It 
is as though every performance encodes its own imaginary origin prior to 
the birth of language alongside its deployment of the communicative use of 
language in the present. Every moment of performance demands a double 
consciousness.

Let us look more closely at some of these cross-references. As with Con-
dillac, both movement and the voice as ›primitive‹ entities are comprised 
within the category of gesture. Dance is related back to gesture in the same 
way that singing is related back to the voice. Both chant and danse, prior to 
the origin of languages, are geste. The voice, however, is associated with a 
scene of expression where what is felt is what is meant: the voice operates before 
or around words.15 Dance, on the other hand, is more directly related to the 

13 | Louis de Cahusac and Jean-Jacques Rousseau wrote most of the dance and 
music entries.

14 | There is, in other terms, a distinction between the idea and the linguistic 
sign in the context of which the meaningful de-semanticization of movement is to 
be understood. 

15 | The primacy of voice and/or movement in gesture is, however, in dispute. 
The »Encyclopédie« makes movement secondary to voice, whereas Condillac does the 
reverse. »So singing, which was the expression of a feeling, gave birth to a second 
expression that was named dance. These are the two primitive principles.« (Condillac 
2001: 120) »[A]insi le chant qui étoit l’expression d’un sentiment (Voyez CHANT) a 
fait developer une seconde expression qui étoit nommée danse. Et voilà ces deux principes 
primitives« (my emphasis). In this instance, dance is positioned as secondary, or put 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  63

image, the pictorial, and, hence, to imitation: »Sensations are fi rst expres-
sed by diff erent physical movements of the body and the face. Pleasure and 
pain, when the soul feels them, give the body movements which paint these 
diff erent impressions: that is what we call gesture. Voyez ›GESTE‹.« (Transl., 
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 623)16

Although expressive potential is possible throughout the body, its pri-
vileged locus is the face. The discourse on facial expression (as explicitly 
opposed to masks) extends to the actor. Facial expression is called the work of 
nature rather than of art. Within the idiolect of this discourse, nature refers 
to the primitive scene of the origin of languages. »Gesture is for the actor, 
when gesture is true, the sublime work of art because it seems the very ima-
ge of nature; but art by itself and without nature cannot do anything with the 
human physiognomy.« (Transl., Diderot/d’Alembert 1988, vol. 7: 652)17 

Up until now we have been considering the separate, if related, proper-
ties of sound and movement in the theory of historical performance. With 
the term déclamation, the vocal and physical protocols begin to relay each 
other within a single action. Declamation, says the »Encyclopédie«, is the 
art of delivering discourse (»c’est l’art de rendre le discours«). Declamation 
includes within itself the amalgamation of movement, sound, and words: 
the composite theatrical entity par excellence. Yet, like gesture rather than 
dance or sound rather than song, declamation has its roots in a primitive 
state of nature: »Natural declamation gave birth to Music, Music to Poetry, 
and Music and Poetry in their turn made an art of declamation.« (Transl., 
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 680)18 Although amalgamated of various 
elements, declamation is originary and secondary – both ›natural‹ and ›thea-
trical‹ – because it is pre-linguistic even in its linguistic reincarnation. The rea-
sons for this may be that language here is actually poetry and that this poetry 
was born of music. In some sense, declamation bypasses the instituted sign 
as fi gural language.

The text of Sebeto’s second discourse, in the Deanna Shemek translation 
below, is mannerist. Its intensely fi gural language serves to convey the desire 
for infi nite sensation, creating closure for the work as pleasure’s end, and 
substituting poetic language for the encomium of the fi rst discourse:

diff erently, vocal movement is positioned as prior to physical movement. »DANSE,f.f. 
(Art & Hist.) mouvemens reglés du corps, sauts, & pas mesurés, faits au son des ins-
trumens ou de la voix.« (Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 623)

16 | »Les sensations ont été d’abord exprimées par les diff érens mouvemens du 
corps & du visage. Le plaisir & la douleur en se faisant sentir à l’ame, ont donné au 
corps de mouvemens qui peignoient au-dehors ces diff érentes impression : c’est ce 
qu’on a nommé geste.« 

17 | »[I]ls [gestures] sont en eff et dans l’acteur, lorsqu’ils sont vrais, l’ouvrage 
sublime de l’art, parce qu’ils paroissent l’image vivante de la nature: mais l’art seul & 
sans elle, ne peut rien sur cette partie de la fi gure humaine; […].«

18 | »La déclamation naturelle donna naissance à la Musique, la Musique à la 
Poésie, la Musique & la Poésie à leur tour fi rent un art de la déclamation.«

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64  |  MARK FRANKO

Concluding Dedicatory Poem to the Ladies

From the rich splendor of your eyes
Let the sky turn to sapphire, oh beautiful Ladies

And let this shining sea become a Heaven of stars.
Let the grass turn to emeralds and the fl owers to gold.

Let this beautiful mountain and this pleasant shore 
Fill the arena with tiny diamonds.

Here are shade and breezes to delight you at every hour, 
Cooled by the jealousy of rival lovers, 
Filled with perfume and dancing with the song of birds.

Love inspires even the sea cliff s, dressed in agate, 
To give you precious stones 
Stately thrones of jasper and ruby.

The sea undone [in breaking waves] into pearls on these rich shores, 
The sea shows itself to you, loving, 
And consumes itself in bitter tears of crystalline foam.

Thence the lover confounds the waters with the sea, 
Weeping for the mountain; and to the eye these appear as 
Liquid silver mixed with delicate pearls.

The fi sh regard themselves amid such treasure, 
Their scales enameled and their heads 
Adorned with coral among the moving crystals [i.e. the waves].

They pursue the golden nets of your tresses, 
Darting [like] lovers, and where Venus was born 
They warm the waters without diminishing their [own] ardor.

While all is thus beautifi ed and ignited 
In the sunlight of your lovely eyes, the Sun dims, 
Surrendering to them the restraint of its light.

And my beautiful Sun, which shines among you now, also subsides.

PARTHENOPE [e.g. Posilipo] the beautiful [pledges] to the greater light
Of your eyes, its own.

I cite the text here in its entirety to underline the radical change in diction 
that occurs between the beginning and the end of the work. This change is 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  65

also part of the work’s hybridity, and it transforms the previous relays bet-
ween genre into a sort of poetic necessity.

The »Encyclopédie« pictures declamation as the synthesis of all the un-
adulterated, ›natural‹ elements: a sort of GesamtNATURwerk. Déclamation 
théâtrale points to a more potent action than any particular art form could 
represent alone because in declamation there is no hierarchy of the arts. 
Declamation is identical to itself at both ends of the historical spectrum. It is 
temporally hybrid: primitive and synthetic, simultaneously looking forward 
and looking back. When it comes to declamation, in other terms, medium 
does not serve as a means of diff erentiation. Declamation is nothing other 
than the re-naturalization of the instituted sign.

Sonorous Bodies 

There is no principle of physical movement in the eighteenth century that 
is theoretically distinct from the voice. To understand how movement was 
thought to operate one is obliged to follow a set of terms that take us from son 
and voix to onde, ondulation, vibration, and, ultimately, corpuscule. The voice, 
in order to travel, requires miniature bodies that prolong it in the air after its 
initial percussive emergence. They relay each other.

Sound is theorized as a »movement of vibration in the air«. The body is 
implicated in the description of vocal movement: »[…] to produce sound the-
re must be movement in the sonorous body«. (Transl., Diderot/d’Alembert 
1988, vol. 15: 343)19 The movement of sonorous bodies occurs through relay 
in, and of, the air: 

»This movement is communicated to the air, or produces a similar movement in 
the air or in as many of its parts as can receive and relay it […] The movement of 
bodies at a distance cannot reach our senses without the mediation of other bodies that 
receive these movements of the sonorous bodies and communicate them.« (Transl., 
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 15: 343, emph. author)20

There is no singular body of sound, but only plural sonorous bodies relayed 
on the air through trembling, waves, or vibrations (indicating the oscilla-
ting, waving, or back and forth directionality) that bring us the sensations of 
sound. The production of sound is the result of movement and so the result 
of bodies. Hence the idea of corpuscules is invoked: »Every body is compo-

19 | »[…] pour produire le son, il faut nécessairement du mouvement dans le 
corps sonore.«

20 | »Que ce mouvement se communique à l’air, ou produit un mouvement 
semblable dans l’air ou dans autant de ses parties qu’il y en a de capables de le rece-
voir & de le perpétuer; d’autant plus que le mouvement des corps qui sont à quelque 
distance, ne peut point aff ecter nos sens sans la médiation d’autres corps qui reçoivent ces 
mouvemens du corps sonore, & les communiquent immédiatement à l’organe.« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66  |  MARK FRANKO

sed of a prodigious quantity of corpuscles. These corpuscles are themselves 
bodies and are composed of smaller bodies so that the elements of bodies 
are always bodies (see ›CORPS & CONFIGURATION‹).« (Transl., Diderot/
d’Alembert 1988, vol. 4: 270)21 

Ultimately, the »Encyclopédie’s« little bodies, or »corpuscules«, are like 
Leibniz’s monads, self-suffi  cient miniature, but complete, entities that cons-
titute the world. The body is divisible, but also irreducible. The voice produ-
ces corporeal relay. But physical movement is modeled on the movement of 
the voice. Only sound, and particularly the sound of the voice, seems capable 
of containing within itself the original sensation that caused it and is thus 
able to transmit that sensation elsewhere as movement.

Through the concept of the vibration of sonorous bodies, sensation itself 
is considered as a kind of movement. It seems impossible to isolate the spe-
cifi city of action when each element of action is isomorphic with its anterior 
cause. Nevertheless, movement itself seems closest to its own originary na-
ture when it is described in terms of sound.22 Nature is the raw material of 
art, but raw material is always presented as inherently more powerful than 
art itself. Here we glimpse another rationale for the aesthetics of relay. Relay 
is a principle of composition and combination of the raw. It embodies move-
ment as the voyage of sensation toward us.

Postscript on the Voice and Writing

The theorization of postmodern dance has been infl uenced by post-struc-
tural aesthetics to be against expression, against presence, and against the 
voice. This also created a context within which Dance Studies of the 1980s 
situated postmodern dance philosophically. Writing was the model of prefe-
rence for both dance and choreography, and this for several reasons. From 
the early modern perspective it was noted that the suffi  x graphie signifi ed 
writing as a primordial choreographic procedure; that Baroque dance itself 
was as though written by the dancer on the fl oor as a pathway miming the 
notation from which it derived; and furthermore that Baroque dance was a 
pre-Enlightenment art, which, like most baroque art and thought, had im-
portant resonances with postmodernism, particularly with respect to allego-
ry (cf. Owens 1980). The relation of dance to writing assured a mediation of 
dance knowledge that was inscribed, as it were, within dance itself. With the 

21 | »Tout corps est composé d’une quantité prodigieuse de corpuscules. Ces 
corpuscules eux – mêmes sont des corps, & sont composés par la même raison 
d’autres corpuscules plus petits, ensorte que les élemens d’un corps ne paroissent 
être autre chose que des corps. Mais quels sont les élemens primitifs de la matiere? 
c’est ce qu’il est diffi  cile de savoir. Voyez les articles Corps & Confi guration.« 

22 | Gina Bloom puts emphasis on the materiality of the voice in her study of 
early modern English sources in Bloom 2007.  

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  67

trope of dance as writing, dance mediated itself as knowledge.23 Continental 
post-structuralist aesthetics thus had a decisive infl uence on contemporary 
Anglo-American dance theory.

As writing became an infl uential theoretical construct, choreography 
suggested an alternative form of writing, and corporeality gained precedence 
as a model for communication. Post-structuralism, however, also lent itself 
to an anti-Enlightenment stance on the disciplines, and thus helped to fos-
ter an experimental creative climate in which hybridity, including vocality, 
entered into contemporary performance practices. In brief, and contrary to 
all aesthetic dictates deriving from the eighteenth century and developed in 
the nineteenth century, dancers on stage now speak. So the historical ques-
tion of how the voice relays movement, or movement, the voice, becomes a 
theoretical one for post-structuralist thought. More largely, it becomes the 
question of how dance, literature, philosophy, and history mediate each other in 
the discursive formation of choreography. The place of the voice in the scene of 
dance as writing is ›multi-vocal‹: when considered philosophically in relation 
to writing, the voice evokes only ›truth‹ and totality; but when considered 
from the perspective of dance history, the voice betokens discontinuity and 
dispersion.

This is the place to mention how incongruous it may seem to make the 
voice a vehicle of generic relays in a postmodern context. Certainly within 
a post-structural context, the voice and writing are two antithetical models 
for danced movement. One thinks immediately of writing as notation and of 
the voice as the expressive entity whose absence determines the disciplinary 
identity of dance in modernity. Both writing and notation are silent. 

I began to choreograph in the early 1980s while researching late Renais-
sance and early Baroque choreography, which led to the founding of No-
vAntiqua in New York in 1985. My position on choreography as a practice 
was cross-disciplinary and cross-historical: experimental performance work 
generates scholarship, which in turn generates further performance. I was 
privileged to be able to engage with both activities in tandem. Thus, my cho-
reography worked implicitly against the mutually exclusive status of practi-
ce and theory. I was interested in how the theoretical analysis of historical 
performance might engender – construct – new choreographic ideas with 
relevance to contemporary sensibilities. I posited the notion of construction 
as opposed to reconstruction. Implicit in the term construction was a critique 
of reconstruction, and the implication of a possible deconstructive analysis. 
I wrote: 

»To ›deconstruct‹ historical dance is to get at its root sources through an analysis 
of the choreography’s theoretical underpinnings […] The move from reconstruc-

23 | In Franko 1993, I associated this tendency to make of dance a self-mediated 
knowledge to the even earlier phenomenon of geometrical dance in the late Renais-
sance. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68  |  MARK FRANKO

tion to construction is also a move toward the creation of choreography that acti-
vely rethinks historical sources.« (Franko 1993: 137) 

I was interested in forms of knowledge that could be mediated by theoretical 
analysis, then directly transferred into physical terms. I thought of this as a 
mediation of knowledge, albeit of one that proceeds by discontinuities rather 
than continuities, theoretical refl ection rather than prescriptive texts, and 
the constellating of infl uences rather than a concept of periodization.

In this spirit, I created for Akte des Wissens a dance for Juliet Neidish. The 
dance’s project is to embody sound and hence to relay it through movement. 
As a dance for a silent dancer, it is meant to think through how the body 
and sound might be taken as relays without entering into the textual area of 
words.24 Without declamation, movement exists within sound in this piece, 
rather than to sound. This is a diff erent way of thinking through the proble-
matic described earlier a propos of the Sebeto discourses. I see Follia and the 
Sebeto discourses as two answers to the same question.

Bibliography

Bloom, Gina (2007): Voice in Motion. Staging Gender, Shaping Sound in Early 
Modern England, Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Carruthers, Mary (2000): »Rhetorical Ductus, or Moving through a Com-
position«. In: Mark Franko/Annette Richards (eds.), Acting on the Past: 
historical performance across the disciplines, Middletown: Wesleyan Uni-
versity Press, p. 99-117.

Condillac, Etienne Bonnot de (2001): Essay on the Origin of Human Knowled-
ge. Hans Aarsleff  (ed.), Cambridge: Cambridge University Press.

Danesi, Marcel (1993): Vico, Metaphor and the Origin of Language, Blooming-
ton: Indiana University Press.

Diderot, Denis/d'Alembert, Jean le Rond (ed.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression 
en Facsimilé de la première édition de 1751-1780, Stuttgart, Vol. 4 & Vol. 
7.

Foucault, Michel (1972): The Archaeology of Knowledge and the Discourse on 
Language, transl. by A.M. Sheridan Smith, New York: Pantheon Books.

Franko, Mark (1986): The Dancing Body in Renaissance Choreography, Bir-
mingham: Summa.

Franko, Mark (1987): »Act and Voice in Neo-Classical Theatrical Theory: 
D’Aubignac’s Pratique and Corneille’s Illusion«. In: Romanic Review, Vol. 
LXXVIII, no. 3 (May 1987), p. 311-326.

Franko, Mark (1993): Dance as Text: Ideologies of the Baroque Body, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

24 | Follia, a solo for Juliet Neidish, was premiered at the conference on Febru-
ary 1, 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY  |  69

Kristeller, Paul Oskar (1980): »The Modern System of the Arts«. In: Paul Os-
kar Kristeller, Renaissance Thought and the Arts. Collected Essay, Prince-
ton: Princeton University Press, p. 163-227.

Noverre, Jean Georges (1967): Lettres sur la danse et sur les ballets, New York: 
Broude Brothers, (Reprint of 1769).

Owens, Craig (1988): »The Allegorical Impulse: Toward a Theory of Postmo-
dernism«. In: October 12, Spring 1980, p. 67-86

Pasolini, Pier Paolo (2007): »Poet of Ashes«. In: Roberto Chiesis/Andrea 
Mancini (ed.), Pier Paolo Pasolini. Poet of Ashes, San Francisco: City 
Lights, 2007), p. 41.

Rosenfeld, Sophia A. (2001): A revolution in language: the problem of signs in 
late eighteenth-century France. Stanford: Stanford University Press.

Rousseau, Jean-Jacques (1966): Essay on the Origin of Languages, transl. by 
John H. Moran, Alexander Gode, New York: Frederick Ungar Publishing 
Company.

Schaeff er, John D. (1990): Sensus Communis. Vico, Rhetoric and the Limits of 
Relativism, Durham & London: Duke University Press.

Vico, Giambattista (1725): Scienza nuova/The First New Science, edited and 
translated by Leon Pompa, Cambridge: Cambridge University Press, 
2002.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Enzyklopädie des Tanzes. Bewegung und 

Wissensordnungen des 18. Jahrhunderts 

bei de Cahusac und Diderot

Gabriele Brandstetter

Der Horizont der folgenden Überlegungen ist bestimmt durch Refl exionen 
zu einer Diskurs-Ordnung des Wissens, die im 18. Jahrhundert ihre Ausfal-
tung im großen Stil erfährt: nämlich die Idee der Enzyklopädie. Die Frage, 
die für mich dabei leitend ist, lautet: Hat der Tanz als Kunstform und als 
Form des Körper-Wissens Anteil an diesem enzyklopädischen Archiv sich 
ausdiff erenzierender Kulturen der Künste, der Anthropologie und der so-
eben entstehenden Natur-Wissenschaften? Und in welcher Weise ist Tanz 
damit ein Element eines nicht nur praktischen oder ästhetischen Diskurses, 
sondern ebenso in einen enzyklopädischen, epistemologischen Diskurs im-
pliziert?

Sichtet man den Bestand der tanzwissenschaftlichen Untersuchungen 
in der europäischen, insbesondere der deutschsprachigen Literatur zum 
Tanz im 18. Jahrhundert einmal wieder – und wieder mit Gewinn – von 
den frühen und grundlegenden, heute leider kaum mehr gelesenen Arbei-
ten von Ingrid Brainard (vgl. Brainard 1979; 1990), von der Dissertation von 
Manfred Krüger (vgl. Krüger 1963) (noch aus der Schule von Carl Niessen) 
über die Arbeiten von Sibylle Dahms (vgl. Dahms 1988; 1989; 1991), Mari-
an Hannah Winter (vgl. Winter 1974), den Studien aus den 80er und 90er 
Jahren von Claudia Jeschke (vgl. Jeschke 1991; 1992), Gabriele Brandstetter 
(vgl. Brandstetter 1990; 1999) bis zu den jüngeren Untersuchungen von 
Monika Woitas (vgl. Woitas 2004), Stephanie Schroedter (vgl. Schroedter 
2004) – beide aus der »Salzburger Schule« – und jüngst Christina Thurner 
(vgl. Thurner 2009), so fällt vor allem eines auf: die Wiederkehr von Topoi, 
von bestimmten Quellen und Textstellen, von Hypothesen und Argumenten 
der historischen und ästhetischen Deutung – in einer Weise, die deutlich 
kanonische bzw. kanonisierende Züge aufweist. Ein (wohl defi nierter) Ka-
non als Wissens-Macht ist in Disziplinen wie etwa der Theaterwissenschaft, 
Literaturwissenschaft, Philosophie, Kunstwissenschaft selbst ein Element 
der Wissens-Tradition. Insofern könnte man diese Entwicklung auch als das 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72  |  GABRIELE BRANDSTETTER

(erfreuliche) Anzeichen bewerten, dass die Tanzwissenschaft nun an einem 
Punkt ihrer Geschichte angekommen ist, den ältere Disziplinen schon lan-
ge erreicht und durch verschiedene Paradigmenwechsel auch etliche Male 
›umgewälzt‹ haben.

So meine ich (auch wenn ich hierzu jetzt nur Annäherungen machen 
kann), es wäre an der Zeit und lohnend, einen kritischen Blick auf diese kon-
ventionalisierte (Wissenschafts-)Geschichte und ihre Theoreme und Glau-
benssätze zu werfen – vielleicht in dem Sinn, wie dies in den USA, z.B. im 
Umfeld des New Historicism, New Criticism, etwa auch von Susan L. Foster, 
von Mark Franko u.a., zum akademischen Diskurs gehört. Wäre es nicht 
wichtig in diesem Diskurs, in diesen sedimentierten und zur Konvention 
gewordenen Befunden ›so war es‹ nach den Lücken, Widersprüchen, Unge-
reimtheiten zu fragen? Den Signalen eines Wissens oder: Nichtwissens, das 
in die Richtung einer »counter-history« weist, nachzuspüren (vgl. Foucault 
1973; Gallagher/Greenblatt 2000)?

Ich möchte im Folgenden eine kleine Serie von solchen Topoi, Erklärun-
gen, Theoremen zum Tanz im 18. Jahrhundert versammeln – unsystema-
tisch, unvollständig und skizzenhaft –, um dann von diesem Bestands-Ho-
rizont aus der eingangs gestellten Frage nach dem Tanz als einem enzyklo-
pädischen Wissens-Diskurs nachzugehen: mit Louis de Cahusac und der 
Diderotschen Enzyklopädie.

1. Einer der wiederkehrenden Befunde bezieht sich auf die Genese der 
Ballettreform im 18. Jahrhundert: der Wechsel einer Tanzidee und -praxis 
vom repräsentativen Bühnentanz in der dekorativen Tradition des Barock 
und von der damit verbundenen Ballett-Technik hin zu einem »theatrali-
schen Tanz«; d.h. zu einem Handlungsballett als autonomen Genre – eine 
scheinbar lineare, homogene Entwicklung?

2. Zum Diskurs dieser Genre-Entwicklung gehört auch die Debatte um 
den Anteil einzelner Tänzer, Tanzmeister, Choreographen an diesem Re-
formprozess. Immer wieder hervorgehoben wird z.B. die Vorläuferposition 
von John Weaver und Anton Hilverding; zum gängigen Diskurs zählt auch 
der Streit um die Bedeutung bzw. Vorreiterposition von Gasparo Angio-
lini und Jean-Georges Noverre und die Bedeutung der Diskursmacht der 
Schrift (in diesem Fall bei Noverre): in Hinsicht auf das Gedächtnis in der 
Geschichte des Tanzes.

3. Von hier aus gibt es, beim genauen Studium der Tanztraktate zwi-
schen 1700-1800, eine Untersuchungslinie, die dramaturgische und poeti-
sche Konzepte und Systematiken der Ballettreform und des dramatischen 
Musters des ballet d’action verfolgt: die Frage der Stoff wahl, der Strukturie-
rung eines Balletts, das Verhältnis zur Musik, die Rolle der Libretti und die 
Frage der Genres, der Bedeutung der Pantomime, der Gesten.

4. In diesen Kontext fallen auch die Verknüpfungen mit Theoremen der 
Ästhetik der Aufklärung: Naturnachahmung und ihre spezifi sche Bedeu-
tung im dramatischen Ballett; die Übertragung des (Horaz'schen) Prinzips 
»ut pictura poesis« auf den Tanz (unter Berücksichtigung – in den Tanztrak-
taten freilich kaum explizit erwähnt – der Laokoon-Debatte): jener Gedanke, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  73

der sich wie ein roter Faden durch (fast) alle tanzästhetischen Abhandlungen 
des 18. Jahrhunderts zieht: ein gutes Ballett solle sein wie ein »Gemälde« – 
und doch diesem überlegen, da nicht »stillgestellt«, sondern ein »Gemälde 
in Sukzession« (Cahusac 1754).

5. Der fünfte Topos im (wissenschaftsgeschichtlichen) Tanzdiskurs 
zeichnet von Seiten der Tanzästhetik einen Paralleldiskurs zu einer domi-
nanten philosophischen und anthropologischen Frage des 18. Jahrhunderts: 
dem grundlegenden Problem des Zusammenhangs von Körper und Geist, 
bzw. Körper und Seele – jenem »commercium mentis et corporis«, das als 
zentrales Thema in der Aufklärung und in der Anthropologie des 18. Jahr-
hunderts refl ektiert wird. Im Kontext der jüngeren – und sehr ausgedehnten 
– Studien zu diesen Fragen in der Philosophie, Kultur- und Literaturwis-
senschaft (vgl. Koschorke 1999; Torra-Mattenklott 1999) und in der Thea-
terwissenschaft (vgl. Fischer-Lichte 1993; Košenina 1995; Heeg 2000 u.a.) 
hat sich in letzter Zeit verstärkt auch die Tanzwissenschaft mit dem Thema 
»movere« (unter doppelter Perspektive) befasst – mit Blick auf 18.-Jahrhun-
dert-Theorien zur Wechselwirkung von innerer (seelischer) und äußerer 
(körperlicher) Bewegung – und mit den in Schauspielästhetiken und me-
dizinischen Abhandlungen debattierten Fragen nach der Beziehung von 
körperlicher »Darstellung« einer emotionalen »Bewegtheit« und der »Rüh-
rung« der seelischen Bewegtheit des Zuschauers, dessen Mitleid (Lessing), 
Empathie und Gefühl durch die Körperdarstellung der Tänzer affi  ziert wer-
den. (Vgl. Brandstetter et al. 2007)

Eine – für mich off ene – Frage, die sich aus solchen Befunden ergibt, ist 
folgende: Ist es so, dass die Tanztraktate, die vom Ausdruck und von der (be-
absichtigten) Wirkung des dramatischen Balletts handeln, diese anthropo-
logischen und philosophischen Themen des Wissens schon voraussetzen? 
Meine Lektüre der Quellen bestätigt eine solche Annahme: Es gibt jedoch 
kaum philosophische oder wissenschaftliche – allenfalls geschichtliche, auf 
die Antike verweisende Begründungen bzw. Bezugnahmen in den Diskur-
sen (von de Pure, Menestrier, Weaver bis Noverre). Was bedeutet das? Dass 
diese ›Lücke‹ in der Argumentation a) auf den engen Bezug zu den paralle-
len philosophischen und theaterästhetischen, anthropologischen Debatten 
verweist? Oder: b) Ist genau diese Lücke besetzt durch die Praxis der Ballett-
reform: die Praxis einer Darstellung in und durch die Körperbewegung, die 
den ›Tanz‹ selbst an die Stelle einer Strategie des Wissens setzt, einer Empi-
rie (Goethe hätte dies vielleicht unter seinem Begriff  der »zarten Empirie« 
gelten lassen)? 

In welcher Verbindung stehen diese Fragen zum Projekt der Enzyklo-
pädie? Und in welcher Weise werden dadurch die oben genannten Topoi, 
Kanon-Sätze zum Tanz des 18. Jahrhunderts neu beleuchtet? Für Louis de 
Cahusac, den Mitbegründer neben Diderot und d’Alembert, der »Encyclo-
pédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers«, war dieser 
Zusammenhang evident: »man überzeuge sich nur«, schreibt er, »dass das 
Jahrhundert, welches in den Wissenschaften das Werk von Gesetzen, die 
natürliche Historie und die Enzyklopädie hervorgebracht hat, auch in den 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74  |  GABRIELE BRANDSTETTER

Künsten so weit gehen kann als das Jahrhundert des Augustus.« (Cahusac 
1759: 298) Die Frage nach dem ›Enzyklopädischen‹ (z.B. des Tanzes) richtet 
sich dabei nicht hauptsächlich auf die Sammlung von Beständen des Wis-
sens (wie sie in den genannten Traktaten und in Lehr-Konzepten, in der 
Praxis schließlich auch) niedergelegt sind. Das Revolutionäre, das Neue an 
d’Alembert/Diderots System der »Enzyklopädie« besteht in der Strukturie-
rung des Wissens und in der Refl exion der Prinzipien einer solchen Wis-
sensorganisation. Mit Foucault (»Die Ordnung der Dinge«), Robert Darnton 
(zur Enzyklopädie) und Lorraine Daston (über Einbildungskraft und Wis-
senschaft in der Aufklärung) will ich einige Elemente dieser Ordnung des 
Wissens skizzieren: Wurden in der Renaissance Wissensbestände durch ein 
System von Ähnlichkeiten verknüpft, waren sie im klassischen Diskurs des 
17. Jahrhunderts sodann durch mathesis, taxinomia und Genese strukturiert, 
so erhält im 18. Jahrhundert der Zusammenhang von Epistemologie und 
Sprache eine herausragende Bedeutung: im Kontext des wissenschaftlichen 
Diskurses der Anthropologie. Die Frage der Nomenklatur, einer Taxinomie 
der Wissensbestände und ihrer Verknüpfung, steht im Zentrum auch des 
Zentralartikels von Diderot unter dem Stichwort Enzyklopädie.

Der Begriff  »Enzyklopädie«, etymologisch betrachtet, bedeutet (darauf 
weist Diderot hin): im Kreis/Lehre/Kenntnis/Kunde, d.h.: Verknüpfung der 
Wissenschaften, von Kenntnissen; und: eingeschlossen in dieses Wissen 
sind die Künste! Das Werkzeug zur Vermittlung von Kenntnissen ist die 
Sprache – wobei der aufklärerische Kerngedanke darin besteht, dass Name 
und Sache durch den beobachtenden Blick der Forschung zur Deckung ge-
bracht werden. Die Sprache fungiert dabei bloß als transparente, als dia-
phane Membran, die zwischen beiden Aspekten des Gegenstands, Name 
und Sachgehalt, als kaum wahrnehmbares Medium ihren Platz hat. (Vgl. 
Neumann 2005: 145)

»Man kann das allgemeine Wissen in das Wissen von den Sachen und 
das Wissen von den Zeichen oder in das Wissen vom Konkreten und das 
Wissen vom Abstrakten einteilen« (Diderot 2001a: 169), so Diderot in sei-
nem Artikel zu Enzyklopädie. Eine weitere »großartige und schöne« Mög-
lichkeit der »Einteilung«, d.h. der Strukturierung des Wissens bestehe in 
der Möglichkeit, die zwei »allgemeinsten Ursachen – Kunst und Natur« 
(ebd.) zur Basis zu machen.

Dieses Projekt der Enzyklopädie lässt sich unter vielen Gesichtspunkten 
beschreiben: zwei Schlüsselprinzipien scheinen mir – für die hier off enen 
Fragen – besonders wichtig:

Das erste Grundprinzip besteht darin, dass das einzelne Wissensele-
ment und das ganze System des Wissens, Einzelnes und Allgemeines, ver-
nünftig verbunden werden müssen. Diesem Zweck dienen die (Quer-)Ver-
weise in den Enzyklopädie-Artikeln. Für Diderot sind diese Quer-Verweise 
die eigentlichen Medien im Wissensraum der Enzyklopädie. Sie sind shifter, 
Relais der Konstruktion einer neuen Wissensform. So wie in der wissen-
schaftlichen Abhandlung die Verknüpfung der Ideen dem Neuen Evidenz 
verleiht, sind es in der Enzyklopädie die »Verweise, [als] einem besonders 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  75

wichtigen Teil der enzyklopädischen Ordnung« (Diderot 2001b: 78), die dies 
leisten. Diderot unterscheidet zweierlei Verweise: solche auf Sachen und sol-
che auf Wörter (ebd.), wobei es bei letzteren auch zu Wirkungen kommen 
kann, die »Begriff e anfechten« oder »Anschauungen umstoßen«. Gerade 
in diesen Verweisen – so das aufklärerische Konzept – liege ein besonderer 
Vorteil, denn durch solche verborgenen (»heimlichen«) Wirkungen vermö-
gen Verweise Vorurteile und scheinbar feststehende Wahrheiten zu subver-
tieren und anzufechten; es ist eine Methode der indirekten Belehrung der 
Menschen: »Dieser Charakter der Enzyklopädie zielt«, so Diderot, »auf die 
Änderung der herkömmlichen Denkweise ab.« (Ebd.) Die Wissenschafts-
historikerin Lorraine Daston weist darauf hin, dass deshalb übrigens Ein-
bildungskraft, trotz ihrer Gefährlichkeit für die Wissenschaft in der Auf-
klärung, ebenso wichtig sei wie die Kunst.1

Das zweite Grundprinzip betriff t die erklärte Absicht, alphabetische und 
enzyklopädische Ordnung, d.h. Verweis-Relais, zu »versöhnen« (wie d’Alem-
bert sich ausdrückt). Zwar bestehe die Natur nur aus Individuen, doch der 
beobachtende Blick vermag das Chaos des Vereinzelten in der Natur – über 
die Sprache – sinnvoll zu strukturieren: in der Sache (Ordnung der Dinge) 
und in der Hierarchie der Begriff e (z.B. in der Ordnung des Alphabets).2

Der beobachtende Blick des Betrachters verknüpft mit den archivierten 
Beständen des Wissens – den Dingen und ihrer Nomenklatur – eine anthro-
pologische Dimension der Enzyklopädie: »Das Dasein des Menschen macht 
die Existenz der Dinge doch erst interessant.« (Diderot 2001a: 171) D.h. die 
Position des Menschen im System – und dieses überblickend, »da er doch in 
die Welt gesetzt ist« – wird zum Struktur-Prinzip dieser Wissensordnung: 
»Der Mensch ist der einzigartige Begriff , von dem man ausgehen muss und 
auf den man alles zurückführen muss.« (Ebd.)

1 | »[…] [M]ehr noch; Kunst und Wissenschaft stützen sich auf gesunde Einbil-
dungskraft von derselben Art […] mit dem Ziel: beiden ginge es um die Entdeckung 
der Naturwahrheiten.« (Daston 2001: 105)

2 | »Vermittels der enzyklopädischen Ordnung, der Allseitigkeit der Kenntnis-
se & der Häufi gkeit der Verweise nehmen die Beziehungen zu, wächst die Beweis-
kraft, wird die Nomenklatur vollständiger, verdichtet & verfestigt sich das Wissen.« 
(Diderot 2001b: 80) Diderot beschreibt hier eine interessante Akkumulations- und 
Komplexitätsverdichtungs-Theorie des Wissens qua ›Verweissystem‹.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76  |  GABRIELE BRANDSTETTER

Stammbaum des menschlichen Wissens (Ausschnitt) 
aus dem Prospekt der Encyclopédie von Denis Diderot (Paris 1750).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  77

Figürlich dargestelltes System der Erkenntnisse des Menschen 
in der Encyclopédie (Paris 1750).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78  |  GABRIELE BRANDSTETTER

Zwei Bilder – Schemata – der Anordnung dieser Wissensbestände legen sich 
dabei übereinander. Zum einen das Bild des Wissensbaumes: ein Konzept der 
Genealogie und der Verzweigungen, die »arbor porphyriana«, die eine alte 
Tradition in der abendländischen Wissensgeschichte besitzt. Zum anderen 
das Bild der Landkarte, der Weltkarte – »mappe monde« wie d’Alembert sagt 
– d.h. die durch den Blick von oben geordnete Landschaft des Wissens – ihre 
»Wege«, Karten, Quer-/Verweis-Verknüpfungen – ein »rhizomatisches« 
Prinzip (vgl. Darnton 2001: 458; Neumann 2005: 148).

Beide Bilder – Wissensmodelle als diagrammatische Formeln – dienen 
der Ordnung des Labyrinths der Natur (und der Kunst). So schreibt Diderot 
zu diesem mapping des Wissens: 

»Die allgemeine enzyklopädische Ordnung ist gleichsam eine Weltkarte, auf der 
man nur die großen Gebiete fi ndet; die besonderen Ordnungen sind gleichsam 
besondere Karten von Königreichen, Provinzen, Landschaften. Das Wörterbuch 
ist gleichsam die Erdkunde, die ausführliche Beschreibung aller Orte, die wohl-
durchdachte Topographie all dessen, was wir in der intelligiblen Welt und in der 
sichtbaren Welt kennen; und die Hinweise (Querverweise) dienen als Routen in 
diesen zwei Welten, wobei die sichtbare als die alte Welt und die intelligible als 
die neue Welt betrachtet werden kann.« (Diderot 2001b: 77)

Über diesem Szenario des Wissens – der Karte, dem Baum – thront der Phi-
losoph; jener, der als erkennende Instanz die Wissenschaften und Künste 
überblickt – und der aus der Zentralperspektive des (göttlichen) Beobachters 
eine Souveränitätsposition des Anthropologen innehat. Zugleich ist es eine 
Figur des Theaters als Schau-Raum! »Je erhabener der Standpunkt ist, von 
dem aus wir die Gegenstände betrachten, desto weiter ist die Aussicht, die 
er uns erschließt und desto lehrreicher und großartiger die Ordnung, der 
wir folgen.« (Diderot 2001a: 170f.) Eine Ordnung jedoch, die »einfach« sein 
muss, »weil es selten Größe ohne Einfachheit gibt.« (Ebd.)3 

In welcher Weise hat der Tanz eine Position im Szenario des enzyklopä-
dischen Wissens? Er ist in zweifacher Weise impliziert: als eine eigenstän-
dige (und das ist neu!) Kunstform im System der Wissenschaft und Künste; 
und als Bestandteil eines anthropologischen Diskurses über Körper und Be-
wegung.

Im Rekurs auf Foucaults Refl exionen zur »Ordnung der Dinge« (Foucault 
1971) in Wissensdiskursen könnte es lohnend sein, die etablierten Paradig-
men der Tanzgeschichtsschreibung zu überprüfen, die Foucaultschen Fra-
gen und Thesen neu, und noch einmal, im Blick auf Enzyklopädie und Tanz-
diskurs im 18. Jahrhundert zu überdenken. Welche Schichten der Wissens-
Debatten (aus den genannten Topoi des tanzwissenschaftlichen Diskurses) 
müsste man isolieren? Welche Serientypen einführen? Welche Periodisie-

3 | Interessant ist an diesem Diktum, dass die Kategorien für das ›Sublime‹ 
auch als ethisches und ästhetisches Kriterium für Epistemologie galten. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  79

rungskriterien neu befragen; und schließlich: Welche Transformationen, 
Deplatzierungen von (etablierten) Begriff en sind nötig und produktiv?

Louis de Cahusac4, Theoretiker des Tanzes und der Oper, ist einer jener 
Autoren, der mit einer großen Anzahl von Artikeln an d’Alembert/Diderots 
»Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers«, er-
schienen von 1751-1785 in insgesamt 35 Bänden, beteiligt war. Unter den zahl-
reichen (rund 100) Artikeln Cahusacs, die auch Oper (teilweise zusammen 
mit Rousseau verfasst), Theater, Librettologie (so würde man heute sagen) 
und Dramaturgie umfassen, sind rund 35 Beiträge zum Tanz. Eine erstaun-
liche Anzahl; man mag sie als Dokument der ästhetischen, tanzpraktischen 
Entwicklung des Tanzes zu einer eigenständigen Kunstform im 18. Jahr-
hundert verstehen. Eine ganze Reihe dieser Artikel entspricht – schon in 
der Konzeption und Konstruktion der einzelnen Artikel – dem Prinzip der 
Verweise. Es sind Artikel, die – zu einem bestimmten Stichwort – die Be-
züge zwischen den Kunstformen herstellen und zugleich die Spezifi ka der 
Einzel-Künste diff erenzieren. So z.B. im Artikel zu Entrée (Tanz und Oper) 
oder Entr’acte mit den Verweisen auf die Geschichte dieses Genres, ihre Tra-
dition, ihre kulturellen Platzierungen und die Funktion als »intermedien«.

Große und umfangreiche Artikel wie Danse oder Ballet sind in sich 
weit verzweigt: Ballet mit einer Serie von Verweisen, als danse fi gurée bis 
zu Pantomime, Danse, Chœur, Intermède, Entrée usw. Danse hingegen, als 
die allgemeinere Form tänzerischer Bewegung, wird nach einem ausführ-
lichen historischen Artikel umringt von einem Satellitenkranz von spezi-
fi zierenden Begriff en, wie z.B. Danse sacrée, Danse astronomique, Danse 
bacchique, Danses du festins, Danses lascives, Danses militaires, Danse d’Animaux 
(um hier nur einige herauszugreifen). Insgesamt 22 Unter- oder Teilartikel 
zum Stichwort Danse: ein Baum-System innerhalb der ›Karte‹ der Verweise. 
Cahusac war ›Spezialist‹ für Tanz und Oper/Musiktheater im Kontext der 
Enzyklopädie-Autoren. Ästhetisch und kunstphilosophisch beeinfl usst 
durch J.-B. Dubos und Charles Batteux und von stupender Kenntnis der 
französischen (!) Opern- und Ballett-Szene, wurde er zum Chef-Theoreti-
ker, dessen Schriften (bald schon ins Deutsche übersetzt) zu den ›Muster‹-
Texten des Tanz-Diskurses zählten. Dabei war von besonderer Bedeutung, 
dass Cahusac mit seiner Schrift »La Danse ancienne et moderne, un traité 
historique sur la danse« (Cahusac 1754; 1759) ein Grundlagenwerk schuf, das 
in doppelter Hinsicht eine neue Verankerung des Tanzes als ›autonome‹ 
Kunstform intendierte – und diese auch konstruierte: Zum einen, indem er 
den französischen Tanz (Ballett) zu einer ›klassischen‹ Kunstform machte: 
indem er ihn genealogisch in die historische und ästhetische Geschichte des 
Antiken einreihte, aus der (traditionell) die Geburt und Re-Naissance der 
anderen Künste (Kunst, Literatur, Musik) begründet wurde: aus der grie-
chischen und römischen Antike. Ein großer Teil der Abhandlung widmet 
sich diesem Verhältnis, auch wenn der zeitgenössische Tanz dem Anspruch 

4 | Biographische Details zu Cahusac vgl. Jeff rey Giles (Giles 1981: 248f.). Cahu-
sac ist – im Vergleich zu Diderot – noch kaum erforscht.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80  |  GABRIELE BRANDSTETTER

(noch) nicht genüge. Und zum anderen: indem Cahusac den Tanz als Kunst-
form grundsätzlich in jene Tradition und ästhetische Debatte der »Querel-
les« (des anciennes et des modernes) eingliederte, eine Debatte, die bislang 
nur in Literatur und Kunst geführt wurde. Damit nobiliert er den Tanz, stellt 
ihn den anderen Künsten gleich und diff erenziert ihn als Kunstform und 
als Diskurs, was so bis dahin nicht der Fall war. Vor diesem Hintergrund 
sind, so meine ich, die Enzyklopädie-Artikel Cahusacs zu lesen. Hier sei nur 
exemplarisch ein Artikel herausgegriff en, der zunächst eher nicht im Zent-
rum der Debatten um Tanz (als dramatische Kunstform) zu stehen scheint. 
Cahusacs Artikel über Danse du premier jour de mai – Tanz in den Mai:

»Tanz in den Mai – Danse du premier jour de mai. In Rom & in ganz Italien zogen 
bei Tagesanbruch junge Bürger beiderlei Geschlechts in Scharen vor die Tore 
der Stadt; sie tanzten zu den Klängen ländlicher Musik & pfl ückten dabei grü-
ne Zweige, die sie ebenfalls musizierend & tanzend in die Stadt mitbrachten, 
um die Haustüren ihrer Eltern, Verwandten & Freunde & zu guter Letzt auch 
die einiger Würdenträger damit zu schmücken. Jene erwarteten sie in den Stra-
ßen, wo man dafür gesorgt hatte, daß auf Tafeln Gerichte aller Art bereitgestellt 
waren. An diesem Tag ruhten alle Arbeiten, man dachte nur ans Vergnügen. 
Das Volk, die Ratsherren, der Adel schienen bunt gemischt & in allgemeinem 
Frohsinn vereint eine einzige große Familie zu bilden. Alle waren mit jungen 
Trieben geschmückt.
Ohne dieses festliche Kennzeichen zu erscheinen hätte als eine Art Schande 
gegolten. Es gab sogar einen gewissen Wettstreit, sie als erster zu tragen, & von 
daher kommt die sprichwörtliche Redensart, die noch bis heute in Gebrauch ist: 
Auf keinen grünen Zweig kommen.
Dieses Fest, das im Morgengrauen begann & den ganzen Tag andauerte, wurde 
mit der Zeit immer mehr in die Nacht vorgezogen. Die Tänze, anfänglich nur ein 
unbefangener Ausdruck der Freude, die der Frühlingsbeginn hervorrief, arteten 
in der Folge zu galanten Tänzen aus, & von diesem ersten Schritt des Sittenver-
falls aus entwickelten sie sich sehr schnell zu hemmungsloser Ausschweifung. 
Rom, ja, ganz Italien verfi el in solch schändliche Zügellosigkeit, daß sogar Ti-
berius darüber errötete & dieses Fest von höchster Instanz abgeschaff t wurde. 
Doch es hatte sich schon zu tief eingeprägt: Mochte man es auch verbieten, nicht 
lange nach Verkündung des Gesetzes wurde es erneut gefeiert, & es verbreite-
te sich in fast ganz Europa. Darin liegt der Ursprung jener hohen, blumenge-
schmückten Bäume, die man in so vielen Städten am ersten Mai bei Sonnenauf-
gang vor den Wohnhäusern der Leute aufstellt. In mehreren Gegenden ist dies 
sogar eine gesetzliche Pfl icht. 
Einige Autoren meinen, auf den Tanz in den Mai würden alle Tanzvergnügun-
gen zurückgehen, über die die Kirchenväter die Stirn runzelten, die von den 
Päpsten mit dem Bann belegt, von den Erlassen unserer Könige verboten & von 
den Verfügungen unserer Parlamente schwer verurteilt wurden. Wie dem auch 
sei, sicher ist, daß dieser Tanz letzten Endes alle möglichen unerwünschten Be-
gleiterscheinungen mit sich brachte, die der Wachsamkeit von Kaisern & Rats-
herren nicht entgehen konnten.« (Cahusac 2001: 384) 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  81

Hier nur einige Beobachtungen zu dem Text. Der Tanz wird situiert im kul-
turellen Kontext eines Festes, eines rituellen (mit bestimmten Prozessen, 
Gesten, Akten inszenierten) Ereignisses: dem jährlichen »Maitanz« im alten 
Rom/Italien als einem Klassen- und Schichten-übergreifendem Tanz-Fest. 
Nicht der Tanz in seinem Bewegungsablauf, sondern die soziale Ent-Diff e-
renzierung steht im Vordergrund – sowie eine Deutung seines »Ausdrucks« 
(»Freude über den Frühlingsbeginn«). Fast übergangslos, ohne Begrün-
dung, nur mit der zeitlichen »Verlagerung« in die »Nacht«, wird dieser Tanz 
schließlich als Ausdruck, als Paradigma des sprichwörtlichen Sittenverfalls 
in Rom gelesen: »so dass sogar Tiberius darüber errötete«. Die Attraktivi-
tät des Festes ließe sich nicht eingrenzen; im Gegenteil: Seine Ausbreitung 
war nicht aufzuhalten. Im letzten Abschnitt zieht sich der Autor (Cahusac) 
hinter die Meinung etlicher nicht genannter »Autoren« zurück: mit dem 
Ausblick, dass der »Tanz in den Mai« den Ursprung all jener Tanzvergnü-
gungen darstelle, die seither von Obrigkeiten (Kirchenvätern und »Policey«) 
verteufelt und verboten wurden.

Wenn man es kurz fasst, entwirft Cahusac hier in einem knappen Nar-
rativ, das sich eher pseudo-volkskundlich gibt, eine Ursprungstheorie des 
Tanzes aus der »Walpurgisnacht« (um es mit Goethes »Faust« zu formulie-
ren). Die Distanzierung des Verfassers von allgemeinen, Diskurs-üblichen 
Mystifi zierungen zeigt im System der Enzyklopädie bereits jene Attitüde, 
die Diderot in seinem Einleitungsartikel als Form der »ironischen« Verwei-
se und als Anstoß zu einem »neuen Denken« in Aussicht gestellt hatte: mit 
dem Akzent auf der Strukturierung, nicht dem ›Inhalt‹ von Wissen. Nicht 
verbürgtes Wissen (über den Tanz, als Tanzdiskurs) präsentiert sich hier, son-
dern – im genealogischen Narrativ – die Verwandlung von Wissensdiskur-
sen in eine mythenkritische Erzählung.

Tanz in der Enzyklopädie? Tanz als Enzyklopädie. Damit wäre – so ge-
sehen – weniger seine Archivierung als ›Wissensbestand‹ zu verstehen, son-
dern – ganz im Sinn der beweglichen Architektur der ›Karten‹ und ›Bäume‹ 
enzyklopädischer Verweise – eine Dynamisierung, die Bestandteil der Ge-
schichte des Tanzes und des Tanzdiskurses ist bzw. sein könnte.

Viele Fragen müssten und könnten hier noch ansetzen – u.a. eine Gegen-
Lektüre von Cahusacs Abhandlung über »La Danse ancienne et moderne«, 
und insbesondere jener Passagen, in denen er zum Theoretiker des ballet 
d’action (er nennt es »danse en action«) wird, und zugleich zum Anthropo-
logen, der Wissen als Natur-Historie und Kunstgeschichte (im Blick auf die 
Rolle der Sprache) refl ektiert. (vgl. Cahusac 1759: 283)

Natur, Wissen(schaft) und Sprache: Cahusac wäre hier in Verbindung zu 
setzen zu Condillac, dessen Sprach-Ursprungs-Theorien Foucault rekapitu-
liert: eine Genese der Sprache aus der Gebärdensprache, die das repräsenta-
tive (konventionalisierte) System der Sprache – und schon der Gesten – »mit 
der Natur verbindet«. (vgl. Foucault 1971: 146f.) »Die Sprache wird nur auf-
grund dieser Verfl echtungen möglich […] Dadurch begründet sie ihre Kunst 
auf der Natur. […] Die Elemente der Gebärdensprache«, so Foucault im Blick 
auf Condillac, seien zwar von der Natur »vorgeschlagen«, sie haben aber 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82  |  GABRIELE BRANDSTETTER

»keine inhaltliche Identität mit dem, was sie bezeichnen« (ebd.). Hier liegt 
der Schritt von einer Körpertheorie der Gebärdensprache (z.B. das ballet 
d’action) als ›Wechselwirkung‹ von innerem und äußerem movere zu einer 
Zeichentheorie der Bewegung und der Geste als theatralischer Aktion (einer 
Handlung, drama – im aristotelischen Sinn von Handlung).

Die Konfi gurationen und Ordnungen (Strategien) eines Wissens – auch: 
als enzyklopädisches Wissen des Tanzes – berühren solche Fragen, und sie 
lassen doch die Lücke im Feld dieser Wissens-Ordnungen off en, insbeson-
dere im Blick auf die Verbindung von Ausdruck und Aff ekt, von actio und 
movere. Auch aus diesem Grund ist die Kritik Noverres an Cahusac – als 
Enzyklopädisten – nachvollziehbar, der ihm ansonsten in vielem als Bezugs-
fi gur galt. 

»Es wäre zu wünschen gewesen, mein Herr, daß die Akademisten, und selbst 
die Akademie in Corpore, die Artikel in die Encyclopedie hergegeben hätte, die 
unsre Kunst betreff en. Diese Artikel würden von einsichtsvollen Artisten besser 
ausgearbeitet worden seyn, als vom Hrn. de Cahusac; der historische Theil kam 
diesem letzteren zu, der mechanische aber, deucht mich, gehörte von Rechtswe-
gen für die Tänzer; diese hätten ihre Mitbrüder erleuchten, und ihnen die Fackel 
der Wahrheit anzünden können; und der Ruhm, den sie über die Kunst verbrei-
tet, wäre auf sie zurückgefallen. Die sinnreichen Erfi ndungen, welche in Paris 
die Tanzkunst so oft hervorbringt, und wovon sie wenigstens einige Beyspiele 
hätten geben können, wären in verschiedenen choreographischen Kupferstichen 
aufbewahrt, welche, wie ich schon gesagt, nichts oder sehr wenig lehren. Ich 
nehme wirklich an, daß die Akademie zwey große Männer, die Herren Boucher 
und Cochin, an ihren Arbeiten hätte Theil nehmen lassen; daß einem Akade-
misten, der die Choreographie verstanden, aufgetragen worden, die Gänge und 
Pas zu zeichnen, daß ein anderer, der im Stande gewesen am deutlichsten zu 
schreiben, alles das erklärt hätte, was der geometrische Plan nicht klar genug 
hätte anzeigen können; daß er von der Wirkung, die jedes bewegliche Gemälde, 
oder diese oder jene Situation gethan, Rechnung gegeben; daß er endlich die 
Pas und ihre succeßiven Verknüpfungen annalisiert, und von den Positions und 
Stellungen des Körpers geredet und nichts vergessen hätte, was das stumme 
Spiel, den pantomimischen Ausdruck, und die verschiedenen Charaktere der 
Physiognomie hätte erklären und verständlich machen können; als dann hätte 
die geschickte Hand des Herrn Boucher alle Grouppen und wirklich interessan-
te Situations gezeichnet, und der kühne Grabstichel des Herrn Cochin hätte die 
Zeichnungen des Herrn Boucher vervielfältiget. Gestehen Sie, mein Herr, daß 
mit Hülfe dieser beyden berühmten Männer, unsere Akademisten das Verdienst 
der Balletmeister und der geschickten Tänzer sehr leicht auf die Nachwelt brin-
gen könnten, deren Namen bey uns kaum noch ein Dutzend Jahre nach ihrem 
Tode bekannt ist, und die uns, wenn sie vom Theater abgegangen sind, nur eine 
dunkle Erinnerung von den Talenten lassen, die uns Bewunderung abnöthig-
ten.« (Noverre 1977: 284f.)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  83

Noverre, indem er Cahusac als Spezialisten für das historische Wissen über 
Tanz würdigt, fordert zugleich für den »mechanischen« (also: den tanztech-
nischen, den praktischen) Aspekt eines Artikels eine »Académie in corpore«, 
die das Wissensarchiv gleichsam arbeitsteilig bilden solle, die Übersetzung, 
Schematisierung, Zeichnung und die Analyse eben jenes movere (als körper-
lichem Wissen), das in der Verknüpfung von Kunst, Komposition, Ausdruck 
(Gebärden), Choreographie (geometrischer Plan) des Tanzes und des ästhe-
tischen, historischen Wissensdiskurses des Tanzes besteht.

Und damit sind wir noch einmal auf eine andere Weise beim Thema der 
Verknüpfung von Tanz und Wissen(s-Diskursen). Tanz – enzyklopädisch – 
wird hier diskutiert im Blick auf seine Vermittlung. Und diese Vermittlung 
ist nicht nur eine der Sprache, ihrer Begriff e und (historischen) Verweise, 
sondern eine der Übertragung zwischen Künsten und deren Praxis; als Be-
standteil des Wissens (aus der Praxis des Tanzes) und seiner (diskursiven) 
Archivierung. Genau dies ist ein ›Relais‹, ein Verweis- und Konstruktions-
Szenario, das dieses Wissen kanonisiert, aber auch historisch zu dynami-
sieren, zu ›dekonstruieren‹ vermag. Noverre hat die Idee der Enzyklopädie 
(wie sie im Grundsatzartikel von Diderot beschrieben wurde) auf den Tanz 
übertragen – als ein gleichsam interdisziplinäres Projekt von Praxis und 
historischer Wissenschaft. Und doch muss man vielleicht sagen: Bis heute 
wurde ein solcher Enzyklopädie-Artikel in dieser inter-disziplinären Weise 
noch nicht geschrieben – als Eintrag in ein Archiv des Tanz-Wissens.

Literatur

Brainard, Ingrid (1979): »Der Höfi sche Tanz. Darstellende Kunst und Höfi -
sche Repräsentation«. In: A. Buck/G. Kauff mann/B.L. Spahr/C. Wiede-
mann (Hg.), Europäische Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert, Hamburg: 
Hauswedell, S. 379-394.

Brainard, Ingrid (1990): »Pattern, Imagery and Drama in the choreographic 
work of Domenico da Piacenza«. In: Guglielmo Ebreo da Pesaro e la danza 
nelle corti italiane del XV secolo. Atti del Convegno Internazionale di Studi 
Pesaro 16/18, S. 85-96.

Brandstetter, Gabriele (1990): »Die Bilderschrift der Empfi ndungen. Jean-
Georges Noverres ›Lettres sur la Danse, et sur les Ballets‹ und Friedrich 
Schillers Abhandlungen ›Über Anmut und Würde‹«. In: Achim Aurn-
hammer/Klaus Manger/Friedrich Stark (Hg.), Schiller und die höfi sche 
Welt, Tübingen: Niemeyer, S. 77- 93.

Brandstetter, Gabriele (1999): »Figura. Körper und Szene: Zur Theorie der 
Darstellung im 18. Jahrhundert«. In: Erika Fischer-Lichte/Jörg Schönert 
(Hg.), Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts, Göttingen: Wall-
stein, S. 23-38.

Brandstetter, Gabriele/Brandl-Risi, Bettina/Eikels, Kai van/Zellmann, Ulri-
ke (2007): »Übertragungen. Eine Einleitung«. In: Gabriele Brandstet-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84  |  GABRIELE BRANDSTETTER

ter/Bettina Brandl-Risi/Kai van Eikels (Hg.), SchwarmEmotion, Freiburg 
i.Br. (u.a.): Rombach, S. 7-61.

Cahusac, Louis de (1754): La Danse ancienne et moderne ou Traité historique de 
la Danse, A La Haye: Jean Neaulme.

Cahusac, Louis de (1759): »Des Herrn von Cahusac historische Abhandlung 
von der alten und neuen Tanzkunst«. In: Sammlung vermischter Schriften 
zur Beförderung der schönen Wissenschaften und der freyen Künste. Erster 
und zweyter Band, Berlin: Nicolai, I) S. 179-214; S. 314-383; II) S. 32-130; 
S. 221-315.

Cahusac, Louis de (2001): »Tanz in den Mai – Danse du premier jour de 
mai«. In: Anette Selg/Rainer Wieland (Hg.), Die Welt der Encyclopédie, 
Frankfurt a.M.: Eichborn, S. 384.

Dahms, Sibylle (1988): Jean Georges Noverre. »Ballet en action«, Salzburg: Un-
veröff entlicht.

Dahms, Sibylle (1989): »Gluck und das ›Ballet en action‹ in Wien«. In: Ger-
hard Croll (Hg.), Gluck in Wien. Kongreßbericht Wien 1987, Kassel: Bären-
reiter, S. 100-105.

Dahms, Sibylle (Hg.) (1991): Tanzkultur der Mozartzeit. Sonderausstellung der 
Derra de Moroda Dance Archives. Institut für Musikwissenschaft der Uni-
versität Salzburg, Salzburg.

Darnton, Robert (2001): »Eine kleine Geschichte der Encyclopédie und des 
enzyklopädischen Geistes«. In: Anne Selg/Rainer Wieland (Hg.), Die 
Welt der Encyclopédie, Frankfurt a.M.: Eichborn, S. 455-464.

Daston, Lorraine (2001): »Angst und Abscheu vor der Einbildungskraft in 
der Wissenschaft«. In: Lorraine Daston (Hg.), Wunder, Beweise und Tatsa-
chen. Zur Geschichte der Rationalität, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 99-127.

Diderot, Denis (2001a): »Enzyklopädie – Encyclopédie«. In: Manfred Nau-
mann (Hg.), Diderots Enzyklopädie, Leipzig: Reclam, S. 168-175.

Diderot, Denis (2001b): »Enzyklopädie – Encyclopédie«. In: Anette Selg/Rai-
ner Wieland (Hg.), Die Welt der Encyclopédie, Frankfurt a.M.: Eichborn, 
S. 68-89.

Fischer-Lichte, Erika (1993): Kurze Geschichte des deutschen Theaters, Tübin-
gen (u.a.): Francke.

Foucault, Michel (1971): Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel (1973): Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Gallagher, Catherine/Greenblatt, Stephen (2000): Practicing new historicism, 

Chicago: Univ. of Chicago Press.
Giles, Jeff rey (1981): »Dance and the French Enlightenment«. Dance Chroni-

cle 3, S. 245-263.
Heeg, Günther (2000): Das Phantasma der natürlichen Gestalt, Frankfurt 

a.M./Basel: Stroemfeld.
Jeschke, Claudia (1991): »Vom ›Ballet de Cour‹ zum ›Ballet d’Action‹. Über 

den Wandel des Tanzverständnisses im ausgehenden 17. und beginnen-
den 18. Jahrhundert«. In: Volker Kapp (Hg.), Le Bourgeois gentilhomme. 
Problèmes de la comédie-ballet, Paris/Seattle/Tübingen: Papers on French 
Seventeenth Century Literature, S. 185-223.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENZYKLOPÄDIE DES TANZES  |  85

Jeschke, Claudia (1992): »Lessing, Engel, Noverre. Zur Theorie der Körper-
bewegung in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts«. In: Wolfgang F. Bender 
(Hg.), Schauspielkunst im 18. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner, S. 85-110.

Koschorke, Albrecht (1999): Körperströme und Schriftverkehr, München: 
Fink.

Košenina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst, Tübingen: 
Niemeyer.

Krüger, Manfred (1963): J.G. Noverre und das »Ballet d’action«, Emsdetten/
Westfalen: Lechte.

Neumann, Gerhard (2005): »Enzyklopädie und Wissenstheater. Zum Kul-
turkonzept der Moderne in der deutschen Romantik«. In: Klaus W. 
Hempfer/Anita Traninger (Hg.), Macht Wissen Wahrheit, Freiburg i.Br.: 
Rombach, S. 141-165.

Noverre, Jean-Georges (1977): Briefe über die Tanzkunst und die Ballette, Mün-
chen: Heimeran.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom »Aff ect« zur »Action«. Quellenstudien zur 
Poetik der Tanzkunst vom späten Ballet de Cour bis zum frühen Ballet en 
Action, Würzburg: Königshausen und Neumann.

Thurner, Christina (2009): Beredte Körper – bewegte Seelen. Zum Diskurs der 
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Torra-Mattenklott (1999): »Die Seele der Zuschauerin. Zur Psychologie des 
›movere‹«. In: Erika Fischer-Lichte/Jörg Schönert (Hg.), Theater im Kul-
turwandel des 18. Jahrhunderts, Göttingen: Wallstein, S. 91-108.

Winter, Marian Hannah (1974): The pre-romantic ballet, London: Pitman.
Woitas, Monika (2004): Im Zeichen des Tanzes. Zum ästhetischen Diskurs der 

darstellenden Künste zwischen 1760 und 1830, Herbolzheim: Centaurus.
 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auge. Seele. Herz. Zur Funktion der Geste 

im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts

Nicole Haitzinger 

»Threatning, is expressed by raising the Hand, and shaking 
the bended Fist; knitting the Brow; biting the Nails; and cat-
ching back the Breath.« (Weaver 1717: 21) 

In den verschiedenen Systemen des allgemeinen wie spezifi schen Wissens 
im 18. Jahrhundert wird die Geste im Tanz auf der Basis von anatomischen 
Prinzipien und ästhetischen Normen im Kontext der Theatralisierung von 
Körperbewegungen immer genauer in den Blick genommen.1 Mit der Etablie-
rung der Académie royale de danse (1661) beginnt die klassische Tanztheorie 
über die voneinander isoliert analysierten Organe Ohr und Auge, eine Op-
position von Musik und Tanz zu konstruieren. Hierdurch setzt eine allmäh-
liche Verschiebung der Wissensformationen im Tanz ein: Die lesbaren und 
repräsentativen Ausdrucksbewegungen und Gesten bleiben in ihrer Nähe 
zur Malerei vorrangig, womit der Tanz im 18. Jahrhundert immer mehr zu 
einer Sprache für das Auge wird. 

Der bedeutende englische Tanzhistoriker, Choreograph und Tänzer John 
Weaver2 bezieht sich mit seinen Konzepten einer gestisch-tänzerischen Auf-
führungspraxis des europäischen Tanztheaters im 18. Jahrhundert intensiv 
auf gerade jenen französischen Diskurs des ausgehenden 17. Jahrhunderts 
und skizziert wesentliche Neuerungen.3 Weavers exemplarische Theoreti-

1 | Dieser Artikel basiert auf dem Kapitel III meiner überarbeiteten Disserta-
tion, die 2009 im Epodium Verlag, München veröff entlicht wurde. 

2 | Weavers facettenreiches Oeuvre verweist zudem auf tanztheoretische Kör-
perkonstruktionen und -wahrnehmungen. Es umfasst eine kommentierte Überset-
zung der Feuillet-Beauchamp Notation, »Orchesography. A Small Treatise of Time and 
Cadence in Dancing« (1706), das »Essay towards an History of Dancing« (1712), »Ana-
tomical and Mechanical Lectures upon Dancing« (1721) und »The History of Mimes and 
Pantomimes« (1728) wie mehrere Textbücher zu seinen eigenen Theaterproduktionen 
(»The Love of Mars and Venus«, »Orpheus and Eurydike«, »Perseus and Andromeda«, 
»Judgement of Paris«, reprint Ralph 1985). 

3 | Ein systematischer Vergleich der Wissenskulturen Tanz in Frankreich und 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  NICOLE HAITZINGER

sierung von Gesten und deren einhergehende Instrumentalisierung des 
Körpers soll in seiner produktionsorientierten Sicht im Folgenden im Sinne 
eines ›Vermittlungsakts‹ zwischen zwei zentralen Texten zu den Wissens-
kultur(en) des Tanzes im europäischen 18. Jahrhundert gelesen werden: Den 
»Lettres Patentes« (1662) und der »Encyclopédie« (1769). Mit Blick auf das letz-
te Drittel des 18. Jahrhundert wird im Weiteren das Verhältnis von Geste und 
Wirkung in den ›großen‹ und bekannten Reformschriften Jean Georges No-
verres und Gasparo Angiolinis diskutiert und im Vergleich mit John Wea-
vers produktionspraktischer Perspektive und einer rezipientenorientierten 
Sicht kontextualisiert.

Trennung der Sinne: Ohr und Auge 

In den »Lettres Patentes« (1662) zur Etablierung der Académie royale de danse 
wird erstmals der akademische Beweis angetreten, dass der Tanz in seinen 
wichtigsten Teilen unabhängig von Musik und Musikinstrumenten ist. 

»Etablissement de l’Académie Royale de Danse en la Ville de Paris avec un Di-
scours Académique, pour prouver que la Danse dans sa plus noble partie n’a pas 
besoin des instrumens de Musique, & qu’elle est en tout absolument indépen-
dente du Violon«. (Lettres Patentes 1662: 31) 

Die Sinne koppeln sich im klassischen Denken, in dem Rationalität und 
klassifi zierende Beobachtung hochgehalten werden, voneinander ab.4 Ohr 

England um 1700 wäre nicht nur wegen der unterschiedlichen politischen und ge-
sellschaftlichen Situationen ein Desideratum. Da John Weaver die französischen 
Tanzschriften intensiv rezipierte, wie auch übersetzte und kommentierte, der Fokus 
dieses Artikels jedoch auf einer Strukturanalyse liegt, erlaube ich mir hier, diesen 
Punkt zu vernachlässigen.

4 | »La Musique, & tous les instrumens dont elle se sert pour composer l’harmonie 
qui luy a donné tant d’estime & de reputation dans toutes les Nations policées, ont tiré 
leur origine des sons naturels, qui dans l’enface du monde & par un consentement 
universel ont esté jugez areables, soit qu’en eff ect ces sons eussent quelques propor-
tion avec l’harmonie de nostre ame, ou qu’ils eussent seulement la faculté de fl ater 
agreablement nos oreilles, comme les belles couleurs fl atent nos yeux ; ainsi que l’on 
ne peut pas contester que tous les instrumens de Musique ne soient inventez pour les 
plaisir de l’ouïe seulement. […] La Danse au contraire n’a rien que l’oreille puisse enten-
dre, son premier employ dans la plus obscure antiquité fut de faire voir par les signes 
& par des mouvemens de corps les secrets sentimens de l’ame, afi n perfectionner cet-
te expression generale que la nature avoit enseignée à tous les hommes pour se faire 
entendre par signes aux lieux où leur langage n’estoit pas connu. Au quoy plusieurs 
reüssirent si bien en recherchant & imitant par leurs gestes & par leur visages, les 
caracteres de tous les desirs & de toutes les passions, qu’un auteur celebre a dit qu’on 
entendoit mieux leurs signes que leurs paroles.« (Lettres Patentes 1662: 37ff . [H.d.V.])

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  89

und Auge werden als isolierte Organe in der sich von der Renaissance unter-
scheidenden Erkenntnisordnung wahrgenommen. Klang und Bewegung 
korrespondieren nicht mehr unmittelbar mit den vier Elementen, die den 
Körper konstituieren, sondern entfalten ihre Wirkung über die verschiede-
nen Sinne, insbesondere über das Auge und das Ohr. Während die Klänge 
mit der Harmonie der Seele in Verbindung stehen und die Ohren betören, 
bildet der Tanz durch Zeichen, Gesten und Bewegungen des Körpers eine 
eigene Sprache, die Gefühle und Emotionen auszudrücken und zu repräsen-
tieren vermag und das Auge erfreut. Rhetorik, Poesie, Malerei und Skulptur 
sind in dieser Denkordnung dem Tanz näher als die Musik und ihre Klänge, 
da auch sie über das Auge wirken. 

Tanz und Musik treten in Opposition zueinander und sind durch mehr 
Unterschiede als idente Elemente bestimmt. Komödie und Tragödie sind, 
denkt man die Erkenntnisordnung der Klassik weiter, zwischen Tanz und 
Musik angesiedelt, da sie durch ihre Klang-, Aussage- und Bewegungsspra-
che gleichzeitig auf Auge und Ohr wirken. Der Klang der Stimme im Ge-
sang und der Klang der Instrumente harmonieren in einer Komposition, 
da sie beide über das Ohr in den Körper dringen. Der Tanz hingegen wird 
als stumme und ›natürliche‹ Sprache defi niert, die auf die Augen wirkt und 
Emotionen und Gefühle repräsentiert.

»[…] [P]ar des mouvements étudiez, par des pas concertez, par des fi gures re-
glées, & par mille & mille démarches éloquentes, la Danse tâchoit de faire parler 
des muets aux yeux des spectateurs, & de representer des histoires, où sans pro-
logue, sans recit, & sans aucun secours de la voix elle fait connoistre la nature, la 
condition, l’estat & la passion des personnes qu’elles represente.« (Ebd.: 44)

Regulierte und geordnete Figuren, Bewegungen und Schritte intensivieren 
die Wirkung der Tanzsprache und ihr Potential zur Übertragung von Be-
deutung. Die Darstellung der ›Natur‹ der repräsentierten Personen (also 
hier vornehmlich), ihres Gemütszustandes und ihrer Gefühle wird über die 
stimmlose Bewegungssprache möglich. Die körperlichen und seelischen 
Vorteile, die die Tanzenden gegenüber den Violinisten haben, verweisen 
auf allgemein gültige Werte der Gesellschaft der französischen Klassik und 
werden in den Statuten der Académie royale de danse vor allem dem Tanz 
zugesprochen: 

»Que s’il falloit parlez des qualitez necessaires aux personnes qui Dansent & à 
celles qui joüent du Violon, il ne seroit diffi  cule de faire voir que les Danseurs 
ont tout l’avantage, car ils doivent estre bien faits du corps, & l’on sçait qu’une 
formation heureuse & agreable est quasi toûjours une marque de la bonté de 
l’ame, ils doivent estre naturellement adroits & debarrasez, ils doivent avoir le 
corps & l’esprit souples, & ils ne sçauroient s’introduire chez les personnes de 
condition, sans avoir ou sans contacter des teintures d’onnesteté & de courtoisie, 
qui supposent presque toûjours une honneste naissance, ou du moins une bonne 
éducation.« (Ebd.: 46)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  NICOLE HAITZINGER

Gefühle und Gemütszustände können an der Körperoberfl äche über Bewe-
gungen gezeigt und lesbar gemacht werden. Diese Disposition funktioniert 
über die Sichtbarkeit, bleibt dem Divertissement und Plaisir des Auges ver-
pfl ichtet und dringt (noch) nicht tief in die Seele oder das Herz der Zuschau-
enden ein. 

Trotz dieses Diskurses, der den Tanz als »stumme« Sprache zu etablieren 
versucht, bleiben die konkreten Regulierungen, Kodifi zierungen und Ideo-
logisierungen vorerst auf Schritte und Raumwege beschränkt. Zu Beginn 
des 18. Jahrhunderts erscheint die Feuillet-Beauchamp Notation »Chorégra-
phie ou l’Art de décrire La Dance, par Caractères, Figures et Signes demonstra-
tifs« (Feuillet 1700, 2. erweiterte Edition). Diese Tanzschrift fi ndet in ganz 
Europa Verbreitung und wird zur universellen Richtlinie für Tanznotation 
im 18. Jahrhundert. Es handelt sich um eine Aufzeichnungsform, die Tän-
ze detailgetreu, analytisch und in schritttechnischer Ausführung festhält 
und dabei deren Einschreibung in Bodenwege und ihre zeitliche Dimension 
durch die Beifügung eines Notentextes erfasst. Es sind also die formal fi -
xierbaren und technisch vermittelbaren Elemente des Tanzes, die in dieser 
Schrift betont werden. Die Feuillet-Beauchamp Notation, die den Prozess 
der Reglementierung und Kodifi zierung der Académie dokumentiert, kon-
zentriert sich auf die Schrittanalyse. Die graphischen Zeichen repräsentieren 
die Bodenwege und Figuren im Raum, die Verbalbeschreibungen positio-
nieren den Körper im Raum und kommentieren die graphischen Zeichen. 
Den Armgesten ist ein kurzes Kapitel gewidmet, in dem bildhafte Zeichen 
die meistens in Schulterhöhe zur Seite geführten Arme vorstellen, die sich 
im Handgelenk, im Ellbogen oder im Schultergelenk durch Biegungen oder 
Kreise bewegen lassen (vgl. Jeschke 1996: 93). Die Gestaltung der Armge-
sten kann noch dem »Geschmack des Tänzers« (»gôut du danseur«) über-
lassen bleiben (Feuillet 1700: 97).

Vom Auge in die Seele 

Die Sonderstellung des pantomimischen Tanzes, die Verlagerung der Reprä-
sentation von außen nach innen und das Konzept des Gefühls, das sich ab 
dem ersten Drittel des 18. Jahrhunderts im Zauberwort Liebe (Gefühl, Aff ekt, 
Leidenschaft) verdichtet, zeichnen sich in Spuren schon Ende des 17. Jahr-
hunderts ab. Doch während in Frankreich Mitte des 17. Jahrhunderts mit der 
Gründung der französischen Académie royale de danse fast ausschließlich die 
Fuß- und Beinbewegungen reglementiert und kodifi ziert wurden, diff eren-
ziert sich nun das Verhältnis von Handlung und tänzerischer Aktion weiter 
aus. Die Geste bekommt mit Beginn des 18. Jahrhunderts einen besonderen 
Stellenwert in der Tanztheorie und -praxis. John Weaver ist einer der ersten, 
der diesen intentionalen Umgang mit Gesten ins Zentrum seiner Theorien 
stellt. 1712 erscheint in England sein »Essay towards an history of dancing«. 
Diese Abhandlung versucht den zeitgenössischen Bühnentanz in der Antike 
zu verorten und leitet aus den alten Schriften die wesentlichen Grundlagen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  91

für einen pantomimischen Tanz am Beginn des 18. Jahrhunderts ab.5 »SCE-
NICAL Dancing, is a faint imitation of the Romans Pantomimes, and diff ers 
from the Grotesque, in that the last only represents Persons, Passions, and 
Manners and the former explains whole Stories by Action.« (Weaver 1712: 
168) Die Körperhaltungen sollen im neuen pantomimischen Theatertanz 
so aneinandergereiht und verbunden werden, dass sich eine dramatische 
›Story-Line‹ ergibt. Die pantomimische Erzählung von Geschichten durch 
Aktionen, also durch eine Abfolge von Posen und Körperhaltungen, die See-
lenbewegungen repräsentieren, folgen einem Handlungsstrang. Die drama-
turgische Forderung nach Abwechslungsreichtum (»varieté«), wie sie in der 
französischen Tanztheorie am Ende des 17. Jahrhunderts formuliert wird, 
verlagert sich bei Weaver in die Tanzbewegungen und Aff ektdarstellungen 
(»Variety of Movements« und »Variety of Gesticulation«). Es artikuliert sich 
in dieser Tanztheorie die Forderung nach einem durchgehenden dramatur-
gischen Handlungsstrang für den theatralen Tanz. Bewegung und Theatra-
lität werden in dieser Formation systematisch und logisch aufeinander bezo-
gen und die Darstellung bezieht sich zunehmend auf die szenische Aktion 
(vgl. auch Jeschke 1996: 100).

»DANCING therefore consisting of Motion, Figure and Measure, it is in the Na-
ture of these, we must expect to fi nd what we seek. First then as to Motion. The 
Excellence of that is visible to everyone, since all things visible owe some, if not 
their chief Beauty to it. Life is nothing but Motion […]. There is so great a Sympa-
thy between Motion and the Mind of Man, that we cannot attend to, and refl ect 
upon an agreeable Motion, when strongly presented to the Eye.« (Weaver 1712: 
86f.) 

In das Tanzen schreibt sich mit Bewegung, Form und zeitlicher Strukturie-
rung6 eine Ordnung ein, die durch eine gezielte Antikenrezeption historio-

5 | Es beinhaltet ein allgemeines Kapitel über Tanz, ein Kapitel über das An-
sehen des Tanzes und seine Nützlichkeit und Erfreulichkeit, einen Unterabschnitt, 
der von Argumenten gegen den Tanz handelt und einen darauf folgenden Abschnitt, 
der Gegenantworten auf jedes Anti-Tanzargument fi ndet. Das Essay schließt mit 
einem Kapitel über Mime [zu deutsch »Pantomime«] und Pantomime [»pantomimi-
scher Tanz«] ab, das in die aktuelle Tanztheorie überleitet. Historie und Gegenwart 
des Tanzes werden vor allem über den Fokus Pantomime verknüpft und verhandelt, 
indem einerseits der zeitgenössische Tanz in der römischen Pantomime – im antiken 
Wortsinn von pantomimischem Tanz – historisch verortet und andererseits ihre enge 
Verbindung in Bezug auf die Erklärung einer Geschichte durch Aktionen herausge-
hoben wird (vgl. Weaver 1712).

6 | Schon Isaac Newtons Traktat »Philosophiae naturalis principa mathematica« 
(1687) spiegelt die veränderten Raum- und Zeitvorstellungen. Die Idee eines absolu-
ten Raumes, in dem alle Körper aufeinander wirken, verdrängt die Vorstellung von 
Parallelwelten. Der Zeitbegriff  wird nun homogen, absolut und abstrakt defi niert; die 
Fließrichtung der Zeit wird bestimmbar durch die Verkettung von Ursache und Wir-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  NICOLE HAITZINGER

graphisch fundiert wird. Dem Blick auf die Bewegung kommt dabei eine be-
sondere Bedeutung zu. Die Refl exion von geordneten, in Form gebrachten 
und zeitlich strukturierten Bewegungsabläufen konstituiert die ›Seele‹ des 
Tanzes. In diesem am antiken pantomimischen Tanz orientierten tanztheo-
retischen Konzept wird die Forderung nach einer dem Charakter oder Typ 
des Tanzenden entsprechenden Adaptierung der Bewegungen gefordert.7 
Die Pantomimekunst verlangt von den Darstellenden Exaktheit, Ordnung, 
Maß und Dezenz (Zurückhaltung). 

»In a word, a Pantomime, to deserve that Name must be every Thing exactly, 
and do all Things with Order, Decency, and Measure like himself, without any 
Imperfection; have his Thoughts perfectly compos’d, yet excel in a Vivacity of 
Mind, a quick Apprehension, and deep Judgment: and his Applause must be the 
necessary Consequence of his Performance, in which the Spectator must behold 
himself acted, and see the Dancer, as in a Glass, all that he himself us’d to do and 
suff er.« (Ebd.: 145f.)

Die Wirkung ergibt sich in »An Essay towards an history of dancing« durch 
die Imagination der Zusehenden, die sich auf der Bühne wie in einem Spie-
gel selbst spielen und leiden sehen. Das Publikum versetzt sich gedanklich 
in die Körper der Pantomime-Tanzenden und erlebt die repräsentierten Ge-
fühle und Leidenschaften im Moment der Ausführung im eigenen Körper. 
Die Selbstbespiegelung der Akteure und deren Exaktheit, Präzision und 
Schnelligkeit stellen in dieser Theorie die Grundvorrausetzungen für dieses 
Rückspiegelungsprinzip dar. Die Bewegungen der pantomimisch Agieren-
den werden funktionalisiert. Der gezeigte Gestus als logische und vernünf-
tige Ordnung dringt tiefer in die Körper und die Seelen des Publikums. Da-
bei ist die Qualität der Imitation, d.h. eine möglichst exakte Nachahmung 

kung. Raum und Zeit beziehen sich durch kontinuierliche Bewegung aufeinander; 
das theoretische System ist nun in sich geschlossen. 1706 erscheint von John Weaver 
eine Übersetzung der Feuillet-Beauchamp Notation mit dem Titel »Orchesography«. 
Die Zeitdimension durchdringt und synchronisiert die Chorégraphie Feuillets und 
transformiert sie zu einer Orchesography. Ein Anhang mit dem Titel: »How steps and 
movements, agree with the Notes, and Division of Notes in each Measure« beschäftigt 
sich explizit mit der exakten Zeitstrukturierung von Tänzen. Ein Vergleich der Über-
setzung mit dem Original wäre interessant, kann hier aber nicht geleistet werden. 
Eine Anmerkung möchte ich hier dennoch machen: Feuillets »Corps« wird von John 
Weaver bezeichnenderweise mit »Face or Fore-Part of the Body« übersetzt. Hier zeigt 
sich schon die Wichtigkeit von Pantomime und Gesten, die seine weitere Theoriebil-
dung bestimmen werden (vgl. Weaver 1706).

7 | In späteren Veröff entlichungen zum Thema Physiognomie und Anatomie 
von John Weaver, vor allem in den »Anatomical and Mechanical Lectures upon Dan-
cing« (1721), rückt die Person des Tänzers und die individuelle Relation von Körper-
bau und Ausdruck weiter ins Zentrum (vgl. Weaver 1721).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  93

der Gefühle mittels Gesten und Bewegungen, entscheidend.8 John Weaver 
unterscheidet in seinem Konzept des ›modernen Tanzes‹ zwischen den An-
forderungen an Gestaltung von Schritten und an Gestaltung des Körpers 
und der Arme: 

»For whereas the Feet require only Agility, and constant Practice, to arrive at the 
utmost Perfection, the Motions of the Body and Arms require a Judgment [sic!], 
and Knowledge in several Arts, to qualify them for a just Performance; for it is 
by the Motion of the Body and Arms, that he must express the Design, and form 
the Imitation.« (Ebd.: 161) 

Der »universelle Tanz-Akteur« oder Pantomime ist verantwortlich für die 
adäquate Gestaltung des Inhalts, der Figur und der Bewegungen. Die gro-
ße Herausforderung des ›modernen Tanzes‹9 ist die gestische Ausdrucks-
qualität des Tänzers. Während das ›Schritte-Machen‹ im tradierten Cho-
reographie-Verständnis als zu erlernende Technik eingeschätzt wird und 
keine wesentlichen Neuerungen erfährt, wird die gestische Gestaltung des 
Tanzes als ein komplexes System konstruiert. Es besteht aus einer Vielzahl 
von zu erlernenden Komponenten, die erst in ihrer synthetischen Zusam-
menwirkung Emotionen (»Manners«, »Passions«) vermitteln und erlebbar 
machen. 

»But to return again to my Pantomime, I think it is (from what has been said) 
suffi  ciently apparent, that this Pantomime, or universal Actor in Dancing, was or 
ought to have been acquainted with all the Fables of the old Poets, since he was 
to describe that by Motion alone, which the Poet painted out by words. Philosophy 
therefore, Moral and Natural, Rhetorick, Painting and Sculpture, and the like, the 
old Pantomimes perfectly understood for forming their Plots, Characters, Figures, 
Motions &c. There were thoroughly skill’d in all those poetical Fictions, whence 
they drew the subject of their Representations, which was from all that aff orded 
Action and Passion.« (Ebd.: 139f.)

Weavers Tanztheorie fokussiert den Akteur und seine (Aus-)Bildung in 
Philosophie, Rhetorik, Malerei und Skulptur. Die Aktionen und Passionen 
der Tanzenden spiegeln sich direkt in den Körpern der Betrachtenden. Ge-
samtkomposition und Regelpoetik bilden den dramaturgischen Rahmen. 
Rhetorik (Deklamation) und Pantomime (Geste) liegen im Raster des Tanz-
wissens nebeneinander, konstituieren sich aus denselben Elementen und 

8 | »Stage-Dancing was fi rst designed for Imitation; to explain Things conceive’d 
in the mind by Gestures and Motions of the Body; and plainly and intelligibly repre-
senting Actions, Manners, and Passions; so that the Spectator might perfectly under-
stand the Performer by these Motions, tho’ he say not a word.« (Weaver 1712: 160)

9 | Weaver bezeichnet das 7. Kapitel seines »An Essay towards an history of danc-
ing« als »Of the Modern Dancing«. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  NICOLE HAITZINGER

unterscheiden sich nur durch den verbalen beziehungsweise nonverbalen 
Ausdruck. 

Das Textbuch des 1717 am Londoner Drury Lane Theatre von John Weaver 
aufgeführten Balletts »The Loves of Mars and Venus« mit dem bezeichnenden 
Untertitel »A dramatick Entertainment of Dancing. Attempted in Imitation of 
the Pantomimes of the Ancient Greeks and Romans« gibt dem Publikum, dem 
dieses Skript vor der Vorstellung ausgehändigt wurde, einleitende Erklä-
rungen und kontextualisiert dieses ›neue‹ Tanz-Format. Für die ›richtige‹ 
Decodierung der zeichenhaften, pantomimischen Gestensprache wird die 
Beschreibung und Erklärung im Textbuch als notwendig erachtet: »It is ne-
cessary that the spectator should know some of the most particular Gestures 
made use of therein; and what Passions, or Aff ections, they discover; repre-
sent or express.« (Weaver 1717: 20) Die Zeichen des ausschließlich gestisch-
mimischen und rhythmisch strukturierten Ausdrucks, in dem die Hand-
lung (ver-)läuft, werden im Textbuch verbal fi xiert. Die dramaturgischen 
Verfahren, die auf die pantomimische Repräsentation von Ausdrucksbewe-
gungen angewendet werden, bedürfen in der Praxis einer entsprechenden 
Lesart und Übersetzung, die erst erlernt werden muss – »In short, this is an 
Art or Science imitative and demonstrative, and not to be attain’ed without 
diffi  culty and application.« (Ebd.: XII)

Das Textbuch hebt besonders hervor, dass es sich nicht um Schauspie-
ler, sondern um Pantomime-Tänzer handelt, die eine Geschichte oder Fabel 
durch Bewegung im Zeitmaß auf der Bühne repräsentieren:

»It will be necessary that I let my Reader know, that these Mimes10 and Pantomimes 
were Dancers that represented a Story or Fable in Motion and Measure: They were 
imitators of all things, as the Name of Pantomime imports, and perform’ed all by 
Gesture and Action of the Hands, Fingers, Legs and Feet, without making use 
of the Tongue. The Face or Countenance had a large Share in this Performance 
and they imitated Manners, Passions and Aff ections, by the numerous Variety of 
Gesticulations.« (Ebd.: Xf.) 

Die »dramatische Unterhaltung« kommt ohne Lautsprache aus. Die Aus-
drucksbewegungen konstituieren eine eigene Sprache, die vom Publikum 
mit Hilfsmitteln wie einem Textbuch erlernt und verstanden werden kann. 
Das Gesicht und die Haltung des Oberkörpers werden als Zentrum der Aus-
drucksbewegungen aktiviert. Die pantomimische Theatralisierung des Tan-
zes funktioniert im Rückblick auf die römische Pantomime (die ein panto-
mimischer Tanz war) über einen multiperspektivischen (An-)Blick und die 
Instrumentalisierung des gesamten Körpers. 

Die sechste Szene des Textbuches von »The Loves of Mars and Venus« ist 

10 | Das englische Wort mime ist synonym mit Pantomime und bedeutet (ganz 
im Gegensatz zum deutschen Wort »Mime«) nicht Schauspieler.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  95

in Hinblick auf den dramaturgischen Aufbau eine Aneinanderreihung von 
Bewegungsbildern.11

»A soft Symphony of Flutes, to which the Scene draws and discovers Mars and Venus 
sitting on a Couch; Gallus sleeping; and Cupid playing; & c. Mars, and Venus express 
by their Gesticulations, equal Love and Satisfaction; and a pleas’d Tenderness which 
supposes past Embraces. Vulcan and Cyclops enter; the Net, falls over Mars, and 
Venus, who seem slumbering, and being catch’d, appear in the utmost Confusion. An 
insulting Performance by Vulcan, and the Cyclops. After which enter Jupiter, Apollo, 
Neptune, Juno, Diana and Thetis. Vulcan shews them his Prisoners. Shame; Confu-
sion; Grief; and Submission, are discover’d in the Actions of Venus; Audacity; Vexa-
tion, Restlessness; and a kind of unwilling Resignation; in those of Mars. The Actions 
of Vulcan, are of Rejoicing; Insulting; and Derision. Neptun intercedes with Vulcan 
for them, Vulcan at length condescends, and forgives them; and they are releas’d. 
Mars, with the rest of the Gods, and Goddesses, dance a Grand Dance, which con-
cludes the Entertainment.« (Ebd.: 27) 

Der Ausdruck von Emotionen und Aff ekten (Liebe, Zufriedenheit, Angst, 
Ruhelosigkeit) erfolgt mittels Gestikulation und Ausdrucksbewegungen. 
Die Geschichte ist einfach und leicht zu lesen, doch die Ausdrucksbewegun-
gen erfordern eine komplexe und nuancierte pantomimische Gestaltung. 
Das Textbuch von »The Loves of Mars and Venus« von John Weaver integriert 
eine Verbalbeschreibung der gestischen Gestaltung von Emotionen12,die 
uns heute eine Vorstellung der gestischen Auff ührungspraxis dieses panto-
mimischen Balletts geben. 

»Astonishment« (Erstaunen) wird in Weavers Gestenbeschreibung wie 
folgt gestaltet: »Both hands are thrown upward the Skies; the Eyes also lifted 
up, and the Body cast backwards.« (Ebd.: 21) Für das Publikum soll diese 
Geste eindeutig als Repräsentation für Erstaunen und Überraschung lesbar 
sein. »Forgiveness« (Vergebung) wird mit einer verbal genauer spezifi zierten 
Bewegung der rechten Hand markiert. Diese impliziert in der Gegenwärtig-
keit der Ausführung gleichzeitig Bedauern über ein Geschehnis in der Ver-
gangenheit und die Intention zur Vergebung in der Zukunft.13 Die struktu-
rierte und klassifi zierte Zeit ist in Vergangenheit und Zukunft geteilt. Die 
gegenwärtige und die zukünftige Dimension des Möglichen sind über eine 
räumlich im Werden begriff ene Bewegung miteinander verknüpft. Das Dar-
stellungsvokabular erweitert sich durch eben solche neue Anforderungen.14 

11 | Im Textbuch folgen sechs Szenen aufeinander. Die nachfolgende Analyse 
bezieht sich auf die sechste Szene.

12 | Admiration, Astonishment, Jealousy, Upbraiding, Anger, Threats, Power, 
Impatience, Indignation, Coquetry, Neglect, Contempt, Distaste, Detestation, Tri-
umphing, Entreaty, Grief, Resignation, Forgiveness, Shame, Reconciliation. 

13 |  »Forgiveness. To extend and off er out the Right Hand, is a Gesture of Pity, 
and Intention of Forgiveness.« (Weaver 1717: 27) 

14 | Vgl. auch Claudia Jeschkes Analyse des Körperkonzeptes Anfang bis Mitte 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  NICOLE HAITZINGER

Die »dramatische Unterhaltung« endet mit einem großen Tanz. Mehr 
steht dazu nicht im Textbuch Weavers. Die Notwendigkeit einer schriftli-
chen Erläuterung der choreographischen Gestaltung dieses Abschlusstanzes 
scheint nicht zu bestehen. Die Abschlusszeilen verweisen, trotz der Forde-
rung nach Einheit, noch auf eine Trennung von dramaturgischen und cho-
reographischen Verfahren. Die Bewegung des Körpers wird systematisch als 
Handlungsträger und Medium des pantomimischen Ausdrucks eingesetzt 
und ist eng mit den dramaturgischen Intentionen verknüpft. Dennoch gibt 
es Sequenzen choreographierten Bühnentanzes, die als formale Einheiten 
innerhalb des inszenatorischen Gesamtkonzeptes stehen, doch außerhalb 
des dramaturgischen Konzepts liegen. Die Lesbarkeit der pantomimischen 
Ausdrucksbewegungen erfordert eine entsprechende Schulung des Auges 
und des Verstandes. Aus Mangel an ›aufgeklärten‹ Zusehenden setzt die 
Tanztheorie bei der Produktion von Kunstwerken und bei den Darstellen-
den an. Dennoch bleiben abstrakte und formalisierte choreographische Se-
quenzen zur Unterhaltung in das getanzte Drama integriert. 

Zur Ergreifung des Herzens

In der »Encyclopédie« von Diderot und d’Alembert fi ndet sich nach dem Vor-
wort eine Tabelle, die mit Systême Figuré des Connoissances Humaines beti-
telt ist (Diderot/d’Alembert 1988, Bd.1: o.p.). Das System des menschlichen 
Wissens wird hier in drei Bereiche aufgeteilt: Memoire (Gedächtnis), Raison 
(Verstand) und Imagination (Imagination) (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 1: 
xlvij).15

des 18. Jahrhunderts. »Oberkörper-, Arm- und Kopfbewegungen werden aktiviert; 
die Arme bewegen sich in Diagonalen und Schrägen; das Becken wird zum Bewe-
gungszentrum; der aufrechte Stand wird variiert, das Knien und bestimmte Positio-
nen auf dem Boden kommen hinzu; der Bewegungsradius wird größer, vielfältiger; 
proximale Gelenke wie die Schultern und Hüften werden in die Bewegung mitein-
bezogen; die Arme überkreuzen die Körpermitte; einzelne Körperteile berühren ei-
nander.« (Jeschke 1996: 104)

15 | In einer schriftlichen Erklärung und Kommentierung der Tabelle und da-
mit auch des Systems des menschlichen Wissens liest man folgende Anmerkung: 
»Les etres physiques agissent sur les sens. Les impressions de ces Etres en excitent 
les perceptions dans l’Etendement. L’Etendement ne s’occupe des ses perceptions que 
de trois façons, selon des trois facultés principales, la Mémoire, la Raison, l’Imagina-
tion. Ou l’Entendement fait un dénombrement pur & simple de ses perceptions par la 
Mémoire; ou il les examine, les compare, & les digère par la Raison; où il se plait à les 
imiter & à les contrefaire par l’Imagination. D’où résulte une distribution générale de 
la Connoissance humaine, qui paroît assez bien fondée, en Histoire, qui se rapporte à 
la Mémoire; en Philosophie, qui émane de la Raison; & en Poësie, qui n’ait de l’Ima-
gination.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 1: xlvij) 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  97

Charakteristisch für das Denken des 18. Jahrhunderts erfasst diese Tabelle 
das Wissen als Totalität der Repräsentationen. Unter Imagination werden in 
der Unterkategorie Poesie die Künste Musik, Malerei, Skulptur, Architektur 
und Gravur aufgelistet. Das Ballett beziehungsweise der Tanz fehlen.16 

16 | Vielleicht ist das Ballett (der Tanz) ja durch die Abkürzung &c. im An-
schluss an die Aufzählung Tragödie, Komödie, Oper und Pastorale repräsentiert, die 
auf Weiteres, nicht genauer Bezeichnetes und Defi niertes verweist?

System des menschlichen Wissens in der Encyclopédie, Bd. 1 (1751)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  NICOLE HAITZINGER

In der Kategorie des Verstandes fi ndet sich die systematisch immer de-
taillierter werdende Unterteilung von größeren Wissensfeldern in Subein-
heiten, die sich weiter in Sub-Subeinheiten teilen. Innerhalb des Feldes 
Wissenschaft des Menschen sind folgende Punkte in nachstehender Reihung 
aufgelistet: Logik, Kunst der Kommunikation, Wissenschaft der Kunst des Dis-
kurses, Grammatik, Zeichen, Geste und, als letzte Unterteilung der Geste, Pan-
tomime und Deklamation. 

Das Ballett (der Tanz) tritt wie gesagt in diesem System des Wissens 
nicht direkt auf und ist durch keinen eigenen Terminus vertreten. Fällt der 
Tanz in dieser Ordnung des Denkens, das auf dem Begriff svermögen, dem 
Verstand und einem davon abgeleiteten Wahrnehmungskonzept basiert, 
und dessen System durch Identitäten und Unterschiede markiert ist, aus 
dem Raster? 

Die Geste, die sich in Pantomime und Deklamation verzweigt, hat im Feld 
der Wissenschaft vom Menschen ihren festen Platz, während die Bewegung 
in diesem graphischen System unsichtbar bleibt. In der Titelgraphik (Aus-
gabe 1769) von Diderot und d’Alembert ist die Geste als Blatt des Wissens-
Stammbaumes abbildet. Die Wurzeln des Baumes werden von Verstand und 
Vernunft gebildet, aus denen der Stamm Logik, Grammatik und Zeichen he-
rauswächst. Aus Les Signes (den Zeichen) führt ein Ast zu Geste (Geste), die 
sich weiter in Pantomime (Pantomime) und Déclamation (Deklamation) ver-
zweigt. Auf dem Blatt der Geste, das schon zur Baumkrone gehört, steht als 
Erläuterung: »Versuch über den genealogischen Zusammenhang der haupt-
sächlichen Wissenschaften und Künste.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 34: 
o.p.)

Die Geste wird zum integralen Bestandteil der kulturellen und philo-
sophischen Auseinandersetzung mit Kunst und Wissenschaft im letzten 
Drittel des 18. Jahrhunderts. Sie regelt das Verhältnis zwischen Natur und 
Institutionen, Vernunft und Trieb, Sprache und Schrift und die Einteilung 
der Künste (Schmitt 1992: 344). Der Tanz wird in diesem Versuch, das Wis-
sen und die Welt in ein absolutes und universelles System zu bringen, zur 
Kunst der Gesten: »La Danse est l’art des gestes« (Diderot/d’Alembert 1988, 
Bd. 7: Geste (Danse), 651). Die Geste ist untrennbar mit dem (mimischen und 
kinetischen) Ausdruck des Genusses und des Schmerzes verbunden. 

»DANSE, f.f. (Art & Hist.) mouvements reglés du corps, sauts, & pas mesurés, 
faits au son des instrumens, ou de la voix. Les sensations ont été d’abord expri-
mées par les diff érens mouvemens du corps & du visage. Le plaisir & la douleur 
en se faisant sentir à l’ame, ont donné au corps de mouvemens qui peignoient 
au-dehors ces diff érentes impression: c’est ce qu’on a nommé geste.« (Diderot/
d’Alembert 1988, Bd. 4: 623)

Die Bewegungen des Tanzes umfassen Körper- und Gesichtsbewegungen, 
die seelische Empfi ndungen ausdrücken und auf der Bühne repräsentieren. 
Im Artikel zur Geste in der »Encyclopédie« wird vor allem über die Aktivie-
rung und Intensivierung der physiognomischen Bewegungen der Bühnen-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  99

tänzer ein zukünftig möglicher Fortschritt im Tanz artikuliert und gefordert. 
Die Kodifi zierung des Schrittmaterials, die im Artikel über die Chorégraphie 
oder ihrem Synonym Kunst der Tanzschreibung (l’art d’écrire la danse) erörtert 
wird (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 3: 367), und die Ausdrucksgesten des 
Gesichts, die nun eine eindeutige Vormachtstellung in der Defi nition des 
Tanzes bekommen, bleiben im Raster nebeneinander angesiedelt. 

»Observer, réfl echir, lire, leur paroissent des distractions nuisibles aux mouve-
mens du corps, où ils se livrent par préférence; leurs bras, leurs positions cro-
issent en agrément, & l’art reste sans progrès. C’est donc à l’amour de l’art à 
ne se point rebuter contre une ancienne obstination qui lui est très-nuisible. Le 
moment viendra peut-être où l’esprit de refl éxion entrera en quelque société avec 
la facture méchanique des sauts & des pas. En attendant, la vérité se trouvera 
écrite. 
Il est certain que les mouvemens extérieurs du visage sont les gestes les plus 
expressifs de l’homme: pourquoi donc tous les danseurs se privent-ils sur nos 
théâtres de l’avantage que leur procureroit cette expression superiéure à toutes 
les autres.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 7: 651)

Hier ist die Forderung des 18. Jahrhunderts verdichtet, dass durch Zeichen-
haftigkeit der repräsentativen (Bühnen-)Geste der Tanz universell lesbar 
wird und gleichzeitig so ausdrucksstark ist, dass er tief in den Körper, das 
Herz und die Seele des Publikums einzudringen vermag. 

Das in der »Encyclopédie« formulierte Wirkungskonzept korrespondiert 
mit den Vorstellungen der ›Reformer‹ Jean-Georges Noverre und Gasparo 
Angiolini. Die praxisferne Theoretisierung von Tanz, Ballett und Panto-
mime in der »Encyclopédie« jedoch wird vor allem von Gasparo Angiolini17 
äußerst kritisch beleuchtet:

»Meine Vorstellungen weichen auch von jenen ab, die Herr Cahusac in den Ar-
tikeln TANZ, BALLETT, PANTOMIME in der Encyclopédie dargelegt hat. Das 
Studium der freien Künste genügt nicht, um sie ohne praktische Kenntnisse zu 
dogmatisieren. Die Theorie reduziert sich auf sehr wenige Dinge und ist ent-
weder nicht nachvollziehbar, oder ist nichtssagend, oder sie drückt sich miss-
verständlich aus. Wo es sich nicht um Theorie handelt, hat sich Herr Cahusac 
in diesen Kapiteln getäuscht und falsche Erklärungen, die Künstler betreff end, 
gegeben. Wir werden in Kürze ein kleines Werk herausgeben, das alle diese in 
der Encylopédie enthaltenen Artikel, die sich auf den Tanz beziehen, die dieser 
sonst so respektable Autor verfasst hat, widerlegen sollen.«18 (Angiolini 1773: 32)
Zu der von Angiolini angekündigten Herausgabe eines »kleinen Werkes«, 
das die sich auf Tanz beziehenden Artikel der »Encyclopédie« kommentiert 

17 | Herzlichen Dank an das Angiolini-Forschungsprojekt in Salzburg (Sibylle 
Dahms, Irene Brandenburg und Monica Bandella) für Hinweise und Materialien. 

18 | Alle Übersetzungen nach einer noch unveröff entlichten Übersetzung von 
Sibylle Dahms. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100  |  NICOLE HAITZINGER

bzw. richtig stellt, kommt es leider nicht. Auch fi nden sich in den »Lettere« 
(1773) wie in den Programmheften von Angiolini zwar immer wieder Ver-
weise, wie wichtig der pantomimische Tanz (»danza parlante«) ist, doch an-
ders als John Weaver gibt er keine konkreten Hinweise zur Ausführung der 
pantomimischen Gesten und Sequenzen. Angiolini bedauert in den »Lette-
re« immer wieder die fehlende Notationsmöglichkeit des pantomimischen 
Tanzes (vgl. ebd.: 23, 53 u.a.)19, und auch in der Praxis stellt die gestische 
Gestaltung den Choreographen vor große Herausforderungen: 

»Nun muß ich noch zu einem wesentlichen Punkt, unsere Kunst betreff end, 
kommen. Ich meine das, was Sie [Noverre, A.d.V.] mittels der Programme, die 
sie mir zusandten, meisterlich beherrschen, während ich davon nicht einmal 
die Grundprinzipien kenne: ich meine die Mittel, mit denen Sie Vergangenes, 
Künftiges und ganz persönlich Intimes darstellen. Ich muß sagen, ich habe es 
noch niemals in der Pantomime zuwege gebracht, zu sagen: ›Ich bin Achill, 
Ulisse, Penelope ecc.‹, noch viel weniger konnte ich vergangene, oder aber zu-
sammengesetzte und komplizierte Gedankengänge ausdrücken. […] Meine Stu-
dien haben mich bis jetzt nichts anderes gelehrt, als die Personen entsprechend 
ihrer Charaktere agieren zu lassen, und entsprechend der jeweiligen Situation.« 
(Ebd.: 36)

Seine »Abhandlung über die pantomimischen Tänze der Alten«, ein Programm-
heft, das dem Ballett Semiramis, uraufgeführt 1765 in Wien, beigelegt wur-
de, dokumentiert seine eigene künstlerische Herangehensweise. Angiolinis 
dramaturgischer Plan des dreiaktigen Balletts Semiramis ist auf die Augen 
ausgerichtet und zielt darauf, dass das Ballett »eine vollständige Aktion aus-
macht, daß sie lebhaft, interessant ist, und allezeit auf einen gewissen Zweck 
zielt, ohne durch Episoden, welche sie nur noch matter machen würden, 
aufgehalten werden« (Angiolini 1766: 365). Die Dramaturgie der Handlung 
folgt dem Prinzip des stetigen Anstiegs der Spannung bis zum tragischen 
Ende. Die Einführung der Rolle des schauderhaften Geistes ist ein drama-
turgisches Mittel, um die Herzen der Zusehenden zu ergreifen und deren 
Empfi ndungen anzuregen: 

»Zitternd nahet sie sich dem Grabe; aber kaum berührt sie dieses, so öff net es 
sich, und der Geist des Minus springt hervor. Jedermann entfl iehet wieder, nur 
die Königinn alleine bleibt. Sie bemüht sich äußerst dem Gespenste zu entwei-
chen; allein es folgt ihr auf dem Fuße nach, und empfi ehlt ihr, in das Grab zu 
gehen. Sie ringet, sie kämpfet mit ihm, so viel dieses die Natur bey einem von 

19 | Er gibt zwar Hinweise, wie Tanz notiert werden könnte und zwar mit »Zei-
chen, die die technischen Elemente beschreiben und schließlich auf einige Linien, 
um die pantomimische Handlung anzudeuten.« Doch »umsonst wird man versu-
chen, die Kontraste, Charaktere, die Oppositionen und das Zusammenwirken, die 
Grazie, die Attitüden, die Vielzahl der Armstellungen, den Ausdruck des Kopfes und 
so viele andere schöne Dinge aufzuzeichnen.« (Angiolini 1773: 61)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  101

Schrecken und Verzweifl ung halbtodten Frauenzimmer noch erlaubt. Das Ge-
spenst ergreift sie endlich und reißt sie zu sich hinunter, und das Mausoleum 
schließt sich, man sieht, daß ich hier die Worte gebraucht habe, die Voltaire dem 
Schatten des Minus in den Mund legt:
Halt! Verehre meine Asche! Wenn es Zeit ist, will ich dich hinunterstürzen.« 
(Ebd.: 364)

Die Gespenster erscheinen, obwohl sie im Zuge der Aufklärung ins Schat-
tenreich der Poesie vertrieben worden sind, noch immer auf der Theater- 
und Tanzbühne. Der Schatten des Minus (und nicht nur sein Schatten, auch 
sein Geist, wie aus dem Kampf mit der Protagonistin Semiramis hervor-
geht) bekommt eine eigene, ja eine wesentliche Rolle in diesem Tanzdrama. 
Die Begründung im Text lautet: »Er dient mir sehr, mich zu verstehen zu 
geben, und macht meine Catastrophe wahrhaftig schrecklich und tragisch.« 
(Ebd.: 362) Die Absicht, wahrhaftigen Schrecken bei den Zusehenden her-
vorzurufen, legitimiert das Erscheinen von Gespenstern als Rollenfi guren 
auf der offi  ziellen Tanzbühne. Das Publikum reagierte allerdings mit Be-
fremdung auf die Auff ührung, da diese durch die dramatische Verdichtung 
das gewohnte Divertissement vermissen ließ (vgl. Dahms 2001: 27). Setzte 
die Repräsentation von Emotionen in der Theoretisierung von John Weaver 
bei den Ausdrucksbewegungen des Oberkörpers und der spezifi schen ges-
tischen Gestaltung an, erfolgt im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts mit 
der noch stärkeren Gewichtung der tragischen Handlungsdramaturgie eine 
Verdichtung in bestimmten Rollenfi guren. 

Die wirkungsorientierte Intention des strikten dramaturgischen Auf-
baus besteht darin, durch das Auge tiefer in die ›Seele‹ oder das ›Herz‹ des 
Publikums einzudringen. Die Erregung der Aff ekte mit dem Zweck, Macht 
über die ›Herzen‹ der Zuschauenden zu gewinnen, bildet sich in den ›Re-
form-Schriften‹ von Noverre und Angiolini als zentrale Wirkungsintention 
eines Balletts heraus. Die Tanztheorien und die Auff ührungspraxis des 
18. Jahrhunderts suchen nach einem Weg, die Seele der Zuschauenden 
durch die Instrumentalisierung des Körpers zu verführen und so für die 
Ballette das ›Siegel der Unsterblichkeit‹ zu erlangen. Doch mit der intendier-
ten Macht über die Herzen und die Seele stößt das von Vernunft und Aufklä-
rung geleitete Denken, bei dem die gestische Imitation und Repräsentation 
einen besonderen Stellenwert eingenommen hatte, an seine Grenzen. Und 
dieser Gefahr ist sich die Tanzpraxis durchaus bewusst, denn sie erkennt die 
Rolle des Publikums an, das durchaus Einfl uss auf das tanztheatrale Schau-
Spiel der Repräsentationen haben kann: 

»Wir arbeiten für die Augen. Die Gegenstände, die wir abhandeln, müssen wir 
durch ein Glas betrachten, das alle Strahlen in einem Punkt zusammenbringt; 
die geringste Abweichung macht, daß man die Personen, wodurch wir die Lei-
denschaften rege machen, aus dem Gesichte verlieret.« (Angiolini 1766: 366)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102  |  NICOLE HAITZINGER

Literatur

Angiolini, Gasparo (1766): »Abhandlungen über die pantomimischen Tänze 
der Alten.« In: Michael Christian Bock (Hg.), Hamburger Unterhaltun-
gen, Hamburg, S. 351-374. 

Angiolini, Gasparo (1773): Lettere di Gasparo Angiolini a Monsieur Noverre so-
pra i Balli Pantomimi, Milano: Bianchi. 

Dahms, Sibylle (2001): »Die Bedeutung Wiens für die Ballettreform des 18. 
Jahrhundert«. In: Andrea Amort/Mimi Wunderer-Gosch (Hg.), Öster-
reich tanzt. Geschichte und Gegenwart. Wien und Köln: Böhlau, S. 18-24.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression 
en Facsimilé de la première édition de 1751-1780, 34 Bände, Stuttgart: 
Frommann. 

Feuillet, Raoul Auger (1700): Chorégraphie ou L’art de décrire la dance par ca-
racteres, fi gures et signes desmonstratifs, Seconde édition, augmentée (2. 
erweiterte Edition), Paris. 

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Haitzinger, Nicole (2009): Vergessene Traktate – Archive der Erinnerung. Zu 

Wirkungskonzepten im Tanz von der Renaissance bis zum Ende des 18.Jahr-
hunderts, München: Epodium

Jeschke, Claudia (1996): »Körperkonzepte des Barock, Inszenierung des 
Körpers durch den Körper«. In: Sibylle Dahms/Stefanie Schroedter 
(Hg.), Tanz und Bewegung in der barocken Oper, Innsbruck: Studien Ver-
lag, S. 85-106. 

Lettres patentes du roy, pour l’etablissement de l’Académie royale de danse en la 
ville de Paris (1662), Paris.

Noverre, Jean Georges (1760): Lettres sur la Danse, et sur Les Ballets, Paris: 
Delaroche.

Schmitt, Jean-Claude (1992): Die Logik der Gesten im Europäischen Mittelalter, 
Stuttgart: Klett-Cotta. 

Weaver, John (1706): »Orchesography, Translated from the French of Feuil-
let and A small treatise of Time and Cadence in Dancing«. In: Richard 
Ralph (1985): The Life and Works of John Weaver, An account of his life, 
writings and theatrical productions, with an annotated reprint of his complete 
publications, New York: Dance Horizons, S. 175-285.

Ders. (1712): »An Essay towards an History of Dancing in which the whole art 
and its various excellencies are in some measures explain’d containing 
the several sorts of dancing, antique and modern, serious, scenical, gro-
tesques &c. with the use of it an exercise, qualifi cation, diversion, &c.«. 
In: Richard Ralph (1985), S. 391-672.

Ders. (1721): »Anatomical and Mechanical Lectures upon Dancing«. In: Ri-
chard Ralph (1985), S. 861-1031.

Ders. (1728): »The History of Mimes and Pantomimes«. In: Richard Ralph 
(1985), S. 677-732.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUGE. SEELE. HERZ  |  103

Ders. (1717): »The Love of Mars and Venus«. In: Richard Ralph (1985), S. 737-
762.

Ders. (o.D.): »Orpheus and Eurydike«. In: Richard Ralph (1985), S. 767-812.
Ders. (o.D.): »Perseus and Andromeda«. In: Richard Ralph (1985), S. 817-

836.
Ders. (o.D.): »Judgement of Paris«. In: Richard Ralph (1985), S. 841-852.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Körper-Bewegung

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Logik des Ausdrucks

Volker Schürmann

Das Folgende handelt nur in indirekter Weise vom Tanz. Man kann erwar-
ten, dass Philosophie, die sich zum Thema Tanz äußert, wenigstens einiger-
maßen weiß, worüber sie redet. Aber man kann auch erwarten, dass eine 
philosophische Rede zum Thema nicht mit einer tanzwissenschaftlichen 
verwechselt wird. Die Alternative ist im logischen Kern klar: Wer von der 
Philosophie eine direkte Rede zum Tanz erwartet, der wünscht ein besser-
wisserisches Hineinreden in Angelegenheiten, die ausschließlich einzel-
wissenschaftlich-empirisch, hier: tanzwissenschaftlich zu klären sind. Aus 
Gründen der Arbeitsteilung handelt daher das Folgende in indirekter Rede 
vom Tanz. Thema ist nicht der Tanz als solcher, sondern eine Verständigung 
darüber, wie – mit welchen theoretischen Mitteln – wir uns über die Wis-
senskultur des Tanzes verständigen.

Können und Wissen

Sobald es um Wissenskulturen des Tanzes oder auch anderer körperlicher 
Bewegungspraktiken, etwa des Sports, geht, scheint weitgehende Einigkeit 
zu herrschen, dass es sich dabei um spezifi sche Wissenskulturen handelt. 
Das Wissen ist hier grundlegend von der Art eines praktischen Könnens, 
nicht aber eines theoretischen Wissens. Das hervorstechende und die-
sen Wissenskulturen gemeinsame Merkmal ist das der ›Sprachlosigkeit‹ 
praktischen Könnens, die früher eher als Makel, heute eher als Chance be-
griff en wird (vgl. Baxmann 2007). In diesen Wissenskulturen wissen die 
Beteiligten, dass der von Bourdieu (1998: 203ff .; 2001) sogenannte scho-
lastische Fehlschluss in besonderer Weise abstrus ist: Wer das (verbale) 
Sprechen oder Wissen über das Tanzen zur generierenden Basis des Tan-
zen-Könnens macht, der produziert schematische Bewegungsabläufe oder 
auch sogenannte tote Bewegungen, nicht aber einen Tanz. Ganz zweifellos 
ist es nicht so, dass Tanzen-Können sinnvoll beschrieben werden kann als 
ein in Handeln umgesetztes Wissen über tänzerische Bewegungen. Diese 
Selbstverständlichkeit besagt überhaupt nur deshalb etwas, weil das zwar 
(fast) alle Beteiligten so sagen, es aber gleichwohl nicht ganz einfach ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108  |  VOLKER SCHÜRMANN

dies auch (konsequent) so zu denken. Bourdieu baut schließlich keinen 
Popanz auf.

Um jenen scholastischen Fehlschluss tatsächlich zu vermeiden, scheint 
weiter klärungsbedürftig zu sein, worin genau die Spezifi k dieser Wissens-
kulturen besteht bzw. wofür jene Sprachlosigkeit überhaupt ein Symptom 
ist. Dies wäre zugleich der Lackmustest auf die Relevanz des folgenden Bei-
trages zum Thema: Hängt irgendetwas davon ab, wie wir diese Spezifi k be-
stimmen, und wenn ja, was?

Der Befund ist zunächst einmal, dass es völlig verschiedene Namen und 
damit wohl auch unterschiedliche theoretische Mittel gibt, diesen Unter-
schied von ›sprachlosen‹ und verbalsprachlichen Wissenskulturen zu be-
zeichnen. Um nur eine kleine Liste anzugeben: diskursiv vs. intuitiv, narra-
tiv vs. diskursiv, verbalsprachlich vs. bildlich resp. aisthetisch, sagen vs. zei-
gen, Wissenschaft vs. Kunst, Körperwissen vs. Verstandeswissen etc. pp. Zu 
dem Befund gehört auch, dass Tanzkulturen wahrlich nicht alleine stehen 
mit dieser Spezifi k, denn der zentrale Punkt fi ndet sich eben auch im Sport, 
in der Musik, bei jedem Handwerk, in wohl allen Alltagssituationen wieder. 
Und was nachdrücklich irritieren sollte: Diese Diff erenz zweier Wissens-
weisen gibt es auch innerhalb der wahrlich nicht sprachlosen Wissenskultur 
der Wissenschaft. Um das zu sehen, muss man nur auf alle Debatten über 
die Notwendigkeit und Unhintergehbarkeit von Metaphorik auch in den 
Wissenschaften verweisen. Wenn das aber so ist, dann liegt die Spezifi k des 
praktischen Könnens gerade nicht in seiner Sprachlosigkeit, und die Spezi-
fi k des Körperwissens liegt gerade nicht in der Körperlichkeit als solcher. 
Selbstverständlich gibt es gravierende Unterschiede zwischen Handwerk, 
Musik, Tanz, Sport und Dichtung; und zur Bestimmung dieser Unterschie-
de dürfte der Verweis auf ganz verschiedene Weisen, in denen der Körper 
dort je ins Spiel kommt, sehr entscheidend sein. Aber das sind dann alles 
schon Unterschiede innerhalb derjenigen Gemeinsamkeit, deren Spezifi k 
zunächst einmal zu bestimmen ist. Was also heißt es, ein praktisches Kön-
nen zu sein und kein theoretisches Wissen?

Die These

Der im Folgenden näher zu erläuternde Vorschlag ist zunächst einfach noch 
ein weiterer Vorschlag, jenen Unterschied von praktischem Können und 
theoretischem Wissen zu bestimmen. Im Anschluss an Georg Misch, Josef 
König und Helmuth Plessner kann man von einer reinen Diskursivität im 
Unterschied zu einer evozierenden Diskursivität sprechen. Zugleich ist es 
aber ein Vorschlag dazu, wie wir uns darüber verständigen, was wir eigent-
lich unterscheiden, wenn wir praktisches Können und theoretisches Wissen 
unterscheiden.

In diesem Vorgehen liegt die eigentliche These: Dass eine Verständi-
gung darüber, wie wir jene Spezifi k des praktischen Könnens im Unter-
schied zu theoretischem Wissen bestimmen, erhebliche Konsequenzen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOGIK DES AUSDRUCKS  |  109

hat. Es ist keineswegs egal, wie wir jene Diff erenz bezeichnen und wie wir 
sie theoretisch bestimmen. In mindestens zwei Feldern hat diese Verhält-
nisbestimmung entscheidende Konsequenzen: 1. Wie wir das Verhältnis 
von praktischem Können und theoretischem Wissen bestimmen, ist zu-
gleich eine Verhältnisbestimmung von Wissenschaft und Kunst. Und 2. ist 
sehr direkt die Frage der Lehr- und Lernbarkeit, der Kommunizierbarkeit/
Mitteilbarkeit des Tanzes betroff en. Zugespitzt gefragt: Sind Tanz, Musik, 
bildende Kunst, Sport, Handwerk etc. Kinder der Öff entlichkeit oder aber 
in ihrem Wesen nur exklusiv Eingeweihten vorbehalten? Oder vorsichtiger 
und besser formuliert: Wie können wir die nicht nur nicht zu leugnende, 
sondern durchaus positiv zu wertende Tatsache, dass es sich bei all diesen 
Kulturen um Expertenkulturen handelt, in der Weise formulieren, dass sie 
als öff entlich-demokratische Kulturen begreifbar bleiben und nicht als Ge-
heimzirkel für Eingeweihte. Diejenigen Rezeptionsästhetiken, die behaup-
ten, dass all das schon Kunst sei, was ein beliebiges Individuum für Kunst 
erklärt, scheinen mir keinen attraktiven Weg zur Rettung demokratischer 
Kunst zu bahnen.

Die Abgrenzung

Sehr viele Bestimmungsversuche des Unterschieds von praktischem Können 
und theoretischem Wissen haben eine gemeinsame Grundlage und dann 
auch eine entscheidende gemeinsame Konsequenz: Theoretisches Wissen 
gilt als diskursives, vermitteltes Wissen, während praktisches Können in ir-
gendeinem Sinne intuitiv und unmittelbar, unvermittelt sei. ›Diskursivität‹, 
›Vermitteltheit‹, ›Unvermitteltheit‹ sind zwar zunächst Titel logisch-seman-
tischer Verhältnisse, die rein als solche gar nichts mit Sprache zu tun haben; 
aber selbstverständlich ist beides nicht unabhängig voneinander. Dies lehrt 
bereits das griechische Wort logos, das Logik, Gedankenstruktur und Wort 
gleichzeitig meint. Und weil und insofern praktisches Können als sprachlos 
gilt, gleitet der Gegensatz von vermittelt und unmittelbar klammheimlich 
über in den Gegensatz von ›durch Sprache mitteilbar‹ vs. ›nicht durch Spra-
che mitteilbar‹. Und daraus wiederum leitet sich ein Symptom ab, das sich 
in den allermeisten Bestimmungsversuchen des praktischen Könnens fi n-
det, wie auch immer es im Einzelnen begründet sein mag: Die Sprache der 
Worte reiche nicht heran an den Sinn, der im praktischen Können liegt. Eine 
Art Urbild dieses Ansatzes dürfte Schopenhauers Musikästhetik sein. Aber 
auch heute ist diese Konsequenz weit verbreitet. Als Beleg seien willkürlich 
zwei Beispiele genannt, beide aus dem Sammelband »Wissen in Bewegung«: 

Bei Brandstetter ist zu lesen: »Reden über Bewegung: Eine Sprache für die Er-
fahrung und die Wahrnehmung fi nden – dies ist eine Herausforderung, die nie 
gelingen kann. Dennoch lohnt es sich, sie anzunehmen.« (Brandstetter 2007: 
44) Und bei Klein: »Eine Sprache für dynamische Vorgänge zu fi nden, ist auch 
immer eine Herausforderung an Wissen-Schaff ende, die letztendlich scheitern 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110  |  VOLKER SCHÜRMANN

muss, muss sich das diskursive Wissen doch immer des Mediums der Sprache 
bedienen.« (Klein 2007: 33)

Dort wird aus einer sachlichen Schwierigkeit eine Konsequenz gezogen, 
die einen zutiefst melancholischen Ton hat, und die Hegel als »unglück-
liches Bewusstsein« beschrieben hat. Es handelt sich um eine Art Hams-
terrad-Konzeption menschlicher Kommunikation: Eine Herausforderung, 
die scheitern muss, die wir aber annehmen sollten. Was wir haben, seien, 
ach wie schade, nur verschiedene Interpretationen von Tänzen oder sons-
tigen Kunstwerken, die aber alle den ›eigentlichen‹, den ›authentischen‹, 
den vom Künstler tatsächlich gemeinten Sinn verfehlen. Die Vielheit der 
Interpretationen gilt also nicht als Errungenschaft, als bereicherndes Off en-
barmachen verschiedener Perspektiven, sondern gilt als Mangel gegenüber 
demjenigen Sinn, den wir letztlich nie erreichen können. Freilich sollen wir 
dann – es geht nun mal nicht anders – diesen Mangel auch noch für etwas 
Gutes halten und die Herausforderung annehmen, mit einer Unzahl von 
Interpretationen leben zu müssen.

Ersichtlich geht diese Interpretation gegen das Anliegen der zitierten 
Texte. Aber der melancholische Ton ist eine zwingende Konsequenz des for-
mulierten Ausgangspunktes: Dass jeder sprachlich formulierbare Sinn nicht 
an den im praktischen Können verkörperten Sinn heranreiche. So sehr man 
dann einen ›eigentlichen‹ Sinn nicht meinen mag, so sehr ist er unterstellt 
als eben derjenige Fluchtpunkt, der als unerreichbarer postuliert wird.

Jene Konsequenz folgt in der Sache aber keineswegs zwingend aus der 
sachlichen Schwierigkeit, den Sinn praktischen Könnens verbalsprachlich 
zu fassen. Der Verweis auf Hegels Unterscheidung von »schlechter« und 
»wahrer Unendlichkeit« mag hier die Richtung einer Alternative andeuten. 
Wichtiger ist zunächst eine ideologiekritische Argumentation, denn die 
Konsequenz der »Unerreichbarkeit« von Sinn ist vor allem politisch fatal. 
Hier besteht auch die zentrale Gemeinsamkeit mit den Anliegen der zitier-
ten Texte.

Bei der Rede von der »Unerreichbarkeit« handelt es sich um eine typisch 
lebensphilosophische Grundfi gur, die in der Geschichte des Tanzes vor al-
lem in der Zeit der Lebensreform kultiviert wurde. Klein hat in demselben 
Aufsatz sehr nachdrücklich gegen die Konsequenzen argumentiert, die ihr 
Text dann selber in der Figur der Unerreichbarkeit noch einmal reprodu-
ziert. Klein macht das möglichst zu Vermeidende prototypisch an Mary 
Wigman fest und deren »Position, dass Tanz ein reines Medium bleiben 
müsse und die tänzerische Erfahrung mit der Rede über den Tanz nichts zu 
tun habe« (Klein 2007: 29). Diese Position sei 

»prototypisch und als Denkfi gur in der Geschichte des Tanzes im 20. Jahrhun-
dert äußerst beständig. Aber dieser Topos ignoriert die Ebene der Vermittlung, 
der Öff entlichkeit: die Wahrnehmung und Erfahrung des Zuschauers ebenso 
wie die öff entliche Rezeption des Tanzes, die diesem erst einen ›Ort‹ in den zeit-
genössischen Kunst- und Kulturdiskursen zuweist.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOGIK DES AUSDRUCKS  |  111

Um es nochmals zuzuspitzen: Weil dieser Topos die Ebene der Vermittlung, 
der Öff entlichkeit ignoriert, genau deshalb ist er eine Figur der Kulturkri-
tik, der Gegenmoderne, des Authentizitätsgeraunes. Lebensphilosophie 
und Lebensreform haben eine nicht zu leugnende Vorreiterrolle für den 
Faschismus gespielt (vgl. Wedemeyer-Kolwe 2004). Dies zu sagen, ist kein 
Totschlagargument im Hinblick auf political correctness, sondern eine Warn-
tafel, die dazu auff ordert, die Logik jener Denkfi gur tatsächlich zu brechen. 
Die links-sozialistischen Strömungen der Lebensreform haben es wahrlich 
nicht faschistoid gemeint. Aber allen diesen Strömungen gemeinsam war 
die Abwertung der Vermittlungsebene der Öff entlichkeit und damit ein Be-
schwören von Gemeinschaftskult. Man kann nachlesen, was Plessner schon 
zeitgenössisch in den »Grenzen der Gemeinschaft« dazu geschrieben hat, 
und wie er schon 1924 die Grundlagen der demokratischen Öff entlichkeit 
durch solcherart Gemeinschaftskult gefährdet sah. Er hat auf bittere Weise 
Recht bekommen.

In dem Text von Klein ist gegenüber Wigman & Co. eine wesentliche Ver-
mittlungsebene eingezogen: Dort ist das Konzept formuliert, Vermitteltheit 
und Unmittelbarkeit als gleichberechtigte, komplementäre, sich wechselsei-
tig begrenzende Aspekte zu postulieren. Das ist etwas grundsätzlich anderes 
als lebensreformerisch von einem reinen Medium zu raunen. Aber es ändert 
nichts an der Figur der Unerreichbarkeit. Tanz und Tanzwissenschaft seien 
je eigenständig, je nötig und notwendig komplementär. Aber es gibt dort eben 
deshalb keinen wissenschaftlichen Tanz und keine tänzelnde Wissenschaft. 
Genau insofern stellen beide Herausforderungen aneinander dar  freilich 
wesentlich unabschließbare Herausforderungen, an denen beide insofern 
scheitern müssen. Diese Unabschließbarkeit sichert, dass nicht doch einer 
der beiden Pole den anderen gleichsam übermannt. Die Figur der Unerreich-
barkeit ist dort nötig, um die Komplementarität zu sichern. Genau deshalb 
solle man sich trotzdem, und fröhlich, ins Hamsterrad begeben.

Vermittelte Unmittelbarkeit

Auch die Logik der Komplementarität von Vermitteltheit und Unmittelbar-
keit reproduziert die Figur der Unerreichbarkeit von Sinn. Will man jenen 
melancholischen Ton loswerden, ist daher eine Logik der »vermittelten Un-
mittelbarkeit« im Anschluss an Hegel und Plessner gesucht. Dazu wäre zu-
nächst plausibel zu machen, was eine mögliche Alternative zur Figur der 
Unerreichbarkeit wäre. Eine solche Alternative ist von Georg Misch formu-
liert worden. Misch steht in der Nachfolge von Dilthey, aber seine Philoso-
phie ist nicht lediglich elaborierte Dilthey-Exegese, sondern eine qualitative 
Weiterentwicklung von dessen Hermeneutik. Mit Misch (und dessen Schü-
ler Josef König) ist innerhalb der Lebensphilosophie das direkte Gegenteil 
zu der oben als typisch lebensphilosophisch gebrandmarkten Denkfi gur 
formuliert (vgl. Schürmann 1999). Die im hier gegebenen Kontext entschei-
dende Passage lautet:

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112  |  VOLKER SCHÜRMANN

»Man könnte an dieser Universalität der Ausdrucksmöglichkeit des Innern nur 
irre werden, wenn die Romantiker recht hätten, die von dem gestaltlosen, bild- 
und wortlosen menschlichen Innenleben als einer formlosen und strukturlo-
sen rein intensiven gärenden und strömenden Lebendigkeit sprechen, die durch 
jeden Ausdruck festgemacht, verfestigt und damit verfälscht werde. Aber das 
ist eine romantische Theorie, die den mystischen ekstatischen religiösen Erleb-
nissen entnommen ist und zwar einer bestimmten Auslegung dieser Erlebnisse, 
von einem vorgefaßten Begriff  des religiösen Lebens aus, wonach das religiöse 
Erlebnis etwas rein Subjektives in einem isolierten Binnenleben des Ichs oh-
ne ursprünglichen Bezug zur Gemeinschaft wäre. Aber so gefaßt wäre es dann 
auch nichts universal Geistiges mehr. Das ist ein unhaltbarer Begriff  von Leben, 
da zum Leben als Geistigem wesentlich gehört die Beziehung von Tun und Wis-
sen um den Sinn dieses Tuns.« (Misch 1994: 79)

»Geist« ist bei Misch also der Gegenbegriff  zum isolierten Binnenleben des 
Ich und steht für den ursprünglichen Bezug zur Gesellschaft; Geist meint 
dort also in der Nachfolge von Hegel und Dilthey spirit, und nicht mind. Bei 
Plessner heißt es dann, weniger missverständlich, Mitwelt. Jeder Ausdruck 
ist damit Moment des sogenannten objektiven Geistes, also Manifestation, 
Produkt des mitweltlichen Lebens. Jeder Ausdruck meint tatsächlich jeder, 
über alle Unterschiede hinweg: Ausdrücke können fl üchtig sein – Tanzauf-
führungen gibt es nur ein einziges Mal – sie können auch sehr beständig 
sein wie Denkmäler oder Texte; sie können künstlerisch gestaltete oder ganz 
alltägliche sein, sie können im Medium der Sprache der Worte leben oder 
aber im Medium der Sprache der Bewegungen – wie auch immer: Immer 
sind Ausdrücke geronnenes mitweltliches Leben.

Die Rede vom objektiven Geist ist durch drei Momente konstituiert: 
1. durch einen methodologischen Primat des Wir gegenüber dem Ich; 
2. durch eine Umstellung der Ontologie: Phänomene werden nicht als Din-
ge mit Eigenschaften, und auch nicht als Strukturen, sondern als Prozesse 
gefasst – mit der Binnendiff erenzierung von fl ießenden Prozessen einer-
seits und festen (= zu Produkten geronnenen) Prozessen andererseits: Der 
Arbeiter »hat gesponnen, und das Produkt ist ein Gespinst«, wie es bei Marx 
heißt; und schließlich 3. dadurch, dass diese Produkte, Manifestationen, 
Ausdrücke die notwendige und die hinreichende Basis dafür sind, Prozesse 
zu verstehen und darüber zu kommunizieren. Bei Misch verdichtet sich das 
zu folgendem Grundsatz: »Man kann gradezu formulieren: in einem Aus-
druck gegeben sein und Verstehen, dies beides ist korrelativ zueinander.« 
(Ebd.: 75)

Was hier so banal klingt, ist alles andere als selbstverständlich; es ist die 
entscheidende Grundlage, jenen ›romantischen‹ Grundsatz der Unerreich-
barkeit des zu verstehenden Sinns zu unterlaufen. Der Sinn liegt jetzt in 
einem Ausdruck gegeben gleichsam vor uns: Wir müssen ihn nicht in 
irgendeiner verschlossenen Binnenwelt von Produzenten, Tänzern, Autoren 
oder sonstigen Subjekten suchen. »Kurz: wir bewegen uns in einer Aus-
druckswelt und nicht in einer Erlebniswelt.« (Ebd.: 78) Zugleich sind oder 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOGIK DES AUSDRUCKS  |  113

stiften diese Ausdrücke die mitweltlichen Verstehens-Beziehungen: Es gibt 
keinen Graben zwischen meinem und deinem Verstehen, der erst zu über-
brücken ist, sondern es gibt unterschiedliches Verstehen eines schon als ge-
meinsam Unterstellten. Sonst würden wir nicht kommunizieren, sondern 
Geräusche produzieren. Diese Ausdruckswelt ist also gleichsam lebendig, 
insofern sie rückzubeziehen ist auf den Prozess, der in diesen Ausdrücken 
geronnen ist und der in der Kommunikation darüber fortgesetzt wird. Aus-
drücke sind insofern geronnene Sinngestaltungen in einem Prozess einge-
spielter Bedeutungen. Etwas zu verstehen heißt dann, sinnvolle Anschlüsse 
herstellen zu können, mitzuspielen in dem gemeinsamen Spiel. Z.B. ist es 
die beste Interpretation eines Musikstückes, eine Variation zu komponieren 
oder zu spielen.

Innerhalb dieses Grundansatzes kann Misch nun jene Grundunterschei-
dung reformulieren, die mit der grundsätzlichen Unterscheidung von prak-
tischem Können und theoretischem Wissen im Blick ist und die gewöhnlich 
am Symptom der ›Sprachlosigkeit‹ festgemacht wird. Misch unterscheidet 
nämlich grundlegend zwei Weisen von Diskursivität. Zunächst einmal gilt 
für alle Ausdrücke bzw. Ausdrucksgestalten, dass sie in sich diff erenziert 
sind. Insofern erfordert jedes Verstehen des Sinns dieser Ausdrücke als gan-
zer ein Durchlaufen der einzelnen Momente der in sich gegliederten Aus-
drucksgestalt. In diesem Sinne ist jedes Verstehen diskursiv: Das Erfassen 
des Sinns ist gebunden an ein sukzessives Durchlaufen. Das ist im Prinzip 
auch noch in Einwortsätzen der Fall, denn der Sinn eines solchen Satzes ist 
nicht identisch mit dem Sinn der Wortbedeutung, was man z.B. daran sieht, 
dass man statt »Feuer!« auch »Alarm!« rufen könnte. Aber innerhalb dieser 
generellen Diskursivität gibt es, so Misch, einen qualitativen Unterschied 
zwischen reiner Diskursivität und evozierender Diskursivität. Das Paradig-
ma reiner Diskursivität ist das Durchlaufen eines mathematischen Beweises: 
Es gibt einen klaren Anfang in und mit den gesetzten Axiomen und klare 
Regeln des formalen Schließens. Beides zusammen bedingt eine vollständi-
ge Transparenz des Beweises in dem Sinne, dass die ganze Bedeutung des 
Theorems und seines Beweises im Prinzip wortwörtlich in den Zeilen zu le-
sen ist. Das Paradigma am anderen Pol ist ein Gedicht oder, noch einfacher, 
Ironie. Hier verfehlt man den ganzen Sinn des Gesagten, wenn man ein Ge-
dicht oder ironische Rede wortwörtlich nimmt. Hier ist das Wie resp. der Mo-
dus des Gesagten eben nicht derart, dass alles in den Zeilen steht, sondern 
hier steht das Wie des Gesagten, und damit das wesentliche Moment seines 
Sinns als ein ironischer oder dichterischer Sinn, zwischen den Zeilen, wie 
wir so sagen. Misch nennt es evozierendes Sprechen: Der Sinn des Gesagten 
kann nicht einfach festgestellt werden, sondern er wird evoziert, geweckt. 
Misch muss daher zwischen Aussagen und Aussprechen unterscheiden, 
so dass er darauf bestehen kann, dass der Sinn eines Gedichtes zwar nicht 
ausgesagt wird (im Sinne der wörtlichen Lesart von feststellenden Aussage-
sätzen), gleichwohl aber ausgesprochen ist. Wo sonst, wenn nicht in dem 
Text des Gedichtes, sollen wir denn dessen Sinn suchen? Nirgendwo sonst, 
und insbesondere nicht in der Binnenwelt des Autors. Eben das meint, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114  |  VOLKER SCHÜRMANN

der Sinn eines Gedichtes tatsächlich ausgesprochen vor uns liegt: eben zwi-
schen den Zeilen, nicht aber wie bei reiner Diskursivität in den Zeilen, aber 
auch nicht hinter den Zeilen, wie von jener ›romantischen‹ Konzeption mit 
melancholischem Ton unterstellt. Weil und insofern der wortwörtlich ausge-
sagte Sinn eines Gedichtes, einer Metapher, von Ironie etc. über sich selber 
hinaus weist, spricht Misch von »unergründlichem« Sinn. Das Wort ist arg 
missverständlich und für das Gemeinte etwas zu groß. Man kann es einfach 
unfestgestellt nennen, denn es ist der Gegenbegriff  zu dem in Aussagesätzen 
wortwörtlich gesagten und insofern festgestellten Sinn. Wenn man einen 
Witz erklären soll, ist der Witz kaputt; und wenn man den ironischen Sinn 
in einem Aussagesatz erklärt, ist es eben kein ironischer Sinn mehr.

Nur so weit betrachtet, wäre der Unterschied zu jenem romantischen 
Zug der Unerreichbarkeit eines vermeintlich eigentlichen Sinns freilich 
noch nicht trennscharf. Die klare Abgrenzung erreicht Misch durch ein wei-
teres von ihm eingeführtes Prinzip, nämlich dem der Verbindlichkeit der 
Unergründlichkeit. Dies ist tatsächlich ein logisches Prinzip und nicht Aus-
druck subjektiver Emphase. Abkürzend gesprochen, besagt es Folgendes 
(vgl. ausführlicher Schürmann 2001): Jede Interpretation eines Gedichtes 
ist der Versuch, den unfestgestellten Sinn des Gedichts in einen festgestell-
ten Sinn zu überführen. Die Unergründlichkeit des Sinns zeigt sich in der 
Möglichkeit einer Vielheit von Interpretationen und darin, dass der dann in 
Aussagen festgestellte Sinn nicht mehr der gedichtete Sinn ist – analog dazu, 
dass der Witz bei einer Erklärung verloren geht. Auf der anderen Seite gibt 
der unfestgestellte Sinn tatsächlich ein Maß für die Angemessenheit seiner 
Interpretationen, denn es ist nicht so, dass beliebige Interpretationen mög-
lich sind. In genau diesem Sinne ist der unergründliche Sinn des Gedichts 
im Gedicht ausgesprochen, und es ist nicht so, dass er in einem unerreich-
baren Jenseits hinter den Gedichtzeilen liegt. Als Formel: Unergründ-
lichkeit des Sinns besagt, dass solcher Sinn nicht in den Zeilen, sondern 
zwischen den Zeilen liegt; und Verbindlichkeit der Unergründlichkeit des 
Sinns besagt, dass unergründlicher Sinn tatsächlich zwischen den Zeilen 
und nicht hinter ihnen liegt. Für Plessners Anthropologie ist dieses Prinzip 
der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit des Mensch-seins dann alles ent-
scheidend geworden (Plessner 1931, dazu Schürmann 1997).

Konkretion an der Figur des Schauspielers

Simmels Aufsatz »Zur Philosophie des Schauspielers« beginnt wie folgt: »Die 
Leistung des Schauspielers enthält einen inneren Gegensatz, der sie zu 
einem kunstphilosophischen Rätsel macht.« (Simmel 1908: 424) Das Para-
doxe, das Simmel hier als Rätsel bezeichnet, ist der allbekannte Sachver-
halt, »dass drei Schauspieler die gleiche Rolle auf drei ganz verschiedene 
Weisen auff assen, alle drei gleichmäßig künstlerisch befriedigend, alle drei 
gleichwertig als ›Interpretationen‹ des Dichtwerkes« (ebd.: 425). Paradox ist 
das freilich nur gemessen an ganz bestimmten Erwartungshaltungen. Wer 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOGIK DES AUSDRUCKS  |  115

meint, dass das Dichtwerk den Sinn einer Rolle eindeutig festlegt, der muss 
sich durch den Verweis auf drei gleichwertige Interpretationen belehren las-
sen, dass der Sinn einer Rolle unergründlich ist; und wer umgekehrt meint, 
dass jede Interpretation der Rolle an deren eigentlichem Sinn nur scheitern 
könne, der kann nicht erklären, warum jene drei Interpretationen in ihrem 
Vergleich gerade keinen Mangel der je einzelnen Interpretation aufzeigen, 
sondern im Gegenteil zwar drei gänzlich verschiedene, gleichwohl aber 
gleichermaßen befriedigende Interpretationen vorliegen. Aus der Sicht der 
Forderung, »die diese Rolle an diesen Schauspieler und vielleicht an keinen 
anderen stellt« (ebd.), erweisen sich beide Unterstellungen als unzulänglich: 
Der Sinn der Rolle ist weder rein feststellbar noch folgt daraus, auf bloß sub-
jektive Interpretationen ihres Sinns verwiesen zu sein. Hier entspringt der 
entscheidende Unterschied zwischen Subjektivität und Perspektivität (vgl. 
Plessner 1928: 83). Jene drei Schauspieler präsentieren den ganzen Sinn der 
Rolle in je perspektivischer Weise, und es ist nicht so, dass sie sich je subjektiv 
einem eigentlichen Sinn der Rolle annähern, aber letztlich an dieser Auf-
gabe scheitern.

Es mag daher wie Haarspalterei klingen, aber es besteht ein relevanter 
und aufzeigbarer Unterschied zwischen jener Hamsterrad-Idee von Sinn-
suche und dem Verbindlichkeitspostulat der Unergründlichkeit, dem ge-
mäß man sich Sisyphos als glücklichen Menschen vorstellen muss. Hier 
entscheidet sich, ob die Vermittlungsebene der Öff entlichkeit ignoriert wird 
oder nicht.

Literatur

Baxmann, Inge (2007): »Der Körper als Archiv. Vom schwierigen Verhältnis 
zwischen Bewegung und Geschichte«. In: Sabine Gehm/Pirkko Huse-
mann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung. Perspektiven der 
künstlerischen und wissenschaftlichen Forschung im Tanz, Bielefeld: tran-
script Verlag, S. 217-227.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brandstetter, Gabriele (2007): »Tanz als Wissenskultur. Körpergedächtnis 
und wissenschaftstheoretische Herausforderung«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung, 
S. 37-48.

Klein, Gabriele (2007): »Tanz in der Wissensgesellschaft«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung, 
S. 25-36.

Misch, Georg (1994): Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des 
Lebens. Göttinger Vorlesungen über Logik und Einleitung in die Theorie des 
Wissens. G. Kühne-Bertram/F. Rodi (Hg.), Freiburg/München: Alber.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116  |  VOLKER SCHÜRMANN

Plessner, Helmuth (1924): »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozi-
alen Radikalismus«. In: Gesammelte Schriften, Bd. V (1981), S. 7-133.

Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: de Gruyter 
(1975).

Plessner, Helmuth (1931): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur 
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«. In: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. V (1981), S. 135-234.

Schürmann, Volker (1997): »Unergründlichkeit und Kritik-Begriff . Plessners 
Politische Anthropologie als Absage an die Schulphilosophie«. Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 45, S. 345-361.

Schürmann, Volker (1999): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens. Eine Be-
stimmung im Anschluß an Josef König, Freiburg/München: Alber.

Schürmann, Volker (2001): »Die Verbindlichkeit des Ausdrucks. Leibgebun-
denes Verstehen im Anschluß an Misch und König«. In: Franz Bock-
rath/Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Aus-
druck – im Sport, Hamburg: Czwalina, S. 49-60.

Simmel, Georg (1908): »Zur Philosophie des Schauspielers«. In: Gesamtaus-
gabe, Bd. 8 (1993), S. 424-432.

Wedemeyer-Kolwe, Bernd (2004): Der neue Mensch. Körperkulturen im Kai-
serreich und in der Weimarer Republik, Würzburg: Königshausen & Neu-
mann.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Form der Bewegung – Bewegung als Form. 

Zum Wissen vom Bewegungswissen

Elk Franke

Einleitung

Die Frage, wie körperliche Bewegungen gelernt werden können, scheint 
trivial zu sein, leisten wir dies doch seit dem Tag unserer Geburt in viel-
fältiger Weise. Wie in anderen Bereichen menschlichen Lebens ist jedoch 
das scheinbar Selbstverständliche nicht automatisch auch das einfach zu 
Erklärende. Als Vertrautes erscheint es nicht erklärungsbedürftig und erhält 
deshalb auch weniger Aufmerksamkeit. Erst die Funktionalisierung und 
Optimierung von Bewegungsabläufen in den Arbeitsprozessen der Neuzeit 
machte zunehmend auch eine systematische Bewegungsforschung notwen-
dig. Aktuell ist sie insbesondere in der Arbeitswissenschaft, der Rehabilita-
tionsforschung und im Leistungssport etabliert. Wobei – und dies ist für die 
folgenden Ausführungen wichtig – die dort entwickelten Deutungsmuster 
sich in der Regel einem gleichartigen Ziel verpfl ichtet fühlen: der Optimie-
rung von Bewegungsabläufen aus verschiedenen Zwecküberlegungen. Dies 
hat zur Folge, dass zwar die Umstände und Ergebnisse von Bewegungen als 
Mittel zur Erreichung dieser Zwecke analysiert werden, aber selten die Vor-
aussetzungen, die eine Bewegung zu einer Bewegung machen.

Aus philosophischer Sicht erweist sich die Bewegung dagegen als ein 
sehr altes Phänomen, das schon in der Antike zu heftigen Kontroversen 
führte wie u.a. die Auseinandersetzung zwischen Zenon und Aristoteles 
über einen angenommenen Laufwettbewerb Achills mit einer Schildkröte. 
Auch in der Neuzeit wurde die Frage, was das ›Bewegliche‹ einer Bewegung 
ist und wie diese ›Prozesshaftigkeit‹ erfasst werden könne, nicht nur von 
Kant, Hegel, Bergson oder Klages in unterschiedlichen Theorieansätzen 
bearbeitet, sondern bestimmte auch den Diskurs einer handlungsorientier-
ten Lebenswissenschaft und Reformpädagogik zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts.

In diese Zeit fallen auch die ersten weiterreichenden Versuche, den Tanz 
nicht nur deskriptiv und klassifi katorisch zu beschreiben, sondern ihn als 
eine spezifi sche Handlungsform historisch-systematisch und bewegungs-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118  |  ELK FRANKE

analytisch zu erfassen. Dabei zeigt sich, dass der Tanz als Gegenstand durch 
seine Flüchtigkeit, spirituelle Faszination und musikorientierte Rhythmisie-
rung einerseits aus den üblichen zweckorientierten Bewegungsforschungen 
herausfällt, andererseits aber, eben durch diese Besonderheiten, zum Mo-
dell für grundlegende Überlegungen einer Bewegungsforschung wird, die 
nicht nur funktionale und rationale Determinanten berücksichtigt, sondern 
auch versucht, Aspekte wie Zeitlichkeit, Emotionalität oder Ganzheitlichkeit 
einer Bewegung mit aufzunehmen. 

Kennzeichnend für eine solche Konzeptualisierungsphase ist u.a. der 
Versuch, die Besonderheiten des Tanzes über Abgrenzungen und dichoto-
me Deutungsmuster zu erklären.

Nach Straus liegt dem Tanz »ein Erleben zugrunde […], das sich von dem 
theoretischen Erkennen, dem praktischen Begreifen, dem zweckmäßig 
planenden und berechnenden Handeln, dem technischen Beherrschen der 
Dinge polar entfernt« (Straus 1960: 166) und sich als präsentisches Erleben 
formen lässt. Kennzeichnend für rhythmisches Hören oder Bewegen ist ein 
besonderes Strukturmoment von Erfahrung, das er »pathisches« Moment 
nennt. Es lässt sich vom »gnostischen« Moment der Vernunft unterschei-
den. 

Während das gnostische Moment durch rationales Erfassen und Erken-
nen von Gegebenem gekennzeichnet ist, stellt das pathische Moment eine 
»unmittelbare Kommunikation« dar, die sinnlich-anschaulich und somit 
vorbegriffl  ich mit den Erscheinungen stattfi ndet. So lassen sich z.B. Töne 
oder Farben sowohl systematisch diff erenzierend wahrnehmen. Sie kön-
nen uns aber auch unbewusst in einer bestimmten Weise »anmuten«. »Das 
gnostische Moment hebt nur das Was des gegenständlichen Gegebenen, 
das pathische das Wie des Gegebenseins hervor.« (Ebd.: 151) Ein besonde-
res Wahrnehmungsfeld pathischer Erfahrungen sind für Straus Töne und 
Tanzbewegungen.

Andere Autoren wie etwa Buytendijk in »Zur allgemeinen Psychologie 
des Tanzes« (1956) oder auch Schmitz in »Darstellung zum leiblichen Raum« 
(1967) bestätigen diese Interpretationsperspektive, indem sie das Tanzen als 
eine besondere Erfahrungsweise herausstellen, in der explizit eine leiblich-
pathische Mensch-Welt-Beziehung in räumlich zeitlichem Sinne möglich 
ist. Die darin erkennbare lebensphilosophische Deutungstradition hat nicht 
nur das Selbstverständnis von Tänzern geprägt, sondern bis in die Gegen-
wart auch zur Stabilisierung des Slogans beigetragen: »Wenn die Sprache 
versagt, muss man tanzen.«

Kennzeichnend für diese Form von ›Selbstvergewisserungs-Konzepten‹ 
ist jedoch häufi g, dass sie ihre Spezifi ka vorrangig aus Abgrenzungen zu eta-
blierten Deutungsmustern erhalten. So wird das »Pathische« nach Schütz 
zunächst vordergründig als ein »nicht gnostisches« Erkenntnisinstrument 
gedeutet und ergänzt durch holistische Beschreibungen von nachvollzieh-
baren Erlebnis-Erfahrungen. Entsprechend schreibt u.a. Brandenburg in 
seiner Darstellung »Der moderne Tanz« (1921): »Der wahre Tanz jedoch ent-
steht aus dem Körpergefühl, aus dem Bewegungssinn, […] der den Tanz in 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  119

jenen sechsten Sinn weiterzuleiten hat.« (Brandenburg 1921: 18) Und Wig-
man beschreibt in ihren Erfahrungen die Besonderheit des Tanzes in ähnli-
cher Weise: »Höhe und Tiefe, Weite und Breite, das Vorwärts, Seitwärts und 
Rückwärts, das Horizontale und das Diagonale – das sind dem Tänzer nicht 
nur Fachbezeichnungen […] Er erfährt sie ja am eigenen Körper. Und sie 
werden ihm zum Erlebnis, weil er in ihnen die Vermählung mit dem Raum 
eingeht.« (Wigman 1963: 12)

Für eine aktuelle Tanzforschung ergibt sich aus dieser bisherigen Deu-
tungstradition eine doppelte Aufgabe: zum einen muss sie versuchen, die 
Sensibilität für die Besonderheit des Gegenstandes Tanz, die in den Inter-
pretationen erkennbar wird, bei eigenen Überlegungen zu berücksichtigen 
und zum anderen ist sie aufgefordert, die lebensphilosophischen Implika-
tionen, holistischen Generalisierungen und metaphorischen Dichotomien 
dieser Deutungstradition einer zeitgemäßen Prüfung zu unterziehen.

Der folgende Beitrag versucht dies, wobei sich die Ausführungen nicht 
spezifi sch auf Tanzbewegungen beziehen, sondern diese nur beispielhaft 
verwenden. Im Mittelpunkt der Überlegungen steht der Gegenstand bzw. 
das Phänomen ›Bewegung‹, das aus der Perspektive von zwei Begriff en, 
dem Begriff  der ›Form‹ und dem des ›Wissens‹ analysiert werden soll. 

Ausgehend von der Erkenntnis Cassirers in seiner Philosophie der sym-
bolischen Formen, wonach wir »nicht nicht geformt wahrnehmen« können, 
wird im ersten Schritt erläutert, welche grundsätzliche Bedeutung der Be-
griff  der ›Form‹ für jede Art des Handelns hat und welche Konsequenzen 
dies für die Realisierung, Vorstellung und Tradierung von Bewegungen ha-
ben kann.

Im zweiten Schritt wird das dadurch entstandene mehrperspektivische 
Konstrukt ›Bewegungs-Form‹ präzisiert durch Berücksichtigung des Wis-
sens-Aspektes. Über die enge, auf bewusste Kognitionen bezogene Verwen-
dung hinaus, wird ›Wissen‹ dabei im erweiterten Sinne nicht nur als know-
ledge of, also sich auskennen, sondern auch als knowing how im Sinne eines 
›Könnens‹ verstanden.

Im dritten Schritt soll abschließend angedeutet werden, in welcher Wei-
se die modernen digitalen Medien Repräsentationsformen ermöglichen, 
die nicht nur die visuellen Bild-Vorstellungen verändern, sondern zu einer 
deutlich anderen, neuen Art des Wissens vom Bewegungswissen führen 
können.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120  |  ELK FRANKE

Von der Form der Bewegung zur Bewegung als Form – 
ein Perspektivenwechsel

›Äußere‹ Bewegungsformen als Ausdruck ›innerer‹ 
Einstellungen und Haltungen

Die Begriff e ›Bewegung‹ und ›Form‹ sind mit jeweils unterschiedlichen 
philosophischen Bezügen in den Verhaltens- und Handlungswissenschaf-
ten grundlegend. 

Seit den Anfängen der Philosophie wurde das Problem der ›Bewegung‹ 
als eine besondere dialektische Spannung von Einheit und Vielheit, Seien-
dem und Nichtseiendem, Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit gedeutet, 
bevor es in der Neuzeit seine mechanische Bedeutung als Ortsveränderung 
in der Zeit erhielt. Methodologisch ergibt sich die Schwierigkeit, den zeit-
lichen Prozess der Bewegung angemessen zu erfassen, wenn die Bewegung 
nicht auf die jeweilige Diff erenz der räumlichen Messpunkte begrenzt wird, 
die selbst wiederum nicht prozesshaft-zeitlich sind. 

Unter ›Form‹ werden in Abgrenzung zum ästhetisch-performativen 
Begriff sgebrauch nicht bestimmte (äußere) Bewegungsarten, also spezifi -
sche Ausdrucksformen z.B. im Tanz verstanden, sondern der Verweis auf 
die Form einer Bewegung ist als Hinweis auf die Formungsbedingungen zu 
verstehen, denen jede Bewegung unterliegt. Dabei wird explizit Bezug ge-
nommen auf die Theorie der symbolischen Formen von Cassirer und die 
handlungstheoretischen Überlegungen von Schwemmer. 

Unter ›Wissen‹ soll nicht nur jenes kognitive Wissen verstanden werden, 
das lange Zeit die abendländische Kulturentwicklung geprägt hat, sondern 
auch jene verschiedenartigen Möglichkeiten der Weltaneignung, die sich 
durch die unterschiedlichen Sinneserfahrungen ergeben, so dass man auch 
von so etwas wie ›Bewegungs-Wissen‹ sprechen kann.

Der Zusammenhang von Ereignis und Form

Die grundsätzliche Frage, die auch für die Erfassung von Bewegung als 
Bewegung gilt, »wie nehmen wir etwas wahr, wenn wir es wahrnehmen«, 
beantwortet u.a. Cassirer auf eine sehr fundamentale Weise: »Nicht anders 
als durch das Medium der Form. Das ist die Funktion der Form, dass der 
Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, d.h. indem er alles was 
Erlebnis in ihm ist, nun umsetzen muss in irgendeine objektive Gestalt.« 
(Cassirer/Heidegger 1991: 286) Neben Whitehead ist es das Verdienst Cas-
sirers, dass die Diskussion über die Fragen der Wahrnehmung, Erkenntnis 
und des Verstehens in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine zukunfts-
weisende Erweiterung erhielt. So konnte Cassirer auf überzeugende Weise 
zeigen, dass der Mensch immer nur »in Formen« wahrnehmen kann, was 
bedeutet, dass neben der bis dahin in der kantischen Tradition favorisierten 
Sprache als Ordnungsfaktor auch Bilder, Rituale oder Mythen, aber auch 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  121

Musik und Bewegung eine Wahrnehmungs- und Erkenntnisfunktion be-
sitzen.

Langer (1965) hat die daraus sich ergebende Perspektive eines vor- und 
außersprachlichen Verstehens weiterentwickelt, indem sie explizit zwischen 
»diskursiven« und »präsentativen« Formungsbedingungen unterscheidet. 
Dabei geht sie davon aus, dass der Umfang menschlicher Vernunft größer 
ist, als der Bereich, der durch die Diskursivität der Sprache bestimmt wird, 
d.h. auch durch präsentative Formungsprozesse, die sich in Bildern zeigen, 
wird Wissen artikuliert. So gibt es in

»unserer Erfahrung Dinge, […] die in das grammatische Ausdrucksystem nicht 
hineinpassen. Dabei handelt es sich jedoch nicht notwendigerweise um etwas 
Blindes, Unbegreifl iches, Mystisches; es handelt sich einfach um Dinge, die 
durch ein anderes symbolisches Schema als die diskursive Sprache begriff en 
werden müssen.« (Langer 1965: 95)

Zu solchen anderen symbolischen Konfi gurationen gehören neben Bildern, 
wie gezeigt werden wird, u.a. auch Bewegungen. Kennzeichnend für sie ist, 
dass bei ihnen, in Absetzung zur Sprache, sich die Bedeutung nicht aus der 
Rekonstruktion der Wortfolge gleichsam elementenhaft, »nacheinander, 
sondern gleichzeitig […] in einem Akt des Sehens« (ebd.: 99) ergibt. Ent-
sprechend erschließen wir die Bedeutung einer Photographie nicht über ein 
elementarhaftes Vokabular ihrer hell-dunkel Flächen, sondern aus ihrem 
Gesamteindruck. 

»Die durch die Sprache übertragenden Bedeutungen werden nacheinander ver-
standen […]; die Bedeutungen aller anderen symbolischen Elemente, die zusam-
men ein größeres, artikuliertes Symbol bilden, werden nur durch die Bedeutung 
des Ganzen verstanden. […] Wir wollen diese Art von Semantik ›präsentativen 
Symbolismus‹ nennen. […] er erweitert unsere Vorstellung von Rationalität weit 
über die traditionellen Grenzen hinaus und wird doch der Logik im strengen 
Sinne niemals untreu.« (Ebd.: 103)

Inwieweit diese »Logik« auch bei der Erfassung körperlicher Bewegung re-
levant ist, soll in Analogie zur Interpretation von Bildern am Beispiel einer 
Alltagsbewegung, dem Lauf zur Straßenbahn, präzisiert werden. Bei der, 
die Person kennzeichnenden Ausdrucksform, lassen sich verschiedene Cha-
rakteristika des präsentativen Formungsprozesses erkennen. 

a. Die prinzipielle Kontextrelevanz der ›Formungselemente‹.
Obwohl die Laufbewegung aus verschiedenen ›Elementen‹ besteht, die 
bewegungstheoretisch unter anderem über physiologische Bedingungen 
(Gelenkformen, Schwerkraft, Körpermittelpunkt etc.) und funktionale 
Aspekte (Bewegungsumkehrpunkte etc.) bestimmt werden können, bil-
den diese keine ›Bewegungs-Grammatik‹, aus der sich die Prozessspezi-
fi k des Laufes einer Person ableiten ließe. Sie ergibt sich vielmehr erst 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122  |  ELK FRANKE

aus der Relation einzelner Formelemente innerhalb des Bewegungspro-
zesses als individueller performativer Gesamteindruck.

b. Die Dominanz eines primären Gesamteindrucks
Der spezifi sche Lauf der Person erhält damit seine Bedeutung nicht aus 
einer Verbindung einzelner ›Lauf-Elemente‹, die jeweils eine eigenstän-
dige Bedeutung haben. Vielmehr fi ndet eine mögliche Laufanalyse in 
umgekehrter Weise statt: Ausgehend von einem primären Gesamtein-
druck, werden für eine Deutung einzelne Bewegungsaspekte konstru-
iert. Ihre umgekehrte Re-Konstruktion ergibt jedoch nicht den Gesamt-
eindruck der Bewegung (in ihrer Prozesshaftigkeit) wie es Kleist im Ma-
rionettentheater eindrucksvoll beschrieben hat.

c Die Singularität der Bedeutung.
Anders als diskursive Symbole, die für etwas anderes stehen können (das 
Wort für ein Objekt, das es bezeichnet), verkörpern präsentative For-
mungsprozesse zunächst immer sich selbst. Entsprechend präsentiert 
eine Bewegung nur sich selbst, ›die Bewegung‹. Sie erhält ihre Bedeu-
tung nicht erst als Signifi kant durch Bezug auf ein Signifi kat, sondern 
erscheint wie ein Bild zunächst als eine unableitbare Gesamtform. Ent-
sprechend gibt es bei der Interpretation einer Lauf-Bewegung kein ›Nach-
einander‹ (vgl. Franke 1978: 80-124). Die Bewegung in ihrer Gesamtheit, 
kann man mit Langer sagen, hat eine implizite Bedeutung, in der sich 
ein genuines Wissen spiegelt. Es ist jenes prozesshafte Wissen, das keine 
propositionale Form hat – und sich deshalb auch nicht vollständig in 
eine diskursive Darstellungsform übersetzen lässt (vgl. Franke 2004). 

Ereignis-Präsenz und Form-Präsenz – 
zur Spezifik der Bewegungs-Vorstellung

Bisher wurde nur allgemein vom ›Bewegungs-Bild‹ gesprochen, das die Vor-
stellung einer Bewegungskonfi guration bestimmt. Dies soll im Folgenden 
präzisiert werden, indem deutlich getrennt wird zwischen ›Ereignis-Prä-
senz‹ und ›Form-Präsenz‹ sowie hinsichtlich der Ereignisse zwischen dem 
Sehen, Hören, Tasten, Riechen und Schmecken als Erfahrungsmodi.

Zunächst beispielhaft einige Hinweise zum Sehen. Im Sehen erfassen 
wir eine Welt uns gegenüber, die da ist. Die Sehwelt stellt eine Welt dar, in der 
zeitgleich Aspekte miteinander verbunden sind (vgl. Schwemmer 2003: 102).

Eine solche Kopräsenz unter zeitlichen Gesichtspunkten lässt sich beim 
Hören nicht feststellen. Zwar kann man mehr Geräusche und Klänge gleich-
zeitig hören, aber das Hören als Ereignis ist letztlich immer durch die Zeit-
lichkeit seiner Entwicklung gekennzeichnet. Eine Melodie oder ein Rhyth-
mus lassen sich erst hinsichtlich ihrer eigenen Identität erkennen, wenn sie 
sich in einer zeitlich gegliederten Form entwickelt haben. Schwemmer fasst 
das zusammen, wenn er schreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  123

»Dieses Entwicklungsverhältnis von akustischen Ereignissen und Hören ist ein 
dynamisches Verhältnis. Im Hören befi nden wir uns in einem dynamischen 
Weltverhältnis, das wir als ein solches erleben, nämlich als ein, der Hörwelt Aus-
gesetzt sein […]. Im Sehen – und damit meine ich im Erleben des Sehens – ver-
bleibt die Sehwelt dagegen uns gegenüber. Wir sind nicht einbezogen in sie.« 
(Ebd.: 103)

Sie bleibt, könnte man sagen, uns gegenüber wesentlich abhängig vom Me-
dium, das uns das Sehen ermöglicht, dem Licht. 

Davon deutlich getrennt sind körperliche Bewegungen wie sie u.a. durch 
die kinästhetische Wahrnehmung erfahren werden. Anders als beim Sehen 
und Hören, die das Licht und die Luft als Medium benötigen, gibt es bei 
Bewegungen kein ›materiales Zwischen‹, sondern dieses ist, wie schon Aris-
toteles betonte, ein »angewachsenes Zwischen«, woraus sich ein besonderes 
Verhältnis von tast- und kinästhetischem Bewegungs-Ereignis und Form 
feststellen lässt (vgl. Franke 2006: 202ff .).

Diese prinzipielle Unterscheidung zwischen der Ereignisbildung beim 
Sehen und Hören gegenüber der Ereignisbildung körperlicher Bewegungen 
ist von zentraler Bedeutung, vor allem wenn die Frage beantwortet werden 
soll, wie die Präsenz, die Vorstellungen von Bewegungen als Bewegungen 
gebildet werden.

Ereignis – Form – Präsentation

Als ›Präsentation‹ soll zunächst das Gegenwärtigwerden oder eine Wieder-
vergegenwärtigung von Ereignisvorgängen des Sehens, Hörens und der Be-
wegung verstanden werden. Ein Prozess, der immer zwei Voraussetzungen 
erfüllt: zum einen ist es ein Prozess der Formbildung auf der Ereignisebene, 
die z.B. das Sehen als physiologischen Vorgang ermöglicht, und zum ande-
ren eine Formbildung, die eine gewisse Eigenständigkeit gegenüber den or-
ganischen Formungsprozessen besitzt. Somit kann man immer von einem 
doppelstufi gen Formungsprozess ausgehen, in dem erstens die Formung, 
durch die Sehen hinsichtlich der organischen Bedingungen als Sehen mög-
lich wird, und zweitens die Formung, durch die eine Präsenz als ›Seh-Bild‹ 
in unserer Vorstellung entsteht.

Der erste Formungsprozess unterliegt weitgehend biologischen Gesetz-
mäßigkeiten, während die Erzeugung der Seh-Bilder auf der Stufe der Prä-
senz darüber hinaus kontextuellen und situativen Bedingungen unterliegt. 
Unter Bezugnahme auf Whitehead geht Schwemmer auf diesen Formungs-
prozess der Präsentation in seiner Handlungstheorie näher ein:

»Das Verhältnis der organischen Prozesse zueinander haben wir mit Whitehead 
als ein Verhältnis der Formangleichung, der conformation, dargestellt. Der Über-
gang zu den Bewusstseinsprozessen, und zwar zunächst zum Gefühltwerden 
der organischen Prozesse und zur Vergegenwärtigung dieses Gefühltwerdens, 
lässt sich dagegen nicht mehr in der gleichen Weise als eine Formangleichung 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124  |  ELK FRANKE

verstehen. Denn die Besonderheit der Bewusstseinsprozesse besteht ja auch in 
ihrer Spontaneität, also darin, dass ihre innere Form aus bereits eingerichteten 
Aktivierungsmustern hervorgeht, und gerade nicht aus einer Angleichung an 
die Formen der organischen Prozesse entsteht.« (Schwemmer 2001: 24)

Dies bedeutet, dass die Formungsprozesse, durch die unser Verhalten und 
Handeln in der Welt konstituiert werden, unterschiedlichen Voraussetzun-
gen unterliegen.

»Wo die organischen Prozesse unsere Welterfassung – so kann man zusammen-
fassen – durch die Formangleichung, die conformation, ihre Verlässlichkeit ge-
winnen, geschieht dies für die Bewusstseinsprozesse durch deren Einbettung in 
unsere Welt des Verhaltens und Fühlens. Im Unterschied zu den organischen 
Prozessen der Formangleichung ist diese praktische und emotionale Einbettung 
unserer Bewusstseinsprozesse von einer deutlich höheren Variabilität. Sie lässt 
Raum sowohl für kreative Phantasie und Gestaltung als auch für einzelne Irrtü-
mer und allgemeine Verzerrungen unserer Weltorientierung.« (Ebd.: 25)

Ein Beispiel dafür sind die von der Wahrnehmungspsychologie in vielfäl-
tigen Untersuchungen bestätigten Spring-Figuren und Wahrnehmungs-
Täuschungen. Hier fi ndet bei identischer Ereignis-Formung eine diff erente 
Präsenz-Formung statt.

Off ensichtlicher als bei der Erfassung der Welt durch das Sehen zeigt sich 
die Diff erenzierung der zwei Formungsprozesse beim Hören – insbesondere 
beim Hören von Musik in der Form von ›Klang-Bildern‹. Sie dokumentieren 
die Eigenständigkeit des Formungsprozesses auf der Präsentationsebene 
unter Einfl uss von Situationen und Emotionen sowie die der Zeitstruktu-
rierung über verschiedene Rhythmen. Die Musik erweist sich damit als ein 
anschauliches Ausgangsfeld für die skizzierte Diff erenzierung in organisch-
materiale Formungen und kontextabhängige situativ-emotionale Formungen 
auf der Ebene der Präsentation im Sinne von ›Klang-Bildern‹. 

Gleichzeitig kann an der Musik verdeutlicht werden, dass die Formung 
der Präsentation niemals ein privater, sondern immer ein intersubjektiver, 
sozialer Konstruktionsprozess ist, der sich – wie in der Musikgeschichte be-
sonders off ensichtlich wird – auch in eigenen Klangformen manifestiert. 

Hasen-Enten-Kopf (Wittgenstein 1967: 228)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  125

Der Komponist als Akteur und der Zuschauer als Rezipient entwickeln 
dabei einen nicht zufällig kompatiblen Formungsprozess. So konnte u.a. 
Fricke zeigen, wie die abendländische Musik bis 1900 – die bis heute we-
sentlich die klassische Musikrezeption bestimmt – durch eine dominante 
Konstruktionsstruktur gekennzeichnet ist:

»Durch die ersten Akkorde oder durch die Anordnung der ersten Töne einer 
melodischen Linie konstruiert sich der Hörer eine Basis. Sie ist insofern eine 
Rekonstruktion, da der Hörer nachvollzieht, was der Komponist schon vorher 
konstruiert hatte. Diese Konstruktion ist […] eine Notwendigkeit, weil von die-
ser Setzung eines tonalen Zentrums alle anderen Töne, Akkorde und Tonfolgen 
ihren relativen Wert und damit ihre Bewertung erhalten. […] Das Setzen der 
Bezugsbasis gibt es in verschiedenster Form […] Wie wichtig uns ein solcher 
Bezugspunkt ist, verdeutlichen die Ergebnisse von Aufhagen, die zeigen, dass 
sich die Hörer selbst bei atonalen Tonfolgen tonale Zentren suchen, der Hörer 
schaff t sich eine Ordnung – wie er auch sonst gezwungen war, das Ordnen, 
Kategorisieren, Segmentieren usw. zu lernen, um sich in der Welt zurecht zu 
fi nden, um überhaupt leben zu können. Und eine Ordnung ist – nicht nur in der 
Musik – ein Beziehungsgefüge.« (Fricke 2000: 31) 

Entscheidend ist, dass beim Hören von Musik, anders als beim Sehen, der 
Aspekt der Zeit bedeutsam wird. In Form besonderer rhythmischer Muster, 
die aus dem musikalischen Ablauf extrahiert werden und gleichzeitig einen 
Ordnungs- und damit Wiedererkennungswert erhalten, wird die Zeit als 
wesentliches Prinzip des Formungsprozesses erkennbar. Damit lässt sich 
konstatieren, dass die Zeit einen Aspekt darstellt, der beim Formungspro-
zess des Sehens kaum von Bedeutung ist, für das Hören aber eine wichtige 
Gliederungsfunktion erhält und für die Bewegung von fundamentaler Be-
deutung ist, wie das folgende Kapitel zeigen wird.

Das Bewegungs-Bild 
als ein besonderes Wissen von der Zeit

Die Repräsentation des Hörens z.B. von Musik in Form von ›Klang-Bildern‹ 
gelingt nur, wenn die Zeit in diesen Bildern auch in einem räumlichen 
Nacheinander z.B. über Rhythmusstrukturen manifestiert wird, wobei die-
se Rhythmusstrukturen sich letztlich als gegliederte Bewegungen beschrei-
ben lassen. Erscheinen die zeitlich gegliederten Bewegungen damit als ein 
wesentliches Strukturelement bei der Repräsentation von ›Hör-Bildern‹, ver-
schiebt sich das Problem auf eine gleichsam darunter liegende Ebene, wenn 
man fragt, wie die Gestaltung von ›Bewegungs-Bildern‹ gelingen kann.

Zunächst erscheint es naheliegend, ›Bewegungs-Bilder‹ als Spurlegun-
gen der Bewegungen im Raum aufzufassen. Somit könnte man sagen: das 
›innere Auge‹ erfasst Bewegungen als Zustandsänderungen im vorgestell-
ten Raum. Eine Deutung, die nahe liegt, aber gravierende Voraussetzungen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126  |  ELK FRANKE

besitzt, auf die schon Henri Bergson verwiesen hat. So besteht Bergson da-
rauf, »den durchlaufenden Raum und den Akt, durch den er durchlaufen 
wird« (Bergson 1989: 85), deutlich voneinander zu unterscheiden. 

Der eigentlich zeitliche Vollzug einer Bewegung wird auf diese Weise zu 
einer räumlichen Figur. Wir halten von der »Bewegtheit der Bewegung« – 
wir würden heute sagen von der Prozesshaftigkeit der Bewegung – in unse-
rer Wahrnehmung und in unserer Vorstellung nur »den unbewegten Um-
riss der Bewegung« fest (Bergson 1991: 306). Einen Umriss, der sich zusam-
mensetzt aus vielen aufeinander folgenden, in sich unbewegten Zustands-
verhältnissen. Beim Bemühen, die Besonderheit dynamischer Verhältnisse 
des Menschen zur Welt transparent zu machen, bediente sich Bergson des 
in seiner Zeit populären Begriff s des »Lebens«, des »Lebendigen« in Abset-
zung zum Starren, Festen, Toten und bereitete damit nicht unverschuldet 
seine Rezeption als »Lebensphilosoph«, einschließlich der daraus sich erge-
benden Kritik, vor. Erst in jüngster Zeit hat eine Renaissance der Schriften 
Bergsons gezeigt, dass seine Ausgangsposition und seine grundsätzlichen 
Fragen mehr Aufmerksamkeit verdienen als seine zeitgebundenen Antwort-
versuche. Dies gilt auch für die hier zu behandelnde Frage nach der Kon-
struktion von ›Bewegungs-Bildern‹ als Formungsprozess in Abgrenzung zu 
den biologisch-motorischen Formungsbedingungen von Bewegung. Letzte-
res ist ein Thema in der biomechanischen und kognitiven Bewegungswis-
senschaft des Sports. Dagegen stellt die erste Frage nach den Bedingungen 
von ›Bewegungs-Bildern‹ eine immer noch akute philosophische Heraus-
forderung an das bewegungswissenschaftliche Denken dar.

Philosophisch relevant ist Bergsons Verweis auf die Verräumlichung in 
der Bewegungs-Vorstellung selbst, wodurch nicht nur ihr Vollzugscharakter 
verschwindet, sondern – und dies ist wichtig – mit der Verräumlichung auch 
eine Distanzierung von der leiblich-gebundenen, direkt erlebten Prozesshaf-
tigkeit von Bewegungen stattfi ndet. Dies hebt Schwemmer pointiert hervor:

»Aber nicht nur diese unbeteiligte Distanziertheit ist für Bergson ein philoso-
phisches Ärgernis, sondern auch die Transformation – so könnte man es moder-
ner formulieren – einer dynamischen Syntax in eine statische Syntax und damit 
die Perspektivierung unseres Handelns wie der Bewegung überhaupt in einer 
Begriffl  ichkeit, die von den Idealen einer Klassen- und deutlichen Unterschei-
dungspraxis durchdrungen ist, in der man aber gerade die Vollzugswirklichkeit 
unseres Handelns und die Prozessualität der Bewegung nicht mehr erfassen 
kann.« (Schwemmer 2003: 103)

Entscheidend ist, dass diese Diff erenz nicht als eine Diff erenz zwischen Ak-
teurs- und Rezipientenperspektive gedeutet wird, sondern deutlich macht, 
dass sich darin ein generelles Problem bei der Formung von ›Bewegungs-
Bildern‹ zeigt. Auch wird die Herrschaft des Sehens in der Hierarchie der 
Sinneswelten deutlich, da sie die Konstruktion von ›Bewegungs-Bildern‹ 
bestimmt. Es geht somit weniger um die bloße Sichtbarmachung oder Ver-
bildlichung unseres Erlebens, sondern um die mit dem Sehen entwickelten 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  127

Formungsprinzipien und ihrer implizierten Verräumlichung von Ereignis-
sen als Repräsentationsform. Bergson macht auf ein weiteres Problem auf-
merksam:

»Es ließe sich jedoch die Frage aufwerfen, ob nicht die unübersteigbaren 
Schwierigkeiten, die gewisse philosophische Probleme bieten, daher kommen, 
daß man dabei beharrt, die Erscheinungen, die keinen Raum einnehmen, in 
Räume nebeneinander zu ordnen, und ob sich der Streit nicht oft dadurch be-
enden ließe, daß man von den allzu groben Bildern abstrahiert, um die es sich 
abspielt.« (Bergson 1989: 7)

Um im weiteren Verlauf diesen kritischen Hinweisen Rechnung zu tragen, 
wird vorgeschlagen, beim Formungsprozess der Bewegungs-Repräsentation 
nicht mehr von ›Bewegungs-Bildern‹, sondern vom ›Bewegungs-Wissen‹ zu 
sprechen. 

Bewegungspräsentation 
als eine Form von ›Bewegungs-Wissen‹

Der Begriff  des Wissens kann in dreifacher Weise expliziert werden: kno-
wing that, knowledge of und knowing how. 

Während in wissenschaftlichen Untersuchungen in der Regel nur das 
propositionale Wissen anerkannt wird, sind die beiden anderen Formen 
auch in konkreten Handlungszusammenhängen relevant. 

Der im Folgenden verwendete Begriff  des ›Bewegungs-Wissens‹ schließt 
die anderen beiden Wissensformen nicht nur aus pragmatischen Gründen 
mit ein, sondern integriert sie bewusst im Sinne des Wissens als ein ›Kön-
nen‹, um damit auch den bisher vermissten Vollzugscharakter in Formungs-
prozessen von Bewegungen zu dokumentieren.

Im Unterschied zu Wissensformen, die sich auf Sachverhalte beziehen 
und sich als ein distanziertes ›Wissen, dass p…‹ zeigen, ist das ›Können‹ als 
ein ›Wissen etwas Bestimmtes zu tun‹, dispositionell. So ist der Drehsprung 
in einer Tanzchoreographie nur dann erfolgreich, wenn der Absprung mit 
dem richtigen Krafteinsatz zur richtigen Zeit erfolgt ist. In Bezug auf die 
Prozesshaftigkeit der Bewegung ist es ein Wissen, das sich leiblich-habitu-
ell herausbildet, wobei der Leib gleichsam als ›Prozessspeicher‹ fungiert. 
Ein ›Prozessspeicher‹, der jedoch hinsichtlich der ereignishaften Wahrneh-
mung und der Repräsentation von Bewegung einem diff erenten Formungs-
prozess unterliegt.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128  |  ELK FRANKE

Ereignishafte Wahrnehmung von Bewegung

Typisch für die Prozesshaftigkeit körperlicher Bewegung ist, dass ich um 
das »Bewegliche« (Merleau-Ponty) dieser Bewegung wissen kann, aller-
dings in einer distanzlosen Weise des Erlebens. Diesen Zustand kennzeich-
net, dass man in diesem ist. Merleau-Ponty verdeutlicht dies am Beispiel 
eines fl iegenden Steins. So ist ein geworfener Stein nicht ein identischer 
(der immer gleiche Stein), dem die Bewegung als ein ›Äußerliches‹ (als eine 
Qualität) hinzugefügt wird, sondern der fl iegende Stein ist die Bewegung 
selbst. Sie ergibt sich immer als das Ergebnis einer Perspektive in Bezug zu 
einem Stein. Diese schon im klassischen Zenondiskurs sichtbar gewordene 
Zurückweisung einer Unterscheidung von Beweglichem und Bewegung 
besagt, dass der Mensch die Bewegung als Bewegliches leiblich erfahren 
kann, jedoch, wie anschließend deutlich wird, bei der Repräsentation die-
ser Bewegungswahrnehmung auf die Diff erenz von Wahrnehmungszu-
stand und dessen Repräsentation zurückverwiesen wird.

Besonders deutlich wird dies einerseits in der Möglichkeit des Menschen 
zur Simultanität. Durch sie gelingt es, mehrere Faktoren einer Bewegungs-
Wirklichkeit ›gleichzeitig‹ erleben zu können, mitunter trotz oder gerade 
wegen einer ›relativen Fülle‹ bzw. ›Dichte‹. Andererseits besitzt der Mensch 
aber auch die Fähigkeit, dadurch besonders erfolgreich handeln zu können, 
weil er den Strom der Ereignisse in eine Folge von Zuständen umwandeln 
kann. Erst mit der geformten Bewegungs-Vorstellung als Könnensdimen-
sion gewinnen wir die Möglichkeit, uns in unseren Bewegungen zu uns 
selbst zu verhalten. Erst mit den Repräsentationen unserer Bewegungen wer-
den wir zu sich bewegenden Personen und erwerben damit das Potential zur 
Refl exivität gegenüber dem eigenen Tun.

Dies hat sehr grundsätzliche Konsequenzen. Aus konstitutiver Sicht gibt 
es zunächst die Möglichkeit, die Bewegung als leiblichen Prozess in seiner 
zeitlichen Dynamik als eine Ereignisform zu erleben. Darüber hinaus ist die 
Repräsentation dieses prozesshaften Vorganges aber letztlich immer nur in 
einer verräumlichten Form im Sinne von ›Bewegungs-Spuren‹ in unseren 
Vorstellungen erfassbar.

Ein konstitutives Dilemma in der Gestaltung von Bewegungen, das sich 
als Vorteil und als Nachteil erweisen kann. So stellt die Diff erenz zwischen 
den Formungsbedingungen des Bewegungs-Ereignisses und der Bewe-
gungs-Vorstellung ein großes Potential an Refl exivität dar. Eine Refl exivität, 
die sich aus dem Unterschied zwischen den beiden diff erenten Formungs-
prozessen (Ereignis-Form und Vorstellung-Form) ergibt. Sie ist für Lehr-
Lernprozesse von Bewegungen u.U. von großer Bedeutung, da durch die 
häufi g klar erfassbaren Diff erenzerfahrungen zwischen vorgestellter Be-
wegung und realisierter Bewegung (z.B. bei gescheiterter oder geglückter 
Aufgabe einer Tanzbewegung) eine gleichsam zeitgleiche »Refl exion im 
Prozess« erfolgen kann, ganz im Gegensatz zur sonst eher zeitlich ›nach-
laufenden‹ kognitiven und repräsentativen (sprachlichen) »Refl exionen über 
den Prozess« (vgl. Franke 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  129

Diese Diff erenz im Formungsprozess von Bewegungs-Ereignis und 
Bewegungs-Repräsentation schaff t häufi g aber auch besondere Probleme 
in Lehr-Lernprozessen von Bewegungen. Denn die Prozesshaftigkeit der 
Bewegung kann nicht über die Repräsentation der Bewegung erfasst wer-
den: Die einzelnen Raumpunkte, die im vorgestellten Bewegungs-Schema 
die Bewegungsform ergeben, fi xieren zwar räumliche Eckpunkte des Be-
wegungsablaufes, also im Sinne Bergson den »durchlaufenen Raum«, aber 
eben nicht »den Akt, durch den er durchlaufen wird.« (Bergson 1989: 85) 

Um diesen Nachteil in Lernprozessen von Bewegungen auszugleichen, 
der sich insbesondere überall dort zeigt, wo komplexe Ausdrucksformen re-
levant sind, wie im Leistungssport oder dem Tanz, gibt es eigentlich nur 
zwei Möglichkeiten: Zum einen kann versucht werden, das ›Bewegliche‹ der 
Bewegung zwischen den Raumpunkten der Bewegungsvorstellung transpa-
rent zu machen. Bekanntlich ergeben sich durch den analogen Film bzw. das 
Video dazu vielfältige Möglichkeiten. Zum anderen bietet sich seit kurzem 
über die digitale Bildtechnik eine neue weitreichende Chance, das ›Beweg-
liche‹ der Bewegung über die räumlichen Fixpunkte der Bewegungs-Vor-
stellung zu erschließen.

Der Vorteil analoger Filmaufnahmen z.B. von Tanzbewegungen ist, dass 
der Lernende den Ablauf, den Fluss, das Bewegliche der Bewegung visu-
ell erfassen kann, wobei es weiterhin eine Aufgabe bleibt, dieses gesehene, 
fl ießende ›Bewegungs-Bild‹ anschließend in ein dynamisches ›Bewegungs-
Wissen‹, in eine eigene dynamische Ereignisform zu übertragen. Eine Her-
ausforderung, die für alle mediengestützten Schulungsprogramme von Be-
wegungen, also auch Tanzbewegungen, in gleicher Weise gilt.

Eine andere Zugangsweise ergibt sich, wenn die Bewegungsfolge nicht 
über die analoge Filmfassung mimetisch erlernt wird, sondern die struktu-
rellen Bedingungen der digitalen Bildtechnik genutzt werden, um eine ›Re-
präsentations-Form‹ im Sinne einer dynamischen Syntax zu entwickeln. 

Das Werden zur Form im Spiegel digitaler Medien

Seinen Beitrag »Bergson und die synthetischen Bilder« (2002) leitet Lazzarato 
mit einem Auszug zum Tanz ein.

»Wir beginnen damit, die Bewegung des Tanzens zu betrachten und eine Wahr-
nehmung zu entwickeln. Diese Wahrnehmung tritt wie man weiß, in Bezie-
hung zum Gedächtnis und zu motorischen Bildern, in diesem Fall zu den mo-
torischen Bildern, die uns auch das Laufen ermöglichen. Aber diese (›reine‹) 
Wahrnehmung ist […] [kein] visuelles Bild.« (Lazzarato 2002: 100)

Vielmehr handelt es sich, beachtet man die Hinweise von Bergson, um »Mus-
ter der Relationen […] vor allem der zeitlichen Relationen – der aufeinander 
folgenden Elemente der auszuführenden Bewegung« (Bergson 1991: 950). 
Die Vorstellung einer Bewegungsfolge ist danach also nicht, wie populäre 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130  |  ELK FRANKE

Deutungen nahe legen, eine Folge von visuellen Bildern des Bewegungsab-
laufes, sondern ein dynamisches Schema zeitlicher Beziehungen. »Das dy-
namische Schema ist eine Vorstellung sui generis, in der Verhältnisse, Kräfte 
und Mächte erscheinen; nicht Repräsentationen, sondern Bewegungen von 
Repräsentationen.« (Lazzarato 2002: 100) 

Fragt man nun skeptisch, wie diese Bewegung von Repräsentationen ›zu 
denken‹ sind, wie man sich jenes »dynamische Schema« vorstellen kann, 
bietet Bergson zunächst nur eine Abgrenzung an: »Es muss deshalb eine 
Art von ›Vorstellung‹ geben, die keine ›bildhafte Vorstellung‹ ist.« (Berg-
son 1991: 936) Sie konstruiert keine Bilder im Sinne visueller Bilderfolgen, 
sondern es sind gleichsam »die Anweisungen, die benötigt werden, um die 
Bilder zu rekonstruieren.« (Ebd.) Zusammenfassend bedeutet das: Das dy-
namische Schema ist »eine Intensität, eine Macht, eine Kraft« (ebd.), wir 
würden heute sagen, ein Beziehungsgefl echt, welches die Bilderfolge der 
Bewegung ermöglicht. Dies bedeutet, es muss neben der Bilderfolge eine 
weitere Ordnungsstruktur geben, die dieser als Voraussetzung dient.

Übertragen wir diese knappe Deutungsskizze auf die eingangs genann-
ten analogen Videoaufnahmen und digitalen Bildkonstruktionen, dann lässt 
sich sagen: Das Video stellt eine visuelle Bilderfolge dar, die dem Wahrneh-
mungsapparat als Gedächtnisstütze dienen kann. Die digitale Technologie 
konstruiert demgegenüber mögliche Bilderfolgen über eine ›nicht-bildhaf-
te‹ Repräsentation. Denn das Computerprogramm produziert Bilderfolgen 
durch Synthese und nicht durch Eindrücke. Es ermöglicht, vom Bild als Vor-
Bild zu den Voraussetzungen der Repräsentation zu gelangen.

Da der Computer nicht abbildet, sondern konstruiert, nicht mimetisch 
arbeitet und damit auch nicht in der Bilderstellung vom Licht abhängig ist, 
sondern über zwei Merkmale, die ›Diskretisierung‹ und das ›Kalkül‹ wirk-
sam wird, entwickelt er eine Fähigkeit, die über die bisherige Verräumli-
chung der Vorstellung von Bewegungsfolgen hinausgehen kann. Der Com-
puter erlaubt es »das Werden (die Dauer) in diskrete Elemente zu zerschnei-
den« (Lazzarato 2002: 11), die durch ihre infi nitisimale Form die Kontinuität 
des Werdens und damit dem Aspekt von Bewegung in der Repräsentation in 
beinahe idealisierter Weise entsprechen können. 

Versucht man, diese abstrakten Anmerkungen abschließend auf den 
Lehr-Lernalltag von Tanzbewegungen zu transformieren, bedeutet das, 
dass geprüft werden müsste, welche Konsequenzen Bewegungsschulungen 
mit analoger, im Vergleich zu digitaler, Technik haben. Eine abschließende 
Hypothese könnte lauten: Während die analoge Technik vorrangig kinästhe-
tisch-emotionale Bewegungserfahrung in mimetischer Weise ermöglicht 
und dabei auf ein implizites Refl exionspotential im Übungsprozess vertraut, 
bietet die digitale Technik darüber hinaus die Möglichkeit, den Prozess der 
Dynamisierung, ausgehend von beliebigen Haltepunkten im Bewegungsab-
lauf real und simulativ im Sinne eines Möglichkeitsspektrums zu erweitern 
und damit den Formungsprozess auf der Ebene der Repräsentation über 
eine Vor-Bildfunktion hinaus in zeitlich-räumlicher Weise zu erweitern.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FORM DER BEWEGUNG – BEWEGUNG ALS FORM  |  131

Literatur

Bockrath, Franz/Franke, Elk (2001): Vom sinnlichen Eindruck zum symboli-
schen Ausdruck – im Sport, Hamburg: Czwalina.

Bergson, Henri (1989): Zeit und Freiheit, Frankfurt a.M.: Athenäum.
Ders. (1991): Oeuvres, Paris: Presses Universitaires de France.
Brandenburg, Hans (1921): Der moderne Tanz, München: Müller.
Buytendijk, Fredrik Jacobus Johannes (1956): Allgemeine Theorie der mensch-

lichen Haltung und Bewegung, Berlin, Göttingen, Heidelberg: Springer.
Cassirer, Ernst/Heidegger, Martin (1991): »Davoser Disputation zwischen 

Ernst Cassirer und Martin Heidegger«. In: Martin Heidegger, Kant und 
das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M.: Klostermann, S. 274-296.

Franke, Elk (1978): Theorie und Bedeutung sportlicher Handlungen. Voraus-
setzungen und Möglichkeiten einer Sporttheorie aus handlungstheoretischer 
Sicht, Schorndorf: Hofmann.

Ders. (2003): »Ästhetische Erfahrung im Sport – ein Bildungsprozess?« In: 
Elk Franke/Elke Bannmüller (Hg.), Ästhetische Bildung, Butzbach-Grie-
del: Afra-Verlag, S. 17-37.

Ders. (2004): »Bewegung – eine spezifi sche Form nicht-proportionalen Wis-
sens.« In: Gabriele Klein (Hg.), Bewegung. Sozial- und kulturwissenschaft-
liche Konzepte. Bielefeld: transcript Verlag, S. 109-130.

Ders. (2006): »Erfahrung von Diff erenz – Grundlage refl exiver Körper-Er-
fahrung.« In: Robert Gugutzer (Hg.), Body turn: Perspektiven der Sozio-
logie des Körpers und des Sports. Bielefeld: transcript Verlag, S. 187-206.

Fricke, Jobst (2000): »Die Systemische Musikwissenschaft als eine Konse-
quenz der Digitalisierung und Globalisierung des Wissens« In: Joachim 
Stange-Elbe (Hg.), Musik im virtuellen Raum, Osnabrück: Universitäts-
verlag, S. 25-38.

Langer, Susanne K. (1965): Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol in Den-
ken, im Ritus und in der Kunst, Frankfurt a.M.: Fischer.

Lazzarato, Maurizio (2002): Videophilosophie – Zeitwahrnehmung im Postfor-
dismus, Berlin: books-Verlag.

Schmitz, Hermann (1998): Der Leib, der Raum und die Gefühle. Ostfi ldern 
vor Stuttgart: Ed. Tertium.

Schwemmer, Oswald (2001): »Handlung und Repräsentation.« In: Franz 
Bockrath/Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen 
Ausdruck – im Sport. Hamburg: Czwalina, S. 11-32.

Ders. (2003): »Cultural Rationality and Moral Principles.« In: Elmar Te-
north (Hg.), Die Form der Bildung – Bildung der Form, Bibliothek der 
Bildungsforschung (Vol. 21): Berlin, S. 93-122. 

Straus, Erwin (1956): Vom Sinn der Sinne, Berlin, New York, Heidelberg, Göt-
tingen: Springer.

Ders. (1960): Psychologie der menschlichen Welt, Berlin: Springer.
Wigman, Mary (1963): Die Sprache des Tanzes, Stuttgart: Battenberg Verlag.
Wittgestein, Ludwig (1967): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bewegungserkenntnis. 

Zu einigen Modellen, dem Kinetischen 

gerecht zu werden

Franz Anton Cramer 

Tanz ist mehr als die Summe choreographischer Werke. Zugleich kann nur 
aus der Betrachtung des Einzelfalls tänzerischer Praxis Erkenntnis über die 
Form gewonnen werden, in der Tanz erscheint. Doch ist dieser Einzelfall je 
und je geprägt von Motiven, Triebkräften und Bedingungen, welche über 
das Werkhafte hinausgehen. Die Erscheinungsweise von Tanz als choreo-
graphische Realität ist immer auch ein kultureller Prozess, der sich in der 
bloßen historischen Faktizität des Werkes weder erklärt noch erschöpft. Die 
Entstehung von Analyseformen, die über das ästhetisch-kritische Instru-
mentarium hinausgehen und nach grundlegenden Wesenszügen forschen, 
die Bewegung zu Tanz werden lassen und die umgekehrt die Praxis des Fra-
gens selbst beeinfl ussen, indem sie Bewegung in sich einschließen, prägt 
das erste Drittel des 20. Jahrhunderts. 

Die Einsicht in das Ungenügen der herkömmlichen Instrumente, Welt 
zu erfassen und Erkenntnis zu konstruieren, führt zu einem gesteigerten 
Interesse an körperbegründeten Formen kultureller Praxis und an mit ih-
nen verbundenen wissenschaftlichen Disziplinen wie etwa der Ethnologie 
und Anthropologie. Sichtbar wird dies auch durch die Etablierung einer 
neuen Kunstgattung mit dezidiertem Anspruch auf Eigenständigkeit: dem 
Tanz. Dieser Konnex ist durch zahlreiche Versuche charakterisiert, das Kör-
perliche selbst als Paradigma des Wissens zu analysieren und konzeptionell 
darzustellen. Dabei berufen sich viele Autoren, soweit sie nicht ausdrück-
lich auf künstlerischer Ebene argumentieren, gar nicht unmittelbar auf den 
Tanz und seine Fragestellungen, obwohl ihre Thematiken auf das Engste 
mit den phänomenologischen Mustern und Erscheinungsweisen von Bewe-
gung als Tanz und ihrer materiellen Träger, der Körper, verbunden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134  |  FRANZ ANTON CRAMER

Helmuth Plessner

In seinem 1928 veröff entlichten Werk »Die Stufen des Organischen und der 
Mensch« geht Helmuth Plessner von der Frage aus, wie und warum der 
Mensch als biologisches Wesen Kultur als seine spezifi sche Lebenswelt her-
stellen konnte: »Wie aus körperlichen Tatsachen geistige Dimensionen wer-
den« (Plessner 1975: 5) bleibt letztlich rätselhaft. »Wie […] der schöpferische 
Geist zu dieser konkreten Existenz ›in‹ einem Menschen, zu dieser Abhän-
gigkeit von seinen physischen Eigenschaften kommt, bleibt ebenso rätselhaft.« 
(Ebd.) 

Diesem Rätsel nachzugehen, wird im 20. Jahrhundert eine Aufgabe des 
Tanzes, der Tanzwissenschaft und der konzeptionellen Bannung von Bewe-
gung. Dabei gehen die künstlerischen Impulse zunächst von Deutschland 
aus; die philosophische Beschäftigung mit Phänomenen der Dynamik von 
Wissen und Kultur ist dagegen in Frankreich besonders ausgeprägt.

Das Nachdenken über Kultur jenseits von Körpern und die Herstellung 
von Empirie und Objektivität durch dem Körper abgelauschte, aber schein-
bar von seinen Unvollkommenheiten abgelöste Verfahrensweisen und Me-
thoden (vgl. Crary 2002) scheint Plessner unzulässig. Man übersehe damit 
gerade jene Möglichkeiten von Erkenntnis und Verstehen, die sich aus der 
körperlichen Konstitution der Wahrnehmung und des Philosophierens er-
geben: »Die fortschreitende Erfahrung von der Verschiedenheit der mensch-
lichen Kulturen und ihrer Weltbilder hat diesen letzten Rest von Naivität 
und das Vertrauen in die Zeitentzogenheit der Erkenntniskategorien unter-
graben.« (Plessner 1975: 10) 

Plessner arbeitet an der Begründung des Aisthetischen als einen auto-
nomen, unmittelbaren Raum des Zugriff s auf Wirklichkeit. Die Dimension 
des Erlebens selbst wird dabei Teil der theoretischen Begründung für die 
Unmittelbarkeit des Vorgangs: Weil es einen Moment des Unmittelbaren (als 
Erfahrung) gibt, muss dieses Unmittelbare auch behauptet werden gegen 
die empiristische Vereinzelung des Wissens. Es geht gegen den »sterile[n] 
Dualismus von Erfahrungswissen einerseits, Erkenntnistheorie anderer-
seits« (ebd.: 30).1

Raymond Bayer

Anders geht der französische Kunstwissenschaftler Raymond Bayer vor. In 
seiner zweibändigen Abhandlung »Ästhetik der Grazie« (1933) über Phäno-
mene der Anmut als Grundlage einer rational begründeten Ästhetik – sie 
heißt im Untertitel »Einführung in das Studium strukturellen Gleichge-
wichts« (Introduction à l’étude des équilibres de structure) – widmet Bayer dem 
Tanz zwei Kapitel, jeweils überschrieben mit Mechanik und Ästhetik. Bayers 

1 | Siehe hierzu auch den Abschnitt »Anthropologie, Bewegung, Wissen« in 
Cramer 2008: 155-186. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BEWEGUNGSERKENNTNIS  |  135

Ansatz ist weitgehend deskriptiv: Er betrachtet die tatsächlichen Schritte 
und Figuren des klassischen Vokabulars, befasst sich mit deren Kraftlinien, 
ihrem räumlichen Umfang, ihrer körperlichen Disposition und den visu-
ellen Wirkungen dieser Bewegungen. Grundiert bleibt der Blick von einer 
humanistischen Emphase, wonach die wahre Anmut eine Art ›Sieg‹ sei. 

Sämtliche Haltungen des akademischen Tanzrepertoires, wie attitude, 
arabesque oder temps de pointe, seien »gedankenschwer. Jede Einzelne stellt 
einen Zustand der Ästhetik des Gleichgewichts dar.« (Bayer 1933: 247) Je-
doch bleibt dieser Zustand – wie jedes Gleichgewicht – paradox und dop-
pelsinnig: »Verausgabung, die wie Einsparung (épargne) wirkt« (ebd.: 266). 
Dieser visuelle Eff ekt des Tanzes aber soll rational erklärt, und vor allem 
aus dem Zustand des Paradoxes herausgelöst werden. Das dem Tanz inhä-
rente, ausgewogene Wechselspiel aus Beschleunigung und Verlangsamung, 
aus Schwere und Gegenkraft, aus Leichtigkeit und Verausgabung soll in die 
systemische Betrachtung des mechanischen Wirkungszusammenhangs 
eingepasst werden. Dabei vermischt Bayer beständig mechanische mit äs-
thetischen und humanistischen Betrachtungen:

»Was die Grazie uns zu geben vermag, ist also nicht bloß die Darbietung einer 
ganzen umfassend konstituierten Disziplin, sondern der Verweis auf jene Be-
reiche, in denen die Bewegung entsteht: die Transfi guration der mechanischen 
Prämissen des Tanzes. […] Die Grazie taumelt beständig in den Randbezirken 
von Norm und Wunder. Grazie ist Nimbus. Und hier liegt der choreographische 
Auftrag: Dinge natürlich erscheinen lassen, die es nicht sind.« (Ebd.: 268f.) 

Bayers Ausführungen verharren in einem klar umrissenen Paradigma. Sei-
ne beschriebenen Modelle sind Elevinnen der Ballettschule an der Pariser 
Oper, sie tragen Vornamen und verlieren sich doch immer wieder im All-
gemeinen der Tanzform, welche Bayer seiner Analyse zugrunde legt. Statt 
»Nicole, Fanchette, Mireille, Marguerite« (ebd.: 256) ist die letztinstanzli-
che Begründung immer nur »der Tänzer« oder »der Tanz«. Und obwohl er, 
anders als etwa Paul Valéry, ungemein ausführlich einzelne Tanzfi guren 
behandelt und in langen protokollartigen Passagen darstellt, sind seine Ab-
leitungen doch immer ins Unbestimmte gerichtet. 

»Über dem Mechanischen steht aber das Ästhetische. Die Erscheinungsweise 
als solche […] hat ihre eigenen Gesetze, ihre Anordnungen für das Auge, die un-
mittelbar wirksam sind. In der gymnastischen Analyse des Tanzes, übergehen 
die mechanistischen Theorien völlig den zweiten Aspekt der Betrachtung, in 
dem doch reichhaltige Lehren verborgen sind. […] Für eine Gesamtschau des 
Tanzes ist es unerläßlich, auf diese höhere Ebene zu gelangen. Doch müssen wir 
allein in diese Neue Welt vordringen.« (Ebd.: 270)

Das Pathos solcher Einlassungen darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
genau in dem Zeitraum, als Bayer an seiner »Ästhetik der Anmut« schrieb, 
das Internationale Tanzarchiv von Paris (Archives Internationales de la Danse, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136  |  FRANZ ANTON CRAMER

A.I.D.) gegründet wurde (vgl. Baxmann 2008), dessen wesentliches selbst 
gestecktes Ziel darin bestand, die Auseinandersetzung mit dem Tanz aus 
anderen Perspektiven zu ermöglichen und zu denken als bislang üblich. 
Wenn Bayer also beklagt, es gebe noch keine im eigentlichen Sinne kunst-
wissenschaftliche Analyse des Tanzes, dann belegt er diesen Befund selbst 
in der Art seiner Auseinandersetzung, die weithin im Bereich der Anmu-
tungen verharrt. Gleichzeitig aber ist er zentraler Protagonist einer sich 
konstituierenden ästhetischen Wissenschaft und ihres Interesses an Tanz 
und Körperpraktiken. 

Rolf de Maré und Pierre Tugal unterdessen sind als Gründungsfi guren 
der A.I.D. überdeutlich in ihrer Kritik an den bisherigen Methoden der Ver-
wissenschaftlichung von Tanz und Tanzbetrachtung. Nach ihrer Ansicht ha-
be es darum zu gehen, das reine Kennertum, die Attitüde des Connaisseurs 
aufzugeben und »objektive« Kriterien und Kategorien zu entwickeln (vgl. 
Baxmann 2008). Mit ihrem Centre de Recherches sur l’esthétique de la danse, 
dessen Gründung 1937 angeregt worden war, wollten die A.I.D. genau diese 
Neuorientierung festigen. Raymond Bayer selbst war bei den A.I.D. nicht 
in Erscheinung getreten, doch war er für den Beirat dieses Forschungszen-
trums vorgesehen, das aufgrund des Kriegsausbruches 1939 seine Tätigkeit 
nie aufnahm.

Bayers Ansatz zielte nur mittelbar auf den Tanz als spezifi sche Form 
der Produktion kultureller Tatbestände. Er bestimmt die Grazie als ästhe-
tische Kategorie; der Tanz sei wesentlich mit der Verwirklichung dieser 
Ausgleichsstruktur befasst und stehe daher auch über sein eigenes Genre 
hinaus für eine dynamisierte Ästhetik der Bewegung und der kinetischen 
Erscheinungsform. 

»Diese Spuren des Tanzes fi ndet man überall, oft kaum spürbar, in der leben-
digen Bewegung wie in deren Darstellung durch den Menschen, in Bild oder 
Skulptur. […] vermittels der Choreographie bis zu jenem Darstellungsaspekt des 
Tanzes vorzudringen, den Malerei und Bildhauerei so meisterlich beherrschen, 
[…] heißt nunmehr also, das innere Gesetz zu fi nden, welches in so vielen Küns-
ten wirksam ist […]. Tanz im engeren Wortsinn geistert, sofern er als Grazie 
erscheint, durch alle Formwelten (hante tout l’univers des formes).« (Bayer 1933: 
275)2 

Entscheidend ist in Bayers Betrachtung der vorhandenen ästhetischen Ka-
tegorien des Tanzes der performative Aspekt und somit die Feststellung, 
wonach stets nur die Beobachtung des Einzelfalls und die konkrete Ausfüh-
rung Aufschluss über das Gesamtphänomen geben können. Das Partikula-
re wird zum Vehikel für ein Verständnis des Ganzen, auch wenn Bayer, wie 
fast alle am Tanz interessierten Autoren seiner Zeit, bereits auf eine Vision 
festgelegt ist. 

2 | Siehe hierzu auch Faure 1933 und Florisoone 1933.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BEWEGUNGSERKENNTNIS  |  137

»Machen wir uns wieder ans Werk. Beharren wir. Machen wir unseren Geist 
wendiger: um den Metamorphosen zuvorzukommen. Versuchen wir, die Balle-
rina in ihren ruhigeren Rhythmen zu erfassen, an der Stange, beim Port de bras, 
beim Adage. Halten wir den Film einfach an: Fixieren wir das Bild, nach dem wir 
suchen. Und schauen wir, was es in sich selbst ist, von wo es kommt, wohin es 
geht.« (Ebd.: 287, H.d.V.) 

Die Schwierigkeit ist off enkundig: Einerseits soll das Bewegungsereignis als 
Gesamtheit erfasst und betrachtet werden, eben als performative Selbster-
scheinung, als ein In-Erscheinung-Treten der eigenen Regelhaftigkeit und 
der eigenen ästhetischen Spezifi k. Andererseits kann gerade das als subs-
tantiell Gesetzte, nämlich die Bewegung, nicht anders gebannt werden als 
im Stillstand, im Anhalten des Filmes und der Festschreibung einer Bild-
lichkeit. Diese Aporie der Bewegung als stoffl  iche Grundlage formaler Be-
trachtung löst Bayer auch nicht durch den Umweg über das Graziöse, über 
die Anmut als spezifi sche Artikulation von Kräften und Ausgleich – oder 
Einklang – von Gegensätzen und Widersprüchen auf. Das Begehren der 
Kunstwissenschaft nach Regelhaftigkeit und spezifi scher Analyse künstle-
rischer Erscheinungsweisen gelangt bei Bayer nicht über die Behauptung 
hinaus. 

Allerdings bemerkt er dies selbst. Den Schluss seiner Abhandlung wid-
met er der Frage, wie sich die untersuchten Aspekte struktureller Gleich-
gewichts-Erscheinungen ästhetisch manifestieren und welcher Werkcha-
rakter ihnen zugrunde gelegt werden kann. »Das Werk mit seiner kristal-
lisierten Energie erscheint uns als […] notwendige Etappe, ein Relais der 
Verwandlung zwischen Erzeuger und Betrachter. Dieser weitreichende 
Mechanismus rechtfertigt den Platz der Kunst insgesamt unter den Kräf-
ten des Inneren.« (Ebd.: 555) Dieser Aspekt der inneren, der individuellen 
Kraft, welche durch die Kunst zu ihrem Ausdruck gelangt, belegt ihrerseits 
ein spezifi sches und emphatisches Verhältnis zur Kunst, dessen Grundie-
rung immer ein energetisches ist, verstanden als Umwandlungsprozess 
aff ektiver Kräfte: »Die menschliche Empfi ndung geht niemals verloren. 
Das ist die Grundlage einer energetischen Vorstellung der Transformation.« 
(Ebd.: 554) Ein Teil dieser Umwandlungsprozesse ist das Kunstwerk als Er-
gebnis eines anhaltenden Prozesses der Überarbeitung, der Verwerfung, 
der Veränderung: 

»Nur dieses abgewandelte (transfi guré) Objekt mit seinen eigenen Rhythmen 
und seinem eigenen Gleichgewichtszustand bietet sich aber unseren Empfi n-
dungen an. […] Wir überblicken alle Kämpfe des Künstlers: die Geschichte eines 
in andere Proportionen übertragenen Gleichgewichts – und die Strategie der 
Hervorbringung, der Schlachten, welche der Künstler zwischen Zwang und 
Freiheit zu schlagen hatte.« (Ebd.: 556) 

Das dabei neu entstandene Werk ist aber nicht notwendig neu, sondern ver-
mag, der erfolgten Transformation zum Trotz, das Ursprüngliche zu be-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138  |  FRANZ ANTON CRAMER

wahren: die anfängliche Empfi ndung, den inneren Rhythmus, die formale 
Wiedererkennbarkeit.

»Wir sind nur dann wahrhaft Zuschauer einer Darbietung, wenn wir uns die 
Regeln dieser Darbietung zu eigen gemacht haben. Doch verschaff t die derart 
einem Regelwerk unterliegende Darbietung nur ein sehr trockenes Vergnügen: 
das Wiedererkennen. Der Wissenschaftler in seinem Laboratorium mag diesel-
be Befriedigung empfi nden.« (Ebd.: 561)

Der Wert eines Kunstwerks liegt somit in dem Bereich, in dem es spezi-
fi sche und damit auch individuelle Interpretationen und Zeugnisse der 
Regel mit der Veränderung wahrnehmbar macht. Das »reine ästhetische 
Wohlgefallen« (le plaisir esthétique pur) sei »die Frucht […] der in uns sich er-
eignenden Gleichzeitigkeit unserer Empfi ndung und des Bildes der Sache; 
einer erhobenen, ausströmenden (fl uante) Menschlichkeit und der gebann-
ten Form des Werkes.« (Ebd.: 562) Die spezifi sche Vermittlung zwischen 
der »reinen Form« im metaphysischen, kategorialen Sinne, wie sie etwa 
der Kunsthistoriker Henri Focillon entwickelt hatte (Focillon 1934), und 
dem »Rohmaterial«, welches einer Formung je nach den eigenen, spezifi -
schen Bedingungen und seiner Beschaff enheit unterworfen werden muss, 
ist Kunst, aber im weitgefassten Sinne als humane, humanistische Praxis: 
»Wir müssen zu einer Kunst kommen, die gleichzeitig das Heterogene 
der Übertragungen (transcriptions) und die unveränderliche Dynamik des 
Geistigen postuliert.« (Ebd.: 570) Philosophisch betrachtet »spannt sich die 
Ästhetik zwischen zwei Polen aus«, nämlich dem »Einzelnen« (unité) und 
dem »System«: 

»Der Metaphysiker gelangt vom Allgemeinen zum […] Einen; auf der anderen 
Seite verweisen die Techniken mit dem Speziellen ihres Stoff es, das sich nie-
mals reduzieren läßt, den Praktiker oder den Kritiker ans entgegengesetzte En-
de, an die Relativität des Vielfältigen, das ihm völlig uneinheitlich (irréunifi able) 
scheint.« (Ebd.: 570)

Bayers aufwendiges Projekt macht deutlich, in welche Richtung die Ana-
lyse weitergeführt werden müsste: bis zur individuellen Verwirklichung, bis 
zum einzelnen künstlerischen Schaff ensakt, bis zur Aneignung der Regel 
im Werk. Der Zusammenhang zwischen Individuum, Werk und Wirkung 
wird in der französischen Kunstwissenschaft der Zwischenkriegszeit denn 
auch zur zentralen Fragestellung. 

»Zwischen der irreduziblen Besonderheit einzelner Praktiken, welcher sich der 
Techniker bedient, und der letztgültigen Rückführung der Genres (espèces), wie 
sie der Philosoph vollzieht, ist es statthaft, wenn sich ein wissenschaftliches Fach 
mit eigenem Forschungsfeld als unabhängiges konstituiert, seinen Gegenstand 
präzisiert und die Methoden zur Auslegung ihrer Ergebnisse vervollkommnet.« 
(Ebd.: 570)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BEWEGUNGSERKENNTNIS  |  139

Diese epistemologisch immer weiter ausdiff erenzierte Hinwendung zum 
Körper und seiner Einzelheit, zu seinem Rang im kulturellen Geschehen 
und in der Verwirklichung und Manifestwerdung gesellschaftlicher Wis-
sensbestände prägt einen großen Teil der geisteswissenschaftlichen Anlie-
gen dieser Zeit. 

Gaston Bachelard

Es ist eine Neukonfi guration wissenschaftlicher Parameter und Arbeitswei-
sen, aber auch die Veränderung von Konzeptionen des Wissens und seiner 
Grundlagen. Sie wirkt sich sowohl in Kulturwissenschaft, Ethnographie, 
Anthropologie und Geisteswissenschaft aus wie auch in der Tanzforschung. 
Ähnliche Fragen werden darüber hinaus auch im Bereich der Naturwissen-
schaft verhandelt. 1934 schreibt Gaston Bachelard in »Le nouvel esprit scienti-
fi que« (»Der neue wissenschaftliche Geist« 1988): 

»Es ist daher sinnvoll […] die Wissenschaftsphilosophie ohne vorgefaßte Meinun-
gen und auch ohne die allzu engen Zwänge des traditionellen philosophischen 
Vokabulars anzugehen. Die Wissenschaft bringt in der Tat Philosophie hervor. 
Die Philosophie muß daher ihre Sprache so anpassen, daß sie das zeitgenössi-
sche Denken in seiner ganzen Flexibilität und Veränderlichkeit auszudrücken 
vermag.« (Bachelard 1988: 8f.; ders. 1934: 7) 

Der klassische Weg der Zerlegung des Komplexen in Einzelfragen, die ra-
tional zu beantworten sind, kann nicht mehr hinreichen. Es ist im Gegen-
teil erst der Widerstand gegen das Off ensichtliche, welcher kognitiven Fort-
schritt überhaupt erst ermöglicht. »Jede neue Wahrheit entsteht trotz gegen-
läufi ger Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen.« 
(Ebd.: 12; 1934: 10) Man kann eben keinen unilateralen Bezug mehr postu-
lieren zwischen einer zu enthüllenden Wahrheit oder Erkenntnis und den 
Methoden, die hierfür notwendig sind: »So werden wir ganz unabhängig 
von den Erkenntnissen, die sich ansammeln und zu fortschreitenden Verän-
derungen im wissenschaftlichen Denken führen, auf eine für den wissen-
schaftlichen Geist nahezu unerschöpfl iche Quelle der Erneuerung stoßen, 
auf eine Art essentieller metaphysischer Neuheit.« (Ebd.: 12f.; 1934: 11) Der 
Zusammenhang zwischen »Welt« und »Geist« könne im Lichte moderner 
Fortführung des wissenschaftlichen Denkens nicht länger mystifi ziert wer-
den. Aus diesem neuen Ansatz aber entstehe eine ganz neue Umgangsform 
mit den Gegebenheiten des Wissens.

»Dürfen wir angesichts dieser Blüte der Epistemologie noch von einer fernen, 
undurchsichtigen, massiven und irrationalen Wirklichkeit sprechen? Wer das 
täte, vergäße, daß die wissenschaftliche Realität bereits in einem dialektischen 
Verhältnis zur wissenschaftlichen Vernunft steht. Nach einem Dialog, der nun 
schon so viele Jahrhunderte zwischen der Welt und dem Verstand stattfi ndet, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140  |  FRANZ ANTON CRAMER

kann man nicht mehr von stummer Erfahrung sprechen.« (Ebd.: 14; 1934: 
12f.) 

Denn jede These beruht auf Beobachtungen, auf Wahrnehmungen und Zu-
richtungen ihres Gegenstandes und seiner Beziehungsgefüge, weswegen 
ein zu beobachtender Gegenstand überhaupt nicht jenseits der Beobachtung 
und des Kontextes, den man ihm dadurch verleiht, konstituiert werden kann: 
»Die Objektivität vermag sich nicht von den sozialen Aspekten des Beweises 
loszumachen. Objektivität läßt sich nur erreichen, wenn man eine detaillier-
te diskursive Methode der Objektivierung aufzeigt.« (Ebd.: 17; 1934: 16) 

Es ist dieser innige, dieser schöpferische und gleichzeitig auch dieser 
unbequeme Zusammenhang zwischen dem defi nitorischen Einen und dem 
phänomenologisch Vielen, welcher sowohl die ästhetische wie die kulturhis-
torische und wissenschaftstheoretische Diskussion der 30er Jahre in Frank-
reich nachhaltig prägt. Damit verbunden ist die beständige Auff orderung, 
errungene Positionen in Zweifel zu ziehen und sich nicht auf vorschnellen 
Gewissheiten auszuruhen. 

In diesem Sinne zeugt sowohl die Arbeit eines Gaston Bachelard als 
auch das kulturelle Interesse an den unstabilen Wissenszuständen des Kör-
perlichen und des Künstlerischen von einer grundlegenden Auseinander-
setzung mit der Frage, wie die Gesellschaft sich in ihrem Wandlungspro-
zess stabilisieren kann, ohne das Prozesshafte, das Freiheitliche und das 
Individuelle zu negieren.

»[Das] heutige wissenschaftliche Denken versucht, das komplexe Reale hinter 
der einfachen Erscheinungsform zu erkennen; sie bemüht sich, den Pluralis-
mus unter der Identität zu entdecken, Möglichkeiten auszudenken, wie sie die 
Identität jenseits der unmittelbaren Erfahrung brechen kann, die allzu rasch 
zu einem Gesamtbild zusammengefaßt wird. Diese Möglichkeiten bieten sich 
nicht von selbst an, sie fi nden sich nicht an der Oberfl äche des Seins, in den 
Modalitäten, in der pittoresken Erscheinung einer ungeordneten, schillernden 
Natur. Vielmehr müssen wir tief in der Substanz und im Gewebe der Attribute 
nach ihnen suchen.« (Ebd.: 139; 1934: 143)

Dieses Denken, welches das Plurale und das Identische zugleich gelten lässt 
und in ein heuristisches Verhältnis setzt, impliziert einen neuen, gleichsam 
methodologisch inspirierten Bewegungsbegriff : »Die Materie ist kein blo-
ßes Hindernis mehr, das die Bewegung zurückwirft. Sie transformiert die 
Bewegungen, und sie transformiert sich selbst.« (Ebd.: 139; 1934: 144)

Dieser Übergang von einer Anschauungsform zur anderen, oder viel-
leicht auch von einer Wahrnehmungsform zur anderen, dynamisiert aber 
nicht nur das Denken selbst und die Grundlagen, auf denen es sich als vom 
Körperlichen Losgelöstes vollzieht, sondern bringt auch in die analytischen 
Verfahren ein Element der Gewohnheit und des Erfahrungswissens ein, wel-
ches sich hinsichtlich der »Phänomene ganz selbstverständlich auf zwei Be-
reiche verteilt: auf den des statischen Phänomens (Ding) und den des dynami-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BEWEGUNGSERKENNTNIS  |  141

schen Phänomens (Bewegung).« (Ebd.: 144; 1934: 144f.) Ein Denken und eine 
Analyseform ohne Einbeziehung des fundamentalen dynamischen Prinzips 
seien, so Bachelard, irrig: »Wir müssen dem Phänomen all seine Bezüge zu-
rückgeben, und zuallererst müssen wir mit dem Konzept der Ruhe brechen.« 
(Ebd.: 140; 1934: 145) André Lepecki hat in seiner Studie »Exhausting Dance« 
(2006) eine ontologische Kinetik analysiert, wie sie in der Philosophie des 
frühen 20. Jahrhunderts aufscheint. Eine solche dynamisierte Seinsvorstel-
lung aber erschüttert zuletzt die Erkenntniskategorien insgesamt. Denn wie 
lässt sich überhaupt ein Ding noch als etwas Unbewegliches, Distinktes und 
Objektivierbares denken? »In der Mikrophysik ist es absurd, sich Materie in 
Ruhe vorzustellen, da sie für uns nur als Energie existiert und uns Botschaf-
ten allein in Form von Strahlung zukommen läßt. Was wäre das für ein Ding, 
das man nie im Zustand der Bewegungslosigkeit untersuchen könnte?« (Ba-
chelard 1988: 140; 1934: 145) Es ist, als bezöge sich Bachelard unmittelbar auf 
die körperliche Erscheinungsweise von Bewegung als Tanz, der sich gleich-
falls niemals als Phänomen der Ruhe, sondern immer nur als ein Phänomen 
des Wandels, der Veränderung und eben des Kinetischen darstellen lässt. 

»Es gibt keine einfache Idee, denn […] eine solche Idee, soll sie verstanden wer-
den, [muß] in ein komplexes System aus Gedanken und Erfahrungen einge-
bracht werden. Anwendung bedeutet Komplizierung. Die einfachen Ideen sind 
Arbeitshypothesen, Arbeitskonzepte, die revidiert werden müssen, damit sie 
ihre wirkliche epistemische Rolle erhalten. Und keineswegs bilden sie die end-
gültige Grundlage der Erkenntnis.« (Ebd.: 147f.; 1934: 152f.)

Encyclopédie Française

Im Jahr 1935 waren die ersten Bände des ambitionierten Projekts einer neu-
en »Encyclopédie Française« (Société de gestion de l’encyclopédie française), 
einer französischen Enzyklopädie erschienen, welche das gesamte Wissen 
des Menschen aus moderner Perspektive neu und humanistisch grundiert 
darstellen sollte. 

Das Interesse gilt auch hier der Pluralität von Wahrheiten und Ansätzen 
des Wissens: 

»Angesichts der zunehmenden Vielfalt der Wissenschaften mit ihren Theorien, 
ihren Gesetzen, ihren Axiomen, ihren Annahmen und Hypothesen, scheint es 
aber doch immer deutlicher, daß eine umfassende Formel, gleich welcher Art, 
ob Evolutionsgesetz oder etwas ganz anderes, nicht mehr hinreicht, um den un-
ablässigen, aber auch ungeordneten und widersprüchlichen Zustrom all jener 
Geistesarbeiter in sich aufzunehmen […], deren Besorgnis und Unruhe das Feld 
menschlichen Wissensdranges ins Grenzenlose erweitert.« (Encyclopédie Fran-
çaise 1935: 1.04-7)

Es geht mit anderen Worten um eine Mobilisierung des Wissens, eine be-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142  |  FRANZ ANTON CRAMER

wegliche Anordnung der Gegenstände und der Aggregatzustände dessen, 
was gewusst werden kann. Und es geht um jene Anpassungsfähigkeit an 
die Gegebenheiten der gesellschaftlichen und diskursiven Neuerungen, die 
die Ermittlung eines aktuellen Wissensbestandes zu einem nie abgeschlos-
senen Projekt machen. 

Das zweite Kapitel des 16. Bandes ist mit dem Rubrum Bewegung ver-
sehen (Encyclopédie Française 1935: 16.44-1). Bewegung bekommt eine eigen-
ständige Qualität, gleichsam eine eigene Wesenhaftigkeit zugewiesen: 

»Der Betrachter von Bewegung wird […] vom Künstler als Schiedsrichter in Fra-
gen der menschlichen Wahrheit hinzugezogen. Der Zuschauer hat hier tatsäch-
lich Teil am Geschehen. Der Zuschauer wird selbst zum Akteur. In einer Zeit 
wie der unseren, wo der Zuschauer versucht ist, selbst zu handeln, anstatt dieses 
Handeln an Schauspieler oder Akteure zu übertragen, die dieses Handeln dar-
stellen, scheint es normal, daß die auf Bewegung gegründeten Schauspiele – 
Tanz, Sport, Kino –, wo die Handlung durch das Handeln selbst entsteht, heute 
beim Publikum am beliebtesten sind.« (Encyclopédie Française 1935: 16.44-3)

Und unter dem Stichwort Der Tanz (Encyclopédie Française 1935: 16.44-7) ist 
zu lesen: 

»Weit davon entfernt, die Form dem Ergebnis unterzuordnen, ist der Arbeiter 
hier bemüht, das Resultat im Erhalt der Form zu suchen, und zwar durch die 
Wahl seiner Bewegungen und die letztgültige Zusammenführung, bei der der 
menschliche Körper als veritables Werkzeug der Kunst den Fortgang seiner 
eigenen Meisterwerke erschaff t.« (Encyclopédie Française 1935: 16.44-7)

Die Instanzen sind dabei radikal im Eigenen selbst (oder auch im eigenen 
Selbst) zu suchen und lassen daher keine fremden Mächte und Beeinfl us-
sungen zu – das ist das anti-totalitäre Moment der »Encyclopédie«: 

»Die Techniken haben vielleicht kein anderes Ziel, als dem Mensch alles zu ge-
ben, als ihm die endgültige Kontrolle darüber zu verschaff en, was die Kunst 
zum Leben zu erwecken vorgibt. Ein wirkliches Kunstwerk ist eines, das keiner 
der schlichten Wahrheiten des Körperlichen widerspricht. […] Das zweckfrei er-
richtete Konstrukt des Geistes hat keine Dauer, wenn es nicht einer ewig gül-
tigen Wirklichkeit des Menschengeschlechtes entspricht. In der Kunst hat der 
Körper Vetorecht.« (Pierre Abraham in Encyclopédie Française 1935: 16.62-4) 

Und vielleicht gilt das eben nicht nur für die Kunst.

Vielleicht hat auch im Wissen der Körper mit seiner Bewegung immer ein 
Vetorecht.

Vielleicht kann man überhaupt nur aus dieser Bewegung heraus Erkenntnis 
gewinnen.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BEWEGUNGSERKENNTNIS  |  143

Literatur

Bachelard, Gaston (1934): Le nouvel esprit scientifi que. Paris: Presses Univer-
sitaires de France. 

Ders. (1988): Der neue wissenschaftliche Geist, übersetzt von Michael Bischoff , 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baxmann, Inge (2008): »Ein Archiv des Körperwissens: Ethnologie, Exo-
tismus und Mentalitätsforschung in den Archives internationales de la 
Danse«. In: dies. (Hg.), Körperwissen als Kulturgeschichte. Die Archives 
Internationales de la Danse 1931 bis 1952. München: Kieser (= Wissens-
kulturen im Umbruch Bd. 2), S. 27-45.

Bayer, Raymond (1933): L’Esthétique de la grâce. Introduction à l’étude des équi-
libres de structures, 2 Bde., Paris: Alcan. 

Cramer, Franz Anton (2008): In aller Freiheit. Tanzkultur in Frankreich zwi-
schen 1930 und 1950. Berlin: Parodos.

Crary, Jonathan (2002): Aufmerksamkeit. Wahrnehmung und moderne Kultur. 
Übersetzt von Heinz Jatho. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. (Erstveröff ent-
lichung (1999) Suspensions of Perception. Attention, Spectacle and Modern 
Culture. Cambrige: MIT.)

Faure, Elie (1933): »Universalité de la danse«. L’art et les artistes, 28. Jahr-
gang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La Danse, 
S. 1-7.

Florisoone, Michel (1933): »Les mouvements dansants et la danse depuis 
les temps médiévaux jusqu’à la fi n du XVIIe siècle«. L’art et les artistes, 
28. Jahrgang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La 
Danse, S. 17-25.

Focillon, Henri (1934): Vie des formes. Paris: Leroux.
Lepecki, André (2006): Exhausting Dance. Performance and the Politics of 

Movement. New York, Oxon: Routledge. (Dt. (2008): Option Tanz. Per-
formance und die Politik der Bewegung, übersetzt von Lilian Astrid Geese. 
Berlin: Verlag Theater der Zeit.)

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einlei-
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: de Gruyter (Erstveröff ent-
lichung 1928).

Société de gestion de l’encyclopédie française (Hg.) (1935 ff .): Encyclopédie 
française. Bände 1-21. Begründet von Anatole de Monzie, Redaktionsko-
mitee geleitet von Lucien Febvre, Projektleitung: Gaston Berger. Paris: 
Librairie Larousse.
 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spielformen

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»In lauter Contretänze und teutsche ver wandelt«. 

Die musikalische Konstitution realer und 

ästhetischer Räume in der Mozartzeit

Dörte Schmidt

Lorenzo da Pontes Text zu Mozarts berühmter »Champagnerarie« aus Don 
Giovanni lässt sich geradezu programmatisch als Auff orderung zu einer De-
batte über die Bedeutung des Tanzes in der Musik der Mozartzeit hören. 
Don Giovanni trägt seinem Diener Leporello auf, ein Tanzvergnügen der 
besonderen Art zu arrangieren:

»Fin ch’han del vino/Calda la testa,/Una gran festa/Fa’ preparar./
Se trovi in piazza/Qualche ragazza,/Teco ancor quella/Cerca menar./
Senza alcun ordine/La danza sia,/Chi’l minuetto,/Chi la follia,/chi l’alemanna/
 Farai ballar./
Ed io fra tanto/Dall’altro canto/Con questa e quella/Vo’ amoreggiar./
Ah la mia lista/Doman mattina/D’una decina/Devi aumentar.« 

[»Auf dass ihnen der Wein zu Kopf steigt, lass ein großes Fest bereiten. Triff st 
Du auf dem Platz einige Mädchen, bemüh Dich, auch sie noch mitzubringen. 
Ohne jede Regel sei der Tanz, lasse diese Menuett, jene eine Follia, andere eine 
Allemande tanzen. Ich will unterdessen etwas abseits, mit dieser und jener mich 
vergnügen. Ah, meine Liste sollst Du morgen früh um gute zehn Namen erwei-
tern..«] (da Ponte 2005: 789)

Worum es Don Giovanni geht, ist klar. Er hoff t, die gesellschaftlichen Regeln 
außer Kraft zu setzen und von solcher Regellosigkeit zu profi tieren.1 Diese 

1 | Und so komponiert Mozart diesen Text auch – als geschwindes auf einer re-
gelrechten, metrisch wie periodisch klaren, achttaktigen Phrase basierendes variier-
tes Strophenlied, das in der mittleren Strophe (schon im Text) fast wie aus Vorfreude 
beginnt, Extrarunden zu drehen, die Bewegungsenergie durch synkopische Über-
bindungen (d.h. durch Vorziehen des metrischen Schwerpunkts vor den Taktanfang) 
noch steigert und dann nicht mehr richtig in den Tritt kommt, sondern sich dauernd 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148  |  DÖRTE SCHMIDT

Lage aber will er eben gerade nicht dadurch inszenieren, dass jeder einzelne 
Tanz für sich die Ordnung verlässt, sondern dadurch dass eine Individuali-
sierung stattfi ndet: Jedes Mädchen tanzt einen anderen Tanz, wodurch ver-
schiedene Tänze in ihrer eigenen Ordnung aufgerufen werden. In der Tanz-
szene im Finale des ersten Aktes wird dies in der Gleichzeitigkeit der Tänze 
geradezu überspitzt – eine Situation, die sich nicht erst am Vorabend der 
französischen Revolution auch gesellschaftlich bzw. politisch konnotieren 
ließe.2 Darin allerdings erschöpft sich die Lage nicht, sondern ihre entschei-
dende Qualität liegt eben in der Vernetzung der sozialen und ästhetischen 
Bedingungen, die das Medium Tanz jener Zeit ausmachen. Worum es in 
dem regel- bzw. ordnungsfreien Raum musikalisch und damit vor allem 
für den Komponisten geht, soll im Folgenden näher betrachtet werden. Ge-
währsmann sei dafür zunächst vor allem Mozart, um am konkreten Fall zu 
erörtern, welches musikalische, hier spezifi sch kompositorische Interesse 
am Tanz – zumal in dieser für den Tanz so zentralen Zeit der zweiten Hälfte 
des 18. Jahrhunderts – bestehen mag. 

Der Komponist Mozart nutzt in ohrenfälliger Weise die gesellschaftliche 
Omnipräsenz des Tanzes und dessen Verwobenheit mit allen sozialen, poli-
tischen wie musikalischen Ebenen des gesellschaftlichen Lebens und damit 
seine Funktion als Bildungsmedium im Wien des späten 18. Jahrhunderts. 
Übers Tanzen lernte man sich in der Gesellschaft wie in der Kunst bewegen, 
Tanzen war nicht einfach eine körperliche Kunstfertigkeit, sondern bildete 
eine komplexe Wissenspraxis.3 Vor allem das Menuett galt als Maßstab nicht 
nur für das Erlernen der Tanzkunst selbst, sondern überhaupt für das Er-
lernen jener angemessenen Formen gesellschaftlicher Kommunikation, die 

überschlägt. Die metrischen Besonderheiten der Arie aber lassen sich noch im Sinne 
einer Charakterisierung der Figur als durch eine aff ektiv motivierte Abweichung von 
einer an sich sicheren Ordnung hören – anders als die schon im Text andeutungswei-
se vorweggenommene Schichtung der Tanzrhythmen im Finale des Aktes.

2 | Schon vor der Jahrhundertmitte wurde der Tanz mit (macht-)politischen 
Konnotationen verbunden, wie man etwa an einem anonymen Flugblatt von 1742 se-
hen kann, auf dem die habsburgische Kaiserin Maria Theresia mit dem preußischen 
König Friedrich II. ein Menuett tanzt. Siehe die Abb. in: Dahms 2001: 73. In »Se vuol 
ballare« aus Mozarts/da Pontes Hochzeit des Figaro ist eben diese Konstellation iro-
nisch gewendet, wenn Figaro den Grafen provokativ ausgerechnet zu einem Menuett 
auff ordert.

3 | Man könnte den Tanz im 18. Jahrhundert in gewisser Weise als historisches 
Beispiel für jenen Komplexbegriff  ›Wissen‹ anführen, den Niels Gottschalk-Mazouz 
vorgeschlagen hat. Denn das ›Tanz-Wissen‹ entspricht vollkommen dem Merk-
malsspektrum, das Gottschalk-Mazouz an der Schnittstelle von Philosophie und 
Sozialwissenschaft entwickelt hat: Es hat einen praktischen Bezug, eine normative 
Struktur, ist intern vernetzt, dynamisch, wird durch Institutionen formiert und ist 
in ihnen repräsentiert. Gleichzeitig geht der Wissensbegriff  im Tanz an einer interes-
santen Stelle darüber hinaus, denn er hat auch einen klaren ästhetischen Bezug (vgl. 
Gottschalk-Mazouz 2007: 21ff .).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ÄSTHETISCHER RÄUME  |  149

eine aufgeklärte Gesellschaft ausmachten – gerade in ihren neu zu klären-
den Verhältnissen in der zweiten Jahrhunderthälfte. Und selbst die Grund-
lagen des Komponierens von der musikalischen Syntax bis zur Form lernte 
man in dieser Zeit am Menuett.4 Eben deshalb wohl erlaubt der Tanz als 
Verkörperung von gesellschaftlichem wie ästhetischem Wissen sowohl das 
Bewegen innerhalb wie das Überschreiten von Ordnungen. Diese ›Beweg-
lichkeit‹, wenn nicht sogar ›Bewegungsenergie‹ von Tanz wird zum Motor 
für die ästhetische Erkundung einer Situation, in der das Verhältnis von 
(musikalischer) Kunst und gesellschaftlichem Ort mit seiner Einteilung in 
Kirche, Kammer und Theater erodiert. In dem Maße, in dem in der aufge-
klärten Wiener Gesellschaft die Bindung der Musik an einen gesellschaft-
lich kodifi zierten, symbolischen Ort als Kriterium für dessen Qualität von 
der Forderung nach einer vermeintlich zweckfreien Musik abgelöst wird, 
tritt der reale Raum der Auff ührungen auf neue Weise in den Blick. In die-
sem Wandlungsprozess wird vor allem der Raum in seinen sinnlichen, äs-
thetischen wie sozialen Dimensionen hörbar.

Auf dem Theater führt dies zu einer entscheidenden Veränderung der 
Funktion der Musik. Beispielhaft inszeniert dies Christoph Willibald Gluck, 
ein für Mozart erklärtermaßen prägendes Vorbild, etwa zu Beginn seiner 
1767 in Wien uraufgeführten Oper Alceste: Die motivische Arbeit, die die 
Ouvertüre trägt, dient vor allem der Entfaltung und dem durchaus konkre-
ten sinnlichen Erfahrbar-Machen jenes musikalischen Raumes, in dem sich 
die Figuren bewegen werden. Gluck nutzt die Lagen des Streichersatzes und 
den Kontrast von Bläsern und Streichern systematisch, um über die motivi-
sche Arbeit nicht nur das Oben und Unten des Klangraumes, sondern auch 
das Rechts und Links wie das Hinten und Vorn des Orchesters im Raum vor 
Ohren zu führen. Folgerichtig geht die auf diese Weise raumkonstituieren-
de Ouvertüre unmittelbar in die erste Szene über und bereitet buchstäblich 
den Boden für den Auftritt des Herolds, der dem wartenden Volk die Nach-
richt vom nahen Tod des Königs Admeto überbringt (übrigens dem Libretto 
folgend vom Balkon des königlichen Palastes herab, also auch seinerseits 
räumlich hervorgehoben und determinierend ›verortet‹). Gluck entfaltet 
über die Musik die räumliche Dimension der Figuren, die nicht mehr allein 
als sprechende bzw. singende begriff en werden, sondern sich im Bühnen-
raum bewegen und ihre körperliche Präsenz ausspielen. 

Wie weit die Bühnenkünstler der Zeit gingen, um die Tragfähigkeit die-
ses Schritts in konkreten Werke zu prüfen, mag man an den Experimenten 
des Choreographen Angiolini mit Gluckschen Partituren ablesen: Im Vor-
wort zu Citera assiedata erklärt er programmatisch, dass er Glucks Musik 
völlig unverändert übernommen habe, aber nun eben ohne Gesang vertan-

4 | Bereits bei Johann Mattheson (Der Vollkommende Kapellmeister, 1739) fi n-
det sich der Versuch, gerade am Menuett jene Theorie der musikalischen Syntax zu 
entfalten, die dann über die Kompositionslehren von Johannes Riepel und Heinrich 
Christoph Koch so wirkungsvoll weiterentwickelt wurde (vgl. u.a. Dahlhaus 1989: 
173ff .).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150  |  DÖRTE SCHMIDT

ze. Und ausdrücklich sieht er dies als einen Schritt in einem auf der Bühne 
zu überprüfenden Forschungsprozess (vgl. u.a. Schmidt 2001: 194ff .). Die 
im Werk Glucks immer wieder beobachtbare, dezidiert raumkonstituieren-
de Funktion der Musik könnte auch erklären, warum die überlieferten Par-
tituren solcher Handlungsballette eine eindeutige Verbindung der Musik 
mit der im Libretto mitgeteilten Handlung meist so schwer zulassen. Dies 
ist keine Schwäche der Musik (vgl. Dahms 2001: 122). Es geht ihr weniger 
um ein charakterisierendes Nachzeichnen des Ablaufs, als vielmehr darum, 
diesem Ablauf einen dreidimensionalen performativen Raum zu schaff en. 
Mit der Ausgestaltung des Raumes – gleichsam einer musikalischen Raum-
gestaltung – und nicht mit einer Dramatisierung der Form reagiert die Mu-
sik zunächst auf jene Neubestimmung des »kinesischen Codes«, d.h. der 
gestischen und mimischen Aspekte theatraler Kommunikation, die Erika 
Fischer-Lichte mit Recht als die grundlegende Veränderung der theatrali-
schen Kommunikationsformen im 18. Jahrhunderts hervorgehoben hat (Fi-
scher-Lichte 1983). Erst in diesem Raum kann die körperliche Präsenz der 
Darsteller zum konstitutiven Bestandteil einer Bühnenwirklichkeit werden. 

Die auf der Bühne und mithilfe des Handlungsballetts erprobte, tief-
greifende Entdeckung, dass die Musik in der Lage ist, solche Räume zu 
konstituieren, in denen sich Bewegungen ›hörbar‹ verkörpern lassen, ist die 
Voraussetzung für Mozarts Komponieren. Bereits für die in Wien wirken-
den Theaterkomponisten der Generation vor Mozart, allen voran Christoph 
Willibald Gluck, wurde der Tanz als Verkörperung von Bewegung im Raum 
zur zentralen Möglichkeit, einen grundlegenden kompositorischen Paradig-
menwechsel zu vollziehen und in seinen Konsequenzen zu erproben. Den 
Schritt von einer Musik, die rhetorisch ausdeutend mit dem Text verbunden 
ist, den eine Bühnenfi gur singt, zu einer Musik, die den Raum konstituiert, 
in dem sich eine Bühnenfi gur bewegt – singe sie oder nicht – eben dies re-
kapituliert Mozart und überschreitet die so gewonnene musikalische Räum-
lichkeit noch mit dem von Don Giovannis Arie zur Tanzszene des ersten 
Finales. Hier nämlich stellt er gleichsam die Frage, was es in einer Musik 
unter solchen Prämissen bedeutet, wenn metrisch gebundene Tanzformen 
(ganz ohrenfällig als Gesellschaftstanz) nun durch den Rhythmus selbst 
in der Musik als unmittelbar verstehbarer Bewegungsimpuls hörbar wer-
den, der Lautlichkeit mit Körperlichkeit und Räumlichkeit koordiniert (vgl. 
Fischer-Lichte 2004: 232ff .). Hier wird über die Musik eine Präsenz von 
Raum und Körper evoziert.

Dass Mozart gerade über den Tanz ein Spiel mit konkreten wie mit 
vorgestellten Räumen in Gang bringt, gründet in dieser Eigenschaft des 
Rhythmus. Auf solcher Grundlage kann man musikalisch nicht nur vor-
handene Räume auf neue Weise hörbar machen und vom aktuellen Raum 
unterschiedene vergegenwärtigen, sondern darüber hinaus fi ktive, inneräs-
thetische Räume bauen. Dies wird für Mozart im Zusammenhang mit der 
Konjunktur jener performativen Aspekte der Musik aktuell, die im Zuge des 
beschriebenen Umbaus des Gattungsdenkens einsetzten, und bildet zudem 
die Basis für seine Verwendung von Tanzrhythmen in der Instrumental-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ÄSTHETISCHER RÄUME  |  151

musik. Werke wie das Klavierkonzert D-Dur (KV 451) zeigen die komposi-
torischen Konsequenzen dieser Situation (vgl. Schmidt 2007: 149ff .). Der 
ästhetische ›Ort‹ dieses Werks, das Peter Gülke auf Grund des nahezu syste-
matisch anmutenden Spiels mit Stil- und Satzstereotypen unterschiedlichs-
ter Herkunft nicht von ungefähr als »Reißbrettarbeit oder ›methodisches‹ 
Konzert« (Gülke 2005: 350) bezeichnet, wird gleich zu Beginn überdeutlich 
mit symphonischer Geste des Orchesters, Pauken und Trompeten bestimmt: 
das große Konzertpodium. Diese ästhetische Zuweisung spielt allerdings 
mit einer Unschärfe der sozialhistorischen Situation, denn dieses Podium 
hat eben keinen eigenen realen Raum: Es gibt in Wien zu dieser Zeit noch 
keine veritablen Konzertsäle. Man spielt Konzertmusik auf Theaterbühnen 
(vor allem der Hoftheater), in Ball- oder Wirtshaussälen und genau das hört 
man auch – jedenfalls bei Mozart. 

Mozart schreibt seinem Konzert die durch diese Situation entstehende 
Dynamik durch die gezielte Bewegung zwischen Stilen und Setzweisen ein. 
Diese tragen in sich jene verschiedenen Funktionen, die der Musik an ihren 
Auff ührungsräumen zukommen können, nämlich: festliche Repräsentation 
(im ersten Satz), theatrale Gestaltung (in der Arienform des Mittelsatzes) 
und Ball (in den Tanzrhythmen des Finalrondos). Diese verschiedenen für 
die drei Sätze des Konzertes vorgeschlagenen Charakterisierungen lassen 
sich überdies als intertextuelle Referenzen an die Zwecke der Auff ührungs-
orte selbst verstehen (vgl. Bockholdt 1991: 68). Das Rondo-Finale ist in dieser 
Hinsicht besonders vielschichtig. Das als Contredanse gestaltete Ritornell 
wird verschiedenen Variationsmodi unterworfen (in der Solokadenz hört 
man gar eine kontrapunktische Version). Am Ende aber verändert es seine 
metrische Gestalt und damit auch den Tanztypus: Es schlägt um in einen 
Deutschen.

Hier fi ndet nicht einfach ein als formale Schlusssteigerung fungieren-
der rhythmischer Wandel statt, für den sich durchaus eine innerkomposi-
torische Tradition zeigen ließe, sondern dieser Wandel verweist auf einen 
Ortswechsel innerhalb des Subtextes, der mit den Tanzmodellen verbunde-
nen ist: Walther Brauneis hat darauf hingewiesen, dass die Pole der sozialen 
Dynamik bei den öff entlichen Redouten vor allem durch das Menuett (für 
den Adel) und den – moralisch wie medizinisch beargwöhnten – Deutschen 
(für den bei diesen Bällen zugelassenen aufstrebenden Dritten Stand) re-
präsentiert wurden (Brauneis 2006: 564 f.). Demgegenüber kam die all-
gemein beliebte Contredanse, als fi gurenreicher Gruppentanz für kleinere 
Gesellschaften, in diesem Rahmen selten vor und wenn, dann als einstu-
dierte Auff ührung.5 Häufi g ist die Contredanse dagegen für nicht-öff ent-
liche Hof- wie für Privatbälle bezeugt,6 und kann zudem auch in Balletten 

5 | Für den Hinweis auf erhaltene Ankündigung von Kontretänzen für Redou-
ten danke ich herzlich Sibylle Dahms.

6 | Vgl. Walter Brauneis’ Überlegungen zur Frage der Kompositionsanlässe für 
die 19 Contretänze, die Mozart zwischen 1788 und 1791 komponiert. Er rückt diese 
Tänze, für die durchaus auch ein privater Auftraggeber denkbar wäre, in den Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152  |  DÖRTE SCHMIDT

vorkommen. Somit überschreitet die Contredanse also schon als Tanzform 
potentiell ebenso die Schwelle zwischen Ballsaal und Bühne wie die Gren-
ze zwischen Öff entlichkeit und Privatheit. Für unseren Zusammenhang ist 
bemerkenswert, wie verblüff end konkret die dem Tanz im Konzert einge-
schriebenen Subtexte drei Jahre später in Don Giovanni für zeitgenössische 
Hörer werden konnten – fast als wolle Mozart die für seine Werke insgesamt 
konstitutive Topographie des Wiener Musiklebens nun geradezu program-
matisch ›in Szene‹ setzen.7 

In der Tanzszene aus Don Giovanni führt uns der Komponist vor Oh-
ren, was bei dem in der eingangs zitierten »Champagnerarie« angeordneten 
Tanzvergnügen schließlich passiert: Nachdem er die Tanzgesellschaft quer 
durch alle Stände die Freiheit hochleben ließ, zersetzt er diese in sich schon 
verwirrende Einmütigkeit dadurch, dass er nun die Schichten wieder trennt 
und schließlich drei Tänze gleichzeitig erklingen lässt. Formal getragen 
wird die Passage von dem Menuett, das das adelige Paar Donna Anna-Don 
Ottavio standesgemäß und allen Ordnungen folgend tanzt: ohne Brüche so-
zialhistorisch lesbar. In dessen erster Wiederholung setzt eine Contredanse 
ein, zu der Don Giovanni Zerlina nötigt – und mit ihr die Verwirrung der 
Verhältnisse8; in der zweiten Reprise kommt noch ein Deutscher hinzu,9 
mit dem Leporello Masetto beschäftigt, damit er Zerlina nicht zurückholt. 

Tatsächlich kann man die formal tragende Funktion des Menuetts nicht 
wirklich hören. Die Inszenierung einer Gleichzeitigkeit verschiedener Wirk-
lichkeitsverhältnisse ermöglicht die Anwesenheit der Regeln und ihre Infra-
gestellung in einem. Der Zuschauer wird dabei zur zentralen sinnstiftenden 
Instanz, er muss sich orientieren, Sinnzuweisungen vornehmen etc. Mozart 
nutzt im ersten Finale des Don Giovanni die Tänze, um eben jene performa-

sammenhang mit Mozarts Tätigkeit für den Erzherzog Franz und dessen private 
Ballvergnügungen, Brauneis, S. 565-570.

7 | Vgl. ausführlich Schmidt 2006: 395ff .; vgl. dagegen Richard Armbruster, 
der die Zitate der Tafelmusikszene aus der ästhetischen Perspektive untersucht und 
sich vor allem für die auf diese Weise erzeugten intertextuellen Wechselwirkun-
gen zwischen den Opern interessiert (Armbruster 2001); Die von Christine Martin 
herausgestellte Besonderheit, dass hier zumindest im Falle Martìn y Soler nicht die 
Oper, sondern die Wentsche Harmoniemusik zitiert wird, spielt aus seinem Blick-
winkel denn auch kaum eine Rolle (vgl. Martin 2001).

8 | Welche Weiterungen für eine sozialhistorische Lesart dieses Tanzes entste-
hen, wenn man mit bedenkt, dass die Contredanse zum einen nach einer vorher 
festgelegten Choreographie abläuft und zum anderen ein Formationstanz ist, an 
dem noch mindestens drei andere Paare beteiligt sein müssten, wäre einer eigenen 
Überlegung wert: Woher kommt der choreographische Plan? Wie und von wem hat 
Zerlina diesen Tanz gelernt und einstudiert? Wer sind die anderen? Etc.

9 | Jener Tanz also, von dem Sibylle Dahms hervorhebt, dass er seine Verbrei-
tung u.a. seiner leichten Erlernbarkeit verdankt, die – anders als bei Menuett und 
Contredanse – auch ohne tanzmeisterliche Hilfe zu bewältigen war (Dahms 2001: 
74).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ÄSTHETISCHER RÄUME  |  153

tiven Eigenschaften des Rhythmus auszuspielen, die Erika Fischer-Lichte 
am Beispiel der Arbeit von Robert Wilson beobachtet: 

»Der unterschiedliche Rhythmus erschwert es ihm [dem Zuschauer], Körper-
lichkeit, Räumlichkeit und Lautlichkeit unmittelbar aufeinander zu beziehen 
und zwischen ihren Verhältnissen eine Über- und Unterordnung herzustellen 
oder sie in eine signifi kante Beziehung zueinander zu setzen. Die vom Rhyth-
mus geschaff ene je eigene Zeitlichkeit stiftet keinen Zusammenhang zwischen 
den Elementen, lässt sie vielmehr gleichberechtigt nebeneinander stehen und 
bringt so die ihnen eigene Dynamik zur Entfaltung und Geltung. Wenn sich für 
den Zuschauer Beziehungen zwischen ihnen ergeben, so ist er es […], der diese 
Beziehungen herstellt.« (Fischer-Lichte 2004: 234)

Eine solche Konstruktion liefert kein ›Als-Ob‹ einer in sich geschlossenen 
Handlungslogik mehr, sie hebt gleichsam ab ins Utopische. Genau deshalb 
ist sie auch trotz des formalen Rückgrads im Menuett nicht innermusika-
lisch aufl ösbar, sondern im Grunde dazu verdammt, immer weiter zu lau-
fen, bis jemand eingreift. Und genau das tun da Ponte und Mozart, indem 
sie das ganze mit einem ›theatralischen Coup‹ beenden, das Theater gleich-
sam für den Einbruch der Wirklichkeit in diese hybride Situation nutzen. 
Indem sie Don Giovanni (ganz dem Programm der Arie folgend) Zerlina 
aus dem Blickfeld ziehen lassen, schaff en sie (zunächst nahezu unbemerkt) 
ein Drinnen und Draußen, das geradezu mustergültig dazu geeignet ist, die 
Elemente wieder in eine eindeutige Ordnung zu bringen: In dem Moment, 
wo man Zerlina hinter der Szene laut um Hilfe schreien und – ganz körper-
lich – Fußtritte als Zeichen eines Kampfes hört (»dentro la scena (ad alta 
voce) strepito di piedi a destra«) sind die Verhältnisse wieder klar.

Die Szene ist immer wieder metaphorisch gedeutet worden als Spiegel 
sozialhistorischer Verhältnisse. Tatsächlich aber zeigt sie viel mehr. Mit 
gleich drei Tanzorchestern auf der Bühne (zwei in der traditionellen ein-
fachen Besetzung mit zwei Violinen und Bass für den Deutschen und den 
Kontretanz und ein durch Oboen und Hörner ergänztes Streichensemble für 
das repräsentative Menuett) überblendet Mozart musikalisch reale wie ima-
ginierte Gesellschaftsräume, man folgt der Musik gleichsam durch mehre-
re Tanzsäle und komplizierte Personenkonstellationen und hört am Ende 
alle Tänze gleichzeitig.10 In der Überblendung hört man alles, was eigent-
lich nacheinander oder in verschiedenen Räumen gehört werden müsste, 
dem Hörer aber natürlich im Gedächtnis bleibt und so in der Imagination 
sich überlagern kann. Die Ballszene führt damit sinnbildlich die spezifi -
sche Wiener Situation der erodierenden Raumgrenzen vor Ohren. Sie zeigt 
aber auch, wie sich die formbildende Kraft des Tanzes in Konfrontation mit 
einer Irritation der syntaktischen Funktion taktmetrischer Verhältnisse ein 
Spielfeld eröff net für solcherart Entgrenzung und vielleicht sogar utopische 

10 | Eine ausführliche Besprechung der Szene fi ndet sich u.a. bei Kunze 1978: 
166-197.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154  |  DÖRTE SCHMIDT

Überbietung, nicht nur der gesellschaftlichen, sondern eben auch der ästhe-
tischen Räume.

Dass solche Überschreitungen nicht nur innerästhetisch oder innerge-
sellschaftlich möglich sind (also zueinander allein metaphorisch in Bezie-
hung gesetzt werden können), sondern der Tanz überdies die Verlängerung 
der ästhetischen Räume in die Realität der sozialen und vice versa erlaubt, 
deutet Mozart in der Tafelszene am Ende der Oper an: Don Giovanni setzt 
sich in Erwartung des Komturs zu Tisch und lässt sich durch eine Tafel-
musik unterhalten. Wie üblich spielt eine sogenannte Harmonie-Bande (ein 
Bläseroktett aus je zwei Oboen, Klarinetten, Hörnern und Fagotten) Be-
arbeitungen aus aktuellen Opern: Zuerst zitiert Mozart zu diesem Zweck 
Johann Nepomuk Wents in Wien sehr erfolgreiche Bläserfassung von Mar-
tin y Solers Una cosa rara, dann hört man Sartis Fra i due litiganti und zuletzt 
begegnet man in einem Selbstzitat wieder einer Contredanse: die Arie »Non 
più andrai« aus dem Figaro.

Weil diese auf Tanzrhythmen basieren, kann Mozart aus den Opernpas-
sagen unvermittelt jene musikalische Unterhaltung werden lassen, die nicht 
nur in die Salons und Speisesäle der Gesellschaft hinüberreicht: Wents Co-
sa-rara-Version war dort, wie man etwa den Tagebüchern des Grafen Zin-
zendorf entnehmen kann, sehr populär. Gleichzeitig kann Mozart auch auf 
die Konzerte der aus den Musikern des Hoforchesters gebildeten Harmonie-
Bande des Kaisers anspielen, die Wents Bearbeitung auch als Konzertmusik 
auf jener Bühne des Burgtheaters spielten, auf der nun Don Giovanni zu 
dieser – von den gleichen Musikern gespielten – Musik wieder tafelt. Dass 
die Partitur für diese Stelle – anders als in der Ballszene des ersten Aktes – 
daher mit keiner eigenen Regieanweisung eine Bühnenmusik fordert, ist 
bezeichnend: Sie ist gleichsam nicht mehr nötig, weil die Konkretheit des 
Raumes den Orchestergraben einbegreift – hier geht es gerade nicht um 
Realismus innerhalb der Szene, d.h. um Repräsentation einer gesellschaft-
lichen Wirklichkeit, sondern um solche Konkretion.

Auf diese Weise antwortet Mozart künstlerisch auf Bearbeitungen sei-
ner Musik durch Kollegen wie eben des aus diesem Grund wohl auch zi-
tierten Johann Nikolaus Went, der überdies als Oboist des Hoforchesters 
bei der Don Giovanni-Auff ührung diese Szene wohl selbst gespielt haben 
dürfte. Bereits im Januar 1787 hatte Mozart aus Prag, wo sein Don Giovanni 
Ende November des gleichen Jahres uraufgeführt wurde, begeistert berich-
tet: »ich sah aber mit ganzem Vergnügen zu, wie alle diese Leute auf die 
Musick meines fi garo, in lauter Contretänze und teutsche verwandelt, so 
innig vergnügt herumsprangen; – denn hier wird von nichts gesprochen als 
vom – fi garo.« (Mozart an Gottfried von Jacquin, 17. Januar 1787. In: Mozart 
2005, Bd. IV: 10) Er könnte dort eine der beliebten Bearbeitungen für jene 
in der Tafelmusikszene zitierten Harmonie-Musik-Besetzung gehört haben. 
Dieser Version setzt Mozart in der Tafelszene seine eigene entgegen. 

Der Figaro-Arie kann man noch weiter durch das Musikleben der Zeit 
folgen: Man begegnet ihr bemerkenswerter Weise vier Jahre später noch ein-
mal in Mozarts Kontretänzen KV 609 – fast als wolle Mozart, im Rahmen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ÄSTHETISCHER RÄUME  |  155

seiner neuen Aufgaben als »k. k. Kammer-Musicus«, auch auf diesem Feld 
zu den popularisierenden Bearbeitungen der Zeit eine eigene Umarbeitung 
beisteuern und das Stück von der Oper über den inszenierten und den rea-
len Salon in den Ballsaal wandern lassen. 

Die Contredanse in KV 609, die wohl während des Karnevals 1791 für 
einen der Bälle anlässlich des Besuches des neapolitanischen Hofes in Wien 
entstanden war11, liefert das Komplement zu den Inszenierungen im Don 
Giovanni, indem er nun ausgerechnet das Stück aus der Oper in den Ballsaal 
wandern lässt, mit dem Mozart sich in der Tafelmusik-Szene des zweiten 
Don Giovanni-Finales selbst zitiert hatte. Figaro stand 1791 auf dem Spielplan 
– möglicherweise sogar für den Besuch des neapolitanischen Königs wieder 
aufgenommen12 –, sodass Mozart davon ausgehen konnte, dass die meisten 
Gäste der Bälle zumindest in einer dieser Vorstellungen gewesen waren und 
sein Witz über die Durchlässigkeit der Gattungsräume für die Gäste unmit-
telbar verständlich wurde.

Dass das Spiel mit den intertextuellen Ebenen, mit den Assoziations-
möglichkeiten der Zuschauer in solcher Konsequenz verfolgt und auf eine 
solch buchstäbliche Ebene gebracht werden kann, ist der eigentlich bemer-
kenswerte Punkt. Die Erosion der Raumordnung hebelt die Bedingungen 
der Repräsentation aus und Mozart setzt ihr die spezifi sche Performativität 
von Tanzrhythmen entgegen, in der sich die metaphorischen mit den buch-
stäblichen Ebenen dieses Spiels treff en. In dieser Situation erlaubt die Oper 
das Sichtbarmachen des freien Übergangs zwischen Inszenierung und 
Realität der aktuellen Bedingungen des Musiklebens in besonderem Maße: 
Mozart eröff net über das Medium Tanz seinem Publikum die Möglichkeit, 
durch die off enen Türen realer wie imaginärer Räume zu hören, der Musik 
durch die Gattungs- und Gesellschaftsräume der Zeit zu folgen, vom Thea-
ter über die private Kammer auf das öff entliche Konzertpodium, das gleich-
zeitig Opernbühne oder auch Ballsaal sein konnte. Allerdings wendet er, 
und das zeigt eben ein Stück wie das Klavierkonzert KV 451, in Don Giovan-
ni im Grunde ›nur‹ ins Szenische, was er in der Instrumentalmusik längst 
praktiziert: Dort komponiert er off ensichtlich diese Orte, zwischen denen 
er sich bewegt, gleichsam als in sich stimmige musikalische Räume, durch 
die er seine Hörer wie durch imaginäre Szenen hindurch geleitet. Und in 
der Vollständigkeit dieser musikalischen Inszenierungen einer Wahrneh-
mungssituation (und eben nicht einfach einer ›Fabel‹) liegt die Bedingung 
dafür, dass diese Musik auch jenseits ihrer Entstehungsbedingungen, also 
wenn die Verweisebene wegfällt, verstehbar bleibt. 

Aus der hier eingenommenen Perspektive bekommt die so oft disku-
tierte Beobachtung, die Prozesshaftigkeit, Dialogizität und Unerwartbarkeit 

11 | Vgl. Edge 1996: 90, u. Anm. 80; Brauneis 2006: 569; Zinzendorf berichtet 
von Bällen mit dem neapolitanischen König am 12. Januar im Hause des neapolitani-
schen Gesandten Gallo und am 27. Februar bei Hofe (vgl. Link 1998: 369ff .).

12 | Dies vermutet Edge (Edge 1996: 89). Die Oper wurde am 4. und 20. Janu-
ar, am 2. und 9. Februar gespielt.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156  |  DÖRTE SCHMIDT

der musikalischen Entwicklungen in Mozarts instrumentalen Formen habe 
ihren Ursprung im dramatischen Denken, eine neue Dimension. Interes-
sant ist daran dann weniger die Frage nach formalen oder programmati-
schen Parallelen.13 Mozart zieht hier seine spezifi sche Konsequenz aus der 
Dynamisierung der alten absolut bestimmten Gattungsorte: Theater, Kirche 
und Kammer. Das eben macht beispielsweise die Tanzszene des Don Giovan-
ni zu jenem Signum der Wiener Klassik, zu dem Hans Heinrich Eggebrecht 
sie erklärte: Wie Haydn und Beethoven ging auch Mozart von einem solchen 
Interesse am Hörbarmachen zunächst der empirischen Räume aus, am Her-
vorkehren jenes »sinnlichen Ergetzens«, das Nicole Schwindt überzeugend 
mit dem durchbrochenen Satz verbunden hat (Schwindt-Gross 1992). Die 
Frage, die sich ihm in Wien zunehmend stellte, war, wie man diese sinn-
liche Konkretion ästhetisch transzendieren könne. Während Beethoven mit 
einer immanenten motivisch-thematischen Logik reagiert und von dort aus 
systematisch nach den idealtypischen Bedingungen eines Satzprinzips (und 
damit einem daran orientierten neuen Gattungssystem) sucht, das nicht 
mehr unmittelbar in die realen Räume verlängerbar ist (vgl. Abschnitt »Was 
ist Kammermusik« in Schmidt 2009), will Mozart diese Verbindung nicht 
völlig aufgeben. Er baut deshalb nicht nur die implizierten bzw. implizier-
baren Hör-Räume musikimmanent auf der Grundlage einer dramatischen 
Logik nach, sondern (in der Ballszene des Don Giovanni geradezu program-
matisch überboten) auch die Wahrnehmungssituation der Zuschauer – der 
Tanz ist ihm gerade dafür ein unverzichtbares Medium.

In der Musik der Mozartzeit ermöglicht der Tanz eine Verlängerung der 
ästhetischen Räume in die Realität, und man könnte m.E. mit gutem Recht 
darüber nachdenken, was diese Situation mit der heute so aktuell im Zu-
sammenhang mit den sogenannten Neuen Medien diskutierten gemein hat. 
Dies scheint mir ein Signum für Umbruchzeiten zu sein, in denen die Kunst 
wie Gesellschaft tragenden Vereinbarungen über die Ordnungen von Räu-
men und den Regeln ihrer sozialen wie ästhetischen Begehung ins Wanken 
geraten, ja das ›Verorten‹ vor dem ›Ort‹ steht. Off enbar ist die Eigenschaft 
des Tanzes, Verkörperung von Wissen sein zu können, für die in solchen 
Zeiten nötige Neuorientierung eine entscheidende Kraft.

13 | Wie sie etwa in der Debatte um die ›Dramatik‹ der Klavierkonzerte bei 
James Webster und William Kinderman eine Rolle spielt (vgl. Webster 1995; Kinder-
man 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ÄSTHETISCHER RÄUME  |  157

Literatur

Armbruster, Richard (2001): Das Opernzitat bei Mozart (= Schriftenreihe der 
Internationalen Stiftung Mozarteum Salzburg, Bd. 13), Kassel: Bärenrei-
ter, S. 82-146. 

Bockholdt, Rudolf (1991): Mozart. Klavierkonzert D-Dur KV 451, München: 
Wilhelm Fink Verlag.

Brauneis, Walter: (2006): »Mozarts Anstellung am Kaiserlichen Hof in 
Wien«. In: Herbert Lachmayer (Hg.), Mozart. Experiment Aufklärung im 
Wien des ausgehenden 18. Jahrhunderts, Ostfi ldern: Hatje Cantz, S. 559-
571.

Da Ponte, Lorenzo (2005): »Don Giovanni (Il dissoluto punito o sia Il Don 
Giovanni), Dramma giocoso in zwei Akten«, Übersetzung von Thomas 
Flasch. In: Wolfgang Amadeus Mozart, Sämtliche Opernlibretti, Rudolf 
Angermüller (Hg.), Stuttgart: Reclam, S. 757-835.

Dahlhaus, Carl (1989): »Musikalische Syntax«. In: ders. (Hg.), Die Musik-
theorie im 18. und 19. Jahrhundert. Zweiter Teil. Deutschland, Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 173-189. 

Dahms, Sibylle (2001): »18. Jahrhundert«. In: dies. (Hg.), Tanz, Kassel: Bä-
renreiter; Stuttgart: J.B. Metzler (= MGG Prisma), S. 71-84. 

Edge, Dexter (1996): »Mozart’s Reception in Vienna«. In: Stanley Sadie 
(Hg.), Wolfgang Amadé Mozart. Essays on his Life and his Music, Oxford: 
Clarendon Press, S. 66-117. 

Fischer-Lichte, Erika (1983): Vom »künstlichen« zum »natürlichen« Zeichen. 
Theater des Barock und der Aufklärung, (= Semiotik des Theaters. Eine 
Einführung, Bd. 2), Tübingen: Gunter Narr.

Dies. (2004): Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Gottschalk-Mazouz, Nils (2007): »Was ist Wissen? Überlegungen zu einem 

Komplexbegriff  an der Schnittstelle von Philosophie und Sozialwissen-
schaften«. In: Sabine Ammon/Corinna Heineke/Kirsten Selbmann 
(Hg.), Wissen in Bewegung. Vielfalt und Hegemonie in der Wissensgesell-
schaft, Weilerswist: Velbrück, S. 21-40.

Gülke, Peter: (2005): »Die Konzerte«. In: Silke Leopold (Hg.), Mozart-Hand-
buch, Kassel: Bärenreiter, S. 327-381; Stuttgart: J.B. Metzler.

Kinderman, William (1996): »Dramatic Developement and Narrative Design 
in the fi rst Movement of Mozart’s Concerto in C Minor K. 491«. In: Neal 
Zaslaw (1996), S. 285-301.

Kunze, Stefan (1978): »Mozarts ›Don Giovanni‹ und die Tanzszene im ersten 
Finale«. In: Friedrich Lippmann (Hg.), Colloquium »Mozart und Italien« 
(Rom 1974), Köln: Gerig 1978, S. 166-197.

Link, Dorothea (1998): The National Court Theatre in Mozartís Vienna. Sourc-
es and Documents 1783-1792, Oxford: Clarendon Press, S. 369-370.

Martin, Christine (2001): Vincente Martìn y Solers Oper »Una cosa rara«. Ge-
schichte eines Opernerfolges im 18. Jahrhunderts (= Musikwissenschaftli-
che Publikationen, Bd. 15), Hildesheim: Georg Olms.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158  |  DÖRTE SCHMIDT

Mozart, Wolfgang Amadeus (2005): Briefe und Aufzeichnungen, Gesamtaus-
gabe, (Internationale Stiftung Mozarteum Salzburg Hg.), gesammelt 
und erläutert von Wilhelm A. Bauer und Otto Erich Deutsch, erweiterte 
Aufl age mit einer Einführung und Ergänzungen, hg. von Ulrich Konrad, 
8 Bde., Kassel: Bärenreiter; München: dtv.

Schmidt, Dörte (2001): »Dramatische Transformationen. Traettas Armida 
(1761) und Angiolinis Citera assiedata (1762)«. In: dies., Armide hinter 
den Spiegeln. Lully, Gluck und die Möglichkeiten der dramatischen Parodie, 
Stuttgart: J.B. Metzler, S. 194-210.

Dies. (2006): »Komponieren als intellektuelles Spiel oder: Was hören 
Mozarts Gäste?«. In: Herbert Lachmayer (2006), S. 395-402. 

Dies. (2007): »Gattungsräume – Mozart und die musikalischen Topogra-
phien im Wien des späten 18. Jahrhunderts«. In: Neues Musikwissen-
schaftliches Jahrbuch 15, S. 149-170.

Dies. (erscheint 2009): »Kammermusik mit Bläsern und der Umbau des 
Gattungssystems«. In: Sven Hiemke (Hg.), Beethoven-Handbuch, Kassel: 
Bärenreiter; Stuttgart: J.B. Metzler.

Schwindt-Gross, Nicole (1992): »Zur Bedeutung des ›sinnlichen Ergetzens‹ 
für die Satztechnik des Divertimentos«. In: Hubert Unverricht (Hg.), 
Gesellschaftsgebundene Instrumentale Unterhaltungsmusik des 18. Jahrhun-
derts. Bericht über die Internationale Fachkonferenz in Eichstätt vom 13.-
15.10.1988, Tutzing: H. Schneider, S. 63-85.

Webster, James (1996): »Are Mozart’s Concertos ›Dramatic‹?« Concerto 
Ritornellos versus Aria Introductions in the 1980s«. In: Neal Zaslaw 
(1996), S. 107-137.

Zaslaw, Neal (1996): Mozart’s Piano Concertos. Text, Context, Interpretation, 
Ann Arbor: The University of Michigan Press.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tanzen als Museum auf Zeit 

Claudia Jeschke und Rainer Krenstetter 
im Gespräch mit Sabine Huschka

Jeschke: Ex post möchte ich als Ausgangspunkt unserer Befassung mit der 
Idomeneo-Chaconne das Thema von Körper-Zeit und Zeit-Körper setzen. Mit 
dieser Setzung defi niere ich ein nomadisches Spannungsfeld – das Span-
nungsfeld zwischen den Repräsentationen von (vermeintlich) historischen 
Materialien und deren heutiger Vermittlung als quasi mobiles, tänzerisches 
Museum auf Zeit: Das Museum auf Zeit, das in der bildenden Kunst nicht 
mehr eine Universalgeschichte ausstellt, sondern zum Ort wird für Wech-
selausstellungen, für behauptete Inhalte, und somit mit Theatralisierungen 
operiert, mit den inszenatorischen Visualisierungen endlicher Momente. 

Die Idomeneo-Chaconne entstand als Auftragsproduktion zur Eröff nung 
des Hauses für Mozart (des ehemaligen Kleinen Festspielhauses) in Salzburg im 
Juni des Mozartjahres 2006. Unsere Kollegin Gunhild Oberzaucher-Schül-
ler hatte sich mit Recht über die Unterbelichtung des Tanzes in Salzburg 
anlässlich dieses Großereignisses entrüstet; und es gelang ihr tatsächlich 
bei den Festspielen die Realisierung dieses Showcases durchzusetzen. Von 
Sibylle Dahms war der Vorschlag gekommen, die Ballettmusik aus Idomeneo 
zu verwenden. Gemeinsam mit ihr und Rainer Krenstetter erarbeiteten wir 
schließlich einen choreographischen Kommentar zu der selten aufgeführ-
ten Chaconne aus Wolfgang Amadeus Mozarts 1781 in München uraufge-
führten Oper. Dieser Kommentar richtete sich auf verschiedene Themen: 
auf die Chaconne als Tanz in der Oper, auf den musiktheatralischen Inhalt, 
auf die performativen Qualitäten der damaligen Tanzpraxis und auf die per-
sönliche Situation Mozarts.1 

Die Chaconne in der Opera seria Idomeneo ist nicht nur Mozarts bedeu-
tendste Komposition für Ballett, sondern gehört auch zu den wichtigsten 
Ballettkompositionen jener Zeit überhaupt. Damals wurde eine Oper für ge-
wöhnlich mit einem Ballett beendet, und zwar meist mit einer Chaconne. 
Diese war üblicherweise nur ein Divertissement und so die abschließende 

1 | Die weiteren Ausführungen folgen dem Text von Sibylle Dahms und Clau-
dia Jeschke im Programmheft zu Idomeneo-Chaconne im Haus für Mozart (25. Juni 
und 22. Juli 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

künstlerische Aussage zum glücklichen Ausgang der Oper. In der Regel 
wurde diese Ballettmusik auch nicht vom Komponisten der Oper geschrie-
ben, sondern von einem Spezialisten für diese Art von Musik, einem Ballett-
musik-Komponisten. 

Für Idomeneo sollte Mozart jedoch selbst die Ballettmusik komponieren: 
»… mir ist es […] sehr lieb, denn so ist doch die Musik von einem Meister.« 
(Mozart an seinen Vater am 30. Dez. 1780) Leider wird diese ›meisterhafte‹ 
Ballettmusik heute zu selten im Kontext der Oper präsentiert. Opernpro-
duktionen heute, so auch Idomeneo, enden mit dem Schlusschor, und nicht 
mit dem Schlussballett, der Chaconne.

Die Chaconne in Idomeneo allerdings folgt nicht wirklich dem traditionell 
üblichen Muster einer Schluss-Chaconne im Divertissement-Charakter. Mo-
zarts Idomeneo-Chaconne ist im Gegensatz dazu voller dramatischer Wider-
sprüche und scheint die Essenz des Dramas von Idomeneo, dieser großen 
mythologischen Episode aus dem Trojanischen Krieg, zusammenzufassen.

Der Konfl ikt zwischen Göttern und Menschen, zwischen Vater (Idome-
neo) und Sohn (Idamante), das heroische Pathos, das dem Geist der Selbst-
aufopferung, der Liebe und der Bereitschaft, für die Geliebten zu sterben, 
innewohnt, – alle diese großen Themen werden in der dramatischen Kom-
position mit ihrer meisterhaften Instrumentierung und in ihrer kontinuier-
lich dynamischen Steigerung spürbar. Es ist ein höchst außergewöhnliches 
Ballett, das wie viele Kompositionen Mozarts nicht den damals üblichen 
Weg geht. In seinem provokativen Gestus bietet es bis heute große Heraus-
forderungen an den Tanz und einer aktuellen und kritischen Suche nach 
dramaturgischen, inszenatorischen und choreographischen Visualisierun-
gen der Musik.

Die aktuelle Umsetzung einer der wenigen Ballettkompositionen Mo-
zarts konzentrierte sich auf die zeittypischen wie Mozart-spezifi schen Ver-
änderungen in der Konzeption von Ausdruck, Bewegungsvokabular und 
choreographischen Techniken. Dieser Veränderungsprozess zeigt sich nicht 
nur auf der Ebene musikalischer Komposition oder in der daraus resultie-
renden Entfremdung zwischen Vater und Sohn Mozart, (der als generations-
bedingte Entsprechung des mythologischen Konfl ikts von Idomeneo und 
Idamante verstanden werden kann), sondern wird auch an der Entwicklung 
des Tanzes selbst sichtbar, was sich an zwei berühmten und richtungswei-
senden Tänzern der Zeit, Gaetano und Auguste Vestris – noch einmal: Vater 
und Sohn – exemplifi zieren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  161

Man kann die musikalische Komposition der Chaconne als Spiegel wie auch 
als Stimulus dieser neuen Ideen, die um 1800 entstanden sind, sehen. Die 
Musik suggeriert, die formalen Bedingungen der Zeit zu zitieren, die rasan-
te Entwicklung neuer technischer Standards zu demonstrieren und einen 
persönlichen Ausdruck der Tänzer zu suchen. Wenn man sich auf die ›Ge-
schichte‹ und Atmosphäre bezieht, die von dieser Komposition angeboten 
werden, verbindet sich – wie bereits gesagt – die Idomeneo-Handlung mit 
der persönlichen Geschichte der beiden Mozarts sowie mit dem Verhältnis 
der zwei Vestris als Protagonisten an diesem speziellen Wendepunkt in der 
Tanzgeschichte.

Huschka: Auf der Hamburger Konferenz Choreographie in Frage stellen im 
April 2008 haben Sie bereits einen kurzen Einblick in Ihre Arbeitsweise ge-
geben. Demnach ist die Idomeneo-Chaconne in vier Teilen erarbeitet worden, 
wobei Sybille Dahms die Analyse der Komposition gemacht und Sie, Frau 
Jeschke, das Stück vor allem über das Hören und über den kinästhetischen 
Resonanzraum analytisch erarbeitet haben. In ihren Erläuterungen ist klar 
geworden, dass einige historische Stiche von Bedeutung waren. Sie haben 
auch davon gesprochen, dass die choreographische Erarbeitung durchaus 
assoziative Züge trug und der Tänzer Rainer Krenstetter sich dabei beson-
ders im vierten Teil stark eingebracht hat. 

Ich würde im Folgenden gerne einen näheren Blick auf diese Arbeitswei-
se richten, sozusagen einen mikroskopischen Blick auf die Herangehens-
weise und den Probenprozess werfen, um weitere Details darüber zu erfah-
ren und einige Fragen zu vertiefen, die in den öff entlichen Kommentaren 
keinen Raum fanden.

Jeschke: In öff entlichen Diskussionen richten sich die Fragen meist direkt 
auf das Stück und weniger auf den Arbeitsprozess. Wir hatten fünf Tage in 
Berlin (Mai 2006) um das Stück zu proben, und ich fand es erstaunlich, wie 

Gaétano Vestris, 1781 Auguste Vestris, 1781

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

das gelaufen ist; ich hatte für jeden Tag sozusagen einen Teil vorbereitet, au-
ßer dem letzten, den hatte ich noch nicht erarbeitet. Wie sich herausstellte, 
konnte ich mir das leisten, weil der Probenprozess mit Rainer Krenstetter so 
gut verlief. Das war ein Glücksfall, das würde ich an erste Stelle setzen. Rai-
ner konnte alles übernehmen, was ich gesagt, oder gezeigt, oder markiert 
habe. Auch wenn ich Korrekturen anbrachte, merkte ich, dass er eigentlich 
schon viel weiter war, dass er wusste, in welche Richtung ich steuere. Er 
schien zu wissen, was ich eigentlich wollte, und konnte es auch sogleich in 
sein Tanzen integrieren. Das hatte ich zuvor so noch nicht erlebt: denn ent-
weder ahmt ein Tänzer einfach alles nach (das funktioniert vor allem dann, 
wenn ich das Stück selbst schon erarbeitet und choreographiert habe, aber in 
diesem Fall hätte das ja nicht gereicht), oder aber ein Tänzer diskutiert ewig, 
was denn eigentlich gemeint sei. Keines von beiden war hier der Fall. Woran 
lag das aus deiner Sicht, Rainer?

Krenstetter: Ich bin es gewohnt, als Tänzer etwas sehr schnell anzunehmen, 
wenn mir jemand es direkt vorträgt. Selbst dann, wenn ein Stück noch nicht 
ganz steht oder eine Bewegungssequenz vielleicht nicht ganz exakt gezeigt 
wird. Es ist schwieriger, wenn ich das z.B. von Video lernen muss und dabei 
das Spiegelverkehrte wieder rück-übersetzen muss. Da du gut vorbereitet 
warst, wusste ich in welche Richtung es geht. Da ich vom Barocktanz nur 
eine ungenaue Vorstellung hatte, habe ich deine Vorschläge zuerst einfach 
angenommen: erst in Salzburg (Juni 2006) haben wir dann weiter daran 
gearbeitet und daran gefeilt. In den ersten Tagen haben wir praktisch nur 
die Schritte der ersten drei Teile eingeübt und erst später den Stil genauer 
erarbeitet. Als du mich gefragt hast, was ich für den letzten Teil – also den 
vierten Teil – machen würde, da habe ich mich von der Musik und den ande-
ren Teilen inspirieren lassen. Außerdem habe ich auch den Bühnenbedin-
gungen in Salzburg Rechnung getragen, ich wusste ja, was auf dieser Bühne 
möglich wäre und was nicht. 

Jeschke: Es war für mich erstaunlich, dass sich Rainers Vorschlag so gut ein-
gefügt hat; ich selbst hatte mir etwas Ähnliches vorgestellt. Hätte ich mir in 
jenem Moment etwas komplett Neues einfallen lassen müssen, wäre das zu 
viel Arbeit angesichts der kurzen Probenzeit gewesen. Die ersten Teile hatte 
ich so genau wie möglich vorbereitet, die einzelnen Schritte geübt und mir 
vorgestellt, wie es sein könnte, wenn das jemand richtig tanzt.

Krenstetter: Am ersten Tag haben wir vornehmlich an der Beinarbeit gefeilt, 
am zweiten waren dann der Kopf und die Arme dran. Und obwohl wir viel 
ausprobiert und getestet haben, ging es dann letztlich doch recht schnell.

Jeschke: Ausschlaggebend war Rainers Fähigkeit – er sagt, es ist eine Fähig-
keit des Tänzers – etwas abzunehmen und nachzuahmen, aber zugleich was 
Eigenes daraus zu machen. Das fi nde ich den spannenden Prozess dabei, 
Rainer selbst vielleicht weniger – weil es seine alltägliche Arbeit ist. Dass es 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  163

aber selbst mit Dingen funktioniert, die man erst erarbeiten muss, bei denen 
es noch keine fertige Vorstellung, keine innere Vorstellung, kein inneres 
Bild gibt, das fand ich erstaunlich. Ist es denn dir nicht schwer gefallen, 
etwas von dem Bild, von der Vorstellung bei mir zu sehen?

Krenstetter: Nein, weil ich es mir ja selbst aneignen will. Ich will zwar die 
Idomeneo-Chaconne tanzen, will sie umsetzen. Aber ich will auch als Rainer 
wahrgenommen werden. Das geht mir in jedem Stück so, ich möchte schon 
ich selbst sein, einzigartig sein. Allerdings ist es gerade im Barocktanz – wo 
man keine Gefühle zeigen soll, wo alles sehr klar sein soll – schwer, etwas 
Eigenes zu geben, aber ich habe es wenigstens versucht. Aber es fand ja auch 
ein Dialog zwischen uns statt, in dem wir darüber sprechen konnten – also 
einzelne Stellen besprechen konnten, mit denen ich mich nicht wohl fühlte, 
für die ich vielleicht weitere Erklärungen brauchte oder inwieweit wir ein-
fach auch einen anderen Schritt einbauen könnten, denn festgelegt waren 
die ja nicht. 

Huschka: Sind die Schritte gleich mit Musik erarbeitet worden?

Jeschke: Ich hatte die Schritte in der Vorbereitung mit Musik erarbeitet, 
aber sie dann vorerst ohne Musik gezeigt. Denn das ginge zu schnell. Ich 
demonstriere ja nicht, indem ich tanze, sondern ich demonstriere, indem 
ich die einzelnen Bewegungen auseinander nehme. Die Choreographie aber 
war natürlich auf Musik gestellt.

Krenstetter: Als die Musik dann dazukam, war für mich vieles klarer: die 
Schritte konnten nun mit den Motivwechseln in der Musik zusammenfal-
len. Das ist ja das Schöne an Kreationen, dass man sich aufeinander abstim-
men kann; und nicht nur ein Stück tanzen muss, das es schon gibt.

Huschka: An welchen Momenten sind die historischen Abbildungen und 
Figuren in Ihren Arbeitsprozess eingegangen? Und wie ist es zu der Idee 
ihrer Projektion während der Auff ührung gekommen?

Krenstetter: Claudia hatte mir die Fotos gezeigt, das Konzept erklärt, die 
Vater-Sohn Relation erläutert. Ich habe allerdings nicht gesehen, wie die 
Projektionen schließlich mit dem Tanz korrespondieren.

Huschka: Sie haben die Bilder also nicht direkt in den Arbeitsprozess inte-
griert?

Jeschke: Ganz am Schluss erst. Das Stück war bereits erarbeitet, in diesem 
Prozess hatten wir die Projektionen immer mitgedacht. Die praktische Koor-
dination zwischen dem Bildablauf und dem Tanz war dann noch viel Arbeit. 
Die Bilder sollten ja die Bühnenaktion unterstützen und dann auch noch 
mit der Musik übereinstimmen. Es sollten keine Lücken entstehen, aber 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

gleichzeitig durften die Projektionen auch nicht zuviel vom Tanz nehmen. 
Dafür brauchte der Bilderschnitt eine eigene Dynamik und Entwicklung. 
Damit haben wir experimentiert. Es ging aber schließlich gut, die Musik 
hat es irgendwie erlaubt. Nach der ersten und einzigen Bühnenprobe gab es 
dann noch mal kleine Anpassungen.

Huschka: Haben Sie mit einer speziellen Frage oder mehreren Fragen ge-
arbeitet, die immer wieder aufgetaucht sind?

Jeschke: Erst später, zunächst mussten wir uns mit den Produktionsbedin-
gungen auseinandersetzen. Die Planung war relativ kurzfristig, und es war 
bis einen Tag vor Probenbeginn nicht klar, mit welchem Tänzer ich arbeiten 
würde. Ursprünglich sollte Vladimir Malakhov tanzen, der dann aber kurz-
fristig absagen musste; er hat Rainer vorgeschlagen. Wir haben also in der 
ersten Probenphase vor allem am Stückablauf gearbeitet. Die Frage, wie man 
historisches Material nicht nur historisierend auf die Bühne bringen, son-
dern zu einem Stück verarbeiten kann, das auch heute Interesse weckt, kam 
aber eigentlich erst später. Es hat mich gewundert – und das ist zum großen 
Teil Rainers Verdienst –, dass das Material so viel Substanz hat, dass man 
diese Frage tatsächlich stellen kann. Für mich war anfänglich aber mein 
Interesse an der Arbeit mit Tänzern Grund genug, mich an dieses Projekt 
zu wagen. Danach hätte das Stück genauso gut wieder in der Versenkung 
verschwinden können.

Krenstetter: Ich hatte viele off ene Fragen, speziell bei dem Barockteil. Aber 
die Erklärungen kamen bereits in der Arbeit, noch bevor ich die Fragen stel-
len konnte, auch in Form von Korrekturen – hier brauche es eine gerade 
Linie, hier schwere Arme. Ich habe nie gefragt warum, Claudia hat es mir 
gezeigt, wie es sein muss. Das habe ich versucht umzusetzen, wobei es sehr 
schwer war das in den Körper zu bekommen.

Huschka: Als ich Sie vor einiger Zeit in der Berliner Staatsoper Unter den 
Linden in dem Ballettabend Tschaikowsky, einer Choreographie von Boris Eif-
man, tanzen sah, habe ich verstanden, wie schwer es sein muss, die Idome-
neo-Ästhetik zu fi nden und zu verkörpern. Das Stück Tschaikowsky erlaubt 
Ihnen quasi aus dem Körper energetisch herauszuschießen. Im Barocktanz 
dann – Sie haben es selber beschrieben – trägt die Bewegung eher ein Mo-
ment des Implodierens. Diese bewegungsästhetische Diff erenz muss doch 
etwas in Ihnen auslösen, körperlich, mental, emotional – vor allem wenn Sie 
etwas tanzen, was Ihnen zunächst so fremd ist?

Krenstetter: Ja, es löst defi nitiv etwas aus. Ich kann nicht sagen, wie das im 
Barock war, aber ich weiß, wie es bei mir war, wenn ich z.B. in eine Rich-
tung gehe. Das ist dann auch etwas ganz anderes als im klassischen Ballett. 
Das Schöne hier war, dass du eine Art Zeitraff er hast, wir fangen im Barock 
an und hören im Jetzt auf. Ich glaube nicht, dass mit 15 Minuten ausschließ-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  165

lichem Barocktanz das Stück so interessant geworden wäre. Selbst das Kos-
tüm vollzieht ja diesen Wandel: Hut ab, Rock ab, Kostümwechsel. Am Ende 
bin ich dann frei, das folgt einem bestimmten Aufbau.

Jeschke: Das greift ja auch die Idee aus dem Barock auf, dass das Kostüm du 
selbst bist. Und obwohl das Kostüm so einschränkend ist, sieht man, dass 
du es bist und nicht irgendein Barocktänzer. Und selbst in dieser formalen 
Konzeption und Beschränkung den Tanz aktiv zu gestalten und diese Ge-
staltung sichtbar zu machen, stellt für mich den künstlerischen Akt dar.

Krenstetter: Ja, es ist interessant, verschiedene Stile auszuprobieren, wie den 
Tschaikowsky, da steht der Ausdruck im Vordergrund, bei Balanchine geht 
es um Energie, ohne Handlung, da sind dann die technischen Elemente ge-
fragter; dann moderne Ballette, dann der Barock….

Jeschke: Ich fand bei dir den Umgang mit der Musik spannend. Deine In-
dividualität zeigt sich u.a. darin, dass du ein ganz bestimmtes Timing hast; 
ein Verzögern, das der Barock, die Mozart Zeit und das ballet en action (in 
unserer Interpretation) nicht zulässt. Daran haben wir viel gearbeitet: im 
Barocktanz die Bewegung auf den Schlag zu machen; ebenso wie im ballet 
en action-Teil, auch da – denke ich – war die Bewegung auf dem Takt; den 
Versuch über die Taktordnungen zu gehen, gab es meines Erachtens erst 
später.

Kostüme für die Idomeneo-Chaconne

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

Krenstetter: Ich mache die Bewegungen ganz gern nicht direkt am Takt, 
meistens bin ich davor, manchmal danach – das ist eff ektvoller, als die Be-
wegung genau auf dem Takt zu nehmen. Einen Sprung dem Metrum gegen-
über zu verzögern, z.B., lässt ihn als länger in der Luft erscheinen; man 
spielt ein bisschen damit. In diesen Tänzen allerdings haben wir daran ge-
arbeitet, dass ich die Bewegungen genau auf den Schlag mache. 

Jeschke: Es ist eben eine andere Form sich mit der Musik zu verbinden: die 
Form der Musik ist die des Tanzes. Erst später ging dies auseinander.

Krenstetter: Man sieht dies auch an den Bewegungen der Arme: auch deren 
Bewegung musste mit dem Schlag enden, sie mussten da sein und durften 
nicht nachbeben. Das war schwierig – meine Art der Armbewegung liegt 
oft darin, dass die Arme in Position kommen und leicht verzögert atmet die 
jeweilige Hand aus. Ich war also nie auf dem Takt da, das war eine große 
Umstellung. Ich musste das Lyrische wegkriegen, von dem Weichen in mei-
ner Art zu tanzen absehen.

Huschka: Nach meiner Wahrnehmungserfahrung, und die beruht zum 
einen auf der Beobachterperspektive aus dem Zuschauerraum und zum 
anderen Teil auf eigener Tanzerfahrung, würde ich Sie als einen sehr fl ie-
ßenden und lyrischen Tänzer beschreiben. Wenn nun das, sagen wir ein-
mal, formale Korsett sehr eng ist – wie in der Idomeneo-Chaconne – wird ihr 
Körper aber interessanterweise nicht starr, sondern die Energie geht einen 
anderen Weg: ihr Tanz bekommt ein inneres Feuer, das aber keine Rich-
tung, keine Öff nung fi ndet, sondern zu einem inneren Glühen wird. Ich 
fand das sehr faszinierend, denn es spricht im Grunde gegen die These, dass 
Barocktanz so kalt und formal einengend sei. Bei Ihnen aber sieht man, wie 
die Bewegung fl ießt, lediglich in anderen Schichten.

Krenstetter: Vielleicht erschließt sich das für den Zuschauer so. Ich kann 
lediglich aus meiner Perspektive sagen, ich versuche mich so gut es geht 
dem barocken Stil zu nähern. Aber vielleicht bin ich dafür auch schon zu 
stark geprägt, durch meine Arbeit, meine Ausbildung. Das Ziel aber blieb, 
dem Barockstil so subtil wie möglich nahe zu kommen. 

Jeschke: Vielleicht ist gerade der Versuch – dieses ›Sich-Mühe-Geben‹ – das, 
was den Zuschauer interessiert. Besonders in einem solchen Stück, in dem 
es sonst nicht viel zu sehen gibt – also im Sinne von Sprüngen o.Ä. – aber 
diesen Momenten konzentrierter Handlung in Entstehung beizuwohnen, 
sie noch einmal entstehen zu lassen, ergibt einen Eff ekt, der das Selbe aus-
löst wie ein akrobatischer Sprung. Ich habe Count Basie, den Jazzpianisten 
gesehen, er konnte nicht mehr laufen, er wurde auf die Bühne getragen. Das 
Orchester spielte und spielte, jeder dachte, jetzt muss es doch endlich los-
gehen, sein Einsatz muss bald kommen. Und dann – nach diesem ›ewigen‹ 
Orchestervorspiel – kam: ein einziger Ton. Er hatte sich konzentriert, er hat-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  167

te alles darauf hin ausgerichtet. Für mich hat sich damals eine Welt eröff net. 
So ähnlich geht es mir, wenn ich Rainer beobachte: Er bringt diese Energie 
des Sich-Konzentrierens auf; das ist eine spezielle tänzerische Energie, die 
sich nicht im Ausdruck verliert. 

Wir hätten ja auch einen geübten Barock-Tänzer engagieren können – 
aber mir ging es hier eben nicht in erster Linie um Barocktanz, sondern 
um die Auseinandersetzung mit verschiedenen Tanzstilen und Techniken. 
Das ist, was sich herauskristallisieren sollte. Natürlich wird dieses Konzept 
etwas verdeckt von der Struktur der Musik und von der dramaturgischen 
Idee, die wir eingeführt haben, aber ich glaube die Spannung bleibt trotz-
dem erhalten.

Krenstetter: Das war eine besondere Herausforderung. Trotz Kürze ist das 
Stück relativ anstrengend, eben weil es so verschiedene Haltungen, Ener-
gien, Stile, Konzentrationen verlangt.

Huschka: Diese Unterschiede werden ja auch durch das Kostüm markiert.

Jeschke: Ja, und durch Musik und Projektionen.

Krenstetter: Ich denke das Stück in vier Teilen, wahrscheinlich weil wir es 
so geprobt haben. Allerdings sind diese Teile nicht so klar getrennt, immer 
wieder gibt es Überlappungen: im letzten Teil komme ich z.B. auf Fragmen-
te aus dem ersten Teil zurück.

Jeschke: Der letzte Teil thematisiert diese Fragmentierungen. Es ist der Teil 
in der Musik, in dem Mozart bereits in die neue Richtung drängt. Viele Mu-
sikwissenschaftler fallen off ensichtlich auf die Knie ob der Kühnheit dieser 
Komposition. Der erste Teil, also das Allegro, ist eigentlich der traditionelle 
Beginn einer Chaconne, dann kommt die Weiterführung des Chores, mit 
dem also eine rhetorischen Figur wieder aufgenommen wird. Streng ge-
nommen wäre nur die Mitte dem Barocktanz gemäß.

Huschka: Diese Stelle markiert in der Choreographie eine Art Wiegeschritt, 
eine Gewichtsverlagerung.

Jeschke: Ja, es gibt einen Moment der Ruhe; der Tänzer steht und verweist 
so das Publikum auf ein Thema in der Musik, das gehört werden sollte, da 
es niemals in einer Chaconne vorkommen würde. Im Larghetto hingegen 
wird zum ersten Mal in der Musik eine Gefühlsebene eingeführt, da kommt 
also ein neuer Ton, ein neues Element in die Musik. Wir gestalten diesen 
Umgang mit dem Neuen in Reibung mit dem Alten szenisch: durch den 
Tanz in Auseinandersetzung mit der Projektion, aber auch rein tänzerisch. 
Den zweiten Teil bestimmen dann kleinteiligere Kombinationen – auch 
tanztechnisch gesprochen. Zudem ist der Blick nun nicht mehr in die Un-
endlichkeit gerichtet, sondern er entdeckt sozusagen den Körper, er richtet 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

sich auf die eigene Kinesphäre, den Arm. An solchen Fragen haben wir sehr 
detailliert gearbeitet. Im dritten Teil, sobald die Schuhe weg sind, eröff net 
sich schließlich die Energie des Neuen – der Boden ruft ein neues Element 
im Tanz hervor. Durch den Boden entsteht diese neue Tanztechnik, diese 
Sprünge, diese Energieballungen, die erst auf diese Art möglich werden. 
Im vierten Teil schließlich kommen nicht nur die Vertikale, sondern auch 
Emotionen hinzu.

Krenstetter: Wir haben mit den Emotionen Schmerz und Angst gearbeitet; 
bereits im dritten Teil haben wir Emotionalität angedeutet, bis diese dann 
im letzten Teil frei zum Vorschein kommt.

Jeschke: Es ging uns hier um den Bewegungsfl uss, aber auch darum, von 
den Emotionen zurück zu gehen und auf die Suche zu gehen, wie sich die 
Emotionen zu Aff ekten verhalten, also diese Spannung von Energie in den 
Posen wiederzufi nden. Das hat Spaß gemacht, und es war beeindruckend 
zu sehen, wie sich Rainer darauf einlässt und mit welcher Exzessivität er 
die Aff ekte angeht. Das dritte Mittel war die Fragmentierung, wie z.B. eine 
Linie, die wir frontal zum Publikum tanzen und währenddessen zeigt die 
Projektion einen Arm, ein Bein. Dann kommen diese schönen Kombinatio-
nen, die im Kreise gehen, denn, wie Sibylle Dahms angemerkt hat, Mozart 
hört nicht auf, es geht immer weiter in seinen Kompositionen – ein Gestus, 
der ins Unendliche reicht. Wir haben versucht, dies aufzugreifen, indem wir 
am Ende den Körper ausstellen, der da auf der Bühne eigentlich immer wei-
ter atmet, auch ohne dass er tanzt. Es kehrt damit auch zurück zum Anfang. 
Aber das sehe ich jetzt, das war nicht so intendiert, das ist eine Nachinter-
pretation. Das war intuitiv, das ist einfach so geworden. Der Schluss ent-
stand eigentlich dadurch, dass wir nicht wussten, wo Rainer abgehen sollte. 
Wir wollten, dass er hinten im Nichts verschwindet. In Salzburg haben wir 
das mit Licht gemacht. 

Huschka: Für meinen Blick zeigt sich hierin ein postmoderner Gedanke. 
Einem solchen Abgang wäre doch etwas sehr Symbolisches zugekommen 
– ich fi nde es daher äußerst interessant, dass der Körper einfach im Bühnen-
raum stehen bleibt. 

Krenstetter: Ich fi nde es auch sehr schön, dass die Musik am Ende somit 
noch einen Ausklang hat, dass man sich noch mal nur auf die Musik kon-
zentrieren kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  169

Jeschke: Das sagt viel über Rainers Arbeitsweise aus. Er hat keinen Vor-
schlag von vorneherein abgelehnt. Er hat die Idee aufgegriff en und sie durch 
seinen Körper gelassen. Erst dann hat man gesehen, ob es gut ist oder nicht. 
Unser Arbeitsprozess war also nicht dadurch bestimmt, dass eine Idee gut 

Rainer Krenstetter in Performance der Idomeneo-Chaconne 
(Sophiensaele 02.02.2008, Videostill; Video: Andrea Keiz)

Rainer Krenstetter in Performance der Idomeneo-Chaconne 
(Sophiensaele 02.02.2008, Videostill; Video: Andrea Keiz)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

oder schlecht sei, sondern erst die durch Rainer realisierte oder manifes-
tierte war bestimmend. Vieles war dabei nicht so diff erent, als ich es mir 
vorgestellt hatte; aber wirklich entschieden haben wir erst dann, wenn es an 
Rainers Körper sichtbar geworden war. Er hat somit nicht unbedingt eine 
Wertung eingebracht, sondern er hat seine Eigenheit und seine Subjektivi-
tät, im Sinne von Tänzeridentität, unterstützend und nicht kontraproduktiv 
zur Verfügung gestellt. 

Krenstetter: Das war auch eine Frage des Respekts vor deinem Wissen, ich 
kann ja nicht anfangen alles in Frage zu stellen…

Jeschke: So wie ich Respekt vor deinem Wissen habe – es ist nur ein anderes 
Wissen.

Huschka: Es ist ja auch eine Frage, ob man den Widerstand, der sich rührt, 
fokussiert, oder aber das Vertrauen anerkennt, dass der andere bereits weiß 
oder doch erahnt. Es ist somit eine Entscheidung für eine bestimmte Arbeits-
weise, die darauf baut, dass nicht nur durch Widerstand und Hinterfragung 
etwas hervorgebracht wird, sondern durch gegenseitige Unterstützung und 
Vertrauen Produktivität erwirkt werden kann.

Abschließend noch eine weitere Frage: Würden Sie Ihre Arbeit als eine 
konstruktive Auseinandersetzung mit Historie betrachten oder schätzen 
Sie sie eher als eine dekonstruktive Annäherung ein? Deutlich ist, dass 
die Arbeit nicht historisierend verfährt, denn sie stellt uns kein Bild vom 
17. Jahrhundert, 18. Jahrhundert oder 19. Jahrhundert vor. Somit ist der 
klassische Rekonstruktionsbegriff  nicht anwendbar. Daher haben Sie, Frau 
Jeschke, in Ihrem Vortrag auch von einer »Historiographie in Choreogra-
phie« gesprochen …

Jeschke: … oder von einem ›Museum auf Zeit‹ und einem ›Generativen 
Archiv‹. Das sind jeweils Begriff e, mit denen ich beschreiben will, was pas-
siert ist, und somit den Fokus auf die Auseinandersetzung mit dem Akt des 
Tanzens und die Arbeit mit einem Tänzer legen will. Die Vorstellung von 
dem, wie der Tanz war, rückt dabei in den Hintergrund. Es geht vielmehr 
darum, wie er jetzt ist; aber das Material, das man nimmt, kommt natürlich 
aus einer anderen Zeit.

Krenstetter: Wenn man jemanden bitten würde, machen sie diese Stücke, 
wie es sie damals gegeben hat, dann wäre es Rekonstruktion. Wir machten 
das Stück ja anlässlich des Mozart-Jahres für die Salzburger Festspiele, des-
halb nahmen wir die Musik. Aber unsere Intention war nie, eine klassische 
Rekonstruktion zu erstellen. Wir trafen die Entscheidung, wir nehmen die 
Schritte, wollen aber nicht unbedingt eine historisierende Auff ührung ma-
chen. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TANZEN ALS MUSEUM AUF ZEIT  |  171

Jeschke: Ich würde die Arbeit auch nicht als dekonstruktive Herangehens-
weise bezeichnen, eher als generative. 

Huschka: Ich habe traditionellen historischen Tanz selten gesehen. Vielleicht 
können Sie beschreiben, was dort geschieht, mit welcher Idee meistens ge-
arbeitet wird. Liegt das ästhetische Ziel darin, sich zurückzuversetzen, also 
eine Art Zeitreise zu erleben?

Jeschke: Ich habe bei dem Barocktänzer Ken Pierce Unterricht genommen; 
er ist ein hervorragender Barocktänzer, selbst seine Physiognomie, seine 
Anatomie, sein Typ Körper sind die eines anderen Jahrhunderts. Die Größe, 
die Art der Muskeln, die Proportionen. Hier bekommt das Historische eine 
virtuose Qualität. Oft aber wird Barocktanz von Laien ausgeführt, da er auf 
den ersten Blick nicht so schwierig erscheint – sobald das Kostüm stimmt, 
stimmt dann auch der Tanz? Das ist Unsinn, auch das ›nichts zu tun‹, wie 
Rainer sagt, ist eine große Anforderung. Eine solche Herangehensweise 
sollte man mal mit Schwanensee versuchen! Jene, die den Barocktanz ernst 
nehmen, müssen ihren Körper schulen wie im Ballett. 

Krenstetter: Es hängt stark davon ab, auf welchem Niveau getanzt wird und 
was passiert, wenn man Bühnenbild und Kostüm wegnimmt. Vielleicht 
könnte man nicht einmal Schwanensee erkennen, höchstens an den Armen. 
Ich glaube, ohne Setting würde man das Barocke nicht erkennen, wenn es von 
Laien ausgeführt wird; wenn es professionell gemacht wird, dann schon.

Jeschke: Ich denke es ist das Moment des Könnens, das entscheidend ist. 
Meine Auseinandersetzung mit Pierce fand ich extrem fordernd. Aber all-
zu oft sind es Musiker, Halbprofessionelle, die Barocktanz auff ühren. Das 
ist zwar schön anzusehen – aber eher als Vergnügen, wie eine Art Gesell-
schaftstanz. 

Krenstetter: Diese Art von Darbietung ist wahrscheinlich immer auf Touris-
ten aus … wie die als Mozart Verkleideten in Wien, es wird zur Falle … 

Jeschke: Ich glaube, was uns gelungen ist, ist, dass wir in einem langen 
Arbeitsprozess durch Könnerschaft hindurchgegangen sind und – ob be-
wusst oder unbewusst – von da dann wieder wegzugehen. Es ist eine Vor-
führung von Barocktanz, aber nicht der Schritte, sondern einem Etwas da-
hinter; es handelt von der Vorstellung von Tanzschritten, von verschiedenen 
Körpern etc. …

Huschka: Euer Stück will somit ja auch keine Geister in Erinnerung 
rufen …

Jeschke: … nichts in der Idomeneo-Chaconne ist historisch affi  rmativ. Die 
Markierung von mutmaßlichen Ordnungen der Tanzgeschichte ist zwar 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172  |  CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

die akzeptierte Basis von Konzept und Durchführung; die bedingungshafte 
Multimedialität löst aber ästhetische Verdichtungen wie Aufl ösungen aus, 
die die Akte des Wissens zu einem Spiel mit vermeintlichen Fakten ma-
chen. Der Erkenntniswert, der sich normalerweise mit dem uni-medialen 
Wissen-Schaff en ergibt, verbindet sich hier mit prozessualen, vielleicht auch 
»signalrealen«2 Erfahrungswerten des Tanzens eines bestimmten Tänzers. 
Diese wirken insofern auf die Erkenntnis zurück, als sie die der Körper-Zeit 
und dem Zeit-Körper geschuldeten Konfl ikte und Diff erenzen ebenso aus-
stellen wie integrieren.

2 | Diesen Begriff  habe ich mir von Wolfgang Ernst ausgeliehen. Vgl. Ernst, 
Wolfgang (2006): Das Gesetz des Gedächtnisses. Medien und Archive am Ende (des 20. 
Jahrhunderts.), Berlin: Kadmos.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aisthesis und Performance. 

Ludische Choreographien im urbanen Raum

Natascha Adamowsky

Der Tanz, so eine der zentralen Thesen Sabine Huschkas, generiert in seinen 
künstlerischen Formen und Verfahren ein spezifi sches Wissen, bewahrt es 
auf und entwickelt ein eigenes Repertoire an Tradierungsweisen. Bemer-
kenswerter Weise, und in gewissem Sinne doch nahe liegend, erweist sich 
dabei das Verhältnis von Tanz und Wissen als ein Spiegel der Verhältnisse 
zwischen Spiel und Erkenntnis. Zudem sind sowohl der Tanz als auch das 
Spiel in ihren Beziehungen zu Wissen und Erkenntnis von performativen 
Vollzügen gekennzeichnet, ja diese Beziehungen stellen sich allererst über-
haupt her in der Auff ührung, der Performance. Während also der Gesamt-
zusammenhang der vorliegenden Publikation den thematischen Bogen der 
Kunst der Vermittlung im Tanz verfolgt, möchten die folgenden Ausführun-
gen im Sinne einer Parallele das Spiel als archetypische ästhetische Form 
von Vermittlung schlechthin vorstellen. Spiele stellen ein kulturell anthro-
pologisches Archiv von Ausdrucksweisen und Choreographien dar, in denen 
es immer darum geht, etwas zu etwas anderem in Beziehung zu setzen. Sie 
sind eine Form der Tradierung, kulturelle Spannungen zu modellieren und 
damit gleichsam erster Austragungsort für avancierte Entwicklungen und 
Konfl ikte.

Die Argumentation besteht aus drei Schritten: Als erstes werden in kul-
turwissenschaftlichen Parametern defi nitorische Grundannahmen zum 
Phänomen des Spiels erläutert. Zweitens soll das Verhältnis von Spiel und 
Erkennensprozessen entfaltet werden. Hierbei handelt es sich um eine Dop-
pelfi gur, die einerseits das Wahrnehmen und Erkennen im Spielprozess be-
zeichnet, andererseits auf die Grundlagen von Wahrnehmung und Erkennt-
nis beim Entwerfen von Spielen verweist. Zwischen beiden Wahrnehmungs- 
und Erkenntnisprozessen scheint es eine strukturelle Verwandtschaft zu 
geben. Diese hat zunächst nichts mit inhaltlichen Komponenten zu tun, 
vielmehr ist das zu Erkennende als eine ästhetische Erscheinungsform zu 
denken, in der sich gestalterische Praxis und der Wunsch nach Verbindung 
mit der Umwelt kreuzen.

Der performative Charakter von Erkenntnis soll in einem dritten Schritt 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174  |  NATASCHA ADAMOWSKY

an einem aktuellen Beispiel moderner digitaler Spielentwicklung vorgestellt 
werden. Es geht um sogenannte network based performances, das sind ludi-
sche Choreographien, die virtuelle und reale Bild-Räume im urbanen Raum 
miteinander verschränken. 

Konzeptionen des Spiels: 
Verbindung vs. Grenzdiskurse

Es ist eine bis heute weithin verbreitete Vorstellung, Spielphänomene ließen 
sich über die Begriffl  ichkeiten von Grenze und Regel erschöpfend defi nie-
ren. Die historische Aufarbeitung kultureller Spielformen und die Theorie-
geschichte des Spiels insbesondere der letzten 200 Jahre zeigen jedoch, dass 
die Idee, alle Formen des Spiels hätten feste Grenzen, feste Zeiten und fes-
te Regeln einer bürgerlich-kapitalistischen Ideologie vom Spiel entspringt. 
Diese beschreibt eher, in welchen Formen die moderne Gesellschaft Spiel 
zulässt, als dass sie Aussagen darüber erlaubt, in welchen Formen sich Spiel 
tatsächlich entfaltet. Die Regulierungsansprüche sind von zwei Extremen 
geprägt: einer utilitaristisch-idealisierenden Metaphorik, die jeden Spieler 
zum Programmdirektor eines fröhlichen Reichs des Spiels und des Scheins 
erklärt, sowie einem wissenschaftsbürokratischen Reduktionsprinzip für 
Verläufe mit variablem Ausgang, das formal Regelprozesse beschreibt. Spie-
le als Kulturphänomene sind so weder adäquat noch erschöpfend beschrie-
ben. 

Bemerkenswert ist vor allem der moderne Horror, dass ein Spiel sich 
jederzeit und überall ereignen könne, jenseits kulturell sanktionierter Spiel-
felder. Allerdings ist diese ambivalente oder disziplinierungsfreudige Hal-
tung den Spielen gegenüber nicht unbedingt ein Signum der Moderne. Viele 
Kulturen kennen Aff ekte gegen das Ludische, Spielverbote sind vermutlich 
so alt wie die Spiele selbst. 

Was jedoch der modernen Aversion gegen das Spiel eine einzigartige 
Tragweite verleiht, ist, dass sie Spiel wesentlich als einen Diff erenzbegriff  
zum Nicht-Spiel verhandelt. Das klingt zunächst nach einer recht vernünf-
tigen Auff assung und zweifellos ist damit auch ein Sachverhalt getroff en: 
Spiel kann sich nicht nur jederzeit und überall ereignen, es kann auch aus-
bleiben. Das ist gut, nicht alles ist Spiel! Andererseits: Wer wollte das bestrei-
ten? Zweifellos ist Spiel anders als viele andere Dinge, die wir in unserem 
Leben tun. Das gilt aber für fast alles, das wir nicht ständig betreiben: Turm-
springen, Kuchenessen, Sprechen, Krieg führen, Autofahren… Niemand 
aber käme auf die Idee, all diese Dinge über ihre Diff erenz zum Nicht-Sein, 
zum Nicht-Springen, Nicht-Essen, Nicht-Autofahren usw. zu beschreiben. 
Man nehme das Beispiel vom Essen: Die Tatsache, dass wir essen müssen, 
durchwirkt unser ganzes Leben. Unsere gesamte Kultur mit ihren Tagesab-
läufen, Ritualen, Ökonomien etc. ist vom Essenmüssen bestimmt. Als völlig 
absurd jedoch würde es erscheinen, wenn man kulinarische Kultur anhand 
der Diff erenz von Essen und Nicht-Essen im Sinne einer erkenntnistheoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  175

schen Leitunterscheidung beschreiben wollte. Trotzdem ist jedem klar, dass 
Essen etwas anderes ist als Tanzen oder Schlafen. 

Die moderne Gesellschaft jedoch scheint dem Spieler ein solches Dif-
ferenzierungsvermögen nicht zuzutrauen: Unser ganzes Leben ist durch-
wirkt vom Spiel; jeder Mensch muss spielen. Mit kaum etwas aber hat die 
Moderne ein derartiges Problem wie mit dieser Verfl ochtenheit des Spiele-
rischen in die gesamte Bandbreite kulturell codierter Lebensvollzüge. Das 
ist insofern bemerkenswert, als Distinktionssicherheit anthropologisch ge-
sehen nur für feindliche aggressive Gemeinschaften wichtig ist, nicht aber 
für freundlich gesonnene Gruppen – im Tierreich beispielsweise ist sie für 
Wölfe lebenswichtig, für junge Beagles dagegen kaum. Die Diff erenzierung 
Spiel – Nicht-Spiel führt somit auf die Logik einer Freund – Feind Unter-
scheidung zurück, die den eigentlichen Wesenszug des Spiels ausblendet, 
eine Bewegung im Zwischen, eine Begegnung zu sein. 

Seit gut zwei Jahrhunderten wird der kulturkonstitutive Status des Spiels 
auf eine reine Oppositionsrolle zurück geschnitten. Bis weit ins 18. Jahrhun-
dert ist die Verbindung von geselligem Spiel und anspruchsvoller gelehrter 
Betätigung ein fester Topos. Nach 1800 jedoch sorgen verschiedene gesell-
schaftliche Entwicklungen dafür, dass das Spiel zunehmend mit Unernst, 
Fiktion und Müßiggang gleichgesetzt wird und allenfalls noch die Kunst be-
fl ügeln, nicht aber die Wege von Wissen und Erkenntnis beeinfl ussen kann. 
Zwar darf das Kind noch spielend die Welt erkunden, Erwachsene hingegen 
sind dem Ernst des Lebens verpfl ichtet. Dies ist eine einzigartige Diskrimi-
nierungsstrategie, mit der nicht nur festgelegt ist, wo ein Spiel überall nichts 
zu suchen hat, sondern mit dieser Gegenüberstellung ist auch entschieden, 
und dies ist der entscheidende Punkt, dass sich Spiel allein aus sich her-
aus nicht verstehen lässt. Spiel ist dieser Auff assung nach nicht nur anders 
als andere Dinge und gehört als kategorische Ausnahme und prinzipielle 
Andersheit grundsätzlich nicht zu dem, was das Leben wirklich ausmacht, 
sondern es kann in den modernen Formationen des Wissens überhaupt nur 
durch das erscheinen, was es nicht ist.

Hier ist es wichtig, Missverständnisse zu vermeiden. Natürlich unter-
scheidet sich Spiel von vielen Dingen. Es ist aber erkenntnistheoretisch nicht 
zwingend, Eigenarten eines Phänomens als Opposition zu etwas anderem 
zu beschreiben. Niemand käme auf die Idee, Platon als Nicht-Aristoteles zu 
beschreiben, Goethe als Nicht-Shakespeare, Willy Brandt als Nicht-Kohl. Im 
besten Falle sind solche Oppositionen nur unterdurchschnittlich banal. Selt-
samerweise scheint dies bei Spielen kaum jemandem aufzufallen. So scheint 
es ein besonderes Erkenntnisbonmot für Spielforscher zu sein, dass man im 
Spiel stets nur so tut ›als ob‹. Ich habe das früher auch geschrieben und war 
froh, bei diesem proteushaften Phänomen überhaupt einen Beschreibungs-
faden in der Hand zu halten. Je länger man aber Spiele studiert, desto mehr 
drängt sich die Frage auf, ob damit tatsächlich etwas Entscheidendes ge-
sagt sei, das niemandem vorher aufgefallen wäre. Wer wollte bestreiten, dass 
man nur im Spiel fl iegen kann und außerhalb eines Spiels natürlich nicht. 
Genauso aber kann man auch nur im Flugzeug fl iegen und nicht außerhalb, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176  |  NATASCHA ADAMOWSKY

und selbstredend fl iegt das Flugzeug und nicht man selbst. Wen oder was 
will man mit solchen Beschreibungen eigentlich beruhigen?

Will man sich von solchen und anderen Oppositionen verabschieden, ist 
selbstredend festzuhalten, dass damit nicht jede Diff erenz negiert ist. Die 
These, dass Spiel nicht Widerpart von Rationalität, Alltag oder Arbeit sei, 
bedeutet nicht, dass eins mit dem anderen zusammenfällt. Vielmehr gilt 
es zu berücksichtigen, dass Spiel ein Modus des Intermediären ist. Helmut 
Plessner hätte gesagt, zu spielen sei ein Halten im Zwischen, Victor Turner 
sprach von einem Niemandsland ›betwixt-and-between‹, Richard Schechner 
nannte es einen Schwellenbereich ›in-between-identities‹ (1981; 1988). In all 
diesen und anderen Beschreibungen wird Spiel einerseits deutlich als eine 
Bewegung ins Ungedeckte und Nicht-Identische, andererseits als eine per-
formative Verknüpfungsdynamik geschildert. Zu spielen heißt, Verbindun-
gen herzustellen, spekulative Brücken zu schlagen, Disparates zusammen-
zuführen. Behält man dies im Hinterkopf, entfaltet die eingangs gestellte 
Frage nach dem Verhältnis von Spiel und Wissen bzw. Erkenntnisprozessen 
eine besondere Brisanz. 

Spielen, Wahrnehmen und Erkennen 

Das Wahrnehmen, Sehen im Spiel ist immer ein vielschichtiger Prozess, 
an dem stets mehrere Sinnesmodalitäten beteiligt sind. Dies gilt grundsätz-
lich für jede Form der Wahrnehmung, doch hat man es im Spiel mit einer 
besonderen Dynamik zu tun, die Möglichkeiten der Begegnung mit Form 
und Fülle der umgebenden Wirklichkeit bereithält. Jedes Spiel vermannig-
faltigt die Welt. Es stiftet Verbindungen zwischen dem Spieler und seinem 
Spielgegenstand, zwischen Subjekt und Objekt, dem Menschen und seiner 
ihn umgebenden Welt. Dieses Zusammensein ist eine wesentliche Voraus-
setzung menschlichen Erkenntnisvermögens. Es bedeutet nicht, dass in je-
dem konkreten Spiel Erkenntnisoptionen faktisch zu entdecken wären, wohl 
aber, dass im Spielen Erkenntniseff ekte erzielt werden können. Spielräumen 
ist grundsätzlich eine epistemologische Qualität eigen, die den medialen 
Eigenschaften des Spiels geschuldet ist, Abstraktes und Konkretes aufein-
ander zu beziehen und zu organisieren. 

Die Abstraktionsschwäche des Menschen innerhalb seiner Abstrak-
tionsstärke bestand immer schon darin, dass er darauf angewiesen ist, das 
Abstrakte emotional zu besetzen, zu konkretisieren, zu versinnlichen. Wie 
Dieter Claessens in »Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen 
zur Anthropologie« schreibt, ist Spiel eine wichtige evolutionäre Gelenkstel-
le, die menschlichen Gemeinschaften eine Möglichkeit bietet, sich diesem 
Problem zu stellen, eben weil es eine Bewegungsform ist, die zwischen dem 
archaischen Konkret-Sinnlichen und dem Möglichkeitsraum des Distanzie-
rend-Abstrakten vermitteln kann (vgl. Claessens 1980: 1. Kap.). Dabei wird 
ein Prozess des Erkennens begünstigt, der mit Wahrnehmen und Erinnern 
gleichermaßen verwoben ist und mit der Emergenz von etwas einsetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  177

Mit Emergenzerfahrung im Spiel ist in Anlehnung an Hans Ulrich 
Gumbrecht das Zusammentreff en von ästhetischer Erfahrung und der Er-
eignishaftigkeit der auftauchenden Formen gemeint (Gumbrecht 1998: 
220f.). Oder anders gesagt: Spiel ist nicht nur überproduktiv, sondern bietet 
auch die Möglichkeit, Formen im Prozess ihrer Entstehung wahrzunehmen. 
Spiel ist deshalb eines der zentralen expressiven Phänomene der Kulturge-
schichte, weil es Form und Ausdruck hervorbringt – »it gives shape as well 
as expression to individual and societal aff ective and cognitive systems«, wie 
die amerikanische Anthropologin Helen Schwartzman schreibt (Schwartz-
man 1978: 330). Meiner Überzeugung nach liegt genau in diesem Zusam-
mentreff en die Anziehungskraft des Spiels begründet, in der Konvergenz 
von gesteigertem Erleben und ästhetischer Produktion.

Gumbrecht entwickelt seine Emergenzerzählung bekanntlich am Bei-
spiel von American Football. In dem Moment, in dem zwei Mannschaften 
aufeinanderprallen, wird Präsenz als das Ereignis von Form produziert. 
Spielzüge erscheinen als verkörperte Formen, Formen-in-Bewegung, als 
temporalisierte Form (vgl. Gumbrecht 1998: 220f.). Die Liste der möglichen 
Situationen, in der sich diese Konvergenz von Ereigniseff ekt und verkör-
perter Form wahrnehmen lässt, bleibt selbstverständlich nicht auf Ame-
rican Football beschränkt, sondern erstreckt sich über das ganze Feld der 
Kulturphänomene: Wettläufe beispielsweise gehören hierher, auf gerader 
Strecke wie in Runden, Wettkämpfe im Ring, die verschiedenen Drehun-
gen um die eigene Achse, sei es beim Diskuswurf oder beim Tanzen, der 
Wurf des Würfels, das Mischen und Austeilen von Karten, der imaginierte 
Gang des Riesen oder der Antilope. All diese Formen sind zunächst nicht 
viel mehr als die »Inszenierung einer Spannung zwischen nichts und et-
was, welche, wann immer etwas (und nicht nichts) sich ereignet, […] die 
Epiphanie von Form produziert« (ebd.: 223). Auf den zweiten Blick jedoch 
weisen sie das Spiel als ein beispielloses Überfl ussphänomen von Form und 
Substanz aus, als ein unerschöpfl iches Verfahren ästhetischer Produktion. 
Von besonderem Interesse sind in diesem Zusammenhang nicht die unge-
zählten Variationen von Spielbrettern, Spielsteinen, Spielzeugen, die in den 
Jahrtausenden dabei entstanden sind, sondern die spezielle ›Natur‹ dieses 
Produktionsprozesses. Fragt man sich nämlich, was Menschen eigentlich 
tun, wenn sie Spiele entwerfen, stellt man fest, dass hier vor allem Experi-
mentalformen zur Verfügung gestellt werden, Spielzüge, Inszenierungen, 
Architekturen, in denen kulturelle Spannungen Verfahrensweisen fi nden 
können. Die ästhetische Formproduktion des Spiels bietet nicht nur Ver-
gnügen und Genuss, sondern Techniken der Sichtbarmachung, Strategien 
der Expressivität, Methoden des In-Bewegung- bzw. In-Beziehung-Setzens. 
Diese Techniken, Strategien und Methoden stellen auf eine höchst wechsel-
haft konnotierte Weise einen roten Faden europäischer Ideen- und Wissens-
geschichte dar. Von besonderer Bedeutung für das Verhältnis von Spiel und 
der Genese und Tradierung von Wissen ist dabei das seltsame Potential des 
Spiels, Spannung und Konfl ikt zu choreographieren und dabei zu Model-
len der Vermittlung und innovativer Verbindungen zu gelangen. Diese Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178  |  NATASCHA ADAMOWSKY

delle organisieren Räume, in denen sich die Epiphanie der Form ereignen 
kann, und initiieren eine Choreographie des In-Beziehung-Setzens. Spiele 
zu machen zeigt sich hierin sowohl in einer Qualität des Entwerfens neuer, 
virtueller und immersiver Welten als auch in einer Qualität, Dinge zu be-
schreiben, sie zu verkörpern und beschreibbar zu machen.

Ich möchte das noch einmal kurz zusammenfassen: Das Spiel gehört, 
so weit man das heute überblicken kann, zur Verfasstheit jeder Kultur. Es 
hat ein bemerkenswertes Vermögen, Disparates in gestaltbare Formen zu 
bringen. Unbestimmtes, Vagheiten, Namenloses fi nden performative Voll-
züge, aus denen ästhetische Figuren entwickelt werden können. Das Spiel 
stellt Verfahrensweisen zur Verfügung, Zusammenspiele zu ermöglichen, 
und es ist gleichsam der Versuch, sich selbst dabei etwas in seiner eigenen 
Bewegung in Zeit und Raum zur Erscheinung zu bringen und damit eine 
Verbindung zwischen sich und diesem Etwas zu schaff en. In dieser Kunst 
der Verbindung erweist sich das Spiel als ein Weg des vitalen Erkennens.

Vor diesem Hintergrund möchte ich vorschlagen, das Entwerfen von 
Spielen als einen prototypischen Vorgang zu sehen, Modelle der Vermittlung 
zu entwickeln. Diese Modelle sind selbstredend keine Modelle von etwas, 
im Sinne eines Abbildungsverhältnisses, sondern Modelle für etwas, »al-
so prozedurale, experimentelle Skripte der Konstruktion, Herstellung oder 
Manipulation von artifi ziellen, epistemischen Dinge« (Böhme 2003: 597; 
vgl. dazu auch Hans-Jörg Rheinberger 2001). Spiele organisieren Räume, in 
denen ludische Choreographien neue Verbindungen herstellen können und 
bilden, kulturhistorisch betrachtet, ein Archiv intermediärer Kinästhesien, 
die neue Wahrnehmungen und Blickoptionen anbieten. 

»Network Based Per formances«

Bei den folgenden drei Beispielen handelt es sich um innovative Spielformen, 
die auf unterschiedliche Weise neue ludische Choreographien in den urba-
nen Raum hineinlegen. Alle Spiele stellen eine Verbindung von avancierter 
Computertechnologie mit klassischen Spiel- und entertainment-Strukturen 
dar, die mit neuen medialen Interaktionsmöglichkeiten und Partizipations-
angeboten die Grenzen zwischen fi ktiv und real, real und virtuell weiter ver-
fl üssigen. Sie entstammen dem Feld der Populärkultur und einer auf Parti-
zipation ausgerichteten Medienkunst. Sie sind teilweise Trash und teilweise 
dilettantisch, vor allem aber für sehr viele Menschen ungeheuer attraktiv. 

Eine Schlüsselstellung nimmt dabei die Entwicklung von ubiquitous com-
puting devices (UC) ein. Damit ist die Integration kleinster, vernetzter Com-
puterprozessoren und mikroelektronischer Sensoren in jeden Alltagsgegen-
stand gemeint. In sogenannten smart environments sollen digitale und reale 
Welt zu einer einzigen augmented reality verschmelzen. Anstelle eines Ver-
lusts von Realität an die Simulationswelten des Cyberspace, wie noch vor zehn 
Jahren befürchtet, richtet sich nun das Virtuelle – so die Vision – in Form 
miniaturisierter vernetzter Computereinheiten und unsichtbarer Interfaces 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  179

in unser aller Leben ein. Dies stellt medientheoretisch eine äußerst relevante 
Entwicklung dar, die zudem zentrale Momente der modernen epistemischen 
Ordnung berührt.

Bislang wurde diese Entwicklung – jenseits militärischer, ökonomischer 
und ingenieurswissenschaftlicher Interessen – hauptsächlich unter den As-
pekten von Überwachung und Datenschutz diskutiert. Jüngste Entwicklun-
gen im Feld digitaler Kultur hingegen zeigen spielerische wie künstlerisch-
ästhetische Ansätze, sogenannte Network Based Performances, in denen die 
neue Technik Gegenstand subversiven wie affi  rmativen Experimentierens 
ist. Mit ihnen wird gezeigt, dass die Frage nach den sozialen Auswirkungen 
und Erkenntniseff ekten neuer Technologien nicht von der scheinbar erdrü-
ckenden Evidenz von Überwachungsdispositiven dominiert werden muss. 
Die Realisierung von Erkenntniseff ekten durch die neue UC-Technologie ist 
vielmehr ein sozialer und kultureller Prozess mit off enem Ausgang. Oder 
anders gesagt: Der Prozess der Kontingenzbewältigung im Zusammenhang 
mit den lebensweltlichen Risiken neuer Technologien erzeugt nicht nur 
einen umfassenden Sicherheitsdiskurs, sondern ebenso Kulturtechniken 
eines subversiven und spielerischen Umgangs mit durchaus emanzipato-
rischen Ansprüchen. So gehört es zu den attraktiven Strategien, im Modus 
des Spiels, reale und virtuelle Welt miteinander zu verbinden und dabei 
neue kollaborative Interaktionsformen und polymodale Wahrnehmungs-
möglichkeiten zu schaff en. 

Das bevorzugte Spielfeld ist der öff entliche Stadtraum. Aus den Aktionen 
mehrerer Spieler, dem Einsatz smarter Technologie und einer multimedia-
len Spielregie entwickelt sich ein mehrdimensionaler Erlebnisraum, der neue 
Wahrnehmungs- und Aneignungsformen im Schnittfeld von urbanem und 
technisch generiertem Raum eröff net. Zwei der Beispiele agieren im Fahr-
wasser klassischer Game-Strukturen: die Arbeit Big Games der New Yorker 
Spiel-Designer Frank Lantz und Kevin Slavin und die Arbeit Mission 21st 
Street aus der Serie Flying Spy Potatoes der griechisch-amerikanischen Me-
dienkünstlerin Jenny Marketou. Das dritte Beispiel bietet das mediale Arran-
gement eines erkenntnisoff enen Spielverlaufs, es ist die Arbeit Urban Eyes der 
Interactive Designer Marcus Kirsch und Jussi Ängeslevä. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180  |  NATASCHA ADAMOWSKY

»Big Games«

»Pac Man erwischt einen schlechten Start an diesem Samstagmorgen. Erst vor 
wenigen Minuten hat er seine Startposition an der Südseite des Washington 
Square Parks verlassen und schon haben ihn die Geister Inky, Blinky, Pinky 
und Clyde zwischen Waverly und der 4. Straße in die Enge getrieben. Etwa zwei-
hundert Meter entfernt, im dritten Stock des Kimmel Gebäudes der Universität 
bekommt Pac Mans Controller Zustände« (Hillenbrand 2004). 

Auf seinem Bildschirm hat sich Pac Man alias Mike Olsen am rechten Rand 
des Labyrinths in eine »ziemlich auswegslose Lage manövriert. In der Com-
puterversion wäre jetzt Game Over, aber in der realen Welt hat Olsen ein-
fach längere Beine als die Geister.« Drei zackige Ausweichbewegungen und 
der Spieler ist »in Richtung 3rd Avenue davon gesprintet – dorthin, wo die 
Powerpille auf ihn wartet« (vgl. ebd.).

PacManhattan ist eine Erfi ndung von Frank Lantz und seinen Studenten 
an der Universität von New York. Die Live-Version des Spiels folgt im We-
sentlichen ihrem Computervorbild, d.h. Ziel des Pac-Man-Spielers ist es, alle 
Punkte auf dem Spielfeld zu fressen, während die vier Geister versuchen, 
ihn zu stoppen. Weitere fünf Personen sitzen in der Kommandozentrale. 
Jeder von ihnen überwacht einen Feldspieler und steht mit diesem in stän-
digem Kontakt. In den Ecken des Spiel-Labyrinthes befi nden sich Power-Pil-
len, die Pac Man für eine kurze Zeit unverwundbar machen und es ihm er-
lauben, die Geister zu fressen. Die Pillen existieren, ebenso wie die Punkte, 
natürlich nur virtuell und werden dem Spieler gut geschrieben, wenn er be-
stimmte Wegmarken passiert. Am Ende des Spiels errechnet das Programm 
die Punktezahl des Pac Man-Spielers.

»Das Ende kommt plötzlich. Der Geist ›Pinky‹, nach 43 Minuten Spielzeit kör-
perlich völlig am Ende, hat sich erschöpft hinter ein Auto gehockt. Da trabt plötz-

Performance des Spiels PacManhattan, 
© area/code

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  181

lich der schweißnasse Pac Man geradewegs an ihrem Versteck vorbei. Mit einem 
lauten Schrei stürzt sie sich auf den völlig überraschten Spieler. Unter den Geis-
ter-Controllern in der Kommandozentrale bricht Jubel aus. Eine halbe Stunde 
später hetzt Pinky um den Washington Square – ganz originalgetreu mit einer 
roten Schleife am Pac-Man-Kostüm.« (Ebd.)

PacManhatten ist eine sehr einfache Version eines sogenannten Big Urban 
Games. In komplexeren Varianten können tausend Leute und mehr antre-
ten, werden Radiostationen, Zeitungen und Fernsehanstalten miteinbezo-
gen, kann es um komplizierte Rätsel und vielschichtige Erzählungen gehen. 
In einem Interview sagt Lantz:

»The relationship between cities and games is complex and fascinating. There is 
a lot of interesting crossover between what architects, urban planners and game 
designers do – structuring experience through systems of geometry and space. 
We want to make games that fl ip players’ perspectives and transform the physi-
cal space around us into a shared gameworld« (2004). 

Es versteht sich von selbst, dass diese und andere Formen urbanen Spiels 
prädestinierte Untersuchungsobjekte für multimediale bzw. hybride Spiel-
formen sind. Dabei ist es zweifellos nicht neu, dass innovative Technologien, 
insbesondere die Computertechnik, Gegenstand von Spielleidenschaften 
werden. Neu sind die Dimensionen, in denen gespielt wird, sowohl was die 
Zahl der Spieler als auch die Größe und Art des Spielfeldes betriff t. Das 
Zusammentreff en eines multilinearen game space mit dem urbanen Raum 
lässt die Stadt zu einer gigantischen Bühnenlandschaft werden, zu einem 
ausgeklügelten Hindernisparcours und vielfältig aktivierbaren Experimen-
talraum. Der Umdefi nition des Stadtraums zum Spielfeld haftet dabei eine 
Geste des Anarchischen an. Die Überschreitung der Nutzungskonventionen 
kommt jedoch nicht als Avantgarde, sondern im Gewand einfachster und 
ältester Spielformen daher. Lantz und Slavin selbst erwähnen die Schnit-
zeljagd, Räuber und Gendarm, Live-Action Rollenspiele, Auff ührungen his-
torischer Schlachten und Ereignisse, Paintball-Spiele oder auch die Skater-
Kultur. »Big Games«, schreiben sie auf ihrer Homepage, »are games, not 
academic exercises, not tech demos. They are life-size collaborative halluci-

Parcours von PacManhattan, © area/code

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182  |  NATASCHA ADAMOWSKY

nations.« Big Games, so wäre daran anzuschließen, vermitteln dementspre-
chend keine Inhalte, keinen Protest, keine Lebensempfehlungen. Sie halten 
lediglich intensivierte kollektive Wahrnehmungs- und Erfahrungsräume 
bereit, deren Refl ektion jedem frei steht. In diesem Freiraum jedoch kann 
sich, aber muss sich nicht, eine der aufregendsten Erfahrungen ereignen, 
die man im Spiel machen kann: dass die Welt, für einen kurzen Moment 
zumindest, ver–rückt wird.

Mission 21st Street

Um eine Kombination aus Spiel, digitaler Netzwerktechnologie und multi-
perspektivischer Raumerfahrung, aber mit anderen Schwerpunkten, geht 
es auch in dem zweiten Beispiel, der Arbeit Mission 21st Street aus der Serie 
Flying Spy Potatoes von Jenny Marketou.

Die Mission 21st Street war ein sechswöchiges Urban Game, das 2005 auf 
der 21. Straße in Chelsea, New York gespielt wurde. Es bestand aus einer In-
stallation dreier großer Videoscreens auf dem Fußboden der Eyebeam-Gal-
lery und einem roten Heliumballon von 5 Fuß Durchmesser, den man für 
seine Mission ausleihen konnte. Es gab ein Spielbrett der 21. Straße sowie 40 
Mappen, in denen jeweils eine sogenannte Mission Card und die Spielregeln 
enthalten waren. 

Der rote Heliumballon enthielt eine Digitalkamera, die die Aktion aus 
luftiger Höhe fi lmte. Sie war an einen Transmitter angeschlossen, der das 
Geschehen live auf die Videoscreens in der Galerie übertrug – eine Art Fly-
ing Cinema. Die Regeln waren sehr einfach. Man lieh sich den Ballon aus 
und musste die auf der Mission Card beschriebene Aufgabe erfüllen. Eine 
Mission konnte z.B. lauten: »Exit Eyebeam. Cross the Street. The entrance 
of your destination is marked with a lamppost. Enter with caution through 

Mission 21st. Street, © Jenny Marketou

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  183

the plastic curtain. Team up with a cab driver to reveal the ›Time Machine‹ 
hidden in ›Good Year‹ tires. Your mission apparatus must fl y at low altitudes. 
You have 30 minutes to complete this mission.«

Jede Mission wurde nicht nur zeitgleich übertragen, sondern auch auf-
gezeichnet. Das Spiel war zu Ende, als alle Missionen erledigt und das Ge-
lände der 21. Straße vollständig ›enthüllt‹ war. In 40 Missionen und ihrer 
›Verfi lmung‹ war eine polyperspektivische Repräsentation im Sinne einer 
kollektiven Geographie-in-Bewegung entstanden. Markteou nennt es ein 
»game of fl ying perspectives«.

Neben dem Angebot in der Galerie war vor allem das Geschehen auf 
der Straße zentral. Nicht nur die ›Superagenten‹, unterwegs in ihrer Mis-
sion, bestimmten das Spielgeschehen, sondern die gesamte Nachbarschaft 
des Chelsea-Viertels transformierte sich mit dem Flug des roten Ballons in 
einen ludisch motivierten Imaginationsraum. Ein wichtiger Teil des nach-
barschaftlichen Engagements und damit des Spiels bestand in dem tägli-
chen Vergnügen, den unterschiedlichsten Leuten bei ihrem Gang durch die 
Straßen zuzusehen, wie sie versuchten, bei Wind und Wetter den Ballon 
zu kontrollieren, unter Brücken hindurch, an Baustellengerümpel vorbei. 
Als interactive networked environment wurde Chelsea so für sechs Wochen zu 
einem urbanen Spielfeld, auf dem es um das Auskundschaften der ästheti-
schen wie aff ektiven Resonanzen räumlich-sozialer Beziehungen ging. In 
ihrem Resümee schreibt Jenny Marketou:

»I am especially interested in social networks and various modes of production 
in order to create visual experiences and new forms of representation […]. In my 
public street games I am interested to create open fi elds of enactment, […] parti-
cipatory and performative situations and spectacles which […] open up time and 
space for exploration and imagination.« (2006)

Urban Eyes

Das letzte Beispiel zeigt ein poetisch ambivalentes Zusammenspiel von 
digitaler Netzwerktechnologie und Videoüberwachungssystemen mit dem 
Leben von Londoner Großstadttauben. Überwachungskameras und Tauben 
haben gemein, dass sie das Bild jeder modernen Großstadtlandschaft prä-
gen. Speziell in London ist das Kameranetz mittlerweile fl ächendeckend. 
In dem Projekt Urban Eyes von Marcus Kirsch und Jussi Ängeslevä, das im 
Juni 2006 von der HTTP Galery in London präsentiert wurde, beginnt alles 
mit einem Päckchen Vogelfutter. Frisst die Taube von diesem Futter, löst sie 
bei ihrem Flug durch die Stadt in den Überwachungskameras, die sie pas-
siert, einen Photomechanismus aus. Die Kameras wurden für das Projekt 
mit einem speziellen RFID-Lesegerät ausgestattet, so dass das Bild, welches 
die vorbei fl iegende Taube verursacht, dem Käufer des Vogelfutters auf sein 
Mobiltelefon gesendet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184  |  NATASCHA ADAMOWSKY

Einerseits werden so Impressionen einer Bewegung durch den städtischen 
Raum sichtbar, die dem fl ugunfähigen Stadtbewohner grundsätzlich un-
zugänglich sind. Durch die panoptische Position der Kameras erhält man 
Einblicke in Hinterhöfe und Wohnzimmer, die dem normalen Fußgänger 
verborgen bleiben. Die Flugbahn der Taube erweist sich hier als voyeuris-
tische ›Choreographie‹ einer Enthüllung. Neben dem Ausspionieren des 
sonst Unzugänglichen und Versteckten wird jedoch gleichsam im Vertrau-
ten ein neuer geteilter Lebensraum sichtbar: Denn Tauben haben einen Be-
wegungsradius von ca. einer Meile rund um ihr Nest. Man bewohnt also 
den gleichen Kiez. Der Benutzer hat so die Möglichkeit, den Flügen seines 
Vogels einige Tage lang zu folgen und aus dessen luftiger Perspektive einen 
gemeinsamen Nachbarschaftsraum zu refl ektieren. Auf diese Weise verbin-
den sich bekannte visuelle Muster von Satelliten- und Überwachungsauf-
nahmen mit einer persönlichen Beziehung zu einem der ältesten Träger von 
Luftperspektiven, dem Vogel. Taubenraum, die Bildwelt der Kameras und 
der eigene Blick schieben sich dabei ineinander. Es entstehen explorative 
Wahrnehmungen, neue Aufmerksamkeiten und assoziative Wissensquali-
täten. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Frage, ob es dabei zu einer 
Um- oder Neubewertung des Systems von Überwachungskameras kommt. 
Transformiert dieses für den kurzen Moment, in dem das Tier vorbeifl iegt, 
von einem Überwachungsdispositiv zum schwebenden Blick in die grenzen-
lose Freiheit des Fliegens? Das Auge des Vogels, der Traum vom Fliegen und 
das Moment des ganz Anderen gehen hier eine poetische Verbindung ein, 
die die Vorstellung urbaner Bewegungsräume modifi ziert. In der Verfrem-
dung der eigenen Wahrnehmung des Bekannten ziehen neue Reibungs- und 
Assoziationsfi guren in die gewohnten Refl ektionsfelder ein. Es ist ein Spiel 
mit einem off enen Geheimnis, die Teilhabe an den Flugbahnen einer Tau-
be, meiner Taube, die mir unsichtbar Luftbotschaften zusendet, rätselhafte 
Koordinaten, die nichts bedeuten und doch auch wieder nicht Nichts. Un-
merklich gleitet man so auf die Kehrseite der Verbindung von Taubenfl ug, 

Luftaufnahmen von fotografi erenden Tauben, 1903, © 
Jussi Ängeslevä

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  185

Kamera und dem Transport verborgener Ansichten. Denn die Ausrüstung 
von Tauben mit geheimen Botschaften und seit dem frühen 20. Jahrhundert 
auch mit Kameras ist ein altes Sujet militärischer Spionage. Löst die vorbei 
fl iegende Taube den Kameramechanismus des Überwachungssystems aus, 
geht sie eine intensivierte Beziehung zum Diskurs globaler Geheimdienste 
und ihren totalitär angelegten Informationssystemen ein. 

Kirsch und Ängeslevä selbst scheinen die Frage off en zu lassen. Wäh-
rend in ihrem Internet-Auftritt das bekannte Photo einer Taube des Bayeri-
schen Taubenkorps mit Kamera aus dem Jahr 1903 zu sehen ist, orientiert 
sich ihre Projektbeschreibung eher an einem poetisch-subversiven Natur-
diskurs, der nach neuen Perspektiven und Gestaltungsoptionen im Bekann-
ten sucht. Sie schreiben:

»Pigeons become maverick messengers in the information super-highway, fu-
sing feral and digital networks. […] Being one of the last remaining signs of na-
ture in a metropolis such as London, the urban pigeon population represents a 
network of ever-changing patterns more complex than anything ever produced 
by a machine. […] Urban Eyes enlists our feathered neighbours to establish a con-
nection between the bird-eyes view of the city as now distributed by Google Earth 
and our terrestrial experience.«

Möglicherweise lassen sich beide Perspektiven auch nicht eindeutig trennen. 
Anekdotisch könnte man dazu anmerken, dass die Bayerischen Taubenphoto-
graphen ihren größten Auftritt vielleicht nicht dem Spionagewesen, sondern 
der modernen Massenkultur verdankten. Auf der Internationalen Photogra-
phie Ausstellung in Dresden 1909 waren sie die Sensation und ihre Bilder 
wanderten zu tausenden als Postkarten mit schönen Grüßen in alle Welt.

Resümee

In den vorgestellten Beispielen ging es auf drei ganz unterschiedliche Arten 
und Weisen darum, eigene, neue, subversive, alternative Umgangsformen 
mit bestehenden bzw. sich aktuell neu formierenden Machtdispositiven und 
Wissensformationen zu entwickeln. Ganz vorn auf der Agenda stehen die 
Exploration mobiler ubiquitärer Netzwerktechnologie, die Gestaltung von 
Öff entlichkeit und urbanem Raum, die Frage nach sozialen Interaktions-
formen, Repräsentationsmodi und performativen Optionen. In drei ästhe-
tisch sehr verschiedenen Herangehensweisen wurde die Frage gestellt, wie 
sich aus neuen Medien und digitaler Technologie kritische, radikale und 
gleichsam unterhaltsame oder eventuell sogar mitreißende Spielangebote 
gestalten lassen, in denen neue soziale wie ästhetische Imaginationen ver-
handelt werden können. Mit der Einladung zum Spiel sind jeweils ludische 
Choreographien verbunden, die zu einer anderen Art, sich im städtischen 
Raum zu bewegen, auff ordern. 

Der eigene körperliche Einsatz ist dabei unverzichtbar. Dies ist eine be-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186  |  NATASCHA ADAMOWSKY

merkenswerte Präferenz, als alle drei Spielarrangements mit Phänomenen 
technischer Vernetzung spielen, die in Gestalt des weltumspannenden 
Internet einen raumlosen Raum der Instantialität und Dislokation der In-
formation geschaff en hat. Die Lauf-, Flug- und Wanderungsbewegungen der 
Spieler und Tauben jedoch führen die Dimensionen von Raum und Zeit wie-
der ein und demonstrieren, »dass alle noch so perfekt entwickelten Medien 
nicht überspringen können, dass Kommunikation zuletzt immer solche von 
organischen Lebewesen ist, die der Zeit und dem Raum unterworfen blei-
ben« (Böhme 1999: 58). Oder anders gesagt, bei aller notwendigen, wich-
tigen und richtigen Beschreibung der allgegenwärtigen Technisierung der 
menschlichen Wahrnehmung ist es unerlässlich zu berücksichtigen, »dass 
man, um wahrzunehmen, auch da sein muss, leiblich anwesend« (Böhme 
2004: 93).

Kirsch und Ängeslevä beziehen sich in ihrer Arbeit übrigens explizit auf 
die Situationisten. Vorbild für ihre Arbeit seien insbesondere die psychogeo-
graphischen Erkundungen Guy Debords von Paris gewesen. Auf die Situa-
tionisten berufen sich heute fast alle, die im Bereich der Network Based Per-
formances arbeiten. Ebenso oft fallen die Namen Fluxus, Dada, Happenings, 
Performance-Kunst, John Cage und Nam June Paik. Man mag dies als nicht 
besonders originell einschätzen. Andererseits ließe sich diese Konjunktur 
auch dahin gehend interpretieren, dass Ideen aus der Kunst der 50er, 60er 
und 70er Jahre heute off enbar eine besondere Popularität zukommt. Positiv 
gewendet könnte man dann sogar von einem frischen Blick auf bekannte The-
men sprechen, von neuen medialen Aktualisierungen eines ästhetischen An-
liegens, das off enbar schon seit geraumer Zeit virulent ist. Neu an den eben 
beschriebenen Medienensembles scheinen mir dabei ihre Kontextualisierun-
gen bzw. Selbstpositionierungen zu sein. Anders als ihre künstlerischen Vor-
bilder kommen diese Network Based Performances ohne revolutionären Gestus 
aus, sondern im Gegenteil betont leicht daher, angesiedelt irgendwo zwischen 
high art und low entertainment. Keines der Projekte arbeitet sich dezidiert an 
Grenzziehungen ab, seien diese zwischen Kunst und Leben, Kunst und Nicht-
Kunst, Theorie oder Praxis, Kritik oder Affi  rmation. Sie bewahren vielmehr 
eine Zwischenlage, die ihnen der Modus des Spiels sichert. Als ästhetische 
Einstellungsweise wird das Spiel hier gerade nicht als utopisches Reich Schil-
lerscher Freiheit ausdefi niert, sondern als off ene epistemologische Qualität, 
die den medialen Eigenschaften des Spiels zur Organisation des Abstrakten 
geschuldet ist. Es sind einfachste Spiele, die gespielt werden, einfachste Ver-
bindungen von Spieler und Spielgegenstand, die dennoch das Potential des 
Spiels als Konvergenz von gesteigertem Erleben und ästhetischer Produk-
tivität greifbar machen. Dabei werden Experimentalformen zu Verfügung 
gestellt, in denen kulturelle Spannungen Verfahrensweisen fi nden können. 
Die ästhetische Formproduktion des Spiels bietet nicht nur Vergnügen und 
Genuss, sondern Methoden des In-Bewegung- bzw. In-Beziehung-Setzens. 
Es handelt sich um ein besonderes Potential der Übergänglichkeit, eine Mög-
lichkeit, sich auf das Nicht-Identische einzulassen. Jedes Experimentieren 
und Partizipieren kann von hier seinen Ausgang nehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AISTHESIS UND PERFORMANCE  |  187

Literatur

Adamowsky, Natascha (2000): Spielfi guren in virtuellen Welten, Frankfurt 
a.M.: Campus.

Dies. (2003): »Smarte Götter und magische Maschinen – zur Virulenz vor-
moderner Argumentationsmuster in Ubiquitous-computing-Visionen«. 
In: Friedemann Mattern (Hg.), Total vernetzt. Szenarien einer informati-
sierten Welt, Berlin, Heidelberg: Springer, S. 231-248.

Dies. (2005): ›Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet.‹ Zum konstitutiven Ver-
hältnis von Spiel und Erkenntnis, Bielefeld: transcript Verlag.

Böhme, Gernot (2004): »Die Wirklichkeit der Bilder«. In: Christian Filk, 
Michael Lommel, Mike Sandbothe (Hg.), Media Synaesthetics. Konturen 
einer physiologischen Medienästhetik, Köln: Herbert von Halem Verlag, 
S. 84-94.

Böhme, Hartmut (1999): »Die Tauben und die Medien. Kulturgeschichtli-
ches zum Projekt ›Capire al Volo‹ von Pia Gazzola«. In: Pia Gazzola, 
capire al volo/im fl ug verstehen, Mailand: Mazzotta Verlag, S. 46-59.

Ders. (2003): »Netzwerke: Zur Theorie und Geschichte einer Konstruktion«. 
Zeitschrift für Germanistik 3, S. 35-39.

Claeesens, Dieter (1980): Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skiz-
zen zur Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gumbrecht, Hans Ulrich (1998): »Die Schönheit des Mannschaftssports: 
American Football – im Stadion und im Fernsehen«. In: Gianni Vattimo, 
Wolfgang Welsch (Hg.), Medien-Welten-Wirklichkeiten, München: Fink, 
S. 201-228.

Haag-Wackernagel, Daniel (1998): Die Taube. Vom heiligen Vogel der Liebes-
göttin zur Strassentaube, Basel: Schwabe Verlag.

Hillenbrand, Thomas (2004): »Geisterstunde in Manhattan«. In: Spiegel-
online, Games Corner; www.spiegel.de/netzwelt/netzkultur/0,1418,
299327,00.html.

Hoff mann, Hilmar (1963): Tauben reisende Boten. Kulturgeschichte und Sport 
der Brieftaube, Duisburg: Carl Lange Verlag.

Kirsch, Marcus; Ängeslävä, Jussi: angesleva.iki.fi /projects/urban_eyes/main.
html

Lantz, Frank (2004): Big Reality: »A Chat with ›Big Game‹ Designer Frank 
Lantz«. In: Gamasutra, Interview von Bonnie Ruberg. www.gamasutra.
com/features/20060810/ruberg_01.shtml.

Lantz, Fred/Slavin, Kevin: www.playarea.com
Marketou, Jenny: www.jennymarketou.com
Plessner, Helmut (1941): Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach den 

Grenzen menschlichen Verhaltens, München: Leo Lehnen.
Rheinberger, Hans-Jörg (2001): Experimentalsysteme und epistemische Dinge, 

Göttingen: Wallstein.
Schechner, Richard (1981): »Performers and Spectators – Transported and 

Transformed«. Kenyon Review Bd. III, Nr. 4, S. 83-113.
Ders. (1988): »Playing«. Play & Culture Nr. 1, S. 3-19.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188  |  NATASCHA ADAMOWSKY

Schwartzman, Helen B. (1978): Transformations. The Anthropology of Chil-
dren’s Play, New York/London: Plenum Press.

Turner, Victor (1974): »Liminal to Liminoid, in Play, Flow, and Ritual«. In: 
Rice Studies Vol. 60, Nr. 3, S. 53-92.

Ders. (1983): »Play and Drama: The Horns of a Dilemma«. In: Frank E. Man-
ning (Hg.), The World of Play. Proceedings of the 7th Annual Meeting of The 
Association of the Anthropological Study of Play, West Point: Leisure Press, 
S. 217-224.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


YouTube als fiktiver Bewegungsspeicher 

tänzerischer Improvisation. 

Eine Lecture Performance

Friederike Lampert

Auf der Bühne steht vorne rechts ein Vortragspult, vorne links ein Stuhl, in der 
Mitte ein Laptop auf einem Tisch, dahinter freie Bühnenfl äche, die hintere Wand 
ist die Projektionsfl äche für den Laptop. Ich stehe hinter dem Pult und beginne 
meinen Vortrag:

Einleitung

In der Geschichte des Bühnentanzes taucht die Tanzimprovisation erst zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts auf, in Zusammenhang mit der Entwicklung 
des modernen Tanzes, der sich dem akademischen Tanz entgegenstellte. 
Zunächst als Mittel zur Bewegungsforschung und -fi ndung genutzt, wird 
die Improvisation vor allem durch den amerikanischen Postmodern Dance ab 
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts live auf der Bühne eingesetzt. Da-
mit werden nicht nur traditionelle Präsentationsformen bestimmter Tanz-
techniken auf der Bühne gebrochen, sondern die Improvisation bringt die 
Möglichkeiten völlig neuer choreographischer Konzepte für den Bühnen-
tanz ins Spiel. Das Transitorische und Flüchtige wird im zeitgenössischen 
Tanz mit dem Begriff  der Improvisation verbunden. Im Gegensatz zu einer 
memorialen Komposition und der zeitüberdauernden Beschaff enheit einer 
festgelegten Choreographie, stellt sich die Tanzimprovisation als spontane 
Komposition im Moment her und ist insofern nicht reproduzierbar.

Der Umgang mit Improvisation auf der Bühne äußert sich am Ende des 
20. Jahrhunderts in vielfältiger Weise: von der einfachen Präsentation eines 
Tanzprozesses bis hin zu durchstrukturierten Improvisationen. In meiner 
Studie über die Improvisation im Tanz habe ich unterschiedliche Verfahrens-
weisen und deren Entstehung diff erenziert. Immer wieder kreise ich dabei 
um die Frage, wie der Prozess einer Improvisation im Tanz denkbar ist. 

Mit den Mitteln einer Lecture Performance möchte ich nunmehr einen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190  |  FRIEDERIKE LAMPERT

möglichen Denkprozess mit den daraus entstehenden tänzerischen Formen 
vorführen. Ich bediene mich der Möglichkeit der Internet-Recherche und 
deren Suchmaschinen, die tanzwissenschaftlich auf Grund des zugäng-
lichen Film-Materials von immer größerer Bedeutung zu werden scheint. 
Aufgesucht wird die Internet-Präsenz YouTube. Broadcast yourself, ein Video-
Portal, auf dem die Benutzer kostenlos Video-Clips hochladen oder nur an-
sehen können. Auf der Website fi ndet man Film- und Fernseh-Ausschnitte, 
Musikvideos sowie selbstgedrehte Filme und eine immer größer werdende 
Anzahl von Mitschnitten von Auff ührungen, Proben und Dokumentationen 
des künstlerischen Tanzes. YouTube ist ein dynamisches System. Täglich 
wird das Portal durch neue oder wieder gelöschte Videos von den Nutzern 
aktualisiert. Es ist also den Benutzern überlassen, welche Filme auf YouTube 
gespeichert, und welche Tanzfi lme aktuell darin zu fi nden sind. So werde 
ich heute YouTube in meiner Performance als eine Art fi ktiven Tanz-Gedächt-
nis-Speicher bzw. als Bewegungsbild-Archiv verwenden. Der Gebrauch von 
YouTube veranschaulicht dabei den Prozess der Bewegungsübertragung und 
einen möglichen Denkprozess, wie sie während einer Improvisation statt-
fi nden. Das Format der Lecture Performance dient überdies als Modell, die 
Vorgänge des Improvisierens zu refl ektieren.

Ich wechsele den Ort und setze mich auf den Stuhl:
»Hiermit möchte ich Sie einladen, einen improvisatorischen Prozess zu gestalten 
und zu beobachten.« 

Erläuterung des Versuchsaufbaus:
Mittel der Inszenierung sind vier Positionen im Bühnenraum: 

Der Vortrag – die theoretische Ebene1. 
Der Kommentar, spontane Erläuterungen 2. 
Die Interaktions-Ebene mit den Zuschauern: Frage nach bekannten Choreo-3. 
graphen-Namen – eine situationsbezogene Auswahl. 
Die Projektionsfl äche und die live getanzte Improvisation: 4. YouTube – als tän-
zerisches Bewegungsgedächtnis, Einspeisung von Bewegungsbildern, die mir 
während der Improvisation zu- oder einfallen. Ich ahme spontan den proji-
zierten Tanz auf YouTube nach.

Der mimetische Prozess ist hier verdoppelt und auf zwei Ebenen zu denken:
a.  Die Angleichung der Außenwelt – Tanzbilder und Tanzerfahrungen werden 

in den Körper eingeschrieben.
b.  In der Äußerung der Improvisation fi ndet wiederum eine Angleichung der 

inneren, der erinnerten Bewegungsbilder statt. Die Angleichung ist natürlich 
in der Wiederholung keine exakte Kopie, sondern Interpretation.

Es handelt sich also bei der getanzten Improvisation um eine Annäherung an 
innere Bilder, die schon vorhanden und in den Tänzer eingeschrieben sind.

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


YOUTUBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TÄNZERISCHER IMPROVISATION  |  191

»Denn die Form ist dein Gedanke«

»Denn die Form ist dein Gedanke« – ein Schriftzug einer Postkarte (Autor 
unbekannt) lässt sich auf die tänzerische Form der Bewegung beziehen. Er 
sagt aus, dass jeder tänzerischen Formung Gedanken vorausgehen. Dies 
nicht nur bei der Vorbereitung eines Tanzes – dem Prozess des Choreogra-
phierens –, sondern auch bei dem vermeintlich ›unvorbereiteten‹ Tanzen, 
dem Improvisieren. So könnte man sagen: »denn meine Form der tänzeri-
schen Improvisation sind meine Gedanken«. Wie aber kann man sich solch 
einen Denkprozess vorstellen – und hier in übertragenem Sinn – als eine 
Vorstellung, eine Performance inszenieren? Ohne hierbei auf die Hirnfor-
schung, Gedächtnisforschung oder neurophysiologische Erkenntnisse ein-
zugehen, möchte ich den kognitiven und sinnlichen Prozess während einer 
Improvisation durch eine Vorführung demonstrieren – beinahe als naiven 
Vergleich zwischen YouTube und Bewegungsgedächtnis. 

Geist und Körper sind in der tänzerischen Improvisation nicht zu tren-
nen. Nicht nur der Geist denkt oder nur der Körper tanzt – in einem dy-
namischen Verhältnis formt sich im Tanz der denkende Körper sowie der 
verkörperte Geist (Foster 2003: 8). Der Körper der Improvisation erscheint 
als ›verkörpertes Gedächtnis‹. Während der Improvisation arbeitet der Tän-
zer mit spontanen Bewegungsbildern seines Gedächtnisses, die sich in den 
Körper eingeschrieben haben – vergleichbar dem Habitus, der nach Pierre 
Bourdieu eine »wirkende Präsenz der gesamten Vergangenheit«1 (Bourdieu 
1989: 105) darstellt. Das gespeicherte Bewegungsmaterial (oder auch der tän-
zerische Habitus) wird in der Tanzimprovisation durch Verschiebungen der 
erinnerten Bewegungen stets aktualisiert. Ich gehe bei der Improvisation 
also nicht von einer freien Bewegungswahl aus, sondern die Improvisation 
baut auf durch die Vergangenheit geprägtes Bewegungsmaterial auf. Wie 
aber kommen die Erinnerungsfetzen in einer Improvisation zum Einsatz? 

Improvisation ist ein Prozess der Übertragung und Übersetzung, d.h. 
es gibt eine Information, die die Bewegung auslöst – diese Information wird 
in Bewegung übertragen. Die Übersetzung fi ndet dann durch die Nachah-
mung der oder Angleichung an die gespeicherten Bewegungsbilder statt. 
Informationen können eine Improvisation von außen strukturieren, wie 
z.B. Bilder, Musik, bestimmte Improvisations-Aufgaben und Absprachen, 
sie können aber auch von ›innen‹ einfallen – und um diesen Prozess geht es 
mir heute – dem Ausdenken oder Einfallen von Bewegung beim Improvisie-
ren. Mit Stéphane Mallarmé und seiner in dem Gedicht Un coup de dés ent-
worfenen Formulierung – »Jeder Gedanke wagt einen Würfelwurf« (zit.n. 
Balke 2000: 48) – lassen sich die Informationen als zufällig und unvorher-
sehbar beschreiben.

1 | »Als einverleibte, zur Natur gewordene und damit als solche vergessene 
Geschichte ist der Habitus wirkende Präsenz der gesamten Vergangenheit, die ihn 
erzeugt hat.« (Bourdieu 1989: 105)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192  |  FRIEDERIKE LAMPERT

Ich gehe zum Laptop-Tisch und wende mich an die Zuschauer:
Gehen wir zum ersten Tanz-Beispiel. Nennen Sie mir bitte einen bekannten Cho-
reographen-Namen. Sie sind dann sozusagen mein zufälliger Gedanke. Es fällt 
der Name »Merce Cunningham«. YouTube fi ndet eine Aufnahme der Choreogra-
phie Septet von 1964. Es tanzen drei Frauen und Merce Cunningham selbst.
Ich improvisiere, bzw. ich übersetze und setze mich in Beziehung dazu. Auf wel-
che Tänzer ich mich beziehe, bleibt meiner spontanen Wahl überlassen.

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

Mimetischer Prozess

Improvisieren ist ein mimetischer Prozess. Dabei wird Mimesis nicht nur 
als Akt der Nachahmung verstanden, sondern gleichzeitig als Konstruk-
tionsvorgang. Im Vollzug einer Tanzimprovisation werden nicht nur einge-
schriebene tänzerische Strukturen reproduziert, sondern es werden wäh-
rend der Durchführung neue Strukturen hergestellt. Wie Gunter Gebauer 
und Christoph Wulf eine Dimension von Mimesis beschreiben, zielt Mime-
sis auf »Einwirkung, Aneignung, Veränderung, Wiederholung; ihr Mittel ist 
die Neuinterpretation von vorgegebenen Welten.« (Gebauer/Wulf 1998: 431) 
Es geht also nicht um Imitation als Abbild eines Vorbilds, sondern vielmehr 
handelt es sich durch die Verschiedenheit der Körper und das unterschied-
liche mimetische Vermögen der Tanzenden beim mimetischen Prozess um 
Verschiebungen der Tanzinformation. Es ist eine performative Praxis, in der 
stets im Hier und Jetzt das Alte (die Bewegungs-Erinnerung) neu konstru-
iert wird. Der Körper und seine Bewegungsform entstehen in der Dauer der 
Improvisation – er bildet sich im Prozess. Damit ergeben sich die Verschie-
bungen und Erneuerungen der alten Struktur.

Friederike Lampert in Performance, 
Improvisation »Merce Cunningham« 
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill, 
Video: Andrea Keiz)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


YOUTUBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TÄNZERISCHER IMPROVISATION  |  193

Ich setze mich auf den Stuhl: 
Worum es mir hier geht, ist aufzuzeigen, dass in der Improvisation eingeschrie-
bene Strukturen zum Vorschein kommen und nicht etwa originale Bewegungen 
eines Subjekts. Wie bei der Mimesis, gibt es bei der Improvisation immer etwas 
Vorgängiges. 
Das In-Beziehung-Setzen im Nachmachen erlaubt aber auch immer eine Neu-
Interpretation des Vorgängigen.

Ich gehe zum Laptop-Tisch:
Gehen wir zum zweiten Tanz-Beispiel. Nennen Sie mir bitte einen weiteren Cho-
reographen-Namen. Es fällt der Name »Trisha Brown«. YouTube fi ndet eine Auf-
nahme der Choreographie Loveletter von 2007 mit den Tänzern Dianne Mad-
den und Vicky Shick.
Ich ahme (so gut es geht) den Tanz nach.

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

Zufall-Einfall, Emergenz

Im Moment des Ein-Falls gibt es (aber) auch das Potential des Scheiterns, 
nämlich dann, wenn die Aneignung der Bewegungserinnerung scheitert 
(wie vorhin gesehen) – wenn man sozusagen ›rauskommt‹. Dann entsteht 
eine Diskontinuität – es taucht etwas Unvorhergesehenes auf, das nicht auf 
das Vorbild zu beziehen ist. Es emergieren Bewegungselemente, die eine 
besondere Präsenz und Gegenwärtigkeit hervorrufen (vgl. Fischer-Lichte 
2005: 86). In diesen Momenten sind die Tanzenden einer unvorhersehbaren 
Situation ausgesetzt, fern vom Vorbild, für einen Bruchteil einer Sekunde 
strukturlos, destabilisiert, verloren, quasi lost in translation.

Für manche Choreographen und Improvisatoren ist genau dies eine 

Friederike Lampert in Performance, 
Improvisation »Trisha Brown« 
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill, 
Video: Andrea Keiz)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194  |  FRIEDERIKE LAMPERT

ästhetische Strategie: nämlich emergente Bewegungsabläufe zu fi nden, die 
nicht planbar, nicht choreographierbar und von besonderer Präsenz sind. 
William Forsythe benutzt, wie z.B. in seinem Solo (vgl. Forsythe/Sommer 
1999) Geschwindigkeit in der Improvisation, um das ›Verloren-sein‹ oder 
›Störungen‹ im Tanz zu provozieren. (Ich darf oder sollte hier vielleicht schlecht 
nachahmen, um dies zu veranschaulichen, man könnte daraus schließen, je 
schlechter ich nachahme, desto kreativer die Improvisation.) Das ›Verlorensein‹ 
in der Improvisation vermag Erneuerungen hervorzubringen, ausgelöst 
durch Störungen im eigenen Bewegungs-Erinnern. Zufällige Gedanken 
und ungefähres Bewegungs-Erinnern haben die Funktion den Nachah-
mungsprozess – das womit der Tänzer sich in Sicherheit wähnt – also die 
Bewegungsgewohnheiten zu (unter-)brechen. Der Zufall ist das, was die im-
provisierende Person nicht voraussehen kann. In diesen Momenten wird die 
improvisierende Person überrascht (von dem eigenen Gedankeneinfall) und 
befi ndet sich im Ungewissen. 

Sie verliert dabei die Kontrolle über ihre gestalterischen Entscheidungen, 
bis sie die Kontrolle wiedererlangt und den Tanz bewusst in eine bestimmte 
Richtung lenkt. Der Schock und die Überraschung, die die improvisierende 
Person durch den Zufall erfährt, löst neue Strukturen im Tanz aus. Für den 
Improvisator ist es ein Spiel: Ein Spiel aus Zufall und Notwendigkeit. Bewe-
gungsbilder, die ›einfallen‹, werden dekonstruiert, ihre Elemente verbinden 
sich mit anderen zu neuen Bewegungskonstellationen.

Ich gehe wieder zum Laptop-Tisch: 
Gehen wir zum dritten und letzten Tanz-Beispiel über. Bitte nennen Sie mir 
einen Choreographen-Namen. Es fällt der Name »John Neumeier«. YouTube 
fi ndet eine Aufnahme der Choreographie von Préludes CV, getanzt vom Ballett 
Hamburg (2003).
Ich ahme (so gut es geht) diesen Tanz nach.

Friederike Lampert in Performance, 
Improvisation »John Neumeier« 
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill, 
Video: Andrea Keiz)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


YOUTUBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TÄNZERISCHER IMPROVISATION  |  195

Um nun den Prozess der Denk-Bewegung während des Improvisierens, der hier 
extrem verlangsamt vorgeführt wurde, wiederum zu beschleunigen, möchte ich 
jetzt die drei durch zufälligen Einfall entstandenen Neu-Interpretationen der Be-
wegungsbilder in Echt-Zeit zusammenfassen. Dann hätte die Improvisation mög-
licherweise so ausgesehen:
Ich verbinde Bruchstücke aus jeder Aufnahme (Cunningham, Brown, Neumeier) 
zu einer kurzen Bewegungsphrase: Ein hybrides Bewegungsgebilde – eine Tanz-
Komposition ist entstanden.

Ich stelle mich an das Vortragspult.

Schluss

Nun könnte ich die Video-Aufnahme dieser Lecture Performance noch bei 
YouTube registrieren lassen … und sie stände dann zum downloaden zur 
Verfügung. 

Da die Zuschauer hier meine Bewegungsgedanken waren, bedanke ich 
mich für die Choreographie und für ihre Aufmerksamkeit.

Literatur 

Balke, Friedrich (1999): »Den Zufall denken. Das Problem der Aleatorik in 
der zeitgenössischen Philosophie«. In: Peter Gendolla (Hg.), Die Künste 
des Zufalls, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 48-76.

Bourdieu, Pierre (1989): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1998): Mimesis: Kultur-Kunst-Gesellschaft, 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Friederike Lampert in Performance 
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill, 
Video: Andrea Keiz)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196  |  FRIEDERIKE LAMPERT

Fischer-Lichte, Erika (2005): »Emergenz«. In: Erika Fischer-Lichte/Doris 
Kolesch (Hg.): Metzler Lexikon. Theater Theorie, Stuttgart/Weimar: J.B. 
Metzler, S. 85-87.

Forsythe, William/Sommer, Astrid (Hg.) (1999): Improvisation Technologies. 
A Tool for the Analytical Dance Eye, CD-ROM/Booklet, Ostfi ldern: Hatje 
Cantz.

Foster, Susan (2003): »Taken by Surprise. Improvisation in Dance and Mind«. 
In: Ann Cooper Albright/David Gere (Hg.): Taken by Surprise. A Dance 
Improvisation Reader, Connecticut: Wesleyan University Press, S. 3-12.
 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denk-Figuren

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Flüchtige. 

Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur

Gabriele Klein

»Jedes Kunstwerk ist ein Augenblick.«
Theodor W. Adorno

Das Thema dieses Textes lässt sich – in Anlehnung an Josef Fürnkäs – fol-
gendermaßen beschreiben: Es ist »räumlich das zerstreute Zufällige, zeit-
lich das kurzlebig Vergängliche, kausal das absurd Zweckslose, ästhetisch das 
frivol Banale« (Fürnkäs zitiert nach Diers 1993: 1), aber auch kulturell das 
Andere, journalistisch der Zeitgeist und gesellschaftsdiagnostisch das aktuelle 
Paradigma. 

Diese Charakteristika beschreiben nicht den Tanz, sondern markieren 
allgemein das Ephemere, das Transitorische, das Flüchtige, also Begriff e, 
die oft synonym verwendet werden und eine Eigenschaft bezeichnen, die 
nicht als Zustand oder Tatsache, sondern genau als dessen Gegenteil, als das 
Nicht-Fassbare beschrieben werden kann. Der Tanz repräsentiert diese Idee 
des Flüchtigen, er gilt als dessen »Versinnbildlichung« (vgl. Wortelkamp 
2002), als »Kunst des fl üchtigen Augenblicks« (Brandstetter 1993: 410), aber 
er bringt das Flüchtige auch hervor. Das Flüchtige gilt als Wesenheit des 
Tanzes und so dient er in kulturtheoretischen Diskursen auch als Anschau-
ungsfeld für das Ephemere. 

Das Ephemere ist ein Baustein einer Ontologie des Tanzes. Tanz, so die 
entsprechende literarische und wissenschaftliche Rede, ist eine fl üchtige Er-
scheinung, vergänglich, immer schon in der Zeit abwesend und im Raum 
nur als Spur, als Erinnerung wahrnehmbar. Tanzgeschichte wäre demnach 
schreibbar als eine Kulturgeschichte der fl üchtigen Erscheinungen – und 
damit eine Herausforderung an Geschichte und Archivierung. Denn Tanz 
›verrinnt‹, so heißt es, er ist nicht fassbar. Diese Annahme dient zugleich 
als Argument dafür, dass Tanz einen ›Überschuss‹ produziert, weil er sich 
entzieht und weil er nicht in den gängigen Denk- und Erkenntnisformen 
aufgeht. Folgt man dieser Denkfi gur, wäre Tanz Kultur- und Gesellschafts-
kritik, Wissenschafts- und Erkenntniskritik zugleich. Denn Tanz gilt aus 
dieser Perspektive als eine Wissensform, die sich quer legt zu den tradi-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200  |  GABRIELE KLEIN

tionellen text- und sprachorientierten Wissenskulturen der Moderne (vgl. 
Brandstetter 2007; Wortelkamp 2006). 

Tanz steht demnach für einen Umbruch, ja einen Paradigmenwechsel 
in den Wissenskulturen, die seit der Neuzeit eher textorientiert waren und 
nunmehr, mit dem Umbruch der Moderne – einer sehr kurzen historischen 
Zeit, die ja etwa nur ein Jahrhundert gedauert hat – sich verändern (vgl. 
Klein 2007). Die Dominanz der Textorientiertheit von Wissen wandelt sich 
nunmehr zugunsten der Bildkulturen sowie jener Wissensformen und Wis-
sensspeicher, die fl üchtig und fl üssig sind (wie das Internet) und zugunsten 
von Archiven, die, wie der Körper, andere Formen der Vermittlung und des 
Transfers von Wissen verlangen. In diesem gesellschaftlichen Umbruch, 
der mit einer Vielzahl von Irritationen im kulturellen Verständnis und der 
sozialen Orientierung der Menschen verbunden ist, erhält Tanz als das Flüs-
sige und Flüchtige erneut einen hohen Stellenwert. Denn ähnlich wie Tanz 
ist diese historische Phase ein ›Nicht-mehr‹ und ein ›Noch-Nicht‹, ein Da-
zwischen, ›reine Bewegung‹.

Es ist diese Wesenszuschreibung des Flüchtigen, die im Tanz selbst in 
jüngster Zeit (wieder) zur Diskussion steht. Tanz ist Teil jener kulturwis-
senschaftlichen Diskurse, die sich mit Performativitätstheorien sowie mit 
Konzepten des Flüchtigen in Bezug auf die Zeit (Gegenwart, Augenblick, 
Plötzlichkeit und Ereignis), den Ort (Transit-Orte wie Bahnhöfe, Flughäfen, 
Hotels), den Menschen (Passanten, Reisende, Flaneure, Geister) und die Na-
tur (Wolken) sowie auf das sinnlich Flüchtige (Tasten, Riechen, Schmecken 
– und Tanzen) der Kultur und Ästhetik fl üchtiger Erscheinungen annähern 
wollen. Aber nicht nur die Kulturwissenschaften, sondern auch zuneh-
mend die öff entliche und bildungspolitische Diskussion entdeckt den Tanz 
als fl üchtige Erscheinung wieder (vgl. Klein 2008). Es ist eine Denkfi gur, 
die keineswegs neu ist, sondern den Tanz sehr beständig begleitet hat, aber 
in den verschiedenen historischen Phasen unterschiedliche Ausprägungen 
und Deutungen fand. 

Im Unterschied zu den kulturtheoretischen und ästhetischen Deutun-
gen haben die sozialen und politischen Aspekte dieses Diskursmusters 
bislang selten zur Diskussion gestanden. Diese wiederum verweisen auf 
gesellschaftliche Umbrüche, auf, so könnte man sagen, ›Irritationen‹ und 
›Improvisationen‹ im Ordnungsgefüge von Gesellschaften.

Die sozialen und politischen Dimensionen des Flüchtigen sollen in die-
sem Text zur Diskussion stehen und den bisherigen tanztheoretischen Dis-
kurs ergänzen. Der Text bewegt sich also im Feld des Dazwischen, zwischen 
Sozialwissenschaft und Tanzwissenschaft, indem die Figur des Flüchtigen 
aus beiden Perspektiven betrachtet wird. Der Fokus richtet sich dabei auf die 
Fragen, wie das Flüchtige einerseits in den aktuellen kulturtheoretischen 
und tanzästhetischen Diskussionen und andererseits in den sozialwissen-
schaftlichen Debatten thematisiert wird und welche politische Relevanz die-
ser Thematisierung zukommt. 

Um mein Argument zu entfalten, skizziere ich zunächst die tanzwissen-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS FLÜCHTIGE. POLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR  |  201

schaftliche Debatte des Flüchtigen, die in jüngster Zeit ausführlich geführt 
wurde. 

Der Tanz als flüchtige Erscheinung

Im 18. Jahrhundert konstituiert sich die Idee des Flüchtigen im Tanz – und 
sie sollte das entscheidende Paradigma des Tanzes in der Moderne werden. 
Gerald Siegmund nimmt in seiner Habilitationsschrift dies zum Ausgangs-
punkt. Er arbeitet heraus, dass es Jean Georges Noverre gewesen sei, der in 
dem ersten seiner »Briefe über die Tanzkunst und über die Ballette« 1760 das 
Flüchtige des Tanzes hervorhebt (Siegmund 2006: 49ff .; vgl. auch Jeschke 
1992). Während aber Noverre noch zu einer umfassenden Ballettreform an-
setzen will, gerade um das Flüchtige zu fi xieren und die Tanzkunst damit 
aufzuwerten, deutet sich in seinen Argumenten und Befürchtungen bereits 
das neue Verhältnis von Bewegung und Stillstand, von Tänzer und Tanz, 
von Figur und Form an, das die Moderne kennzeichnen sollte. 

Es ist mittlerweile ein Allgemeinplatz der tanzwissenschaftlichen For-
schung, dass Tanz sich mit der Herausbildung der Moderne im 18. Jahr-
hundert als das »Andere der Moderne« konstituiert – und dieses »Ande-
re« u.a. als der Ort des Ästhetischen bestimmt wird, wie zu Beginn des 
20. Jahrhunderts in den bürgerlichen Avantgardebewegungen, oder als Ort 
des Politischen defi niert wird, wie in den subkulturellen Bewegungen der 
counter culture seit den 1960er Jahren.

Interessant an diesen Zuweisungen ist – und das ist eine zentrale These 
dieses Textes –, dass die positive Besetzung des Tanzes als das Flüchtige, 
sich der Schriftlichkeit entziehende Medium immer in jenen historischen 
Phasen eine Aufwertung erfährt, in denen sich gesellschaftliche und kultu-
relle Umbrüche vollziehen. Ob im 18. Jahrhundert mit der Aufklärung die 
gedanklichen Fundamente der bürgerlichen Gesellschaft formuliert werden; 
oder um die Jahrhundertwende (19./20. Jahrhundert) sich eine Kulturkrise 
abzeichnet, die die Fundamente der Aufklärung – und mit ihnen Ratio, Ver-
nunft etc. selbst in Frage stellt; oder ob seit den 1960er/70er Jahren sich die 
modernen Gesellschaften zu globalisierten Gesellschaften des 21. Jahrhun-
derts zu wandeln beginnen: Tanz als »das Andere« gilt in diesen Umbruch-
phasen immer als positiver Ausweg aus der Kulturkrise und Gesellschafts-
krise. Es gibt eine Vielzahl von mittlerweile viel zitierten diesbezüglichen 
Aussagen von Tänzern und Tänzerinnen (vgl. Klein 1992: 179-208), die hier 
nicht wiederholt werden sollen. Vielmehr sollen hier zwei Beispiele aus der 
Literaturgeschichte und der Performancetheorie herangezogen werden.

Die Literatur hat in diesen Umbruchphasen immer wieder das Flüchtige 
als das positiv besetzte Andere des Tanzes betont. So hat Gabriele Brand-
stetter in ihrem Buch »Tanz-Lektüren« gezeigt, dass beispielsweise Paul Va-
léry die Flüchtigkeit des Tanzes nicht (mehr) negativ sondern ausgesprochen 
positiv besetzt. Tanz sei reine, sich selbst erneuernde Bewegung, autopoe-
tisch, ohne Außen, zwecklos, selbstreferentiell – und als solche bringt sie 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202  |  GABRIELE KLEIN

eine Idee des Anderen hervor, nämlich reiner Vollzug, reine Performativität, 
reine Gegenwart zu sein. Als solches versteht er sie auch als Vorbild oder 
Muster einer avancierten Poetik (Brandstetter 1995: 290).

Auch in der Performancetheorie entwirft, viele Jahre später, in den 
1990er Jahren, die US-amerikanische Performancetheoretikerin Peggy Phe-
lan eine Ontologie des Tanzes und/als Performance (2005), indem sie deren 
Auff ührungen als fl üchtig vorstellt. Die Flüchtigkeit, Unwiederholbarkeit, 
die Singularität der Auff ührung stellt sie nicht in einen theaterhistorischen, 
literatur- oder kulturtheoretischen Kontext, sondern in ein politisches Be-
zugsfeld. Das »Mehr«, das Tanz und Performance produziere, ein Mehr, das 
diskursiv nicht zugänglich sei, das sich im Schreiben verfehle, versteht sie – 
anders als beispielsweise ein ästhetisches Argument – als etwas Politisches, 
als ein kritisches Instrument einer Politik gegen Repräsentation, gegen nor-
mative Ordnungen und symbolische Macht. Sie stehen, so Phelan, außer-
halb einer Ökonomie der Reproduktion. 

Eine Ontologie von Tanz und Performance aber, die diesem eine Flüch-
tigkeit zuschreibt, ist nicht nur, wie Gerald Siegmund ausführt, »historisch 
anfechtbar und theoretisch bedenklich« (Siegmund 2006: 65). Nicht nur 
weil es Berichte und Bilder über den Tanz gibt – die ein Paradox erzeug-
ten, indem die positiv besetzte Figur des Tanzes als fl üchtige Kunst gerade 
in dem Zeitraum auftaucht, in dem die Herstellung von Bewegungsbildern 
und damit die bildliche Reproduktion von tänzerischer Bewegung und die 
Archivierung des Flüchtigen (vermeintlich) technisch möglich wurde. Und 
auch nicht nur, weil Tanz und Performance selbst Akte des Schreibens und 
des Wissens sind, die, wie Siegmund sagt, »mit kulturellen Mustern, Sehge-
wohnheiten, Zeichen umgeh(en), die immer schon ihre Wiederholungen in 
sich tragen.« (Ebd.) Es ist vor allem auch die politische Dimension, die eine 
Ontologie des Tanzes als Flüchtiges als fragwürdig erscheinen lässt.

Das Flüchtige: Figuren des Politischen 

Das Flüchtige ist kein Alleinstellungsmerkmal des Tanzes; auch Musik bei-
spielsweise, oder jede noch so kurze Alltagssituation sind dadurch gekenn-
zeichnet. Dass das Flüchtige gar nicht so tanzspezifi sch ist, zeigt sich auch 
darin, dass die Metapher des Flüchtigen als ein Grundbestandteil moderner 
Ästhetik verstanden wird. So heißt es bei Charles Baudelaire: »Die Moder-
nität ist das Vergängliche, das Flüchtige, das Zufällige, die eine Hälfte der 
Kunst, deren andere Hälfte das Ewige und Unwandelbare ist.« (Baudelaire 
1989: 226)

Aber nicht nur in der modernen Ästhetik, sondern auch in der moder-
nen Gesellschaft ist das Fließen ein zentrales Paradigma – und dies beginnt 
mit der Industrialisierung und hier deutlich sichtbar am Kapitel- und Ver-
kehrsfl uss: Der sogenannte Verkehrsfl uss, der beispielsweise eine zentrale 
Grundlage der wirtschaftlichen Prosperität war, fand seinen Niederschlag in 
den Verkehrsinfrastrukturen der modernen Städte – und diese städtischen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS FLÜCHTIGE. POLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR  |  203

»Verkehrsadern«, auch das ein neuer Begriff , korrespondieren, wie Richard 
Sennett in seinem Buch »Fleisch und Stein« (Sennett 2004) anschaulich 
gemacht hat, mit den Körperkonzepten des 19. Jahrhunderts. Auch diese 
thematisieren das Fließen: die Blutzirkulation, den Herz-Kreislauf. Körper-
physiologien und Stadtplanungen verweisen aufeinander – und man könn-
te hinzufügen: korrespondieren zudem mit den Körperbildern und Bewe-
gungstechniken des »Neuen Tanzes« der Mechanik und Stilisiertheit des 
klassischen Balletts das ungehemmte, natürliche Fließen des Organischen 
entgegensetzt.

Kam also zu Beginn der gesellschaftlichen und ästhetischen Moderne 
der Flüchtigkeit bereits ein hoher Stellenwert zu, erfreut sie sich in der post-
industriellen Gesellschaft und der auf Ereignishaftigkeit und Gegenwart, 
auf Augenblicklichkeit und Vergänglichkeit setzenden Konsum- und Wa-
renkultur erneut an Aufmerksamkeit. Es ist gerade von postmodernen oder 
poststrukturalistischen Theoretikern darauf hingewiesen worden, dass das 
Fließen und damit der Wunsch nach permanenter Bewegung zu einem, wie 
Paul Virilio es formulierte, »rasenden Stillstand« (Virilio 2002) geführt hat. 
Nicht nur der Verkehrsfl uss mündete in einen permanenten Stau. Auch die 
Utopie einer permanenten Bewegung und ihrer unendlichen Beschleuni-
gung zeigte spätestens am Ende der Moderne ihre Grenzen: im Sport im 
Doping, im künstlerischen Tanz, indem der noch in den 1980er Jahren sich 
beschleunigende Tanz in den sogenannten Konzepttanz, in die Abwesen-
heit von Tanz mündete. 

Auf das Fließen folgt in der Nachmoderne das ›Verfl ießen‹, auf das Flu-
ten das Überfl uten. Konnte man die westlichen Gesellschaften der 1980er 
Jahre – also jene besungenen »fetten Jahre« vor der sogenannten Wende 
und dem Zusammenbruch der sozialistischen Staaten, jenen Glanzzeiten 
der New Economy – konnte man diese Gesellschaft noch problemlos eine 
›Überfl ussgesellschaft‹ nennen, so ist zu Beginn des 21. Jahrhunderts sozial 
eher von einem Überfl üssig-Werden, vom Ver-Fließen des Sozialen die Re-
de. Was fl ießt, sind eher Daten- und Kapitalströme. 

Der Soziologe Zygmunt Bauman behauptet das Flüchtige als eine 
Schlüsselmetapher der Moderne und hat ausgehend von dieser Metapher 
eine Theorie der Moderne formuliert. In der »fl üchtigen Moderne« löst sich 
alles bislang Stabile und Verlässliche auf. Es verfl ießt, wie Bauman sagt:

»Flüssigkeiten bewegen sich mit Leichtigkeit. Sie ›fl ießen‹, werden ›verschüttet‹, 
sie ›laufen aus‹, sie ›spritzen‹ und ›fl ießen über‹, sie ›tropfen‹ und ›überfl uten‹, 
sie ›versickern‹ und ›rinnen‹ […]. Die außerordentliche Mobilität von Flüssig-
keiten legt die Assoziation der ›Leichtigkeit‹ nahe […]. Bei ›Leichtigkeit‹ und 
›Schwerelosigkeit‹ denken wir an Beweglichkeit und Ungebundenheit.« (Bau-
mann 2003: 8)

Das, was so schön tänzerisch klingt, lässt sich aus soziologischer Perspektive 
mit Sorge betrachten. Weniger metaphorisch heißt Flüchtigkeit und Verfl üs-
sigung: Soziale Sicherheit, staatliche Vorsorge, Sesshaftigkeit, soziales Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204  |  GABRIELE KLEIN

gebundensein und gegenseitige Verpfl ichtungen verschwinden zugunsten 
von Unverbindlichkeiten, Bindungsverlusten, nomadischen Lebensweisen 
und sozialer Desintegration. Orte werden zu Nicht-Orten, zu Durchgangs-
stadien, durch die Kapital- aber auch Menschenmassen strömen.

Für die Akteure selbst bedeutet das Flüssigwerden des Sozialen: mehr 
Flexibilität, Dynamik, Eigeninitiative und Selbstsorge. Lebenslanges und 
selbst gesteuertes Lernen und das Ende der Normalerwerbsbiographie sind 
dementsprechend die zentralen Stichworte der postindustriellen Gesell-
schaft. Soziologisch ist nicht das Flüchtige die zentrale Figur zu Beginn des 
21. Jahrhunderts, sondern der Flüchtling, und dieser ist nicht nur der, der 
aufgrund von Chaos, Bomben, Epidemien, Diktaturen, politischer Verfol-
gung ortlos geworden ist. Der Flüchtling ist – als Pendant zum Sesshaften 
– in »fl üchtigen Zeiten« eine globalisierte Figur geworden. 

Entsprechend heißt es auch in Baumans Buch »Flüchtige Zeiten. Leben in 
der Ungewissheit«: 

»Leben in fl üchtigen Zeiten bedeutet, mit der zunehmenden Ungewissheit um-
zugehen – mit der zunehmenden Fluidität der wählbaren Lebensformen und der 
Dialektik von Angst und Sicherheit, mit dem Wachsen der sozialen Ungleichheit 
und dem ›Überfl üssigwerden‹, mit der Globalisierung um dem Permanenzsta-
tus des ›Flüchtlings‹.« (Baumann 2008: Umschlagseite)1

Diese neuen Selbst-Technologien des »fl exiblen Subjekts« (Sennett 2008) 
und seine Ortlosigkeit sind für Tänzer längst Alltagserfahrung. Und so hat-
te die Figur des fl exiblen, örtlich ungebundenen und vagabundierenden, auf 
sich selbst geworfenen Subjekts in dem ›freien Künstler‹ bereits mit dem 
Aufbruch in die Moderne seinen Prototypen gefunden. Im Unterschied 
aber zu anderen Kunstsparten dauert das Künstlerdasein bei Tänzern nur 
selten ein Leben lang. Nicht wenige Tänzer wissen bereits mit Mitte Dreißig, 
dass ihr künstlerisches Dasein sich dem Ende neigt und sie mehrere Be-
rufe ausführen werden. Und nicht wenige schulen vom Tänzerberuf in das 
Computerfach um. Von Normalerwerbsbiographie, die bedeutet, dass man 
sein Leben lang einen erlernten Beruf ausübt, ist im Kunst-Tanz keine Rede. 
Insofern repräsentiert das Tänzerdasein die modernisierungseuphorische 
Interpretation des Wandels zur Kulturgesellschaft, die dieser eine Chance 
für eine neue Sprache, neue wirtschaftliche Strukturen und neue, fl exible 
Handlungskompetenzen der Subjekte zuschreibt. Dieser These folgt z.B. 
auch Adrienne Goehler in ihrem Buch »Verfl üssigungen« (2006), in dem die 
Nähe zum Tanz hergestellt wird, indem ein Foto einer Produktion von Sasha 
Waltz auf dem Cover ist. Ihr Argument allerdings ist kulturpolitisch und 
weniger sozialtheoretisch motiviert. Während Bauman diese Entwicklung 

1 | Beispiel sind die Nokia-Mitarbeiter in Bochum, die zwar 2007 123 Millionen 
erwirtschaftet haben, aber dennoch für das ungebremste Fließen der Finanzströme 
eines global agierenden Konzerns überfl üssig geworden sind, weil die Produktion in 
Rumänien profi tversprechender ist.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS FLÜCHTIGE. POLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR  |  205

einer Entstrukturierung und Aufl ösung des Sozialen mit Sorge betrachtet 
und damit auch das Künstler-Dasein eher als Prototyp des neuen Prekari-
ats kennzeichnen würde, fokussiert Goehler euphorisch die Möglichkeiten 
des »Nicht mehr« und »Noch nicht«. Ihr Credo ist die Produktionsweise der 
kreativen Klassen in Kunst und Wissenschaft, in denen sie Ansätze einer 
(Gegen-)Praxis entdeckt, indem hier andere gesellschaftliche und ökonomi-
sche Produktivitäten entfaltet werden. 

Aber ist eine Kulturgesellschaft in Zeiten von Globalisierung und glo-
balen Wirtschaftskrisen tatsächlich die Alternative zum Sozialstaat, wie der 
Untertitel des Buches »Wege und Umwege vom Sozialstaat zur Kulturgesell-
schaft« nahe legt? Und: Inwieweit können künstlerische Praktiken kritische 
Momente enthalten, die eine andere Ordnung des Sozialen hervorbringen? 
Konkret gesprochen: Wie und wo kann der fl üchtige Tanz ein Experimen-
tierfeld des Sozialen sein? Und wo und wie repräsentiert der Tanz als die 
›fl üchtige Kunst‹ nicht eher das neoliberale Projekt einer globalisierten Mo-
derne?

Utopia in »flüchtigen Zeiten«

Postindustrielle Gesellschaften zeichnen sich aus durch eine Entpolitisie-
rung, von Internationalisierung zugunsten eines globalen, neoliberalen 
Projekts. Sozialstaatliche Verantwortung ist in Selbst-Verantwortung um-
geschlagen: Bildung, Gesundheit, soziale Integration und Altersvorsorge 
sind in die Verantwortung des Einzelnen gelegt. Auch die Verantwortung 
für den Körper, nicht nur für dessen Gesundheit, sondern auch für sein 
Aussehen, ist Bestandteil einer neuen Ethik der Existenz. »Zieh dich aus, 
aber sei schlank, wohlgeformt und fi t«, lautet der soziale Imperativ, und wer 
das nicht ist, nicht kann oder will, der ist, so das Credo, in dieser Gesell-
schaft der öff entlichen Intimitäten und intimisierten Öff entlichkeiten selber 
schuld. Der Körper wird zur Option, zu einem Objekt der Gestaltung. 

Mit der ›Ent-Sicherung‹ des Sozialen im Zuge der Aufl ösung des Sozial-
staats ist einer ›Verrohung‹ des Sozialen Tür und Tor geöff net: Fernseh-Kon-
zepte wie DSHS, Dschungelcamp oder Supermodel sind dafür prägnante Bei-
spiele für das »nackte Leben« (Agamben 2007). Wie also ist kritisches und 
damit auch immer utopisches Potential in nachmodernen Zeiten möglich?
Das Ende der Moderne gilt gemeinhin als Ende der großen Erzählungen 
und mit ihnen auch als das Ende der Utopien. Seitdem ist das Sprechen 
über das Utopische tabuisiert. Ist aber Kritik, sind aber ästhetische Entwür-
fe ohne die Vorstellung eines Besseren, eines Anderen, ohne Utopien des 
Sozialen – und das meint hier die Möglichkeiten des Wahrnehmens und 
Erlebens von Welt – möglich?

Utopien visierten zu Beginn der Moderne einen gesellschaftlichen Zu-
stand (die kommunistische Gesellschaft o.Ä.) an, in dem die Zeit still ge-
stellt ist und Geschichte aufhören würde zu existieren. Es war das Ende der 
Geschichte. In der »fl üchtigen Moderne« gibt es einen solchen Endpunkt, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206  |  GABRIELE KLEIN

einen Stillstand nicht. Das globalisierte Kapital muss grenzenlos fl ießen, die 
Konsumgüterindustrie ist gezwungen, die Logik des Konsums als eine stän-
dige Produktion von ›Abfall‹ in Gang zu halten, die Informationsmedien 
beruhen genuin auf der Flüchtigkeit des Wissens. Fortschritt, ein zentraler 
Begriff  utopischer Modelle, ist im Zuge der Selbst-Steuerung des Subjekts 
von einer gesellschaftlichen zu einer individuellen Kategorie geworden: 
Fortschreiten bedeutet heute nicht mehr kollektives Optimieren, sondern 
individuelles Überleben; nicht mehr Vorwärtsdrängen, sondern im Rennen 
bleiben. 

Die Flucht, das Entziehen ist in Zeiten einer utopielosen Gesellschaft zu 
einem zentralen Ersatz des Utopischen geworden. Semantisch ist die Flucht 
zwar das Gegenteil der Utopie. Soziologisch aber scheint das Flüchten in 
einer deregulierten, individualisierten Gesellschaft, in der niemand ernst-
haft daran glaubt, dass man ›die Welt‹ (und von dieser Einheit muss man 
in globalisierten Gesellschaften reden) zu einem Besseren verändern kann, 
die adäquate Alternative zu sein. Wir fl üchten beispielsweise aus den tra-
ditionellen Institutionen in die Räume der kreativen Klassen (so auch bei 
wissenschaftlichen Konferenzen); sie gelten aufgrund ihrer alternativen 
Lebensformen, ihrer künstlerischen Produktionsweisen und kollektiven 
Arbeitsweisen, ihrer spezifi schen Orte (mitunter ehemalige Industriearea-
le) als Auff angbecken für die Flüchtlinge aus der geordneten Moderne. Aber 
auch und gerade hier sind die in der neoliberalen Gesellschaft verlangten 
Strategien des Überlebens eine existentielle Lebensform. Das Leben und die 
Produktionsweisen der sogenannten kreativen Klassen sind also nicht per se 
kritisch, sondern äußerst ambivalent zu sehen; aus Sicht des Einübens in eine 
fl üchtige Moderne, die sich weitgehend von einer Ethik des Sozialen verab-
schiedet hat, sind in diesen Lebens- und Produktionsweisen auch immer so-
ziale Affi  rmationen im Foucault'schen Sinne eines Produktiv-Machens im 
Sinne der Macht verborgen. Die Orte und Produktionsweisen, an denen die 
Dialektik von Affi  rmation und Kritik sich aufl öst, sind hierbei nicht leicht 
zu fi nden. 

Es geht demnach keineswegs um die Rückkehr zu den gescheiterten 
ideologisch gefärbten ›großen Utopien‹, nicht um das Telos einer besseren 
Welt, sondern darum, das Utopische in der Realität selbst zu suchen. Eine 
Suchbewegung – auch der Tanzforschung – könnte jene sein, die in die zeit-
genössische Choreographie längst Eingang gefunden hat. Diese läge darin, 
Tanz nicht als das Flüchtige, sondern als das beständig Dynamische zu er-
kennen, als eine Bewegung zu sehen, die permanent Ordnung errichtet und 
transformiert. Ihre Aufgabe bestünde darin, die Wahrnehmung auf den 
permanenten Aufbau und Zerfall dieser Ordnungen und der in ihnen zum 
Vorschein kommenden utopischen Momente zu richten. Xavier Le Roy hat 
dieses Moment des Utopischen als ästhetische Politik in Zeiten des Flüchti-
gen im Bezug auf künstlerische Arbeitsprozesse formuliert. Es wird zu dis-
kutieren sein, inwieweit dies für Tanztheorie relevant sein kann und soll:

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS FLÜCHTIGE. POLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR  |  207

»En fait […], si l’utopie garde un sens, ce n’est plus comme système ou modèle 
socio-institutionnel à venir et à souhaité, mais comme modalité ou tonalité sin-
gulière d’un processus et d’un regard, autrement dit comme qualifi cation d’une 
perception et d’une action et non comme objet visé et désiré, bref comme ›utopi-
que‹ et non comme ›utopie‹ au sens historique du mot.
L’utopique n’est pas au-delà du réel, mais le tisse par l’activité permanente de 
notre perception.« (le Roy in Bernard 1999: 23)2

Literatur

Agamben, Giorgio (2007): Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte 
Leben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baudelaire, Charles (1989): »Der Maler des modernen Lebens«. In: Sämtliche 
Werke/Briefe in acht Bänden, Friedhelm Kemp/Pichois Claude (Hg), Bd. 
5, Aufsätze zu Literatur und Kunst 1857-1860, Darmstadt: WBG, S. 226. 

Bauman, Zygmunt (2003): Flüchtige Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Ders. (2008): Flüchtige Zeiten. Leben in der Ungewissheit, Hamburg: Ham-

burger Edition.
Bernard, Michel (1999): »Des utopies à l’utopique ou quelques réfl exions dé-

sabusées sur l’art du temps.« In: Département Danse/Université Paris 8 
(Hg.), Danse et Utopie, Paris: Editions L’Harmattan.

Brandstetter, Gabriele (1993): »Nachwort«. In: dies. (Hg.): Auff orderung zum 
Tanz. Geschichten und Gedichte, Stuttgart: Reclam, S. 410.

Dies. (1995): Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfi guren der Avantgarde, 
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch. 

Dies. (2007): »Tanz als Szeno-Graphie des Wissens«. In: Gabriele Brand-
stetter/Christoph Wulf (Hg.): Tanz als Anthropologie, München: Fink, 
S. 84-99. 

Diers, Michael (1993): »Ewig und drei Tage. Erkundungen des Ephemeren – 
zur Einführung«. In: ders. (Hg.): Mo(nu)mente. Formen und Funktionen 
ephemerer Denkmäler, Berlin: Akademie-Verlag, S. 1-10.

Göhler, Adrienne (2006): Verfl üssigungen. Wege und Umwege vom Sozialstaat 
zur Kulturgesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus.

Klein, Gabriele (1992): FrauenKörperTanz. Eine Zivilisationsgeschichte des 
Tanzes, Weinheim/Berlin: Quadriga. 

2 | »Im Grunde genommen […], wenn die Utopie weiterhin Sinn macht, dann 
nicht mehr als zukünftiges oder wünschenswertes System oder als sozio-kulturel-
les Modell, sondern als eine einzigartige Modalität oder Tonalität eines Prozesses 
und eines Blicks. Anders ausgedrückt, als Qualität einer Wahrnehmung oder einer 
Handlung und nicht als angestrebtes oder begehrtes Objekt. Kurz: als ›Utopie‹ und 
nicht als ›Utopia‹ im historischen Sinn… Das Utopische liegt nicht jenseits dem Re-
ellen, sondern webt es durch die permanente Aktivität unserer Wahrnehmung zu-
sammen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208  |  GABRIELE KLEIN

Dies. (2007): »Tanz in der Wissensgesellschaft«. In: Sabine Gehm/Pirkko 
Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.): Wissen in Bewegung. Perspekti-
ven der künstlerischen und wissenschaftlichen Forschung im Tanz, Bielefeld: 
transcript Verlag, S. 25-37. 

Dies. (2008): »Can you change your life in a dance class? Tanz als Bildung 
und Kunst«. Ästhetik und Kommunikation, H. 142, 39. Jg., S. 53-59.

Phelan, Peggy (2005): Unmarked. The Politics of Performance, London: 
Routledge.

Sennett, Richard (2004): Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der 
westlichen Zivilisation, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ders. (2008): Der fl exible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, 4. Aufl ., 
Berlin: Berliner Taschenbuch.

Siegmund, Gerald (2006): Abwesenheit. Eine performative Ästhetik des Tanzes, 
Bielefeld: transcript Verlag.

Jeschke, Claudia (1992): »Noverre, Lessing, Engel: Zur Theorie der Körper-
bewegung in der 2. Hälfte des 18. Jahrhundert«. In: Wolfgang F. Bender 
(Hg.): Schauspielkunst im 18. Jahrhundert: Grundlagen, Praxis, Autoren, 
Stuttgart: Franz Steiner, S. 85-111.

Virilio, Paul (2002): Rasender Stillstand, 3. Aufl ., Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch.

Wortelkamp, Isa (2002): »Flüchtige Schrift/Bleibende Erinnerung. Der 
Tanz als Auff orderung an die Aufzeichnung«. In: Gabriele Klein/Christa 
Zipprich (Hg.): Tanz Theorie Text, Münster: Lit., S. 597-609.

Dies. (2006): Sehen mit dem Stift in der Hand – die Auff ührung im Schriftzug 
der Aufzeichnung, Freiburg i.Br.: Rombach.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verschwindende Vermittler: Diderots Monster

Gerald Siegmund

Eine Welt ohne Monster?

Am Ende des 18. Jahrhunderts sei das Monstrum »als Thema und als Be-
griff « aus dem modernen Denken verschwunden. »Die Philosophie der 
Aufklärung will nichts von ihm wissen, ihre Sprache hat es vergessen«, 
fasst etwa Hans Richard Brittnacher in seiner »Ästhetik des Horrors« aus 
literaturwissenschaftlicher Sicht das vermeintliche Ende einer langen Tra-
dition der Beschäftigung mit dem Monstrum zusammen (vgl. Brittnacher 
1994: 192). Das späte Mittelalter hatte die fremden hybriden Wesen, halb 
Mensch, halb Tier, auf seinen Weltkarten an die Ränder der damals be-
kannten Welt verbannt. Mit der Renaissance waren sie ins Zentrum der 
Zivilisation vorgerückt, wo man verschiedene Erklärungen und Deutungs-
muster für sie parat hielt. So nennt der französische Mediziner Ambroise 
Paré, Leibarzt der Könige Henri II und Charles IX, in seinem 1573 zum ers-
ten Mal und bis 1607 in sechs zum Teil erweiterten Aufl agen erschienenen 
Buch »Des monstres et prodiges« nicht weniger als 38 Gründe für die Existenz 
von Monstren (Paré 1971). Die Geburt von siamesischen Zwillingen oder 
Hermaphroditen, aber auch von Blinden und an Gallen- oder Nierensteinen 
Erkrankten, kündet von der Allmacht Gottes. Ihr Geboren-Werden fungiert 
als göttliches Zeichen für kommendes Unheil oder aber legt Zeugnis ab 
von einer allzu starken Einbildungskraft der Frau während der Empfäng-
nis eines Kindes. Und mit dem 18. Jahrhundert soll das alles an ein Ende 
gekommen sein? 

Im taghellen Licht der Vernunft sei das Monster und mit ihm das Ge-
spenst verschwunden. Doch wie sieht es im Zwielicht des Theaters aus, wie 
im Dämmer der Bühnen? Danach wird in der Folge zu fragen sein. »Was an 
Monstren so nachhaltig beunruhigt«, fährt Brittnacher fort, »die bedroh-
liche Nähe kontingenter Natur, bleibt bei aller, auch der fortgeschrittensten, 
Erkenntnis unerklärlich. Die beängstigende Affi  nität des Monstrums zum 
Selbst geht in seine Theoretisierung nicht ein, aber in der Faszination an sei-
ner ästhetischen Darstellung bleibt sie, wie unbewußt und uneingestanden 
auch immer, präsent.« (Brittnacher 1994: 193) Die Aufklärung rationalisier-
te das Monster als vermeidbares Naturphänomen oder als Rest alten Aber-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210  |  GERALD SIEGMUND

glaubens weg und delegierte es ins Reich der Fiktion. Hier unterlag seine 
ästhetische Darstellung allerdings einer strengen Regulierung. 

Für den Literaten Jean-Francois Marmontel, der für den Eintrag Fiction 
in Diderot und d’Alemberts »Encyclopédie« verantwortlich zeichnet, ist Lite-
ratur dazu da, eine »neue Welt zu schaff en, eine Welt, wie sie sein würde, 
wäre sie einzig zu unserem Vergnügen gemacht.« (Daston/Park 2002: 251) 
Und dieses Vergnügen wird für ihn gerade durch das Monströse und die 
monströs wuchernde Einbildungskraft beeinträchtigt, die sich durch das 
Vermischen von benachbarten Arten auszeichnet. Die Fiktion muss sich an 
die Gegenstände halten, die die Sinneseindrücke und die Wahrnehmung 
dem Geist vermitteln. Sie muss sich also an die Wahrscheinlichkeit halten. 
Je weiter sich der Geist von der Wahrscheinlichkeit entferne, so d’Alembert 
im Discours préliminaire zur »Encyclopédie« 1751, desto bizarrer und unerfreu-
licher seien die Dinge, die er forme (vgl. Daston/Park 2002: 249). Voltaire 
löst das Monster in seinem »Philosophischen Wörterbuch« als eigenständiges 
Objekt vollständig auf. »Der erste Neger war jedoch in den Augen weißer 
Frauen ein Monstrum, und die erste unserer Schönheiten war für Neger 
ein Monstrum.« (Daston/Park 2002: 251) Dieses reziproke Erschrecken über 
das Fremde, Andere führt ihn zu dem Schluss, dass das Monstrum einzig 
im Auge des Betrachters liegt, einem Auge, das von gesellschaftlichen und 
kulturellen Konventionen geprägt wurde, die der Anblick des Monsters in-
frage stellt. Das Monster verletzt nicht mehr länger die Ordnung der Natur, 
sondern die Konventionen einer Gesellschaft. Das Erschrecken, das es auch 
auf diesem Gebiet nach wie vor auslöst, resultiert aus der Erkenntnis der 
Kontingenz bestehender Ordnungen, die der Anblick des Monsters plötzlich 
augenfällig macht.

Was sowohl Hans Richard Brittnacher als auch Lorraine Daston und 
Katherine Park bereits vor ihm in »Wonders and the Order of Nature« for-
muliert haben, ist jedoch bei genauerer Betrachtung in der Ausschließlich-
keit, mit der die Autoren und Autorinnen das Monströse aus der Tradition 
der Aufklärung wegerklären, nicht haltbar. Denn das Monster ist nicht nur 
eines der zentralen Fermente in den Diskussionen an den wissenschaftli-
chen Akademien in London, Paris und später auch in Berlin. Allein an der 
Pariser Académie wurden zwischen 1699 und 1749 ca. 70 Artikel und 70 
Annalen zum Thema des Monsters veröff entlicht, die um eine Erklärung 
von monströsen Erscheinungen und Missgeburten im Hinblick auf die gött-
liche Ordnung der Natur ringen. Die beiden Anatomen Louis Lémery und 
Jacques Winslow stritten öff entlich über den göttlichen Anteil an der Ent-
stehung von Monstren. Während Winslow Monster als Vertreter einer Ord-
nung betrachtete, die vereinbar mit Gottes Vorhersehung ist, ging Lémery 
davon aus, dass die Eizelle und die Samenzelle zwar göttlichen Ursprungs 
und also gut sind, dass es aber in der späteren Entwicklung des Embryos zu 
zufälligen Fehlentwicklungen kommen kann. Für die Monstren war Gott 
dann nicht mehr verantwortlich (vgl. Curran 2001: 27-38; Huet 1993: 37-45, 
61-67). 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  211

Blinde und Träumer

Die naturwissenschaftliche Diskussion um das Monstrum ist also in vol-
lem Gange, als der junge Denis Diderot sich 1745 anschickt, ins literarische 
und philosophische Leben einzutreten. Von seiner ersten Schrift, einer 
Übersetzung aus dem Englischen von Shaftesburys »Inquriy concerning vir-
tue, or merit« (1699; »Essai sur le mérite et la vertu«; »Versuch über Verdienst 
und Tugend«), dem er wesentliche Impulse in Bezug auf die Defi nition des 
Zwecks von Kunst als eine moralische verdankt, über den »Brief über die 
Blinden« 1749, »Rameaus Neff e« 1761, »D’Alemberts Traum« 1769, bis hin zu 
den »Elementen der Physiologie« 1782 bleibt das Monster für Diderot ein zent-
raler Bestandteil seines Denkens. Es dient ihm als eine Art Skalpell, um das 
Funktionieren der Natur zu erforschen. Es dient ihm aber auch als Motor 
seiner Gedankenexperimente, seines spekulativ-philosophischen Denkens 
über das Wesen und die Identität des Menschen. Dazu ersinnt er Textverfah-
ren, die durch Abschweifungen und Einschübe gekennzeichnet sind. Auf 
diese Weise schaff t er wuchernde Texte, die selbst monströse Gestalt an-
nehmen, um die Identität und Geschlossenheit des Textes und damit auch 
seiner Bedeutung radikal in Frage zu stellen. Kurzum: in Diderots Denken 
wird eben das zum Thema, was die Aufklärung, schenkt man Kritikern wie 
Britt nacher Glauben, gerade nicht thematisiert und theoretisiert, nämlich 
die »bedrohliche Nähe kontingenter Natur« und »die beängstigende Affi  ni-
tät des Monstrums zum Selbst.« (Brittnacher 1994: 193)

»The range and contexts within which physical monstrosity appears in 
Diderot’s works is remarkable«, bemerkt dann auch Andrew Curran in sein-
er Studie über Diderots Monster (Curran 2001: 3). Tauchen Monster in Dide-
rots Werk zunächst noch in einem deistischen Weltbild auf, wo sie entweder 
als Zusammenbruch der sinnvollen göttlichen Ordnung oder aber als Ver-
treter einer zweiten Ordnung außerhalb der Zuständigkeit Gottes fi rmie-
ren, werden sie in dem anonym veröff entlichen »Brief über die Blinden« 1749 
dezidiert in einen materialistischen Kontext gestellt (vgl. Hill 1972: 170-181). 
Monster sind Zeichen eines gottlosen Universums. 

Im »Brief über die Blinden« entwirft der blinde Mathematiker Nicholas 
Saunderson – ein real existierender Wissenschaftler, den Diderot aber in eine 
fi ktive Situation platziert – eine Vorstellung von Monstrosität. Auf seinem 
Totenbett liegend, bezeichnet sich Saunderson aufgrund seiner Blindheit 
selbst als Monster. Er nutzt seinen körperlichen Defekt dazu, zu beweisen, 
dass die Ordnung der Natur alles andere als perfekt ist und manchmal auch 
monströse Geschöpfe produziert. »Sehen sie mich genau an, Herr Holmes«, 
sagt er von sich, »ich habe keine Augen. Was haben wir beide Gott getan, 
daß der eine dieses Organ bekommen hat und der andere desselben beraubt 
worden ist?« (Diderot 1984a: 80) Seine Blindheit stellt eine Herausforderung 
für die theologische Vorstellung einer göttlichen Natur dar. Wie kann Blind-
heit und damit das Böse sein, wenn die Natur gut und moralisch ist? 

Diderot ordnet im Brief Monster und Gott auf einer Ebene an, womit es 
auch keine zweite, gesonderte Natur neben der Göttlichen gibt. Saunderson 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212  |  GERALD SIEGMUND

baut auf seiner Monstrosität, seinem körperlichen Defekt also, das schlagen-
de Argument auf, dass die Natur nicht einmal als eine von Gott gemachte, 
perfekte Schöpfung zu begreifen sei, sondern als eine sich allmählich ent-
wickelnde. Zu einer früheren Zeit der Weltgeschichte, so Saunderson, gab es 
viele solcher Monster wie ihn, die sich anders entwickelt hätten. Die Natur 
ist nichts ewig Festes, sondern sie ist äußerst launig und verbindet mal dies 
mit jenem: »Was ist diese Welt, Herr Holmes? Eine Zusammensetzung, im-
mer wieder Umwälzungen unterworfen, die alle eine beständige Tendenz 
zur Zerstörung anzeigen; eine schnelle Aufeinanderfolge von Wesen, die 
einander ablösen, sich verdrängen und verschwinden; eine vergängliche 
Symmetrie; eine vorübergehende.« (Diderot 1984a: 81)

Das Zusammengesetzte, Vermischte, Unreine und das Zufällige wer-
den hier zum Prinzip der organischen und der anorganischen Natur selbst 
erhoben. Dies fi ndet seine vielleicht radikalste Ausformulierung in Dide-
rots »Gespräche mit d’Alembert«, die zwischen 1769 und 1770 geschrieben 
wurden. Der Text, zu Lebzeiten Diderots nicht veröff entlicht, besteht aus 
drei Dialogen, wovon der zweite mit D’Alemberts Traum überschrieben ist. 
Das erste Gespräch, Unterhaltung zwischen Diderot und d’Alembert, ent-
spinnt sich zwischen den Freunden Diderot und d’Alembert, wobei Diderot 
d’Alembert seine Theorien über die Natur des Organischen am Beispiel von 
d’Alemberts eigener Entstehung unterbreitet. D’Alembert sei nur das zu-
fällige Resultat der Natur, obwohl er seine Identität doch auf eine Kohärenz 
zurückführen könne.

Von Diderots naturphilosophischen Überlegungen nachhaltig verwirrt, 
träumt d’Alembert in der zweiten Unterredung ungewöhnlich lebhaft von 
dessen molekularen Theorien. Die Verstörung muss derart nachhaltig gewe-
sen sein, dass d’Alemberts Lebensgefährtin, Fräulein von Lespinasse, nach 
einer durchwachten Nacht an d’Alemberts Bett am nächsten Morgen den 
Arzt Bordeu herbeigerufen hat, um den noch schlafenden d’Alembert unter-
suchen zu lassen. Dabei entspinnt sich ein Dialog zwischen Lespi nasse und 
dem Arzt auch über die Mitschriften von d’Alemberts Fieberträumen, die 
Lespinasse ganz geistesgegenwärtig angefertigt hat. Gleich das erste Zitat 
aus ihrem Protokoll, das sie Bordeu vorliest, gibt Auskunft über die Sorge 
d’Alemberts. Noch im Traum ersucht er, die Frage nach dem einheitsstiften-
den Bewusstsein mit der nach einer sich permanent wandelnden Materiali-
tät zu vereinen. »Hören sie«, sagt Fräulein Lespinasse, d’Alemberts Rede 
wiedergebend:

»›Zuerst nichts, dann ein lebender Punkt… An diesen lebenden Punkt legt sich 
ein anderer an, dann noch einer, und durch diese aufeinanderfolgenden Anla-
gerungen entsteht ein Wesen, das eines ist, denn ich bin doch eines, daran kann 
ich nicht zweifeln…‹ Während er dies sagte, betastete er sich überall. ›Aber wie 
ist diese Einheit entstanden?‹« (Diderot 1984b: 526) 

Noch im Traum muss sich d’Alembert tastend seines Körpers versichern, um 
eine Vorstellung oder ein Gefühl für seine Einheit zu gewinnen. Der Traum, 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  213

der als Text im Text ein Zitat im zitierten Dialog bildet, kommt hier als ab-
gründige »Nacht der Welt« zum Vorschein, in der sich das Selbst aufl öst, 
als ein dunkler Schacht, wie es Hegel formuliert, in der sich das Subjekt der 
Aufklärung zurückzieht. Über dem Abgrund seiner Verrücktheit, »worin 
phantasmatische Erscheinungen von ›Partialobjekten‹ umherirren« (Žižek 
1998: 14f.) wie die isolierten, losgelösten Punkte in d’Alemberts Traum, wird 
die Realität und Rationalität des vernünftigen Subjekts allererst begründet1. 
Auch für Diderot scheint die verrückte Aufl ösung der Normalzustand zu 
sein, wohingegen die feste Gestalt des Subjekts Zufall ist. Die Textstrategie 
Diderots lässt es hier nicht zu, defi nitiv über den Realitätsgehalt der Rede 
und der einzelnen Positionen zu entscheiden. Vielleicht hat sich Lespi nasse 
verhört, denn immer wieder verweist sie darauf, dass d’Alembert so leise 
sprach und dass ihr Manuskript zu undeutlich sei, als dass sie es lesen 
könne (Diderot 1984b: 529). Als Bordeu ihr auch noch ihren eigenen un-
verständlichen Text erklären kann, zweifelt sie vollends am Realitätsgehalt 
des Geschriebenen und des Geschehens, sodass sie den Diener rufen muss, 
um Klarheit zu gewinnen. Zudem mischt sich d’Alembert mit einer länge-
ren Rede über die Individualität des Menschen ins Gespräch ein, obwohl er 
noch schläft. Als er später aufgewacht scheint, fordert ihn der Doktor auf, 
weiter zu schlafen (ebd.: 542). Aus dem Gespräch zwischen Bordeu und 
Lespi nasse bleibt er im Folgenden bis auf wenige Einwürfe weiterhin aus-
geschaltet. Der Leser muss sich also im Unklaren darüber sein, ob das ganze 
Gespräch zwischen Bordeu und Lespinasse nicht doch im Fiebertraum von 
d’Alemberts stattfi ndet, beide Figuren also von d’Alembert erträumt sind 
und damit ein irreales Hirngespinst eines Kranken bilden. Das, was sich als 
reales Gespräch darstellt, wäre dann lediglich der Traum eines Träumenden, 
dem jeglicher referentieller Status fehlt.

Ist Fräulein Lespinasse zunächst noch zurückhaltend was Bordeus Theo-
rien über die Identität der Arten angeht, stimmt sie bald fröhlich in das ge-
dankliche ›Monster-Machen‹ mit ein. Die Identität des Einzelnen kann nur 
mit problematischen Analogien aufrechterhalten werden. Wie ein Tropfen 
Quecksilber sich mit anderen verbindet, wie eine Biene in einem Schwarm 
aufgeht, so verhält sich der Einzelne zum Ganzen der Natur. Doch wie der 
Tropfen Quecksilber – hat er sich in den Verbund mit den anderen begeben 
– als einzelner Tropfen nicht mehr zu identifi zieren ist, so verliert auch das 
Ich seine Identität. Am Horizont steht immer die permanente Umbildung 
des Ichs. Nur durch das Gedächtnis als letzte Instanz personaler Identität 
kann das Ich aufrechterhalten werden. Monster und Mensch stehen auf 

1 | Die Formulierung »Nacht der Welt« hat der Kulturkritiker und Philosoph 
Slavoj Žižek Hegels »Jenaer Realphilosophie« aus dem Jahr 1803 entliehen, um mit 
Hegel das Subjekt und die symbolische Ordnung aus der Aufl ösung, der Nacht her-
aus zu begründen. Um von einer wie auch immer gearteten Natur zu einem mensch-
lichen Subjekt und seiner Realität zu gelangen, muss nach Hegel und Žižek ein Um-
weg gegangen werden, der über die völlige Zersetzung des Subjekts führt (Žižek 
1998: 14f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214  |  GERALD SIEGMUND

einer Stufe. Der Mensch entsteht nach einem Durchgang durch die monst-
röse und von Monstern bevölkerte dunkle Nacht der hellen Vernunft, einer 
Nacht, die den Tag und die Vernunft in einer dialektischen Wendung ebenso 
begründet wie das Monster den Menschen. Im Fiebertraum unternimmt 
d’Alembert einen, wie es Bordeu bezeichnet, »großartigen Gedankenfl ug« 
und macht »hohe Philosophie« (ebd.: 539): 

»Ich bin nur deshalb so, weil ich so werden musste. Verändern sie das Ganze, so 
verändern sie auch mich; aber das Ganze verändert sich ja unaufhörlich … Der 
Mensch ist nur ein gewöhnlicher Eff ekt, das Ungeheuer ein außergewöhnlicher; 
beide sind gleich natürlich, beide gleich notwendig, beide auf gleiche Weise in 
die allgemeine Weltordnung hineingestellt… Was ist dabei erstaunlich? Alle We-
sen gehen im Kreislauf ineinander über, also auch die Arten … alles ist in unauf-
hörlichem Fluß… Jedes Tier ist mehr oder weniger Mensch, jedes Mineral mehr 
oder weniger Pfl anze, jede Pfl anze mehr oder weniger Tier. […] Und ihr sprecht 
von Individuen, ihr armseligen Philosophen! Hört auf mit euren Individuen […] 
Entstehen, leben und vergehen heißt die Gestalt wechseln […].« (Ebd.: 537f.)

So wie der Mensch permanent seine Gestalt wechselt, also monströs wird, 
und darin immer auch dem Tier ähnlich ist, so wechselt auch der Text per-
manent seine Form. Das eine geht unvermittelt in das andere über: der 
Traum in die Realität, die Wirklichkeit in den Traum, die Wirklichkeit his-
torisch verbürgter Personen (Diderot hat Fräulein Lespinasse tatsächlich am 
Krankenbett d’Alemberts kennen gelernt) in den fi ktionalen Dialog, die na-
turwissenschaftliche empirische Forschung der Zeit in die philosophische 
Spekulation, das empirische Experiment in das Gedankenexperiment, die 
wissenschaftliche Theorie in den dramatischen Dialog, der alle ihre Be-
standteile in die Schwebe bringt. Damit wird das Prinzip des ›Monster-Ma-
chens‹ auf der Textebene aufgegriff en und vorgeführt (vgl. Curran 2001: 76). 
Der Text vollzieht, wovon er spricht. So fl ießen die Sätze von Bordeu und 
Lespinasse ineinander über. Der eine führt den angefangenen Satz der an-
deren fort und umgekehrt, sodass sich zwischen den beiden nicht nur die 
Grenzen der Rede, sondern – sofern diese im Text an die Sprache gebunden 
bleiben muss – auch die Grenzen personaler Identität verwischen.

»Fräulein von Lespinasse: Sie haben recht, Doktor. Im Traum hatte ich schon 
oft das Gefühl …
Bordeu: … wie Kranke bei einem Gichtanfall …
Fräulein von Lespinasse: … daß ich riesengroß würde …
Bordeu: … daß ihr Fuß bis an den Boden ihres Bettes reichte ….
Fräulein von Lespinasse: … daß meine Arme und Beine sich unendlich verlän-
gerten und mein übriger Körper einen entsprechenden Umfang annahm.« 
(Diderot 1984 b: 550)

Die Leitfragen der drei Gespräche von Diderot lassen sich mit Andrew Cur-
ran wie folgt zusammenfassen: 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  215

»[W]hat is the conceptual status of the species in a world where monsters and 
monstrous races attest of the mutability of all life forms? What becomes of no-
tions of diff erence and identity if the conformation of the human body is shown 
to be nothing more than the result of a biological throw of the dice? In short, 
how, if at all, must the self fi nd its bearings in a universe where the terms ›nor-
mality‹ and ›monstrosity‹ are demonstrated to be meaningless? In Le Rêve, the 
view of a mutable nature (embodied by species mutation, polyps, and monsters) 
crashes headlong into d’Alembert’s and L’Espinasse’s vision of the self-as-object: 
the fi rmly entrenched notion of psychological wholeness and personal singular-
ity that underlies the subjective experience.« (Curran 2001: 81)

Der Schauspieler und das Monster

Im letzten Drittel von D’Alemberts Traum versucht Bordeu gänzlich un-
erwartet und auf merkwürdige Weise doch wieder Ordnung in das fröhliche 
monströse Treiben der Natur zu bringen. Das Ende des Traums, gleichsam 
kurz vor dem Erwachen, stellt einen Bruch im Text dar. Wie Andrew Curran 
argumentiert hat, widerspricht das, was Bordeu jetzt entwickelt, dem, was 
er über die prinzipielle Wandelbarkeit der Natur und damit über Monster 
gesagt hat (vgl. Curran 2001: 107). Zusammen mit der Tendenz, die Mons-
ter, die er gerade noch heraufbeschworen hat, wieder zu zähmen, taucht 
zum ersten Mal der Schauspieler im Zusammenhang mit dem Problem der 
Identität auf. 

Was also schaff t nach Bordeu Ordnung in der Welt der zufälligen Ent-
stehung? Bordeu entwirft eine spekulative Theorie des psycho-physischen 
Gleichgewichts im Menschen. Während d’Alembert, als er im Traum ge-
sprochen hatte, vor Bordeu und Lespinasse noch behauptet hatte, dass In-
dividualität wie Monstrosität eigentlich inhaltsleere Konzepte und Begriff e 
seien, räumt Bordeu am Ende ein, dass die Fähigkeiten, die ein Individuum 
auszeichnen und es zu einem solchen machen, abhängig sind von einem in-
neren Konfl ikt. Dieser Konfl ikt ist allerdings nicht psychologisch aufgefasst, 
sondern er spielt sich auf einer rein physiologischen, also materiellen Ebene 
ab. Diderot greift für sein Verständnis der Lebewesen auf die Theorie der 
Keimfädchen zurück, die der Schweizer Naturforscher Albrecht von Haller 
vorgebracht hatte. Jede Keimfaser entwickelt sich demnach aufgrund einer 
inneren Zielgerichtetheit, »durch Ernährung und Gestaltung« (Diderot 
1984b: 542), zu einem bestimmten Organ, dem wiederum ein bestimmtes 
Sinnesvermögen eigen ist. Die einzelne Keimfaser ist selbst allerdings zu-
nächst »bloß ein empfi ndliches System« (ebd.: 542), gleichsam ein neutra-
les, für alle Empfi ndungen gleichermaßen off enes Gewebe, das sich erst zu 
einem bestimmten Organ aufbauen muss. Das Problem, das sich für Bor-
deu in diesem Zusammenhang nun stellt, berührt das Verhältnis von Emp-
fi ndung und Gedächtnis und damit zum Willen und Denken des Menschen 
als Sitz seiner personalen Identität. Wie kann man einem solchen neutralen 
Gewebe aus sich verbindenden Keimfädchen ein Zentrum zusprechen, von 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216  |  GERALD SIEGMUND

dem bestimmte wiederholbare Empfi ndungen und damit so etwas wie ein 
Gedächtnis als Bedingung personaler Identität ausgehen?

»Bordeu: Das heißt, die ständige, unveränderliche Beziehung aller Eindrücke 
auf diesen gemeinsamen Ursprung bildet die Einheit des Lebewesens.
Fräulein von Lespinasse: Das heißt: das Gedächtnis für alle diese aufeinander-
folgenden Eindrücke bildet bei jedem Tier die Geschichte seines Lebens und 
seines Selbst.
Bordeu: Das heißt: das Gedächtnis und der Vergleich, die sich notwendig aus 
all diesen Eindrücken ergeben, führen zum Denken und zum Schlussfolgern.« 
(Ebd.: 548)

Es drängt sich die Frage geradezu auf, wie diese »unveränderliche Bezie-
hung aller Eindrücke« auf das Gedächtnis und damit auf das Denken und 
den Willen des Menschen begründbar ist, wenn doch gleichzeitig alles einer 
ständigen Veränderung unterworfen ist. Das empfi ndliche System des Ge-
dächtnisses bildet den Ursprung aller Keimfädchen, die die organische 
Natur ausmachen, weil diese sich ständig auf es zurückbeziehen müssen, 
um überhaupt wissen zu können, was sie sind. Die vorherrschenden Eigen-
schaften (»Vernunft, Urteilskraft, Einbildungskraft, Wahnsinn, Schwach-
sinn, Rohheit, Instinkt«; ebd.: 562) oder das Wesen eines Menschen entste-
hen durch ein spezifi sches Verhältnis dieses Ursprungs oder Zentrums der 
jeweiligen Fädchen (»l’origine du faisceau«) zu deren Verzweigungen. Im 
Konfl ikt zwischen Zentrum und Peripherie kann es zu einer Dominanz der 
Verzweigungen kommen und damit zu einer allzu großen Sensibilität oder 
Empfi ndsamkeit, die den Menschen schwächt. Zentrum und Peripherie 
müssen in ein bestimmtes gesundes Verhältnis zueinander gesetzt werden, 
jedes Ungleichgewicht schaff t einen bestimmten Typus von Menschen. 

»Ist der Ursprung oder der Stamm im Verhältnis zu den Zweigen zu stark, so 
entstehen Dichter, Künstler, Phantasten, Zauderer, Schwärmer, Verrückte. Ist 
er zu schwach, so entstehen, wie wir sagen, Rohlinge oder Unmenschen. Ist 
das ganze System schlaff , weich, kraftlos, so entstehen Schwachsinnige. Ist das 
ganze System kraftvoll, in innerem Einklang und wohlgeordnet, so entstehen 
scharfsinnige Denker, Philosophen, Weise.« (Ebd.: 562f.)

Wenn das ganze System kraftvoll ist, dann beherrscht sich der Mann in den 
größten Gefahren und urteilt kühl. Er müsse bestrebt sein, so Bordeu, »Herr 
seiner inneren Bewegungen zu werden und dem Ursprung des Bündels 
seine ganze Macht zu erhalten.« (Ebd.: 563) Gelingt ihm das, so ist er mit 
fünfundvierzig Jahren »ein großer König, ein großer Minister, ein großer 
Politiker, ein großer Künstler, vor allem ein großer Schauspieler, ein großer 
Philosoph, Dichter, Musiker oder Arzt. Er ist Herr über sich selbst und seine 
ganze Umgebung.« (Ebd.: 564) Mittelmäßigkeit entsteht also dann, wenn 
die Empfi ndsamkeit an der Peripherie des Körpers die Oberhand gewinnt. 
Ein großer Mann und großer Schauspieler entsteht indessen dann, wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  217

das Zentrum den Fluss der Emotionen in Zaum hält mit dem Ziel, Leiden 
und Tod zu überwinden. 

Doch von welchem Schauspieler ist hier die Rede? Kaum hat Bordeu 
dem »großen Schauspieler« die Macht zugesprochen, ein starkes Zentrum 
zu haben, spricht er am Ende der gleichen Textpassage vom Schauspieler als 
einem »Toren«. »Die sensiblen Wesen oder die Toren befi nden sich auf der 
Bühne, er selbst sitzt im Zuschauerraum; er ist also der Weise.« (Ebd.: 564) 
Diderot redet hier also von zwei Schauspielern: dem Bühnenschauspieler 
einerseits und dem Zuschauer andererseits, der auch ein Schauspieler auf 
dem gesellschaftlichen Parkett sein muss, auf dem er sich bewegt und zeigt. 
Folgt man dieser Argumentation, so zeigt sich das Problem des Bühnen-
schauspielers, um den es mir im Folgenden gehen soll, in seiner zu großen 
Empfi ndsamkeit. Diese macht ihn wandelbar, weil der Bezug zum stabili-
sierenden Gedächtnis geschwächt ist. Dies heißt jedoch nichts anderes, als 
dass der empfi ndsame Mensch und damit auch der Schauspieler prinzipiell 
der Monstrosität anheim gestellt sind. Er läuft aus der Form, wechselt seine 
Gestalt und wird zum Monster. Wie diesem Problem abzuhelfen sei, dem 
widmet sich Diderot in seinem Text »Das Paradox über den Schauspieler«. 

Der Schauspieler gibt das Geben

Monstren stehen in Diderots naturphilosophischen Überlegungen im Zu-
sammenhang mit einer Identitätsproblematik – also mit der Off enheit oder 
Unabgeschlossenheit gegenüber Anderen, dem Art-Fremden. Am Ende des 
Traumes gibt sich eine Verbindung zwischen dem Monster und dem Schau-
spieler zu erkennen. Der Schauspieler betritt hier zum ersten Mal die na-
turgeschichtlichen Diskussionen von Diderot und zwar an einem zentralen 
Punkt, der thematisch die »Gespräche mit d’Alembert« mit dem im gleichen 
Jahr begonnenen Text »Das Paradox über den Schauspieler« verbindet.2 Die 
Verbindung zwischen Monstren und dem Theater in Diderots Denken muss 
noch gezogen werden. Es fi ndet sich, soweit ich den Forschungsstand über-
blicken kann, weder ein Hinweis auf die Schauspielproblematik in den Stu-
dien zu Diderots Monstren noch umgekehrt ein Versuch, den Schauspieler 
mit dem Monster in Verbindung zu bringen. Doch wenn das Monster Agens 
in Diderots Gedankenexperimenten ist, warum bildet dann ausgerechnet 
seine Theorie des Theaters eine Ausnahme? Auch wenn das Monster expres-
sis verbis im »Paradox« auch nicht vorkommt, so ist es in ihm doch existent 

2 | Die Selbstermächtigung des Subjekts, die hier auf dem Spiel steht, viel-
leicht sogar die Selbstermächtigung von Diderot selbst, der auf dem gesellschaftli-
chen Parkett dem alltäglichen theatralen Rollenspiel der Gesellschaft reüssieren will 
und muss – so die These von Günther Heeg, der in diesem Paradox ein regelrech-
tes Angstzentrum Diderots vor gesellschaftlichem Gesichtsverlust ausmacht (Heeg 
2000: 99) – bleibt die zentrale Frage auch im »Paradox«.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218  |  GERALD SIEGMUND

und zwar – die These sei hier gewagt – weil der Schauspieler identisch ist 
mit dem Monster, wie es Diderot in »D’Alemberts Traum« konzipiert hat.

In einem Brief an Grimm anlässlich der Rezension über das Traktat 
»Garrick ou les acteurs anglais«, das den Anlass zur Niederschrift des »Para-
dox« gab, schreibt Diderot 1769: »Es ist ein schönes Paradox. Ich behaupte, 
dass es die Empfi ndsamkeit ist, die die mittelmäßigen Schauspieler macht; 
die extreme Empfi ndsamkeit die bornierten Schauspieler; der kalte Sinn 
und der Kopf die großartigen Schauspieler.« (Diderot in: Gebauer/Wulf 
1998: 247) Philippe Lacoue-Labarthe hat in seiner Deutung des Textes unter-
strichen, dass es sich bei dem Paradox kaum um eine Rezeptur für die rich-
tige Dosierung von Gefühl beim Schauspieler handeln kann. Die Frage, ob 
der Schauspieler nun heiß, d.h. mit viel Gefühl spielen soll oder kalt, d.h. 
mit Verstand und Überlegung, verkenne die Tragweite und die Radikalität 
des Textes in Bezug auf das Problem der Mimesis und des nachahmenden 
Subjekts. Vielmehr steht die paradoxale Identität des Schauspielers selbst 
auf dem Prüfstand (vgl. Lacoue-Labarthe 2003: 19).

Das »Paradox« ist ebenso wie die »Gespräche« in Dialogform verfasst, 
wobei die Redner lediglich als »Der Erste« und »Der Zweite« apostrophiert 
werden. Am Ende des Dialogs schaltet sich unerwartet ein Erzähler ein, 
der vergleichbar mit der Strategie des Traums den Status der Rede prob-
lematisiert und es unmöglich macht, die im Text verhandelten Positionen 
z.B. Diderot selbst zuzuschreiben. »Wenn man sie so hört«, wirft der Zwei-
te ein, »ist also der große Schauspieler alles oder nichts.« »Und vielleicht 
kann er deshalb alles so hervorragend sein«, antwortet der Erste, »weil er 
nichts ist und weil daher seine eigene Gestalt niemals der fremden Ge-
stalt widerspricht, die er annehmen muss.« (Diderot 1984c: 509) Der große 
Schauspieler sei weder ein »Pianoforte noch eine Harfe, noch ein Cembalo, 
noch eine Geige, noch ein Cello.« Er verfügt, so der Erste, über »keinen 
ihm eigentümlichen Akkord« (ebd.: 514). Den Akkord, den Ton aber, der 
seiner Rolle entspricht, nimmt er an. Er kann sich alles leihen, weil er selbst 
nichts ist. Die Schauspieler können nur deshalb alle Charaktere spielen, 
»weil sie keinen Charakter haben« (ebd.: 516). »Worauf das Gewicht des 
Paradoxes liegt«, so Lacoue-Labarthe, »ist die Kunst, ›alles nachzuahmen‹, 
und ›gleiches Geschick für die unterschiedlichsten Charaktere und Rollen‹. 
Sein Akzent liegt auf Abwesenheit, dem Fehlen jedweder Eigentlichkeit.« 
(Lacoue-Labarthe 2003: 24) 

Damit verlagert sich das Problem der Mimesis, die ja die Grundlage 
für die Kunst des Schauspielers bilden soll, weg von der Beobachtung und 
Nachahmung der Natur hin zu einer eigenständigen Schöpfung, die dann 
in einem zweiten Schritt studiert und nachgeahmt wird. Diese Mimesis des 
Schauspielers »vervollkommnet«, wie Diderot sagt, das, was die Natur über-
haupt nicht ins Werk setzen kann. Sie re-präsentiert nicht, oder ahmt nach, 
sie präsentiert. Das Unvermögen der Natur, alles, was möglich ist, auszu-
führen, wird von dieser Mimesis ergänzt. Sie wird selbst zur schöpferischen 
Kraft, indem sie durch Beobachtung und Wahrnehmung ein ideelles Modell 
schaff t, eine Abstraktion, für die es keine konkrete Physis, keine Entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  219

chung in der Natur gibt. Der Schauspieler ahmt damit die Poiesis, die Physis 
als herstellende Kraft selbst nach. 

Dieses »modèle idéal«, das die Einbildungskraft des Schauspielers »als 
ein großartiges Phantom erschaff en hat« (Diderot 1984c: 485), wird nun zur 
Grundlage für sein Spiel. Im Text wird es mit einer zweiten Figur, dem Ge-
spenst, in Verbindung gebracht. »Wenn man Sie hört«, ruft der Zweite sei-
nem Gesprächspartner zu, »ist dem Schauspieler auf der Bühne und bei 
den Proben nichts ähnlicher als Kinder, die nachts auf Friedhöfen Gespens-
ter spielen, indem sie ein großes weißes Laken an einer Stange über ihren 
Kopf halten und unter diesem Katafalk schauerliche Laute von sich geben, 
mit denen sie die Vorübergehenden erschrecken«, woraufhin der Erste er-
widert: »Sie haben recht.« (Ebd.: 486) Der Schauspieler, der selbst nichts 
ist, läuft ständig Gefahr, andere Formen anzunehmen – was in Diderots 
Gedankenwelt nichts anderes bedeuten kann, als dass er zum Monster wird. 
Darauf verweist auch eine parallele Formulierung im »Paradox«, die den 
Dialog zwischen Bordeu und Lespinasse in »D’Alemberts Traum« über die 
Ausdehnung der menschlichen Gestalt wieder aufzugreifen scheint. »Wie 
wir es manchmal im Traum erleben, so berührt ihr Kopf die Wolken, ihre 
Hände greifen nach den beiden Enden des Horizonts: sie [die Schauspielerin 
Clairon, A.d.V.] ist die Seele einer großen Marionette (mannequin), in die sie 
sich gehüllt hat; die Proben haben die Hülle unlöslich mit ihr verbunden.« 
(Ebd.: 486) 

Das Gespenst hat keinen Körper, weil es eine Vorstellung ist, eine reine 
Abstraktion, die als solche in der Natur nicht vorkommen kann. Das Mons-
ter auf der anderen Seite ist nur Körper, organische Materie, die durch ihre 
übergroße Empfi ndsamkeit ständigem Wandel anheim gestellt ist. Beide 
müssen zusammenkommen wie die Hand in den Handschuh, um einen 
großen Schauspieler hervorzubringen. Die beiden Figuren des Monsters 
und des Gespensts stehen mithin in einem dialektischen Verhältnis zuei-
nander und zwar in dem Sinne, dass das eine nicht etwa das Gegenteil des 
anderen wäre, sondern in dem Sinne, dass wenn sich der monströse aus der 
Form geratene Körper nur so lange zum Horizont streckt, er am Ende sei-
nes Weges zum Gespenst wird. Umgekehrt droht das gespenstische ideelle 
Modell, der Weidenkorb, in den sich der monströse Körper hüllen muss, um 
überhaupt Gestalt gewinnen zu können, in ein Monster umzuschlagen, weil 
jede Berührung mit dem Konkreten es von sich entfernt. Diderot weist auf 
die Gefahr hin, dass ein großartiger Schauspieler aus dem persönlichem 
Gefühl der Eifersucht heraus, das dem Inhalt der darzustellenden Szene 
gleicht, die Distanz zum Modell aufgeben könnte, also mit ihm identisch 
werden könnte, was die Perfektion der Darstellung unterminieren würde 
(ebd.: 506). Das Alles und Nichts, das der Schauspieler ist, muss aufrecht-
erhalten werden, um das Geben aufrechterhalten zu können. 

Körper und Geist stehen dabei also nicht in einem binären Oppositions-
verhältnis zueinander, das die beiden in unterschiedliche Sphären (hier das 
rein Geistige, dort das sinnlos Körperliche) verbannen würde. Vielmehr sind 
sie die jeweilige Diff erenz des anderen, ohne die es das eine und das andere 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220  |  GERALD SIEGMUND

nicht gäbe. Monster und Gespenst exponieren sich in der Poiesis des Schau-
spielens, die im selben Akt zugleich die Figur und den Schauspieler hervor-
bringt, gegenseitig.

Der Schauspieler bleibt, gefangen im Weidenkorb des »modèle idéale«, 
ein Monster, aber ein durch das Gespenst gezähmtes. Das Gespenst fun-
giert hier als Signifi kat: als Anspruch eines ideellen Anderen an das Sub-
jekt, Gestalt anzunehmen, um damit für andere, die Zuschauer und für sich 
selbst als anderen, wiedererkennbar verlässlich zu sein und zu bedeuten. 
Der Schauspieler dehnt sich aus, läuft aus der Form, überschreitet die na-
türlichen Grenzen und Funktionszusammenhänge seines Körpers. Das Ge-
spenst dient zur Selbstermächtigung. Dem »modèle idéale« aus dem »Para-
dox« kommt eine vergleichbare Funktion zu wie dem Zentrum des Gefl echts 
aus Keimfäden in »D’Alemberts Traum«. Es fungiert als ordnendes Prinzip, 
das die Monstrosität des organischen signifi kanten Chaos, des Nichts an 
Identifi zierbar-Substantiellem, das der Schauspieler ist, bannt. In diesem 
Modell kann der Schauspieler aus dem Ordnung stiftenden und Gestalt ge-
benden Gedächtnis spielen, weil ihn das Gedächtnis dazu ermächtigt, die 
Ströme der Emotionen zu beherrschen. Ohne Modell ist der Schauspieler 
ein mutierendes Monster, ein Monster des Exzesses, weil das Verhältnis der 
empfi ndsamen Organe zum Stamm zu stark, der Ansturm der Reizungen 
und Empfi ndsamkeit auf das Zentrum zu groß ist. Unter dem Einfl uss des 
Modells (Verstand, Kälte, Überlegung) werden die Nerven ins Gleichgewicht 
mit dem Zentrum gebracht, um etwas ganz und gar Nichtexistentes, Körper-
loses nachzuahmen. 

Während zu viel Empfi ndsamkeit den Menschen und den schlechten 
Schauspieler überwältigt, ihm weder Halt noch Form gibt, so dass er ausei-
nanderläuft, stülpt sich das Gespenst über ihn und formt ihn. Es macht ihn, 
wie Günther Heeg formuliert hat, zum »Gespensterspieler« (Heeg 2000: 
118). Während die Gefühle den Menschen zu einem passiv erleidenden und 
nur schlecht nachahmenden Wesen machen, das prinzipiell nur Bewegung 
und Fluss ist und damit nichts Eigentliches, weil er jede Form annehmen 
kann, also in Diderots Begriffl  ichkeit ein Monster ist, macht das Gespenst 
den Schauspieler, der nicht nur nachahmt, sondern schöpft, zum aktiv ge-
staltenden Herrscher. Das Monster der organischen Empfi ndsamkeit beruht 
auf körperlichem Versagen (der Ton, die Stimme, die Zunge; vgl. Diderot 
1984c: 535; Diderot 1984b: 563), auf dem Moment also, in dem der Körper 
selbst in den Vordergrund tritt. Das Gespenst und damit das Theater stiften 
dagegen einen sinnvollen Zusammenhang.

Monströse Bewegung

Wie lässt sich nun Diderots Monsterdiskurs aus dem späten 18. Jahrhun-
dert mit dem Tanz in Verbindung bringen? Der Tänzer unterliegt dem glei-
chen Paradox wie der Schauspieler. Für den Schauspieler können wir auch 
den Tänzer einsetzen, der in Diderots Vorstellung dem gleichen Primat der 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  221

schöpferischen Mimesis und damit der Gabe zu geben, unterliegt. Diderot 
thematisiert den Tanz in seinen »Unterredungen zum Natürlichen Sohn«, 
die 1757 zum ersten mal veröff entlicht wurden, und die sich vor allem gat-
tungstheoretischen Bestimmungen des neu zu begründenden bürgerlichen 
Trauerspiels widmen. Von den physiologischen und naturphilosophischen 
Gedankenexperimenten, die zehn Jahre später sowohl das »Paradox über den 
Schauspieler« als auch »D’Alemberts Traum« prägen, sieht dieser Text völlig 
ab.

In der Dritten Unterredung über den »Natürlichen Sohn« kommt Dorval 
auf das Ballett seiner Zeit zu sprechen, das für ihn eine »Nachahmung durch 
Bewegung« sein sollte: »Auch der Tanz erwartet noch einen Mann von Ge-
nie. Er taugt überall nichts, weil man es sich kaum träumen lässt, dass er 
eine Art der Nachahmung sei. Der Tanz verhält sich zur Pantomime wie die 
Poesie zur Prosa, oder vielmehr wie die natürliche Deklamation zum Ge-
sange. Er ist eine abgemessene Pantomime.« (Diderot 1981: 165) Doch dem 
Tanz seiner Zeit attestiert Dorval genau das Gegenteil. Zwar bescheinigt er 
den Tänzern seiner Zeit, dass sie ihre »Glieder mit unendlicher Anmut« zu 
gebrauchen wüssten, wenn sie »das Menuett, das Paspied, der Rigaudon, 
die Allemande, die Sarabande« tanzten. Aber, so Dorval, »was ahmt er denn 
nach? Das heißt nicht singen, das heißt trillern.« (Ebd.: 165) Nicht mehr 
nur Schrittmuster sollen also ausgeführt werden, sondern diese sollen dem 
Primat der Nachahmung folgen, das ohne innerere Beseelung ein reines 
»Trillern« wäre. 

Betrachtet man Diderots Forderung nach einer Nachahmung durch Be-
wegung im Lichte seiner später ausgearbeiteten Naturphilosophie, die als 
Grundlage auch für seine spätere Schauspielkonzeption dient, kann man 
eine Verbindung zum Tanz auf einer grundsätzlicheren Ebene ziehen. In 
Diderots naturphilosophischen Betrachtungen ist Materie, auch die anorga-
nische, immer in Bewegung und wandelbar. Damit sind die Körpergrenzen 
und die natürliche Gestalt des Menschen stets nur zufällig und von tempo-
rärer Ordnung. Auch der Marmorblock, so Diderot, geht seiner Aufl ösung 
entgegen. In seiner Notiz »Philosophische Grundsätze über Materie und Be-
wegung« (1770/98) insistiert Diderot darauf, dass es keine »homogene Ma-
terie« gebe. Vielmehr sei das Molekül »von sich aus eine aktive Kraft«, also 
immer in Bewegung und bereit, sich durch vielfältige Wirkungen zu verän-
dern. »Es gibt so viele verschiedene Gesetze, wie es Verschiedenheiten in der 
eigentümlichen inneren Kraft der elementaren Moleküle gibt, aus denen die 
Körper aufgebaut sind.« (Diderot 1984d: 585) Die innere Bewegung, die je-
des Molekül dazu treibt, unaufhörlich neue Verbindungen mit anderen Mo-
lekülen einzugehen, ist in Diderots Gedankensystem gleichbedeutend mit 
der Monstrosität der Materie. Monstrosität basiert auf Bewegung und Be-
wegung erzeugt Monstrosität. In der Nachahmung des Gespensts wird nun 
allerdings zwangsläufi g ein Monster geschaff en, weil die Einbildungskraft 
das zu erstellende Modell aus einzelnen aus der Beobachtung der Natur ge-
wonnenen Teilen zusammen gefügt hat. Das Modell des Schauspielers ist 
nichts anderes als eine Möglichkeit der Natur, »eine Mischung der Arten« 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222  |  GERALD SIEGMUND

(Diderot 1984b: 573), die diese noch nicht realisiert hat. Damit berührt Di-
derots ästhetische Theorie des Schauspielers direkt sein naturwissenschaft-
lich physiologisches Denken. »Die Kunst«, so erläutert Bordeu Fräulein von 
Lespinasse, »nichtexistierende Wesen nach dem Vorbild der existierenden 
Wesen zu schaff en, ist wahre Poesie.« (Ebd.: 574) Ästhetik, Biologie, Chemie 
und Physiologie treff en sich auf dem gemeinsamen Terrain der Bewegung 
als energetische Materie.

Naturalisierung, oder: Der verschwindende Vermittler

Für Diderot war das Monster kein Beweis für die Existenz einer zweiten 
Schöpfung, sondern eine natürliche Tatsache und Beweis für die Schöp-
fungskraft der Natur. Als dynamisches Prinzip verstanden gibt es keinen 
kategorialen Unterschied mehr zwischen dem Monster und der Natur. In 
diesem Sinne verliert das Monster im ausgehenden 18. Jahrhundert, wie 
Brittnacher (vgl. Brittnacher 1994: 192) und Baxmann (vgl. Baxmann 2000: 
410) argumentieren, in der Tat an Bedeutung. Und doch bleibt es als Fer-
ment in Diderots Gedankenexperimenten ständig präsent. Hinter dieser 
Naturalisierung des Monsters verbirgt sich ein Verbergen des Mechanis-
mus der Wirklichkeitskonstitution selbst. Wie etwas gemacht wird, verbirgt 
sich hinter der Geschlossenheit der Darstellung. Diese Wirklichkeit ent-
steht dann, wenn das Monster in gezähmter Form des Gespensts auf den 
Körper des Schauspielers zurückkommt, wenn sich also die Partialobjekte 
oder hybriden Elemente, aus denen das Monster zusammengesetzt ist, zu 
einer Struktur oder Ordnung zusammenfügen. Das Monster verweist auf 
die Kontingenz dessen, was wir als Realität akzeptieren. Theater ist demnach 
keine Nachahmung der Wirklichkeit, sondern ein Labor, in dem die Mög-
lichkeitsbedingung von Wirklichkeit als theatral konstituierte erprobt wird. 
Der Schauspieler und der Tänzer sind monströse und damit signifi kante 
Figuren unserer Wirklichkeitserzeugung. 

Diese verlangt nicht mehr nur eine perfekte äußere Exekution der Schrit-
te, sondern eine Art innerer Formung oder zumindest körperliche Disposi-
tion des Tänzers zur Nachahmung, die im frühen 19. Jahrhundert zu einer 
veränderten Pädagogik des Tanzes führen soll, die gerade in der Verbindung 
von Ästhetik und Physiologie liegen wird. Die Bewegung nimmt so den Um-
weg über die Darstellung und somit über die Imagination, die die Darstel-
lung von etwas, was es so in der Natur gar nicht gibt, in Szene setzt. Die 
Darstellung ist dieser Umweg. 

Das Monster wechselt in der Ordnung des Wissens im 16. und im späten 
18. Jahrhundert damit seinen Platz. Auch bei Ambroise Paré gab es die Ima-
gination. Doch die Frauen, die aufgrund einer zu lebhaften Einbildungs-
kraft während der Zeugung des Kindes, ein Kind mit einem Froschgesicht 
zur Welt brachten, verfügten über eine Einbildungskraft, die aufgrund der 
Ähnlichkeiten und ihrer mechanischen Verkettung hybride Formen zur 
Welt brachte. Die Einbildungskraft, die in Diderots Texten monströs zu 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER  |  223

wuchern beginnt, wird dagegen zur selbstrefl exiven, selbstbezüglichen Ima-
gination, die monströs ist, weil sie etwas erzeugt, was es nicht gibt, da es in 
der Natur kein Vorbild hat. Deshalb muss sich der Tänzer wie der Schauspie-
ler bis zur Grenze der Virtuosität selbst geben. Das Monster, es bewohnt die 
Bühne im Kopf. Monstrosität ist die Einbildungskraft selbst als deren Mög-
lichkeitsbedingung. Monster sind damit die entstellten und entstellenden 
Darstellungen des Imaginären selbst. Sie entstehen dort, wo sich die Ima-
gination als Einbildungskraft selbst refl ektiert, indem sie in die »Nacht der 
Welt« hinabsteigt. ›Die Kunst der Vermittlung‹, die das Monster betreibt, ist 
jene des »verschwindenden Vermittlers« als drittes Element, das als Agens 
der Imagination und damit der Wirklichkeitskonstitution fungiert, als sol-
ches aber undarstellbar bleiben muss und in den jeweiligen Darstellungen 
der anmutigen Choreographien und beseelten Pantomimen als deren Er-
möglichungsgrund nicht einfl ießt. Um zu einer symbolischen Darstellung 
zu gelangen, müssen Schauspieler und Tänzer den Umweg über die Ver-
rücktheit des Monsters gehen. Das Monster erst bereitet die Szene für ihre 
Darstellung. »Kurz gesagt«, formuliert Slavoj Žižek:

»Die ontologische Notwendigkeit der ›Verrücktheit‹ liegt in der Tatsache begrün-
det, dass es nicht möglich ist, auf direktem Weg von der rein ›animalischen 
Seele‹, die in ihre natürliche Lebenswelt eingebunden ist, zu einer ›normalen‹ 
Subjektivität, die in ihrem symbolischen Universum wohnt, zu gelangen – der 
›verschwindende Vermittler‹ zwischen beiden ist die ›verrückte‹ Geste des radi-
kalen Rückzugs von der Realität, welche den Raum für ihre symbolische (Re-)
Konstitution eröff net.« (Žižek 1998: 15)

Das Monster als verrückte, weil kontingente Geste der Natur vermittelt zwi-
schen einer vermeintlichen Natur, die uns als sprechende Wesen für immer 
unzugänglich bleiben muss, und der Herstellung einer Realität. Was bei Di-
derot also auf dem Spiel steht, ist in der Tat der Tänzer und Schauspieler, 
der nicht die Rolle, sondern das Geben zur Herstellung von Wirklichkeit gibt. 
Das Monster oder der Schauspieler/Tänzer in seiner monströsen Dimen-
sion ist die Figur dieser poietischen Gabe. Es ist die Figur der Eröff nung 
eines Wirklichkeitsraumes als Möglichkeitsraum. Diderot hat den emotio-
nalen wie zerrüttenden Kampf des Schauspielers mit dem ideellen Modell 
in die Probenphase verlegt, während die Auff ührung nur noch mechanische 
Wiederholung des einmal erarbeiteten Modells sei. Er hat sozusagen vor der 
Rampe haltgemacht. Betritt ein solcher Schauspieler oder Tänzer jedoch die 
Bühne, führte dies in der Tat zu einem performativen Herstellen und Geben 
in einer veränderten theatralen Kommunikationssituation, in der der Anteil 
der Zuschauer an der monströsen Erzeugung der Figur stärker ist.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224  |  GERALD SIEGMUND

Literatur

Baxmann, Inge (2000): »Monströse Erfi ndungskunst«. In: Inge Baxmann/
Michael Franz/Wolfgang Schäff ner (Hg.), Das Laookon-Paradigma. Zei-
chenregime im 18. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag, S. 404-417.

Brittnacher, Hans Richard (1994): Ästhetik des Horrors, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Curran, Andrew (2001): Sublime Disorder. Physical Monstrositiy in Diderot’s 
Universe, Oxford: Voltaire Foundation.

Daston, Lorraine/Park, Katharine (2002): Wunder und die Ordnung der Natur 
1150-1750, Berlin: Eichborn Verlag.

Diderot, Denis (1984a): »Brief über die Blinden. Zum Gebrauch für die Se-
henden. Mit einem Nachtrag«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften 
I, hg. von Theodor Lücke, Berlin: deb, S. 49-110.

Diderot, Denis (1984b): »Gespräche mit d’Alembert«. In: Denis Diderot, Phi-
losophische Schriften I, hg. von Theodor Lücke, Berlin: deb, S. 511-580. 

Diderot, Denis (1984c): »Das Paradox über den Schauspieler«. In: Denis Di-
derot, Ästhetische Schriften II, hg. von Friedrich Bassenge, Berlin: deb, 
S. 481-539.

Diderot, Denis (1984d): »Philosophische Grundsätze über Materie und Be-
wegung«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften I, hg. von Theodor 
Lücke, Berlin: deb, S. 581-588. 

Diderot, Denis (1981): Das Theater des Herrn Diderot, hg. und übers. von 
Gotthold Ephraim Lessing, Leipzig: Reclam.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1998): Mimesis. Kultur-Kunst-Gesellschaft, 
Reinbek bei Hamburg: rororo. 

Heeg, Günther (2000): Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, 
Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M./Basel: 
Stroemfeld/Nexus. 

Hill, Emita B (1972): »The Role of ›Le Monstre‹ in Diderot’s Thought«. 
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 97, S. 149-261.

Huet, Marie-Hélène (1993): Monstrous Imagination, Cambridge, Mass./Lon-
don: Harvard University Press.

Lacoue-Labarthe, Philippe (2003): »Paradox und Mimesis«. In: Philippe La-
coue-Labarthe, Die Nachahmung der Modernen. Typographien II, Basel: 
Engeler Verlag, S. 9-33.

Paré, Ambroise (1971) : Des Montres et Prodiges, Edition critique et commenté 
par Jean Céard, Genève: Librairie Droz.

Žižek, Slavoj (1998): Die Nacht der Welt. Psychoanalyse und deutscher Idealis-
mus, Frankfurt a.M.: Fischer.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissen macht Augen oder 

wie der Diskurs den Blick lenkt

Christina Thurner

Man sieht nur, was man weiß. Mit diesem, dem Dichter Theodor Fontane 
zugeschriebenen Motto, wird heute u.a. für Reiseführer, für Lebenshilfen 
oder für Business-Clubs zur Wertschöpfung geworben. Dahinter steht die 
– wie auch immer instrumentalisierte – Erkenntnis, dass das Sehen an das 
Wissen gebunden ist. Fontane ging es seinerzeit noch ganz unpekuniär 
darum, einen buchstäblich geschulten Blick auf die Welt zu propagieren. 
So diagnostiziert er, dass sich ein Unwissender mit »gröbliche[n] Augen« 
die »Schirmmütze übers Gesicht ziehn« wird; »wer aber weiß, [...], der wird 
sich aufrichten [...] und [...] plötzlich wie in wunderbarer Erleuchtung sehn.« 
(Fontane 1994: 9f.)

Der Reiseschriftsteller Fontane hat hierbei freilich nicht den Tanz im 
Visier, sondern erwanderte Landschaften. Und doch haben Bonmots einen 
›wahren‹ Kern: Auch für unseren Gegenstand gilt, dass Wissen Augen 
macht, auch wenn dies gerade in Bezug auf die nonverbale Bewegungskunst 
oftmals unterschlagen, ja sogar negiert wird. Die Rede über die Wahrneh-
mung beziehungsweise die Vermittlung von Tanz handelt bis heute weniger 
vom Wissen als von der Intuition. So bekräftigen etwa die Botschaften zum 
jährlichen Welttanztag stets aufs Neue diese betont sinnliche Rezeptionshal-
tung, um »die Universalität des Tanzes zu feiern, alle politischen, kulturel-
len und ethnischen Grenzen zu überschreiten und Menschen zusammen-
zubringen in Frieden und Freundschaft«. (International Theatre Institute 
(ITI)/UNESCO 2008: o.S.) Gemäß dieser Auff assung ist das Auge auf den 
Tanz unmittelbar und direkt mit dem Herzen – um die diesbezüglich bis 
ins 18. Jahrhundert zurückreichende Metaphorik aufzugreifen – und nicht 
etwa mit dem Gehirn oder einem anderen refl exiv-kognitiven Bereich ver-
bunden.

So schreibt bereits 1760 der Tanztheoretiker und -praktiker Jean Georges 
Noverre, dass der Tanz den »Augen [...] die beseelten Gemählde der Emp-
fi ndung vor[stelle]. Diese Sinne bringen die interessanten Bilder, wovon sie 
gerührt worden, zum Herzen; das Herz theilt solche der Seele mit, und das 
Vergnügen, welches [... daraus] entspringt, reißt den Zuschauer hin, und läßt 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226  |  CHRISTINA THURNER

ihn die reinste Wollust empfi nden.« (Noverre 1977: 266) Eine solche emotive 
Wahrnehmung, wie sie Noverre hinsichtlich des dramatischen Handlungs-
balletts beschreibt und wie sie in der Folge zum Paradigma für den Bühnen-
tanz wurde, mag für gewisse subjektive Rezeptionsvorgänge bis heute ihre 
Gültigkeit haben. Allerdings ist fraglich, ob sie auch in Bezug auf zeitgenös-
sische Tanzformen – wie etwa choreographische Realisationen der Konzept-
kunst1 – anwendbar sind und ob man dann überhaupt noch etwas sieht und 
nicht etwa wie Fontanes Unwissender vor Überforderung die Schirmmütze 
ins Gesicht zieht. Eine rein auf Intuition begründete Auff assung von Tanz 
und Tanzwahrnehmung stößt spätestens dann auf ein Problem, wenn die 
als individuell gefühlsmäßig verstandene Wahrnehmung vermittelt wer-
den soll, also nicht-sprachliches, intuitives Erleben versprachlicht auftreten 
muss, um Gegenstand von Refl exion und Theorie sein zu können.

Tanz wurde und wird bis heute jenseits der Auff ührungen vor allem 
sprachlich vermittelt – etwa in Programmheften, in den rezensierenden Me-
dien oder in wissenschaftlichen Publikationen. Und dennoch markiert die 
Unmöglichkeit, über Tanz zu schreiben, seit dem 18. Jahrhundert einen zen-
tralen Topos in den Schriften über Tanz. Aus diesem Paradox hat sich ein 
kontroverser Diskursstrang entwickelt, der sich mit der Sprachlichkeit be-
ziehungsweise mit der Versprachlichung der nicht-sprachlichen Kunstform 
Tanz auseinandersetzt. Dabei reichen die Vorstellungen von einer generel-
len Unübersetzbarkeit bis hin zu jener von einer eigenen neuen Sprache, die 
gefunden werden müsste, um Bewegung verbal erfassen zu können.

Im Folgenden soll nachvollzogen werden, woher die paradoxe Vorstel-
lung einer intuitiven, ›unmittelbaren Vermittelbarkeit‹ von Tanz kommt. 
Dabei möchte ich deutlich machen, dass diese Ansicht einer bestimmten 
Diskurspraxis entspricht, beziehungsweise dass der Diskurs – auch im Tanz 
– den Blick lenkt. Tanz-Wahrnehmung ist – so die These – stets gekoppelt an 
spezifi sch kodiertes Wissen. Man sieht nur, was man weiß. Dieses Wissen in 
Bezug auf den Tanz wiederum speist sich aus physischen Erfahrungen mit 
Bewegung und aus der verbalen Vermittlung von den nonverbal bewegten 
Vorgängen auf der Bühne. In der Rede sowie in Texten über Tanz geht es 
nicht einfach darum, Bewegung auf der Bühne zu be-schreiben, vielmehr 
werden Parameter der Wahrnehmung erst er-schrieben, indem Art und 
Weise des Zeichengebrauchs, Handlungsvollzugs und dessen angestrebte 
Wirkung gewissermaßen vor-geschrieben werden. Ich möchte also im vor-
liegenden Beitrag den Fokus auf den Diskurs über Tanz richten, weil ich der 
Auff assung bin, dass die Art und Weise, wie über Tanz gesprochen und ge-
schrieben wird, wesentlich dazu beiträgt, wie er gesehen wird.

1 | Vgl. dazu auch die Ausgabe 2/2004 der Zeitschrift tanz-journal zum Schwer-
punktthema »Tanz (minus) Konzept?«.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  227

Die Kunst der Bewegung

Gehen wir zurück ins 18. Jahrhundert. Der ›neue‹ Tanz, den die damaligen 
Reformer forderten, sollte die Technik der Virtuosität durch die Zeichen der 
Empfi ndsamkeit ersetzen: er verfüge – so die zeitgenössischen Beschreibun-
gen – über den lebendigen Ausdruck, er verführe (und blende nicht nur) die 
Augen, er fessle das Herz und reiße es zu lebendigen Emotionen mit. Durch 
die Metaphorisierung beziehungsweise Metonymisierung physischer Vor-
gänge mittels einer psychophysischen Begriffl  ichkeit verschränken Noverre 
und seine Gesinnungsgenossen die Praxis und die entsprechende Sprache 
dafür auf eine Weise, die die Grenzen zwischen beiden Bereichen verwischt, 
so dass diese nicht mehr auseinanderzuhalten sind. Der Diskurs der Bewe-
gung triff t oder vielmehr zielt auf die dingliche Bewegung und umgekehrt. 
Mit dem bewegten Körper wird fortan ein Empfi nden assoziiert und mit 
der Empfi ndung ein bewegter Körper oder zumindest bewegte Teile eines 
Körpers wie etwa das Herz. Dieses steht als organische Synekdoche für das 
pulsierende Leben, für den Umlauf lebendiger Substanzen wie auch für die 
lebendige Präsenz.

Für eine solche – anthropologische – Verschränkung schien der Tanz als 
Kunst der Bewegung schlechthin den Ballettreformern geradezu prädesti-
niert zu sein. Aus diesem Bewusstsein heraus ordnet Noverre denn auch die 
Hierarchie der Künste neu, und befi ndet über die ›neue‹ Tanzkunst, dieser 
stehe die erste Stelle in der Rangfolge zu (Noverre 1803, Bd. 2: 72). Die Ab-
handlungen zum Tanz und die Traktate des 18. Jahrhunderts kreieren so den 
Diskurs der doppelten Bewegung – wie ich es nennen möchte.2 Gefordert 
wird eine Wechselbeziehung zwischen Tänzerbewegung und bewegtem Zu-
schauer, also eine doppelte Bewegung. Dieser Diskurs diente nicht allein 
zur Etablierung einer bisher untergeordneten Darstellungsform, seine Ver-
fechter arbeiteten vielmehr mit aller sprachlichen Kraft an einer Vormacht-
stellung der bewegten Kunst innerhalb der Ästhetik.

Gesten

Schon der französische Tanzbuchautor Claude François Ménestrier spricht 
1682 wie auch gut 70 Jahre später sein Landsmann Louis de Cahusac von 
der Universalität der Ballets und begründet dies mit der anthropologischen 
Konstante des Bewegungsdranges (Ménestrier 1972: I; Cahusac 1754, Bd. 
1: 14). Allerdings stellten Tanztheoretiker um 1700 auch fest, dass der Ein-
druck, den ein Tänzer auf das Publikum macht, bestimmten Konventionen 
unterliegt, die jedoch durch die als »wahrhaft« erscheinende Wirkung über-
deckt werden. Der englische Tanzkünstler und -theoretiker John Weaver 
etwa erkennt klar, dass Tänzer wie auch Zuschauende in die Regeln und 
Ausdrucksweisen der Gestik eingeführt sein müssten, damit die nonverbale 

2 | Vgl. dazu auch ausführlicher Thurner 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228  |  CHRISTINA THURNER

Kommunikation überhaupt funktioniere: »[W]hen the Spectator shall consi-
der the Greatness of such a Design, and could he be apprized of the Diffi  cul-
ties attending such an Untertaking, with the Necessity of having both Dan-
cers and Spectators instructed by degrees, with the Rules and Expressions 
of Gesticulation.« (Weaver 1985b: 743) Er wendet sich dagegen, den Tanz als 
eine irrationale, unmittelbar zugängliche Kunstform zu betrachten (Weaver 
1985a: 441). Auch der Leipziger Tanzmeister Gottfried Taubert macht deut-
lich, dass hinter der Tatsache, »dass nunmehr an allen Orten und Enden der 
Welt dergleichen Ballets repræsentiret werden«, Künstler als Dolmetscher 
stünden, durch die sich ihre Kunst von einem Volk zum anderen verbreitetet 
habe (Taubert 1976: 934).

Vor allem Jean-Baptiste Du Bos hat dann die Bedingungen der Kom-
munikation mittels der stummen Ausdruckssprache des Körpers refl ektiert. 
Dabei betont er, dass diese keineswegs universal gegeben sei, sondern er-
lernt werden müsse. Er vergleicht diesen Vorgang mit der Aneignung einer 
Fremdsprache (Du Bos 1993: 363, o.P. 290f.). Die Rezeption der Gesten ist 
also – gemäß Du Bos – nicht anthropologisch gegeben, vielmehr betrachtet 
er die Gesten als »willkürliche« Zeichen, in deren Codes die Zuschauenden 
eingeweiht sein müssen, damit ihnen nichts entgeht (Du Bos 1993: 363, o.P. 
289). 

Was sich zwischen Darstellenden und Publikum immer mehr zu einem 
selbstverständlichen, ›natürlichen‹ Verhältnis entwickeln sollte, geht auf ein 
beidseitiges Einüben von Bewegungscodes zurück. De Cahusac etwa be-
schreibt diesen Vorgang als einen Prozess der Verinnerlichung, bei dem die 
eingeübten, dargestellten Emotionen sich tief ins Herz der Menschen ein-
gravierten (Cahusac 1754, Bd. 1: 13).

Diese Vorstellung der Verinnerlichung geht mit den Paradigmenwech-
seln im allgemeinen ästhetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts einher. 
Dienten die höfi schen Künste und innerhalb derer der ballet de cour einer 
Versicherung der absolutistischen Herrschaftsverhältnisse, so defi nierte 
sich das aufstrebende Bürgertum über die individualisierte Handlung und 
über neue Werte wie ›Innerlichkeit‹, ›Menschlichkeit‹ und ›Mitleid‹, Quali-
täten, die im ballet en action und in den mimetischen Bühnenkünsten ihren 
Ausdruck fanden. Der Mensch des späteren 18. Jahrhunderts, sowohl jener 
auf der Bühne wie auch jener im Zuschauerraum, nahm sich neu als Indivi-
duum wahr (vgl. Koschorke 1999: 12), als sich und andere bewegender und 
zu bewegender Mensch, der imstande ist, Rührung bis zu Tränen zuzulas-
sen beziehungsweise auszulösen. 

Sinnliche Verständigung

Diese Emotionalisierung sollte – gemäß den Tanztheoretikern – gerade auch 
in ihrer Kunstform über ein System von Codes funktionieren, das jedoch 
nicht (mehr) als solches erkennbar sein durfte, weil es eben nicht mehr auf 
äußeren Regeln, sondern auf der Vorstellung einer ›inneren‹, sinnlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  229

Verständigung basierte. Daher rührt der Anspruch auf einen universalen 
und allgemeinmenschlichen Charakter von Zeichen im Sinne einer nicht-
sprachlichen Verständigung, ein Anspruch, der in den Schriften über Tanz 
paradoxerweise gleichzeitig konstituiert und refl ektiert wird.3

Interessant ist insbesondere die bildhafte Argumentation, die sich im 
18. Jahrhundert auch außerhalb der Tanztheorie zur Beschreibung der dop-
pelten Bewegung, der Wechselwirkung zwischen Außen- und Innenwelt so-
wie zwischen Körper und Geist/Seele, herausbildete. Die psychophysische 
Wechselwirkung wird unter der Bezeichnung »Infl uxus physicus« systema-
tisch untersucht. Dabei ist allgemein die Rede von einem wechselseitigen, 
»natürlichen Einfl uß [...] von der Seelen in den Cörper und von dem Cör-
per in die Seele«, wie es etwa in Zedlers »Universal-Lexicon« von 1740 heißt 
(Zedler 1740: 980). 

Der Philosoph Johann Georg Sulzer defi niert in seiner »Allgemeine[n] 
Theorie der Schönen Künste« die Körperbewegungen, die »Gebehrden« als 
»Aeußerungen dessen [...], was in der Seele vorgeht« (Sulzer 1786, Bd. 2: 
244), und er geht dabei auf die Dynamik des nonverbalen Körperausdrucks 
und seiner emotionalen Wirkungskraft ein:

»In gar viel Fällen sind die Gebehrden eine so genaue und lebhafte Abbildung 
des innern Zustandes der Menschen, daß man ihre Empfi ndungen dadurch weit 
besser erkennet, als der beredteste Ausdruk der Worte sie zu erkennen geben 
würde. Keine Worte können weder Lust noch Verdruß, weder Verachtung noch 
Liebe so bestimmt, so lebhaft, vielweniger so schnell ausdrüken, als die Gebehr-
den. Also ist auch nichts, wodurch man schneller und kräftiger auf die Gemü-
ther würken kann.« (Ebd.)

Schnelligkeit und Vehemenz werden der Sprache der Gebärden als spezi-
fi sche Wirkungsmerkmale zugeschrieben. In der Theorie der Bewegung im 
engeren ästhetischen Sinne, der Tanztheorie, hält Noverre dementsprechend 
über den Unterschied von wörtlicher und gestischer Sprache fest, letztere sei 
»plus bref et plus concis que le discours« (Noverre 1803, Bd. 2: 107). Er führt 
das Bild des Blitzes an, das Plötzlichkeit und Heftigkeit des nonverbalen 
Kommunikationsvorgangs veranschaulicht: »[E]s ist ein Blitz, der aus dem 
Herzen fährt, in den Augen fl ammt, alle Gesichtszüge hell macht, den Knall 
der Leidenschaften verkündigt, und uns gleichsam die Seele nackend sehen 
lässt.« (Noverre 1977: 147f.) Die Kraft der ausschließlich gestisch-mimischen 
Sprache liegt – Noverres Ausführungen zufolge – in der spezifi schen Wir-
kung, im bewegenden, emotionalen Eff ekt, der ohne den Umweg über den 
Intellekt die Seele der Zuschauenden erfassen soll. Der Schauspieltheore-
tiker Johann Jakob Engel verwendet für diesen Vorgang die Metapher der 

3 | Die deutschen Tanzmeister wie Johann Pasch, Gottfried Taubert oder 
Samuel Rudolf Behr sowie in England John Weaver bestätigen in ihren Schriften, 
dass sie die Konstruiertheit des universalen Charakters ihrer mimetischen Kunst-
form durchaus thematisierten.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230  |  CHRISTINA THURNER

»Verschmelzung«; er schildert die Kommunikation zwischen Bühnendar-
steller und Zuschauer als ein Ineinanderfallen der Zeichen, als eine Ver-
einigung von Zeichenproduktion und -rezeption. Die Darstellung Engels 
liest sich sinnbildlich wie ein Akt der Befruchtung zwischen Bühne und 
Publikum, zwischen Aktion und Perzeption, indem es da heißt, »daß in der 
Seele die Vorstellung des Objects und die der Rührung, welche das Object 
hervorbringt, so ganz unzertrennt, so innig verschmolzen, so Eins sind« 
(Engel 1968, Bd. 2: 59). Engel fordert eine Einigkeit der Zeichen, denn der 
Mensch wolle die »Vorstellungen, auch in ihrer Bezeichnung, gleich innig 
[...] verschmelzt, gleich genau [...] vereinigt wissen« (ebd.).

Was Engel in seinen »Ideen zu einer Mimik« als Verschmelzung der Zei-
chen beschreibt, meint ebenfalls die von Noverre geschilderte Schnelligkeit 
und Vehemenz des nonverbalen Ausdrucks. Interessant ist allerdings, dass 
es Engel off enbar darauf ankommt, die Syntax, d.h. die Reihung von Zeichen 
in der wörtlichen Sprache, beim nonverbalen Ausdruck durch eine nicht 
mehr chronologisch organisierte Ordnung ersetzt zu wissen: durch einen 
quasi räumlich gegenwärtigen, als Einheit erfahrenen organischen Zeichen-
austausch (vgl. ebd.). Engel erwähnt in diesem Zusammenhang »die gro-
ße Schnelligkeit in der Folge der Empfi ndungen, und die große Feinheit in 
ihrer Mischung.« (Ebd.: 284) Er geht zwar hier noch von einer Sukzession 
aus, behauptet aber, dass diese durch die Schnelligkeit in ihrer Wahrnehm-
barkeit aufgehoben sei und durch das Bild der komplexen Mischung ersetzt 
werde. Diese ist schließlich nicht mehr eindimensional chronologisch bzw. 
syntagmatisch zu denken. Man kann vielmehr von einem Paradigma der 
Verräumlichung im nonverbalen Kommunikationsmodell sprechen. Die ex-
pressive Körpersprache wird also als dynamisches Zeichensystem gedeutet, 
das – losgelöst von syntagmatischer Struktur, von zeitlicher Anordnung und 
von der Arbitrarität der Sprache – eine ›natürliche‹, direkte Vermittlung im 
Raum ermöglichen sollte (vgl. Geitner 1992: 5).

Dazu mussten aber nicht nur die Schritt- und Gestenfolgen, sondern 
vor allem die Leidenschaften, das Empfi nden, studiert und somit als spe-
zifi sches Wissen angeeignet werden.4 Ein Tänzer sollte also nicht eine be-
stimmte Darstellungsweise einüben, sondern vielmehr am eigenen Leib das 
Spektrum der Gefühle so genau kennen, dass er fähig sei innere Regungen 
überzeugend nach Außen zu übertragen. Die Bühnenfi gur wird damit im 
Diskurs über den Tanz zu einem intentional fühlenden Menschen stilisiert, 
indem vorausgesetzt wird, dass Empfi ndungen grundsätzlich bestimmbar, 
dreidimensional kommunizierbar und buchstäblich mit-teilbar sind. 

Der angenommenen Möglichkeit, den bewegten Ausdruck des Tänzers 
so zu diff erenzieren, geht ein anthropologischer Paradigmenwechsel vor-
aus, der sich im Diskurs über die Sprache der Gesten, über die dramati-

4 | Noverre kritisiert die gängige Praxis, die sich auf Schritte statt auf das Stu-
dium der Leidenschaften konzentriere (Noverre 1977: 43f.). Bereits 1754 fordert Louis 
de Cahusac: »Habituez votre ame à sentir, vos gestes seront bientôt d’accord avec elle 
pour exprimer.« (Cahusac 1754, Bd. 3: 168)

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  231

schen Künste und insbesondere über den Tanz niederschlägt. In den ent-
sprechenden Theorien des 18. Jahrhunderts bildete sich ein Konsens, der 
festschrieb, dass die Kommunikation zwischen Bühne und Publikum auf 
einer neu hervorgehobenen, möglichst umfassenden Kenntnis der Empfi n-
dungen beruhe und dass Empfi ndungen auf Bewegung basierten und sich 
über physische Bewegung vermitteln ließen.5

Wahrnehmung und Wirkung

Mit den neu in den Blick gerückten Möglichkeiten einer Vermittlung von 
Empfi ndungen über die Bewegung hängt eine jeweils intendierte Wirkung 
zusammen. Nicht nur über den Ausdruck von Schauspielern und Tänzern 
wird in den ästhetischen Schriften der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 
nachgedacht, sondern – damit eng verbunden – auch über die Rezeption. 
Diskutiert wird einerseits die gewünschte Art der Wirkung, andererseits die 
Frage, wer wie wahrnimmt. Die Annahme, dass Kunst buchstäblich Ein-
druck mache (vgl. Du Bos 1993: 367, o.P. 306), schlägt sich in verschiede-
nen Metaphern für die Darsteller-Zuschauer-Beziehung nieder. Als eine 
Refl exion im Sinne einer Spiegelung hat bereits Lucian in der Antike die 
Rezeption von dramatischem Tanz beschrieben: Der Zuschauer sehe »in 
dem Tänzer, wie in einem Spiegel sich selbst, und wie er zu empfi nden und 
zu handeln pfl egt« (Lucian 1971: 440). Das Bild der Spiegelung wird dann 
von Noverre und seinen Zeitgenossen durch Metaphern der dreidimensio-
nalen, dynamischen Bewegung abgelöst und – je nach Blickrichtung – zu 
einer emotionalen Identifi kation des Zuschauers mit dem Darsteller, zu 
einer Übertragung vom Bühnenakteur auf das Publikum oder zur Zuschau-
er-Affi  zierung umgedeutet (vgl. Woitas 2004: 66; Fischer-Lichte 1999: 63). 
Noverre spricht etwa davon, dass der Betrachter so zu täuschen sei, »daß er 
sich in einem Augenblicke an den wirklichen Ort der Scene versetzt zu seyn 
glaubet« (Noverre 1977: 17); an anderer Stelle beschreibt er die Wirkung als 
geradezu physische Einwirkung: »Er [d.i. der Bühnenakteur, d.V.] rühret im 
Pathetischen; im Tragischen erregt er die auf einander folgenden Bewegun-
gen der heftigsten Leidenschaften, er wühlt, wenn ich so sagen darf, im Ein-
geweide des Zuschauers, zerreißt ihm das Herz, durch bohrt ihm die Seele, 
und preßt ihm blutige Thränen aus.« (Ebd.: 158)6

Die Bewegung auf der Bühne soll also einerseits auf die Vorstellungs-

5 | Vgl. dazu auch Fischer-Lichte, die mit Referenz u.a. auf Lessing von den ges-
tischen Zeichen als »Resultat eines komplizierten Beobachtungs-, Registrier-, Aus-
wahl- und Synthetisierungsprozesses« spricht (Fischer-Lichte 1993: 126f.).

6 | Noverre bezieht sich hier auf den Schauspieler Garrick. Vgl. auch Sulzer, der 
in moderaterer Weise über die Affi  zierung, vom Zuschauer her betrachtet, schreibt, 
durch Anschauen von Bewegung könnten »Lust und Unlust, Empfi ndungen und Lei-
denschaften« hervorgebracht werden (Sulzer 1786, Bd. 1: 279). Auch Blasis spricht 
davon, dass es das Ziel der tänzerischen Darbietung sei, das Interesse des Betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232  |  CHRISTINA THURNER

kraft wirken und den Zuschauer dazu bewegen, sich in das vorgeführte Ge-
schehen hineinzuversetzen – im Sinne einer Identifi kation –, andererseits 
soll sie direkt auf den Körper des Zuschauers eine spürbare physische Kraft 
ausüben – im Sinne einer Übertragung beziehungsweise Affi  zierung. Die-
se Kraft erscheint in verschiedenen Beschreibungen als doppelte Kraft der 
Bewegung – als bewegt und bewegend. Sulzer spricht etwa von der »ästhe-
tische[n] Kraft« der Tanzkunst, die an Stärke keine Kunst übertreff en könne 
(Sulzer 1787, Bd. 4: 423). 

In den Quellen ist die Rede von Zuschauern, die angesichts von dra-
matischen Tanzauff ührungen – insbesondere von Noverres Medea und Ja-
son – tatsächlich in Tränen ausgebrochen oder in Ohnmacht gefallen seien 
(vgl. Dahms 1997: 477; Woitas 2004: 120). In den Schilderungen kommt der 
eigentlich unbeschreiblichen, unwillkürlichen, den gesamten Menschen er-
greifenden Bewegung eine größere Bedeutung zu als der rationalen Refl e-
xion. Die Tanzrezeption wird dabei zu einem auch mit noch so aufgeklärtem 
Verstand allein nicht zu erfassenden Ereignis stilisiert (vgl. Cahusac 1754, 
Bd. 3: 160f.). Dabei ist interessant, dass dies wiederum mittels Sprache ge-
schieht – einer Sprache, die sich in Bezug auf die Wahrnehmung von Tanz 
off enbar selbst nicht traut.

Glaubt man nämlich den Schriften der Zeit, so entzieht sich die Rezep-
tion von gelungener dramatischer Tanzkunst – wie auch der Tanz selbst 
– einer bestimmten beziehungsweise bestimmenden Beschreibung.7 Und 
dennoch ist es gerade dieser unbestimmte, jegliches verbindliche Prüfen 
und exakte Defi nieren ausschließende Diskurs, der dazu führte, dass die Fi-
gur des Zuschauers als individuell erlebendes Wesen sich etablieren konnte 
und dadurch wiederum zurück auf das Verständnis von Sinn und Zweck der 
Tanzkunst wirkte.8 Noverre schreibt, das Ballett werde »denjenigen immer 
sehr lebhaft rühren, der Augen und ein Herz hat«, dies allerdings, räumt er 
ein, »wenn nur die, welche es ausführen, Seelen haben, und Empfi ndung 
mit gehörigem Nachdruck und Leben vorstellen können.« (Noverre 1977: 
135)9 Nichts Geringeres als das »Leben« verbindet also Darbieter und Rezi-
pienten. Der eine wird als Lebewesen lebhaft gerührt, der andere stellt Le-
ben dar beziehungsweise aus.

ters zu wecken, dadurch seine Seele zu bewegen und ihn Emotionen wie Freude und 
Vergnügen empfi nden zu lassen (Blasis 1820: 24).

7 |  Sulzer spricht von den Schwierigkeiten, »die Gebehrden bestimmt zu be-
schreiben.« (Sulzer 1786, Bd. 2: 244) Zum Zweifel an der Lesbarkeit der »Bilder-
schrift der Empfi ndungen« im stummen Drama der Gebärden auch beim späteren 
Noverre vgl. Brandstetter 1990: 91.

8 | Claudia Jeschke hält fest, dass das Eigenerlebnis des Zuschauers bzw. aller 
Zuschauer den idealen Betrachter ersetze, was wiederum die Voraussetzungen für 
die Theatralisierung des Tanzes gewesen sei (Jeschke 1991: 190).

9 | Auch Blasis schreibt demgemäß, »un véritable danseur«, der nach den Re-
geln tanze, müsse dem Ausdruck seiner Bewegungen mit Gefühl und Intelligenz 
Seele verleihen (Blasis 1820: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  233

In Bezug auf den zu rührenden Rezipienten wird jedoch eines der sig-
nifi kantesten Paradoxa des zeitgenössischen Diskurses über Tanz deutlich: 
Obwohl eine allgemeinmenschliche, weil lebendige, Zugänglichkeit und 
Verstehbarkeit der Sprache der Bewegung propagiert wird, gelten off enbar 
dennoch gewisse Einschränkungen im Hinblick auf die Tanzrezeption. Das 
Leben stellt sich auf der Bühne nämlich nicht (oder nur teilweise) selbst, 
sondern durch Zeichen und Gesten vermittelt dar. Auch hier ergibt sich wie-
derum eine Diskrepanz zwischen mutmaßlich ›natürlichem‹, ›unmittelba-
rem‹ Ausdruck und der Mittelbarkeit von Dar-Stellung. Dieser Widerspruch 
fi ndet sich in namhaften Schriften über Tanz. Bereits Cahusac unterschei-
det relativ genau zwischen Tanz als Gestenkunst (»l’Art des gestes« Cahusac 
1754, Bd. 1: 17) und den Gesten des alltäglichen Lebens (vgl. ebd.: 14). Er 
trennt also zwischen einer rudimentären, universellen Sprache der Bewe-
gung und künstlerischem Ausdruck im Tanz (vgl. ebd.: 17).

Für Noverre wiederum ist diese Unterscheidung – gemäß seiner Forde-
rungen nach einem »natürlichen« Ballett – nicht mehr aufrecht zu halten. 
Er stellt denn auch fest: »Die Künste gehören allenthalben zu Hause; laß 
sie nur ihre natürliche Sprache reden, so werden sie keines Dollmetschers 
bedürfen, und sie werden jedermann rühren, er mag Kenner seyn oder 
nicht« (Noverre 1977: 204f.). Allerdings räumt er ein, dass sich die Leiden-
schaften, die den Künstler leiten, »nach den Graden ihrer Empfi ndlichkeit« 
unterscheiden (ebd.: 11). Den Grund sieht Noverre in den kulturellen Unter-
schieden zwischen den Völkern, was Konsequenzen für die Künste nach 
sich zieht:

»Jedes Volk hat seine eigne Gesetze, Gebräuche, Gewohnheiten, Herkommen, 
Moden und Ceremonien; jede Nation hat ihren besondern Geschmack in ihren 
Lustbarkeiten, in ihrer Bauart, in ihrer Art, die Künste zu pfl egen; ein geschick-
ter Mahler muß uns diese Verschiedenheit bemerken lassen; sein Pinsel muß 
getreu seyn; wofern er nicht allenthalben zu Hause ist, hört er auf wahr zu seyn, 
und darf nicht mehr verlangen zu gefallen.« (Ebd.: 113f.; vgl. auch ebd.: 204ff .)

Ein wirksamer Künstler im Sinne Noverres muss also nicht etwa ein All-
gemeinmenschliches abbilden, sondern durchaus kulturelle Unterschiede 
für die Rezipienten erfahrbar machen. Mit der Metapher des Zuhause-Seins 
grenzt Noverre das ›Eigene‹, das er als das ›Wahre‹ bezeichnet, von einem 
›Fremden‹ ab. Das gilt sowohl im Hinblick auf den (Kunst-)Produzenten, der 
›wahr‹ sein soll, als auch auf den Rezipienten, dem off enbar nur das ›Wah-
re‹, also das, was er kennt, gefallen kann. Damit widerspricht Noverre der 
Auff assung von einer universellen Ästhetik. Diese ist auch im allgemeinen 
ästhetischen Diskurs der Zeit keinesfalls unbestritten. Bereits Jean-Jacques 
Rousseau betont in seinem »Brief an d’Alembert« von 1758 den »verschie-
denen Geschmack der Nationen«, der sich auch in den Kunstprodukten, 
insbesondere im Theater, zeige (Rousseau 1978: 350).10 Auf diesen Text 

10 | Rousseau stellt außerdem einen direkten Zusammenhang zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234  |  CHRISTINA THURNER

Rousseaus könnte sich Noverre in der bereits zitierten Stelle berufen haben; 
die auff allend ähnliche Argumentation, wenn auch mit anderer Stossrich-
tung, legt dies nahe. Bei Rousseau ist ebenfalls vom Künstler die Rede, der 
den Leidenschaften der Menschen »schmeicheln« müsse, damit die Betrach-
ter nicht »abgeschreckt« würden und »sich nicht mehr in einem Bild erken-
nen wollen«; er folgert: »Man schreibe also dem Theater nicht die Macht zu, 
die Meinungen und die Sitten zu ändern, welche es nur befolgen und aus-
schmücken kann. Ein Schriftsteller, der gegen den allgemeinen Geschmack 
verstieße, würde bald für sich allein schreiben.« (Ebd.: 351)

Rousseau kritisiert die zeitgenössische Theaterpraxis einer Anbiederung 
an den Publikumsgeschmack. Was seine Argumentation mit jener der Thea-
ter- und Tanzreformer verbindet, ist die Annahme, dass die Kommunikation 
zwischen Künstler und Publikum ganz so unmittelbar, wie immer wieder 
angegeben, nicht sein kann, weil sich beide Instanzen gegenseitig in der 
Wahl der Mittel beeinfl ussen: der Künstler wirkt bei ›richtiger‹ Wahl posi-
tiv auf die Empfi ndungen des Publikums, jenes wiederum entscheidet aber 
off enbar, zu welchen Mitteln der Künstler greifen muss, um überhaupt – 
je nach Anspruch – anzukommen, zu gefallen oder verstanden zu werden. 
In der Kernaussage, dass die Kommunikation zwischen Kunstproduzenten 
und -konsumenten kulturell sowie historisch bestimmt ist, sind sich der 
Theaterkritiker Rousseau und Verfechter einer dramatischen Tanzkunst wie 
Noverre oder Sulzer einig, auch wenn ihre daraus formulierten Konsequen-
zen für die Kunst jeweils andere sind.

Resümee

Die Rede über Tanz, das wollte ich in meinem Beitrag zeigen, blendet vom 
18. Jahrhundert bis in unsere Zeit weitgehend die Parameter aus, die uns 
die Wechselbeziehung zwischen Tanzenden und Publikum als eine ›un-
mittelbar‹ bewegte wahrnehmen lassen. Das machte im Zuge der Ballett-
reform und dem damit zusammenhängenden Paradigmenwechsel hin 
zu einer sensualistischen Wirkungsästhetik durchaus Sinn, vermag aber 
spätere Strömungen in der Tanzkunst nur bedingt zu erfassen. Wenn wir 
also heute an die Grenzen dieser Wahrnehmung stoßen, wenn wir nicht 
mehr so ohne weiteres bewegt werden und die dreidimensionalen, dynami-
schen Zeichen, die uns die Bühne entgegenhält, nicht auf Anhieb be-greifen 

»Geschmack«, d.h. ästhetischem Empfi nden, und den »Sitten«, also dem kulturellen 
Kontext, her. Er weist explizit darauf hin, dass er beide Begriff e »gleichwertig« ge-
brauche und führt dazu aus: »[D]enn obgleich das eine nicht das andere ist, haben sie 
doch einen gemeinsamen Ursprung und unterliegen denselben Umwälzungen. Das 
heißt nicht, daß guter Geschmack und gute Sitten immer zur selben Zeit herrschen, 
eine Feststellung, die erhellt und diskutiert werden müßte, aber es ist unbestreitbar, 
daß einem bestimmten Stand der Sitten immer auch ein bestimmter Stand des Ge-
schmacks entspricht.« (Ebd.: 351) 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  235

können, dann wird deutlich, dass auch die doppelte Bewegung im Tanz nie-
mals ›natürlich‹ oder anthropologisch gegeben, sondern eine stets variable, 
komplexe kulturelle Praxis ist, die spezifi sches Wissen voraussetzt. Wenn 
man sich also jährlich am Internationalen Tag des Tanzes auf Noverre be-
ruft, dann sollte man sich nicht vom »Knall der Leidenschaften« (Noverre 
1977: 147f.) betäuben lassen, sondern genauer hinsehen, wie die nonverba-
len Phänomene Tanz und Bewegung jeweils diskursiv erfasst und damit ge-
prägt wurden und bis heute werden. Genauso wie es zum ästhetischen Pro-
gramm des 18. Jahrhunderts gehörte, das System von Codes, die den Tanz 
beziehungsweise die Tanzwahrnehmung prägen, zu verschleiern (eben weil 
dieses System nicht mehr auf äußeren Regeln, sondern auf der Vorstellung 
einer ›inneren‹, sinnlichen Verständigung basieren sollte), genauso gilt es 
heute wiederum, das Wissen vom Tanz explizit zu machen, auf dass deut-
lich werde, weshalb der, der weiß – um nochmals auf Fontane zu zurückzu-
kommen –, sich plötzlich in wunderbarer Erleuchtung aufrichtet und sieht.

Literatur

Blasis, Carlo (1820): Traité élémentaire, théorique et pratique de l’ art de la dan-
se. Contenant les développemens, et les démonstrations des principes généraux 
et particuliers, qui doivent guider le danseur, Mailand: Joseph Beati et An-
toine Teneti.

Blasis, Carlo (1830): The Code of Terpsichore. The Art of Dancing, London: Ed-
ward Bull.

Brandstetter, Gabriele (1990): »›Die Bilderschrift der Empfi ndungen‹ – Jean-
Georges Noverres ›Lettres sur la Danse, et sur les Ballets‹ und Friedrich 
Schillers Abhandlung ›Über Anmut und Würde‹«. In: Achim Aurnham-
mer/Klaus Manger/Friedrich Strack (Hg.), Schiller und die höfi sche Welt, 
Tübingen: Max Niemeyer Verlag, S. 77-93.

Cahusac, Louis de (1754): La danse ancienne et moderne ou Traité historique de 
la danse, Bd. 1-3, La Haye: Neaulme.

Dahms, Sibylle (1997): »Jean Georges Noverre«. In: Carl Dahlhaus/For-
schungsinstitut für Musiktheater der Universität Bayreuth unter der Lei-
tung von Sieghart Döhring (Hg.), Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters, 
Bd. 4, München/Zürich: Piper, S. 476-484.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1757): Encyclopédie ou diction-
naire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. 7, Paris: Briasson.

Du Bos, Jean-Baptiste Abbé (1993): Réfl exions critiques sur la poësie et sur la 
peinture, Bd. 1-3, Paris 1770, Reprint Genf/Paris: Slatkine.

Engel, Johann Jakob (1968): Ideen zu einer Mimik. Zwei Teile, Berlin 1785/86, 
Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fischer-Lichte, Erika (1993): Kurze Geschichte des deutschen Theaters, Tübin-
gen/Basel: Francke Verlag.

Fischer-Lichte, Erika (1999): »Der Körper als Zeichen und als Erfahrung. 
Über die Wirkung von Theaterauff ührungen«. In: Erika Fischer-Lichte/

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236  |  CHRISTINA THURNER

Jörg Schönert (Hg.), Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. Insze-
nierungen und Wahrnehmung von Körper – Musik – Sprache, Göttingen: 
Wallstein Verlag, S. 53-68.

Fontane, Theodor (1994): Die schönsten Wanderungen durch die Mark Bran-
denburg, Günter de Bruyn/Gerhard Wolf (Hg.), Berlin: Morgenbuch Ver-
lag.

Geitner, Ursula (1992): Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen 
und anthropologischen Wissen im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen: Max 
Niemeyer Verlag.

International Theatre Institute (ITI)/UNESCO (2008): International Dance 
Day, http://iti-worldwide.org/pages/idd/idd.htm#A.4, 22.7.2008.

Jeschke, Claudia (1991): »Vom Ballet de Cour zum Ballet d’Action. Über den 
Wandel des Tanzverständnisses im ausgehenden 17. und beginnenden 
18. Jahrhundert«. In: Volker Kapp (Hg.), Le Bourgeois gentilhomme. Pro-
blèmes de la comédie-ballet, Paris/Seattle/Tübingen: Papers on French Se-
venteenth Century Literature, S. 185-223.

Koschorke, Albrecht (1999): Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 
18. Jahrhunderts, München: Wilhelm Fink Verlag.

Košenina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst. Studien zur 
›eloquentia corporis‹ im 18. Jahrhundert, Tübingen: Max Niemeyer Ver-
lag. 

Lucian von Samosata (1971): »Von der Tanzkunst«. In: Lucian von Samosa-
ta, Sämtliche Werke, aus dem Griechischen übersetzt und mit Anmer-
kungen und Erläuterungen versehen von Christoph Martin Wieland, 
Bd. 2, Leipzig 1788/89, Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, S. 373-446.

Ménestrier, Claude François (1972): Des Ballets anciens et modernes selon les 
règles du Théâtre, Paris 1682, Reprint Genf: Minkoff .

Noverre, Jean Georges (1803-1804): Lettres sur la danse, sur les ballets et les arts, 
Bd 1-3, St. Petersburg: Schnoor.

Noverre, Jean Georges (1977): Briefe über die Tanzkunst und über die Ballet-
te, aus dem Französischen übersetzt von Gotthold Ephraim Lessing/
Johann Joachim Christoph Bode, Hamburg/Bremen 1769, Faks. Kurt 
Petermann (Hg.), Leipzig: Zentralantiquariat der DDR. 

Rousseau, Jean-Jacques (1978): »Brief an Herrn d’Alembert über seinen Ar-
tikel ›Genf‹ im VII. Band der Enzyklopädie und insbesondere über den 
Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt zu errichten«. In: Jean-Jacques 
Rousseau, Schriften in zwei Bänden, Bd. 1, Henning Ritter (Hg.), Mün-
chen/Wien: Hanser Verlag, S. 333-474.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom ›Aff ect‹ zur ›Action‹. Quellenstudien zur 
Poetik der Tanzkunst vom späten Ballet de Cour bis zum frühen Ballet en 
Action, Würzburg: Königshausen & Neumann.

Sulzer, Johann Georg (1786-1787): Allgemeine Theorie der Schönen Künste, 
Bd. 1-4, Leipzig: Weidmanns Erben und Reich.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT  |  237

Taubert, Gottfried (1976): Rechtschaff ener Tantzmeister oder gründliche Erklä-
rung der französischen Tantz=Kunst, Leipzig 1717, Faks. Kurt Petermann 
(Hg.), Leipzig: Zentralantiquariat der DDR.

Thurner, Christina (2009): Beredte Körper – bewegte Seelen. Zum Diskurs der 
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Torra-Mattenklott, Caroline (2002): Metaphorologie der Rührung. Ästhetische 
Theorie und Mechanik im 18. Jahrhundert, München: Wilhelm Fink Ver-
lag.

Weaver, John (1985a): »An Essay Towards an History of Dancing, In which the 
whole ART and its Various Exellencies are in some Measure explain’d«, 
London 1712. In: Richard Ralph (Hg.), The Life and Works of John Weaver. 
An account of his life, writings and theatrical productions, with an annotated 
reprint of his complete publications, London: Dance Books, S. 391-672.

Weaver, John (1985b): »The Loves of Mars and Venus. A Dramatick Enter-
tainment of Dancing, Attempted in Imitations of the Pantomimes of the 
Ancient Greeks and Romans«, London 1717. In: Richard Ralph (1985), 
S. 737-764.

Woitas, Monika (2004): Im Zeichen des Tanzes. Zum ästhetischen Diskurs der 
darstellenden Künste zwischen 1760 und 1830, Herbolzheim: Centaurus 
Verlag.

Zedler, Johann Heinrich (1740): Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller 
Wissenschaften und Künste, Bd. 23, Leipzig: Zedler.

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

Natascha Adamowsky ist Juniorprofessorin am Kulturwissenschaftlichen 
Seminar der Humboldt-Universität Berlin. Nach ihrem Studium an der 
Hochschule der Künste Berlin promovierte sie in Literatur- und Medien-
wissenschaft an der Universität Siegen und absolvierte im Anschluss einen 
Postdoc in Informatik an der TU Darmstadt. Seit 1999 ist sie am Institut 
Kulturwissenschaft an der Humboldt-Universität Berlin tätig. Arbeitsgebie-
te: Wissensästhetik, Spieltheorie, Medienkultur. Publikationen u.a. »Wun-
der des Meeres, Wunder des Lichts. Zur visuellen Kultur moderner Selbstüber-
schreitung« (in Vorbereitung), »Spielfi guren in virtuellen Welten« (2000). Ada-
mowsky ist Autorin zahlreicher Aufsätze und Herausgeberin von u.a. »Die 
Vernunft ist mir noch nicht begegnet. Zum konstitutiven Verhältnis von Spiel 
und Erkenntnis« (2005), »Auslassungen. Leerstellen als Movens der Kulturwis-
senschaft« (Mhg. 2004).

Hartmut Böhme ist Professor für Kulturtheorie und Mentalitätsgeschich-
te am Institut für Kulturwissenschaften der Humboldt-Universität Berlin. 
Seine Forschungsschwerpunkte umfassen Natur- und Technikgeschichte 
in den Überschneidungsfeldern von Philosophie, Kunst und Literatur, His-
torische Anthropologie; insbesondere Geschichte des Körpers, der Gefühle 
und der Sinne. Publikationen u.a.: »Walter Benjamin: Aura und Refl exion. 
Schriften zur Kunsttheorie und Ästhetik« (Mhg., 2007), »Fetischismus und Kul-
tur. Eine andere Theorie der Moderne« (2006), »Netzwerke. Eine Kulturtechnik 
der  Moderne« (Mhg., 2004), »Topographien der Literatur. Deutsche Literatur im 
transnationalen Kontext« (Mhg., 2000), »Feuer Wasser Erde Luft. Eine Kultur-
geschichte der Elemente« (Mitautor G. Böhme, 1996/2002).

Gabriele Brandstetter ist Professorin für Theater- und Tanzwissenschaft an 
der Freien Universität Berlin und ist Begründerin des Zentrums für Be-
wegungsforschung (FU Berlin). Ihre Forschungsschwerpunkte umfassen 
Theorie der Darstellung, Körper- und Bewegungskonzepte in Schrift, Bild 
und Performance, sowie Forschungen zu Tanz, Theatralität und Geschlech-
terdiff erenz. Publikationen u.a.: »Loïe Fuller. Tanz, Licht-Spiel, Art Nouveau« 
(1989, Mit-autorin B. Ochaim), »Tanz-Lektüren« (1995), »ReMembering the 
Body« (Mhg., 2000), »de fi gura. Rhetorik – Bewegung – Gestalt« (Mhg., 2002), 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240  |  WISSENSKULTUR TANZ

»Bild-Sprung. TanzTheaterBewegung im Wechsel der Medien« (2005), »Metho-
den der Tanzwissenschaft« (Mhg., 2007), »Schwarm(E)motion« (Mhg., 2007), 
»Tanz als Anthropologie« (Mhg., 2007).

Franz Anton Cramer, Tanzwissenschaftler und Publizist, ist Fellow am Col-
lège international de philosophie in Paris und seit 2008 Gastprofessor am 
Hochschulübergreifenden Zentrums Tanz Berlin. Dort war er seit 2006 
maßgeblich an der Entwicklung des Pilotstudiengangs »Zeitgenössischer 
Tanz, Kontext, Choreographie« beteiligt. Er studierte Hispanistik, Kunst-
geschichte und Theaterwissenschaft an der Freien Universität Berlin, pro-
movierte 1998 und war seit 2003 wissenschaftlicher Projektmitarbeiter am 
Tanzarchiv Leipzig und am Centre national de la danse, Frankreich, dort 
zugleich von 2004 bis 2006 Forschungsstipendiat. Zahlreiche Veröff ent-
lichungen, Vorträge, Workshops zu Aspekten des zeitgenössischen Tanzes, 
des Archivwesens, der Kulturpolitik sowie der Geschichte von Bewegungs-
kulturen. Zuletzt erschien die Monographie »In aller Freiheit. Tanzkultur in 
Frankreich zwischen 1930 und 1950« (2008).

Elk Franke ist Professor für Sportpädagogik/Sportphilosophie an der Hum-
boldt-Universität zu Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte sind Ethik und 
Ästhetik des Sports, Handlungs- und Bildungstheorie des Sports. Aktuelle 
Publikationen u. a. »Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck im 
Sport« (Hg. mit F. Bockrath 2000), »Ästhetische Bildung« (Hg. mit E. Bann-
müller 2003), »Körperliche Erkenntnis - Formen refl exiver Erfahrung« (Hg. 
mit F. Bockrath, B. Boschert 2008). Außerdem ist er Autor einer größeren 
Anzahl von Beiträgen zu Fragen des Rhythmus, der Erkenntnis und Form-
bildung durch Bewegung sowie zur Spezifi k von Raum-Zeiterfahrungen in 
sportiven Handlungskontexten. Weitere Informationen unter www.sport
philosophie.de

Mark Franko ist Tänzer, Choreograph und Professor für Tanz. Nach der Va-
leska Gert Gastprofessur an der Freien Universität Berlin im Jahr 2008 ist er 
derzeit Visiting Professor am Bard College. Zuvor war Franko Professor of Dance 
and Performance Studies in the Theater Arts Department an der University of 
California, Santa Cruz. Er ist Autor u.a. von »Excursion for Miracles« (2005), 
»The Work of Dance: Movement, and Identity in the 1930’s« (2002), »Dancing 
Modernism/Performing Politics« (1995), »Dance as Text: Ideologies of the Bar-
oque Body« (1993). Er ist Herausgeber des Dance Research Journal (seit 2009) 
sowie Autor für zahlreiche Fachzeitschriften. Seine Tanzkarriere begann 
Franko mit der Paul Sanasardo Dance Company und tanzte sowohl klassi-
sches Repertoire, als auch Schlemmer's Bauhaus Tänze nach Rekonstruktion 
von Debra McCall. Die Arbeiten mit seiner Kompanie NovAntiqua waren in 
Europa und den USA zu sehen.

Nicole Haitzinger ist seit Oktober 2004 in der Abteilung Tanzwissenschaft/
Dance Studies des Fachbereichs Kunst-, Musik- und Tanzwissenschaft der 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN   |  241

Universität Salzburg tätig und arbeitet dort seit 2008 an ihrem Habilita-
tionsprojekt. Sie absolvierte ihr Diplomstudium und Dissertationsstudium 
am Institut für Theaterwissenschaft an der Universität Wien. Als wissen-
schaftliche Begleiterin, Tanzdramaturgin und Kuratorin nahm sie an diver-
sen internationalen Projekten und Theorie-Praxis-Modulen teil. Ihr wissen-
schaftlicher, dramaturgischer und journalistischer Fokus liegt in der krea-
tiven Begegnung zwischen Theorie und Praxis, Historie und Gegenwart. 
In ihrer wissenschaftlichen Arbeit befasst sie sich – unter der praktisch-
theoretischen (und fächerübergreifenden) Perspektive – mit den Themen-
komplexen Inszenierung, Wirkungskonzepten im Tanz in verschiedenen 
historischen Formationen sowie mit zeitgenössischen performativen Küns-
ten. Haitzinger lebt und arbeitet in Wien und Salzburg und ist Redaktions-
mitglied bei CORPUS: www.corpusweb.net.

Günther Heeg ist Professor am Institut für Theaterwissenschaft der Uni-
versität Leipzig und Leiter des Forschungsverbunds »RaumZeiten – Die 
Praxis kultureller Flexionen« sowie Vorstandsmitglied des Graduierten-
kollegs »Bruchzonen der Globalisierung« an der Universität Leipzig. Er 
ist Herausgeber und Autor zahlreicher Publikationen zur Historizität des 
Theaters, zum Gegenwartstheater und zur Intermedialität der Künste sowie 
Vorstandsmitglied der Internationalen Heiner Müller Gesellschaft. Publi-
kationen u.a. »Das Phantasma der natürlichen Gestalt: Körper, Sprache und 
Bild im Theater des 18. Jahrhunderts« (2000), »Klopfzeichen aus dem Mauso-
leum. Brecht-Schulung am Berliner Ensemble« (2000), »Stillstand und Bewe-
gung. Intermediale Studien zur Theatralik von Text, Bild und Musik, München« 
(Mhg. 2004), »Mind the Map – History is Not Given« (Mhg. 2006), »Theatro-
graphie. Heiner Müllers Theater der Schrift« (Hg. 2009).

Sabine Huschka ist z. Zt. Vertretungsprofessorin für Tanzwissenschaft 
am Institut für Theaterwissenschaft der Universität Bern (WS 2009-10), 
zuvor Vertretungsprofessorin für Tanzwissenschaft am Institut für Thea-
terwissenschaft der FU Berlin, sowie für Theaterwissenschaft am Institut 
für Germanistik II im Schwerpunkt Theater und Medien an der Universität 
Hamburg. Ihre Forschungsschwerpunkte sind kulturtheoretische Zugänge 
zur Geschichte des Bühnentanzes (Tanz und Wissen), ästhetische Theorien 
der Moderne, Postmoderne und des Zeitgenössischen des Tanzes sowie ais-
thesiologische und auff ührungsanalytische Zugänge. Neben ihrer wissen-
schaftlichen Tätigkeit war sie Dramaturgin am TAT/Frankfurt a.M. und für 
das Ballett Frankfurt von William Forsythe. Eine Ausbildung in Integrativer 
Tanz-Pädagogik, Erfahrungen in Körperarbeit und Improvisation informie-
ren ihre Arbeit. Sie gehört zum Lehrteam des DIT (Deutsches Institut für 
Tanzpädagogik). Zu ihren wichtigsten Veröff entlichung zählen: Moderner 
Tanz. Konzepte – Stile – Utopien (rowohlts enzyclopädie, 2002), Merce Cun-
ningham und der Moderne Tanz (2000) sowie die Broschüre Eine zeitgenössi-
sche Tanzpädagogik. 20 Jahre I/TP (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242  |  WISSENSKULTUR TANZ

Claudia Jeschke ist seit 2004 Ordinaria für Tanzwissenschaft an der Univer-
sität Salzburg, sowie Gastprofessorin an der Ludwig-Maximilians-Universi-
tät München. Sie studierte Theaterwissenschaft und Germanistik in Mün-
chen und schloss ihre Promotion im Jahr 1979 ab. Von 1980 bis 1990 war sie 
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Theaterwissenschaft an der 
Universität in München, 1994 Professorin am Institut für Theaterwissen-
schaft in Leipzig, wo sie auch habilitierte. Im Anschluss erhielt sie eine Pro-
fessur für Tanzwissenschaft an der Hochschule für Musik in Köln und war 
Gastprofessorin an europäischen und amerikanischen Universitäten. Clau-
dia Jeschke arbeitet zudem als Dramaturgin, Choreografi n, Ausstellungs-
macherin und Autorin von Fernsehsendungen zum Tanz. Sie ist Autorin 
zahlreicher wissenschaftlicher Publikationen, in denen sie als ausgebildete 
Tänzerin die Tanzgeschichte vor allem unter bewegungsanalytischen und 
praxisorientierten Gesichtspunkten beleuchtet. Die Verbindung von His-
torie, Theorie und Praxis dokumentiert sich außerdem in zahlreichen Re-
Konstruktionen zu Tanzphänomenen des 18., 19. und 20. Jahrhunderts.

Gabriele Klein ist seit 2002 Professorin für Soziologie der Bewegung an der 
Universität Hamburg. Sie studierte Sozialwissenschaft, Geschichte, Sport-
wissenschaft, Pädagogik und zeitgenössischen Tanz. Sie promovierte 1990 
und erhielt ihre Habilitation im Jahr 1998 (venia legendi in Soziologie). Ga-
briele Klein war Gastprofessorin an zahlreichen Universitäten im In- und 
Ausland und ist derzeit Direktorin des Zentrums für Performance Studies an 
der Universität Hamburg. Zu ihren drittmittelgeförderten Forschungspro-
jekten gehören das DFG-Projekt »Transnationale Identität und körperlich-
sinnliche Erfahrung« (2004-2007) sowie das BMBF-Projekt »Der choreo-
graphische Baukasten« (2008-2010).

Friederike Lampert ist seit 2008 Wissenschaftliche Mitarbeiterin für die 
Ausbildungsprojekte bei Tanzplan Deutschland und seit 2007 künstleri-
sche Leiterin des K3-Jugendklub/Tanzplan Hamburg. Nach ihrer Ausbil-
dung in Ballett an der Hochschule für Musik und darstellende Kunst in 
Frankfurt/M sowie ihrem Studium Angewandte Theaterwissenschaft an 
der Justus-Liebig-Universität in Giessen übte sie über 15 Jahre ihre Tätig-
keit als professionelle Tänzerin (u.a. bei Amanda Miller) und Choreografi n 
aus. Von 2002 – 2006 war sie wissenschaftliche Mitarbeiterin von Prof. Dr. 
Gabriele Klein am Fachbereich Bewegungswissenschaft an der Universität 
Hamburg und promovierte an der FU-Berlin zum Thema »Improvisation 
im künstlerischen Tanz". 

Volker Schürmann ist Professor für Philosophie, insbesondere Sportphilo-
sophie, an der Deutschen Sporthochschule Köln. Er studierte Mathematik, 
Philosophie und Erziehungswissenschaften in Bielefeld (1980-1987); er pro-
movierte (1992) und habilitierte (1998) an der Universität Bremen (1992). 
1999 erhielt er den Preis zur Förderung der Studien in der dialektischen 
Philosophie der Universität Groningen/NL. Seine Arbeitsschwerpunkte 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN   |  243

umfassen Philosophische Skepsis, Philosophische Anthropologie, Sport-
philosophie, Sportgeschichte. Publikationen u.a.: »Zur Struktur hermeneu-
tischen Sprechens« (1999), »Muße« (2003), »Menschliche Körper in Bewegung« 
(Hg., 2001), »Heitere Gelassenheit« (2002), »Sprache der Bewegung« (Mhg. M. 
Fikus, 2004). 

Gerald Siegmund ist Professor für Tanzwissenschaft mit dem Schwerpunkt 
Choreographie und Performance an der Justus-Liebig-Universität Gießen. 
Er studierte Theaterwissenschaft, Anglistik und Romanistik an der Uni-
versität Frankfurt am Main. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehören 
Entwicklungen im zeitgenössischen Tanz und im postdramatischen Thea-
ter im Übergang zur Performance und zur bildenden Kunst. Seine rezen-
ten Buchpublikationen umfassen »William Forsythe – Denken in Bewegung« 
(2004) sowie »Abwesenheit. Eine performative Ästhetik des Tanzes – William 
Forsythe, Jérôme Bel, Xavier Le Roy, Meg Stuart« (2006).

Dörte Schmidt ist seit 2006 Professorin für Musikwissenschaft an der Uni-
versität der Künste Berlin. Sie studierte Schulmusik (künstl. Hauptfach: Vio-
la), Musikwissenschaft, Germanistik und Philosophie in Hannover, Berlin 
und Freiburg. Dörte Schmidt promovierte 1992 bei Hermann Danuser an 
der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i. Breisgau. Danach war sie wissen-
schaftliche Mitarbeiterin und später Assistentin an der Ruhr-Universität 
Bochum, wo sie 1997 habilitierte (»Armide hinter den Spiegeln. Lully, Gluck 
und die Möglichkeiten der dramatischen Parodie« 2001). Nach Vertretungen 
in Freiburg, Bochum und Stuttgart war sie von 2000-2006 Professorin für 
Musikwissenschaft an der Musikhochschule Stuttgart. Forschungsschwer-
punkte: Musik und Theater vom 17. bis 21. Jahrhundert, Zeitgenössische Mu-
sik und Kulturgeschichte der Musik. 

Christina Thurner ist Assistenzprofessorin am Institut für Theaterwissen-
schaft der Universität Bern. Sie hat in Zürich und Berlin studiert. Von 1997 
bis 2006 war sie wissenschaftliche Assistentin am Deutschen Seminar der 
Universität Basel, wo sie 2001 promovierte (»Der andere Ort des Erzählens. 
Exil und Utopie in der Literatur deutscher Emigrantinnen und Emigranten 
1933-1945« 2003). Nach der Dissertation arbeitete sie, seit 2006 unterstützt 
vom Schweizerischen Nationalfonds, an ihrer Habilitation zum doppelten 
Diskurs der Bewegung in Tanztexten von 1700-1900 (»Beredte Körper – be-
wegte Seelen« 2009). Seit 1996 schreibt sie außerdem als Tanzjournalistin 
für verschiedene Medien, vor allem für die Neue Zürcher Zeitung. Ihre For-
schungsschwerpunkte umfassen Tanztraktate, historischer und zeitgenös-
sischer Tanz, Ästhetiktheorien, Gender. 

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TanzScripte

Gabriele Brandstetter, Gabriele Klein (Hg.)
Methoden der Tanzwissenschaft
Modellanalysen zu Pina Bauschs
»Le Sacre du Printemps«

2007, 302 Seiten, kart., zahlr. z.T. farb. Abb.,
inkl. DVD, 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-558-1

Susanne Foellmer
Am Rand der Körper
Inventuren des Unabgeschlossenen
im zeitgenössischen Tanz

Juni 2009, ca. 480 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1089-5

Sabine Gehm, Pirkko Husemann,
Katharina von Wilcke (Hg.)
Wissen in Bewegung
Perspektiven der künstlerischen und
wissenschaftlichen Forschung im Tanz

2007, 360 Seiten, kart., zahlr. farb. Abb., 14,80 €,
ISBN 978-3-89942-808-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TanzScripte

Annamira Jochim
Meg Stuart
Bild in Bewegung und Choreographie

2008, 240 Seiten, kart., zahlr. Abb., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1014-7

Laurence Louppe
Poetik des zeitgenössischen Tanzes

Juni 2009, ca. 326 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1068-0

Arnd Wesemann
IMMER FESTE TANZEN
ein feierabend!

2008, 96 Seiten, kart., 9,80 €,
ISBN 978-3-89942-911-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TanzScripte

Christiane Berger
Körper denken in Bewegung
Zur Wahrnehmung tänzerischen
Sinns bei William Forsythe
und Saburo Teshigawara
2006, 180 Seiten, kart., 20,80 €,
ISBN 978-3-89942-554-3

Reto Clavadetscher,
Claudia Rosiny (Hg.)
Zeitgenössischer Tanz
Körper – Konzepte – Kulturen.
Eine Bestandsaufnahme
2007, 140 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-89942-765-3

Susanne Foellmer
Valeska Gert
Fragmente einer Avantgardistin
in Tanz und Schauspiel
der 1920er Jahre
2006, 302 Seiten, kart., zahlr. Abb.,
inkl. DVD, 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-362-4

Pirkko Husemann
Choreographie als kritische Praxis
Arbeitsweisen bei Xavier Le Roy
und Thomas Lehmen
Juli 2009, ca. 280 Seiten, kart., ca. 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-973-2

Gabriele Klein,
Wolfgang Sting (Hg.)
Performance
Positionen zur zeitge-
nössischen szenischen Kunst
2005, 226 Seiten, kart., zahlr. Abb., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-379-2

Friederike Lampert
Tanzimprovisation
Geschichte – Theorie –
Verfahren – Vermittlung
2007, 222 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-743-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Gerald Siegmund
Abwesenheit
Eine performative
Ästhetik des Tanzes. 
William Forsythe, Jérôme Bel,
Xavier Le Roy, Meg Stuart
2006, 504 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-89942-478-2

Natalia Stüdemann
Dionysos in Sparta
Isadora Duncan in Russland. 
Eine Geschichte von Tanz
und Körper
2008, 164 Seiten, kart., 19,80 €,
ISBN 978-3-89942-844-5

Christina Thurner
Beredte Körper – bewegte Seelen
Zum Diskurs der doppelten
Bewegung in Tanztexten
Januar 2009, 232 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-8376-1066-6

Susanne Vincenz (Hg.)
Letters from Tentland
Zelte im Blick:
Helena Waldmanns
Performance in Iran/
Looking at Tents:
Helena Waldmanns
Performance in Iran
2005, 122 Seiten, kart.,
zahlr. z.T. farb. Abb., 14,80 €,
ISBN 978-3-89942-405-8

https://doi.org/10.14361/9783839410530 - am 14.02.2026, 11:18:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Wissenskultur Tanz
	Inhalt
	Prolog
	Anschauung von Bewegung. Geste/Bild/Stimme
	Abgebrochene Gesten, ausgesetzte Bewegung, gescheiterte Mimikry. TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild
	Szenisches Wissen im ballet en action. Der choreographierte Körper als Ensemble
	Relaying the Arts in Seventeenth-Century Italian Performance and Eighteenth-Century French Theory
	Enzyklopädie des Tanzes. Bewegung und Wissensordnungen des 18. Jahrhunderts bei de Cahusac und Diderot
	Auge. Seele. Herz. Zur Funktion der Geste im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts

	Körper-Bewegung
	Logik des Ausdrucks
	Form der Bewegung – Bewegung als Form. Zum Wissen vom Bewegungswissen
	Bewegungserkenntnis. Zu einigen Modellen, dem Kinetischen gerecht zu werden

	Spielformen
	»In lauter Contretänze und teutsche verwandelt«. Die musikalische Konstitution realer und ästhetischer Räume in der Mozartzeit
	Tanzen als Museum auf Zeit. Gespräch mit Sabine Huschka
	Aisthesis und Performance. Ludische Choreographien im urbanen Raum
	YouTube als fi ktiver Bewegungsspeicher tänzerischer Improvisation. Eine Lecture Performance

	Denk-Figuren
	Das Flüchtige. Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur
	Verschwindende Vermittler: Diderots Monster
	Wissen macht Augen oder wie der Diskurs den Blick lenkt

	Autorinnen und Autoren

