gt S 78S SEe SrNiNn S8 e

Sabine Huschka (Hg.)

Wissenskultur
Tanz

Historische und zeitgendssische
Vermittlungsakte zwischen
Praktiken und Diskursen

[transcript

https://dol.org/1014361/9783839410530 - am 14,02,202¢

8, 1118:57, https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ IETaTY


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sabine Huschka (Hg.)
Wissenskultur Tanz

TanzScripte | hrsg. von Gabriele Brandstetter und Gabriele Klein | Band 15

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

www.tanz-und-wissen.de

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SaBINE HuscHkaA (Ha.)

Wissenskultur Tanz
Historische und zeitgendssische Vermittlungsakte

zwischen Praktiken und Diskursen

[transcript]

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Publikation wurde gefordert von der Deutschen Forschungsgemeinschaft
und von Tanzplan Deutschland. Tanzplan Deutschland ist eine Initiative der
Kulturstiftung des Bundes.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2009 transcript Verlag, Bielefeld

SIetle

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: Engraved after an original picture of Mr. John Collet in
the possession of Mr. Smith. Printed for John Smith 20. August 1768 / Lin-
coln Kirstein Collection.

Redaktion & Lektorat: Sabine Huschka

Satz: Alexander Masch

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 9778-3-8376-1053-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- 8m 14.02.2026, 11:18:57. O



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

HARTMUT BOHME und SABINE HUSCHKA
PIOLOG vttt ettt 7

Anschauung von Bewegung
Geste/Bild/Stimme

GUNTHER HEEG
Abgebrochene Gesten, ausgesetzte Bewegung,
gescheiterte Mimikry. TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild ........ 25

SABINE HuscHKA
Szenisches Wissen im ballet en action.
Der choreographierte Korper als Ensemble ......cococovvviveecieiccccininnenens 35

MAaRrk FRANKO
Relaying the Arts in Seventeenth-Century Italian Performance
and Eighteenth-Century French Theory ... 55

GABRIELE BRANDSTETTER
Enzyklopidie des Tanzes. Bewegung und Wissensordnungen
des 18. Jahrhunderts bei de Cahusac und Diderot ..........ccccceeverivieirireeenns 71

NicorLeE HAITZINGER
Auge. Seele. Herz.
Zur Funktion der Geste im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts ................ 87

Korper-Bewegung

VOLKER SCHURMANN
Logik des AUSATUCKS ...ouvieiicieiriiiccieir s 107

Eix FRANKE
Form der Bewegung — Bewegung als Form.
Zum Wissen vom BewegungswiSSenl ......c.ccccveveveneniiveneneeenenneenennenes 117

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FrRaANZ ANTON CRAMER
Bewegungserkenntnis.
Zu einigen Modellen, dem Kinetischen gerecht zu werden ................... 133

Spielformen

DORTE SCHMIDT

»In lauter Contretinze und teutsche verwandelt«.

Die musikalische Konstitution realer und 4sthetischer Rdume

1N der MOZATTZEI c.vievveieeieteeeeceeeeeeteeree ettt ettt vt ae e 147

CrAUDIA JESCHKE und RAINER KRENSTETTER
im Gespriach mit SABINE HUSCHKA
Tanzen als MUSEUm GUf ZEIE  ..c.c.cueuverececueueenineicieieinenteeeeseseeeieseeneseesaes 159

NATASCHA ADAMOWSKY
Aisthesis und Performance.
Ludische Choreographien im urbanen Raum .......ccccceveecccvnncccucnnene. 173

FRIEDERIKE LAMPERT

YouTube als fiktiver Bewegungsspeicher tinzerischer Improvisation.

Eine Lecture PErfOrManCe ........ccvicueunniniccreineneicieineniecienesneesecaesenes 189
Denk-Figuren

GABRIELE KLEIN

Das Fliichtige.

Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur .........cccceovnnccccuennnnee 199

GERALD SIEGMUND
Verschwindende Vermittler: Diderots MONSter .....ccccoevvevveveveveevneeeneenen. 209

CHRISTINA THURNER
Wissen macht Augen oder wie der Diskurs den Blick lenkt ................... 225

Autorinnen UnNd AULOTEINL ...oovivvieeeeeeeeereereeeeeeeteereere et ete s ere e esesaeereenes 239

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolog

Tanz als eigene Wissenskultur zu begreifen ist keineswegs selbstverstind-
lich. Dabei steht es aufler Frage, dass dem Tanzen isthetische und kultu-
relle Wissensformen zukommen, die aus einer spezifischen Praxeologie
und Theoriebildung hervorgehen. Tanz verkérpert ein kulturelles Wissen,
aber bildet seine Praxis auch eine Wissenskultur? Worin bestiinde sie und
mit welchen Erkenntniszielen und Erfahrungswerten arbeitet sie? Wider-
spricht die komplexe und fluktuierende Medialitit des Tanzes, wie sie in
Korpern in Bewegung zum Tragen kommt, nicht dem Gedanken, von einer
Wissenskultur zu sprechen? Oder bezeichnet gerade diese dsthetisch-kultu-
relle Eigenheit des Tanzes seine Wissenskultur, die als spezifische Wissens-
figur in unserer Kultur am Werke ist? Diese Fragen bilden den Horizont
des Sammelbandes, der in bestehende Diskussionen tiber die Spezifitit des
sogenannten Tanzwissens eingreift, um aus interdisziplindrer Perspektive
das intermediale Feld von Tanz und Wissen zu reflektieren.

Tanz und Wissen

Wenn man sagt, Tanz sei >Kérper in Bewegungs, so ist dies zwar nicht
falsch; aber dies trifft auch fiir die Drehbewegung eines Diskuswerfers, fiir
die Bewegungen eines Spaziergingers, eines Mannequins oder eines titi-
gen Handwerkers zu. Es ist also eine notwendige, aber keine hinreichen-
de Bestimmung. Bewegt sich ein Fahrgast im Flugzeug oder im Zug? Wir
wollen passive Bewegungen ausschlieflen. Ein Fahrgast bewegt nicht sich,
sondern seine physikalische Kérpermasse wird bewegt. sBewegung«soll ein-
geschrinkt werden auf solche organischen Korper, die sich intentional und
automotorisch bewegen. Also auch Tiere? Sie haben einen Kérper, sie haben,
falls hoher entwickelt, Zwecke (sie verhalten sich teleologisch) und ihre Be-
wegungen sind automotorisch. Zwecke und Automotorik sind also ebenfalls
keine hinreichenden Bestimmungen. Tanzen Tiere? Menschliche Beobach-
ter, die Balzvorfithrungen z.B. gewisser Vogelarten wahrnehmen, wiirden
dies bejahen: es sind Balztinze. Haben diese Vogel ein Bewusstsein davon,
dass sie tanzen? Das ist zumindest unsicher, auch wenn viele Biologen ho-
heren Tieren ein Bewusstsein zubilligen. Gewiss ist, dass tierische Balztin-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | HarTMUT BSHME UND SABINE HusCHKA

ze und Balztrachten von den adressierten Tieren selbst (meist Weibchen)
als >besonders< gegeniiber dem iibrigen Bewegungsrepertoire der Tierart
wahrgenommen werden. Thr evolutiondrer Sinn ist ja gerade, dass sie als
besondere, Attraktion auslosende, schmiickende Bewegungsgestalten »ins
Auge« fallen und spezifische Wirkungen disponieren sollen (Einverstind-
nis zur Paarbildung oder zum Geschlechtsverkehr). Balzende Bewegungs-
figuren sind mithin performativ und sie sind, als Bewegungsgestalten, auch
4sthetisch. >Asthetisch< heifdt nicht automatisch: sie sind schon; sondern es
sind Bewegungsfiguren, die ausgerichtet sind auf ein Wahrgenommenwer-
den, das Aufmerksamkeit steigert und Attraktionen auslost. Damit sind wir,
sofern wir iiberhaupt Tieren ein Tanzen zubilligen, den hinreichenden Be-
stimmungen von >Tanz {iberhaupt< nahe: Tanz ist die automotorische, von
Zwecken geleitete Bewegung hoher entwickelter Organismen; diese bringen
performative Gestalten und Figuren hervor, welche an einen Wahrnehmen-
den adressiert sind; dessen Aufmerksamkeit soll erweckt werden und 4sthe-
tische Attraktionen auslosen. Alle drei Glieder dieser Definition miissen er-
fuillt sein, damit eine Bewegung >Tanz<heifden kann. Doch die Definition ist
immer noch so allgemein gehalten, dass durch sie die Kontinuitit zwischen
tierischen und menschlichen Kulturen betont wird.

Gibt es strukturelle Differenzen zwischen tierischem und menschli-
chem Tanzen? Ja. Tiere, die tanzen, miissen ihr Tanzen nicht erfinden. Sie
>konnen< es — durch ihr biologisches Programm und im Falle bestimmter
endokrinologischer Ausschiittung. Menschen hingegen miissen das Tan-
zen-Konnen erfinden, kulturell erwerben und tradieren. Die genannten de-
finitorischen Bestimmungselemente von >Tanzen tiberhaupt< werden dabei
vollstindig in ein historisches kulturelles Setting eingeschrieben und er-
halten von dort aus ihre autonome geschichtliche Dynamik. Dazu miissen
weitere definitorische Merkmale erfiillt werden: Tanzen-Konnen ist an be-
wusste Intentionen und kulturelles Lernen gebunden. Mithin ist das, was
korperlich performiert wird, in einer zu Tieren unvergleichbaren Stirke mit
dem Bewusstsein riickgekoppelt, es ist selbst- wie fremdreferentiell, an Mo-
tivationen und Intentionen, damit aber auch an erworbenes Wissen gebun-
den. Mit dieser Bestimmung stehen wir in der Mitte des Themas, wenn hier
Tanzen und Wissen zu dem Titel »Wissenskultur Tanz« synthetisiert wird.

Gerade dadurch, dass menschliches Tanzen an Wissen und Einiibung
gebunden ist, beides aber historisch-kulturellen Standards, Stilen und Habi-
tus unterliegt, erklirt sich — im Unterschied zu der biologischen Program-
mierung der tierischen Tinze — die auflerordentliche Unbestimmtheit des-
sen, wie getanzt wird. Diese Offenheit oder Unbestimmtheit ist indes den-
noch bestimmt (wir erinnern uns an die »exzentrische Positionalitit« und
die »bestimmte Unbestimmtheit« des Menschen bei Helmuth Plessner):
Bestimmt nimlich durch die physiologischen Bedingungen des mensch-
lichen Korpers, z.B. die durch den >aufrechten Gang« spezifische Skelett-
und Muskelbildung, den menschenspezifischen Gleichgewichtssinn und
die Kindsthetik. Diese »bestimmte Unbestimmtheit« — eine Art paradoxales
In-der-Welt-Sein des Menschen — enthilt die gesamte historisch bisher ent-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 9

wickelte und noch zukiinftig mogliche Ausdifferenzierung von elementaren
tinzerischen Bewegungen bis zur Kunst in ihrer hochsten Vollkommenheit.
Ferner erlaubt die strukturelle Offenheit des menschlichen Tanzes multiple,
mediale, diskursive wie institutionelle Anschlussmoglichkeiten, z.B. an die
Musik, den Kult, das Theater, das Entertainment, die bildende Kunst, die
Mode, die Pidagogik, die Wissenschaften etc. Dadurch wird der mensch-
liche Tanz weitgehend aus der Determination der durchaus weiterlaufenden
biologischen Programme gelost und in die Matrix kultureller Ausdifferen-
zierung iiberstellt.

Tanz und Wissenschaft

Die zeitgendssische Tanzszene, neue Studienginge in Tanzwissenschaft
wie auch Forschungsverbiinde und Bildungsinitiativen weisen eine diffe-
renzierte Kulturlandschaft aus, die lingst iber weitldufige theoretische Dis-
kurse verfiigt. Zu ihrem Reflektionsspektrum gehort seit neuerer Zeit eine
erste Verstindigung dartiber, mit welchem Wissen der Tanz umzugehen
versteht und worin die Spezifik dieses Wissens eigentlich liegt. Das Interes-
se ist hierbei vor allem auf jene in Bewegung artikulierten und im Koérper
performierten Wissensformen gerichtet und folgt in den Fragestellungen
kiinstlerischen, psychophysischen, isthetischen, epistemologischen und
neurophysiologischen Zusammenhingen (vgl. Gehm/Husemann/von Wil-
cke 2007). So widmen sich etwa Forschungen in (natur)wissenschaftlichen
und kiinstlerischen Projekten vorzugsweise dem korperlich angelegten,
>intelligenten< Bewegungswissen, iiber das Tidnzer wie wohl keine zweite
Berufsgruppe in unserer Gesellschaft verfiigen. Die Aufmerksamkeit gilt
jenem komplexen performativen Wissen der raum-zeitlichen Organisations-
kunst von bewegten, sich-bewegenden Korpern, mit denen Choreographen
vorzugsweise umzugehen verstehen.

Projekte wie William Forsythes Online Interactive Score Project' oder
Emio Grecos Interactive Installation Capturing Intention Double Skin/Double

1 | Das Online Interactive Score Project arbeitet mit Forsythes Choreographie
The One Flat Thing, reproduced, um das verkorperte Wissen in der Arbeit des Choreo-
graphen zu reprisentieren. Es ist ein Forschungsverbund in Kollaboration mit Wil-
liam Forsythe, ACCAD und dem Department of Dance der Ohio State University in den
USA. »The team of Ohio State research faculty, graphics researchers, and graduate
students are constructing a new way of looking at dance, one that considers both dis-
cipline-specific and cross-disciplinary ways of seeing. The final product, an interac-
tive website which will be launched in January 2009, will illuminate the underlying
structure and mechanics of a complex choreography, expose modes of perception and
attention of both performers and audience, and enable new and multiple readings of
this work and consequently the viewing of dance in general.« (http://accad.osu.edu/
research/interactive_media_htmls/forsythe.htm [23.01.09)])

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | HARTMUT BOHME UND SABINE HUSCHKA

Mind? erforschen in einem Team aus Kiinstlern und Wissenschaftlern (u.a.
aus den Bereichen der Computertechnologie, Medienkunst, Bewegungsana-
lyse) die Komplexitit von Entscheidungsprozessen, die wihrend der Aus-
fithrung von Bewegung oder in kreativen Prozessen des Choreographierens
zum Tragen kommen. Neben diesen kiinstlerischen Projekten widmet sich
die Neurowissenschaft seit Entdeckung der Spiegelneuronen verstirkt jener
tiber Bewegung generierten neuronalen Verkniipfungskunst des menschli-
chen Gehirns (vgl. Birringer/Fenger 2005). Bildtechnische Verfahren schei-
nen dabei den impliziten Lern- und Wissensprozessen, auf denen die Ge-
nerierung, Koordinierung und Organisation von Kérperbewegung im Tanz
(auch) beruhen, zunehmend eine reprisentierbare Form der Einsichtnahme
geben zu kénnen, auf deren Grundlage Explikationen mdéglich werden. His-
torische Dimensionen und Kenntnisse tiber ein kulturelles Kérperwissen
im Tanz sind indessen vergleichsweise wenig erforscht (vgl. Baxmann 2008)
und werden etwa unter Fragestellungen der Tanzrekonstruktion behandelt
(Jeschke 2007).

Bei der Frage nach dem Charakter des Wissens im Tanz ist vor allem
eine Perspektive fiir die bestehenden Forschungen und isthetischen wie
kulturhistorischen Diskussionen und Studien grundlegend. Danach gilt
Tanzwissen vornehmlich als implizit, kommt es doch einem kérperlich ge-
speicherten Arsenal oder Archiv gleich, das zu entdecken zur Aufgabe wird.
Wissen von Bewegung materialisiert sich schlieflich im Korper und in des-
sen sozialen wie dsthetischen Praktiken, wodurch ihm wesentlich kulturelle
und historische Muster eignen. Diese gehen gleichwohl mit sprachlichen
und bildlichen Explikationen einher, ja diese generieren, distribuieren und
tradieren Tanzwissen sogar, auch mittels priziser und mitunter historisier-
ter Epistemologien von Kérper und Bewegung.

Es war Aristoteles, der in seinen Analytica Posteriora zuerst die Unter-
scheidung von implizitem und explizitem Wissen eingefiihrt hatte, eine
Unterscheidung, die heute als Differenz von »knowing how« und »knowing
that« noch immer Bestand hat, auch im Tanz. So findet man bei Michael
Polanyi (1969) und zuvor schon bei Gilbert Ryle (1949) die Unterscheidung
von einem in Praxisvollziigen gelebten, impliziten Wissen oder prozedura-
len Konnen (»knowing how«) und einem tiber Begriindungen theoretisch
eingebetteten Wissen (»knowing that«). Auf dieser Unterscheidung beruht
die Trennung von Kenntnis oder Wissen (knowledge) und Wissenschaft (scien-
ce). Letztere ist danach stets mit der Moglichkeit, sich selbst methodisch aus-
zuweisen, also mit dem Wissen des eigenen Wissens und dessen Strukturen
verbunden. Dieses Wissen zweiter Ordnung steht an der Basis der explizi-
ten Formulierung und regelgeleiteten Generierung sowie der Vermittlung
und Tradierung von Wissen und damit der Etablierung der Wissenschaf-
ten. Dies gilt auch fiir die Unterscheidung von Tanzen-Kénnen und Tanz-

2 | Capturing Intention, eine interaktive Installation Double Skin/Double Mind
wurde 2004 als Notation Research Project gestartet, initiert durch Emio Greco/PCund
der Amsterdamse Hogeschool voor de Kunsten. (Greco 2007).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLog | 11

Wissen(schaft): und beide Ebenen sind es auch, auf denen die hier publi-
zierten Beitrige operieren. Es geht um die Ebene der Wissenspraktiken, die
ein verkorpertes, leiblich memoriertes, kinisthetisches Wissen vollziehen,
d.i. der Tanz selbst; und die Ebene, auf der es um Notationen, Aufschreibe-
systeme, interpretative Bedeutungsermittlungen, diskursive Operationen,
historische Kontextualisierungen zu tun ist. Beide Ebenen werden zusam-
mengehalten durch den Begriff der Choreographie, den Raumschriften des
Tanzes selbst und seinen konzeptionellen Explikationen.

In einem weiten Sinn ist Choreographie das Wissen vom Raum, insofern
er durch Bewegung allererst generiert oder performiert wird. Daran kniipfen
sich seit der Antike eine Reihe von Wissenschaften, insbesondere die artes
mechanicae, die in der frithen Neuzeit ein homogenes Feld bildeten, worin die
Fechtkunst, die Traktate der arte della guerra, das Hofzeremoniell, die Exer-
zierreglements, die Tanzkunst mit der Physik und Mechanik von Ballistik,
Kinetik, Maschinen- und Uhrenbau oder Astrophysik korrespondierten (vgl.
Dijksterhuis 1956; Mayr 1987; Eichberg 1977 u. 1989; dazu Gebuhr 2000).
In dieser Zeit liegen auch die Urspriinge der Tanzwissenschaft und damit
der Transformation des »tacit knowledge«, das auf der Ebene des eingeleb-
ten Kérperwissens operiert, zu den elaborierten Tanztraktaten, in denen das
Tanzwissen explikativ und diskursiv wird, damit lehrbar und in vieler Hin-
sicht akademisch (Lippe 1995). Die Spannung zwischen beiden Wissensord-
nungen bleibt indes bis heute erhalten und es ist keineswegs so, dass diese
frithneuzeitliche Transformation im Sinne einer historischen Ablésung des
prozeduralen, stummen Korperwissens durch wissenschaftliche Explikation
zu verstehen ist. Im Gegenteil ist der Tanz geradezu ein Modellfall dafiir, dass
die Ebene des verkorperten Wissens, die stimmlose Beredsambkeit des Leibes
(eloquentia corporis) (vgl. Ko§enina 1996) nicht nur der kreative Ausgang, son-
dern auch das Ziel aller explikativen Wissensanstrengungen darstellt. Eine
radikale Trennung von praktischem Kénnen (techné) und theoretischem Wis-
sen (theoria), wie es fur die meisten Wissenschaften kennzeichnend gewor-
den ist, kann und darf es in der Sphire des Tanzes nicht geben.

Fur eine mogliche begriffstheoretische Anndherung an jenes spezi-
fische Wissen im Tanz ist daher der Begriff vom »tacid knowlegde« oder
besser »tacid knowing«, wie ihn der Chemiker und Philosoph Polanyi theo-
retisiert hat, durchaus hilfreich (Polanyi 1985). Denn dieser macht darauf
aufmerksam, dass jenes Wissen nicht allein in der Erarbeitung von objekti-
ven Kenntnissen oder gar der Zusammenstellung eines abstrakten Corpus
aufgeht, sondern als Regel- und Erfahrungswissen an verschiedene Akte ge-
bunden ist, also aktionsgeleitet ein Anwendungswissen darstellt. Tanzwis-
sen ldsst sich als »tacid knowing« gefasst in seiner dynamischen Struktur
erkennen, geformt als gerichteter Akt, in dem die Akteure mehr wissen, als
sie zu sagen wissen.

Diese erhellende Perspektive auf den Charakter von Wissen sollte aber
nicht dariiber hinwegtiuschen, dass dessen Aktionsgebundenheit von Dis-
kursivititen, Imaginationen und Codierungsabsichten geprigt ist und
an Einzelpersonen ebenso gekniipft ist wie an Institutionen und mediale

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | HARTMUT BOHME UND SABINE HusCHKA

AufRerungsformen. Tanzwissen tritt stets in einem Kreis von Tanzkiinstlern,
Choreographen, Ballettmeistern, Rezensenten, Zuschauern und Gelehrten,
wie etwa Librettisten oder Philosophen u.a. auf, die es durch Ubungen, verba-
le Anweisungen, Fingerzeige, dsthetische Ideale, Denkfiguren, Verbote und
Regelzusammenhinge hervorbringen und zirkulieren lassen. Die Performa-
tivitit des Wissens im Tanz ist als aktualisierende Arbeit am Kérper einem
vielschichtigen Regel- und Erfahrungswissen unterworfen, das empfindliche
Vermittlungswege zwischen Rechtspersonen, Korpern, Lehrsitzen, dstheti-
schen Leitbildern und Regeln nimmt. In diesem Sinne changiert das Wissen
stets zwischen impliziten und expliziten Akten. Deren Vermittlungswegen,
ja, mitunter intermedialen Vermittlungsakten, ist dieser Band gewidmet.

Choreographie und Kultur

Tanzen folgt stets einer Choreographie. Der griechische chords, der lateini-
sche chorus (woher auch der >Chor< stammt) meint urspriinglich: Tanzplatz,
das hief3: der abgegrenzte Raum, wo der Kulttanz fiir die Gétter stattfand.
Als weitere Bestimmung kommt jedem Tanzen das Moment der Situierung
zu: Der chorés ist eine >eingeriumtes, gerahmte Auffithrungs- und Schau-
stitte von >Korpern in Bewegung<. Choreographie enthilt ferner gr. graphds,
graphein, das Schreiben, eigentlich: Ritzen, das Geschriebene, die Schrift.
Tanzen ist Raumschrift, Raumritzung, die Zeichnung und Verschriftung
des Raums — freilich nicht in Lettern, sondern in den ephemeren, unsichtba-
ren Spuren und Figuren, die in der tinzerischen Bewegung erzeugt werden
—aufscheinend und verschwindend. Das >graphische< Moment am Tanz, die
fliichtige Tanzschrift ist es, die den Anschluss an andere Medien eroffnet:
das Medium des expliziten Wissens, Notationen, Sprache, Bilder.

Innerhalb des europiischen Kontextes bedeutet dies etwas sehr Spezifi-
sches, was fiir die kulturtheoretische und epistemologische Einordnung des
Tanzes wichtig ist. In der griechischen Antike, besonders durch Aristoteles,
wurde die Unterscheidung von sublunarer und supralunarer Welt etabliert.
Sie enthilt Basisannahmen fiir die Kosmologie, mit welcher der Tanz enge
Beziehungen unterhilt. Die Sphiren oberhalb des Mondes enthalten die ge-
ordneten Bewegungen von Kérpern, nimlich der Sterne, deren Choreogra-
phie nach den ewigen Gesetzen der Gotter geregelt ist. Die Choreographie
der Sterne ist durch Gleichférmigkeit (homologia), Mafl, Zusammenstim-
men (symmetria) und Harmonie (harmonia) bestimmt. Der Kosmos (seine
Sphiren) ist Musik, die Sterne tanzen. Darum ist symphonia der Klang des
Himmels (vgl. G. Bohme 19806).

Diese durchaus metaphysische Voraussetzung entlisst einen wichtigen
Schubvon Verwissenschaftlichung: die Bewegung der Sterne choreographie-
ren den engen Zusammenhang von Musik und Mathematik. Sie machen die
Asthetik des Himmels aus — als wahrhaft abgestimmte Bewegungen, die
zusammen ein Ganzes, Harmonisches, Gestalthaftes, Schénes — eben das
in sich selbst unterschiedene Eine (des Seins) bilden. Hier liegt der Ursprung

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 13

der abendlindischen Asthetik und Ontologie, die noch dasselbe sind. Al-
le Kunst, mag man zugespitzt sagen, hat ihr Vorbild am Tanz der Sterne.
Das war die Lehre der Pythagoreer, die wesentlich durch Platon ins abend-
lindische Denken eingespeist wurde. Die eigentiimliche Symbiose von Ma-
thematik und Harmonie der Bewegung zeigt, dass am Anfang der abend-
lindischen Philosophie die Naturwissenschaften und die Asthetik beinahe
noch dasselbe sind. Wer tanzt, fligt sich nachahmend in die Ordnung des
Kosmos ein, so wie der Naturforscher diese (objektive) Ordnung im Denken
mitvollzieht. Doch dieses Mimetische muss man auch performativ denken:
das Tanzen und das Denken bringen die Ordnung, die sie nachahmend mit-
vollziehen, zugleich erst hervor.

Die sublunare, also irdische Welt hingegen bezeichnet das dunkle Ge-
wimmel der regellos durcheinander wirbelnden Kérper, dem Chaos nahe,
dem Logos fern. Hier gibt es wenig Ordnung und wenig Schoénheit, sondern
nur undurchsichtige, nicht abgestimmte, regellose, verkniulte Gemengela-
gen — Korper also ohne Choreographie. Man darf sagen: die Erde — das ist
die absolute Ferne zum Tanz, d.h. eben auch: Ferne zum Wissen und zur
Wahrheit.

Den Menschen nannten die Griechen ephémeros: Der, der dem Téglichen
unterworfen ist, der Fliichtige. Die Rémer bezeichneten ihn als terrigenus,
von der Erde hervorgebracht. Die fliichtigen, erdhaften Menschen haben ein
elementares, kulturtibergreifendes Interesse, in diese Sphire des Wirren
und Dunklen Ordnungen zu installieren, das heift: Kultur zu kreieren und
zu stabilisieren. Man darf geradezu sagen, dass der Urakt der Kulturerzeu-
gung die Choreographie ist — also der Versuch einer Mimesis des supralu-
naren Tanzes der Sterne, die gewissermaflen das Gottliche und Schéne als
Modell fur die Einrichtungen der Bewegungen irdischer Kérper vorgeben.

Chords — als eingegrenzter, iberalltiglicher Raum des Kulttanzes fiir die
Gotter — : das ist zugleich ein Herunterholen des harmonischen Tanzes der
Sterne auf die Erde; das ist Mimesis des Géttlichen und darin zugleich prim-
ordiale Kulturstiftung, insofern hier im Modell, im verkleinerten Maf3stab,
die mathematisch-harmonische Ordnung des Kosmos auf der dunklen Erde
selbst dargestellt und installiert wird — in aller Empfindlichkeit.

Hierbei wird Wissen generiert und es wird Wissen verkorpert, also in
das Fleisch der Korper eingeritzt/eingeschrieben. Man darf auch sagen: der
Kérper wird artikuliert. Und das ist von héchster Wichtigkeit fiir das genuin
menschliche Interesse daran, die chaotischen irdischen Verhiltnisse zu >kul-
tivierens, also ausgewogene Ordnungen und Regulationen zu kreieren, durch
welche sich die wimmelnden und antagonistischen Bewegungen der Korper
aufeinander abstimmen. Dies ist die ungeheure Bedeutung, die dem Tanz im
Denken der Griechen zukommt. Doch fiir dieses kleine, lernfihige und er-
finderische Volk wird das Abstimmen der heterogenen Krifte auch als poli-
tische Form entdeckt: als Demokratie nidmlich; als medizinische Ordnung:
Abstimmung der Korpersifte (humores); als theatrale Ordnung: Abstimmung
menschlicher und gottlicher Widerspriiche in der Katharsis der Tragddie; als
agrikulturelle Ordnung: Abstimmung menschlicher Kulturarbeit mit den

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | HARTMUT BGHME UND SABINE HusCHKA

Rhythmen der Erde und der Einrichtung des Himmels usw. Kommensurabili-
tit der Bewegungen: darum zuerst ging es den Griechen, in der Kosmologie
ebenso wie im Tanz. Was im harmonischen Reigen der Sterne aufging, war
zugleich ein Wissen des Tanzes. Tanzen hief§ darum immer auch: den Logos
des Tanzes herauszuarbeiten. Eben dies, unter anderen historischen Bedin-
gungen, ist Thema des Bandes »Wissenskultur Tanz«.

Szenen kulturellen Wissens

Das aufkommende Interesse, Tanz {iberhaupt als Wissenskultur zu begrei-
fen, wundert nicht angesichts des gesellschaftlichen und disziplintibergrei-
fenden Interesses und zahlreicher Forschungen tiber die Merkmale und Dy-
namiken von Wissen, mit denen sich unsere Wissensgesellschaft iiber sich
selbst verstindigt. Kultur- und wissenschaftshistorische Studien sind dabei
langst zu der Einsicht gelangt, dass Wissen keinem Corpus objektiver Wahr-
heiten gleichkommt, sondern anthropologisch bestimmt ist und durch sozia-
le und performative Handlungszusammenhinge generiert wird (vgl. Knorr
Cetina 1984; Eklana 1986). Auch naturwissenschaftliche Erkenntnisse sind
gleichsam fluktuierend, denn auch ihr Wissen bildet sich in sogenannten
Wissenskulturen (Knorr Cetina 2002) heraus. Diese bestimmen dariiber,
»Wie wir wissen, was wir wissen« (ebd.: 11), was sich etwa an Performanzen von
Versuchsanordnungen und ihren bildgebenden Verfahren und Aufzeich-
nungstechniken analysieren ldsst, die entscheidend das durch sie erklirte
Wissen (vgl. Rheinberger 2006; Daston/Galison 2007%) bestimmen.

Der Umbau gegenwirtiger Wissenskulturen, ihre zunehmenden Vernet-
zungen bei gleichzeitiger Spezifitit und Veranderlichkeit sowie ihre media-
len Anverwandlungen an technologische Entwicklungen, bilden den Kon-
text, nun auch Wissen im Tanz als hybride, stets verinderbare, dynamische
und kulturell widerstindige Wissensform anzuerkennen. Vor dem Hinter-
grund eines expliziten, klassisch epistemischen Wissens, dem Erkenntnis
zukommt, konturiert sich dasjenige im Tanz als eines heraus, das nicht nur
mit den kulturellen und isthetischen Praktiken des Korpers aufs engste
verbunden — also implizit ist — sondern mit aulergewshnlichen Wirkungs-
weisen tibereinkommt: Gleichsam unstet und verdnderlich trigt es Eigen-
schaften des Unvorhersehbaren. Aus dieser Wirkungsspezifitit heraus, so
nehmen einige Autoren an, spielt es in das kulturelle Denken das Potentiel-
le, Unkontrollierte und Widerstindige, ein moglich anderes Wissen hinein.

Das Wissen der Korper selbst, die sich in abgestimmte, eingeiibte und
geregelte Bewegung setzen, und das Wissen, nach welchen Regeln, Ubun-
gen und Abstimmungen die Kérper in Bewegung gesetzt werden konnen:
durchaus ist diese Doppelstruktur auch ein Ursprung der europiischen
Wissenschaften, der Asthetik, der Technik, der Naturwissenschaft. Denn
techné bezeichnet nichts anderes als das Kénnen, etwas nach Regeln ins
Werk zu setzen und zu verrichten, sie ist ein Vermdgen (dynamis), gleich-
giiltig ob es sich um das Spiel der Kithara, den Hausbau, Bienenzucht,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 15

Wasserversorgungsanlagen oder eben um Tanz handelt. Immer geht es, im
Verstindnis der Griechen, darum, in das Chaos (nach Hesiod: der Urzu-
stand) der Korper und Fliisse »Regulationen« einzubauen, Ordnungen zu
etablieren, den Logos zu verbreiten, also Wissen zu verkérpern und >Kultur<
(cultura) zu stabilisieren, im Raum und in der Zeit. Darum sind die Raum-
und die Zeitkiinste so fundamental.

Zu einer >regelgerechten< Wissenskultur formierte sich der Tanz am
franzosischen Hof Ludwig des XIV. und zwar mit der Griindung der Pariser
Académie royale de danse (1661). Die gesellschaftliche und hofische Praxis
des Tanzens erfuhr mit diesem historisch einschneidenden Ereignis schritt-
weise eine Akademisierung, die zunichst im Zeichen der Zentralisations-
bestrebungen des Konigs eine spezifische Ordnung und Systematisierung
der Schritte und ihrer Auffithrungskunst einsetzte. Tanz wurde in den ab-
solutistischen Machtbereich des Koénigs eingefiigt. In monatlichen Zusam-
menkiinften berieten sich 13 berufene Tanzmeister laut den Statuten der
Akademie (»Lettres Patentes« 1662) iiber die Férderungsoptionen und Nor-
mierungen der Tanze. Dabei gehorte es zu den Aufgaben der Akademisten,
das Training der Tinzer fiir die koniglichen Hofballette ebenso zu bestrei-
ten wie jene iiber 200 Hoftanzmeister aus ganz Paris zu unterweisen. Der
dergestalt distribuierte Lehrcorpus der Hoftinze zielte auf eine Kultivierung
und Asthetisierung von Tanz, mit der sich seine Kunst-Ausiibung kérper-
technisch verfeinern und kontrolliert verbreiten lassen sollte.

Aber nicht allein die Praxis, also das Lernen und Proben von Tdnzen
wurde Regeln unterzogen, vielmehr wurden Tinze durch systematisch er-
stellte Notationen iiberwacht. Verschiedene Notationssysteme wurden in
Auftrag gegeben, um Tinze aufzuzeichnen u.a. an Pierre Beauchamp, der
auf Geheifd des Konigs seit 1674 ein solches erarbeitete. Allerdings war das
primdre Ziel nicht, bereits existierende Tdnze zu notieren, sondern — ent-
gegen dem Gedanken einer Konservierung — per Notat sollten neue Tinze
aufgezeichnet und somit schriftlich allererst entworfen werden. Aufgabe der
Akademisten blieb es, die niedergeschriebenen Tinze zu begutachten und
ihre Ausfithrung zu tiberwachen. Die hofische Praxis des Tanzes wurde mit
der Académie royale de danse somit nicht nur in ihrer sozialisierenden Funk-
tion professionalisiert, vielmehr wurde ihre kérpertechnische Kunstaus-
iibung in eine Wissenskultur tiberfiihrt, in der sie sich mit anderen Kultur-
techniken wie dem Entwerfen, Schreiben und Bewerten verschrinkte. Das
praktizierte Kérperwissen generierte sich entscheidend tiber das Medium
der Schrift. Fortan stand das Notat dem Erlernen von Tédnzen vor und prigte
die Vermittlungskunst, Tanze zu lehren und zu lernen.

Zwei Bildensembles

Es erwuchs eine performative Wissenspraxis, die sich iiber Vorschriften
und Leitbilder entfaltete, die uns heute u.a. in Stichen iiberliefert ist und
in ihren abgebildeten kulturellen und 4sthetischen Handlungsrdumen vor

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | HARTMUT BSHME UND SABINE HUSCHKA

Augen steht. Eine historische Szene der sich etablierenden Wissenskultur
des Tanzes zeigt der Stich Grown Gentlemen taught to dance von 1768 nach
dem Originalgemailde von John Collet Zu sehen ist die Szenerie einer Tanz-
stunde in einem englischen aristokratischen Salon. Tanzlehrstunden dieser
Art gehorten seit dem 17. Jahrhundert zum hofischen Leben und zihlten
spitestens mit Beginn des 18. Jahrhunderts zum biirgerlichen Kanon einer
gemiflen korpertechnischen und sozialisierenden Ausbildung.

Abbildung 1: John Collet: Grown Gentleman Taught to Dance (1768)

3 | Engraved after an original picture of Mr. John Collet in the possession of Mr.
Smith. Printed for John Smith, Nr. 2, 35 in Cheapside, & Robert Sayer Nr. 53 in Fleet
Street, 20. August 1768 / Lincoln Kirstein Collection. (Moore 1965: 21).

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 17

Schon auf den ersten Blick treten die Differenzen der beiden agierenden
Korper hervor (vgl. Abb. 1). Ein Tanzmeister lehrt mit klarem Fingerzeig
und beinahe starrem Blick seinen etwas dicklichen Eleven eine Schrittpar-
tie. Tanzen — so fithrt die Szene vor Augen — muss gelernt sein und — gleich
ob als theatrale oder gesellschaftliche Disziplin — gelehrt werden: Und zwar
nicht allein um der richtigen Schritte und gekonnten Koordination des Kor-
pers wegen, die in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts lingst versierten
korpertechnischen Mafistiben folgen, sondern allein schon um der rechten
Korperhaltung und »akademischen< Aufrichtung willen. Die >rechte Kérper-
haltung« verkorpert die Figur des Tanzmeisters in beinahe ibertriebener
Steife. An sein Vorbild sucht sich der kérperlich gedrungene und volumi-
nose Schiiler anzugleichen. Die Besonderheit des Stiches liegt in zweierlei:
zum einen versammelt der salondhnliche Raum alle konstitutiven Elemen-
te, die auf den Akt der Wissensvermittlung im Zentrum des Bildes konzent-
riert und bezogen sind. Die >Tanzstunde« tritt dabei als reine Lehrstunde auf,
deren Umgebung kein gesellschaftliches Leben aufweist.

. UND THEATRAL1scHEN
TANTZEUGT .

W :‘
=
) A

Abbildung 2: Frontispiz von Louis Bonins Die neueste Art zur Galanten und
Theatralischen Tantz=Kunst (1712)

Diese Differenz wird deutlich mit Blick auf das Titelblatt des Tanztraktats
von Louis Bonin (ca. 1645-1716) »Die neueste Art zur Galanten und Theatrali-
schen Tantz=Kunst« (1712), in der die Lehrstunde in das gesellschaftliche Set-
ting eines Gelehrten-Salons eingebettet erscheint (vgl. Abb. 2).4 Das Kupfer-

4 | Bonin war von 1704-07 als Hoftanzmeister bei Herzog Wilhelm von Sach-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | HARTMUT BSHME UND SABINE HUSCHKA

blatt trigt die inscriptio des Tanztraktats. Auch hier wird ein aufstrebender
Biirger in die »galante Tanzkunst« durch einen Tanzmeister eingewiesen,
im Sinne eines »hochst-niitzliches Exercitium|s]«. Die Schrittkombination
des Scholars verkérpert die erwiinschte Zierlichkeit und Leichtigkeit in auf-
rechter Haltung auf Fuflspitzen. Der Tanzmeister gibt in einigem Abstand
mit einem Fingerzeig eine Anweisung. Gerahmt ist die Szene durch ein »ga-
lantes« Paar in Conversation am Fenster und einer sitzenden Gesellschafts-
gruppe im Hintergrund.

Anders auf dem Stich von 1768 (vgl. Abb. 1): Obwohl die Tanzstunde eine
den Biirger sozialisierende Praxis markiert, spielen in seine Szene theatrali-
sierende Momente hinein, durch die die Austibung des Tanzes in ein Setting
von Darstellung und Wahrnehmung eingefiigt wird. Angezeigt ist, dass der
Tanz nicht allein eine Kérpertechnik des sozialisierten Biirgers ist, sondern
lingst einer theatralen Praxis zugehért. So wacht tiber den Schrittpartien
zwischen Meister und Schiiler an der Riickwand des Raumes das Gemilde
einer Ballerina. Perspektivisch auf Hauptachse des Bildes angeordnet, spielt
ihre Korperfigurine ein dsthetisches Korperbild in das Szenario hinein, das
mit Blumenkranz und leichter Arabesque als Leitbild tanzisthetischer Dar-
stellung fungiert.

Die gesamte Bildkomposition spannt iiber die Tiefe der Mittelszene hin-
weg Beziehungen zwischen den verschiedenen kulturellen Instanzen und
Medien, tiber die sich Tanz als gesellschaftliche und 4sthetische Praktik im
18. Jahrhundert ausbildet. Gemeinsam bilden sie dessen kulturellen Wis-
senscorpus: ein Musik-Notationsblatt auf der hinteren Wand des Raumes, die
Geige in den Hinden des Musikers, Biicher und ein weiteres Notationsbuch
zu dessen Fiiflen in der vorderen Bildhilfte, sowie ein Buch in der Rockta-
sche des Schiilers gliedern die Szene, gerahmt durch einen Zuschauer auf
der hinteren Bank und eben den spielenden Musiker, beide an den Riandern
des Raumes. Wihrend der eine aufmerksam blickt, spielt der andere gleich-
sam versunken seine Melodien. Beide treten nicht allein in der Funktion
auf, das mimetische und belehrende Geschehen in der Mitte des Raumes
zu begleiten, sondern sie spielen sich in das Szenario des Tanzens hinein.
In seiner kompositorischen Ordnung fiihrt der Stich in die Kulturalitit des
Tanzes ein, die ihm als gesellschaftliche Praktik und als dsthetischer Raum
zukommt. Der Stich zeigt alle zentralen kulturellen Techniken und Medien,
in denen sich der Tanz als gesellschaftliche und 4sthetische Praxis gleicher-
maflen ausbildet: Kérper, Geste, Schrift und Bild. Musik und Sprache finden
sich ikonisch reprisentiert.

sen-Eisenach in Eisenach titig, ab 1707 wird er als Universititstanzmeister in Jena
verzeichnet. Sein Tanzlehrbuch, zu dem sein Schiiler »Meletaon« (d.h. Johann Leon-
hard Rost) einen »Vorbericht« verfasste, zieht riickblickend Bilanz seiner langjihri-
gen Erfahrung als Tanzmeister. Das Traktat fithrt die Prinzipien und Grundsitze der
franzésischen »galanten Tanzkunst« im gesellschaftlichen und theatralen Bereich
aus (vgl. Mourey 2008: 184fT.).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 19

Wissen im Tanz, so macht der Stich anschaulich, korporiert sich aus und
in interpersonalen Beziigen zwischen Korpern, Gesten und Blicken und
durch ein intermediales Ensemble rdumlicher Anordnungen und Struktu-
ren, die aus korperlichen Weisungen und jenen der Schrift (Sprache) und
dem Bild hervorgehen. Jenes intermediale Ensemble gliedert und struktu-
riert das mimetische Wissensfeld des Tanzen-Lernens mit seiner hier ange-
deuteten Sequenz eines Vor- und Nachmachens von Schritten und Haltung.
Anschaulich wird eine Kultivierung und Medialitit der Wissenspraxis Tanz,
dessen Korperpraxis in andere dsthetische Praktiken und Kulturtechniken
wie Musizieren, Schreiben und Lesen, Beobachten und Maf3halten einge-
lassen ist. Das Bewegungswissen wird in ihnen gewonnen und iiber ihre
dsthetischen und sozialen Vorbilder prifiguriert.

Wissensakte

Motiviert durch die tanzhistoriografische Studie tiber kulturelle Wissens-
figuren im Biithnentanz (vgl. den Beitrag von S. Huschka in diesem Band),
sucht der Sammelband in die weitliufigen Diskussionen tiber Wissensdy-
namiken einzugreifen, um verschiedene Wissensfiguren zu untersuchen
und ihr Konglomerat aus begriffstheoretischen, theatergeschichtlichen,
bewegungswissenschaftlichen, sportphilosophischen, tanz-, kultur- und
musikwissenschaftlichen sowie soziologischen Uberlegungen vertiefend
zu betrachten. Den hieriber zusammengetragenen Akten des Wissens ist es
dabei vor allem an historischen und zeitgenossischen Auftritten, Diskur-
sen, Szenographien und Systemen von Wissen gelegen, kurz an ihren Ver-
mittlungsakten, die getragen werden von Anschauungen von Bewegung durch
Geste/Bild/Stimme, einem Verstindnis von Korper-Bewegung, von Spielformen
und Denkfiguren. Die Beitrige versammeln daher neben unterschiedlichen
Wissenschaftsdisziplinen auch Einblicke in verschiedene kiinstlerische Pra-
xisfelder (Re/Konstruktion, Improvisation). Methodologisch aufgefichert
widmet sich der Band also dem Fundus der Wissenskultur Tanz und seinen
stets am Werk seienden Akten, um deren Praktiken und Diskurse materiell
und theoretisch einsichtig aufzuzeigen.

Versammelt finden sich unterschiedliche Formate — Aufsitze, Interview,
Bericht einer lecture performance —, die auf ein Anfang 2008 praktizierten
Wissensforum in den Berliner Sophiensaelen zuriickgehen. Dort kamen
Tinzer, Choreographen und Wissenschaftler verschiedener Stile und Dis-
ziplinen zu den dreitigigen Akten des Wissens zusammen, um gemeinsam
der Kunst der Vermittlung durch lecture performances, Improvisationen, lectu-
re demonstrations und Vortrige nachzugehen und tber die Ausformungen
und Tragweiten von Wissen zu diskutieren. Als angewandtes Projekt hetero-
gener Wissenskulturen konzipiert, umspannte das interdisziplinire Sympo-
sium historische und zeitgendssische Perspektiven und suchte sich an jene
im 18. Jahrhundert noch praktizierte hybride Wissenskultur von Kunst und
Wissenschaft anzuschlieflen. Die in der Zeit der Aufklirung noch teilweise

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | HARTMUT BGHME UND SABINE HUSCHKA

bestehende Durchmischung von Kunst- und Wissenschaftskulturen nahm
das Symposium zum Anlass, Theoretiker und Praktiker in einen Raum der
Prisentation und Reflektion zusammen zu fithren.

Der Band spiegelt die Pluralitit der aufgefithrten Wissensbeziige und
ihre Performativititen nur ansatzweise wider und doch findet sich die Inter-
disziplinaritit des Symposiums reprasentiert. Ich méchte daher ausdriick-
lich allen Kiinstlern und Wissenschaftlern danken, die mit ihrer Offenheit
und ihrem Interesse an dem Thema jeweils eigene Aspekte gestaltet und
bearbeitet haben. Vor allem jenen Autoren sei gedankt, die aus ganz anderen
Disziplinen scheinbar wenig {iber den Tanz zu wissen meinten, indessen
dem Nachdenken tiber kulturelle und kiinstlerische Verfahren von Wissen
intensiv gefolgt sind, um zu erhellenden Einsichten fiir die intermedial-kor-
perliche Praxis des Tanzes zu gelangen. Im Sinne einer methodologisch he-
terogenen Tanzwissenschaft, die ihren Gegenstand ohnehin dem Interdiszi-
plindren und Intermedialen verdankt, moge der Leser fiir sich bedeutsame
Einblicke in die Wissenskultur Tanz gewinnen.

Dieser Band konnte allein durch die Hilfe vieler Personen, ihrem Enga-
gement und Dank der finanziellen Unterstiitzung einzelner Institutionen
zu Stande kommen. Die DFG sowie der Tanzplan Deutschland haben mit
ihrer Publikationsférderung den Druck erméglicht. Mein herzlicher Dank
gilt tiberdies Simone Willeit, deren engagierte und gewissentliche Redak-
tion das Manuskript erst in die richtige Form tiberfiithrt hat. Dem transcript
Verlag sei fiir die stets freundliche, geduldige und kompetente Betreuung
des Buchprojekts gedankt.

Die hier vorgestellten Praktiken und Diskurse betreffen alle mittelbar
das Korper- und Bewegungswissen einer choreographischen Kunst, die im
Streben nach dem Eigenen dem Anderen stets besonders verbunden ist —
auch im Streben nach Erkenntnis. In diesem Sinne ist dieser Band jenen
Lesern und Interessierten, Wissenden und Unwissenden gewidmet, die sich
auf das Abenteuer einlassen wollen, die Bewegungen des Geistes zu ordnen,
um in diesem Sinne selber zu choreographieren.

Berlin, Februar 2009
Hartmut Béhme, Sabine Huschka

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ProLoG | 21

Literatur

Baxmann, Inge (Hg.) (2008): Kdrperwissen als Kulturgeschichte: Die Archives
Internationales de la Danse (1931-1952), Muinchen: K. Kieser.

Birringer, Johannes/Fenger, Josephine (Hg.) (2005): Tanz im Kopf. Dance
and Cognition, Jahrbuch Tanzforschung 15, Miinster: Lit.

Bohme, Gernot (1986): »Symmetrie: Ein Anfang mit Platon«. In: Bernd
Krimmel (Hg.), Symmetrie in Kunst, Natur und Wissenschaft. Katalog der
Ausstellung Mathildenhéhe, Bd. 1, Darmstadt: Mathildenhoéhe, S. 9-17.

Bonin, Louis (1996): Die neueste Art zur Galanten und Theatralischen
Tantz=Kunst, (Faksimile d. Erstausgabe Frankfurt/Leipzig 1712), hsrg. v.
Claudia Jeschke in der Reihe Documenta Choreologica, Berlin: Edition
Hentrich.

Greco, Emio (2007): Capturing intention: documentation, analysis and nota-
tion research based on the work of Emio Greco, Amsterdam: Amsterdamse
Hogeschool voor de Kunsten.

Daston, Lorraine/Galison, Peter (Hg) (2007): Objektivitit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Dijksterhuis, Eduard J. (1956): Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin/Got-
tingen/Heidelberg: Springer.

Eichberg, Henning (1977): »Geometrie als barocke Verhaltensnorm. Forti-
fikation und Exerzitien«. Zeitschrift fiir Historische Forschung 4, S. 17-50.

Ders. (1989): Festung Zentralmacht und Sozialgeometrie. Kriegsingenieurwe-
sen des 17. Jahrhunderts in den Herzogtiimern Bremen und Verden, Koln:
Béhlau.

Gebuhr, Ralf (20006): »Festung und Reprisentation. Zur Sozialgeomet-
rie-These von Henning Eichberg«. In: Torsten Meyer/Marcus Popplow
(Hg.), Technik, Arbeit und Umwelt in der Geschichte, Minster u.a.: Wax-
mann, S. 181-200.

Elkana, Yehuda (1986): Anthropologie der Erkenntnis. Die Entwicklung des
Wissens als episches Theater einer listigen Vernunft, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Gehm, Sabine/Husemann, Pirkko/von Wilcke, Katharina (Hg.) (2007): Wis-
sen in Bewegung. Perspektiven der kiinstlerischen und wissenschaftlichen
Forschung im Tanz, Bielefeld: Transcript Verlag.

Jeschke, Claudia (2007): »Re-Konstruktionen: Denkfiguren und Tanzfig-
uren: Erfahrungen im Umgang mit tinzerischer Kompetenz. Nijinskys
FAUNE«. In: Sabine Gehm/Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke
(Hg.) (2007), S.181-192.

Knorr-Cetina, Karin (1984): Die Fabrikation von Erkenntnis: zur Anthropologie
der Naturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dies. (2002): Wissenskulturen: ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissens-
formen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ko$enina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst. Studien zur
»eloquentia corporis« im 18. Jahrhundert. Tubingen: Max Niemeyer Ver-
lag.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | HARTMUT BOHME UND SABINE HUSCHKA

Lippe, Rudolf zur (1995): Naturbeherrschung am Menschen, 2 Bde., Hamburg:
Syndikat.

Mayr, Otto (1987): Uhrwerk und Waage. Autoritit, Freiheit und technische
Systeme in der friithen Neuzeit, Miinchen: C.H. Beck.

Moore, Lillian (1965): Images of the Dance: Historical Treasures of the Dance
Collection 1581-1861, New York: New York Public Library.

Mourey, Marie-Thérese (2008): »Die Tanzkunst im Spiegel der gedruckten,
deutschsprachigen Quellen«. In: Rebekka von Mallinckrodt (Hg.), Be-
wegtes Leben. Korpertechniken in der Friithen Neuzeit, Wolfenbiittel: Her-
zog August Bibliothek, S. 284-294.

Polanyi, Michael (1969): Knowing and Being, Chicago: University of Chicago
Press.

Ders. (198s5): Implizites Wissen (The tacit dimension), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Rheinberger, Hans-Jorg (20006): Epistemologie des Konkreten: Studien zur Ge-
schichte der modernen Biologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ryle, Gilbert (1946): »Knowing how and knowing that«. Proceedings of the
Aristotelian Society 46, S. 1-16.

Ryle, Gilbert (1949): The Concept of the Mind, London: Hutchinson, S. 1-10.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anschauung von Bewegung
Geste/Bild/Stimme



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abgebrochene Gesten,
ausgesetzte Bewegung, gescheiterte Mimikry.

TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild

GUNTHER HEEG

Durch Tanz Wissen

Wo gegenwirtig von Wissenskulturen die Rede ist, geht es nicht um Schit-
ze, die sich kognitiv und rational aneignen und gewinnen lieflen, sondern
stets um ein >anderes Wissens, das sich in kiinstlerisch-kulturellen Prak-
tiken und Medien des Ausdrucks und der Kommunikation manifestiert.
Dem Versuch, sich diesem Wissen beschreibend zu nihern, stehen seit dem
18. Jahrhundert, als die >Gestensprache« zur natiirlichen und universellen
Sprache ausgerufen wurde, zwei Gefahren im Weg: die der Rationalisierung
des Transrationalen einerseits und seiner Romantisierung und Essentiali-
sierung andererseits. Mit ihnen hat sich jedes Konzept von Korperwissen
heute auseinanderzusetzen. Was dabei auf die »Sprache« der Gesten zutrifft,
gilt in gesteigertem Mafle fiir den Tanz — im 18. wie im 21. Jahrhundert. Das
Wissen, das im Tanz gesucht wird, ist keines, das sich sagen lieRe. So lautet
der romantische Topos, der die Bewegung und Artikulation des stummen
Korpers als >Eigentliches< in Gegensatz bringt zu Sprache und diskursivem
Sinn. Ubersehen wird dabei, dass der tanzende Kérper kein unbeschriebenes
Blatt ist, sondern beschrieben von den Diskursen der poetischen Sprache,
der Geste, des Bildes und der Bewegung, die das Zusammenspiel der Me-
dien artikulieren, die den Tanz ausmachen. Und dennoch geht der tanzende
Korper nicht in den Diskursen auf. Was jenseits der Regeln der Diskurse
singuldr an ihm ist, lasst sich nicht wissen im klassischen Sinn, sondern
erfahren: als Zwischenraum- und Differenzerfahrung der darin beteiligten
Medien, d.h. als Erfahrung von Intermedialitit (zur Theorie der Intermedia-
litdt vgl. Heeg 2004a; Heeg 2004b). Das Wissen, das im Tanz gesucht wird,
teilt sich mit in TanzErfahrung, die die Schichten der Diskurse von Geste,
Bild und Bewegung durchquert. In vier Angédngen soll hier den Spuren der
intermedialen Auseinandersetzung von Sprache, Bild, Geste und Bewegung
nachgegangen werden: am Grindungsmythos der Malerei, an den Aporien

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | GUNTHER HEEG

von Noverres ballet en action im 18. Jahrhundert, an der Adaption von Sarah
Kanes 4.48 Psychosis durch die Choreographin und Regisseurin Wanda Go-
lonka und an Laurent Chétouanes Studie I zu Bildbeschreibung von Heiner
Miiller.

Dibutade, die Erfindung der Malerei
und die Enteignung der Bewegung

Eine Trennung ist, der Legende zufolge, der Anlass fiir die Erfindung der
Malerei. Um dem Untragbaren einer durch Trennung unterbrochenen,
durch Trennung bedrohten Gemeinschaft mitihrem Geliebten zu entgehen,
habe Dibutade, die Tochter eines korinthischen Tépfers, den Schlagschatten
ihres Geliebten an der Wand umrissen und die umrandete Fliche schwarz
ausgefiillt, um so den Entschwindenden — als Bild — fiir immer bei sich fest-
zuhalten (Plinius berichtet dartiber im 35. Buch seiner » Historia naturalis«,
vgl. Wille 1960). Schon die Ursprungserzihlung der Bildwerdung, die uns
durch Plinius iiberliefert ist, er6ffnet den Schauplatz der Abtrennung von
Bild und Bewegung: Die hastige, schmerzerregte Geste der Dibutade er-
starrt im Schattenriss einer anderen Gestalt, die dem Entsetzen entsprun-
gene Bewegung geht im vollendeten Bild-Werk unter. Mit der Trennung der
Darstellung vom Dargestellten geht die Ausgrenzung des Entsetzens einher,
das das Bild hervorgebracht hat. Die umrissene Fliche des Bildes verstellt
gleichsam die Liicke, die sich durch die Abwesenheit des Geliebten aufgetan
hat. Die Fihigkeit der Reprisentation, der Vergegenwirtigung und Verleben-
digung des Abwesenden im und durch das Bild, von der die Zuriickgelasse-
ne doch zehren soll, wird erkauft mit der Mortifikation des Lebendigen: des
nicht festhaltbaren Geliebten, des Schmerzes der Dibutade. Mortifikation
erst macht den Geliebten zum Bild und die Liebende zu seiner Betrachterin.
Heiner Miiller: »Der Maler hilt den Moment vor dem Verschwinden/fest,
die kalte Sekunde, wenn der Korper zum/Farbton schrumpft, den letzten
Atem, von/Malschichten wie vom Vergessen erstickt.« (Miiller 1998: 309)
Gleich dreifach objektiviert sich im Griindungsmythos der Malerei die
lebendige Bewegung — Affekt, Emotion, Aktion — im toten Artefakt: Die Zii-
ge des entschwindenden Geliebten werden fiir immer im Bild fixiert, der
Schmerz der Dibutade sublimiert sich zur Einfithlung der Betrachterin in die
Imago ihrer Begierde, die blitzhafte Bewegung der Geliebten gerinnt in der
fertigen Kontur der Kiinstlerin. Bildwerdung versetzt das Zusammenspiel
und den Austausch von Beteiligten in die Distanz zwischen dem Kunstwerk
und seinem Betrachter. Im Bild werden die ehemaligen Teilnehmer eines
Geschehens ihrer eigenen Bewegung enteignet. Nur iiber die kalkulierte
emotionale Wirkung der im >pragnanten Augenblick« des Bildes verdichte-
ten Handlung kehrt die Bewegung zu denen zurtick, die sie urspriinglich
heimgesucht, die sie »in Bewegung gesetzt< hat. Die Avantgardegeschichte
der bildenden Kiinste des 20. Jahrhunderts ist — vom action painting iiber
Installation und environment bis zur interaktiven Videokunst — die Kette der

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BiLD | 27

Versuche, dem Betrachter (wie dem Kiinstler) die enteignete Bewegung zu-
rickzugeben, aus Zuschauern und kiinstlerischen Produzenten Teilnehmer
einer Situation, Zeugen einer geteilten Bewegung zu machen.

Jean Georges Noverre
oder der intermediale Traum vom Tanz der Bilder

»Ein Ballett ist ein Gemailde: die Biihne ist das Tuch; die mechanischen Bewe-
gungen der Figuranten sind die Farben; ihre Physiognomie ist, wenn ich mich
so ausdriicken darf, der Pinsel; die Verkniipfung und die Lebhaftigkeit der Sze-
nen, die Wahl der Musik, die Auszierung und das Kosttim, machen das Kolorit
aus; und der Kompositeur ist der Mahler.« (Noverre 1977: 3)

Gleich im ersten seiner 1769 auf Deutsch erschienenen »Briefe iiber die Tanz-
kunst und tiber die Ballette« erhebt der selbsternannte Reformator des hofi-
schen Balletts und Propagandist des ballet en action, Jean Georges Noverre,
die Malerei zur Leitkunst fiir die Choreographie. »Die Ballettmeister«, so
rit Noverre, »sollten die Meisterstiicke der grofiten Maler zu Rate ziehen.«
(Ebd.: 7) In den leidenschaftlich bewegten dramatischen Interaktionen der
Historienmalerei, in ihrer Komposition der Personenkonstellation und der
Gruppierungen entdeckt Noverre ein mediales Vorbild, das den Tanz aus
der strengen Symmetrie des ballet de cour befreien soll. Nicht mehr der Re-
prisentation der hofischen Ordnung soll der Korper des Téanzers dienen,
sondern dem psychischen Ausdruck einer dramatischen Handlung, deren
Gang der pantomimisch geschulte Tinzer mit allen Nuancen und Abstu-
fungsmoglichkeiten der korperlichen Artikulation folgt.

Beide Kiinste, Tanz und Malerei, verbindet dabei die Faszination des
Stummen. Gerade weil dem Tanz und dem Gemalde die Sprache fehlt, eilt
ihnen im 18. Jahrhundert der Ruf voraus, sie seien in ganz besonderer Wei-
se befihigt, das Unsagbare, von der Sprache Uneinholbare, zum Ausdruck
zu bringen. Den stummen pantomimischen Gesten im Tanz und auf den
gemalten Bildern sei es gegeben, Herz und Gemiit der Zuschauer unmittel-
bar zu ergreifen und zu bewegen. Die Sprache liigt, der stumme Kérper
(im Tanz, in der Malerei, in der schauspielerischen Pantomime) spricht die
Wahrheit — das ist die Uberzeugung von Noverres Zeitgenossen, von der sich
viel in den Manifesten der Avantgarden bis in unsere Tage erhalten hat.

Die vermeintliche Wahrheit des stummen Koérpers ist eine gingige Va-
riante der Ideologie der Unmittelbarkeit. Denn als bildhafte Gestalt — der
einzigen greif- und darstellbaren Form seines Erscheinens — ist der Kérper
bereits mit (sprachlicher) Bedeutung aufgeladen und erfiillt. Die Gestalt ist
das bedeutende Bild des Korpers und damit das entscheidende Bindeglied
im intermedialen Zusammenspiel von Tanz und Malerei. Die Gemilde oder
tableaux auf der Szene des Noverre’schen Handlungsballetts »sprechen« von
dem, was die Handlung bewegt, vermoge der Anordnung aller Einzelteile
des Korpers und der einzelnen Kérper untereinander zu einer Gesamtge-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | GUNTHER HEEG

stalt, deren Sinn sich allein iiber die Komposition erschliefit. Auf der Strecke
bleibt bei dieser Sprachwerdung des Tanzkorpers im Medium des tableau
aber gerade das Sprach— und Ausdruckslose, das sich der verkoérpernden
Darstellung entzieht. So sehr jede kérperliche Artikulation und Wahrneh-
mung der Bild-Gestalt bedarf, um als Ausdruck erkannt werden zu kénnen,
so sehr verfliichtigt sich in der Bild-Gestalt des Ausdrucks dessen Ursprung
»aus Druck«. Die aporetische Spannung zwischen der spontanen und un-
darstellbaren korperlichen Motilitit und Expression und der bedeutenden
korperlichen Gestalt priagt nicht nur das Bewegungs- und Gestenrepertoire
des Ausdruckstanzes, sie liefle sich in der Gegenwart auch am >Kampf der
Linien< beobachten: zwischen einem eher bilderverliebten Tanztheater, wie
es Reinhild Hoffmann, Johann Kresnik oder Brigitta Trommler choreogra-
phieren, und einer Dekonstruktion des Korper-Bildes und der >tinzerischen<
Artikulation des abwesenden Kérpers, fiir die etwa die Arbeiten von Xavier
LeRoy, Jérome Bell und Meg Stuart stehen.

Noverres intermedialem Wunsch nach einer bedeutsamen Ordnung der
tinzerischen Bewegung im und durch das Bild entspricht im 18. Jahrhun-
dert das pygmalionische Verlangen nach einer Belebung der Kunstwerke.
Als tableau vivant — auf der Bithne wie zur Unterhaltung als Gesellschafts-
spiel - soll das Bild lebendig werden, mehr noch: Das Bild soll sich bewegen.
Das ideale Theaterstiick denkt man sich als eine ununterbrochene Folge von
Gemilden, Noverre konzipiert sein Handlungsballett als einen unaufhor-
lichen Tanz der Bilder. Die Bewegungskiinste des Tanzes und des Theaters
sollen der Malerei zu Hilfe kommen und dem im Bild Mortifizierten den
Anschein von Leben verleihen. Weil dabei die enteignete urspriingliche Be-
wegung nicht an die Beteiligten zurtickgegeben wird, weil der verdinglichte
Status des Bild-Werks unangetastet bleibt, gerit die schauspielerische oder
tinzerische Bewegung, die das Bild verlebendigen soll, selbst in den Bann
des Todes. Die tableaux vivants sind tableaux des morts, die Leben vorspie-
geln. Der fromme Wunsch, das erstarrte, abgetétete Leben moge dennoch
lebendig sein, ist der tiefste Antrieb fiir die fortdauernden Anstrengungen,
die bildenden und die transitorischen Kiinste miteinander zu verschmelzen
und die Dauer des Gemildes mit dem bewegten Kérper zu synchronisie-
ren. Im kontinuierlichen Strom der bewegten Bilder im Hollywoodkino des
>unsichtbaren Schnitts< erfiillt sich die Illusion des >lebendigen Toten<. Wer
dessen Zombies nicht verfallen, wer der Illusion nicht erliegen will, muss
beginnen, den Vorhang zu 6ffnen, der das Bild von der Bewegung trennt.

Sarah Kane oder die ausgesetzte Bewegung

Die italienische Biithne, auch Guckkastenbiithne genannt, ist weit mehr als
eine historische Theaterkonvention. Sie ist das anthropologische Modell
der Episteme der Aufklirung, die anschauliche Vorstellung unserer Wahr-
nehmung und unseres (konstruierenden) Blicks auf die Welt. Konstitutiv
fur diese Weise der Weltwahrnehmung und Konstruktion von Wirklichkeit

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BiLD | 29

ist die Trennung des Bewusstseins und seines zentralen Organs, des Au-
ges, von der Lebenswelt, in deren Bewegung es unabdingbar verstrickt ist.
Die Anstrengung, sich davon loszureiffen und demgegentiber einen festen
Standpunkt und Distanz zu gewinnen, spaltet das Subjekt. Dem erkennen-
den Bewusstsein werden die Bewegungen seines Leibes und die, die ihn
mit der Lebenswelt verbinden, zum Objekt, zum Bild einer Szene, die es
nur noch von auflen beurteilen kann und in die es sich einfithlen muss wie
in eine fremde Welt. Von dieser Spaltung des Subjekts zeugt nach Roland
Barthes die Anordnung des Guckkastentheaters: »auf der einen Seite, in
einem Licht, das er zu ignorieren vorgibt, der Schauspieler, d.h. Geste und
Sprache; auf der anderen, im Dunkeln, das Publikum, d.h. das Bewuf3tsein«
(Barthes 1981: 84). Dass dem Bewusstsein seine Abspaltung von der Bewegt-
heit seines Korpers und seiner Sprache >schleierhaft« bleibt, dafiir steht als
Zeichen der Vorhang, der die grundsitzliche Trennung des Auseinander-
gerissenen behauptet. Das isolierte Bewusstsein und der Vorhang/Vorgang
der Verschleierung bilden ein Ganzes.

In Sarah Kanes letztem, 2000 postum uraufgefiihrten, fiir das Theater
geschriebenen Text, 4.48 Psychose, wird das Bewusstsein aus dem abgedun-
kelten Zuschauerraum ins Licht der Szene versetzt und das voneinander Ge-
trennte in seiner Zerrissenheit ausgestellt. So wie in der klinischen Psycho-
se die Grenzen zwischen Innen und Auflen, Ich und Umwelt verschwim-
men, so sind auch in Kanes Text die Grenzen zwischen moglichen Figuren,
innerem und duflerem Geschehen, zwischen »Titer. Opfer. Zuschauer« in
die Schwebe gebracht. 4.48 Psychose exponiert die qualvolle Auseinander-
setzung des Bewusstseins mit dem, wovon es sich im Verlauf der Zivili-
sationsgeschichte getrennt hat, als >gegenstrebige Fligung« von Instanzen,
Stimmen und Rhythmen in einem Text/Korper. Das psychotische Bewusst-
sein erinnert ein Dasein, welches das sich autonom diinkende mit seiner
Abspaltung vom Kérper verdrangt hat:

Ein stabilisiertes Bewusstsein thront in einem abgedunkelten Festsaal nahe der
Deckenwand eines Geistes dessen Boden schwankt wie zehntausend Kakerla-
ken wenn ein Lichtstrahl eindringt wihrend alle Gedanken zusammenschieflen
fiir einen Moment im Einklang Korper nicht linger mehr ausgegrenzt wihrend
Kakerlaken eine Wahrheit umschlieflen die keiner je ausspricht. (Kane 2002:

213)

Kanes Text zitiert und revoziert das Theatermodell der Guckkastenbiihne
und des tableau und die darin niedergelegte Haltung des beobachtenden
Subjekts gegeniiber dem Gegenstand seiner Erkenntnis. »Luke 6ffnet sich/
Starres Licht« (ebd.: 246) — »STARREN SIE MICH NICHT SO AN« (ebd.:
237) — »sieh mich verschwinden/sieh mich/verschwinden/sieh mich/sieh
mich/sieh« (ebd.: 251). Selbst zu beobachten und unter Beobachtung zu
stehen, kontrollierendes Auge und den Blicken der anderen ausgeliefert zu
sein — das sind die Pole, zwischen denen das >Ich< ausgespannt ist, von der
Zerreiflung bedroht. Sich selbst, sein eigenes Sehen, kann es nicht anders

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | GUNTHER HEEG

wahrnehmen als im Blick des Andern: »Wem ich nie begegnete, das bin ich,
sie mit dem Gesicht eingeniht in den Saum meines Bewussteins.« (Ebd.:
252) Solange das Bewusstsein, wie es die Metapher des Saums und des Ein-
genihtseins nahelegt, gleichsam als Vorhang fungiert, ist dieser Blick auf
das fremde Selbst verstellt. »Open the curtain« — »bitte 6ffnet den Vorhang«
(ebd.) ist der letzte Satz von 4.48 Psychose.

Eines der eindrucksvollsten Beispiele fiir die zur Disposition gestellte
Trennung von Bewusstsein, Leibraum und Lebenswelt war in der Spielzeit
2000/2001am Schauspiel Frankfurt zu sehen. Weil es paradigmatisch einen
anderen Umgang mit der Polaritit von Bewegung und Bild offeriert, sei es
hier kurz skizziert. In Wanda Golonkas szenischer Ubertragung von Sarah
Kanes Text bleibt der eiserne Vorhang zum Zuschauerraum hin geschlos-
sen, die Zuschauer sind auf die Bithne gebracht. Dort sitzen und schwingen
sie auf den 100 Schaukeln, die anstelle der Dekoration von den Ziigen hin-
gen — kein lebendes Bild, sondern eine Bewegung im Zwischenraum, die
Erfahrung zugleich Zuschauer, Mitspieler und Teil eines (Bithnen-)Bildes
zu sein. Zwischen ihnen hindurch geht in wechselnden Gangen, ohne mi-
metisches Spiel den Text hervorstoflend, die Akteurin (Marina Galic) mit
roh abgeschnittenem Haar im roten Fransenkleid (vielleicht die Reste des
Vorhangs) und blauen Turnschuhen. Sie ist den Zuschauern zum Greifen
nah und doch unfassbar von ihnen getrennt. Anders als die Theateravant-
garde der sechziger und siebziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts weifd
Wanda Golonka, dass die Grenze zwischen Zuschauern und Performern,
zwischen der lebendigen Bewegung einer geteilten Situation und ihrer Ver-
gegenstindlichung im Bild nicht einfach niedergerissen werden kann, es sei
denn um den Preis tatsichlicher psychotischer Regression. Aber hinter dem
eisernen Vorhang, der Kunst und Leben fiir immer trennt, finden sich bei
Golonka die im anthropologischen Guckkastenmodell getrennten Instan-
zen des Zuschauens, Handelns und Erleidens gemeinsam der Anschauung
aus- und zueinander in Beziehung gesetzt. Wenn der Zuschauer, sich im
Rhythmus seiner inneren Bewegtheit drehend und wiegend, im Blick der
anderen auf die Darstellerin sein eigenes Starren oder seine Versunkenheit
erkennt, wenn er sich hin- und hergerissen fithlt zwischen dem Wunsch, die
Hand der Akteurin zu ergreifen, und dem Bediirfnis nach Abgeschiedenheit
inmitten der Szene, dann verspiirt er etwas zwischen der uneinholbaren ur-
spriinglichen Bewegung (des Schreckens der Dibutade, des Entsetzens der
Psychose) und ihrer Erstarrung im Bild: das Schwingen des sich 6ffnenden
Vorhangs, die ausgesetzte Gewalt der Darstellung, die wieder(ge)holte Be-
wegung.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BiLD | 31

Abgebrochene Gesten, gescheiterte Mimikry

Laurent Chétouanes Studie | zu Bildbeschreibung von
Heiner Miiller

In der Suhrkamp-Werkausgabe von Heiner Miiller findet sich »Bildbeschrei-
bung« unter Prosa abgelegt. Ein einziger, auf nahezu acht Seiten sich erstre-
ckender, raumgreifender Satz ohne dramatis personae und Dialog: ein Stiick
Literatur, kein Drama. Gleichwohl ein >Stiick< Literatur, das »dem Theater
Widerstand [...] leisten [soll]. Nur wenn ein Text nicht zu machen ist, ist er
fur das Theater produktiv.« (Miiller 1996: 18). Das reicht tiber eine Provoka-
tion des Theaterbetriebs hinaus. » Bildbeschreibung« kann (auch) gelesen wer-
den als eine poetologische Subversion jenes Bildertheaters, das mit Diderot
seinen von ihm nicht gewollten Siegeszug begann, das mit der Theaterpra-
xis des spiten Brecht einen letzten Hohepunkt erlebte, ehe es im Fluss der
moving pictures des Erzihlkinos gleichsam zu sich selbst gefunden hat. Sei-
ne Technik: die intermediale Verschmelzung der Kiinste des Theaters, der
Malerei und des Films unter dem Imperativ der wechselseitigen Erginzung.
Sein Antrieb: die Suggestion verlorener Totalitit, Vortduschung der Prisenz
der Gotter, Metaphysikersatz: »Der Zwang, die Flucht der Bilder als Folge
darzustellen, wie tote Falter im Schaukasten, ergibt die Lebensliige des Zu-
sammenhangs, die Illusion der Bedeutung.« (Miiller 1999a: 139f)

»Bildbeschreibung« erinnert die »abgestorbene(.) dramatische() Struk-
tur« (Miiller 1999b: 119) der Bildertheaterwelt: die Exposition einer Szene
(der Landschaft) und der dramatis personae (der Mann, die Frau), die Entfal-
tung einer dufleren und inneren dramatischen Handlung (der Geschlechts-
akt/Mord an der >Oberfliche<, die Wanderungen/der Aufstand der Toten
im Erdinnern), die Anspielung auf die Anagnorisis (in der Blendung des
Mannes) und — im Endspiel der »Versuchstiere« — die Erinnerung an die Ka-
tastrophe. Der Text zitiert den unstillbaren Wunsch nach einer linearen und
kontinuierlichen An- und Einordnung der unendlich gleitenden Einzelhei-
ten des Lebens und das unabwendbare Bediirfnis, diese Ordnung auf Dauer
zu stellen durch den Rahmen des Bildes und den tiberwachenden Blick des
»Auge(s) ALLES GESEHN« - und er setzt diesen Wunsch aufler Kraft durch
das Medium der Bildbeschreibung.

Die Theaterarbeiten des Regisseurs Laurent Chétouane kénnen als Ab-
arbeitungen an der Gestalt der Kultur-Nation beschrieben werden. Seine
Auffihrung von Studie I zu Bildbeschreibung von Heiner Miiller mit dem
Téanzer Frank James Willens arbeitet wie Heiner Miillers Text an der Ent-
staltung der Gestalt durch die Trennung der Elemente von Sprache, Kérper
und Bewegung und ihre anschlieflende Kristallisation. Als ungeschriebenes
Gesetz einer durch Miiller mit-inspirierten postdramatischen Theateristhe-
tik galt bislang, dass der Text keineswegs verkorpert und bebildert werden
darf. Laurent Chétouane und Frank James Willens setzen dieses Gesetz aufs
Spiel. Zwar wenden auch sie sich mit groRer Konzentration dem Sprach/
Kérper zu, aber nicht mit jener reduktionistischen AusschliefRlichkeit, die

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | GUNTHER HEEG

Auffithrungen dieses Textes ansonsten eigen ist. Die Studie [ von Chétouane
und Willens zeigt Kérper — das ist das Irritierende, Spannende und letztlich
Grofdartige dieser Arbeit. Hier wird der Kérper nicht stillgestellt, hier spielt
er mit. Passage fiir Passage, Wort fiir Wort versucht er sich zu artikulieren
in Bezug auf den Text. Das mag auf den ersten Blick wie eine Revision des
Bilderverbots anmuten. Und ist es doch nicht: Denn nicht Bebilderung, son-
dern Ubersetzung ist das Gesetz, unter dem Chétouanes und Willens Arbeit
steht. Nie finden die Gesten ihren Gegenstand, nie sind sie dem adiquat,
was sie ausdriicken und worauf sie deuten sollen. Immer verweisen sie nur
auf ein Abwesendes, das sie nicht erreichen. Der Geschlechtsakt als ein ner-
voses Beinwippen, das Rattengesicht der Frau: ein fahriges Verknautschen
(oder doch Streicheln) des eigenen Gesichts. Nicht als Verlustanzeige sind
diese Gesten, die ihre Bedeutung verfehlen, zu verbuchen. Vielmehr entfal-
ten sie, als verfehlte, unvollkommene Mimikry an den Textsinn, eine eige-
ne, fremde Sinnlichkeit, Schénheit und Dynamik. Dazu trigt bei, dass alle
Gesten abgebrochen sind, in ihrer Ausfithrung unterbrochen von unkont-
rollierten Bewegungen des Fallens, Einknickens, Umstiirzens, Hinfallens,
Hochfederns und auf den Boden Aufschlagens. Von Beginn an sind diese
Bewegungen skandiert durch einen Rhythmus, der den Korper iiber den
Raum verteilt und einen bewegten Raum/Korper, eine chora entstehen ldsst.
Sie durchquert und erschiittert den Raum des Bildertheaters, »ein BOSER
FINGER, der von den Toten in den Wind gehalten wird gegen die Polizei des
Himmels« (Miiller 1999b: 117). Fiir ein Theater, das der Polizei des Himmels
Gestalt verleiht, ist Laurent Chétouanes Inszenierung eine Zumutung. Es
ist die Zumutung des Gliicks.

Literatur

Barthes, Roland (1981): »Innen/auflen.« In: ders.: Das Reich der Zeichen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 84-86.

Heeg, Guinther (2004a): »Bilder-Theater. Zur Intermedialitit der Schwester-
kiinste Theater und Malerei bei Diderot.« In: Christopher Balme/Markus
Moninger (Hg.): Crossing Media, Miinchen: epodium Verlag, S. 75-98.

Ders. (2004b): »Familienbande. Ansichten der Gemeinschaft im Interme-
dium des (Gegenwarts)theaters.« In: Patrick Primavesi/Olaf Schmitt
(Hg.): AufBriiche. Theaterarbeit zwischen Text und Situation, Berlin: Thea-
ter der Zeit, S. 302-311.

Kane, Sarah (2002): Sdmtliche Stiicke. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Ta-
schenbuch-Verlag.

Miiller, Heiner (1996): »Literatur mufl dem Theater Widerstand leisten.
Ein Gesprich mit Horst Laube (1975).« In: ders.: Gesammelte Irrtiimer 1,
Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren, S. 14-30.

Ders. (1998): »... Und gehe weiter in die Landschaft.« In: ders.: Die Gedichte,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 309.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZERFAHRUNG ZWISCHEN SPRACHE UND BiLD | 33

Ders. (1999a): »Traumtext. Die Nacht der Regisseure.« In: ders.: Die Prosa,
Werke 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 136-140.

Ders. (1999b): »Bildbeschreibung.« In: ders.: Die Prosa, Werke 2, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 112-119.

Noverre, Jean Georges (19777): Briefe tiber die Tanzkunst und iiber die Ballette
(1769), Kurt Petermann (Hg.), Miinchen: Heimeran Verlag.

Wille, Hans (1960): »Die Erfindung der Zeichenkunst«. In: Ernst Guldan
(Hg.): Beitrige zur Kunstgeschichte. Eine Festgabe fiir Heinz Rudolf Rose-
mann zum 9. Oktober 1960. Minchen: Deutscher Kunstverlag, S. 279-
300.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Szenisches Wissen im ballet en action.

Der choreographierte Korper als Ensemble

SABINE HuscHKA

»Ich spreche hier nur von der Grundlage des Tanzes. Wir beginnen, ihn ab-
wechslungsreich zu gestalten, in ihm ein Feuer zu entziinden, das er nicht hatte,
[...] wir nihern uns dem rechten Weg, wir werden zweifellos bald aufbrechen.«
(Louis de Cahusac 1754)

Eine stumme Kunst

Die Tanzkunst ist bekanntlich stumm und doch soll ihr als Bithnengattung
eine korperliche Beredtheit eignen, die mit Beginn des 18. Jahrhunderts eine
mithin theatrale >Sprache<ausbildet. Verankert wird diese in dramatisierten
Stoffen und einer gestischen Ausgestaltung des Kérpers, dessen choreogra-
phierte Erscheinung fortan eine spezifische Wirkungsisthetik einzulésen
hat.' Sukzessive reformiert sich der Bithnentanz im 18. Jahrhundert zu einer
gestischen und »empfindsamen, die Natur nachahmenden Kunstgattung
aus pantomimischen Handlungen — kurz: zu einem ballet en action. Zu sei-
ner Kunst wird es im Laufe des 18. Jahrhunderts gehéren, die szenischen
Auftritte korperlicher Aktionen zu theatralisieren und im Bithnenraum wir-
kungsisthetisch zu arrangieren.

Dass es sich bei einem ballet en action nicht mehr allein um ein Ballett
handelt, sondern um eine neue theatrale Gattung, die die héfische Reprisen-
tationskunst geometrisch angeordneter Kérper dsthetisch zu iiberschreiten
sucht, machte letztlich Jean Georges Noverre mit der entschiedenen Ges-
te eines Aufklirers deutlich. Als tiberzeugter Reformator des Bithnentan-
zes dekliniert Noverre die Bestandteile der neuen Theatergattung in ihrer
Wirkungsfihigkeit und Medialitit zu einer neuen Ordnung. Im gleichen
Atemzug, in dem Noverre seine kritische Argumentation gegentiber der be-
stehenden Tanzpraxis pointiert, wonach die neu einzusetzende Tanzkunst

1 | Christina Thurner spricht daher pointiert von einer »doppelten Bewegung«
(vgl. Thurner 2009).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | SABINE HuscHKA

ebenso keine historischen Vorbilder kenne wie sie sich an den antiken Pan-
tomimen zu orientieren habe, benennt er »die drei Dinge«, aus deren Neu-
ordnung sie fortan hervorgeht:

»Man muss auflerdem annehmen, dass das, was wir Tanz und Ballett nennen,
alles andere als Pantomime ist. Das Ballett, das einen Teil seines Charmes aus
dem Tanz zieht, ist die Kunst des Zeichnens von Formen und Figuren. Die Pan-
tomime ist ginzlich die des Ausdrucks der Gefiihle und Neigungen der Seele
durch Gesten. Die Bewegungen der Gesten sind von Leidenschaften gesteuert,
die Bewegungen des Tanzes werden bestimmt von Regeln des Geschmacks und
des Anstandes; [...] Ist diese Unterscheidung erst einmal festgelegt, wird man
drei Dinge, die sich durch Unterscheidungsmerkmale ankiindigen, nicht mehr
verwechseln. Diese drei Dinge, vereint und zusammengetan, bilden ein Bal-
let in Aktion oder einen Ballett-Pantomime Tanz (Danse Ballet-Pantomime).«
(Noverre 1776b: 5f.)

Die theatrale Ordnung des Bithnentanzes erscheint im Lichte einer inter-
medialen Beziehung, in der sich nunmehr Zeichnen, Fithlen, Bewegen und
Handeln vereinigen. Dabei gilt Noverre das Ballett unter den dreien — trotz
seiner hofischen Herkunft — unbestritten als ausgewiesene Kunst des Sze-
nischen, auf dessen »Kunst des Zeichnens von Formen und Figuren« (ebd.)
und dessen Wissen, choreographierte Kérper in spezifischen Konstellatio-
nen aus Bewegungsfiguren und rdumlichen Dispositionen zur Erscheinung
zu bringen, auch die neue Tanzkunst nicht verzichten kann.

Jenem Form- und Figuren-Wissen des Balletts, das Ordnungen und Be-
ziehungen zu stiften vermag, stellt Noverre zwei weitere Dinge an die Sei-
te: den Ausdruck von Gefithlen und der Seele (Pantomime) und den Tanz,
dessen Gegenstandbereich allerdings undeutlich bleibt. Diese drei Dinge
— Danse, Ballet, Pantomime —kommen nunmehr zusammen, um fortan ver-
eint aufzutreten: die Leidenschaften, die sich in den Bewegungen der Ge-
sten artikulieren, die Regeln des Anstandes, die die Bewegungen des Tanzes
bestimmen, und der Ausdruck der Gefiihle, gebildet durch die Gesten.

Das Ballett nimmt innerhalb der dsthetischen Gesamtkonfiguration
eine Mittlerposition ein. Thr intermedialer Akteur ist der Ballettmeister
und seine gestaltgebende Kunstfertigkeit. So heif3t es in dem Mittelteil des
angefiihrten Zitates: »[...] die verschiedenen Bewegungen des Balletts sind
das Ergebnis des Handelns eines Genies im Verhiltnis zum Bild und den
verschiedenen Beziehungen, die die Abwigung der Nummern und Figuren
bestimmen.« (Ebd.) Das »Ergebnis des Handelns eines Genies, als welcher
sich Noverre unmissverstindlich zu erkennen gibt, stiftet die Beziehung
der drei Dinge, die ihren dsthetischen Fluchtpunkt im Bild finden. Das Bild
stiftet in der Ordnung der Szene eine Beziehung der drei Dinge und konfi-
guriert in einem Raum von Sichtbarkeit das Theatrale der neuen Bithnen-
gattung ballet en action.

Das ballet en action entwirft sich im Kontext des biirgerlichen Illusions-
theaters als Kunst, szenische und mithin sprechende Beziehungen von cho-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeNiscHEs WISSEN IM BALLET EN ACTION | 37

reographierten Kérpern in einem optisch erschlossenen Theaterraum zu
stiften, deren kompositorisches Gefiige aus Gesten (Gefiihle der Seele) und
ihren Bewegungen (Leidenschaften) und anderen Bewegungen (Regeln des
Anstandes) anrithrende Einblicke in das Drama seelischer Konstellationen
geben sollen. Die dsthetische Referenz zum Bild fungiert dabei — vergleich-
bar zur Theatertheorie von Denis Diderot — als Dispositiv seiner choreogra-
phischen Theatralitit. Dabei tritt das ballet en action nicht nur vollends in die
theatrale Ordnung der Sichtbarkeit ein (vgl. Hafl 2005), sondern tiberstellt
den choreographierten Korper einer eigenwilligen intermedialen Spannung
zwischen Sprache (Geste) und Bild (Bithnenraum), die ihn darstellungstheo-
retisch wie wirkungsisthetisch im Sinne des Empfindsamen einfasst. Im
Folgenden ist die dsthetische und korperpolitische Verfasstheit dieser Kons-
tellation aus Sprache/Geste, Bild und affektiver/affizierender Bewegung, aus
der der choreographierte Korper hervorgeht, um empfindsame Regungen
theatral anschaulich zu machen, genauer in den Blick zu nehmen.

Eine Szene

Medée et Jason (King’s Theatre London, 1782);
Stich von Francesco Bartolozzi

In welcher Weise choreographierte Kérper im ballet en action gestalthaft
erschienen sind, lasst sich etwa an einem Stich von Francesco Bartolozzi
vorstellen, wahrscheinlich nach einer Auffithrung im King’s Theatre London
von 1782. Als archivalischer Rest damaliger Bithnenisthetik legt die Abbil-
dung das kompositorische Bezugsfeld offen, in das die einzelnen Figuren

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | SABINE HuscHkA

als choreographierte Gestalt eintreten. Die Szene zeigt einen Ausschnitt aus
Jean Georges Noverres tragischem Ballett Medée et Jason (1763) mit dessen
drei Hauptfiguren Jason, Medea und Kreusa: Erkennbar wird eine klare Be-
wegungspriferenz der Oberkorper, deren Gebirden einen gestischen Bezug
innerhalb der Dreiergruppe setzen. Rdumlich figuriert, betont Gaetano Ves-
tris als Jason in einer Riickbeugung mit nach hinten gerissenem Kopf tiber
einem ausgeweiteten Schritt und breit ausgefahrenen Armgesten einen
affektiven Moment in seiner Gestalt. Diesem kommt ein Ungestiimes, ein
Ausdruck des Schreckens, zumindest aber ein Ausdruck eines ergreifenden
Widerfahrnis zu, den Blick suchend nach oben gewandt, die Hinde gespannt
geoffnet. Giovanna Baccelli als Kreusa nah hinter ihm und Mme. Simonet
als Medea in einiger Entfernung ihm gegeniiber nehmen in ihren Oberkor-
per-, Arm- und Handgesten die Dynamik der Gebirde von Vestris auf und
formen sie jeweils in ein kontrahierendes und abwehrendes Gestenmoment
um. Medea, gesamtkorperlich leicht in die Diagonale gekippt, richtet ihren
Blick starr auf Jason, die Hinde in einer gewinkelten Armposition zur Faust
geschlossen. Wihrend sie gleichsam starr vor Schrecken erscheint, versetzt
Kreusa die affektive Spannung der Szene in einen Zwischenraum: mit einer
gedrehten, den Oberkérper energisch nach vorne gekippten Gestalt richtet
sie Blick und Armgeste gen Boden. Die asymmetrisch geordnete Dreier-
gruppe versammelt in ihrer kompositorischen Anordnung ein affektives,
rdumlich nach aufen dringendes Aussagemoment, in dem sie gestisch und
gebirdensprachlich auftreten und agieren. Es erofinet sich ein kompositori-
sches Bezugsfeld unter den Figuren, deren Spannungen und gleichsam ge-
frorene Bewegungsqualititen eine dramatische Szene vorstellen —in diesem
Stich durchaus tiberzeichnet mit der Couleur des Komischen.?

Das zu einem Akt gestauchte Tragische Ballett Medée et Jason (uraufge-
fuhrtin Stuttgart 1763, Wien 1767, Paris 1775 und 1780, London 1782), dessen
Libretto sich in einem Warschauer Manuskript » Programmes de grands Ballets
historiques« von 1766 ebenso abgedruckt findet wie in dem Wiener »Recueil
de Programmes« (1776¢), erzahlt den antiken Tragédienstoff in einem beina-
he rhythmisch dramatisierten Gang durch neun affektgesteuerte Szenen.

2 | Die parodistische Rezeption des zu seiner Urauffithrung noch sehr erfolg-
reichen Stiicks (Pariser Auffithrung von Medée et Jason, die geradezu veralbert wird)
zeugt von der zunehmenden Kritik an Noverre in den spiten 1770er Jahren. (Vgl.
Journal de Paris, 15. Febr. 1777; vgl. hierzu Nye 2005: 213f)).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeniscHEs WISSEN IM BALLET EN ACTION | 39

e DE pofp

!
ému\ DS BALLETS

{gl ISTORIQUES, HEROTQUESS:
2POETIQUES. NATIONNAU

o -

& 4

§,-\I,I.i'.t:()El[:_J\{'F.;i sTMORAUX e S

G - ] li mogesfpus ket arec

i Jdela fm;.ym'.fmms" | i i

b4 .

é 5 Y

g‘?s a5+ DE \‘l . Nove RRE .;z9 ( {n{('m,)...,.w;\.,....,._...* ook’ e
R o \ s Cuianke o b ks pome i ol
-\J@‘I S = & e mien ot gus gmpagee s lassn i sini flviiion]

Q ? AeHI6D IS ﬁﬁﬂ uawm-*— cﬁ .
Frontispiz der handgeschr. Frontispiz von Medée et Jason,
Programmes de Grands Ballets Noverre, Warschauer Manuskript
von Noverre, Warschauer (1766)

Manuskript (1766)

Die Bithnenhandlung wird szenisch in zwei Bildern prisentiert, die beide die
Insignien des Prichtigen tragen und das Drama an zwei zentralen Orten der
Macht situieren: im Palast und seiner herrschaftlichen, die Natur umspannen-
den Architektur und im Thronsaal, am direkten Reprisentationsort der Herr-
schaft. Die erste Sequenz der Handlung (Szene I bis VI) findet in der »pracht-
voll fiir ein Fest dekorierten Siulenhalle des Palastes des Kreon in Korinth«
statt, durch deren Siulenhalle man »die prichtigen Girten des Prinzen«
erblickt »mit Wasserfillen und verschiedenen Bassins verziert«. Hier entfal-
tet sich das Macht- und Eifersuchtsdrama der vier tragenden Protagonisten:
Kreon, der seine Tochter Kreusa und seinen Thron Jason anbietet, um dessen
Gattin Medea mit ihren beiden Kindern aus dem Palast zu vertreiben. Diese
erste Sequenz der Auffithrung kulminiert in der affektgeladenen Dreierkon-
stellation, die der Stich von Francesco Bartolozzi ausgestaltet. Die zwei gegen-
einander ausgespielten Frauen gruppieren sich um Jason, der — liest man das
Libretto — der eigentliche Handlungstréger ist, ein von seinem Begehren hin-
gerissener Tor. In einer kontrapunktischen Affekthandlung fliegt er von den
Armen der Gemahlin — in denen er zunichst »tiberstromt mit Trinen« liegt
— hinein in die Arme der Geliebten. Gleichsam »fliegen(d)« lisst ihn seine
»Leidenschaft [...] vergessen«, was er zuvor — Medea beteuernd — gedacht, ge-
schworen und beabsichtigt hatte. So schwankt Jason zwischen den Frauen.

Das Drama zwischen Versprechen, Kalkiil und Leidenschaft innerhalb
einer aus den Fugen geratenen gesellschaftlichen Ordnung verbraucht sich
indessen in der Abbildung, die den Handlungsrahmen der Szene nicht ab-
zustecken vermag. Der Stich zeigt eine expressivambigue Kérperkonfigura-
tion, die weniger den Handlungszusammenhang denn die affektive Span-
nung zwischen ihren Figuren veranschaulicht.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | SABINE HuscHKA

Eine Augenkunst im Raum der Sprache

Noverres Ballettisthetik suchtin Medée et Jason, wie in anderen Libretti auch,
einen Aufeinanderprall gegensitzlicher, in einem steten Auf und Ab sich be-
findlichen Stimmungslagen ihrer Figuren zu komponieren. Dramaturgisch
strebt Noverre eine emotionsgeleitete Handlungsmotivik an, die in steter
Bewegung gehalten wird. Dieses Verfahren appelliert unmissverstindlich
an die Schaulust der Zuschauer und erwichst aus der Einsicht, dass der
Tanz gegentiber der Poesie und dem Schauspiel weder zu explizieren noch
zu erkliren weif}, noch dem Geschehen eine poetologische Firbung geben
kann. So heifdt es etwa tiber die notwendige szenische Wirkungskraft des
Balletts in dem Programmbheft »Agamemnon Vengé, Ballet Tragique en cing
actes« (1772), das den Zuschauern nicht nur das Libretto prisentiert, sondern
ihm auch die dsthetische Programmierung seiner theatralen Sprache in den
einleitenden »Réflexions Justificatives, sur le choix et lordonance du sujet« vor
Augen stellt: »Ich fige noch hinzu, [...] dass ein Ballett viel Spektakel und
Effekte bendétigt, um das Wort aufzuwiegen, viele Leidenschaften und Ge-
fiithle, um das Gesprich zu ersetzen, aulerdem miissen die Leidenschaften
lebhaft dargestellt sein, um starke Effekte zu erzielen [...].« (Eig. Ubersetz.
Noverre 1772: 6) Noverre lisst ebenso wie sein Zeitgenosse Gasparo Angioli-
ni, italienischer Compositeur und Ballettmeister, keinen Zweifel daran, dass
der Tanz als theatrale Gattung der imitatio primir eine Kunst fiir das Auge
sei, die sich an die Herzen der Zuschauer zu richten habe. Die Zuschauer
gilt es, wie Noverre betont, zu »fesseln« und zu »beleben« (Noverre 1977:
214) um sie — wie es Angiolini ausfithrt — zu »erschiittern« (Angiolini 1766:
372). Ein ballet en action muss kompositorisch daher so beschaffen sein, dass
es »Macht tiber unser Herz« (ebd.: 357) hat.

Wie eine dergestalt wirkungsintensive Ausgestaltung des Bithnentanzes
zu erzielen sei, die nicht allein die Augen »belustigt«, und welche kompo-
sitorischen — in unserem heutigen Sinne choreographischen — Prinzipien
hierfiir regelweisend seien, stellt sich beiden Compositeuren als zentrale
Frage, iiber welche Noverre und Angiolini im Laufe ihrer unterschiedlichen
Karrieren in einen ernsten Zwist verfallen (vgl. u.a. Angiolini 17773a, b; No-
verre 1776a). Wihrend Angiolini dramentheoretische Fragen in den Mittel-
punkt seiner darstellungsisthetischen Auseinandersetzung riickt, erkennt
Noverre in der Medialitit des Bildes die zentrale isthetische Option, seeli-
sche Regungen, Leidenschaften und Affekte als korperliche Konfiguratio-
nen intensititssteigernd zu prisentieren.

Die Pantomime und ihre choreographische Gestalt

Threr beider isthetische Auseinandersetzung setzt an der Figur der Panto-
mime an, dessen gestische Ausdrucksqualitit mit einem das 18. Jahrhun-
dert prigenden historisierenden Blick auf die Antike aufgerufen wird. Denn
mit der dsthetischen Qualitit des Pantomimischen als korperlich beredter

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeNiscHES WISSEN IM BALLET EN ACTION | 41

Ausdruck verbindet sich die Darstellungsidee, actio und passio zusammen-
zufiihren und eine Dramatisierung des Tanzes zu realisieren, deren hand-
lungsorientierter Verlauf >wahrhaftig< vor Augen zu stellen sei. Die »Panto-
mimischen Tinze der Alten« (1766) — wie etwa Gasparo Angiolini eine seiner
wenigen Abhandlungen tituliert — werden, verkdrpert von den rémischen
und griechischen Pantomimen Pylade und Batthyll, in ihrem Wissen erin-
nert, Aktionen und Leidenschaften stumm darstellen und doch beredt aus-
driicken zu koénnen. Denn sie wiissten um die Kunstfertigkeit des Tanzes,
die nicht blof§ darin bestand »Entrechats zu machen, nach dem Takte zu
springen oder zu laufen, oder hochstens sich wohl zu tragen, mit Anstand
und ohne Verlust des Gleichgewichts zu gehen [...]« (Angiolini 1766: 353).
Pylade und Batthyll galten, wie schon der englische Tanztheoretiker und
Ballettmeister John Weaver 1712 anmerkte, als »universal Actor in Dancing,
die perfekt verstiinden, was es mit der Formung von »Plots, Characters, Fi-
gures, Motions, &c« auf sich habe. »They were thoroughly skill'd in all those
poetical fictions [...] which was from all that afforded Action and Passion.«
(Weaver 1712: 139f.) Noverre und Angiolini erkennen indessen, dass der Pan-
tomime allein — und mithin als singuldre Figur — Handlungszusammen-
hinge nicht szenographisch verdeutlichen kann. »Ein Tanzer kann zu dem
Parterre nicht sagen: >-Meine Herren! Ich bin Orestes, Achilles, Agamem-
non.< Wie soll man sie also zu erkennen geben? Wie soll man durch blof3e
Gebirden die Verwicklung des Knotens, diese so natiirliche Folge der Episo-
den deutlich machen?« (Angiolini 1766: 360)

Angiolini sieht dennoch die isthetische Kraft des >neuen Tanzes< in
der pantomimischen Kunst vorgezeichnet, denn in der Antike seien bereits
ganz im Sinne des Pathetischen tragische Stoffe aufgefithrt worden. (ebd.:
356f.). Man hitte — wie es der Sophist Lucian von Samosata (ca. 120 — ca. 180
n. Chr.) beteuere — die affizierende Kraft des Tanzes, getragen von tragi-
scher Couleur, gekannt. Lucian und seine Enkomie auf den Tanz — also jene
Lobrede »Vom Tanzen der Alten« (dt. 1759) — versichere, so Angiolini, dass
»zu seiner Zeit bey den pantomimischen Vorstellungen eben so viel geweint
worden [sey] als bey den Tragddien.« (Angiolini 1766: 352) Im Gestus des
AufKklirerischen fungiert die Pantomime der Alten fiir Angiolini als 4stheti-
scher Fluchtpunkt und gilt — wie es zuvor Cahusac historisierend entworfen
hatte — als Garant einer notwendigen Erneuerung des Biithnentanzes: Vor
dem Hintergrund der Antike sihe man, »wie weit wir noch von der Voll-
kommenheit der alten Tdnzer entfernet sind.« (Ebd.)

Die Tragédienkunst des Pantomimen, einen Charakter darzustellen und
eine Rolle »gehorig auszudriicken« (ebd.: 354), markiert die kompositoische
Arbeit des ballet en action: ein nachvollziehbares handlungsgeleitetes Ge-
schehen ohne jegliche Deklamation soll den Zuschauern wahrscheinlich
und einsichtig in seiner Logik prisentiert werden. Fiir Noverre stellt sich he-
raus, dass eine Renaissance des alten Tanzes nicht nur unméglich, sondern
sogar dsthetisch zweifelhaft ist, da die Geste und mit ihr die Pantomime, die
Handlung weder motivieren, noch dergestalt reflektieren kann, dass ihre
Sukzession deren Sinn deutlich oder gar anschaulich zu gestalten weif2.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | SaBINE HuscHKA

Noverre trigt in einem kurzem Restimee auf sein Schaffen noch ein-
mal die dsthetischen Pramissen seiner Tanzkunst zusammen und erklart
— am Vorbild des beriihmten Schauspielers David Garrick orientiert: »[...]
ich habe den stummen Tanz gelehrt, sich zu artikulieren, Leidenschaften
und Neigungen der Seele auszudriicken; meine Bemiithungen und Erfolge
gaben ihm einen Platz unter den nachahmenden Kiinsten« (eig. Ubersetz.
Noverre 1952, I: 11)3 Unter der Programmatik, eine pantomime héroique zu
realisieren, die den Bithnentanz als imitatorische Kunst in das System der
Kiinste eingliedert, erkennt Noverre ausgerechnet in der Pantomime allein
einen ermoglichenden und das »Empfindsame« gleichsam inkorporieren-
den Darstellungsmodus, dem eine uniiberschreitbare Grenze fiir die not-
wendige Theatralitit des Tanzes eignet. Gleichwohl die Pantomime »die Er-
habenheit einer stummen Poesie« (eig. Ubersetz. Noverre 1776b: 4) kenne,
reicht zu ihrem entschiedenen Nachteil, zeitliche Korrespondenzen und
Handlungsverliufe nicht anzeigen zu kénnen. Ohnehin bestehe sie allein
aus »herkommlichen Gesten [...], die [in der Antike] zu reprisentativen Zei-
chen fiir diese oder jene Sache wurden.« (Ebd.) Vor allem aber mindert das
Pantomimische die dsthetische Kraft des Tanzes.

»Die Pantomime kann nur den gegenwirtigen Moment ausdriicken, Vergangen-
heit und Zukunft lassen sich nicht durch Gesten darstellen. Ballettmeister, die
diese Hiirden iiberwinden wollen, verlieren sich im Geschwitz, infolgedessen
sind die Gesten bedeutungslos und die Sprache, die sie annehmen, wird nur
von ihnen selbst verstanden; diese Vielheit der Gesten bietet nur ein Flimmern,
dessen Effekte sich darauf beschrinken, Geist und Augen zu ermiiden.« (Eig.
Ubersetz. Noverre 1952: 14)*

Der Darstellungsbereich der Pantomime begrenzt sich auf eine Zeitgestalt
und zwar nicht aus dem Grund, dass ihr eine Bewegtheit und damit der
Ausdruck leidenschaftlicher Regungen fehle, sondern die pantomimische
Zeitgestalt arretiert gleichsam die handlungslogische Abfolge zeitlicher Zu-
sammenhinge auf ein gegenwirtiges Moment. Gleichwohl mit der Panto-
mime ein empfindsames und seelisches Gefiihl gestisch hervortritt und

3 | Diese franzdsische Edition von Fernand Divoire stellt die unterschiedlichen
Ausgaben der berithmten »Lettres de la danse« in einer eigenen Ordnung zusammen.
Hier heifdt es: »[...]; j'appris a la danse muette a articuler; a exprimer les passions et les
affections de 'ame; mes soins et mes succes la placérent au rang des arts imitateurs
...;« (Noverre 1952, I: 11) Das Zitat stammt aus der Fassung St. Petersburg (1803/04);
Tome II, Lettres VII; bzw. aus der Fassung Paris 1807, Tome I, Lettre IX.

4 | Im Franz. heiflt es: »La Pantomime ne peut exprimer que l'instant présent;
le passé et le futur ne peuvent se peindre par gestes. Les maitres de ballets qui veulent
triopmpher de ces obstacles donnent dans le galimatias; dés lors, les gestes sont in-
signifiants et le langage qu’ils adoptent n’est entendu que par eux seuls, cette mutlit-
picité des gestes n'offre qu'un papillotage dont les effets se bornent a fatiquer I'esprit
et les yeux.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeniscHEs WISSEN IM BALLET EN ACTION | 43

dem choreographierten Kérper somit eine lebendige Gestalt gibt, umfasst
ihr Darstellungsbereich keine sukzessiven Zusammenhinge dramatisierter
Abfolgen.

Hierin erkennt Noverre im Gegensatz zu Angiolini die Notwendigkeit,
das ballet en action keineswegs poetologisch anzulegen. Noverre sieht in
einer Tanzpoetologie aus dramatisierten Stoffen, dargestellt durch beredte
(stumm) choreographierte Kérper ein sinnloses Unterfangen, da mit ihr
allein keine wirksame Theatralitit eintrete. Der optische Raum des Thea-
ters erfordere indessen »grofle Abbildung«: »Die Pantomime muss [...] die
leuchtendsten Farben und die kithnsten Ziige einsetzen, weil alle Halbtone
nur dunkle und unentschiedene Verschwommenbheit iiber das Wesen einer
Leidenschaft und die Handlung |...] legen.« (Eig. Ubersetz. Noverre 1772: 6)

Der Tanz als Vorstellung der Seele

Dass sich die stumme Kunst des Tanzes immer an das Auge des Zuschauers
zu richten habe, davon wusste schon das klassische franzosische Denken
des 17. Jahrhunderts. Hierin sieht es die Kunstfertigkeit des Tanzes und sein
Geheimnis einer spezifischen Darstellungskraft beschlossen. So heifit es in
den »Lettres de Patentes« (1662) der Pariser Académie royale de danse in einer
gesonderten Abhandlung »pour prouver que la Danse dans sa plus noble parties
n’a pas besoin des instrumens de Musique, & qu'ell est en tout absolument indé-
pendante du Violon« [»um zu beweisen, dass der Tanz in seiner edelsten Form
keine Musikinstrumente braucht und dass er vollig unabhdngig von der Violine
ist«]:

»Es gibt nichts am Tanz, was das Ohr wahrnehmen konnte, sein urspriinglicher
Gebrauch im dunkelsten Altertum war es, durch Zeichen und Kérperbewegun-
gen die geheimen Gefiihle der Seele sichtbar zu machen, um zu vervollkomm-
nen, was die Natur in allen Menschen angelegt hat, damit sie sich mit Zeichen
verstindlich machen kénnen an Orten, wo man ihre Sprache nicht spricht. Eini-
ge waren so gut darin, die Wesensziige simtlicher Begierden und Leidenschaf-
ten zu ergriinden und durch ihre Gesten und Gesichter nachzuahmen, dass ein
bertihmter Autor gesagt hat, man verstiinde ihre Zeichen besser als ihre Worte.«
(Zitiert nach Franko 1993: 173)5

5 | Im Franz. heiflt es: »La Danse au contraire n’a rien que l'oreille puisse enten-
dre, son premier employ dans la plus obscure antiquité fut de faire voir par des signes
& par des mouvements du coprs les secrets sentimens de 'ame, afin de perfectionner
cette expression generale que la nature avoit enseignée a tous les hommes pour se fai-
re entendre par signes aux lieux ot leur langage n’estoit pas connu. A quoy plusieurs
riissirent si bien en recherchant & en imitant par leurs gestes & par leurs visages, les
caracteres de tous les desirs & de toutes les passions, qu'un auteur celebre a dit qu'on

entendoit mieux leurs signes que leurs paroles.«

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | SaBINE HuscHkA

Das Geheimnis des Tanzes liegt darin, Unsichtbares sichtbar zu machen.
Dieses Geheimnis kennt nur der Tanz, ja es ist ihm als stummes Wissen
medial eingeschrieben. Daher ist die Tanzkunst — ist sie dsthetisch wirksam
— notwendig stumm. Der Stummbheit obliegt die dsthetische Kraft des Tan-
zes, sichtbare und letztlich bildliche Vorstellungen von der Empfindungsge-
stalt des Korpers geben zu kénnen, also seine Seele vorzustellen (vgl. Nancy
2000).°

Gestische Figurine: Die Einschreibung der Empfindung

Vor diesem Hintergrund entwirft der franzosische Gelehrte, Librettist und
Tanzhistoriker Louis de Cahusac seine historisch einschneidende Bestim-
mung des Tanzes, die ihn als Kunst »im Raum der Sprache, die unter den
Menschen gefunden wird« verortet und als »l'art des gestes« (Cahusac 1754,
Bd. 1:17) festschreibt. Die Geste avanciert zum medialen Darstellungsinstru-
mentarium des tanzenden Korpers, in ihr treffen Korperlichkeit, Ausdruck
und Sinngestalt zusammen, um als Gestalt des Empfindsamen hervorzutre-
ten. In einem der zahlreichen Eintrige von Cahusac in der »Encyclopédie, ou
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers« von Diderot/d’Alem-
bert zeigt sich Cahusacs Augenmerk:

»TANZ, f.f. (Kunst & Gesch.) geregelte Bewegungen des Korpers, Spriinge und
mafvolle Schritte zum Klang der Instrumente oder der Stimme ausgefiihrt.
Die Empfindungen wurden zunichst durch die verschiedenen Bewegungen des
Korpers und des Gesichtes ausgedriickt. Freude und Schmerz, wenn sie sich in
der Seele bemerkbar machten, verliehen dem Kérper Bewegungen, die diese ver-
schiedenen Eindriicke duflerlich sichtbar machten: Dies nannte man die Geste.«
(Eig. Ubersetz. Cahusac in: Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 4: 623)7

Die Geste markiert fiir Cahusac das anthropologische Modell des Tanzes
und verwurzelt seine Kunst in den beiden elementaren Gemiitsbewegun-
gen des Menschen, Freude und Schmerz. Die Kunst des Tanzes zeichne

6 | Hier heifdtes: »Uber die Seele« (Vortrag 8. April1994 an der Ecole Regionale
des Beaux-Arts in Le Mans im Rahmen eines Kolloquiums »Der Kérper«) in Bezug
auf das im18. Jahrhundert aufgerufene Aristotelische Modell der Seele: »Um zu spii-
ren, mufl man sich als spiirend empfinden — das ist auch eine Aussage von Aristote-
les, die man in De anima findet. Kérper meint ganz genau die Seele, die spiirt, da sie
Korper ist. Oder: die Seele ist die Bezeichnung fiir das Spiiren des Korpers.« (Nancy
2000: 119).

7 | Im Franz. heifdt es: »\DANSE, f.f. (Art & Hist.) mouvements reglés du corps,
sauts, & pas mesurés, faits au son des instrumens, ou de la voix. Les sensations ont
été d’abord exprimées par les différens mouvemens du corps & du visage. Le plaisir
& la douleur en se faisant sentir a 'dme, ont donné au corps de mouvemens qui pei-
gnoient au-dehors ces différentes impressions: c’est ce qu'on a nommé geste.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeniscHES WISSEN IM BALLET EN ACTION | 45

sich, so kommt Cahusac in seiner bedeutenden und mehrfach iibersetzten
Schrift »La danse ancienne et moderne, ou Traité historique de la danse« (1754)
zum Schluss, durch ein Malen mit Gesten aus: »Man muss nur aufeinander
folgende Bilder malen und sie mit dem ganzen Ausdruck, der aus den lei-
denschaftlichen Bewegungen des Tanzes hervorgehen kann, beleben.« (Eig.
Ubersetz. Cahusac 1754: 235)°

Louis de Cahusac perspektiviert mit dem »Traité historique de la danse«
einen historisierenden Weg zu dessen anthropologischen Wurzeln, der fiir
die sich reformierende europiische Tanzkunst weisend wird [vgl. hierzu
Beitrige von Brandstetter, Franko und Haitzinger in diesem Band]. Dabei
ist das Traktat ganz dem aufklirerischen Gedanken verpflichtet, histori-
sches Wissen nicht nur grundlegend fiir jegliche 4sthetische Reflexion zu
machen?, sondern zugleich angesichts des kunsttheoretischen Diskurses
von Jean-Baptiste Abbé Du Bos (»Réflexions critiques sur la poésie et sur la
peinture« 1770) iiber den Regelcodex des Pantomimischen, ein geschichtli-
ches Denken einzusetzen, das im Riickblick auf die Antike ein theatrales
Vorbild fiir den modernen Theatertanz auffindet. Cahusac stimmt in die an-
geregte Querelle des Anciens et des Modernes seiner Zeit mit einer eigenwil-
ligen Bewegung ein, die nicht einseitig Position bezieht, sondern mit einer
rickgewandten Volte ein dsthetisches Fortschrittsdenken anzuregen sucht.
Der in der Antike praktizierte Theatertanz, iiber die Jahrhunderte hinweg
degeneriert, soll eine »sehnsiichtig erwartete Renaissance« erfahren. Das
Procedere hierzu kénne nicht darin bestehen, wie es Du Bos zu eigen ist,
die antike Darstellungstopologie des Horazschen ut pictura poesis Prinzips
mittels einer Destillation seines Regelcodex wieder einzusetzen. Vielmehr
gelte es, den dsthetischen Kern des antiken Tanzes zu destillieren (vgl. Ca-
husac 1754: 93).

Die antiken Pantomimen gelten Cahusac in diesem Sinne als Kénner
ihres Faches, Schritten, Bewegungen, Attituden, Figuren und Positionen —
wie es heiflt — eine »expression si naturelle« zu verleihen. Thre Kunst ist
gestisch. In ihr wohne eine Pathetik, die beriihrt, ein Witz, der angenehm
ist, womit ein syndsthetisches >Verstehen« einhergeht. Denn es »ergab sich
ein solch natiirlicher Ausdruck, solch dhnliche Bilder, solch bewegende Ein-
dringlichkeit oder so hiibsche Scherze, dass man die Handlung, die man
sah, zu héren glaubte. Allein die Gesten ersetzten die Zartheit der Stimme,
die Energie des Gesprichs, den Charme der Dichtung.« (Ebd.: 107, H.d.V.)*®

8 | Im Franz. heift es: »Ce ne sont que des tableaux successifs qu'on a a peindre,
et qu’il faut animer de toute l'expression, qui peut résulter des mouvements passion-
nés de la danse.«

9 | Uber ein historisches Wissen iiber den Tanz zu verfiigen, wird nicht nur
bedeutsam, sondern — wie Stephanie Schroedter iiberzeugend in ihren reichen Quel-
lenstudien zur Poetik der Tanzkunst im 17. und 18. Jahrhundert herausgearbeitet hat
— Geschichtskenntnis selbst avanciert zu einem isthetischen Wissen tiber Tanz (vgl.
Schroedter 2000: 104).

10 | Im Franz. heiflt es: »Il ne fut plus question, que de pas, de mouvemens,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | SABINE HuscHkA

Ankntipfend an die Traditionslinie von Pylade und Batthyll miisse der mo-
derne Theatertanz nunmehr ein tableau aus Affekten und Leidenschaften
zu pridsentieren wissen.

Das tableau als asthetischer Topos
einer neuen Theatergattung

Schon fiir Louis de Cahusac steht das tableau dem modernen Bithnentanz
— einem wie es bei ihm heifdt danse en action — als darstellender Modus vor.
Wie die Malerei, »die uns die stirksten oder heitersten Bilder vor Augen
fithrt« (Eig. Ubersetz. Cahusac 1754: 229)", komponiere auch der Tanz, so
betont er in seinem »Traité historique de la danse«, Bilder — durch Attitiiden,
Bewegungen der Arme und einem Spiel von Gesichtsziigen (»des traits du
visage«). Zum groflen Vorteil gegeniiber den anderen Kiinsten stelle der
danse en action den Augen indessen eine Abfolge verschiedener Gemilde vor
und driicke nicht nur einen Moment aus. »Der Theatertanz hat all die auf
einander folgenden Momente, die sie malen will. Er schreitet von Bildern in
Bildern fort, die Bewegung gibt ihnen Leben. In der Malerei ist sie nur nach-
gebildet. Im Tanz ist sie immer real.« (Ebd.: 229)

Interessanterweise markiert das tableau gleichsam in einem Moment
seiner Uberschreitung die besondere Gattungsspezifik des Tanzes. Sein
isthetischer Vorzug gegeniiber der Malerei liegt darin, eine Verlebendigung
des Bildes statthaben zu lassen. Dieses ist seiner kompositorischen Gabe zu
verdanken, Bilderfolgen zu zeigen, die das Ganze und daher das Reale zur
Ansicht bringen.

Die notwendige Kunstfertigkeit eines Ballettmeisters miisse nunmehr
darin bestehen, Bilder dergestalt in eine natiirliche Folge zu bringen, dass
sie ihre Ereignisse erinnerbar und nachvollziehbar machen. Sukzessiv an-
geordnete Bilderfolgen allein veranschaulichen aber nicht, so Cahusac, den
Sinn der Handlung. Vielmehr muss die Abfolge der Bilder die theatrale
Handlung so wahrscheinlich wie wahrhaftig zu veranschaulichen wissen.
Erst ein solcher danse en action, reiissiert Cahusac, wird in Farben die Bilder
sprechen und die Leinwand atmen lassen.

d’attitudes, de figures, de positions. Il en résultait une expression si naturelle, des
images si ressemablantes, un pathétique si touchant, ou une plaisanterie si agréable,
qu'on croyai entendere les actions qu’on voyait. Les gestes seuls suppledient a la dou-
ceur de la voix, a I'énergie du discours, au charme de la poésie.«

11 | Im Franz. heifdt es: »La peinture qui retrace a nos yeux les images les plus
fortes ou les plus riantes, ne les compose que des attitudes, du mouvement des bras,
du jeu des traits du visage, qui sont les parties dont la danse est composée comme
elles.«

12 | Im Franz. heifit es: »La danse théatrale a tous les moments successifs qu'el-
le veut peindre. Sa marche va de tableaux en tableaux, auxquels le mouvement donne
la vie. Il n’est qu'imite dans la peinture. Il est toujours réel dans la danse.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeNiscHES WISSEN IM BALLET EN ACTION | 47

Der szenische Eintritt der Pantomime:
ihr optischer Auftritt

Wihrend fiir das Denken von Cahusac aus dem Geiste der Historie wir-
kungsisthetische Fragen damit beantwortet sind, dass die Geste selbst den
beseelten Ausdruck verkorpert, stellen sich den Compositeuren und Ballett-
meistern wie Jean Georges Noverre und Gasparo Angiolini — gewisserma-
Ren praxeologisch — theaterdsthetische Fragen. Das in der Geste angelegte
Verhiltnis von Korperlichkeit, Ausdruck und Sinngestalt muss theatral wirk-
sam werden, um in dem optisch erschlossenen Raum des Theaters, seine
Medialitit quasi ausspielen zu kénnen. Gleichermaflen wie Cahusac identi-
fiziert auch Noverre die Stirke des Tanzes mit dem tableau und arbeitet einen
gleichsam bildtheoretischen Entwurf fiir das ballet en action aus. Fiir Noverre
griindet die Asthetik des ballet en action auf optischen Konstruktionen.

»Nachdem ich bewiesen habe, dass ein pantomimisches Ballett kein Schauspiel
ist und auch nicht sein kann, wage ich die Vermutung, wenn es mit einer Dich-
tungsgattung verglichen werden kann, so nur mit dem Gedicht. Es gibt aber eine
weit vollkommenere Ahnlichkeit zur Malerei: diese ist eine unbewegliche und
ruhige Pantomime, jene eine lebendige. Die eine spricht, inspiriert und bewegt
durch vollkommene Nachahmung der Natur, die andere bezaubert und interes-
siert durch den wahren Ausdruck der Natur selbst.« (Noverre 1772: 9)

Noverre setzt eine beinahe absolute Analogie von Malerei und Ballett ein.
Beide Kiinste einigt eine strukturelle Visualitit und kompositorische Kunst-
fertigkeit aus gleichen Prinzipien. Hierzu zihlen die »Regeln der Proportion,
der Gegensitze, des Kontrastes, der Position, der Gegentiberstellung, der
Verteilung, der Harmonie« (ebd.). Auch einigt Malerei und Tanz derselbe
Sinneskanal mit einer leichten und doch entscheidenden Differenz in ihrem
dsthetischen Wahrnehmungsgeschehen, das Noverre allerdings im Verlauf
seines geschlossenen, analogischen Denkentwurfs nahezu ins Vergessen
dringt. Die Malerei wie das Ballett richten sich an das Auge und sprechen
durch sein Fenster hindurch zum Herzen, denn »beide sind des Wortes be-
raubt« — »alles, was der Tanz aufnimmt, kann Bilder ergeben, und alles, was
in der Malerei zum Bild wird, kann dem Tanz als Modell dienen, ebenso wie
alles, was der Maler verwirft, auch vom Ballettmeister verworfen werden soll-
te.« (Ebd.) Der Tanz aber bezaubert und stellt keine blofle Nachahmung vor,
sondern einen »wahren« Ausdruck, der das Lebendige medialisiert.

Auch wenn das pantomimische Ballett kein Schauspiel sein kann, ver-
mag seine Bithnenkunst Gesten und Aktionen iiber das Bild sprechen zu
lassen. Im tableau erkennt Noverre die theatrale Option der Pantomime, zu
rithren. Nur das Bild trigt dem szenischen Schauplatz der Pantomime seine
illusionierende — eine verzaubernde — Kunstfertigkeit zu, derer es fiir eine
theatrale Darstellung bedarf.s

13 | In welcher Weise Noverres Theaterkonzeption in seinem Verhiltnis von

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | SABINE HuscHKA

Sinngefiige der Empfindungsgeste:
bewegte Kérperkomposition

Im Rahmen des auffithrungsisthetischen Modells der Rithrung bleibt auch
fuir das ballet en action jene Gestaltungsoption virulent, die auch das Schau-
spiel und insbesondere Denis Diderot beschiftigten: nimlich einer korperli-
chen Gestalt Sichtbarkeit von Bedeutung geben zu kénnen (vgl. Heeg 2000:
79). Dabei rithrt die Affinitit des ballet en action zur Darstellungstopologie
des Bildes aus dem Spannungsverhiltnis von Kérper/Empfindung und Bild,
mit dem Ziel, in die Bewegungen eine beseelte Sinngestalt einzuspeisen.
Diese klare Affinitit rithrt zwar auch aus dem Spannungsverhiltnis von
Sprache und Bild, das, wie Christopher Balme betont hat, den Diskussionen
der Aufkliarung tber das tableau unterliegt (Balme 2002). Fiir die choreo-
graphische Gestalt der Geste als einsichtige Komposition aber ist weniger
ihr Verhiltnis zur Sprache entscheidend, als ihr mitgefiihrtes Verhiltnis
zur Bewegung. Hierin artikuliert sich die isthetische Differenzsetzung des
ballet en action zur Korperisthetik des Hoftanzes und ihren raum-rhetorisch
platzierten Bewegungsfiguren. Die dsthetisch bedeutsame Referenz des ta-
bleau bildet fiir den Tanz daher nicht die Sprache, sondern der Affekt, um
als empfindungsvolle Gestalt aufzutreten und kompositorisch eine Visuali-
sierung seelischer Energie zu erwirken.

Cahusac 16st diese Spannung mit dem Verweis auf einen malenden Ges-
tus der Geste. Hierin medialisiert sich die empfindende Gestalt im Korper,
ohne damit einen zeitlichen Bezug ihrer Aktionen anzuzeigen. Die besee-
lende Bewegungsgestalt als natiirlicher Ausdruck unterliegt dennoch der
doppelten Funktion, zu sprechen und zu handeln. Sprache und Handlung
umstellen als isthetische Module gewissermaflen den choreographierten
Korper, der als gestische Figur auftritt. Fiir die Compositeure und Ballett-
meister Noverre und Angiolini indessen — war Cahusac doch Gelehrter
und Librettist — fordert die Frage nach der Empfindungsgestalt des Kérpers
kompositorische Losungen ein, die den choreographierten Korper in zeit-
raumlichen Beziigen zu anderen Kérpern anordnen. Diese zeit-riumlichen
Konstellationen aus gestischen Kérpergestalten konfigurieren die dramati-
sierten Handlungen, um — quasi entpersonalisiert — einen illusionierenden
Nachvollzug zu erwirken.

Die choreographische Empfindungsgestalt des Korpers, ihr seelisch-ak-
tionsgebundener Ausdruck, stellt sich als doppelte kompositorische Aufga-
be, die sich nicht allein mit Blick auf eine Geste oder Kérperfigur beantwor-
tet, also als reprisentierbare rhetorische Sinnfigur des Kérpers entscheid-
bar ist. Vielmehr miissen die choreographierten Korper eine zeit-riumliche
Dramaturgie herstellen, in der die Leidenschaften einer steten affektiven
Wandelbarkeit und dramatischen Bewegung unterzogen in Szene gesetzt
sind. Erst die Kunst einer zeit-riumlichen Sichtbarmachung von Beziigen —

Geste/Korper/Gestalt und tableau mit jener von Denis Diderot iibereinkommt, muss
an anderer Stelle untersucht werden (vgl. Diderot 1981: 106f; vgl. Heeg 2000: 64fT.).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeniscHES WISSEN IM BALLET EN ACTION | 49

also letztlich die szenische Kunst des Zusammenspiels — eines Ensembles
— ermoglicht, dramatische Stoffe an choreographierten Koérpern und ihren
Bewegungen, Figuren und Gesten darzustellen.

Da zudem in der Gestalthaftigkeit des (singuldren) Koérpers die Bedeu-
tung unsichtbar bleiben muss, verfiigt der Bithnentanz die Bedeutung an
seine medialen Optionen, Kérper kompositorisch in Bildarrangements zu
fligen, die vom Einzelnen absehen. Der Sinn choreographierter Korper
spricht sich nicht in ihrer Gestalt aus, sondern ldsst sich nur tiber ein spre-
chendes Gegentiber wirkungsisthetisch energetisieren.

Louis de Cahusac hilt interessanterweise in einem seiner »Encyclopé-
die«-Eintrige ebenso jene »drei Dinge » auseinander, aus denen Noverre
weniger spiter seinen Begriff eines ballet en action konturiert. So heifdt es in
Cahusacs Haupteintrag Ballet :

»Jedes Ballett setzt Tanz und die Mitwirkung zweier oder mehrerer ausfiithren-
der Personen voraus. Eine Person, die alleine tinzerisch eine Handlung repri-
sentieren wiirde, bildete kein wirkliches Ballett, es wire dies nur eine Form der
Pantomime. Siehe PANTOMIME.

Und mehrere Personen, die eine Handlung ohne Tanz darstellten, wiirden eine
Komédie bilden und niemals ein Ballett.

Der Tanz, die Mitwirkung mehrerer Personen und die Darstellung einer Hand-
lung durch Gesten, Schritte und Bewegungen des Korpers sind es also, was das
Ballett ausmacht. Ballett ist — nach einem Ausdruck von Plutarch — eine Art
der beredten stummen Poesie, denn ohne etwas zu sagen, driickt sich Ballett
durch die Gesten, Bewegungen und Schritte aus.« (Ubersetz., Cahusac in: Dide-
rot/d’Alembert 1988, Bd. 2: 43)*

In seiner Differenzierung von Gesten, Bewegungen und Schritten, die zu-
sammen genommen die stumme Poesie des Tanzes bilden, weist Cahusac
eine héchst bedeutsame Grenze des Asthetischen aus: ein Ballett miisse aus
mindestens zwei Personen bestehen, denn eine Person allein kénne wohl
tanzend eine Aktion reprisentieren, aber eine (solche) Pantomime sei kein
Ballett.

14 | Im Franz. heiflt es: »Tout ballet suppose la danse, & le concours de deux
ou de plusieurs personnes pour l'exécuter. Une personne seule, qui en dansant re-
présenteroit une action, ne formeroit pas proprement un ballet ; ce ne seroit alors
qu’une sorte de pantomime. Voyez PANTOMIME. Et plusieurs personnes qui repré-
senteroient quelque action sans danse, formeroient une comédie & jamais un ballet.
La danse, le concours de plusieurs personnes, & la représentation d’'une action par les
gestes, les pas, & les mouvemens du corps, sont donc ce qui constitue le ballet. Il est
une espece de poésie muette qui parle, selon I'expression de Plutarque, parce que sans
rien dire, elle s’exprime par les gestes, les mouvemens & les pas.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | SABINE HuscHKA

Der choreographierte Korper als Ensemble

Vergleichbar zu Lessings dsthetischer Theorie steht auch Noverres Tanz-
theorie das Modell der Illusionierung von Kunst vor, um die Einbildungkraft
der Zuschauer zu mobilisieren und ihr Empfinden zu steigern. Seine Libret-
ti und theoretischen Ausfithrungen folgen dem kompositorischen Grund-
gedanken, nach dem der einzelne Kérper keinen Gesichtspunkt einnehmen
kann (vgl. Hass 2005: 382).5 Erst als Handlungstriger mit malerischer Be-
wegung in Beziehung zu anderen choreographierten Korpern medialisiert
sich die Sinngestalt der Aktionen als Bild. Es ist nunmehr ein choreogra-
phiertes Ensemble, das die Asthetik des Bithnentanzes, vermittelt iiber das
Bild, auszeichnet. Dabei folgen die Kompositionen Noverres einer klaren
Chronotopie des Bithnenraumes (Bachtin 2000): Nur abwechslungsreiche,
in schneller Folge dargebotene Szenen erlauben eine dergestalt eindringli-
che Bildkraft zu erwirken. Es sind »sinnreiche Figuren« und »vorstechende
Gingex, die ein Ballett im Sinne eines »Ganzen« bilden.

»Von der Kunst eines Mahlers urtheilt man nach seinen Gemihlden, und nicht
nach seiner Schreibart; eben so mufl man von einem Ballettmeister nach den
Grouppen, Situations, Theaterstreichen, sinnreichen Figuren, vorstechenden
Gingen, und nach dem Ganzen, welches durch sein Werk herrscht, urtheilen.
Uber unsre Werke richten, ohne sie gesehn zu haben, heift glauben, da man
tiber einen Gegenstand des Gesichts im Dunkeln entscheiden konne.« (Noverre

1977: 323)

Auch die Szenographien des ballet en action sind stets von der dsthetischen
Gefahr gesdumt, die Schwelle der Sichtbarkeit angesichts der Unsichtbarkeit
der Bedeutung, entweder zu tiber- oder zu unterschreiten (vgl. Heeg 2000:
79). So bemerkt etwa Angiolini besorgt: »Die Gegenstinde, die wir abhan-
deln, miissen wir durch ein Glas betrachten, das alle Strahlen in einem
Punkt zusammenbringt; die geringste Abweichung macht, dafl man die
Personen, wodurch wir die Leidenschaften rege machen aus dem Gesichte

15 | Die Grundlage der illusionistischen Konfiguration bildet Pozzos Bithnen-
modell, das die Theatersituation einer radikalen Architektur des Sehens unterstellt.
Die Beziehung von Bithne und Zuschauerraum ist danach primir visuell strukturiert
und operiert innerhalb einer Architektur des Sehens, die die rdumliche Beziehung
iiber einen Schnitt organisiert. Die vierte Wand legt sich gleichsam trennend in den
Raum und organisiert ein geschlossenes Sehfeld. Innerhalb dieser optischen Kon-
stellation kommt dem Schauspieler (und damit auch dem Tinzer) die darstellungs-
spezifische Funktion zu, einen Gesichtspunkt, wie Hafl es formuliert, zu gestalten
und in die theatrale Ordnung das Subjekt und Kérperliche zuriickzuspielen, das von
ihm ausgeschlossen ist. Diese Darstellungsisthetik wird, wie Haf eindriicklich her-
ausarbeitet, notwendigerweise »zur Zerreiflprobe fiir den modernen Schauspieler
und fithrt zu seiner Spaltung von Beginn an« (Hafl 2005: 382) — als »Hader zwischen
Sichtbarkeit und Korperlichkeit« (ebd.: 387).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeENISCHES WISSEN IM BALLET EN ACTION | 51

verlieret.« (Angiolini 1766: 366) Dieses Gefahrenmoment bleibt konstitutiv
fur die mediale Einsetzung choreographierter Korper, deren Bewegtheit un-
geachtet ihrer Stummbeit die visuellen Rahmungen ihrer Auftritte unwig-
sam macht.

Jean Georges Noverre setzt dieser Gefahr eine Asthetik des Augenblickli-
chen entgegen, um eine augenblickhafte Ballung von Affektkonstellationen
im >rechten Augenblick« (vgl. Noverre 1977: 290f.) zu bewirken. Die kompo-
sitorische Ordnung dramatisiert einen Strudel aufeinander einstiirmender
Gefiihlslagen (vgl. Huschka 2009: 51ff)), deren Sinngefiige theatral arran-
giert werden. Hierfiir steht das tableau. Im Bild kann, wie Noverre seine
Kompositionskunst darlegt, der eingesetzte »Ubergang von der heftigsten
Bewegung zur Unbeweglichkeit« jene »erstaunende Wirkung [thun]« (No-
verre 1977: 329), in der sich »die Figuren [...] ungezwungen und anmuthig
aneinander [verkntipfen]; die Wirkung des Ganzen 1if3t sich auf der Stelle
fuhlen« (ebd.: 289). Im Moment affektiver Ballung, die keine zeitliche Still-
stellung der Kérper und ihrer Bewegungen, sondern einen quasi affizieren-
den Austritt der im Konflikt potenzierten Leidenschaften bewirken, spielt
das Bild die illusionierende Wirkung des Theaters aus. Die choreographier-
ten Korper aber kommen im Bild als Akteure letztlich ganz zum Erliegen.
Denn letztlich ist das »Ballett [...] eine mehr oder weniger verwickelte Ma-
schine, deren Wirkungen uns nur durch ihre Verschiedenheit und Schnel-
ligkeit aufmerksam machen, und in Verwunderung setzen.« (Noverre 1977:

51)

Literatur

Angiolini, Gasparo (1766): »Abhandlung tber die pantomimischen Tinze
der Alten«. In: Daniel Schiebeler (Hg.): Unterhaltungen, (Zweeten Ban-
des. Funftes Stiick), Hamburg: Olms, S. 351-374.

Angiolini, Gasparo (1773a): »Lettere a Monsieur Noverre sopra i balli pan-
tomimi: Lettera I«. In: Carmela Lombardi (1998), Il ballo pantomimo :
lettere, saggi e libelli sulla danza (1773 —1785), Torino: Paravia Scriptorium,
S. 49-63.

Angiolini, Gasparo (1773b): »Lettere a Monsieur Noverre sopra i balli pan-
tomimi: Lettera II«. In: Carmela Lombardi (1998), Il ballo pantomimo,
Torino: S. 63-87.

Bachtin, Michail M. (2008): Chronotopos, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Aus
dem Russischen von Michael Dewey. Mit einem Nachwort von Micheal
C. Frank und Kirsten Mahlke)

Balme, Christopher (2002) : »Stages of Vision: Bild, Kérper und Medium im
Theater«. In: Hans Belting (Hg.), Quel corps?: eine Frage der Reprisenta-
tion, Miinchen: Fink, S. 349-364.

Cahusac, Louis de (1754): La danse ancienne et moderne ou Traité historique de
la danse, Bd. 1-3, La Haye: Neaulme.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | SaBINE HuscHkA

Diderot, Denis (1981): »Dorval und Ich. Drei Unterredungen«. In: Gotthold
Ephraim Lessing/Wolfgang Stellmacher (Hg.), Das Theater des Herrn Di-
derot, Leipzig: Reclam, S. 99-179.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression
en Facsimilé de la premiere édition de 1751-1780, 34 Binde, Stuttgart:
Frommann.

Du Bos, Jean-Baptiste Abbé (1993): Réflexions critiques sur la poésie et sur la
peinture, Bd. 1-3, Paris 1770, Reprint Genf/Paris: Slatkine.

Haf}, Ulrike (2005): Das Drama des Sehens. Auge, Blick und Biihnenform,
Miinchen: Fink.

Heeg, Guinther (2000): Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper, Spra-
che und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. und Basel:
Stroemfeld.

Huschka, Sabine (2009): »Kompositorische Ordnungen der Affekte im
ballet en action. Zur Wirkungsisthetik bei Jean Georges Noverre und
Gasparo Angiolini«. In: Jens Roselt/Clemens Risi (Hg.): Koordinaten der
Leidenschaft. Berlin: Theater der Zeit, S. 51-77.

Lucian: »Vom Tanzen der Alten« (dt. 1759). In: Sammlung vermischter Schrif-
ten zur Beforderung der schénen Wissenschaften und der freyen Kiinste [Des
ersten Bandes zweites Stiick], Berlin: Nicolai, S. 383-426.

Nancy, Jean-Luc (2003): »Uber die Seele« (Vortrag 8. April 1994 an der Ecole
Regionale des Beaux-Arts in Le Mans im Rahmen eines Kolloquiums
»Der Korper«). In: ders., Corpus, Berlin: diaphanes (Aus dem Franzgsi-
schen von Nils Hodyas und Timo Obergéker), S. 105-126.

Noverre, Jean Georges (1772): »Agamemnon vengé. Ballet Tragique en cinq
actes (Wien 1772). Avec: Réflexions justificatives, sur le choix et l'ordo-
nance du sujet«. In: ders. (1776), Recueil de Programmes de ballets de M.
Noverre, Wien, Joseph Kurzbock, Imprimeur et Libraire de la maj. Imp.
Et Roy ap., o.P.

Noverre, Jean Georges (1776a): »Introduction au Ballet des Horaces ou Petite
reponse aux grandes Lettres du Sr. Angiolini«. In: ders., Recueil de Pro-
grammes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P.

Noverre, Jean Georges (1776b): »Euthyme et Eucharis. Ballet Heroi-Pantomi-
mex. In: ders., Recueil de Programmes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P.

Noverre, Jean Georges (1776¢): »Medée et Jason. Ballet Tragique en une ac-
te«. In: ders., Recueil de Programmes de ballets de M. Noverre, Wien, o.P.

Noverre, Jean Georges (1952): Lettres sur la Danse et les arts imitateurs, Paris:
Edition Lieutier.

Noverre, Jean Georges (1977): Briefe iiber die Tanzkunst und iiber die Ballette,
hg. v. Kurt Petermann in der Reihe Documenta Choreologica, Miinchen:
Heimeran Verlag [Faksimlie der dtsch. Ubersetzung von 15 Briefen von
Gotthold Ephraim Lessing und J. J. C. Bode (1769), Hamburg und Bre-
men: Johann Hinrich Cramer. [Franz. Erstausgabe: ders. (1769): Lettres
sur la danse et les arts imitateurs, Lyon und Stuttgart.]

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SzeniscHEs WISSEN IM BALLET EN ACTION | §3

Nye, Edward (2005): »De la similitude du ballet-pantomime et de l'opéra a
travers trois dialogues muets«. In: SVEC 7, S. 207-222.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom »Affect« zur »Action«. Quellenstudien zur
Poetik der Tanzkunst vom spditen Ballet de cour bis zum frithen Ballet en
Action, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Thurner, Christina (2009): Beredte Kérper — bewegte Seelen. Zum Diskurs der
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Weaver, John (1712): »An Essay towards an History of Dancing«. Reprint in:
Richard Ralph (Hg.) (1985), The Life and Works of John Weaver. An account
of his life, writings and theatrical productions, with an annotated reprint of
his complete publications, London: Dance Books, S. 389-672.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relaying the Arts
in Seventeenth-Century Italian Performance

and Eighteenth-Century French Theory

MARK FRANKO

»The language of action, of life representing itself« (Pasolini 2007: 41)

In addressing the simultaneous and/or sequential use of voice (song), text
(speech), and movement (dance) in early seventeenth-century Italian court
performance, this paper establishes relays with earlier protocols of my re-
search in Baroque dance. In »Dance as Text«, a propos of the geometrical
dances in Le Balet comique de la royne (1581), I discussed how »choreographic
space offers an illustration of the principles of vocal harmony« (Franko 1993:
47).' T based that claim not only on the libretto of the Balet comique, but also
on a reading of sixteenth-century Italian musical theorists. In this paper, I
further develop the relationship between voice and body, but reverse the me-
thodological procedure: the performance material is Italian and the theory
is French. In addition, I stretch this relationship across the seventeenth and
eighteenth centuries: the interest in pantomime in the later eighteenth cen-
tury is well known (see Rosenfeld 2001). That it could be considered a belated
theory of Italian performance is a less common thesis.

Confronting the interdisciplinarity of early-modern performance is still
a relatively new endeavor, and the interdisciplinarity is only compounded
by the fact that the ideas presented here arose directly from a performance
I worked on in spring 2007 — Delizie di Posilipo Boscarecce, e Maritime (The
Sylvan and Oceanic Delights of Posilipo).> The piece itself, originally produced

1 | In Mark Franko, Dance as Text: Ideologies of the Baroque Body it was a ques-
tion of how geometrical dance as an avowedly harmonious construct drew upon mu-
sical theory, and notably, on the analogy with the voice as a harmonic interval. A
French edition is now available as La danse comme texte (Paris: Editions Kargo, 2005)
and an Italian edition is forthcoming at L'Epos. For a different and earlier reflection
on voice and movement, see Franko 1987.

2 | Le Delizie di Posilipo was a collaboration of MusicSources, the Galileo Proj-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Mark FRANKO

in Naples in 1620, deserves a discussion of its own. I present the following
reflections as related to the creation of a work for the stage rather than pri-
marily as an intellectual project. These are thus also relays between different
sorts of research and, consequently, at the present stage my findings may
appear to lack rigor for a variety of reasons. These thoughts, however, were
originally presented alongside live performance and as a complement to live
performance They remain to be refined and further developed.

I shall focus primarily on early-modern declamation as a hybrid practice
- both vocal and physical — and the relationship of declamation to eighteenth-
century French theory of the arts. I am less interested in national styles and
boundaries and more in the rhetorical role the voice plays with respect to
movement in early modern performance practice. Part of this phenomenon
is a certain displacement or historical delay of the notion of medium. If we do
not accept the view that a combination of genres within one theatrical work
is the product of pre-critical naiveté preceding the historical inevitability of
independently functioning performing arts, then how do we account for this
hybridity? How do we take early modern generic hybridity seriously, and on
its own terms?

Other prominent examples of early modern French and Italian perfor-
mance where poetry, music, and dance alternate and coincide include the
Balet Comique de la Royne (1581), the 1589 Florentine Intermedi, and some
of Monteverdi’s Dramatic Madrigals. Issues of the integration of dance and
theater were later dealt with in Moliére’s comedy-ballet and thereafter in ope-
ra and musical theater.# There is something about placing opera, drama, and
ballet side by side, however, that does not suggest the format of later musical
theater as much as it keeps the performance genre uncertain each time a
switch between genres occurs. This uncertainty has much to do with uses
of the stage space necessary to accommodate the switch between modes of
performance in a single piece. It is as though three separate works were in

ect, and the Theater Arts Department and Music Department of the University of
California, Santa Cruz. Performances took place at the Northbraie Community
Church, Berkeley, on May 4, 2007, and at the Experimental Theater (UCSC) on May
26, 2007.

3 | In addition to the Akte des Wissens conference, lecture-demonstrations took
place at the World Performance Project conference Looking Back/Looking Forward,
Yale University, April 18, 2008, and as keynote address at the UC Davis Humanities
Institute conference Identity, Performance, Representation: New Modes of Interpretation
in the Humanities, May 16, 2008. There presentations were done with the participa-
tion of Alessandro Rumié, the performer who originated the Sebeto role.

4 | Rhetorical theory is also important here: the voice and the text require the
support of gestural delivery, just as the composition of the text implies movement.
(see Franko 1986; Carruthers 2000). Rhetorical culture encourages a non-hierarchi-
cal vision of the arts as one adapts the means of the other. Condillac makes reference
to ancient pantomime as that aspect of theater most acutely addressing the pre-histo-
ry of language as the communication of thought.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | 57

progress simultaneously so that no idealized fusion accounts for the totality.
They build something new by >taking turns, but what they build is not their
own unity. Hence, I shall argue that the goal of this kind of performance
was not to integrate, unify, or fuse the arts. Keeping them separate while
stringing them together, overlapping them, and occasionally incorporating
them in one body created a situation in which dance, theater, and music were
not strictly differentiated in the disciplinary sense. The theoretical term to
account for this situation might be relay. I like this term because it indicates
that to cede the place to the other is neither to function autonomously nor to
fuse. This phenomenon has analogies with contemporary interdisciplinary
performances

Eighteenth-century aesthetics subsequently assigned the fluctuating ro-
les of these genres to discrete artistic media, which art historian Paul Oskar
Kristeller has called the »system of the arts« (Kristeller 1980: 163ff.). Despite
the disciplinary impulse of eighteenth-century aesthetics to render each art
an independent aesthetic enclave, a counter-current where the influence of
relays persists as a way to think each art in its independent, yet concerted,
function surfaces in a number of influential French texts of the Enlighten-
ment. I shall pay particular attention to Condillac’s reflections on »original
languages« and the way the »Encyclopédie« (1754) interprets the meaning
of declamation. In so doing, I shall point to a discontinuity or contradiction
within the discourse of eighteenth-century aesthetics whereby a theory of
the particular arts alternates with the explanation of hybridity. It is the very
survival of hybridity within a discursive milieu that would seem to eliminate
it that drew my attention. As I move between seventeenth-century Italian
performance and eighteenth-century French theory, I am following the vi-
cissitudes of an unavowed interdisciplinary concept across national boun-
daries, centuries, and performative and discursive practices. The rigor I seek
is of an interdisciplinary rather than a disciplinary order. It survives only in
its discontinuity. We could consider this discontinuity, with Michel Foucault,
as a site of the dispersion of »discursive events«, a dispersion that resists di-
sciplinary closure (Foucault 19772: 27). Furthermore, one could say that an
artistic discipline is the product of a discursive unity, whereas artistic inter-
disciplinarity arises on the grounds of historical discontinuity.® The concept
of historical discontinuity dear to Foucault supports a view of the performing
arts wherein aesthetic protocols do not so much evolve as disappear and re-
turn later in different guise.

5 | A recent example one might point to is Studie I zu Bildbeschreibung von Hei-
ner Miiller, directed by Laurent Chétouane and performed by Frank Willens at the
Sophiensaele in Berlin, February 1, 2008, which I saw during the conference Akte
des Wissens, where I presented an earlier version of this paper. In this case, however,
music played no role.

6 | This account of artistic and philosophical relay calls to mind the highly con-
temporary protocols of deferral and trace. But my intent is not to see in seventeenth-
century performance a harbinger of post-structuralist theory.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Mark Franko

Posilipo

First performed on Carnival Sunday, 1620, at the vice regal court in Naples,
Delizie di Posilipo celebrates the return to health of Philip II of Austria, Don
Pedro Giron, Viceroy of Naples. Posilipo consists of a string of scenes in
which dance, speech, song, and instrumental music alternate, and thus vary
the visual and rhythmic landscape of stage action. An opening and a closing
monologue by Sebeto — a river deity — frame the piece, which progresses from
darkness (the Viceroy’s brush with death) to the joy (»delizia«) occasioned
by his recovery and shared by the entire court. From that joy, which grows
in intensity as the piece progresses, emerges the troubled realization that it
is impossible to capture or to stay pleasure, to prolong its unique sensation
indefinitely. This is the realization of the tragedy of language that cannot
remain within an unmediated relation to its gesture. After joy come the
signs of joy wherein memory replaces experience. This realization is given
to Sebeto whose final gesture is a poetic meditation on pleasure’s loss. What
allows the separate arts to work so effectively together in this case is the
unity, coherence, and power of the idea itself. This loss of joy is reminiscent
of Shakespeare’s »A Midsummer Night’s Dream« as if performed without the
plot. Sebeto morphs between Oberon and the lovers, and Cupid suggests
Puck, while the court itself dances a three-part geometrical dance and a se-
ries of burlesque entries dominated by Venus and the three Sirens (Donne
mie care and A Voi famoso Eroe).

Relay

Relay occurs when one medium alternates with or takes over for another —a
switching of means that is also a continuation by other means. Song begins
where dance stops; spoken word begins where song stops etc. Within such
alternation, we also have an alternation of musical styles. The music contains
both sixteenth-century polyphony and the monody that succeeded it While
Sebeto’s discourse introduces the poetic text as spoken word into this web of
music and dance, it also brings the orality of song and the kinetic and choreo-
graphic dimension of movement into speech. There is even one moment in
the first discourse where Sebeto sings. The role is itself emblematic of relay
because poetry, movement, and orality are concentrated in one performer.
This would properly be what was called declamation. Relay, then, need not
only be about deferral and alternation; it can also be about combination and
overlapping. It occasions either interruptive space or voluminous overlap.
As we shall see with the notion of original language, declamation evokes
different states of time that are relayed within overlapping modes, so that it

7 | Ithank Nina Treadwell for pointing this out to me. The music was composed
collaboratively (the composers include Francesco Lambardi, Giacomo Spiardo, An-

drea Ansalone, and Giovanni Maria Trabaci).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | 59

is never possible to avoid some form of sequencing. But sequencing is always
looking back as well as forward.

Concentrated volume entails micro sequencing. For example, the »Ency-
clopédie« informs us of the temporal primacy of gesture over word:

»Gesture in the theater should always come before words. One feels gesture ear-
lier than words can say; gesture travels more quickly than words; it takes a mo-
ment for the word to be formed and to strike the ear; gesture, rendered agile by
sensibility, always moves at the very moment that the soul receives it.« (Transl.,
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 7: 652)*

The »Encyclopédie« theorizes that the velocity of gestural transmission ex-
ceeds that of sound, just as sound travels faster than the word. The role of
the voice is split between a gestural and a semantic function, but movement
contains no such split since, even if mimetically suggestive, movement has
no semantic component. The role of gesture in declamation is to render the mo-
vement of thought. This is not a conventionally rhetorical function: it tends to
endow thought with the quality of movement in the process of its becoming.
The relation between vocal and bodily movement is underlined and, in fact,
constitutes a powerful technical approach to this kind of performance. That
all semantically connoted elements fold back into movement — understood
as vocal and physical gesture — allows articulated language to exist simulta-
neously with its own initial impetus.

»Original« Languages

Relay’s ontology is in glottogenetic theories of language. The theory of the
origin of languages in gesture was originated by the Neapolitan philosopher
Giambattista Vico.? Like Vico, Jean-Jacques Rousseau asserted that the evo-
lution from the origin of language in gesture to instituted language passes
through poetry: it begins with gesture (or the passions), moves on to figural
language, and ends with denotation:

»As man’s first motions for speaking were of the passions, his first expressions
were tropes. Figurative language was the first to be born. Proper meaning was
discovered last. One calls things by their true name only when one sees them in

8 | »Le geste au théatre doit totijours précéder la parole: on sent bien platot que la
parole ne peut le dire; & le geste est beaucoup plus preste qu'elle; il faut des momens a
la parole pour se former & pour frapper l'oreille; le geste que la sensibilité rend agile,
part toGijours au moment méme ot 'ame éprouve le sentiment.« This and the follow-
ing excerpts from the »Encyclopédie« have been translated by the author.

9 | Rosenfeld maintains that Vico’s influence on the French discourse is nil,
since his »Scienza nuova« (1725) was unknown in France before the nineteenth cen-
tury. Be this as it may, Italian performance was certainly not unknown in France.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | Mark FRANKO

their true form. At first only poetry was spoken; there was no hint of reasoning
until much later.« (Rousseau 1966: 12)*°

Etienne Bonnot de Condillac placed emphasis on vocal and physical gesture
rather than on figurative language when he articulated these ideas influenti-
ally for the French eighteenth century in his »Essay on the Origin of Human
Knowledge« (1740).

Condillac argues that all ideas derive from sensations, and he sketches a
scenario for the development of language from the gestures of the body and
the voice. Both bodily and vocal movements are considered gestural, and
Condillac posits the pre-existence of gesture to speech as the primal scene
of language, making of this very narrative of origins a theatrical scene in its
own right. According to Condillac, linguistic signs developed gradually from
the long interpretive effort to grasp pre-linguistic expressive bodily move-
ment. He calls these bodily signs the »language of action«. These uncodified
movements are all passionate, as they are generated by intense sensations.
Prior to the institution of conventional signs that ultimately replace action,
the expressive value of these movement practices is high. The » Encyclopédie«
breaks action down into »song« and »gesture«. Once a conventional sign sys-
tem (vinstituted language<) is developed, such action is no longer necessary,
and its expressive intensity diminishes. The intensity continues, however, to
circulate in art practices. »[T]he language of action is the seed of the langua-
ges and of all the arts that can be used to express our thoughts.« (Condillac
2001:194)

Condillac’s principle metaphor for perception and consciousness is thea-
ter: the whole notion of attention is based on »the illusion that is created
in the theater« (ibid.: 21). Condillac moves from attention to perception to
idea: »The cries of the passions contributed to the development of the opera-
tions of the mind by naturally originating the language of action, a language
which in its early stages [...] consisted of mere contortions and agitated bodily
movements.« (Ibid.: 115) The raw materials of physical and vocal gesture are
the original scene of communication through >natural< signs, which over
the course of time become recognizable, and are eventually >instituted« by
convention as conventional signs."

10 | Marcel Danesi comments: »Rousseau proposed what certainly must have
been a radical idea for his era—that metaphor was not a mere stylistic variant for a
more basic literal mode of expression, but rather a cognitive remnant of a previous,
and hence more fundamental, stage in the evolution of the rational, logical mind.«
(Danesi1993: 11)

11 | In Vico’s »The New Science« this transition from emotional gesture to in-
telligible language is itself poetic. »Poetry, he says, begins with the first, crude men
describing the exterior world in terms of their own body.« (Schaeffer 1990: 85) Ges-
ture is fundamentally metaphorical, which also means that a tradition of oral rhetoric
still dominates chirographic meaning. »The metaphorical translation thus effected
allows men to make sense out of their sensations, to objectify them in ways that both

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | G1

Whenever passions are on view, Condillac’s account of the origin of lang-
uage can be read back into a kind of spectatorship. From his conjectures
about the development of signs to his account of ancient pantomime as an
early stage of these signs, Condillac »stages< perception and cognition in his
writing as proto-theatrical action. When Condillac says that all ideas are ba-
sed on sensation, he means that every meaning is modeled on a vocal or phy-
sical action. The expressivity of action gets deposited in the linguistic sign,
yet the link between sensation and idea becomes phenomenal only when the
sign is integrated into a theatrical representation. This means that the origi-
nal scene of communicable ideas exists in theater as if in an always already
retrospective scene that theater displays in its very presentness. The origin of
language is as if preserved in the gestural necessity of the theatrical act.

The vocal and physical gestures of performance, therefore, provide us
with direct access to the idea: theatrical performance contains the language of
action as the instituted sign’s historical choreography. Condillac narrates the
origin of human knowledge as theater — and here he joins company with
Cahusac, Noverre, and Diderot, among others — while he calls upon theater
to rediscover the values of this language of action. Hence: »the intimate re-
lation of the arts to their birth« (ibid.: 151). Action and language open onto a
scene of their own origination, and this is why and how they are, and remain,
expressive. Michel Foucault alludes to »an original language from which all
others derive, and of which all others carry within themselves a sometimes
decipherable memory« (Foucault 1972: 64). The narrative to which theater is
given is the performative genealogy of its own decipherable memory as original
language.”>

constellate a meaningful interpretation of external reality and generate a level of self-
consciousness of sensation itself«. (Ibid.: go)

12 | One historiographic consequence is the necessity to reevaluate the empha-
sis put on narrative discussions of Jean-Georges Noverre’s balletic reforms, which
he called ballet en action. Noverre wanted to change ballet from a technical to an
expressive medium, and this is often associated with the introduction of plot into
choreography. When Noverre’s »Lettres sur la danse« are re-read in light of Condillac’s
»langage d’action«, however, it becomes clear that his reform is of gesture itself: the
re-positioning of gesture as expressive because pre-linguistic rather than linear and
narrative. Noverre’s rejection of technique in favor of »natural« gesture is not primar-
ily concerned with narrative composition per se. Certainly, the question of imitation
was paramount, but imitation and narrative are not exactly the same thing, just as
the frequently invoked trope of pictoriality in Noverre does not mean that theater
becomes painting.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Mark FRANKO

GesamtNATURwerk

The »Encyclopédie’s« theorization of hybridity occurs in cross-referencing
definitions of movement.3 The relevant entries present voice and movement
not in self-sufficient definitions, but as if traveling across a dense semantic
field where the media of spoken word, dance, and song relay essential quali-
ties of movement amongst themselves. This performative aspect of the »En-
cyclopédie« acts as a theoretical counterpart to the practices of artistic relay
that characterized earlier modes of performance. The entries cross-reference
each other as danse, geste, déclamation, voix, son, corps, corpuscule, onde, on-
dulation, vibration, chant, sensibilité, sensations, ballet, opera, and pantomime
etc. These entries lead us through a maze in which the meaning of body and
voice are never stabilized, but always in a process of becoming that is also a
looking back. Within the » Encyclopédie’s« semantic field, there is a sustained
discourse of the historicity of sensation a la Condillac, which is essential to
the expressive potential of the idea expressed in, and as, the imaginary origin
of performance. Each such definition relays the ultimate comprehension of
a key term to another rubric, another term, another modality of performan-
ce. It is this particular form of relay between the present and the past that
is most salient in the relation between gesture and speech that emerges in
declamation. We should understand layers in this context not as sedimen-
ted, but as at the surface of simultaneous oral and physical materiality. It
is as though every performance encodes its own imaginary origin prior to
the birth of language alongside its deployment of the communicative use of
language in the present. Every moment of performance demands a double
consciousness.

Let us look more closely at some of these cross-references. As with Con-
dillac, both movement and the voice as >primitive« entities are comprised
within the category of gesture. Dance is related back to gesture in the same
way that singing is related back to the voice. Both chant and danse, prior to
the origin of languages, are geste. The voice, however, is associated with a
scene of expression where what is felt is what is meant: the voice operates before
or around words.s Dance, on the other hand, is more directly related to the

13 | Louis de Cahusac and Jean-Jacques Rousseau wrote most of the dance and
music entries.

14 | There is, in other terms, a distinction between the idea and the linguistic
sign in the context of which the meaningful de-semanticization of movement is to
be understood.

15 | The primacy of voice and/or movement in gesture is, however, in dispute.
The »Encyclopédie« makes movement secondary to voice, whereas Condillac does the
reverse. »So singing, which was the expression of a feeling, gave birth to a second
expression that was named dance. These are the two primitive principles.« (Condillac
2001: 120) »[Alinsi le chant qui étoit 'expression d’'un sentiment (Voyez CHANT) a
fait developer une seconde expression qui étoit nommeée danse. Et voila ces deux principes
primitives« (my emphasis). In this instance, dance is positioned as secondary, or put

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | 63

image, the pictorial, and, hence, to imitation: »Sensations are first expres-
sed by different physical movements of the body and the face. Pleasure and
pain, when the soul feels them, give the body movements which paint these
different impressions: that is what we call gesture. Voyez >GESTE«.« (Transl.,
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 623)

Although expressive potential is possible throughout the body, its pri-
vileged locus is the face. The discourse on facial expression (as explicitly
opposed to masks) extends to the actor. Facial expression is called the work of
nature rather than of art. Within the idiolect of this discourse, nature refers
to the primitive scene of the origin of languages. »Gesture is for the actor,
when gesture is true, the sublime work of art because it seems the very ima-
ge of nature; but art by itself and without nature cannot do anything with the
human physiognomy.« (Transl., Diderot/d’Alembert 1988, vol. 7: 652)7

Up until now we have been considering the separate, if related, proper-
ties of sound and movement in the theory of historical performance. With
the term déclamation, the vocal and physical protocols begin to relay each
other within a single action. Declamation, says the »Encyclopédie«, is the
art of delivering discourse (»c’est l'art de rendre le discours«). Declamation
includes within itself the amalgamation of movement, sound, and words:
the composite theatrical entity par excellence. Yet, like gesture rather than
dance or sound rather than song, declamation has its roots in a primitive
state of nature: »Natural declamation gave birth to Music, Music to Poetry,
and Music and Poetry in their turn made an art of declamation.« (Transl.,
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 680)*® Although amalgamated of various
elements, declamation is originary and secondary — both >natural< and >thea-
trical«— because it is pre-linguistic even in its linguistic reincarnation. The rea-
sons for this may be that language here is actually poetry and that this poetry
was born of music. In some sense, declamation bypasses the instituted sign
as figural language.

The text of Sebeto’s second discourse, in the Deanna Shemek translation
below, is mannerist. Its intensely figural language serves to convey the desire
for infinite sensation, creating closure for the work as pleasure’s end, and
substituting poetic language for the encomium of the first discourse:

differently, vocal movement is positioned as prior to physical movement. »DANSE, f.f.
(Art & Hist.) mouvemens reglés du corps, sauts, & pas mesurés, faits au son des ins-
trumens ou de la voix.« (Diderot/d’Alembert 1988, vol. 4: 623)

16 | »Les sensations ont été d’abord exprimées par les différens mouvemens du
corps & du visage. Le plaisir & la douleur en se faisant sentir a 'ame, ont donné au
corps de mouvemens qui peignoient au-dehors ces différentes impression : c’est ce
qu'on a nommé geste.«

17 | »[I]ls [gestures] sont en effet dans l'acteur, lorsqu’ils sont vrais, 'ouvrage
sublime de l'art, parce qu'ils paroissent 'image vivante de la nature: mais l'art seul &
sans elle, ne peut rien sur cette partie de la figure humaine; [...].«

18 | »La déclamation naturelle donna naissance a la Musique, la Musique 2 la
Poésie, la Musique & la Poésie a leur tour firent un art de la déclamation.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Mark FRANKO

Concluding Dedicatory Poem to the Ladies

From the rich splendor of your eyes
Let the sky turn to sapphire, oh beautiful Ladies

And let this shining sea become a Heaven of stars.
Let the grass turn to emeralds and the flowers to gold.

Let this beautiful mountain and this pleasant shore
Fill the arena with tiny diamonds.

Here are shade and breezes to delight you at every hour,
Cooled by the jealousy of rival lovers,
Filled with perfume and dancing with the song of birds.

Love inspires even the sea cliffs, dressed in agate,
To give you precious stones
Stately thrones of jasper and ruby.

The sea undone [in breaking waves] into pearls on these rich shores,
The sea shows itself to you, loving,
And consumes itself in bitter tears of crystalline foam.

Thence the lover confounds the waters with the sea,
Weeping for the mountain; and to the eye these appear as
Liquid silver mixed with delicate pearls.

The fish regard themselves amid such treasure,
Their scales enameled and their heads
Adorned with coral among the moving crystals [i.e. the waves].

They pursue the golden nets of your tresses,
Darting [like] lovers, and where Venus was born
They warm the waters without diminishing their [own] ardor.

While all is thus beautified and ignited
In the sunlight of your lovely eyes, the Sun dims,
Surrendering to them the restraint of its light.

And my beautiful Sun, which shines among you now, also subsides.

PARTHENOPE [e.g. Posilipo] the beautiful [pledges] to the greater light
Of your eyes, its own.

I cite the text here in its entirety to underline the radical change in diction
that occurs between the beginning and the end of the work. This change is

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | G5

also part of the work’s hybridity, and it transforms the previous relays bet-
ween genre into a sort of poetic necessity.

The »Encyclopédie« pictures declamation as the synthesis of all the un-
adulterated, »natural< elements: a sort of GesamtNATURwerk. Déclamation
thédtrale points to a more potent action than any particular art form could
represent alone because in declamation there is no hierarchy of the arts.
Declamation is identical to itself at both ends of the historical spectrum. It is
temporally hybrid: primitive and synthetic, simultaneously looking forward
and looking back. When it comes to declamation, in other terms, medium
does not serve as a means of differentiation. Declamation is nothing other
than the re-naturalization of the instituted sign.

Sonorous Bodies

There is no principle of physical movement in the eighteenth century that
is theoretically distinct from the voice. To understand how movement was
thought to operate one is obliged to follow a set of terms that take us from son
and voix to onde, ondulation, vibration, and, ultimately, corpuscule. The voice,
in order to travel, requires miniature bodies that prolong it in the air after its
initial percussive emergence. They relay each other.

Sound is theorized as a »movement of vibration in the air«. The body is
implicated in the description of vocal movement: »[...] to produce sound the-
re must be movement in the sonorous body«. (Transl., Diderot/d’Alembert
1988, vol. 15: 343)" The movement of sonorous bodies occurs through relay
in, and of, the air:

»This movement is communicated to the air, or produces a similar movement in
the air or in as many of its parts as can receive and relay it [...] The movement of
bodies at a distance cannot reach our senses without the mediation of other bodies that
receive these movements of the sonorous bodies and communicate them.« (Transl.,
Diderot/d’Alembert 1988, vol. 15: 343, emph. author)>

There is no singular body of sound, but only plural sonorous bodies relayed
on the air through trembling, waves, or vibrations (indicating the oscilla-
ting, waving, or back and forth directionality) that bring us the sensations of
sound. The production of sound is the result of movement and so the result
of bodies. Hence the idea of corpuscules is invoked: »Every body is compo-

19 | »[...] pour produire le son, il faut nécessairement du mouvement dans le
COrps sonore.«

20 | »Que ce mouvement se communique 2 l'air, ou produit un mouvement
semblable dans 'air ou dans autant de ses parties qu’il y en a de capables de le rece-
voir & de le perpétuer; d’autant plus que le mouvement des corps qui sont a quelque
distance, ne peut point affecter nos sens sans la médiation d’autres corps qui regoivent ces
mouvemens du corps sonore, & les communiquent immédiatement a l'organe.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Mark FRANKO

sed of a prodigious quantity of corpuscles. These corpuscles are themselves
bodies and are composed of smaller bodies so that the elements of bodies
are always bodies (see >CORPS & CONFIGURATION).« (Transl., Diderot/
d’Alembert 1988, vol. 4: 270)*

Ultimately, the »Encyclopédie’s« little bodies, or »corpuscules«, are like
Leibniz’s monads, self-sufficient miniature, but complete, entities that cons-
titute the world. The body is divisible, but also irreducible. The voice produ-
ces corporeal relay. But physical movement is modeled on the movement of
the voice. Only sound, and particularly the sound of the voice, seems capable
of containing within itself the original sensation that caused it and is thus
able to transmit that sensation elsewhere as movement.

Through the concept of the vibration of sonorous bodies, sensation itself
is considered as a kind of movement. It seems impossible to isolate the spe-
cificity of action when each element of action is isomorphic with its anterior
cause. Nevertheless, movement itself seems closest to its own originary na-
ture when it is described in terms of sound.?* Nature is the raw material of
art, but raw material is always presented as inherently more powerful than
art itself. Here we glimpse another rationale for the aesthetics of relay. Relay
is a principle of composition and combination of the raw. It embodies move-
ment as the voyage of sensation toward us.

Postscript on the Voice and Writing

The theorization of postmodern dance has been influenced by post-struc-
tural aesthetics to be against expression, against presence, and against the
voice. This also created a context within which Dance Studies of the 1980s
situated postmodern dance philosophically. Writing was the model of prefe-
rence for both dance and choreography, and this for several reasons. From
the early modern perspective it was noted that the suffix graphie signified
writing as a primordial choreographic procedure; that Baroque dance itself
was as though written by the dancer on the floor as a pathway miming the
notation from which it derived; and furthermore that Baroque dance was a
pre-Enlightenment art, which, like most baroque art and thought, had im-
portant resonances with postmodernism, particularly with respect to allego-
ry (cf. Owens 1980). The relation of dance to writing assured a mediation of
dance knowledge that was inscribed, as it were, within dance itself. With the

21 | »Tout corps est composé d’'une quantité prodigieuse de corpuscules. Ces
corpuscules eux — mémes sont des corps, & sont composés par la méme raison
d’autres corpuscules plus petits, ensorte que les élemens d’un corps ne paroissent
étre autre chose que des corps. Mais quels sont les élemens primitifs de la matiere?
c’est ce qu'il est difficile de savoir. Voyez les articles Corps & Configuration.«

22 | Gina Bloom puts emphasis on the materiality of the voice in her study of
early modern English sources in Bloom 2007.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | 67

trope of dance as writing, dance mediated itself as knowledge.s Continental
post-structuralist aesthetics thus had a decisive influence on contemporary
Anglo-American dance theory.

As writing became an influential theoretical construct, choreography
suggested an alternative form of writing, and corporeality gained precedence
as a model for communication. Post-structuralism, however, also lent itself
to an anti-Enlightenment stance on the disciplines, and thus helped to fos-
ter an experimental creative climate in which hybridity, including vocality,
entered into contemporary performance practices. In brief, and contrary to
all aesthetic dictates deriving from the eighteenth century and developed in
the nineteenth century, dancers on stage now speak. So the historical ques-
tion of how the voice relays movement, or movement, the voice, becomes a
theoretical one for post-structuralist thought. More largely, it becomes the
question of how dance, literature, philosophy, and history mediate each other in
the discursive formation of choreography. The place of the voice in the scene of
dance as writing is >multi-vocal«: when considered philosophically in relation
to writing, the voice evokes only struth< and totality; but when considered
from the perspective of dance history, the voice betokens discontinuity and
dispersion.

This is the place to mention how incongruous it may seem to make the
voice a vehicle of generic relays in a postmodern context. Certainly within
a post-structural context, the voice and writing are two antithetical models
for danced movement. One thinks immediately of writing as notation and of
the voice as the expressive entity whose absence determines the disciplinary
identity of dance in modernity. Both writing and notation are silent.

I began to choreograph in the early 198os while researching late Renais-
sance and early Baroque choreography, which led to the founding of No-
vAntiqua in New York in 1985. My position on choreography as a practice
was cross-disciplinary and cross-historical: experimental performance work
generates scholarship, which in turn generates further performance. I was
privileged to be able to engage with both activities in tandem. Thus, my cho-
reography worked implicitly against the mutually exclusive status of practi-
ce and theory. I was interested in how the theoretical analysis of historical
performance might engender — construct — new choreographic ideas with
relevance to contemporary sensibilities. I posited the notion of construction
as opposed to reconstruction. Implicit in the term construction was a critique
of reconstruction, and the implication of a possible deconstructive analysis.
I wrote:

»To »deconstruct< historical dance is to get at its root sources through an analysis
of the choreography’s theoretical underpinnings [...] The move from reconstruc-

23 | InFranko1993, I associated this tendency to make of dance a self-mediated
knowledge to the even earlier phenomenon of geometrical dance in the late Renais-

sance.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Mark FrRANKO

tion to construction is also a move toward the creation of choreography that acti-
vely rethinks historical sources.« (Franko 1993: 137)

I was interested in forms of knowledge that could be mediated by theoretical
analysis, then directly transferred into physical terms. I thought of this as a
mediation of knowledge, albeit of one that proceeds by discontinuities rather
than continuities, theoretical reflection rather than prescriptive texts, and
the constellating of influences rather than a concept of periodization.

In this spirit, I created for Akte des Wissens a dance for Juliet Neidish. The
dance’s project is to embody sound and hence to relay it through movement.
As a dance for a silent dancer, it is meant to think through how the body
and sound might be taken as relays without entering into the textual area of
words.> Without declamation, movement exists within sound in this piece,
rather than to sound. This is a different way of thinking through the proble-
matic described earlier a propos of the Sebeto discourses. I see Follia and the
Sebeto discourses as two answers to the same question.

Bibliography

Bloom, Gina (2007): Voice in Motion. Staging Gender, Shaping Sound in Early
Modern England, Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Carruthers, Mary (2000): »Rhetorical Ductus, or Moving through a Com-
position«. In: Mark Franko/Annette Richards (eds.), Acting on the Past:
historical performance across the disciplines, Middletown: Wesleyan Uni-
versity Press, p. 99-117.

Condillac, Etienne Bonnot de (2001): Essay on the Origin of Human Knowled-
ge. Hans Aarsleff (ed.), Cambridge: Cambridge University Press.

Danesi, Marcel (1993): Vico, Metaphor and the Origin of Language, Blooming-
ton: Indiana University Press.

Diderot, Denis/d'Alembert, Jean le Rond (ed.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression
en Facsimilé de la premiere édition de 17511780, Stuttgart, Vol. 4 & Vol.
7.

Foucault, Michel (19772): The Archaeology of Knowledge and the Discourse on
Language, transl. by A.M. Sheridan Smith, New York: Pantheon Books.

Franko, Mark (1986): The Dancing Body in Renaissance Choreography, Bir-
mingham: Summa.

Franko, Mark (1987): »Act and Voice in Neo-Classical Theatrical Theory:
D’Aubignac’s Pratique and Corneille’s Illusion«. In: Romanic Review, Vol.
LXXVIII, no. 3 (May 1987), p. 311-320.

Franko, Mark (1993): Dance as Text: Ideologies of the Baroque Body, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

24 | Follia, a solo for Juliet Neidish, was premiered at the conference on Febru-

ary1,2008.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELAYING THE ARTS IN SEVENTEENTH-CENTURY | 69

Kristeller, Paul Oskar (1980): »The Modern System of the Arts«. In: Paul Os-
kar Kristeller, Renaissance Thought and the Arts. Collected Essay, Prince-
ton: Princeton University Press, p. 163-227.

Noverre, Jean Georges (1967): Lettres sur la danse et sur les ballets, New York:
Broude Brothers, (Reprint of 1769).

Owens, Craig (1988): »The Allegorical Impulse: Toward a Theory of Postmo-
dernism«. In: October 12, Spring 1980, p. 67-86

Pasolini, Pier Paolo (2007%): »Poet of Ashes«. In: Roberto Chiesis/Andrea
Mancini (ed.), Pier Paolo Pasolini. Poet of Ashes, San Francisco: City
Lights, 2007), p. 41.

Rosenfeld, Sophia A. (2001): A revolution in language: the problem of signs in
late eighteenth-century France. Stanford: Stanford University Press.

Rousseau, Jean-Jacques (1960): Essay on the Origin of Languages, transl. by
John H. Moran, Alexander Gode, New York: Frederick Ungar Publishing
Company.

Schaeffer, John D. (1990): Sensus Communis. Vico, Rhetoric and the Limits of
Relativism, Durham & London: Duke University Press.

Vico, Giambattista (1725): Scienza nuova/The First New Science, edited and
translated by Leon Pompa, Cambridge: Cambridge University Press,
2002.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Enzyklopadie des Tanzes. Bewegung und
Wissensordnungen des 18. Jahrhunderts

bei de Cahusac und Diderot

GABRIELE BRANDSTETTER

Der Horizont der folgenden Uberlegungen ist bestimmt durch Reflexionen
zu einer Diskurs-Ordnung des Wissens, die im 18. Jahrhundert ihre Ausfal-
tung im grofen Stil erfihrt: ndmlich die Idee der Enzyklopidie. Die Frage,
die fiir mich dabei leitend ist, lautet: Hat der Tanz als Kunstform und als
Form des Kérper-Wissens Anteil an diesem enzyklopadischen Archiv sich
ausdifferenzierender Kulturen der Kiinste, der Anthropologie und der so-
eben entstehenden Natur-Wissenschaften? Und in welcher Weise ist Tanz
damit ein Element eines nicht nur praktischen oder dsthetischen Diskurses,
sondern ebenso in einen enzyklopidischen, epistemologischen Diskurs im-
pliziert?

Sichtet man den Bestand der tanzwissenschaftlichen Untersuchungen
in der europidischen, insbesondere der deutschsprachigen Literatur zum
Tanz im 18. Jahrhundert einmal wieder — und wieder mit Gewinn — von
den frithen und grundlegenden, heute leider kaum mehr gelesenen Arbei-
ten von Ingrid Brainard (vgl. Brainard 1979; 1990), von der Dissertation von
Manfred Kriiger (vgl. Kriiger 1963) (noch aus der Schule von Carl Niessen)
iiber die Arbeiten von Sibylle Dahms (vgl. Dahms 1988; 1989; 1991), Mari-
an Hannah Winter (vgl. Winter 1974), den Studien aus den 8oer und goer
Jahren von Claudia Jeschke (vgl. Jeschke 1991; 1992), Gabriele Brandstetter
(vgl. Brandstetter 1990; 1999) bis zu den jiingeren Untersuchungen von
Monika Woitas (vgl. Woitas 2004), Stephanie Schroedter (vgl. Schroedter
2004) — beide aus der »Salzburger Schule« — und jiingst Christina Thurner
(vgl. Thurner 2009), so fillt vor allem eines auf: die Wiederkehr von Topoi,
von bestimmten Quellen und Textstellen, von Hypothesen und Argumenten
der historischen und isthetischen Deutung — in einer Weise, die deutlich
kanonische bzw. kanonisierende Ziige aufweist. Ein (wohl definierter) Ka-
non als Wissens-Macht ist in Disziplinen wie etwa der Theaterwissenschaft,
Literaturwissenschaft, Philosophie, Kunstwissenschaft selbst ein Element
der Wissens-Tradition. Insofern kénnte man diese Entwicklung auch als das

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | GABRIELE BRANDSTETTER

(erfreuliche) Anzeichen bewerten, dass die Tanzwissenschaft nun an einem
Punkt ihrer Geschichte angekommen ist, den &ltere Disziplinen schon lan-
ge erreicht und durch verschiedene Paradigmenwechsel auch etliche Male
>umgewilzt« haben.

So meine ich (auch wenn ich hierzu jetzt nur Anniherungen machen
kann), es wire an der Zeit und lohnend, einen kritischen Blick auf diese kon-
ventionalisierte (Wissenschafts-)Geschichte und ihre Theoreme und Glau-
benssitze zu werfen — vielleicht in dem Sinn, wie dies in den USA, z.B. im
Umfeld des New Historicism, New Criticism, etwa auch von Susan L. Foster,
von Mark Franko u.a., zum akademischen Diskurs gehoért. Wire es nicht
wichtig in diesem Diskurs, in diesen sedimentierten und zur Konvention
gewordenen Befunden >so war es< nach den Liicken, Widerspriichen, Unge-
reimtheiten zu fragen? Den Signalen eines Wissens oder: Nichtwissens, das
in die Richtung einer »counter-history« weist, nachzuspiiren (vgl. Foucault
1973; Gallagher/Greenblatt 2000)?

Ich mochte im Folgenden eine kleine Serie von solchen Topoi, Erklarun-
gen, Theoremen zum Tanz im 18. Jahrhundert versammeln — unsystema-
tisch, unvollstindig und skizzenhaft —, um dann von diesem Bestands-Ho-
rizont aus der eingangs gestellten Frage nach dem Tanz als einem enzyklo-
pidischen Wissens-Diskurs nachzugehen: mit Louis de Cahusac und der
Diderotschen Enzyklopidie.

1. Einer der wiederkehrenden Befunde bezieht sich auf die Genese der
Ballettreform im 18. Jahrhundert: der Wechsel einer Tanzidee und -praxis
vom reprisentativen Bithnentanz in der dekorativen Tradition des Barock
und von der damit verbundenen Ballett-Technik hin zu einem »theatrali-
schen Tanz«; d.h. zu einem Handlungsballett als autonomen Genre — eine
scheinbar lineare, homogene Entwicklung?

2. Zum Diskurs dieser Genre-Entwicklung gehort auch die Debatte um
den Anteil einzelner Tinzer, Tanzmeister, Choreographen an diesem Re-
formprozess. Immer wieder hervorgehoben wird z.B. die Vorliuferposition
von John Weaver und Anton Hilverding; zum gingigen Diskurs zdhlt auch
der Streit um die Bedeutung bzw. Vorreiterposition von Gasparo Angio-
lini und Jean-Georges Noverre und die Bedeutung der Diskursmacht der
Schrift (in diesem Fall bei Noverre): in Hinsicht auf das Gedichtnis in der
Geschichte des Tanzes.

3. Von hier aus gibt es, beim genauen Studium der Tanztraktate zwi-
schen 1700-1800, eine Untersuchungslinie, die dramaturgische und poeti-
sche Konzepte und Systematiken der Ballettreform und des dramatischen
Musters des ballet d’action verfolgt: die Frage der Stoffwahl, der Strukturie-
rung eines Balletts, das Verhiltnis zur Musik, die Rolle der Libretti und die
Frage der Genres, der Bedeutung der Pantomime, der Gesten.

4. In diesen Kontext fallen auch die Verkniipfungen mit Theoremen der
Asthetik der Aufklirung: Naturnachahmung und ihre spezifische Bedeu-
tung im dramatischen Ballett; die Ubertragung des (Horaz'schen) Prinzips
»ut pictura poesis« auf den Tanz (unter Beriicksichtigung — in den Tanztrak-
taten freilich kaum explizit erwdhnt — der Laokoon-Debatte): jener Gedanke,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENzYKLOPADIE DES TANZES | 73

der sich wie ein roter Faden durch (fast) alle tanzisthetischen Abhandlungen
des 18. Jahrhunderts zieht: ein gutes Ballett solle sein wie ein »Gemilde« —
und doch diesem {tiberlegen, da nicht »stillgestellt«, sondern ein »Gemalde
in Sukzession« (Cahusac 1754).

5. Der funfte Topos im (wissenschaftsgeschichtlichen) Tanzdiskurs
zeichnet von Seiten der Tanzisthetik einen Paralleldiskurs zu einer domi-
nanten philosophischen und anthropologischen Frage des 18. Jahrhunderts:
dem grundlegenden Problem des Zusammenhangs von Korper und Geist,
bzw. Korper und Seele — jenem »commercium mentis et corporis«, das als
zentrales Thema in der Aufklirung und in der Anthropologie des 18. Jahr-
hunderts reflektiert wird. Im Kontext der jiingeren — und sehr ausgedehnten
— Studien zu diesen Fragen in der Philosophie, Kultur- und Literaturwis-
senschaft (vgl. Koschorke 1999; Torra-Mattenklott 1999) und in der Thea-
terwissenschaft (vgl. Fischer-Lichte 1993; Ko$enina 1995; Heeg 2000 u.a.)
hat sich in letzter Zeit verstirkt auch die Tanzwissenschaft mit dem Thema
»movere« (unter doppelter Perspektive) befasst — mit Blick auf 18.-Jahrhun-
dert-Theorien zur Wechselwirkung von innerer (seelischer) und duflerer
(kérperlicher) Bewegung — und mit den in Schauspielidsthetiken und me-
dizinischen Abhandlungen debattierten Fragen nach der Beziehung von
kérperlicher »Darstellung« einer emotionalen »Bewegtheit« und der »Riih-
rung« der seelischen Bewegtheit des Zuschauers, dessen Mitleid (Lessing),
Empathie und Gefiihl durch die Korperdarstellung der Tédnzer affiziert wer-
den. (Vgl. Brandstetter et al. 2007)

Eine — fiir mich offene — Frage, die sich aus solchen Befunden ergibt, ist
folgende: Ist es so, dass die Tanztraktate, die vom Ausdruck und von der (be-
absichtigten) Wirkung des dramatischen Balletts handeln, diese anthropo-
logischen und philosophischen Themen des Wissens schon voraussetzen?
Meine Lektiire der Quellen bestitigt eine solche Annahme: Es gibt jedoch
kaum philosophische oder wissenschaftliche — allenfalls geschichtliche, auf
die Antike verweisende Begriindungen bzw. Bezugnahmen in den Diskur-
sen (von de Pure, Menestrier, Weaver bis Noverre). Was bedeutet das? Dass
diese >Liicke« in der Argumentation a) auf den engen Bezug zu den paralle-
len philosophischen und theaterdsthetischen, anthropologischen Debatten
verweist? Oder: b) Ist genau diese Liicke besetzt durch die Praxis der Ballett-
reform: die Praxis einer Darstellung in und durch die Kérperbewegung, die
den >Tanz« selbst an die Stelle einer Strategie des Wissens setzt, einer Empi-
rie (Goethe hitte dies vielleicht unter seinem Begriff der »zarten Empirie«
gelten lassen)?

In welcher Verbindung stehen diese Fragen zum Projekt der Enzyklo-
padie? Und in welcher Weise werden dadurch die oben genannten Topoi,
Kanon-Sitze zum Tanz des 18. Jahrhunderts neu beleuchtet? Fiir Louis de
Cahusac, den Mitbegriinder neben Diderot und d’Alembert, der »Encyclo-
pédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers«, war dieser
Zusammenhang evident: »man iiberzeuge sich nur, schreibt er, »dass das
Jahrhundert, welches in den Wissenschaften das Werk von Gesetzen, die
natiirliche Historie und die Enzyklopddie hervorgebracht hat, auch in den

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | GABRIELE BRANDSTETTER

Kiinsten so weit gehen kann als das Jahrhundert des Augustus.« (Cahusac
1759: 298) Die Frage nach dem >Enzyklopidischenc« (z.B. des Tanzes) richtet
sich dabei nicht hauptsichlich auf die Sammlung von Bestinden des Wis-
sens (wie sie in den genannten Traktaten und in Lehr-Konzepten, in der
Praxis schlieRlich auch) niedergelegt sind. Das Revolutionire, das Neue an
d’Alembert/Diderots System der »Enzyklopddie« besteht in der Strukturie-
rung des Wissens und in der Reflexion der Prinzipien einer solchen Wis-
sensorganisation. Mit Foucault (»Die Ordnung der Dinge«), Robert Darnton
(zur Enzyklopidie) und Lorraine Daston (iiber Einbildungskraft und Wis-
senschaft in der Aufkliarung) will ich einige Elemente dieser Ordnung des
Wissens skizzieren: Wurden in der Renaissance Wissensbestinde durch ein
System von Ahnlichkeiten verkniipft, waren sie im klassischen Diskurs des
17. Jahrhunderts sodann durch mathesis, taxinomia und Genese strukturiert,
so erhilt im 18. Jahrhundert der Zusammenhang von Epistemologie und
Sprache eine herausragende Bedeutung: im Kontext des wissenschaftlichen
Diskurses der Anthropologie. Die Frage der Nomenklatur, einer Taxinomie
der Wissensbestinde und ihrer Verkniipfung, steht im Zentrum auch des
Zentralartikels von Diderot unter dem Stichwort Enzyklopiidie.

Der Begriff »Enzyklopidie«, etymologisch betrachtet, bedeutet (darauf
weist Diderot hin): im Kreis/Lehre/Kenntnis/Kunde, d.h.: Verkniipfung der
Wissenschaften, von Kenntnissen; und: eingeschlossen in dieses Wissen
sind die Kunste! Das Werkzeug zur Vermittlung von Kenntnissen ist die
Sprache — wobei der aufklirerische Kerngedanke darin besteht, dass Name
und Sache durch den beobachtenden Blick der Forschung zur Deckung ge-
bracht werden. Die Sprache fungiert dabei blof als transparente, als dia-
phane Membran, die zwischen beiden Aspekten des Gegenstands, Name
und Sachgehalt, als kaum wahrnehmbares Medium ihren Platz hat. (Vgl.
Neumann 2005: 145)

»Man kann das allgemeine Wissen in das Wissen von den Sachen und
das Wissen von den Zeichen oder in das Wissen vom Konkreten und das
Wissen vom Abstrakten einteilen« (Diderot 2001a: 169), so Diderot in sei-
nem Artikel zu Enzyklopidie. Eine weitere »grofartige und schéne« Mdg-
lichkeit der »Einteilung«, d.h. der Strukturierung des Wissens bestehe in
der Moglichkeit, die zwei »allgemeinsten Ursachen — Kunst und Natur«
(ebd.) zur Basis zu machen.

Dieses Projekt der Enzyklopidie ldsst sich unter vielen Gesichtspunkten
beschreiben: zwei Schliisselprinzipien scheinen mir — fiir die hier offenen
Fragen — besonders wichtig:

Das erste Grundprinzip besteht darin, dass das einzelne Wissensele-
ment und das ganze System des Wissens, Einzelnes und Allgemeines, ver-
niinftig verbunden werden miissen. Diesem Zweck dienen die (Quer-)Ver-
weise in den Enzyklopidie-Artikeln. Fiir Diderot sind diese Quer-Verweise
die eigentlichen Medien im Wissensraum der Enzyklopidie. Sie sind shifter,
Relais der Konstruktion einer neuen Wissensform. So wie in der wissen-
schaftlichen Abhandlung die Verkniipfung der Ideen dem Neuen Evidenz
verleiht, sind es in der Enzyklopidie die »Verweise, [als] einem besonders

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EnzykLoPADIE DES TANZES | 75

wichtigen Teil der enzyklopddischen Ordnung« (Diderot 2001b: 78), die dies
leisten. Diderot unterscheidet zweierlei Verweise: solche auf Sachen und sol-
che auf Worter (ebd.), wobei es bei letzteren auch zu Wirkungen kommen
kann, die »Begriffe anfechten« oder »Anschauungen umstoflen«. Gerade
in diesen Verweisen — so das aufklirerische Konzept — liege ein besonderer
Vorteil, denn durch solche verborgenen (»heimlichen«) Wirkungen vermo-
gen Verweise Vorurteile und scheinbar feststehende Wahrheiten zu subver-
tieren und anzufechten; es ist eine Methode der indirekten Belehrung der
Menschen: »Dieser Charakter der Enzyklopidie zielt«, so Diderot, »auf die
Anderung der herkémmlichen Denkweise ab.« (Ebd.) Die Wissenschafts-
historikerin Lorraine Daston weist darauf hin, dass deshalb iibrigens Ein-
bildungskraft, trotz ihrer Gefihrlichkeit fiir die Wissenschaft in der Auf-
klarung, ebenso wichtig sei wie die Kunst.!

Das zweite Grundprinzip betrifft die erklarte Absicht, alphabetische und
enzyklopidische Ordnung, d.h. Verweis-Relais, zu »versshnen« (wie d’Alem-
bert sich ausdriickt). Zwar bestehe die Natur nur aus Individuen, doch der
beobachtende Blick vermag das Chaos des Vereinzelten in der Natur — iiber
die Sprache — sinnvoll zu strukturieren: in der Sache (Ordnung der Dinge)
und in der Hierarchie der Begriffe (z.B. in der Ordnung des Alphabets).>

Der beobachtende Blick des Betrachters verkniipft mit den archivierten
Bestinden des Wissens — den Dingen und ihrer Nomenklatur — eine anthro-
pologische Dimension der Enzyklopidie: »Das Dasein des Menschen macht
die Existenz der Dinge doch erst interessant.« (Diderot 2001a: 171) D.h. die
Position des Menschen im System — und dieses iiberblickend, »da er doch in
die Welt gesetzt ist« — wird zum Struktur-Prinzip dieser Wissensordnung:
»Der Mensch ist der einzigartige Begriff, von dem man ausgehen muss und
auf den man alles zurtickfithren muss.« (Ebd.)

1 | »[..][M]ehr noch; Kunst und Wissenschaft stiitzen sich auf gesunde Einbil-
dungskraft von derselben Art [...] mit dem Ziel: beiden ginge es um die Entdeckung
der Naturwahrheiten.« (Daston 2001: 105)

2 | »Vermittels der enzyklopidischen Ordnung, der Allseitigkeit der Kenntnis-
se & der Hiufigkeit der Verweise nehmen die Beziehungen zu, wichst die Beweis-
kraft, wird die Nomenklatur vollstindiger, verdichtet & verfestigt sich das Wissen.«
(Diderot 2001b: 80) Diderot beschreibt hier eine interessante Akkumulations- und
Komplexititsverdichtungs-Theorie des Wissens qua >Verweissystemc.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE BRANDSTETTER

NI
[©))

f? AT

i

: e
S
i b Epig o

ipense crel ik
s

i o
b Daw L Sewes Lo FE(prig
f Pocumarelogie e ve

Ao

i o £
e b stoadeet w5

T His ToIRE

T o ol i s o st A vt o B g ok B

Ririsire. y
Jiad u-‘-x‘-l}jqﬁ?;m

i ‘:N_al-l'r_-'-- Ay ‘

o -

Stammbaum des menschlichen Wissens (Ausschnity] aus dem Prospekt der Encyclopédie von Denis Diderot (1750),

Stammbaum des menschlichen Wissens (Ausschnitt)
aus dem Prospekt der Encyclopédie von Denis Diderot (Paris 1750).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENzYKLOPADIE DES TANZES | 77

“SYSTEME FIGURE
DES CONNOISSANCES HUMAINES.

ENTENDEMENT.
A

MEMOIRE. RAISON IMAGINATION.
Suenlr (Hosrenar pua Fuermrmies MirarmrisQue GlslaALE; se GwToLoos: ; s SCHNCE B8 LTt rarue
EecLuinASTIONE £ elminas, o€ L Possmuil, se VERITONGE, st 4 Dsuit, be. o
il znt
T - u 4 =
c;',::'_’zu.u CITILE, o o, gi‘r':""“" Sonen S pgieerie ndrocin }I ol %
or Bl paratan Livesaran, Voo DIEW }fcremen =|% i
s, S HtortE s aas
i »
P Selemcn i it s
WEURATOLESIE o SETENCE BE £A o || ™ jom
s atewLRs, b
K «
L | Paniss.
=z g L]
=]
kR
i -
- o1
= HEB
a
v

FHILOSOMPHIE

Scremecw b ta Navune

o [Prsppne Tesan s

Figiirlich dargestelltes System der Erkenntnisse des Menschen
in der Encyclopédie (Paris 1750).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | GABRIELE BRANDSTETTER

Zwei Bilder — Schemata — der Anordnung dieser Wissensbestinde legen sich
dabei tibereinander. Zum einen das Bild des Wissensbaumes: ein Konzept der
Genealogie und der Verzweigungen, die »arbor porphyriana, die eine alte
Tradition in der abendlindischen Wissensgeschichte besitzt. Zum anderen
das Bild der Landkarte, der Weltkarte — »mappe monde« wie d’Alembert sagt
—d.h. die durch den Blick von oben geordnete Landschaft des Wissens — ihre
»Wege«, Karten, Quer-/Verweis-Verkniipfungen — ein »rhizomatisches«
Prinzip (vgl. Darnton 2001: 458; Neumann 2005: 148).

Beide Bilder — Wissensmodelle als diagrammatische Formeln — dienen
der Ordnung des Labyrinths der Natur (und der Kunst). So schreibt Diderot
zu diesem mapping des Wissens:

»Die allgemeine enzyklopadische Ordnung ist gleichsam eine Weltkarte, auf der
man nur die grolen Gebiete findet; die besonderen Ordnungen sind gleichsam
besondere Karten von Konigreichen, Provinzen, Landschaften. Das Worterbuch
ist gleichsam die Erdkunde, die ausfiihrliche Beschreibung aller Orte, die wohl-
durchdachte Topographie all dessen, was wir in der intelligiblen Welt und in der
sichtbaren Welt kennen; und die Hinweise (Querverweise) dienen als Routen in
diesen zwei Welten, wobei die sichtbare als die alte Welt und die intelligible als
die neue Welt betrachtet werden kann.« (Diderot 2001b: 77)

Uber diesem Szenario des Wissens — der Karte, dem Baum - thront der Phi-
losoph; jener, der als erkennende Instanz die Wissenschaften und Kiinste
tiberblickt — und der aus der Zentralperspektive des (gottlichen) Beobachters
eine Souverinititsposition des Anthropologen innehat. Zugleich ist es eine
Figur des Theaters als Schau-Raum! »Je erhabener der Standpunkt ist, von
dem aus wir die Gegenstinde betrachten, desto weiter ist die Aussicht, die
er uns erschliefst und desto lehrreicher und grofartiger die Ordnung, der
wir folgen.« (Diderot 2001a: 170f.) Eine Ordnung jedoch, die »einfach« sein
muss, »weil es selten Grofle ohne Einfachheit gibt.« (Ebd.)?

In welcher Weise hat der Tanz eine Position im Szenario des enzyklopi-
dischen Wissens? Er ist in zweifacher Weise impliziert: als eine eigenstin-
dige (und das ist neu!) Kunstform im System der Wissenschaft und Kiinste;
und als Bestandteil eines anthropologischen Diskurses iiber Kérper und Be-
wegung.

Im Rekurs auf Foucaults Reflexionen zur » Ordnung der Dinge« (Foucault
1971) in Wissensdiskursen konnte es lohnend sein, die etablierten Paradig-
men der Tanzgeschichtsschreibung zu tiberpriifen, die Foucaultschen Fra-
gen und Thesen neu, und noch einmal, im Blick auf Enzyklopidie und Tanz-
diskurs im 18. Jahrhundert zu iiberdenken. Welche Schichten der Wissens-
Debatten (aus den genannten Topoi des tanzwissenschaftlichen Diskurses)
miisste man isolieren? Welche Serientypen einfithren? Welche Periodisie-

3 | Interessant ist an diesem Diktum, dass die Kategorien fiir das »Sublime<
auch als ethisches und isthetisches Kriterium fiir Epistemologie galten.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EnzykLOPADIE DEs TANZES | 79

rungskriterien neu befragen; und schliellich: Welche Transformationen,
Deplatzierungen von (etablierten) Begriffen sind nétig und produktiv?
Louis de Cahusac#, Theoretiker des Tanzes und der Oper, ist einer jener
Autoren, der mit einer groflen Anzahl von Artikeln an d’Alembert/Diderots
»Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers«, er-
schienen von 1751-1785 in insgesamt 35 Binden, beteiligt war. Unter den zahl-
reichen (rund 100) Artikeln Cahusacs, die auch Oper (teilweise zusammen
mit Rousseau verfasst), Theater, Librettologie (so wiirde man heute sagen)
und Dramaturgie umfassen, sind rund 35 Beitrige zum Tanz. Eine erstaun-
liche Anzahl; man mag sie als Dokument der dsthetischen, tanzpraktischen
Entwicklung des Tanzes zu einer eigenstindigen Kunstform im 18. Jahr-
hundert verstehen. Eine ganze Reihe dieser Artikel entspricht — schon in
der Konzeption und Konstruktion der einzelnen Artikel — dem Prinzip der
Verweise. Es sind Artikel, die — zu einem bestimmten Stichwort — die Be-
zlige zwischen den Kunstformen herstellen und zugleich die Spezifika der
Einzel-Kiinste differenzieren. So z.B. im Artikel zu Entrée (Tanz und Oper)
oder Entr’acte mit den Verweisen auf die Geschichte dieses Genres, ihre Tra-
dition, ihre kulturellen Platzierungen und die Funktion als »intermedien«.
GrofRe und umfangreiche Artikel wie Danse oder Ballet sind in sich
weit verzweigt: Ballet mit einer Serie von Verweisen, als danse figurée bis
zu Pantomime, Danse, Cheeur, Interméde, Entrée usw. Danse hingegen, als
die allgemeinere Form tinzerischer Bewegung, wird nach einem ausfiithr-
lichen historischen Artikel umringt von einem Satellitenkranz von spezi-
fizierenden Begriffen, wie z.B. Danse sacrée, Danse astronomique, Danse
bacchique, Danses du festins, Danses lascives, Danses militaires, Danse d’Animaux
(um hier nur einige herauszugreifen). Insgesamt 22 Unter- oder Teilartikel
zum Stichwort Danse: ein Baum-System innerhalb der >Karte«< der Verweise.
Cahusac war >Spezialist« fiir Tanz und Oper/Musiktheater im Kontext der
Enzyklopidie-Autoren. Asthetisch und kunstphilosophisch beeinflusst
durch J.-B. Dubos und Charles Batteux und von stupender Kenntnis der
franzésischen (!) Opern- und Ballett-Szene, wurde er zum Chef-Theoreti-
ker, dessen Schriften (bald schon ins Deutsche {ibersetzt) zu den >Muster«
Texten des Tanz-Diskurses zihlten. Dabei war von besonderer Bedeutung,
dass Cahusac mit seiner Schrift »La Danse ancienne et moderne, un traité
historique sur la danse« (Cahusac 1754; 1759) ein Grundlagenwerk schuf, das
in doppelter Hinsicht eine neue Verankerung des Tanzes als »autonomec«
Kunstform intendierte — und diese auch konstruierte: Zum einen, indem er
den franzosischen Tanz (Ballett) zu einer >klassischen< Kunstform machte:
indem er ihn genealogisch in die historische und dsthetische Geschichte des
Antiken einreihte, aus der (traditionell) die Geburt und Re-Naissance der
anderen Kunste (Kunst, Literatur, Musik) begriindet wurde: aus der grie-
chischen und rémischen Antike. Ein grofler Teil der Abhandlung widmet
sich diesem Verhiltnis, auch wenn der zeitgendssische Tanz dem Anspruch

4 | Biographische Details zu Cahusac vgl. Jeffrey Giles (Giles 1981: 248f.). Cahu-
sac ist — im Vergleich zu Diderot — noch kaum erforscht.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | GABRIELE BRANDSTETTER

(noch) nicht geniige. Und zum anderen: indem Cahusac den Tanz als Kunst-
form grundsitzlich in jene Tradition und &sthetische Debatte der »Querel-
les« (des anciennes et des modernes) eingliederte, eine Debatte, die bislang
nur in Literatur und Kunst gefithrt wurde. Damit nobiliert er den Tanz, stellt
ihn den anderen Kiinsten gleich und differenziert ihn als Kunstform und
als Diskurs, was so bis dahin nicht der Fall war. Vor diesem Hintergrund
sind, so meine ich, die Enzyklopidie-Artikel Cahusacs zu lesen. Hier sei nur
exemplarisch ein Artikel herausgegriffen, der zunichst eher nicht im Zent-
rum der Debatten um Tanz (als dramatische Kunstform) zu stehen scheint.
Cahusacs Artikel tiber Danse du premier jour de mai — Tanz in den Mai:

»Tanz in den Mai — Danse du premier jour de mai. In Rom & in ganz Italien zogen
bei Tagesanbruch junge Biirger beiderlei Geschlechts in Scharen vor die Tore
der Stadt; sie tanzten zu den Klingen lindlicher Musik & pfliickten dabei grii-
ne Zweige, die sie ebenfalls musizierend & tanzend in die Stadt mitbrachten,
um die Haustliren ihrer Eltern, Verwandten & Freunde & zu guter Letzt auch
die einiger Wiirdentriger damit zu schmiicken. Jene erwarteten sie in den Stra-
en, wo man dafiir gesorgt hatte, da§ auf Tafeln Gerichte aller Art bereitgestellt
waren. An diesem Tag ruhten alle Arbeiten, man dachte nur ans Vergniigen.
Das Volk, die Ratsherren, der Adel schienen bunt gemischt & in allgemeinem
Frohsinn vereint eine einzige groe Familie zu bilden. Alle waren mit jungen
Trieben geschmiickt.

Ohne dieses festliche Kennzeichen zu erscheinen hitte als eine Art Schande
gegolten. Es gab sogar einen gewissen Wettstreit, sie als erster zu tragen, & von
daher kommt die sprichwortliche Redensart, die noch bis heute in Gebrauch ist:
Aufkeinen griinen Zweig kommen.

Dieses Fest, das im Morgengrauen begann & den ganzen Tag andauerte, wurde
mit der Zeit immer mehr in die Nacht vorgezogen. Die Téinze, anfinglich nur ein
unbefangener Ausdruck der Freude, die der Frithlingsbeginn hervorrief, arteten
in der Folge zu galanten Tinzen aus, & von diesem ersten Schritt des Sittenver-
falls aus entwickelten sie sich sehr schnell zu hemmungsloser Ausschweifung.
Rom, ja, ganz Italien verfiel in solch schindliche Ziigellosigkeit, dafl sogar Ti-
berius dariiber errétete & dieses Fest von hochster Instanz abgeschafft wurde.
Doch es hatte sich schon zu tief eingepragt: Mochte man es auch verbieten, nicht
lange nach Verkiindung des Gesetzes wurde es erneut gefeiert, & es verbreite-
te sich in fast ganz Europa. Darin liegt der Ursprung jener hohen, blumenge-
schmiickten Biume, die man in so vielen Stidten am ersten Mai bei Sonnenauf-
gang vor den Wohnhiusern der Leute aufstellt. In mehreren Gegenden ist dies
sogar eine gesetzliche Pflicht.

Einige Autoren meinen, auf den Tanz in den Mai wiirden alle Tanzvergniigun-
gen zuriickgehen, iiber die die Kirchenviter die Stirn runzelten, die von den
Pipsten mit dem Bann belegt, von den Erlassen unserer Konige verboten & von
den Verfiigungen unserer Parlamente schwer verurteilt wurden. Wie dem auch
sei, sicher ist, daf} dieser Tanz letzten Endes alle moglichen unerwiinschten Be-
gleiterscheinungen mit sich brachte, die der Wachsamkeit von Kaisern & Rats-
herren nicht entgehen konnten.« (Cahusac 2001: 384)

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EnzykLoPADIE DEs TANzEs | 81

Hier nur einige Beobachtungen zu dem Text. Der Tanz wird situiert im kul-
turellen Kontext eines Festes, eines rituellen (mit bestimmten Prozessen,
Gesten, Akten inszenierten) Ereignisses: dem jahrlichen »Maitanz«im alten
Rom/Italien als einem Klassen- und Schichten-iibergreifendem Tanz-Fest.
Nicht der Tanz in seinem Bewegungsablauf, sondern die soziale Ent-Diffe-
renzierung steht im Vordergrund — sowie eine Deutung seines »Ausdrucks«
(»Freude iiber den Friihlingsbeginn«). Fast iibergangslos, ohne Begriin-
dung, nur mit der zeitlichen »Verlagerung« in die »Nacht«, wird dieser Tanz
schlieRlich als Ausdruck, als Paradigma des sprichwortlichen Sittenverfalls
in Rom gelesen: »so dass sogar Tiberius dariiber errotete«. Die Attraktivi-
tit des Festes liefe sich nicht eingrenzen; im Gegenteil: Seine Ausbreitung
war nicht aufzuhalten. Im letzten Abschnitt zieht sich der Autor (Cahusac)
hinter die Meinung etlicher nicht genannter »Autoren« zuriick: mit dem
Ausblick, dass der »Tanz in den Mai« den Ursprung all jener Tanzvergnii-
gungen darstelle, die seither von Obrigkeiten (Kirchenvitern und »Policey«)
verteufelt und verboten wurden.

Wenn man es kurz fasst, entwirft Cahusac hier in einem knappen Nar-
rativ, das sich eher pseudo-volkskundlich gibt, eine Ursprungstheorie des
Tanzes aus der »Walpurgisnacht« (um es mit Goethes »Faust« zu formulie-
ren). Die Distanzierung des Verfassers von allgemeinen, Diskurs-iiblichen
Mystifizierungen zeigt im System der Enzyklopidie bereits jene Attitiide,
die Diderot in seinem Einleitungsartikel als Form der »ironischen« Verwei-
se und als Anstof} zu einem »neuen Denken« in Aussicht gestellt hatte: mit
dem Akzent auf der Strukturierung, nicht dem >Inhalt« von Wissen. Nicht
verbiirgtes Wissen (iiber den Tanz, als Tanzdiskurs) prisentiert sich hier, son-
dern — im genealogischen Narrativ — die Verwandlung von Wissensdiskur-
sen in eine mythenkritische Erzihlung.

Tanz in der Enzyklopadie? Tanz als Enzyklopiddie. Damit wire — so ge-
sehen — weniger seine Archivierung als >Wissensbestand« zu verstehen, son-
dern — ganz im Sinn der beweglichen Architektur der >Karten< und >Biumec
enzyklopddischer Verweise — eine Dynamisierung, die Bestandteil der Ge-
schichte des Tanzes und des Tanzdiskurses ist bzw. sein konnte.

Viele Fragen miissten und konnten hier noch ansetzen — u.a. eine Gegen-
Lektiire von Cahusacs Abhandlung tiber »La Danse ancienne et modernex,
und insbesondere jener Passagen, in denen er zum Theoretiker des ballet
d’action (er nennt es »danse en action«) wird, und zugleich zum Anthropo-
logen, der Wissen als Natur-Historie und Kunstgeschichte (im Blick auf die
Rolle der Sprache) reflektiert. (vgl. Cahusac 1759: 283)

Natur, Wissen(schaft) und Sprache: Cahusac wire hier in Verbindung zu
setzen zu Condillac, dessen Sprach-Ursprungs-Theorien Foucault rekapitu-
liert: eine Genese der Sprache aus der Gebardensprache, die das reprisenta-
tive (konventionalisierte) System der Sprache — und schon der Gesten — »mit
der Natur verbindet«. (vgl. Foucault 1971: 146f.) »Die Sprache wird nur auf-
grund dieser Verflechtungen méglich [...] Dadurch begriindet sie ihre Kunst
auf der Natur. [...] Die Elemente der Gebidrdensprache«, so Foucault im Blick
auf Condillac, seien zwar von der Natur »vorgeschlagen«, sie haben aber

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | GABRIELE BRANDSTETTER

»keine inhaltliche Identitit mit dem, was sie bezeichnen« (ebd.). Hier liegt
der Schritt von einer Kérpertheorie der Gebirdensprache (z.B. das ballet
d’action) als >Wechselwirkung< von innerem und duflerem movere zu einer
Zeichentheorie der Bewegung und der Geste als theatralischer Aktion (einer
Handlung, drama — im aristotelischen Sinn von Handlung).

Die Konfigurationen und Ordnungen (Strategien) eines Wissens — auch:
als enzyklopadisches Wissen des Tanzes — beriihren solche Fragen, und sie
lassen doch die Liicke im Feld dieser Wissens-Ordnungen offen, insbeson-
dere im Blick auf die Verbindung von Ausdruck und Affekt, von actio und
movere. Auch aus diesem Grund ist die Kritik Noverres an Cahusac — als
Enzyklopidisten — nachvollziehbar, der ihm ansonsten in vielem als Bezugs-
figur galt.

»Es wire zu wiinschen gewesen, mein Herr, dafl die Akademisten, und selbst
die Akademie in Corpore, die Artikel in die Encyclopedie hergegeben hitte, die
unsre Kunst betreffen. Diese Artikel wiirden von einsichtsvollen Artisten besser
ausgearbeitet worden seyn, als vom Hrn. de Cahusac; der historische Theil kam
diesem letzteren zu, der mechanische aber, deucht mich, gehérte von Rechtswe-
gen fiir die Tanzer; diese hitten ihre Mitbriider erleuchten, und ihnen die Fackel
der Wahrheit anziinden konnen; und der Ruhm, den sie iiber die Kunst verbrei-
tet, wire auf sie zuriickgefallen. Die sinnreichen Erfindungen, welche in Paris
die Tanzkunst so oft hervorbringt, und wovon sie wenigstens einige Beyspiele
hitten geben kénnen, wiren in verschiedenen choreographischen Kupferstichen
aufbewahrt, welche, wie ich schon gesagt, nichts oder sehr wenig lehren. Ich
nehme wirklich an, daf die Akademie zwey grofle Minner, die Herren Boucher
und Cochin, an ihren Arbeiten hitte Theil nehmen lassen; dafl einem Akade-
misten, der die Choreographie verstanden, aufgetragen worden, die Ginge und
Pas zu zeichnen, dafk ein anderer, der im Stande gewesen am deutlichsten zu
schreiben, alles das erklirt hitte, was der geometrische Plan nicht klar genug
hitte anzeigen kénnen; dafl er von der Wirkung, die jedes bewegliche Gemilde,
oder diese oder jene Situation gethan, Rechnung gegeben; dafl er endlich die
Pas und ihre succefliven Verkniipfungen annalisiert, und von den Positions und
Stellungen des Korpers geredet und nichts vergessen hitte, was das stumme
Spiel, den pantomimischen Ausdruck, und die verschiedenen Charaktere der
Physiognomie hitte erkliren und verstindlich machen kénnen; als dann hitte
die geschickte Hand des Herrn Boucher alle Grouppen und wirklich interessan-
te Situations gezeichnet, und der kithne Grabstichel des Herrn Cochin hitte die
Zeichnungen des Herrn Boucher vervielfiltiget. Gestehen Sie, mein Herr, daf
mit Hiilfe dieser beyden berithmten Minner, unsere Akademisten das Verdienst
der Balletmeister und der geschickten Tdnzer sehr leicht auf die Nachwelt brin-
gen konnten, deren Namen bey uns kaum noch ein Dutzend Jahre nach ihrem
Tode bekannt ist, und die uns, wenn sie vom Theater abgegangen sind, nur eine
dunkle Erinnerung von den Talenten lassen, die uns Bewunderung abnéthig-
ten.« (Noverre 1977: 284f.)

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EnzykLoPADIE DEs TANzZES | 83

Noverre, indem er Cahusac als Spezialisten fiir das historische Wissen iiber
Tanz wiirdigt, fordert zugleich fiir den »mechanischen« (also: den tanztech-
nischen, den praktischen) Aspekt eines Artikels eine »Académie in corpore,
die das Wissensarchiv gleichsam arbeitsteilig bilden solle, die Ubersetzung,
Schematisierung, Zeichnung und die Analyse eben jenes movere (als korper-
lichem Wissen), das in der Verkniipfung von Kunst, Komposition, Ausdruck
(Gebidrden), Choreographie (geometrischer Plan) des Tanzes und des idsthe-
tischen, historischen Wissensdiskurses des Tanzes besteht.

Und damit sind wir noch einmal auf eine andere Weise beim Thema der
Verkniipfung von Tanz und Wissen(s-Diskursen). Tanz — enzyklopadisch —
wird hier diskutiert im Blick auf seine Vermittlung. Und diese Vermittlung
ist nicht nur eine der Sprache, ihrer Begriffe und (historischen) Verweise,
sondern eine der Ubertragung zwischen Kiinsten und deren Praxis; als Be-
standteil des Wissens (aus der Praxis des Tanzes) und seiner (diskursiven)
Archivierung. Genau dies ist ein >Relais¢, ein Verweis- und Konstruktions-
Szenario, das dieses Wissen kanonisiert, aber auch historisch zu dynami-
sieren, zu »dekonstruieren< vermag. Noverre hat die Idee der Enzyklopadie
(wie sie im Grundsatzartikel von Diderot beschrieben wurde) auf den Tanz
iibertragen — als ein gleichsam interdisziplinires Projekt von Praxis und
historischer Wissenschaft. Und doch muss man vielleicht sagen: Bis heute
wurde ein solcher Enzyklopadie-Artikel in dieser inter-diszipliniren Weise
noch nicht geschrieben — als Eintrag in ein Archiv des Tanz-Wissens.

Literatur

Brainard, Ingrid (1979): »Der Hoéfische Tanz. Darstellende Kunst und Hofi-
sche Reprisentation«. In: A. Buck/G. Kauffmann/B.L. Spahr/C. Wiede-
mann (Hg.), Europdische Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert, Hamburg:
Hauswedell, S. 379-394.

Brainard, Ingrid (1990): »Pattern, Imagery and Drama in the choreographic
work of Domenico da Piacenza«. In: Guglielmo Ebreo da Pesaro e la danza
nelle corti italiane del XV secolo. Atti del Convegno Internazionale di Studi
Pesaro 16/18, S. 85-96.

Brandstetter, Gabriele (1990): »Die Bilderschrift der Empfindungen. Jean-
Georges Noverres >Lettres sur la Danse, et sur les Ballets< und Friedrich
Schillers Abhandlungen >Uber Anmut und Wiirde«. In: Achim Aurn-
hammer/Klaus Manger/Friedrich Stark (Hg.), Schiller und die héfische
Welt, Tubingen: Niemeyer, S. 77- 93.

Brandstetter, Gabriele (1999): »Figura. Kérper und Szene: Zur Theorie der
Darstellung im 18. Jahrhundert«. In: Erika Fischer-Lichte/Jérg Schonert
(Hg.), Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts, Gottingen: Wall-
stein, S. 23-38.

Brandstetter, Gabriele/Brandl-Risi, Bettina/Eikels, Kai van/Zellmann, Ulri-
ke (2007): »Ubertragungen. Eine Einleitung«. In: Gabriele Brandstet-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | GABRIELE BRANDSTETTER

ter/Bettina Brandl-Risi/Kai van Eikels (Hg.), SchwarmEmotion, Freiburg
i.Br. (u.a.): Rombach, S. 7-61.

Cahusac, Louis de (1754): La Danse ancienne et moderne ou Traité historique de
la Danse, A La Haye: Jean Neaulme.

Cahusac, Louis de (1759): »Des Herrn von Cahusac historische Abhandlung
von der alten und neuen Tanzkunst«. In: Sammlung vermischter Schriften
zur Befbrderung der schonen Wissenschaften und der freyen Kiinste. Erster
und zweyter Band, Berlin: Nicolai, I) S. 179-214; S. 314-383; II) S. 32-130;
S. 221-315.

Cahusac, Louis de (2001): »Tanz in den Mai — Danse du premier jour de
mai«. In: Anette Selg/Rainer Wieland (Hg.), Die Welt der Encyclopédie,
Frankfurt a.M.: Eichborn, S. 384.

Dahms, Sibylle (1988): Jean Georges Noverre. »Ballet en action«, Salzburg: Un-
verdffentlicht.

Dahms, Sibylle (1989): »Gluck und das >Ballet en action< in Wien«. In: Ger-
hard Croll (Hg.), Gluck in Wien. KongrefSbericht Wien 1987, Kassel: Biren-
reiter, S. 100-105.

Dahms, Sibylle (Hg.) (1991): Tanzkultur der Mozartzeit. Sonderausstellung der
Derra de Moroda Dance Archives. Institut fiir Musikwissenschaft der Uni-
versitit Salzburg, Salzburg.

Darnton, Robert (2001): »Eine kleine Geschichte der Encyclopédie und des
enzyklopidischen Geistes«. In: Anne Selg/Rainer Wieland (Hg.), Die
Welt der Encyclopédie, Frankfurt a.M.: Eichborn, S. 455-464.

Daston, Lorraine (2001): »Angst und Abscheu vor der Einbildungskraft in
der Wissenschaft«. In: Lorraine Daston (Hg.), Wunder, Beweise und Tatsa-
chen. Zur Geschichte der Rationalitdt, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 99-127.

Diderot, Denis (2001a): »Enzyklopddie — Encyclopédie«. In: Manfred Nau-
mann (Hg.), Diderots Enzyklopddie, Leipzig: Reclam, S.168-175.

Diderot, Denis (2001b): »Enzyklopidie — Encyclopédie«. In: Anette Selg/Rai-
ner Wieland (Hg.), Die Welt der Encyclopédie, Frankfurt a.M.: Eichborn,
S. 68-89.

Fischer-Lichte, Erika (1993): Kurze Geschichte des deutschen Theaters, Tiibin-
gen (u.a.): Francke.

Foucault, Michel (1971): Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1973): Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gallagher, Catherine/Greenblatt, Stephen (2000): Practicing new historicism,
Chicago: Univ. of Chicago Press.

Giles, Jeffrey (1981): »Dance and the French Enlightenment«. Dance Chroni-
cles, S. 245-263.

Heeg, Giinther (2000): Das Phantasma der natiirlichen Gestalt, Frankfurt
a.M./Basel: Stroemfeld.

Jeschke, Claudia (1991): »Vom >Ballet de Cour< zum >Ballet d’Action<. Uber
den Wandel des Tanzverstindnisses im ausgehenden 17. und beginnen-
den 18. Jahrhundert«. In: Volker Kapp (Hg.), Le Bourgeois gentilhommie.
Problémes de la comédie-ballet, Paris/Seattle/Tiibingen: Papers on French
Seventeenth Century Literature, S. 185-223.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EnzykLoPADIE DES TANZES | 85

Jeschke, Claudia (1992): »Lessing, Engel, Noverre. Zur Theorie der Korper-
bewegung in der 2. Hilfte des 18. Jahrhunderts«. In: Wolfgang F. Bender
(Hg.), Schauspielkunst im 18. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner, S. 8s-110.

Koschorke, Albrecht (1999): Kérperstrome und Schriftverkehr, Miinchen:
Fink.

Kosenina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst, Tiibingen:
Niemeyer.

Kriiger, Manfred (1963): J.G. Noverre und das »Ballet d’action«, Emsdetten/
Westfalen: Lechte.

Neumann, Gerhard (2005): »Enzyklopidie und Wissenstheater. Zum Kul-
turkonzept der Moderne in der deutschen Romantik«. In: Klaus W.
Hempfer/Anita Traninger (Hg.), Macht Wissen Wahrheit, Freiburg i.Br.:
Rombach, S. 141-165.

Noverre, Jean-Georges (1977): Briefe tiber die Tanzkunst und die Ballette, Miin-
chen: Heimeran.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom »Affect« zur »Action«. Quellenstudien zur
Poetik der Tanzkunst vom spiten Ballet de Cour bis zum frithen Ballet en
Action, Wirzburg: Kénigshausen und Neumann.

Thurner, Christina (2009): Beredte Korper — bewegte Seelen. Zum Diskurs der
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Torra-Mattenklott (1999): »Die Seele der Zuschauerin. Zur Psychologie des
>movere«. In: Erika Fischer-Lichte/J6rg Schénert (Hg.), Theater im Kul-
turwandel des 18. Jahrhunderts, Gottingen: Wallstein, S. 91-108.

Winter, Marian Hannah (1974): The pre-romantic ballet, London: Pitman.

Woitas, Monika (2004): Im Zeichen des Tanzes. Zum dsthetischen Diskurs der
darstellenden Kiinste zwischen 1760 und 1830, Herbolzheim: Centaurus.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auge. Seele. Herz. Zur Funktion der Geste

im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts

NicorLE HAITZINGER

»Threatning, is expressed by raising the Hand, and shaking
the bended Fist; knitting the Brow; biting the Nails; and cat-
ching back the Breath.« (Weaver 1717: 21)

In den verschiedenen Systemen des allgemeinen wie spezifischen Wissens
im 18. Jahrhundert wird die Geste im Tanz auf der Basis von anatomischen
Prinzipien und dsthetischen Normen im Kontext der Theatralisierung von
Kérperbewegungen immer genauer in den Blick genommen.' Mit der Etablie-
rung der Académie royale de danse (1661) beginnt die klassische Tanztheorie
uiber die voneinander isoliert analysierten Organe Ohr und Auge, eine Op-
position von Musik und Tanz zu konstruieren. Hierdurch setzt eine allmah-
liche Verschiebung der Wissensformationen im Tanz ein: Die lesbaren und
reprisentativen Ausdrucksbewegungen und Gesten bleiben in ihrer Nihe
zur Malerei vorrangig, womit der Tanz im 18. Jahrhundert immer mehr zu
einer Sprache fiir das Auge wird.

Der bedeutende englische Tanzhistoriker, Choreograph und Tdnzer John
Weaver? bezieht sich mit seinen Konzepten einer gestisch-tinzerischen Auf-
fuhrungspraxis des europdischen Tanztheaters im 18. Jahrhundert intensiv
auf gerade jenen franzgésischen Diskurs des ausgehenden 17. Jahrhunderts
und skizziert wesentliche Neuerungen. Weavers exemplarische Theoreti-

1 | Dieser Artikel basiert auf dem Kapitel IIT meiner iiberarbeiteten Disserta-
tion, die 2009 im Epodium Verlag, Miinchen veréffentlicht wurde.

2 | Weavers facettenreiches Oeuvre verweist zudem auf tanztheoretische Kor-
perkonstruktionen und -wahrnehmungen. Es umfasst eine kommentierte Uberset-
zung der Feuillet-Beauchamp Notation, »Orchesography. A Small Treatise of Time and
Cadence in Dancing« (17006), das »Essay towards an History of Dancing« (1712), »Ana-
tomical and Mechanical Lectures upon Dancing« (1721) und »The History of Mimes and
Pantomimes« (1728) wie mehrere Textbiicher zu seinen eigenen Theaterproduktionen
(»The Love of Mars and Venus«, »Orpheus and Eurydike«, »Perseus and Andromedax,
»Judgement of Paris«, reprint Ralph 198s).

3 | Ein systematischer Vergleich der Wissenskulturen Tanz in Frankreich und

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | NicoLe HaITzINGER

sierung von Gesten und deren einhergehende Instrumentalisierung des
Korpers soll in seiner produktionsorientierten Sicht im Folgenden im Sinne
eines >Vermittlungsakts< zwischen zwei zentralen Texten zu den Wissens-
kultur(en) des Tanzes im europdischen 18. Jahrhundert gelesen werden: Den
»Lettres Patentes« (1662) und der » Encyclopédie« (1769). Mit Blick auf das letz-
te Drittel des18. Jahrhundert wird im Weiteren das Verhiltnis von Geste und
Wirkung in den »groflen< und bekannten Reformschriften Jean Georges No-
verres und Gasparo Angiolinis diskutiert und im Vergleich mit John Wea-
vers produktionspraktischer Perspektive und einer rezipientenorientierten
Sicht kontextualisiert.

Trennung der Sinne: Ohr und Auge

In den »Lettres Patentes« (1662) zur Etablierung der Académie royale de danse
wird erstmals der akademische Beweis angetreten, dass der Tanz in seinen
wichtigsten Teilen unabhingig von Musik und Musikinstrumenten ist.

»Etablissement de '’Académie Royale de Danse en la Ville de Paris avec un Di-
scours Académique, pour prouver que la Danse dans sa plus noble partie na pas
besoin des instrumens de Musique, & qu’elle est en tout absolument indépen-
dente du Violon. (Lettres Patentes 1662: 31)

Die Sinne koppeln sich im klassischen Denken, in dem Rationalitit und
klassifizierende Beobachtung hochgehalten werden, voneinander ab.# Ohr

England um 1700 wire nicht nur wegen der unterschiedlichen politischen und ge-
sellschaftlichen Situationen ein Desideratum. Da John Weaver die franzésischen
Tanzschriften intensiv rezipierte, wie auch tibersetzte und kommentierte, der Fokus
dieses Artikels jedoch auf einer Strukturanalyse liegt, erlaube ich mir hier, diesen
Punkt zu vernachlissigen.

4 | »La Musique, & tous les instrumens dont elle se sert pour composer ’harmonie
qui luy a donné tant d’estime & de reputation dans toutes les Nations policées, ont tiré
leur origine des sons naturels, qui dans I'enface du monde & par un consentement
universel ont esté jugez areables, soit qu’en effect ces sons eussent quelques propor-
tion avec I’harmonie de nostre ame, ou qu’ils eussent seulement la faculté de flater
agreablement nos oreilles, comme les belles couleurs flatent nos yeux ; ainsi que l'on
ne peut pas contester que tous les instrumens de Musique ne soient inventez pour les
plaisir de l'ouie seulement. [...] La Danse au contraire n’a rien que l'oreille puisse enten-
dre, son premier employ dans la plus obscure antiquité fut de faire voir par les signes
& par des mouvemens de corps les secrets sentimens de 'ame, afin perfectionner cet-
te expression generale que la nature avoit enseignée a tous les hommes pour se faire
entendre par signes aux lieux ou leur langage n’estoit pas connu. Au quoy plusieurs
retissirent si bien en recherchant & imitant par leurs gestes & par leur visages, les
caracteres de tous les desirs & de toutes les passions, qu'un auteur celebre a dit qu'on
entendoit mieux leurs signes que leurs paroles.« (Lettres Patentes 1662: 37ff. [H.d.V.])

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Avuce. SeeLe. HErz | 89

und Auge werden als isolierte Organe in der sich von der Renaissance unter-
scheidenden Erkenntnisordnung wahrgenommen. Klang und Bewegung
korrespondieren nicht mehr unmittelbar mit den vier Elementen, die den
Korper konstituieren, sondern entfalten ihre Wirkung tiber die verschiede-
nen Sinne, insbesondere iiber das Auge und das Ohr. Wihrend die Klinge
mit der Harmonie der Seele in Verbindung stehen und die Ohren bettren,
bildet der Tanz durch Zeichen, Gesten und Bewegungen des Kérpers eine
eigene Sprache, die Gefithle und Emotionen auszudriicken und zu reprisen-
tieren vermag und das Auge erfreut. Rhetorik, Poesie, Malerei und Skulptur
sind in dieser Denkordnung dem Tanz niher als die Musik und ihre Klinge,
da auch sie tiber das Auge wirken.

Tanz und Musik treten in Opposition zueinander und sind durch mehr
Unterschiede als idente Elemente bestimmt. Komodie und Tragddie sind,
denkt man die Erkenntnisordnung der Klassik weiter, zwischen Tanz und
Musik angesiedelt, da sie durch ihre Klang-, Aussage- und Bewegungsspra-
che gleichzeitig auf Auge und Ohr wirken. Der Klang der Stimme im Ge-
sang und der Klang der Instrumente harmonieren in einer Komposition,
da sie beide tiber das Ohr in den Kérper dringen. Der Tanz hingegen wird
als stumme und >natiirliche« Sprache definiert, die auf die Augen wirkt und
Emotionen und Gefiihle reprisentiert.

»[...] [P]ar des mouvements étudiez, par des pas concertez, par des figures re-
glées, & par mille & mille démarches éloquentes, la Danse tichoit de faire parler
des muets aux yeux des spectateurs, & de representer des histoires, ou sans pro-
logue, sans recit, & sans aucun secours de la voix elle fait connoistre la nature, la
condition, l'estat & la passion des personnes qu’elles represente.« (Ebd.: 44)

Regulierte und geordnete Figuren, Bewegungen und Schritte intensivieren
die Wirkung der Tanzsprache und ihr Potential zur Ubertragung von Be-
deutung. Die Darstellung der >Natur« der reprisentierten Personen (also
hier vornehmlich), ihres Gemiitszustandes und ihrer Gefiihle wird tiber die
stimmlose Bewegungssprache moglich. Die kérperlichen und seelischen
Vorteile, die die Tanzenden gegeniiber den Violinisten haben, verweisen
auf allgemein giiltige Werte der Gesellschaft der franzdsischen Klassik und
werden in den Statuten der Académie royale de danse vor allem dem Tanz
zugesprochen:

»Que ¢'il falloit parlez des qualitez necessaires aux personnes qui Dansent & a
celles qui jotient du Violon, il ne seroit difficule de faire voir que les Danseurs
ont tout I'avantage, car ils doivent estre bien faits du corps, & l'on scait qu'une
formation heureuse & agreable est quasi toijours une marque de la bonté de
I’ame, ils doivent estre naturellement adroits & debarrasez, ils doivent avoir le
corps & lesprit souples, & ils ne scauroient s’introduire chez les personnes de
condition, sans avoir ou sans contacter des teintures d’onnesteté & de courtoisie,
qui supposent presque totijours une honneste naissance, ou du moins une bonne
éducation.« (Ebd.: 46)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | NicoLe HAITzINGER

Gefiihle und Gemiitszustinde kénnen an der Koérperoberfliche iiber Bewe-
gungen gezeigt und lesbar gemacht werden. Diese Disposition funktioniert
tiber die Sichtbarkeit, bleibt dem Divertissement und Plaisir des Auges ver-
pflichtet und dringt (noch) nicht tief in die Seele oder das Herz der Zuschau-
enden ein.

Trotz dieses Diskurses, der den Tanz als »stumme« Sprache zu etablieren
versucht, bleiben die konkreten Regulierungen, Kodifizierungen und Ideo-
logisierungen vorerst auf Schritte und Raumwege beschrinkt. Zu Beginn
des 18. Jahrhunderts erscheint die Feuillet-Beauchamp Notation »Chorégra-
phie ou l'Art de décrire La Dance, par Caractéres, Figures et Signes demonstra-
tifs« (Feuillet 1700, 2. erweiterte Edition). Diese Tanzschrift findet in ganz
Europa Verbreitung und wird zur universellen Richtlinie fiir Tanznotation
im 18. Jahrhundert. Es handelt sich um eine Aufzeichnungsform, die Tén-
ze detailgetreu, analytisch und in schritttechnischer Ausfithrung festhilt
und dabei deren Einschreibung in Bodenwege und ihre zeitliche Dimension
durch die Beifiigung eines Notentextes erfasst. Es sind also die formal fi-
xierbaren und technisch vermittelbaren Elemente des Tanzes, die in dieser
Schrift betont werden. Die Feuillet-Beauchamp Notation, die den Prozess
der Reglementierung und Kodifizierung der Académie dokumentiert, kon-
zentriert sich auf die Schrittanalyse. Die graphischen Zeichen reprisentieren
die Bodenwege und Figuren im Raum, die Verbalbeschreibungen positio-
nieren den Kérper im Raum und kommentieren die graphischen Zeichen.
Den Armgesten ist ein kurzes Kapitel gewidmet, in dem bildhafte Zeichen
die meistens in Schulterhhe zur Seite gefithrten Arme vorstellen, die sich
im Handgelenk, im Ellbogen oder im Schultergelenk durch Biegungen oder
Kreise bewegen lassen (vgl. Jeschke 1996: 93). Die Gestaltung der Armge-
sten kann noch dem »Geschmack des Tanzers« (»géut du danseur«) iiber-
lassen bleiben (Feuillet1y00: 97).

Vom Auge in die Seele

Die Sonderstellung des pantomimischen Tanzes, die Verlagerung der Repra-
sentation von auflen nach innen und das Konzept des Gefiihls, das sich ab
dem ersten Drittel des18. Jahrhunderts im Zauberwort Liebe (Gefiihl, Affekt,
Leidenschaft) verdichtet, zeichnen sich in Spuren schon Ende des 17. Jahr-
hunderts ab. Doch wihrend in Frankreich Mitte des 17. Jahrhunderts mit der
Griindung der franzésischen Académie royale de danse fast ausschliellich die
Fuf- und Beinbewegungen reglementiert und kodifiziert wurden, differen-
ziert sich nun das Verhiltnis von Handlung und tinzerischer Aktion weiter
aus. Die Geste bekommt mit Beginn des 18. Jahrhunderts einen besonderen
Stellenwert in der Tanztheorie und -praxis. John Weaver ist einer der ersten,
der diesen intentionalen Umgang mit Gesten ins Zentrum seiner Theorien
stellt. 1712 erscheint in England sein »Essay towards an history of dancing«.
Diese Abhandlung versucht den zeitgendssischen Bithnentanz in der Antike
zu verorten und leitet aus den alten Schriften die wesentlichen Grundlagen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auce. SEeLE. HERZ | 91

fuir einen pantomimischen Tanz am Beginn des 18. Jahrhunderts ab.s »SCE-
NICAL Dancing, is a faint imitation of the Romans Pantomimes, and differs
from the Grotesque, in that the last only represents Persons, Passions, and
Manners and the former explains whole Stories by Action.« (Weaver 1712:
168) Die Korperhaltungen sollen im neuen pantomimischen Theatertanz
so aneinandergereiht und verbunden werden, dass sich eine dramatische
>Story-Line< ergibt. Die pantomimische Erzihlung von Geschichten durch
Aktionen, also durch eine Abfolge von Posen und Kérperhaltungen, die See-
lenbewegungen reprisentieren, folgen einem Handlungsstrang. Die drama-
turgische Forderung nach Abwechslungsreichtum (»varieté«), wie sie in der
franzosischen Tanztheorie am Ende des 17. Jahrhunderts formuliert wird,
verlagert sich bei Weaver in die Tanzbewegungen und Affektdarstellungen
(»Variety of Movements« und »Variety of Gesticulation«). Es artikuliert sich
in dieser Tanztheorie die Forderung nach einem durchgehenden dramatur-
gischen Handlungsstrang fiir den theatralen Tanz. Bewegung und Theatra-
litit werden in dieser Formation systematisch und logisch aufeinander bezo-
gen und die Darstellung bezieht sich zunehmend auf die szenische Aktion
(vgl. auch Jeschke 1996: 100).

»DANCING therefore consisting of Motion, Figure and Measure, it is in the Na-
ture of these, we must expect to find what we seek. First then as to Motion. The
Excellence of that is visible to everyone, since all things visible owe some, if not
their chief Beauty to it. Life is nothing but Motion [...]. There is so great a Sympa-
thy between Motion and the Mind of Man, that we cannot attend to, and reflect
upon an agreeable Motion, when strongly presented to the Eye.« (Weaver 1712:
86f))

In das Tanzen schreibt sich mit Bewegung, Form und zeitlicher Strukturie-
rung® eine Ordnung ein, die durch eine gezielte Antikenrezeption historio-

5 | Es beinhaltet ein allgemeines Kapitel iiber Tanz, ein Kapitel iiber das An-
sehen des Tanzes und seine Niitzlichkeit und Erfreulichkeit, einen Unterabschnitt,
der von Argumenten gegen den Tanz handelt und einen darauf folgenden Abschnitt,
der Gegenantworten auf jedes Anti-Tanzargument findet. Das Essay schlieft mit
einem Kapitel iiber Mime [zu deutsch »Pantomime«] und Pantomime [»pantomimi-
scher Tanz«] ab, das in die aktuelle Tanztheorie tiberleitet. Historie und Gegenwart
des Tanzes werden vor allem tiber den Fokus Pantomime verkniipft und verhandelt,
indem einerseits der zeitgendssische Tanz in der romischen Pantomime —im antiken
Wortsinn von pantomimischem Tanz — historisch verortet und andererseits ihre enge
Verbindung in Bezug auf die Erklirung einer Geschichte durch Aktionen herausge-
hoben wird (vgl. Weaver 1712).

6 | Schon Isaac Newtons Traktat » Philosophiae naturalis principa mathematica«
(1687) spiegelt die verinderten Raum- und Zeitvorstellungen. Die Idee eines absolu-
ten Raumes, in dem alle Kérper aufeinander wirken, verdringt die Vorstellung von
Parallelwelten. Der Zeitbegriff wird nun homogen, absolut und abstrakt definiert; die
FlieRrichtung der Zeit wird bestimmbar durch die Verkettung von Ursache und Wir-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | NicoLe HAITZINGER

graphisch fundiert wird. Dem Blick auf die Bewegung kommt dabei eine be-
sondere Bedeutung zu. Die Reflexion von geordneten, in Form gebrachten
und zeitlich strukturierten Bewegungsabliufen konstituiert die >Seele< des
Tanzes. In diesem am antiken pantomimischen Tanz orientierten tanztheo-
retischen Konzept wird die Forderung nach einer dem Charakter oder Typ
des Tanzenden entsprechenden Adaptierung der Bewegungen gefordert.”
Die Pantomimekunst verlangt von den Darstellenden Exaktheit, Ordnung,
Mafl und Dezenz (Zurtickhaltung).

»In a word, a Pantomime, to deserve that Name must be every Thing exactly,
and do all Things with Order, Decency, and Measure like himself, without any
Imperfection; have his Thoughts perfectly compos’d, yet excel in a Vivacity of
Mind, a quick Apprehension, and deep Judgment: and his Applause must be the
necessary Consequence of his Performance, in which the Spectator must behold
himself acted, and see the Dancer, as in a Glass, all that he himself us’d to do and
suffer.« (Ebd.: 145f.)

Die Wirkung ergibt sich in »An Essay towards an history of dancing« durch
die Imagination der Zusehenden, die sich auf der Bithne wie in einem Spie-
gel selbst spielen und leiden sehen. Das Publikum versetzt sich gedanklich
in die Kérper der Pantomime-Tanzenden und erlebt die reprisentierten Ge-
tithle und Leidenschaften im Moment der Ausfithrung im eigenen Korper.
Die Selbstbespiegelung der Akteure und deren Exaktheit, Prizision und
Schnelligkeit stellen in dieser Theorie die Grundvorrausetzungen fiir dieses
Riickspiegelungsprinzip dar. Die Bewegungen der pantomimisch Agieren-
den werden funktionalisiert. Der gezeigte Gestus als logische und verniinf-
tige Ordnung dringt tiefer in die Korper und die Seelen des Publikums. Da-
bei ist die Qualitit der Imitation, d.h. eine mdglichst exakte Nachahmung

kung. Raum und Zeit beziehen sich durch kontinuierliche Bewegung aufeinander;
das theoretische System ist nun in sich geschlossen. 1706 erscheint von John Weaver
eine Ubersetzung der Feuillet-Beauchamp Notation mit dem Titel » Orchesography«.
Die Zeitdimension durchdringt und synchronisiert die Chorégraphie Feuillets und
transformiert sie zu einer Orchesography. Ein Anhang mit dem Titel: » How steps and
movements, agree with the Notes, and Division of Notes in each Measure« beschiftigt
sich explizit mit der exakten Zeitstrukturierung von T4nzen. Ein Vergleich der Uber-
setzung mit dem Original wire interessant, kann hier aber nicht geleistet werden.
Eine Anmerkung méchte ich hier dennoch machen: Feuillets »Corps« wird von John
Weaver bezeichnenderweise mit »Face or Fore-Part of the Body« tibersetzt. Hier zeigt
sich schon die Wichtigkeit von Pantomime und Gesten, die seine weitere Theoriebil-
dung bestimmen werden (vgl. Weaver 1700).

7 | In spiteren Verdffentlichungen zum Thema Physiognomie und Anatomie
von John Weaver, vor allem in den »Anatomical and Mechanical Lectures upon Dan-
cing« (1721), riickt die Person des Tdnzers und die individuelle Relation von Kérper-
bau und Ausdruck weiter ins Zentrum (vgl. Weaver 1721).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auce. SeeLE. HERZ | 93

der Gefithle mittels Gesten und Bewegungen, entscheidend.® John Weaver
unterscheidet in seinem Konzept des smodernen Tanzes< zwischen den An-
forderungen an Gestaltung von Schritten und an Gestaltung des Kérpers
und der Arme:

»For whereas the Feet require only Agility, and constant Practice, to arrive at the
utmost Perfection, the Motions of the Body and Arms require a Judgment [sic!],
and Knowledge in several Arts, to qualify them for a just Performance; for it is
by the Motion of the Body and Arms, that he must express the Design, and form
the Imitation.« (Ebd.: 161)

Der »universelle Tanz-Akteur« oder Pantomime ist verantwortlich fur die
adiquate Gestaltung des Inhalts, der Figur und der Bewegungen. Die gro-
e Herausforderung des >modernen Tanzes< ist die gestische Ausdrucks-
qualitit des Tinzers. Wihrend das »Schritte-Machen«< im tradierten Cho-
reographie-Verstindnis als zu erlernende Technik eingeschitzt wird und
keine wesentlichen Neuerungen erfihrt, wird die gestische Gestaltung des
Tanzes als ein komplexes System konstruiert. Es besteht aus einer Vielzahl
von zu erlernenden Komponenten, die erst in ihrer synthetischen Zusam-
menwirkung Emotionen (»Manners«, »Passions«) vermitteln und erlebbar
machen.

»But to return again to my Pantomime, I think it is (from what has been said)
sufficiently apparent, that this Pantomime, or universal Actor in Dancing, was or
ought to have been acquainted with all the Fables of the old Poets, since he was
to describe that by Motion alone, which the Poet painted out by words. Philosophy
therefore, Moral and Natural, Rhetorick, Painting and Sculpture, and the like, the
old Pantomimes perfectly understood for forming their Plots, Characters, Figures,
Motions &c. There were thoroughly skill'd in all those poetical Fictions, whence
they drew the subject of their Representations, which was from all that afforded
Action and Passion.« (Ebd.: 139f.)

Weavers Tanztheorie fokussiert den Akteur und seine (Aus-)Bildung in
Philosophie, Rhetorik, Malerei und Skulptur. Die Aktionen und Passionen
der Tanzenden spiegeln sich direkt in den Kérpern der Betrachtenden. Ge-
samtkomposition und Regelpoetik bilden den dramaturgischen Rahmen.
Rhetorik (Deklamation) und Pantomime (Geste) liegen im Raster des Tanz-
wissens nebeneinander, konstituieren sich aus denselben Elementen und

8 | »Stage-Dancing was first designed for Imitation; to explain Things conceive’d
in the mind by Gestures and Motions of the Body; and plainly and intelligibly repre-
senting Actions, Manners, and Passions; so that the Spectator might perfectly under-
stand the Performer by these Motions, tho’ he say not a word.« (Weaver 1712: 160)

9 | Weaver bezeichnet das 7. Kapitel seines »An Essay towards an history of danc-
ing« als »Of the Modern Dancing«.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | NicoLe HAITZINGER

unterscheiden sich nur durch den verbalen beziehungsweise nonverbalen
Ausdruck.

Das Textbuch des 1717 am Londoner Drury Lane Theatre von John Weaver
aufgefiihrten Balletts »The Loves of Mars and Venus« mit dem bezeichnenden
Untertitel »A dramatick Entertainment of Dancing. Attempted in Imitation of
the Pantomimes of the Ancient Greeks and Romans« gibt dem Publikum, dem
dieses Skript vor der Vorstellung ausgehindigt wurde, einleitende Erkla-
rungen und kontextualisiert dieses »neue< Tanz-Format. Fiir die >richtige<
Decodierung der zeichenhaften, pantomimischen Gestensprache wird die
Beschreibung und Erklirung im Textbuch als notwendig erachtet: »It is ne-
cessary that the spectator should know some of the most particular Gestures
made use of therein; and what Passions, or Affections, they discover; repre-
sent or express.« (Weaver 1717: 20) Die Zeichen des ausschlieflich gestisch-
mimischen und rhythmisch strukturierten Ausdrucks, in dem die Hand-
lung (ver-)lduft, werden im Textbuch verbal fixiert. Die dramaturgischen
Verfahren, die auf die pantomimische Reprisentation von Ausdrucksbewe-
gungen angewendet werden, bediirfen in der Praxis einer entsprechenden
Lesart und Ubersetzung, die erst erlernt werden muss — »In short, this is an
Art or Science imitative and demonstrative, and not to be attain’ed without
difficulty and application.« (Ebd.: XII)

Das Textbuch hebt besonders hervor, dass es sich nicht um Schauspie-
ler, sondern um Pantomime-Ténzer handelt, die eine Geschichte oder Fabel
durch Bewegung im Zeitmafl auf der Bithne reprisentieren:

»Itwill be necessary that I let my Reader know, that these Mimes™ and Pantomimes
were Dancers that represented a Story or Fable in Motion and Measure: They were
imitators of all things, as the Name of Pantomime imports, and perform’ed all by
Gesture and Action of the Hands, Fingers, Legs and Feet, without making use
of the Tongue. The Face or Countenance had a large Share in this Performance
and they imitated Manners, Passions and Affections, by the numerous Variety of
Gesticulations.« (Ebd.: Xf)

Die »dramatische Unterhaltung« kommt ohne Lautsprache aus. Die Aus-
drucksbewegungen konstituieren eine eigene Sprache, die vom Publikum
mit Hilfsmitteln wie einem Textbuch erlernt und verstanden werden kann.
Das Gesicht und die Haltung des Oberkdrpers werden als Zentrum der Aus-
drucksbewegungen aktiviert. Die pantomimische Theatralisierung des Tan-
zes funktioniert im Riickblick auf die romische Pantomime (die ein panto-
mimischer Tanz war) iiber einen multiperspektivischen (An-)Blick und die
Instrumentalisierung des gesamten Korpers.

Die sechste Szene des Textbuches von »The Loves of Mars and Venus« ist

10 | Das englische Wort mime ist synonym mit Pantomime und bedeutet (ganz
im Gegensatz zum deutschen Wort »Mime«) nicht Schauspieler.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auge. SeeLe. HERZ | 95

in Hinblick auf den dramaturgischen Aufbau eine Aneinanderreihung von
Bewegungsbildern."

»A soft Symphony of Flutes, to which the Scene draws and discovers Mars and Venus
sitting on a Couch; Gallus sleeping; and Cupid playing; & c. Mars, and Venus express
by their Gesticulations, equal Love and Satisfaction; and a pleas'd Tenderness which
supposes past Embraces. Vulcan and Cyclops enter; the Net, falls over Mars, and
Venus, who seem slumbering, and being catch’d, appear in the utmost Confusion. An
insulting Performance by Vulcan, and the Cyclops. After which enter Jupiter, Apollo,
Neptune, Juno, Diana and Thetis. Vulcan shews them his Prisoners. Shame; Confu-
sion; Grief; and Submission, are discover’d in the Actions of Venus; Audacity; Vexa-
tion, Restlessness; and a kind of unwilling Resignation; in those of Mars. The Actions
of Vulcan, are of Rejoicing; Insulting; and Derision. Neptun intercedes with Vulcan
for them, Vulcan at length condescends, and forgives them; and they are releas’d.
Mars, with the rest of the Gods, and Goddesses, dance a Grand Dance, which con-
cludes the Entertainment.« (Ebd.: 27)

Der Ausdruck von Emotionen und Affekten (Liebe, Zufriedenheit, Angst,
Ruhelosigkeit) erfolgt mittels Gestikulation und Ausdrucksbewegungen.
Die Geschichte ist einfach und leicht zu lesen, doch die Ausdrucksbewegun-
gen erfordern eine komplexe und nuancierte pantomimische Gestaltung.
Das Textbuch von »The Loves of Mars and Venus« von John Weaver integriert
eine Verbalbeschreibung der gestischen Gestaltung von Emotionen?,die
uns heute eine Vorstellung der gestischen Auffithrungspraxis dieses panto-
mimischen Balletts geben.

»Astonishment« (Erstaunen) wird in Weavers Gestenbeschreibung wie
folgt gestaltet: »Both hands are thrown upward the Skies; the Eyes also lifted
up, and the Body cast backwards.« (Ebd.: 21) Fiir das Publikum soll diese
Geste eindeutig als Reprisentation fiir Erstaunen und Uberraschung lesbar
sein. »Forgiveness« (Vergebung) wird mit einer verbal genauer spezifizierten
Bewegung der rechten Hand markiert. Diese impliziert in der Gegenwirtig-
keit der Ausfithrung gleichzeitig Bedauern iiber ein Geschehnis in der Ver-
gangenheit und die Intention zur Vergebung in der Zukunft.3 Die struktu-
rierte und klassifizierte Zeit ist in Vergangenheit und Zukunft geteilt. Die
gegenwirtige und die zukiinftige Dimension des Moglichen sind iiber eine
raumlich im Werden begriffene Bewegung miteinander verkniipft. Das Dar-
stellungsvokabular erweitert sich durch eben solche neue Anforderungen.'+

11 | Im Textbuch folgen sechs Szenen aufeinander. Die nachfolgende Analyse
bezieht sich auf die sechste Szene.

12 | Admiration, Astonishment, Jealousy, Upbraiding, Anger, Threats, Power,
Impatience, Indignation, Coquetry, Neglect, Contempt, Distaste, Detestation, Tri-
umphing, Entreaty, Grief, Resignation, Forgiveness, Shame, Reconciliation.

13 | »Forgiveness. To extend and offer out the Right Hand, is a Gesture of Pity,
and Intention of Forgiveness.« (Weaver 1717: 27)

14 | Vgl. auch Claudia Jeschkes Analyse des Korperkonzeptes Anfang bis Mitte

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | NicoLe HAITzINGER

Die »dramatische Unterhaltung« endet mit einem groflen Tanz. Mehr
steht dazu nicht im Textbuch Weavers. Die Notwendigkeit einer schriftli-
chen Erlduterung der choreographischen Gestaltung dieses Abschlusstanzes
scheint nicht zu bestehen. Die Abschlusszeilen verweisen, trotz der Forde-
rung nach Einheit, noch auf eine Trennung von dramaturgischen und cho-
reographischen Verfahren. Die Bewegung des Korpers wird systematisch als
Handlungstriger und Medium des pantomimischen Ausdrucks eingesetzt
und ist eng mit den dramaturgischen Intentionen verkniipft. Dennoch gibt
es Sequenzen choreographierten Bithnentanzes, die als formale Einheiten
innerhalb des inszenatorischen Gesamtkonzeptes stehen, doch auflerhalb
des dramaturgischen Konzepts liegen. Die Lesbarkeit der pantomimischen
Ausdrucksbewegungen erfordert eine entsprechende Schulung des Auges
und des Verstandes. Aus Mangel an »aufgeklirten< Zusehenden setzt die
Tanztheorie bei der Produktion von Kunstwerken und bei den Darstellen-
den an. Dennoch bleiben abstrakte und formalisierte choreographische Se-
quenzen zur Unterhaltung in das getanzte Drama integriert.

Zur Ergreifung des Herzens

In der »Encyclopédie« von Diderot und d’Alembert findet sich nach dem Vor-
wort eine Tabelle, die mit Systéme Figuré des Connoissances Humaines beti-
telt ist (Diderot/d’Alembert 1988, Bd.1: 0.p.). Das System des menschlichen
Wissens wird hier in drei Bereiche aufgeteilt: Memoire (Gedichtnis), Raison
(Verstand) und Imagination (Imagination) (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 1:
xlvij).s

des 18. Jahrhunderts. »Oberkorper-, Arm- und Kopfbewegungen werden aktiviert;
die Arme bewegen sich in Diagonalen und Schrigen; das Becken wird zum Bewe-
gungszentrum; der aufrechte Stand wird variiert, das Knien und bestimmte Positio-
nen auf dem Boden kommen hinzu; der Bewegungsradius wird grofer, vielfiltiger;
proximale Gelenke wie die Schultern und Hiiften werden in die Bewegung mitein-
bezogen; die Arme iiberkreuzen die Kérpermitte; einzelne Kérperteile beriihren ei-
nander.« (Jeschke 1996: 104)

15 | In einer schriftlichen Erklirung und Kommentierung der Tabelle und da-
mit auch des Systems des menschlichen Wissens liest man folgende Anmerkung:
»Les etres physiques agissent sur les sens. Les impressions de ces Etres en excitent
les perceptions dans I'Etendement. L'Etendement ne s’occupe des ses perceptions que
de trois fagons, selon des trois facultés principales, la Mémoire, la Raison, 'Imagina-
tion. Ou I'Entendement fait un dénombrement pur & simple de ses perceptions par la
Mémoire; ou il les examine, les compare, & les digére par la Raison; ot il se plait a les
imiter & a les contrefaire par 'Imagination. D’ol1 résulte une distribution générale de
la Connoissance humaine, qui paroit assez bien fondée, en Histoire, qui se rapporte a
la Mémoire; en Philosophie, qui émane de la Raison; & en Poésie, qui n’ait de I'Ima-
gination.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 1: xlvij)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auce. SeeLe. HErRz | 97

ENTENDEMENT.

“SYSTEME FIGURE
DES CONNOISSANCES HUMAINES.

MEMOIRE.
Sachln (HiTaine ous PRernrmies
ECCLUSRAITIOVE:
Cimia,
e

HISTOIRE

FHILOSOFHIE

A,
RAISON

MATaruvisQue GslaaLt, s OWTOLOCM » s SCHEINCE 56 TR0
ax wminas, o6 L Possimurt, sa CEaiT Lo D, .

Tw
Scumer Y7,
s
DIEW

HaTune

ScIENGE DE La

Purrngue [
[ s
LITAE.

POESIE

sacnin P

IMAGINATION.

rorue
=
LA e

System des menschlichen Wissens in der Encyclopédie, Bd. 1 (1751)

Charakteristisch fiir das Denken des 18. Jahrhunderts erfasst diese Tabelle
das Wissen als Totalitit der Reprasentationen. Unter Imagination werden in
der Unterkategorie Poesie die Kiinste Musik, Malerei, Skulptur, Architektur
und Gravur aufgelistet. Das Ballett beziehungsweise der Tanz fehlen.

16 | Vielleicht ist das Ballett (der Tanz) ja durch die Abkiirzung gc. im An-
schluss an die Aufzihlung Tragodie, Komdodie, Oper und Pastorale reprisentiert, die

auf Weiteres, nicht genauer Bezeichnetes und Definiertes verweist?

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | NicoLe HAITZINGER

In der Kategorie des Verstandes findet sich die systematisch immer de-
taillierter werdende Unterteilung von gréferen Wissensfeldern in Subein-
heiten, die sich weiter in Sub-Subeinheiten teilen. Innerhalb des Feldes
Wissenschaft des Menschen sind folgende Punkte in nachstehender Reihung
aufgelistet: Logik, Kunst der Kommunikation, Wissenschaft der Kunst des Dis-
kurses, Grammatik, Zeichen, Geste und, als letzte Unterteilung der Geste, Pan-
tomime und Deklamation.

Das Ballett (der Tanz) tritt wie gesagt in diesem System des Wissens
nicht direkt auf und ist durch keinen eigenen Terminus vertreten. Fillt der
Tanz in dieser Ordnung des Denkens, das auf dem Begriffsvermégen, dem
Verstand und einem davon abgeleiteten Wahrnehmungskonzept basiert,
und dessen System durch Identititen und Unterschiede markiert ist, aus
dem Raster?

Die Geste, die sich in Pantomime und Deklamation verzweigt, hat im Feld
der Wissenschaft vom Menschen ihren festen Platz, wihrend die Bewegung
in diesem graphischen System unsichtbar bleibt. In der Titelgraphik (Aus-
gabe 1769) von Diderot und d’Alembert ist die Geste als Blatt des Wissens-
Stammbaumes abbildet. Die Wurzeln des Baumes werden von Verstand und
Vernunft gebildet, aus denen der Stamm Logik, Grammatik und Zeichen he-
rauswichst. Aus Les Signes (den Zeichen) fithrt ein Ast zu Geste (Geste), die
sich weiter in Pantomime (Pantomime) und Déclamation (Deklamation) ver-
zweigt. Auf dem Blatt der Geste, das schon zur Baumkrone gehort, steht als
Erlduterung: »Versuch iiber den genealogischen Zusammenhang der haupt-
sachlichen Wissenschaften und Kiinste.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 34:
0.p.)

Die Geste wird zum integralen Bestandteil der kulturellen und philo-
sophischen Auseinandersetzung mit Kunst und Wissenschaft im letzten
Drittel des 18. Jahrhunderts. Sie regelt das Verhiltnis zwischen Natur und
Institutionen, Vernunft und Trieb, Sprache und Schrift und die Einteilung
der Kiinste (Schmitt 1992: 344). Der Tanz wird in diesem Versuch, das Wis-
sen und die Welt in ein absolutes und universelles System zu bringen, zur
Kunst der Gesten: »La Danse est 'art des gestes« (Diderot/d’Alembert 1988,
Bd. 7: Geste (Danse), 651). Die Geste ist untrennbar mit dem (mimischen und
kinetischen) Ausdruck des Genusses und des Schmerzes verbunden.

»DANSE, ff. (Art & Hist.) mouvements reglés du corps, sauts, & pas mesurés,
faits au son des instrumens, ou de la voix. Les sensations ont été d’abord expri-
mées par les différens mouvemens du corps & du visage. Le plaisir & la douleur
en se faisant sentir a 'ame, ont donné au corps de mouvemens qui peignoient
au-dehors ces différentes impression: c’est ce qu'on a nommé geste.« (Diderot/
d’Alembert 1988, Bd. 4: 623)

Die Bewegungen des Tanzes umfassen Korper- und Gesichtsbewegungen,
die seelische Empfindungen ausdriicken und auf der Bithne reprisentieren.
Im Artikel zur Geste in der »Encyclopédie« wird vor allem iiber die Aktivie-
rung und Intensivierung der physiognomischen Bewegungen der Bithnen-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auce. SeeLe. HERZ | 99

tinzer ein zukiinftig moglicher Fortschrittim Tanz artikuliert und gefordert.
Die Kodifizierung des Schrittmaterials, die im Artikel tiber die Chorégraphie
oder ihrem Synonym Kunst der Tanzschreibung (Vart décrire la danse) erértert
wird (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 3: 367), und die Ausdrucksgesten des
Gesichts, die nun eine eindeutige Vormachtstellung in der Definition des
Tanzes bekommen, bleiben im Raster nebeneinander angesiedelt.

»Observer, réflechir, lire, leur paroissent des distractions nuisibles aux mouve-
mens du corps, ou ils se livrent par préférence; leurs bras, leurs positions cro-
issent en agrément, & l'art reste sans progres. C'est donc a 'amour de l'art a
ne se point rebuter contre une ancienne obstination qui lui est trés-nuisible. Le
moment viendra peut-étre o 'esprit de refléxion entrera en quelque société avec
la facture méchanique des sauts & des pas. En attendant, la vérité se trouvera
écrite.

Il est certain que les mouvemens extérieurs du visage sont les gestes les plus
expressifs de 'homme: pourquoi donc tous les danseurs se privent-ils sur nos
théatres de l'avantage que leur procureroit cette expression superiéure a toutes
les autres.« (Diderot/d’Alembert 1988, Bd. 7: 651)

Hier ist die Forderung des 18. Jahrhunderts verdichtet, dass durch Zeichen-
haftigkeit der reprasentativen (Bithnen-)Geste der Tanz universell lesbar
wird und gleichzeitig so ausdrucksstark ist, dass er tief in den Kérper, das
Herz und die Seele des Publikums einzudringen vermag.

Das in der »Encyclopédie« formulierte Wirkungskonzept korrespondiert
mit den Vorstellungen der >Reformer< Jean-Georges Noverre und Gasparo
Angiolini. Die praxisferne Theoretisierung von Tanz, Ballett und Panto-
mime in der »Encyclopédie« jedoch wird vor allem von Gasparo Angiolini”
duflerst kritisch beleuchtet:

»Meine Vorstellungen weichen auch von jenen ab, die Herr Cahusac in den Ar-
tikeln TANZ, BALLETT, PANTOMIME in der Encyclopédie dargelegt hat. Das
Studium der freien Kiinste geniigt nicht, um sie ohne praktische Kenntnisse zu
dogmatisieren. Die Theorie reduziert sich auf sehr wenige Dinge und ist ent-
weder nicht nachvollziehbar, oder ist nichtssagend, oder sie driickt sich miss-
verstindlich aus. Wo es sich nicht um Theorie handelt, hat sich Herr Cahusac
in diesen Kapiteln getduscht und falsche Erklirungen, die Kiinstler betreffend,
gegeben. Wir werden in Kiirze ein kleines Werk herausgeben, das alle diese in
der Encylopédie enthaltenen Artikel, die sich auf den Tanz beziehen, die dieser
sonst so respektable Autor verfasst hat, widerlegen sollen.«® (Angiolini 1773: 32)
Zu der von Angiolini angekiindigten Herausgabe eines »kleinen Werkesx,
das die sich auf Tanz beziehenden Artikel der »Encyclopédie« kommentiert

17 | Herzlichen Dank an das Angiolini-Forschungsprojekt in Salzburg (Sibylle
Dahms, Irene Brandenburg und Monica Bandella) fiir Hinweise und Materialien.

18 | Alle Ubersetzungen nach einer noch unveréffentlichten Ubersetzung von
Sibylle Dahms.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | NicoLe HAITZINGER

bzw. richtig stellt, kommt es leider nicht. Auch finden sich in den »Lettere«
(1773) wie in den Programmbheften von Angiolini zwar immer wieder Ver-
weise, wie wichtig der pantomimische Tanz (»danza parlante«) ist, doch an-
ders als John Weaver gibt er keine konkreten Hinweise zur Ausfithrung der
pantomimischen Gesten und Sequenzen. Angiolini bedauert in den »Lette-
re« immer wieder die fehlende Notationsmoglichkeit des pantomimischen
Tanzes (vgl. ebd.: 23, 53 u.a.)’, und auch in der Praxis stellt die gestische
Gestaltung den Choreographen vor grofle Herausforderungen:

»Nun mufl ich noch zu einem wesentlichen Punkt, unsere Kunst betreffend,
kommen. Ich meine das, was Sie [Noverre, A.d.V.] mittels der Programme, die
sie mir zusandten, meisterlich beherrschen, wihrend ich davon nicht einmal
die Grundprinzipien kenne: ich meine die Mittel, mit denen Sie Vergangenes,
Kiinftiges und ganz personlich Intimes darstellen. Ich muf sagen, ich habe es
noch niemals in der Pantomime zuwege gebracht, zu sagen: >Ich bin Achill,
Ulisse, Penelope ecc.<, noch viel weniger konnte ich vergangene, oder aber zu-
sammengesetzte und komplizierte Gedankenginge ausdriicken. [...] Meine Stu-
dien haben mich bis jetzt nichts anderes gelehrt, als die Personen entsprechend
ihrer Charaktere agieren zu lassen, und entsprechend der jeweiligen Situation.«
(Ebd.: 36)

Seine »Abhandlung tiber die pantomimischen Tdnze der Alten«, ein Programm-
heft, das dem Ballett Semiramis, uraufgefiihrt 1765 in Wien, beigelegt wur-
de, dokumentiert seine eigene kiinstlerische Herangehensweise. Angiolinis
dramaturgischer Plan des dreiaktigen Balletts Semiramis ist auf die Augen
ausgerichtet und zielt darauf, dass das Ballett »eine vollstindige Aktion aus-
macht, dafl sie lebhaft, interessant ist, und allezeit auf einen gewissen Zweck
zielt, ohne durch Episoden, welche sie nur noch matter machen wiirden,
aufgehalten werden« (Angiolini 1766: 365). Die Dramaturgie der Handlung
folgt dem Prinzip des stetigen Anstiegs der Spannung bis zum tragischen
Ende. Die Einfiihrung der Rolle des schauderhaften Geistes ist ein drama-
turgisches Mittel, um die Herzen der Zusehenden zu ergreifen und deren
Empfindungen anzuregen:

»Zitternd nahet sie sich dem Grabe; aber kaum beriihrt sie dieses, so 6ffnet es
sich, und der Geist des Minus springt hervor. Jedermann entfliehet wieder, nur
die Koniginn alleine bleibt. Sie bemiiht sich duflerst dem Gespenste zu entwei-
chen; allein es folgt ihr auf dem Fufle nach, und empfiehlt ihr, in das Grab zu
gehen. Sie ringet, sie kimpfet mit ihm, so viel dieses die Natur bey einem von

19 | Er gibt zwar Hinweise, wie Tanz notiert werden kénnte und zwar mit »Zei-
chen, die die technischen Elemente beschreiben und schlieflich auf einige Linien,
um die pantomimische Handlung anzudeuten.« Doch »umsonst wird man versu-
chen, die Kontraste, Charaktere, die Oppositionen und das Zusammenwirken, die
Grazie, die Attitiiden, die Vielzahl der Armstellungen, den Ausdruck des Kopfes und
so viele andere schone Dinge aufzuzeichnen.« (Angiolini 1773: 61)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auge. SeeLE. HERz | 101

Schrecken und Verzweiflung halbtodten Frauenzimmer noch erlaubt. Das Ge-
spenst ergreift sie endlich und reift sie zu sich hinunter, und das Mausoleum
schlieft sich, man sieht, daf ich hier die Worte gebraucht habe, die Voltaire dem
Schatten des Minus in den Mund legt:

Halt! Verehre meine Asche! Wenn es Zeit ist, will ich dich hinunterstiirzen.«

(Ebd.: 364)

Die Gespenster erscheinen, obwohl sie im Zuge der Aufklirung ins Schat-
tenreich der Poesie vertrieben worden sind, noch immer auf der Theater-
und Tanzbiihne. Der Schatten des Minus (und nicht nur sein Schatten, auch
sein Geist, wie aus dem Kampf mit der Protagonistin Semiramis hervor-
geht) bekommt eine eigene, ja eine wesentliche Rolle in diesem Tanzdrama.
Die Begriindung im Text lautet: »Er dient mir sehr, mich zu verstehen zu
geben, und macht meine Catastrophe wahrhaftig schrecklich und tragisch.«
(Ebd.: 362) Die Absicht, wahrhaftigen Schrecken bei den Zusehenden her-
vorzurufen, legitimiert das Erscheinen von Gespenstern als Rollenfiguren
auf der offiziellen Tanzbithne. Das Publikum reagierte allerdings mit Be-
fremdung auf die Auffithrung, da diese durch die dramatische Verdichtung
das gewohnte Divertissement vermissen lief (vgl. Dahms 2001: 27). Setzte
die Reprisentation von Emotionen in der Theoretisierung von John Weaver
bei den Ausdrucksbewegungen des Oberkdrpers und der spezifischen ges-
tischen Gestaltung an, erfolgt im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts mit
der noch stirkeren Gewichtung der tragischen Handlungsdramaturgie eine
Verdichtung in bestimmten Rollenfiguren.

Die wirkungsorientierte Intention des strikten dramaturgischen Auf-
baus besteht darin, durch das Auge tiefer in die >Seele< oder das >Herz« des
Publikums einzudringen. Die Erregung der Affekte mit dem Zweck, Macht
iiber die >Herzen« der Zuschauenden zu gewinnen, bildet sich in den >Re-
form-Schriften< von Noverre und Angiolini als zentrale Wirkungsintention
eines Balletts heraus. Die Tanztheorien und die Auffithrungspraxis des
18. Jahrhunderts suchen nach einem Weg, die Seele der Zuschauenden
durch die Instrumentalisierung des Korpers zu verfithren und so fiir die
Ballette das »>Siegel der Unsterblichkeit« zu erlangen. Doch mit der intendier-
ten Macht tiber die Herzen und die Seele st6f3t das von Vernunft und Aufkli-
rung geleitete Denken, bei dem die gestische Imitation und Reprisentation
einen besonderen Stellenwert eingenommen hatte, an seine Grenzen. Und
dieser Gefahr ist sich die Tanzpraxis durchaus bewusst, denn sie erkennt die
Rolle des Publikums an, das durchaus Einfluss auf das tanztheatrale Schau-
Spiel der Reprisentationen haben kann:

»Wir arbeiten fiir die Augen. Die Gegenstinde, die wir abhandeln, miissen wir
durch ein Glas betrachten, das alle Strahlen in einem Punkt zusammenbringt;
die geringste Abweichung macht, daff man die Personen, wodurch wir die Lei-
denschaften rege machen, aus dem Gesichte verlieret.« (Angiolini 1766: 366)

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | NicoLe HaTzINGER

Literatur

Angiolini, Gasparo (1766): »Abhandlungen iiber die pantomimischen Tdnze
der Alten.« In: Michael Christian Bock (Hg.), Hamburger Unterhaltun-
gen, Hamburg, S. 351-374.

Angiolini, Gasparo (1773): Lettere di Gasparo Angiolini a Monsieur Noverre so-
pra i Balli Pantomimi, Milano: Bianchi.

Dahms, Sibylle (2001): »Die Bedeutung Wiens fiir die Ballettreform des 18.
Jahrhundert«. In: Andrea Amort/Mimi Wunderer-Gosch (Hg.), Oster-
reich tanzt. Geschichte und Gegenwart. Wien und Koln: Bohlau, S. 18-24.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1988): Encyclopédie, ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences des Arts et des Métiers, Nouvelle Impression
en Facsimilé de la premiere édition de 1751-1780, 34 Binde, Stuttgart:
Frommann.

Feuillet, Raoul Auger (1700): Chorégraphie ou L'art de décrire la dance par ca-
racteres, figures et signes desmonstratifs, Seconde édition, augmentée (2.
erweiterte Edition), Paris.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Haitzinger, Nicole (2009): Vergessene Traktate — Archive der Erinnerung. Zu
Wirkungskonzepten im Tanz von der Renaissance bis zum Ende des 18.Jahr-
hunderts, Miinchen: Epodium

Jeschke, Claudia (1996): »Korperkonzepte des Barock, Inszenierung des
Korpers durch den Korper«. In: Sibylle Dahms/Stefanie Schroedter
(Hg.), Tanz und Bewegung in der barocken Oper, Innsbruck: Studien Ver-
lag, S. 85-106.

Lettres patentes du roy, pour Uetablissement de ’Académie royale de danse en la
ville de Paris (1662), Paris.

Noverre, Jean Georges (1760): Lettres sur la Danse, et sur Les Ballets, Paris:
Delaroche.

Schmitt, Jean-Claude (1992): Die Logik der Gesten im Europdischen Mittelalter,
Stuttgart: Klett-Cotta.

Weaver, John (17006): »Orchesography, Translated from the French of Feuil-
let and A small treatise of Time and Cadence in Dancing«. In: Richard
Ralph (1985): The Life and Works of John Weaver, An account of his life,
writings and theatrical productions, with an annotated reprint of his complete
publications, New York: Dance Horizons, S. 175-285.

Ders. (1712): »An Essay towards an History of Dancing in which the whole art
and its various excellencies are in some measures explain'd containing
the several sorts of dancing, antique and modern, serious, scenical, gro-
tesques &c. with the use of it an exercise, qualification, diversion, &c.«.
In: Richard Ralph (1985), S. 391-672.

Ders. (1721): »Anatomical and Mechanical Lectures upon Dancing«. In: Ri-
chard Ralph (1985), S. 861-1031.

Ders. (1728): »The History of Mimes and Pantomimes«. In: Richard Ralph

(1985), S. 677-732.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auge. SeeLE. HERZ | 103

Ders. (1717): »The Love of Mars and Venus«. In: Richard Ralph (1985), S. 737-
762.

Ders. (0.D.): »Orpheus and Eurydike«. In: Richard Ralph (198s), S. 767-812.

Ders. (0.D.): »Perseus and Andromeda«. In: Richard Ralph (198s), S. 817-
836.

Ders. (0.D.): »Judgement of Paris«. In: Richard Ralph (1985), S. 841-852.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper-Bewegung

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Logik des Ausdrucks

VOLKER SCHURMANN

Das Folgende handelt nur in indirekter Weise vom Tanz. Man kann erwar-
ten, dass Philosophie, die sich zum Thema Tanz duflert, wenigstens einiger-
mafen weifs, wortiiber sie redet. Aber man kann auch erwarten, dass eine
philosophische Rede zum Thema nicht mit einer tanzwissenschaftlichen
verwechselt wird. Die Alternative ist im logischen Kern klar: Wer von der
Philosophie eine direkte Rede zum Tanz erwartet, der wiinscht ein besser-
wisserisches Hineinreden in Angelegenheiten, die ausschlieflich einzel-
wissenschaftlich-empirisch, hier: tanzwissenschaftlich zu kliren sind. Aus
Griinden der Arbeitsteilung handelt daher das Folgende in indirekter Rede
vom Tanz. Thema ist nicht der Tanz als solcher, sondern eine Verstindigung
dariiber, wie — mit welchen theoretischen Mitteln — wir uns iiber die Wis-
senskultur des Tanzes verstindigen.

Koénnen und Wissen

Sobald es um Wissenskulturen des Tanzes oder auch anderer korperlicher
Bewegungspraktiken, etwa des Sports, geht, scheint weitgehende Einigkeit
zu herrschen, dass es sich dabei um spezifische Wissenskulturen handelt.
Das Wissen ist hier grundlegend von der Art eines praktischen Konnens,
nicht aber eines theoretischen Wissens. Das hervorstechende und die-
sen Wissenskulturen gemeinsame Merkmal ist das der >Sprachlosigkeit«
praktischen Konnens, die frither eher als Makel, heute eher als Chance be-
griffen wird (vgl. Baxmann 2007). In diesen Wissenskulturen wissen die
Beteiligten, dass der von Bourdieu (1998: 203ff.; 2001) sogenannte scho-
lastische Fehlschluss in besonderer Weise abstrus ist: Wer das (verbale)
Sprechen oder Wissen iiber das Tanzen zur generierenden Basis des Tan-
zen-Konnens macht, der produziert schematische Bewegungsabliufe oder
auch sogenannte tote Bewegungen, nicht aber einen Tanz. Ganz zweifellos
ist es nicht so, dass Tanzen-Konnen sinnvoll beschrieben werden kann als
ein in Handeln umgesetztes Wissen tiber tinzerische Bewegungen. Diese
Selbstverstindlichkeit besagt iiberhaupt nur deshalb etwas, weil das zwar
(fast) alle Beteiligten so sagen, es aber gleichwohl nicht ganz einfach ist,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | VOLKER SCHURMANN

dies auch (konsequent) so zu denken. Bourdieu baut schliefRlich keinen
Popanz auf.

Um jenen scholastischen Fehlschluss tatsichlich zu vermeiden, scheint
weiter klirungsbediirftig zu sein, worin genau die Spezifik dieser Wissens-
kulturen besteht bzw. wofiir jene Sprachlosigkeit iiberhaupt ein Symptom
ist. Dies wire zugleich der Lackmustest auf die Relevanz des folgenden Bei-
trages zum Thema: Hingt irgendetwas davon ab, wie wir diese Spezifik be-
stimmen, und wenn ja, was?

Der Befund ist zunichst einmal, dass es vollig verschiedene Namen und
damit wohl auch unterschiedliche theoretische Mittel gibt, diesen Unter-
schied von ssprachlosen< und verbalsprachlichen Wissenskulturen zu be-
zeichnen. Um nur eine kleine Liste anzugeben: diskursiv vs. intuitiv, narra-
tiv vs. diskursiv, verbalsprachlich vs. bildlich resp. aisthetisch, sagen vs. zei-
gen, Wissenschaft vs. Kunst, Kérperwissen vs. Verstandeswissen etc. pp. Zu
dem Befund gehort auch, dass Tanzkulturen wahrlich nicht alleine stehen
mit dieser Spezifik, denn der zentrale Punkt findet sich eben auch im Sport,
in der Musik, bei jedem Handwerk, in wohl allen Alltagssituationen wieder.
Und was nachdriicklich irritieren sollte: Diese Differenz zweier Wissens-
weisen gibt es auch innerhalb der wahrlich nicht sprachlosen Wissenskultur
der Wissenschaft. Um das zu sehen, muss man nur auf alle Debatten tiber
die Notwendigkeit und Unhintergehbarkeit von Metaphorik auch in den
Wissenschaften verweisen. Wenn das aber so ist, dann liegt die Spezifik des
praktischen Kénnens gerade nicht in seiner Sprachlosigkeit, und die Spezi-
fik des Korperwissens liegt gerade nicht in der Korperlichkeit als solcher.
Selbstverstindlich gibt es gravierende Unterschiede zwischen Handwerk,
Musik, Tanz, Sport und Dichtung; und zur Bestimmung dieser Unterschie-
de diirfte der Verweis auf ganz verschiedene Weisen, in denen der Korper
dort je ins Spiel kommt, sehr entscheidend sein. Aber das sind dann alles
schon Unterschiede innerhalb derjenigen Gemeinsamkeit, deren Spezifik
zunichst einmal zu bestimmen ist. Was also heifit es, ein praktisches Kon-
nen zu sein und kein theoretisches Wissen?

Die These

Der im Folgenden niher zu erlduternde Vorschlag ist zunichst einfach noch
ein weiterer Vorschlag, jenen Unterschied von praktischem Kénnen und
theoretischem Wissen zu bestimmen. Im Anschluss an Georg Misch, Josef
Konig und Helmuth Plessner kann man von einer reinen Diskursivitit im
Unterschied zu einer evozierenden Diskursivitit sprechen. Zugleich ist es
aber ein Vorschlag dazu, wie wir uns dariiber verstindigen, was wir eigent-
lich unterscheiden, wenn wir praktisches Kénnen und theoretisches Wissen
unterscheiden.

In diesem Vorgehen liegt die eigentliche These: Dass eine Verstindi-
gung dartiiber, wie wir jene Spezifik des praktischen Kénnens im Unter-
schied zu theoretischem Wissen bestimmen, erhebliche Konsequenzen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LoGik DEs AusDRuUCKS | 109

hat. Es ist keineswegs egal, wie wir jene Differenz bezeichnen und wie wir
sie theoretisch bestimmen. In mindestens zwei Feldern hat diese Verhilt-
nisbestimmung entscheidende Konsequenzen: 1. Wie wir das Verhiltnis
von praktischem Koénnen und theoretischem Wissen bestimmen, ist zu-
gleich eine Verhiltnisbestimmung von Wissenschaft und Kunst. Und 2. ist
sehr direkt die Frage der Lehr- und Lernbarkeit, der Kommunizierbarkeit/
Mitteilbarkeit des Tanzes betroffen. Zugespitzt gefragt: Sind Tanz, Musik,
bildende Kunst, Sport, Handwerk etc. Kinder der Offentlichkeit oder aber
in ihrem Wesen nur exklusiv Eingeweihten vorbehalten? Oder vorsichtiger
und besser formuliert: Wie konnen wir die nicht nur nicht zu leugnende,
sondern durchaus positiv zu wertende Tatsache, dass es sich bei all diesen
Kulturen um Expertenkulturen handelt, in der Weise formulieren, dass sie
als 6ffentlich-demokratische Kulturen begreifbar bleiben und nicht als Ge-
heimzirkel fiir Eingeweihte. Diejenigen Rezeptionsisthetiken, die behaup-
ten, dass all das schon Kunst sei, was ein beliebiges Individuum fiir Kunst
erklirt, scheinen mir keinen attraktiven Weg zur Rettung demokratischer
Kunst zu bahnen.

Die Abgrenzung

Sehrviele Bestimmungsversuche des Unterschieds von praktischem Kénnen
und theoretischem Wissen haben eine gemeinsame Grundlage und dann
auch eine entscheidende gemeinsame Konsequenz: Theoretisches Wissen
gilt als diskursives, vermitteltes Wissen, wihrend praktisches Konnen in ir-
gendeinem Sinne intuitiv und unmittelbar, unvermittelt sei. >Diskursivitit,
>Vermitteltheit¢, >Unvermitteltheit« sind zwar zunichst Titel logisch-seman-
tischer Verhiltnisse, die rein als solche gar nichts mit Sprache zu tun haben;
aber selbstverstindlich ist beides nicht unabhingig voneinander. Dies lehrt
bereits das griechische Wort logos, das Logik, Gedankenstruktur und Wort
gleichzeitig meint. Und weil und insofern praktisches Kénnen als sprachlos
gilt, gleitet der Gegensatz von vermittelt und unmittelbar klammheimlich
itber in den Gegensatz von »durch Sprache mitteilbar«< vs. >nicht durch Spra-
che mitteilbar«. Und daraus wiederum leitet sich ein Symptom ab, das sich
in den allermeisten Bestimmungsversuchen des praktischen Kénnens fin-
det, wie auch immer es im Einzelnen begriindet sein mag: Die Sprache der
Worte reiche nicht heran an den Sinn, der im praktischen Kénnen liegt. Eine
Art Urbild dieses Ansatzes diirfte Schopenhauers Musikisthetik sein. Aber
auch heute ist diese Konsequenz weit verbreitet. Als Beleg seien willkiirlich
zwei Beispiele genannt, beide aus dem Sammelband »Wissen in Bewegung«:

Bei Brandstetter ist zu lesen: »Reden tiber Bewegung: Eine Sprache fiir die Er-
fahrung und die Wahrnehmung finden - dies ist eine Herausforderung, die nie
gelingen kann. Dennoch lohnt es sich, sie anzunehmen.« (Brandstetter 2007:
44) Und bei Klein: »Eine Sprache fiir dynamische Vorginge zu finden, ist auch
immer eine Herausforderung an Wissen-Schaffende, die letztendlich scheitern

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | VOLKER SCHURMANN

muss, muss sich das diskursive Wissen doch immer des Mediums der Sprache
bedienen.« (Klein 2007: 33)

Dort wird aus einer sachlichen Schwierigkeit eine Konsequenz gezogen,
die einen zutiefst melancholischen Ton hat, und die Hegel als »ungliick-
liches Bewusstsein« beschrieben hat. Es handelt sich um eine Art Hams-
terrad-Konzeption menschlicher Kommunikation: Eine Herausforderung,
die scheitern muss, die wir aber annehmen sollten. Was wir haben, seien,
ach wie schade, nur verschiedene Interpretationen von Tinzen oder sons-
tigen Kunstwerken, die aber alle den >eigentlichens, den >authentischens,
den vom Kiinstler tatsichlich gemeinten Sinn verfehlen. Die Vielheit der
Interpretationen gilt also nicht als Errungenschaft, als bereicherndes Offen-
barmachen verschiedener Perspektiven, sondern gilt als Mangel gegentiber
demjenigen Sinn, den wir letztlich nie erreichen kénnen. Freilich sollen wir
dann — es geht nun mal nicht anders — diesen Mangel auch noch fiir etwas
Gutes halten und die Herausforderung annehmen, mit einer Unzahl von
Interpretationen leben zu miissen.

Ersichtlich geht diese Interpretation gegen das Anliegen der zitierten
Texte. Aber der melancholische Ton ist eine zwingende Konsequenz des for-
mulierten Ausgangspunktes: Dass jeder sprachlich formulierbare Sinn nicht
an den im praktischen Kénnen verkérperten Sinn heranreiche. So sehr man
dann einen >eigentlichen«< Sinn nicht meinen mag, so sehr ist er unterstellt
als eben derjenige Fluchtpunkt, der als unerreichbarer postuliert wird.

Jene Konsequenz folgt in der Sache aber keineswegs zwingend aus der
sachlichen Schwierigkeit, den Sinn praktischen Kénnens verbalsprachlich
zu fassen. Der Verweis auf Hegels Unterscheidung von »schlechter« und
»wahrer Unendlichkeit« mag hier die Richtung einer Alternative andeuten.
Wichtiger ist zunichst eine ideologiekritische Argumentation, denn die
Konsequenz der »Unerreichbarkeit« von Sinn ist vor allem politisch fatal.
Hier besteht auch die zentrale Gemeinsambkeit mit den Anliegen der zitier-
ten Texte.

Bei der Rede von der »Unerreichbarkeit« handelt es sich um eine typisch
lebensphilosophische Grundfigur, die in der Geschichte des Tanzes vor al-
lem in der Zeit der Lebensreform kultiviert wurde. Klein hat in demselben
Aufsatz sehr nachdriicklich gegen die Konsequenzen argumentiert, die ihr
Text dann selber in der Figur der Unerreichbarkeit noch einmal reprodu-
ziert. Klein macht das moglichst zu Vermeidende prototypisch an Mary
Wigman fest und deren »Position, dass Tanz ein reines Medium bleiben
miisse und die tinzerische Erfahrung mit der Rede iiber den Tanz nichts zu
tun habe« (Klein 2007: 29). Diese Position sei

»prototypisch und als Denkfigur in der Geschichte des Tanzes im 20. Jahrhun-
dert duflerst bestindig. Aber dieser Topos ignoriert die Ebene der Vermittlung,
der Offentlichkeit: die Wahrnehmung und Erfahrung des Zuschauers ebenso
wie die 6ffentliche Rezeption des Tanzes, die diesem erst einen >Ort< in den zeit-
genodssischen Kunst- und Kulturdiskursen zuweist.« (Ebd.)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRUCKs | 111

Um es nochmals zuzuspitzen: Weil dieser Topos die Ebene der Vermittlung,
der Offentlichkeit ignoriert, genau deshalb ist er eine Figur der Kulturkri-
tik, der Gegenmoderne, des Authentizititsgeraunes. Lebensphilosophie
und Lebensreform haben eine nicht zu leugnende Vorreiterrolle fiir den
Faschismus gespielt (vgl. Wedemeyer-Kolwe 2004). Dies zu sagen, ist kein
Totschlagargument im Hinblick auf political correctness, sondern eine Warn-
tafel, die dazu auffordert, die Logik jener Denkfigur tatsichlich zu brechen.
Die links-sozialistischen Strémungen der Lebensreform haben es wahrlich
nicht faschistoid gemeint. Aber allen diesen Stromungen gemeinsam war
die Abwertung der Vermittlungsebene der Offentlichkeit und damit ein Be-
schworen von Gemeinschaftskult. Man kann nachlesen, was Plessner schon
zeitgendssisch in den »Grenzen der Gemeinschaft« dazu geschrieben hat,
und wie er schon 1924 die Grundlagen der demokratischen Offentlichkeit
durch solcherart Gemeinschaftskult gefahrdet sah. Er hat auf bittere Weise
Recht bekommen.

In dem Text von Klein ist gegeniiber Wigman & Co. eine wesentliche Ver-
mittlungsebene eingezogen: Dort ist das Konzept formuliert, Vermitteltheit
und Unmittelbarkeit als gleichberechtigte, komplementire, sich wechselsei-
tig begrenzende Aspekte zu postulieren. Das ist etwas grundsitzlich anderes
als lebensreformerisch von einem reinen Medium zu raunen. Aber es dndert
nichts an der Figur der Unerreichbarkeit. Tanz und Tanzwissenschaft seien
je eigenstindig, je n6tig und notwendig komplementir. Aber es gibt dort eben
deshalb keinen wissenschaftlichen Tanz und keine tinzelnde Wissenschaft.
Genau insofern stellen beide Herausforderungen aneinander dar - freilich
wesentlich unabschliefbare Herausforderungen, an denen beide insofern
scheitern miissen. Diese UnabschlieRbarkeit sichert, dass nicht doch einer
der beiden Pole den anderen gleichsam tibermannt. Die Figur der Unerreich-
barkeit ist dort nétig, um die Komplementaritit zu sichern. Genau deshalb
solle man sich trotzdem, und fréhlich, ins Hamsterrad begeben.

Vermittelte Unmittelbarkeit

Auch die Logik der Komplementaritit von Vermitteltheit und Unmittelbar-
keit reproduziert die Figur der Unerreichbarkeit von Sinn. Will man jenen
melancholischen Ton loswerden, ist daher eine Logik der »vermittelten Un-
mittelbarkeit« im Anschluss an Hegel und Plessner gesucht. Dazu wire zu-
nichst plausibel zu machen, was eine mogliche Alternative zur Figur der
Unerreichbarkeit wire. Eine solche Alternative ist von Georg Misch formu-
liert worden. Misch steht in der Nachfolge von Dilthey, aber seine Philoso-
phie ist nicht lediglich elaborierte Dilthey-Exegese, sondern eine qualitative
Weiterentwicklung von dessen Hermeneutik. Mit Misch (und dessen Schii-
ler Josef Konig) ist innerhalb der Lebensphilosophie das direkte Gegenteil
zu der oben als typisch lebensphilosophisch gebrandmarkten Denkfigur
formuliert (vgl. Schiirmann 1999). Die im hier gegebenen Kontext entschei-
dende Passage lautet:

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | VOLKER SCHURMANN

»Man kénnte an dieser Universalitit der Ausdrucksmoglichkeit des Innern nur
irre werden, wenn die Romantiker recht hitten, die von dem gestaltlosen, bild-
und wortlosen menschlichen Innenleben als einer formlosen und strukturlo-
sen rein intensiven girenden und strémenden Lebendigkeit sprechen, die durch
jeden Ausdruck festgemacht, verfestigt und damit verfilscht werde. Aber das
ist eine romantische Theorie, die den mystischen ekstatischen religiésen Erleb-
nissen entnommen ist und zwar einer bestimmten Auslegung dieser Erlebnisse,
von einem vorgefafiten Begriff des religiosen Lebens aus, wonach das religiose
Erlebnis etwas rein Subjektives in einem isolierten Binnenleben des Ichs oh-
ne urspriinglichen Bezug zur Gemeinschaft wire. Aber so gefafit wire es dann
auch nichts universal Geistiges mehr. Das ist ein unhaltbarer Begriff von Leben,
da zum Leben als Geistigem wesentlich gehort die Beziehung von Tun und Wis-
sen um den Sinn dieses Tuns.« (Misch 1994: 79)

»Geist« ist bei Misch also der Gegenbegriff zum isolierten Binnenleben des
Ich und steht fiir den urspriinglichen Bezug zur Gesellschaft; Geist meint
dort also in der Nachfolge von Hegel und Dilthey spirit, und nicht mind. Bei
Plessner heifdt es dann, weniger missverstindlich, Mitwelt. Jeder Ausdruck
ist damit Moment des sogenannten objektiven Geistes, also Manifestation,
Produkt des mitweltlichen Lebens. Jeder Ausdruck meint tatsichlich jeder,
iiber alle Unterschiede hinweg: Ausdriicke konnen fliichtig sein — Tanzauf-
fithrungen gibt es nur ein einziges Mal — sie konnen auch sehr bestindig
sein wie Denkmiler oder Texte; sie konnen kiinstlerisch gestaltete oder ganz
alltigliche sein, sie kénnen im Medium der Sprache der Worte leben oder
aber im Medium der Sprache der Bewegungen — wie auch immer: Immer
sind Ausdriicke geronnenes mitweltliches Leben.

Die Rede vom objektiven Geist ist durch drei Momente konstituiert:
1. durch einen methodologischen Primat des Wir gegeniiber dem Ich;
2. durch eine Umstellung der Ontologie: Phinomene werden nicht als Din-
ge mit Eigenschaften, und auch nicht als Strukturen, sondern als Prozesse
gefasst — mit der Binnendifferenzierung von flieRenden Prozessen einer-
seits und festen (= zu Produkten geronnenen) Prozessen andererseits: Der
Arbeiter »hat gesponnen, und das Produkt ist ein Gespinst«, wie es bei Marx
heiflt; und schliefRlich 3. dadurch, dass diese Produkte, Manifestationen,
Ausdriicke die notwendige und die hinreichende Basis dafiir sind, Prozesse
zu verstehen und dartiber zu kommunizieren. Bei Misch verdichtet sich das
zu folgendem Grundsatz: »Man kann gradezu formulieren: in einem Aus-
druck gegeben sein und Verstehen, dies beides ist korrelativ zueinander.«
(Ebd.: 75)

Was hier so banal klingt, ist alles andere als selbstverstindlich; es ist die
entscheidende Grundlage, jenen >romantischen< Grundsatz der Unerreich-
barkeit des zu verstehenden Sinns zu unterlaufen. Der Sinn liegt jetzt in
einem Ausdruck gegeben gleichsam vor uns: Wir miissen ihn nicht in
irgendeiner verschlossenen Binnenwelt von Produzenten, Tdnzern, Autoren
oder sonstigen Subjekten suchen. »Kurz: wir bewegen uns in einer Aus-
druckswelt und nicht in einer Erlebniswelt.« (Ebd.: 78) Zugleich sind oder

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRUCKS | 113

stiften diese Ausdriicke die mitweltlichen Verstehens-Beziehungen: Es gibt
keinen Graben zwischen meinem und deinem Verstehen, der erst zu iiber-
briicken ist, sondern es gibt unterschiedliches Verstehen eines schon als ge-
meinsam Unterstellten. Sonst wiirden wir nicht kommunizieren, sondern
Geridusche produzieren. Diese Ausdruckswelt ist also gleichsam lebendig,
insofern sie riickzubeziehen ist auf den Prozess, der in diesen Ausdriicken
geronnen ist und der in der Kommunikation dartiber fortgesetzt wird. Aus-
driicke sind insofern geronnene Sinngestaltungen in einem Prozess einge-
spielter Bedeutungen. Etwas zu verstehen heifst dann, sinnvolle Anschliisse
herstellen zu kénnen, mitzuspielen in dem gemeinsamen Spiel. Z.B. ist es
die beste Interpretation eines Musikstiickes, eine Variation zu komponieren
oder zu spielen.

Innerhalb dieses Grundansatzes kann Misch nun jene Grundunterschei-
dung reformulieren, die mit der grundsitzlichen Unterscheidung von prak-
tischem Kénnen und theoretischem Wissen im Blick ist und die gewohnlich
am Symptom der >Sprachlosigkeit< festgemacht wird. Misch unterscheidet
niamlich grundlegend zwei Weisen von Diskursivitit. Zunichst einmal gilt
fur alle Ausdriicke bzw. Ausdrucksgestalten, dass sie in sich differenziert
sind. Insofern erfordert jedes Verstehen des Sinns dieser Ausdriicke als gan-
zer ein Durchlaufen der einzelnen Momente der in sich gegliederten Aus-
drucksgestalt. In diesem Sinne ist jedes Verstehen diskursiv: Das Erfassen
des Sinns ist gebunden an ein sukzessives Durchlaufen. Das ist im Prinzip
auch noch in Einwortsitzen der Fall, denn der Sinn eines solchen Satzes ist
nicht identisch mit dem Sinn der Wortbedeutung, was man z.B. daran sieht,
dass man statt »Feuerl« auch »Alarm!« rufen kénnte. Aber innerhalb dieser
generellen Diskursivitit gibt es, so Misch, einen qualitativen Unterschied
zwischen reiner Diskursivitit und evozierender Diskursivitit. Das Paradig-
ma reiner Diskursivititist das Durchlaufen eines mathematischen Beweises:
Es gibt einen klaren Anfang in und mit den gesetzten Axiomen und klare
Regeln des formalen Schliefens. Beides zusammen bedingt eine vollstindi-
ge Transparenz des Beweises in dem Sinne, dass die ganze Bedeutung des
Theorems und seines Beweises im Prinzip wortwortlich in den Zeilen zu le-
sen ist. Das Paradigma am anderen Pol ist ein Gedicht oder, noch einfacher,
Ironie. Hier verfehlt man den ganzen Sinn des Gesagten, wenn man ein Ge-
dicht oder ironische Rede wortwortlich nimmt. Hier ist das Wie resp. der Mo-
dus des Gesagten eben nicht derart, dass alles in den Zeilen steht, sondern
hier steht das Wie des Gesagten, und damit das wesentliche Moment seines
Sinns als ein ironischer oder dichterischer Sinn, zwischen den Zeilen, wie
wir so sagen. Misch nennt es evozierendes Sprechen: Der Sinn des Gesagten
kann nicht einfach festgestellt werden, sondern er wird evoziert, geweckt.
Misch muss daher zwischen Aussagen und Aussprechen unterscheiden,
so dass er darauf bestehen kann, dass der Sinn eines Gedichtes zwar nicht
ausgesagt wird (im Sinne der wortlichen Lesart von feststellenden Aussage-
sitzen), gleichwohl aber ausgesprochen ist. Wo sonst, wenn nicht in dem
Text des Gedichtes, sollen wir denn dessen Sinn suchen? Nirgendwo sonst,
und insbesondere nicht in der Binnenwelt des Autors. Eben das meint, dass

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | VOLKER SCHURMANN

der Sinn eines Gedichtes tatsichlich ausgesprochen vor uns liegt: eben zwi-
schen den Zeilen, nicht aber wie bei reiner Diskursivitit in den Zeilen, aber
auch nicht hinter den Zeilen, wie von jener >romantischen< Konzeption mit
melancholischem Ton unterstellt. Weil und insofern der wortwortlich ausge-
sagte Sinn eines Gedichtes, einer Metapher, von Ironie etc. tiber sich selber
hinaus weist, spricht Misch von »unergriindlichem« Sinn. Das Wort ist arg
missverstindlich und fiir das Gemeinte etwas zu grof3. Man kann es einfach
unfestgestellt nennen, denn es ist der Gegenbegriff zu dem in Aussagesitzen
wortwortlich gesagten und insofern festgestellten Sinn. Wenn man einen
Witz erkliren soll, ist der Witz kaputt; und wenn man den ironischen Sinn
in einem Aussagesatz erklirt, ist es eben kein ironischer Sinn mehr.

Nur so weit betrachtet, wire der Unterschied zu jenem romantischen
Zug der Unerreichbarkeit eines vermeintlich eigentlichen Sinns freilich
noch nicht trennscharf. Die klare Abgrenzung erreicht Misch durch ein wei-
teres von ihm eingefiihrtes Prinzip, nimlich dem der Verbindlichkeit der
Unergriindlichkeit. Dies ist tatsichlich ein logisches Prinzip und nicht Aus-
druck subjektiver Emphase. Abkiirzend gesprochen, besagt es Folgendes
(vgl. ausfiihrlicher Schiirmann 2001): Jede Interpretation eines Gedichtes
ist der Versuch, den unfestgestellten Sinn des Gedichts in einen festgestell-
ten Sinn zu tiberfithren. Die Unergriindlichkeit des Sinns zeigt sich in der
Moglichkeit einer Vielheit von Interpretationen und darin, dass der dann in
Aussagen festgestellte Sinn nicht mehr der gedichtete Sinn ist — analog dazu,
dass der Witz bei einer Erklirung verloren geht. Auf der anderen Seite gibt
der unfestgestellte Sinn tatsidchlich ein Maf fiir die Angemessenheit seiner
Interpretationen, denn es ist nicht so, dass beliebige Interpretationen mog-
lich sind. In genau diesem Sinne ist der unergriindliche Sinn des Gedichts
im Gedicht ausgesprochen, und es ist nicht so, dass er in einem unerreich-
baren Jenseits hinter den Gedichtzeilen liegt. Als Formel: Unergriind-
lichkeit des Sinns besagt, dass solcher Sinn nicht in den Zeilen, sondern
zwischen den Zeilen liegt; und Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit des
Sinns besagt, dass unergriindlicher Sinn tatsichlich zwischen den Zeilen
und nicht hinter ihnen liegt. Fiir Plessners Anthropologie ist dieses Prinzip
der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit des Mensch-seins dann alles ent-
scheidend geworden (Plessner 1931, dazu Schiirmann 1997).

Konkretion an der Figur des Schauspielers

Simmels Aufsatz »Zur Philosophie des Schauspielers« beginnt wie folgt: »Die
Leistung des Schauspielers enthilt einen inneren Gegensatz, der sie zu
einem kunstphilosophischen Ritsel macht.« (Simmel 1908: 424) Das Para-
doxe, das Simmel hier als Ritsel bezeichnet, ist der allbekannte Sachver-
halt, »dass drei Schauspieler die gleiche Rolle auf drei ganz verschiedene
Weisen auffassen, alle drei gleichmifig kiinstlerisch befriedigend, alle drei
gleichwertig als >Interpretationen< des Dichtwerkes« (ebd.: 425). Paradox ist
das freilich nur gemessen an ganz bestimmten Erwartungshaltungen. Wer

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRucks | 115

meint, dass das Dichtwerk den Sinn einer Rolle eindeutig festlegt, der muss
sich durch den Verweis auf drei gleichwertige Interpretationen belehren las-
sen, dass der Sinn einer Rolle unergriindlich ist; und wer umgekehrt meint,
dass jede Interpretation der Rolle an deren eigentlichem Sinn nur scheitern
konne, der kann nicht erkliren, warum jene drei Interpretationen in ihrem
Vergleich gerade keinen Mangel der je einzelnen Interpretation aufzeigen,
sondern im Gegenteil zwar drei ginzlich verschiedene, gleichwohl aber
gleichermaflen befriedigende Interpretationen vorliegen. Aus der Sicht der
Forderung, »die diese Rolle an diesen Schauspieler und vielleicht an keinen
anderen stellt« (ebd.), erweisen sich beide Unterstellungen als unzulinglich:
Der Sinn der Rolle ist weder rein feststellbar noch folgt daraus, auf blof8 sub-
jektive Interpretationen ihres Sinns verwiesen zu sein. Hier entspringt der
entscheidende Unterschied zwischen Subjektivitit und Perspektivitit (vgl.
Plessner 1928: 83). Jene drei Schauspieler prisentieren den ganzen Sinn der
Rolle in je perspektivischer Weise, und es ist nicht so, dass sie sich je subjektiv
einem eigentlichen Sinn der Rolle annihern, aber letztlich an dieser Auf-
gabe scheitern.

Es mag daher wie Haarspalterei klingen, aber es besteht ein relevanter
und aufzeigbarer Unterschied zwischen jener Hamsterrad-Idee von Sinn-
suche und dem Verbindlichkeitspostulat der Unergriindlichkeit, dem ge-
mifd man sich Sisyphos als gliicklichen Menschen vorstellen muss. Hier
entscheidet sich, ob die Vermittlungsebene der Offentlichkeit ignoriert wird
oder nicht.

Literatur

Baxmann, Inge (2007): »Der Korper als Archiv. Vom schwierigen Verhiltnis
zwischen Bewegung und Geschichte«. In: Sabine Gehm/Pirkko Huse-
mann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung. Perspektiven der
kiinstlerischen und wissenschaftlichen Forschung im Tanz, Bielefeld: tran-
script Verlag, S. 217-227.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brandstetter, Gabriele (2007): »Tanz als Wissenskultur. Kérpergedichtnis
und wissenschaftstheoretische Herausforderung«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung,
S. 37-48.

Klein, Gabriele (2007): »Tanz in der Wissensgesellschaft«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung,
S. 25-36.

Misch, Georg (1994): Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des
Lebens. Gottinger Vorlesungen iiber Logik und Einleitung in die Theorie des
Wissens. G. Kithne-Bertram/F. Rodi (Hg.), Freiburg/Miinchen: Alber.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | VOLKER SCHURMANN

Plessner, Helmuth (1924): »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozi-
alen Radikalismus«. In: Gesammelte Schriften, Bd. V (1981), S. 7-133.

Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: de Gruyter
(1975)-

Plessner, Helmuth (1931): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«. In: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. V (1981), S. 135-234.

Schiirmann, Volker (1997): »Unergriindlichkeit und Kritik-Begriff. Plessners
Politische Anthropologie als Absage an die Schulphilosophie«. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 45, S. 345-301.

Schiirmann, Volker (1999): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens. Eine Be-
stimmung im Anschlufs an Josef Konig, Freiburg/Miinchen: Alber.

Schiirmann, Volker (2001): »Die Verbindlichkeit des Ausdrucks. Leibgebun-
denes Verstehen im Anschluf an Misch und Kénig«. In: Franz Bock-
rath/Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Aus-
druck —im Sport, Hamburg: Czwalina, S. 49-60.

Simmel, Georg (1908): »Zur Philosophie des Schauspielers«. In: Gesamtaus-
gabe, Bd. 8 (1993), S. 424-432.

Wedemeyer-Kolwe, Bernd (2004): Der neue Mensch. Korperkulturen im Kai-
serreich und in der Weimarer Republik, Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form der Bewegung - Bewegung als Form.

Zum Wissen vom Bewegungswissen

Eix FRANKE

Einleitung

Die Frage, wie korperliche Bewegungen gelernt werden konnen, scheint
trivial zu sein, leisten wir dies doch seit dem Tag unserer Geburt in viel-
faltiger Weise. Wie in anderen Bereichen menschlichen Lebens ist jedoch
das scheinbar Selbstverstindliche nicht automatisch auch das einfach zu
Erklirende. Als Vertrautes erscheint es nicht erklirungsbediirftig und erhilt
deshalb auch weniger Aufmerksamkeit. Erst die Funktionalisierung und
Optimierung von Bewegungsabliufen in den Arbeitsprozessen der Neuzeit
machte zunehmend auch eine systematische Bewegungsforschung notwen-
dig. Aktuell ist sie insbesondere in der Arbeitswissenschaft, der Rehabilita-
tionsforschung und im Leistungssport etabliert. Wobei — und dies ist fiir die
folgenden Ausfithrungen wichtig — die dort entwickelten Deutungsmuster
sich in der Regel einem gleichartigen Ziel verpflichtet fiihlen: der Optimie-
rung von Bewegungsabliufen aus verschiedenen Zweckiiberlegungen. Dies
hat zur Folge, dass zwar die Umstinde und Ergebnisse von Bewegungen als
Mittel zur Erreichung dieser Zwecke analysiert werden, aber selten die Vor-
aussetzungen, die eine Bewegung zu einer Bewegung machen.

Aus philosophischer Sicht erweist sich die Bewegung dagegen als ein
sehr altes Phinomen, das schon in der Antike zu heftigen Kontroversen
fiihrte wie u.a. die Auseinandersetzung zwischen Zenon und Aristoteles
iiber einen angenommenen Laufwettbewerb Achills mit einer Schildkréte.
Auch in der Neuzeit wurde die Frage, was das >Bewegliche< einer Bewegung
ist und wie diese >Prozesshaftigkeit« erfasst werden kénne, nicht nur von
Kant, Hegel, Bergson oder Klages in unterschiedlichen Theorieansitzen
bearbeitet, sondern bestimmte auch den Diskurs einer handlungsorientier-
ten Lebenswissenschaft und Reformpidagogik zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts.

In diese Zeit fallen auch die ersten weiterreichenden Versuche, den Tanz
nicht nur deskriptiv und klassifikatorisch zu beschreiben, sondern ihn als
eine spezifische Handlungsform historisch-systematisch und bewegungs-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | ELk FRANKE

analytisch zu erfassen. Dabei zeigt sich, dass der Tanz als Gegenstand durch
seine Fliichtigkeit, spirituelle Faszination und musikorientierte Rhythmisie-
rung einerseits aus den iiblichen zweckorientierten Bewegungsforschungen
herausfillt, andererseits aber, eben durch diese Besonderheiten, zum Mo-
dell fiir grundlegende Uberlegungen einer Bewegungsforschung wird, die
nicht nur funktionale und rationale Determinanten berticksichtigt, sondern
auch versucht, Aspekte wie Zeitlichkeit, Emotionalitit oder Ganzheitlichkeit
einer Bewegung mit aufzunehmen.

Kennzeichnend fiir eine solche Konzeptualisierungsphase ist u.a. der
Versuch, die Besonderheiten des Tanzes iiber Abgrenzungen und dichoto-
me Deutungsmuster zu erkliren.

Nach Straus liegt dem Tanz »ein Erleben zugrunde [...], das sich von dem
theoretischen Erkennen, dem praktischen Begreifen, dem zweckmiflig
planenden und berechnenden Handeln, dem technischen Beherrschen der
Dinge polar entfernt« (Straus 1960: 166) und sich als prisentisches Erleben
formen lisst. Kennzeichnend fir rhythmisches Horen oder Bewegen ist ein
besonderes Strukturmoment von Erfahrung, das er »pathisches« Moment
nennt. Es lisst sich vom »gnostischen« Moment der Vernunft unterschei-
den.

Wihrend das gnostische Moment durch rationales Erfassen und Erken-
nen von Gegebenem gekennzeichnet ist, stellt das pathische Moment eine
»unmittelbare Kommunikation« dar, die sinnlich-anschaulich und somit
vorbegrifflich mit den Erscheinungen stattfindet. So lassen sich z.B. Toéne
oder Farben sowohl systematisch differenzierend wahrnehmen. Sie kon-
nen uns aber auch unbewusst in einer bestimmten Weise »anmuten«. »Das
gnostische Moment hebt nur das Was des gegenstindlichen Gegebenen,
das pathische das Wie des Gegebenseins hervor.« (Ebd.: 151) Ein besonde-
res Wahrnehmungsfeld pathischer Erfahrungen sind fiir Straus Téne und
Tanzbewegungen.

Andere Autoren wie etwa Buytendijk in »Zur allgemeinen Psychologie
des Tanzes« (1956) oder auch Schmitz in »Darstellung zum leiblichen Raum«
(1967) bestitigen diese Interpretationsperspektive, indem sie das Tanzen als
eine besondere Erfahrungsweise herausstellen, in der explizit eine leiblich-
pathische Mensch-Welt-Beziehung in rdumlich zeitlichem Sinne mdglich
ist. Die darin erkennbare lebensphilosophische Deutungstradition hat nicht
nur das Selbstverstindnis von Tidnzern geprigt, sondern bis in die Gegen-
wart auch zur Stabilisierung des Slogans beigetragen: »Wenn die Sprache
versagt, muss man tanzen.«

Kennzeichnend fiir diese Form von >Selbstvergewisserungs-Konzeptenc<
istjedoch hiufig, dass sie ihre Spezifika vorrangig aus Abgrenzungen zu eta-
blierten Deutungsmustern erhalten. So wird das »Pathische« nach Schiitz
zunichst vordergriindig als ein »nicht gnostisches« Erkenntnisinstrument
gedeutet und erginzt durch holistische Beschreibungen von nachvollzieh-
baren Erlebnis-Erfahrungen. Entsprechend schreibt u.a. Brandenburg in
seiner Darstellung »Der moderne Tanz« (1921): »Der wahre Tanz jedoch ent-
steht aus dem Korpergefiihl, aus dem Bewegungssinn, [...] der den Tanz in

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG — BEWEGUNG ALS FoRM | 119

jenen sechsten Sinn weiterzuleiten hat.« (Brandenburg 1921: 18) Und Wig-
man beschreibt in ihren Erfahrungen die Besonderheit des Tanzes in dhnli-
cher Weise: »Hé6he und Tiefe, Weite und Breite, das Vorwirts, Seitwérts und
Riickwirts, das Horizontale und das Diagonale — das sind dem Tinzer nicht
nur Fachbezeichnungen [...] Er erfihrt sie ja am eigenen Kérper. Und sie
werden ihm zum Erlebnis, weil er in ihnen die Vermihlung mit dem Raum
eingeht.« (Wigman 1963: 12)

Fiir eine aktuelle Tanzforschung ergibt sich aus dieser bisherigen Deu-
tungstradition eine doppelte Aufgabe: zum einen muss sie versuchen, die
Sensibilitit fiir die Besonderheit des Gegenstandes Tanz, die in den Inter-
pretationen erkennbar wird, bei eigenen Uberlegungen zu beriicksichtigen
und zum anderen ist sie aufgefordert, die lebensphilosophischen Implika-
tionen, holistischen Generalisierungen und metaphorischen Dichotomien
dieser Deutungstradition einer zeitgemiflen Priifung zu unterziehen.

Der folgende Beitrag versucht dies, wobei sich die Ausfithrungen nicht
spezifisch auf Tanzbewegungen beziehen, sondern diese nur beispielhaft
verwenden. Im Mittelpunkt der Uberlegungen steht der Gegenstand bzw.
das Phinomen >Bewegungs, das aus der Perspektive von zwei Begriffen,
dem Begriff der s>Form< und dem des >Wissens« analysiert werden soll.

Ausgehend von der Erkenntnis Cassirers in seiner Philosophie der sym-
bolischen Formen, wonach wir »nicht nicht geformt wahrnehmen« kénnen,
wird im ersten Schritt erliutert, welche grundsitzliche Bedeutung der Be-
griff der >Form« fiir jede Art des Handelns hat und welche Konsequenzen
dies fiir die Realisierung, Vorstellung und Tradierung von Bewegungen ha-
ben kann.

Im zweiten Schritt wird das dadurch entstandene mehrperspektivische
Konstrukt >Bewegungs-Form« prizisiert durch Beriicksichtigung des Wis-
sens-Aspektes. Uber die enge, auf bewusste Kognitionen bezogene Verwen-
dung hinaus, wird >Wissen« dabei im erweiterten Sinne nicht nur als know-
ledge of, also sich auskennen, sondern auch als knowing how im Sinne eines
>Konnens« verstanden.

Im dritten Schritt soll abschlieflend angedeutet werden, in welcher Wei-
se die modernen digitalen Medien Reprisentationsformen ermdglichen,
die nicht nur die visuellen Bild-Vorstellungen verindern, sondern zu einer
deutlich anderen, neuen Art des Wissens vom Bewegungswissen fithren
konnen.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ELk FRANKE

Von der Form der Bewegung zur Bewegung als Form -
ein Perspektivenwechsel

»AuBere« Bewegungsformen als Ausdruck innerer«
Einstellungen und Haltungen

Die Begriffe >Bewegung< und >Form« sind mit jeweils unterschiedlichen
philosophischen Beziigen in den Verhaltens- und Handlungswissenschaf-
ten grundlegend.

Seit den Anfingen der Philosophie wurde das Problem der >Bewegung:«
als eine besondere dialektische Spannung von Einheit und Vielheit, Seien-
dem und Nichtseiendem, Unverdnderlichkeit und Verinderlichkeit gedeutet,
bevor es in der Neuzeit seine mechanische Bedeutung als Ortsverdnderung
in der Zeit erhielt. Methodologisch ergibt sich die Schwierigkeit, den zeit-
lichen Prozess der Bewegung angemessen zu erfassen, wenn die Bewegung
nicht auf die jeweilige Differenz der riumlichen Messpunkte begrenzt wird,
die selbst wiederum nicht prozesshaft-zeitlich sind.

Unter >Form« werden in Abgrenzung zum isthetisch-performativen
Begriffsgebrauch nicht bestimmte (iuflere) Bewegungsarten, also spezifi-
sche Ausdrucksformen z.B. im Tanz verstanden, sondern der Verweis auf
die Form einer Bewegung ist als Hinweis auf die Formungsbedingungen zu
verstehen, denen jede Bewegung unterliegt. Dabei wird explizit Bezug ge-
nommen auf die Theorie der symbolischen Formen von Cassirer und die
handlungstheoretischen Uberlegungen von Schwemmer.

Unter >Wissenc soll nicht nur jenes kognitive Wissen verstanden werden,
das lange Zeit die abendlindische Kulturentwicklung geprigt hat, sondern
auch jene verschiedenartigen Moglichkeiten der Weltaneignung, die sich
durch die unterschiedlichen Sinneserfahrungen ergeben, so dass man auch
von so etwas wie »Bewegungs-Wissen« sprechen kann.

Der Zusammenhang von Ereignis und Form

Die grundsitzliche Frage, die auch fiir die Erfassung von Bewegung als
Bewegung gilt, »wie nehmen wir etwas wahr, wenn wir es wahrnehmenc,
beantwortet u.a. Cassirer auf eine sehr fundamentale Weise: »Nicht anders
als durch das Medium der Form. Das ist die Funktion der Form, dass der
Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, d.h. indem er alles was
Erlebnis in ihm ist, nun umsetzen muss in irgendeine objektive Gestalt.«
(Cassirer/Heidegger 1991: 286) Neben Whitehead ist es das Verdienst Cas-
sirers, dass die Diskussion iiber die Fragen der Wahrnehmung, Erkenntnis
und des Verstehens in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts eine zukunfts-
weisende Erweiterung erhielt. So konnte Cassirer auf tiberzeugende Weise
zeigen, dass der Mensch immer nur »in Formen« wahrnehmen kann, was
bedeutet, dass neben der bis dahin in der kantischen Tradition favorisierten
Sprache als Ordnungsfaktor auch Bilder, Rituale oder Mythen, aber auch

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG - BEWEGUNG ALS FoRrRMm | 121

Musik und Bewegung eine Wahrnehmungs- und Erkenntnisfunktion be-
sitzen.

Langer (1965) hat die daraus sich ergebende Perspektive eines vor- und
auflersprachlichen Verstehens weiterentwickelt, indem sie explizit zwischen
»diskursiven« und »prisentativen« Formungsbedingungen unterscheidet.
Dabei geht sie davon aus, dass der Umfang menschlicher Vernunft grofer
ist, als der Bereich, der durch die Diskursivitit der Sprache bestimmt wird,
d.h. auch durch prisentative Formungsprozesse, die sich in Bildern zeigen,
wird Wissen artikuliert. So gibt es in

»unserer Erfahrung Dinge, [...] die in das grammatische Ausdrucksystem nicht
hineinpassen. Dabei handelt es sich jedoch nicht notwendigerweise um etwas
Blindes, Unbegreifliches, Mystisches; es handelt sich einfach um Dinge, die
durch ein anderes symbolisches Schema als die diskursive Sprache begriffen
werden miissen.« (Langer 1965: 95)

Zu solchen anderen symbolischen Konfigurationen gehéren neben Bildern,
wie gezeigt werden wird, u.a. auch Bewegungen. Kennzeichnend fiir sie ist,
dass bei ihnen, in Absetzung zur Sprache, sich die Bedeutung nicht aus der
Rekonstruktion der Wortfolge gleichsam elementenhaft, »nacheinander,
sondern gleichzeitig [...] in einem Akt des Sehens« (ebd.: 99) ergibt. Ent-
sprechend erschliefen wir die Bedeutung einer Photographie nicht iiber ein
elementarhaftes Vokabular ihrer hell-dunkel Flichen, sondern aus ihrem
Gesamteindruck.

»Die durch die Sprache tibertragenden Bedeutungen werden nacheinander ver-
standen [...]; die Bedeutungen aller anderen symbolischen Elemente, die zusam-
men ein groReres, artikuliertes Symbol bilden, werden nur durch die Bedeutung
des Ganzen verstanden. [...] Wir wollen diese Art von Semantik >prisentativen
Symbolismus< nennen. [...] er erweitert unsere Vorstellung von Rationalitit weit
uiber die traditionellen Grenzen hinaus und wird doch der Logik im strengen
Sinne niemals untreu.« (Ebd.: 103)

Inwieweit diese »Logik« auch bei der Erfassung korperlicher Bewegung re-
levant ist, soll in Analogie zur Interpretation von Bildern am Beispiel einer
Alltagsbewegung, dem Lauf zur Strafenbahn, prizisiert werden. Bei der,
die Person kennzeichnenden Ausdrucksform, lassen sich verschiedene Cha-
rakteristika des préisentativen Formungsprozesses erkennen.

a. Die prinzipielle Kontextrelevanz der >Formungselementex.
Obwohl die Laufbewegung aus verschiedenen >Elementenc« besteht, die
bewegungstheoretisch unter anderem tiber physiologische Bedingungen
(Gelenkformen, Schwerkraft, Kérpermittelpunkt etc.) und funktionale
Aspekte (Bewegungsumkehrpunkte etc.) bestimmt werden kénnen, bil-
den diese keine >Bewegungs-Grammatiks, aus der sich die Prozessspezi-
fik des Laufes einer Person ableiten lieRe. Sie ergibt sich vielmehr erst

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ELk FRANKE

aus der Relation einzelner Formelemente innerhalb des Bewegungspro-
zesses als individueller performativer Gesamteindruck.

b. Die Dominanz eines primdren Gesamteindrucks

Der spezifische Lauf der Person erhilt damit seine Bedeutung nicht aus
einer Verbindung einzelner >Lauf-Elementes, die jeweils eine eigenstin-
dige Bedeutung haben. Vielmehr findet eine mégliche Laufanalyse in
umgekehrter Weise statt: Ausgehend von einem primiren Gesamtein-
druck, werden fiir eine Deutung einzelne Bewegungsaspekte konstru-
iert. Thre umgekehrte Re-Konstruktion ergibt jedoch nicht den Gesamt-
eindruck der Bewegung (in ihrer Prozesshaftigkeit) wie es Kleist im Ma-
rionettentheater eindrucksvoll beschrieben hat.

¢ Die Singularitit der Bedeutung.

Anders als diskursive Symbole, die fiir etwas anderes stehen kénnen (das
Wort fuir ein Objekt, das es bezeichnet), verkérpern prisentative For-
mungsprozesse zundchst immer sich selbst. Entsprechend prisentiert
eine Bewegung nur sich selbst, >die Bewegung«. Sie erhilt ihre Bedeu-
tung nicht erst als Signifikant durch Bezug auf ein Signifikat, sondern
erscheint wie ein Bild zunichst als eine unableitbare Gesamtform. Ent-
sprechend gibt es bei der Interpretation einer Lauf-Bewegung kein >Nach-
einander« (vgl. Franke 1978: 80-124). Die Bewegung in ihrer Gesamtheit,
kann man mit Langer sagen, hat eine implizite Bedeutung, in der sich
ein genuines Wissen spiegelt. Es ist jenes prozesshafte Wissen, das keine
propositionale Form hat — und sich deshalb auch nicht vollstindig in
eine diskursive Darstellungsform tibersetzen lisst (vgl. Franke 2004).

Ereignis-Prasenz und Form-Prasenz -
zur Spezifik der Bewegungs-Vorstellung

Bisher wurde nur allgemein vom >Bewegungs-Bild< gesprochen, das die Vor-
stellung einer Bewegungskonfiguration bestimmt. Dies soll im Folgenden
prizisiert werden, indem deutlich getrennt wird zwischen >Ereignis-Pri-
senz<« und >Form-Prisenz« sowie hinsichtlich der Ereignisse zwischen dem
Sehen, Horen, Tasten, Riechen und Schmecken als Erfahrungsmodi.

Zunichst beispielhaft einige Hinweise zum Sehen. Im Sehen erfassen
wir eine Welt uns gegeniiber, die da ist. Die Sehwelt stellt eine Welt dar, in der
zeitgleich Aspekte miteinander verbunden sind (vgl. Schwemmer 2003: 102).

Eine solche Koprisenz unter zeitlichen Gesichtspunkten ldsst sich beim
Horen nicht feststellen. Zwar kann man mehr Gerdusche und Klinge gleich-
zeitig horen, aber das Horen als Ereignis ist letztlich immer durch die Zeit-
lichkeit seiner Entwicklung gekennzeichnet. Eine Melodie oder ein Rhyth-
mus lassen sich erst hinsichtlich ihrer eigenen Identitit erkennen, wenn sie
sich in einer zeitlich gegliederten Form entwickelt haben. Schwemmer fasst
das zusammen, wenn er schreibt:

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG - BEWEGUNG ALS FORM | 123

»Dieses Entwicklungsverhiltnis von akustischen Ereignissen und Héren ist ein
dynamisches Verhiltnis. Im Héren befinden wir uns in einem dynamischen
Weltverhiltnis, das wir als ein solches erleben, nimlich als ein, der Hérwelt Aus-
gesetzt sein [...]. Im Sehen — und damit meine ich im Erleben des Sehens — ver-
bleibt die Sehwelt dagegen uns gegentiber. Wir sind nicht einbezogen in sie.«

(Ebd.: 103)

Sie bleibt, kénnte man sagen, uns gegeniiber wesentlich abhingig vom Me-
dium, das uns das Sehen erméglicht, dem Licht.

Davon deutlich getrennt sind kérperliche Bewegungen wie sie u.a. durch
die kinasthetische Wahrnehmung erfahren werden. Anders als beim Sehen
und Horen, die das Licht und die Luft als Medium benétigen, gibt es bei
Bewegungen kein >materiales Zwischens, sondern dieses ist, wie schon Aris-
toteles betonte, ein »angewachsenes Zwischen«, woraus sich ein besonderes
Verhiltnis von tast- und kinasthetischem Bewegungs-Ereignis und Form
feststellen lisst (vgl. Franke 2006: 202ft.).

Diese prinzipielle Unterscheidung zwischen der Ereignisbildung beim
Sehen und Héren gegentiber der Ereignisbildung korperlicher Bewegungen
ist von zentraler Bedeutung, vor allem wenn die Frage beantwortet werden
soll, wie die Prisenz, die Vorstellungen von Bewegungen als Bewegungen
gebildet werden.

Ereignis - Form - Prasentation

Als >Prisentation« soll zunichst das Gegenwirtigwerden oder eine Wieder-
vergegenwartigung von Ereignisvorgingen des Sehens, Horens und der Be-
wegung verstanden werden. Ein Prozess, der immer zwei Voraussetzungen
erfiillt: zum einen ist es ein Prozess der Formbildung auf der Ereignisebene,
die z.B. das Sehen als physiologischen Vorgang ermdéglicht, und zum ande-
ren eine Formbildung, die eine gewisse Eigenstindigkeit gegeniiber den or-
ganischen Formungsprozessen besitzt. Somit kann man immer von einem
doppelstufigen Formungsprozess ausgehen, in dem erstens die Formung,
durch die Sehen hinsichtlich der organischen Bedingungen als Sehen mog-
lich wird, und zweitens die Formung, durch die eine Prisenz als >Seh-Bild<
in unserer Vorstellung entsteht.

Der erste Formungsprozess unterliegt weitgehend biologischen Gesetz-
mifigkeiten, wihrend die Erzeugung der Seh-Bilder auf der Stufe der Pri-
senz dariiber hinaus kontextuellen und situativen Bedingungen unterliegt.
Unter Bezugnahme auf Whitehead geht Schwemmer auf diesen Formungs-
prozess der Prisentation in seiner Handlungstheorie niher ein:

»Das Verhiltnis der organischen Prozesse zueinander haben wir mit Whitehead
als ein Verhiltnis der Formangleichung, der conformation, dargestellt. Der Uber-
gang zu den Bewusstseinsprozessen, und zwar zunichst zum Gefithltwerden
der organischen Prozesse und zur Vergegenwirtigung dieses Gefiihltwerdens,
lasst sich dagegen nicht mehr in der gleichen Weise als eine Formangleichung

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | ELk FRANKE

verstehen. Denn die Besonderheit der Bewusstseinsprozesse besteht ja auch in
ihrer Spontaneitit, also darin, dass ihre innere Form aus bereits eingerichteten
Aktivierungsmustern hervorgeht, und gerade nicht aus einer Angleichung an
die Formen der organischen Prozesse entsteht.« (Schwemmer 2001: 24)

Dies bedeutet, dass die Formungsprozesse, durch die unser Verhalten und
Handeln in der Welt konstituiert werden, unterschiedlichen Voraussetzun-
gen unterliegen.

»Wo die organischen Prozesse unsere Welterfassung — so kann man zusammen-
fassen — durch die Formangleichung, die conformation, ihre Verlasslichkeit ge-
winnen, geschieht dies fiir die Bewusstseinsprozesse durch deren Einbettung in
unsere Welt des Verhaltens und Fiithlens. Im Unterschied zu den organischen
Prozessen der Formangleichung ist diese praktische und emotionale Einbettung
unserer Bewusstseinsprozesse von einer deutlich hoheren Variabilitit. Sie lasst
Raum sowohl fiir kreative Phantasie und Gestaltung als auch fiir einzelne Irrti-
mer und allgemeine Verzerrungen unserer Weltorientierung.« (Ebd.: 25)

Ein Beispiel dafiir sind die von der Wahrnehmungspsychologie in vielfil-
tigen Untersuchungen bestitigten Spring-Figuren und Wahrnehmungs-
Tduschungen. Hier findet bei identischer Ereignis-Formung eine differente
Prisenz-Formung statt.

——

Hasen-Enten-Kopf (Wittgenstein 1967: 228)

Offensichtlicher als bei der Erfassung der Welt durch das Sehen zeigt sich
die Differenzierung der zwei Formungsprozesse beim Horen —insbesondere
beim Héren von Musik in der Form von >Klang-Bildern«. Sie dokumentieren
die Eigenstindigkeit des Formungsprozesses auf der Prisentationsebene
unter Einfluss von Situationen und Emotionen sowie die der Zeitstruktu-
rierung tber verschiedene Rhythmen. Die Musik erweist sich damit als ein
anschauliches Ausgangsfeld fiir die skizzierte Differenzierung in organisch-
materiale Formungen und kontextabhdngige situativ-emotionale Formungen
auf der Ebene der Prisentation im Sinne von >Klang-Bildernx.

Gleichzeitig kann an der Musik verdeutlicht werden, dass die Formung
der Prisentation niemals ein privater, sondern immer ein intersubjektiver,
sozialer Konstruktionsprozess ist, der sich — wie in der Musikgeschichte be-
sonders offensichtlich wird — auch in eigenen Klangformen manifestiert.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG — BEWEGUNG ALS FoRM | 125

Der Komponist als Akteur und der Zuschauer als Rezipient entwickeln
dabei einen nicht zufillig kompatiblen Formungsprozess. So konnte u.a.
Fricke zeigen, wie die abendlindische Musik bis 1900 — die bis heute we-
sentlich die klassische Musikrezeption bestimmt — durch eine dominante
Konstruktionsstruktur gekennzeichnet ist:

»Durch die ersten Akkorde oder durch die Anordnung der ersten Téne einer
melodischen Linie konstruiert sich der Horer eine Basis. Sie ist insofern eine
Rekonstruktion, da der Horer nachvollzieht, was der Komponist schon vorher
konstruiert hatte. Diese Konstruktion ist [...] eine Notwendigkeit, weil von die-
ser Setzung eines tonalen Zentrums alle anderen Toéne, Akkorde und Tonfolgen
ihren relativen Wert und damit ihre Bewertung erhalten. [...] Das Setzen der
Bezugsbasis gibt es in verschiedenster Form [...] Wie wichtig uns ein solcher
Bezugspunkt ist, verdeutlichen die Ergebnisse von Aufhagen, die zeigen, dass
sich die Horer selbst bei atonalen Tonfolgen tonale Zentren suchen, der Horer
schafft sich eine Ordnung — wie er auch sonst gezwungen war, das Ordnen,
Kategorisieren, Segmentieren usw. zu lernen, um sich in der Welt zurecht zu
finden, um tiberhaupt leben zu kénnen. Und eine Ordnung ist — nicht nur in der
Musik — ein Beziehungsgefiige.« (Fricke 2000: 31)

Entscheidend ist, dass beim Héren von Musik, anders als beim Sehen, der
Aspekt der Zeit bedeutsam wird. In Form besonderer rhythmischer Muster,
die aus dem musikalischen Ablauf extrahiert werden und gleichzeitig einen
Ordnungs- und damit Wiedererkennungswert erhalten, wird die Zeit als
wesentliches Prinzip des Formungsprozesses erkennbar. Damit lisst sich
konstatieren, dass die Zeit einen Aspekt darstellt, der beim Formungspro-
zess des Sehens kaum von Bedeutung ist, fiir das Horen aber eine wichtige
Gliederungsfunktion erhilt und fiir die Bewegung von fundamentaler Be-
deutung ist, wie das folgende Kapitel zeigen wird.

Das Bewegungs-Bild
als ein besonderes Wissen von der Zeit

Die Reprisentation des Horens z.B. von Musik in Form von >Klang-Bildern«
gelingt nur, wenn die Zeit in diesen Bildern auch in einem riumlichen
Nacheinander z.B. tiber Rhythmusstrukturen manifestiert wird, wobei die-
se Rhythmusstrukturen sich letztlich als gegliederte Bewegungen beschrei-
ben lassen. Erscheinen die zeitlich gegliederten Bewegungen damit als ein
wesentliches Strukturelement bei der Reprisentation von >Hér-Bildernc, ver-
schiebt sich das Problem auf eine gleichsam darunter liegende Ebene, wenn
man fragt, wie die Gestaltung von >Bewegungs-Bildern« gelingen kann.
Zunichst erscheint es naheliegend, >Bewegungs-Bilder« als Spurlegun-
gen der Bewegungen im Raum aufzufassen. Somit kénnte man sagen: das
>innere Auge« erfasst Bewegungen als Zustandsinderungen im vorgestell-
ten Raum. Eine Deutung, die nahe liegt, aber gravierende Voraussetzungen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | ELk FRANKE

besitzt, auf die schon Henri Bergson verwiesen hat. So besteht Bergson da-
rauf, »den durchlaufenden Raum und den Akt, durch den er durchlaufen
wird« (Bergson 1989: 8s), deutlich voneinander zu unterscheiden.

Der eigentlich zeitliche Vollzug einer Bewegung wird auf diese Weise zu
einer rdumlichen Figur. Wir halten von der »Bewegtheit der Bewegung« —
wir wiirden heute sagen von der Prozesshaftigkeit der Bewegung — in unse-
rer Wahrnehmung und in unserer Vorstellung nur »den unbewegten Um-
riss der Bewegung« fest (Bergson 1991: 306). Einen Umriss, der sich zusam-
mensetzt aus vielen aufeinander folgenden, in sich unbewegten Zustands-
verhiltnissen. Beim Bemiihen, die Besonderheit dynamischer Verhiltnisse
des Menschen zur Welt transparent zu machen, bediente sich Bergson des
in seiner Zeit populdren Begriffs des »Lebens«, des »Lebendigen« in Abset-
zung zum Starren, Festen, Toten und bereitete damit nicht unverschuldet
seine Rezeption als »Lebensphilosophs, einschliellich der daraus sich erge-
benden Kritik, vor. Erst in jlingster Zeit hat eine Renaissance der Schriften
Bergsons gezeigt, dass seine Ausgangsposition und seine grundsitzlichen
Fragen mehr Aufmerksambkeit verdienen als seine zeitgebundenen Antwort-
versuche. Dies gilt auch fiir die hier zu behandelnde Frage nach der Kon-
struktion von >Bewegungs-Bildern« als Formungsprozess in Abgrenzung zu
den biologisch-motorischen Formungsbedingungen von Bewegung. Letzte-
res ist ein Thema in der biomechanischen und kognitiven Bewegungswis-
senschaft des Sports. Dagegen stellt die erste Frage nach den Bedingungen
von >Bewegungs-Bildern«< eine immer noch akute philosophische Heraus-
forderung an das bewegungswissenschaftliche Denken dar.

Philosophisch relevant ist Bergsons Verweis auf die Verrdumlichung in
der Bewegungs-Vorstellung selbst, wodurch nicht nur ihr Vollzugscharakter
verschwindet, sondern — und dies ist wichtig — mit der Verrdumlichung auch
eine Distanzierung von der leiblich-gebundenen, direkt erlebten Prozesshaf-
tigkeit von Bewegungen stattfindet. Dies hebt Schwemmer pointiert hervor:

»Aber nicht nur diese unbeteiligte Distanziertheit ist fiir Bergson ein philoso-
phisches Argernis, sondern auch die Transformation — so kénnte man es moder-
ner formulieren — einer dynamischen Syntax in eine statische Syntax und damit
die Perspektivierung unseres Handelns wie der Bewegung tiberhaupt in einer
Begrifflichkeit, die von den Idealen einer Klassen- und deutlichen Unterschei-
dungspraxis durchdrungen ist, in der man aber gerade die Vollzugswirklichkeit
unseres Handelns und die Prozessualitit der Bewegung nicht mehr erfassen
kann.« (Schwemmer 2003: 103)

Entscheidend ist, dass diese Differenz nicht als eine Differenz zwischen Ak-
teurs- und Rezipientenperspektive gedeutet wird, sondern deutlich macht,
dass sich darin ein generelles Problem bei der Formung von >Bewegungs-
Bildern« zeigt. Auch wird die Herrschaft des Sehens in der Hierarchie der
Sinneswelten deutlich, da sie die Konstruktion von >Bewegungs-Bildern«
bestimmt. Es geht somit weniger um die blole Sichtbarmachung oder Ver-
bildlichung unseres Erlebens, sondern um die mit dem Sehen entwickelten

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG - BEWEGUNG ALs Form | 127

Formungsprinzipien und ihrer implizierten Verrdumlichung von Ereignis-
sen als Reprisentationsform. Bergson macht auf ein weiteres Problem auf-
merksam:

»Es liefe sich jedoch die Frage aufwerfen, ob nicht die untibersteigbaren
Schwierigkeiten, die gewisse philosophische Probleme bieten, daher kommen,
dafl man dabei beharrt, die Erscheinungen, die keinen Raum einnehmen, in
Riume nebeneinander zu ordnen, und ob sich der Streit nicht oft dadurch be-
enden liefe, dafl man von den allzu groben Bildern abstrahiert, um die es sich
abspielt.« (Bergson 1989: 7)

Um im weiteren Verlauf diesen kritischen Hinweisen Rechnung zu tragen,
wird vorgeschlagen, beim Formungsprozess der Bewegungs-Reprisentation
nicht mehr von >Bewegungs-Bildern¢, sondern vom >Bewegungs-Wissen«< zu
sprechen.

Bewegungsprasentation
als eine Form von »Bewegungs-Wissen«

Der Begrift des Wissens kann in dreifacher Weise expliziert werden: kno-
wing that, knowledge of und knowing how.

Wihrend in wissenschaftlichen Untersuchungen in der Regel nur das
propositionale Wissen anerkannt wird, sind die beiden anderen Formen
auch in konkreten Handlungszusammenhingen relevant.

Der im Folgenden verwendete Begriff des »Bewegungs-Wissens«schlief3t
die anderen beiden Wissensformen nicht nur aus pragmatischen Griinden
mit ein, sondern integriert sie bewusst im Sinne des Wissens als ein >Kén-
nen<, um damit auch den bisher vermissten Vollzugscharakter in Formungs-
prozessen von Bewegungen zu dokumentieren.

Im Unterschied zu Wissensformen, die sich auf Sachverhalte beziehen
und sich als ein distanziertes >Wissen, dass p...< zeigen, ist das >Kénnenc« als
ein >Wissen etwas Bestimmtes zu tuns, dispositionell. So ist der Drehsprung
in einer Tanzchoreographie nur dann erfolgreich, wenn der Absprung mit
dem richtigen Krafteinsatz zur richtigen Zeit erfolgt ist. In Bezug auf die
Prozesshaftigkeit der Bewegung ist es ein Wissen, das sich leiblich-habitu-
ell herausbildet, wobei der Leib gleichsam als >Prozessspeicher< fungiert.
Ein »Prozessspeichers, der jedoch hinsichtlich der ereignishaften Wahrneh-
mung und der Reprisentation von Bewegung einem differenten Formungs-
prozess unterliegt.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | ELk FRANKE

Ereignishafte Wahrnehmung von Bewegung

Typisch fiir die Prozesshaftigkeit kérperlicher Bewegung ist, dass ich um
das »Bewegliche« (Merleau-Ponty) dieser Bewegung wissen kann, aller-
dings in einer distanzlosen Weise des Erlebens. Diesen Zustand kennzeich-
net, dass man in diesem ist. Merleau-Ponty verdeutlicht dies am Beispiel
eines fliegenden Steins. So ist ein geworfener Stein nicht ein identischer
(der immer gleiche Stein), dem die Bewegung als ein >Auferliches« (als eine
Qualitit) hinzugefiigt wird, sondern der fliegende Stein ist die Bewegung
selbst. Sie ergibt sich immer als das Ergebnis einer Perspektive in Bezug zu
einem Stein. Diese schon im klassischen Zenondiskurs sichtbar gewordene
Zuriickweisung einer Unterscheidung von Beweglichem und Bewegung
besagt, dass der Mensch die Bewegung als Bewegliches leiblich erfahren
kann, jedoch, wie anschliefend deutlich wird, bei der Reprasentation die-
ser Bewegungswahrnehmung auf die Differenz von Wahrnehmungszu-
stand und dessen Reprisentation zuriickverwiesen wird.

Besonders deutlich wird dies einerseits in der Moglichkeit des Menschen
zur Simultanitit. Durch sie gelingt es, mehrere Faktoren einer Bewegungs-
Wirklichkeit »gleichzeitig« erleben zu kénnen, mitunter trotz oder gerade
wegen einer >relativen Fiille« bzw. >Dichte«. Andererseits besitzt der Mensch
aber auch die Fihigkeit, dadurch besonders erfolgreich handeln zu kénnen,
weil er den Strom der Ereignisse in eine Folge von Zustinden umwandeln
kann. Erst mit der geformten Bewegungs-Vorstellung als Konnensdimen-
sion gewinnen wir die Moglichkeit, uns in unseren Bewegungen zu uns
selbst zu verhalten. Erst mit den Reprisentationen unserer Bewegungen wer-
den wir zu sich bewegenden Personen und erwerben damit das Potential zur
Reflexivitit gegeniiber dem eigenen Tun.

Dies hat sehr grundsitzliche Konsequenzen. Aus konstitutiver Sicht gibt
es zundchst die Moglichkeit, die Bewegung als leiblichen Prozess in seiner
zeitlichen Dynamik als eine Ereignisform zu erleben. Dariiber hinaus ist die
Reprisentation dieses prozesshaften Vorganges aber letztlich immer nur in
einer verrdumlichten Form im Sinne von >Bewegungs-Spuren< in unseren
Vorstellungen erfassbar.

Ein konstitutives Dilemma in der Gestaltung von Bewegungen, das sich
als Vorteil und als Nachteil erweisen kann. So stellt die Differenz zwischen
den Formungsbedingungen des Bewegungs-Ereignisses und der Bewe-
gungs-Vorstellung ein grofles Potential an Reflexivitit dar. Eine Reflexivitit,
die sich aus dem Unterschied zwischen den beiden differenten Formungs-
prozessen (Ereignis-Form und Vorstellung-Form) ergibt. Sie ist fiir Lehr-
Lernprozesse von Bewegungen u.U. von grofler Bedeutung, da durch die
hiufig klar erfassbaren Differenzerfahrungen zwischen vorgestellter Be-
wegung und realisierter Bewegung (z.B. bei gescheiterter oder gegliickter
Aufgabe einer Tanzbewegung) eine gleichsam zeitgleiche »Reflexion im
Prozess« erfolgen kann, ganz im Gegensatz zur sonst eher zeitlich >nach-
laufenden« kognitiven und reprisentativen (sprachlichen) »Reflexionen tiber
den Prozess« (vgl. Franke 2003).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG - BEWEGUNG ALS FoRrRMm | 129

Diese Differenz im Formungsprozess von Bewegungs-Ereignis und
Bewegungs-Reprisentation schafft hiufig aber auch besondere Probleme
in Lehr-Lernprozessen von Bewegungen. Denn die Prozesshaftigkeit der
Bewegung kann nicht tiber die Reprisentation der Bewegung erfasst wer-
den: Die einzelnen Raumpunkte, die im vorgestellten Bewegungs-Schema
die Bewegungsform ergeben, fixieren zwar rdumliche Eckpunkte des Be-
wegungsablaufes, also im Sinne Bergson den »durchlaufenen Raum, aber
eben nicht »den Akt, durch den er durchlaufen wird.« (Bergson 1989: 8s)

Um diesen Nachteil in Lernprozessen von Bewegungen auszugleichen,
der sich insbesondere iiberall dort zeigt, wo komplexe Ausdrucksformen re-
levant sind, wie im Leistungssport oder dem Tanz, gibt es eigentlich nur
zwei Moglichkeiten: Zum einen kann versucht werden, das >Bewegliche«der
Bewegung zwischen den Raumpunkten der Bewegungsvorstellung transpa-
rent zu machen. Bekanntlich ergeben sich durch den analogen Film bzw. das
Video dazu vielfiltige Moglichkeiten. Zum anderen bietet sich seit kurzem
uber die digitale Bildtechnik eine neue weitreichende Chance, das >Beweg-
liche< der Bewegung tiber die rdumlichen Fixpunkte der Bewegungs-Vor-
stellung zu erschlieflen.

Der Vorteil analoger Filmaufnahmen z.B. von Tanzbewegungen ist, dass
der Lernende den Ablauf, den Fluss, das Bewegliche der Bewegung visu-
ell erfassen kann, wobei es weiterhin eine Aufgabe bleibt, dieses gesehene,
flieRende >Bewegungs-Bild« anschlieffend in ein dynamisches >Bewegungs-
Wissens, in eine eigene dynamische Ereignisform zu iibertragen. Eine Her-
ausforderung, die fiir alle mediengestiitzten Schulungsprogramme von Be-
wegungen, also auch Tanzbewegungen, in gleicher Weise gilt.

Eine andere Zugangsweise ergibt sich, wenn die Bewegungsfolge nicht
uber die analoge Filmfassung mimetisch erlernt wird, sondern die struktu-
rellen Bedingungen der digitalen Bildtechnik genutzt werden, um eine >Re-
prisentations-Form«im Sinne einer dynamischen Syntax zu entwickeln.

Das Werden zur Form im Spiegel digitaler Medien

Seinen Beitrag »Bergson und die synthetischen Bilder« (2002) leitet Lazzarato
mit einem Auszug zum Tanz ein.

»Wir beginnen damit, die Bewegung des Tanzens zu betrachten und eine Wahr-
nehmung zu entwickeln. Diese Wahrnehmung tritt wie man weif}, in Bezie-
hung zum Gedichtnis und zu motorischen Bildern, in diesem Fall zu den mo-
torischen Bildern, die uns auch das Laufen erméglichen. Aber diese (-reine)
Wahrnehmung ist [...] [kein] visuelles Bild.« (Lazzarato 2002:100)

Vielmehr handelt es sich, beachtet man die Hinweise von Bergson, um »Mus-
ter der Relationen [...] vor allem der zeitlichen Relationen — der aufeinander
folgenden Elemente der auszufithrenden Bewegung« (Bergson 1991: 950).
Die Vorstellung einer Bewegungsfolge ist danach also nicht, wie populire

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | ELk FRANKE

Deutungen nahe legen, eine Folge von visuellen Bildern des Bewegungsab-
laufes, sondern ein dynamisches Schema zeitlicher Beziehungen. »Das dy-
namische Schema ist eine Vorstellung sui generis, in der Verhiltnisse, Krifte
und Michte erscheinen; nicht Reprisentationen, sondern Bewegungen von
Reprisentationen.« (Lazzarato 2002:100)

Fragt man nun skeptisch, wie diese Bewegung von Reprisentationen »zu
denkenc sind, wie man sich jenes »dynamische Schema« vorstellen kann,
bietet Bergson zunichst nur eine Abgrenzung an: »Es muss deshalb eine
Art von >Vorstellung« geben, die keine >bildhafte Vorstellung« ist.« (Berg-
son 1991: 936) Sie konstruiert keine Bilder im Sinne visueller Bilderfolgen,
sondern es sind gleichsam »die Anweisungen, die benétigt werden, um die
Bilder zu rekonstruieren.« (Ebd.) Zusammenfassend bedeutet das: Das dy-
namische Schema ist »eine Intensitit, eine Macht, eine Kraft« (ebd.), wir
wiirden heute sagen, ein Beziehungsgeflecht, welches die Bilderfolge der
Bewegung ermdglicht. Dies bedeutet, es muss neben der Bilderfolge eine
weitere Ordnungsstruktur geben, die dieser als Voraussetzung dient.

Ubertragen wir diese knappe Deutungsskizze auf die eingangs genann-
ten analogen Videoaufnahmen und digitalen Bildkonstruktionen, dann lisst
sich sagen: Das Video stellt eine visuelle Bilderfolge dar, die dem Wahrneh-
mungsapparat als Gedichtnisstiitze dienen kann. Die digitale Technologie
konstruiert demgegeniiber mogliche Bilderfolgen tiber eine >nicht-bildhaf-
te< Reprisentation. Denn das Computerprogramm produziert Bilderfolgen
durch Synthese und nicht durch Eindriicke. Es ermdglicht, vom Bild als Vor-
Bild zu den Voraussetzungen der Reprisentation zu gelangen.

Da der Computer nicht abbildet, sondern konstruiert, nicht mimetisch
arbeitet und damit auch nicht in der Bilderstellung vom Licht abhingig ist,
sondern iiber zwei Merkmale, die >Diskretisierung« und das >Kalkiil< wirk-
sam wird, entwickelt er eine Fahigkeit, die {iber die bisherige Verraumli-
chung der Vorstellung von Bewegungsfolgen hinausgehen kann. Der Com-
puter erlaubt es »das Werden (die Dauer) in diskrete Elemente zu zerschnei-
den« (Lazzarato 2002: 1), die durch ihre infinitisimale Form die Kontinuitat
des Werdens und damit dem Aspekt von Bewegung in der Reprisentation in
beinahe idealisierter Weise entsprechen kénnen.

Versucht man, diese abstrakten Anmerkungen abschlieffend auf den
Lehr-Lernalltag von Tanzbewegungen zu transformieren, bedeutet das,
dass gepriift werden miisste, welche Konsequenzen Bewegungsschulungen
mit analoger, im Vergleich zu digitaler, Technik haben. Eine abschliefende
Hypothese kénnte lauten: Wihrend die analoge Technik vorrangig kinisthe-
tisch-emotionale Bewegungserfahrung in mimetischer Weise ermdoglicht
und dabei auf ein implizites Reflexionspotential im Ubungsprozess vertraut,
bietet die digitale Technik dariiber hinaus die Moglichkeit, den Prozess der
Dynamisierung, ausgehend von beliebigen Haltepunkten im Bewegungsab-
lauf real und simulativim Sinne eines Moglichkeitsspektrums zu erweitern
und damit den Formungsprozess auf der Ebene der Reprisentation {iber
eine Vor-Bildfunktion hinaus in zeitlich-raumlicher Weise zu erweitern.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Form DER BEWEGUNG — BEWEGUNG ALS FoRM | 131

Literatur

Bockrath, Franz/Franke, Elk (2001): Vom sinnlichen Eindruck zum symboli-
schen Ausdruck —im Sport, Hamburg: Czwalina.

Bergson, Henri (1989): Zeit und Freiheit, Frankfurt a.M.: Athendum.

Ders. (1991): Oeuvres, Paris: Presses Universitaires de France.

Brandenburg, Hans (1921): Der moderne Tanz, Miinchen: Miiller.

Buytendijk, Fredrik Jacobus Johannes (1956): Allgemeine Theorie der mensch-
lichen Haltung und Bewegung, Berlin, Gottingen, Heidelberg: Springer.

Cassirer, Ernst/Heidegger, Martin (1991): »Davoser Disputation zwischen
Ernst Cassirer und Martin Heidegger«. In: Martin Heidegger, Kant und
das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M.: Klostermann, S. 274-296.

Franke, Elk (19778): Theorie und Bedeutung sportlicher Handlungen. Voraus-
setzungen und Moglichkeiten einer Sporttheorie aus handlungstheoretischer
Sicht, Schorndorf: Hofmann.

Ders. (2003): »Asthetische Erfahrung im Sport — ein Bildungsprozess?« In:
Elk Franke/Elke Bannmiiller (Hg.), Asthetische Bildung, Butzbach-Grie-
del: Afra-Verlag, S. 17-37.

Ders. (2004): »Bewegung — eine spezifische Form nicht-proportionalen Wis-
sens.« In: Gabriele Klein (Hg.), Bewegung. Sozial- und kulturwissenschafi-
liche Konzepte. Bielefeld: transcript Verlag, S. 109-130.

Ders. (20006): »Erfahrung von Differenz — Grundlage reflexiver Korper-Er-
fahrung.« In: Robert Gugutzer (Hg.), Body turn: Perspektiven der Sozio-
logie des Korpers und des Sports. Bielefeld: transcript Verlag, S. 187-2006.

Fricke, Jobst (2000): »Die Systemische Musikwissenschaft als eine Konse-
quenz der Digitalisierung und Globalisierung des Wissens« In: Joachim
Stange-Elbe (Hg.), Musik im virtuellen Raum, Osnabriick: Universitits-
verlag, S. 25-38.

Langer, Susanne K. (196s): Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol in Den-
ken, im Ritus und in der Kunst, Frankfurt a.M.: Fischer.

Lazzarato, Maurizio (2002): Videophilosophie — Zeitwahrnehmung im Postfor-
dismus, Berlin: books-Verlag.

Schmitz, Hermann (1998): Der Leib, der Raum und die Gefiihle. Ostfildern
vor Stuttgart: Ed. Tertium.

Schwemmer, Oswald (2001): »Handlung und Reprisentation.« In: Franz
Bockrath/Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen
Ausdruck —im Sport. Hamburg: Czwalina, S. 11-32.

Ders. (2003): »Cultural Rationality and Moral Principles.« In: Elmar Te-
north (Hg.), Die Form der Bildung — Bildung der Form, Bibliothek der
Bildungsforschung (Vol. 21): Berlin, S. 93-122.

Straus, Erwin (1956): Vom Sinn der Sinne, Berlin, New York, Heidelberg, Got-
tingen: Springer.

Ders. (1960): Psychologie der menschlichen Welt, Berlin: Springer.

Wigman, Mary (1963): Die Sprache des Tanzes, Stuttgart: Battenberg Verlag.

Wittgestein, Ludwig (1967): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bewegungserkenntnis.
Zu einigen Modellen, dem Kinetischen

gerecht zu werden

FrRANZ ANTON CRAMER

Tanz ist mehr als die Summe choreographischer Werke. Zugleich kann nur
aus der Betrachtung des Einzelfalls tinzerischer Praxis Erkenntnis tiber die
Form gewonnen werden, in der Tanz erscheint. Doch ist dieser Einzelfall je
und je geprigt von Motiven, Triebkriften und Bedingungen, welche tiber
das Werkhafte hinausgehen. Die Erscheinungsweise von Tanz als choreo-
graphische Realitdt ist immer auch ein kultureller Prozess, der sich in der
bloRen historischen Faktizitit des Werkes weder erklirt noch erschopft. Die
Entstehung von Analyseformen, die iiber das dsthetisch-kritische Instru-
mentarium hinausgehen und nach grundlegenden Wesensziigen forschen,
die Bewegung zu Tanz werden lassen und die umgekehrt die Praxis des Fra-
gens selbst beeinflussen, indem sie Bewegung in sich einschliefen, prigt
das erste Drittel des 20. Jahrhunderts.

Die Einsicht in das Ungentigen der herkémmlichen Instrumente, Welt
zu erfassen und Erkenntnis zu konstruieren, fithrt zu einem gesteigerten
Interesse an korperbegriindeten Formen kultureller Praxis und an mit ih-
nen verbundenen wissenschaftlichen Disziplinen wie etwa der Ethnologie
und Anthropologie. Sichtbar wird dies auch durch die Etablierung einer
neuen Kunstgattung mit dezidiertem Anspruch auf Eigenstindigkeit: dem
Tanz. Dieser Konnex ist durch zahlreiche Versuche charakterisiert, das Kor-
perliche selbst als Paradigma des Wissens zu analysieren und konzeptionell
darzustellen. Dabei berufen sich viele Autoren, soweit sie nicht ausdriick-
lich auf kiinstlerischer Ebene argumentieren, gar nicht unmittelbar auf den
Tanz und seine Fragestellungen, obwohl ihre Thematiken auf das Engste
mit den phinomenologischen Mustern und Erscheinungsweisen von Bewe-
gung als Tanz und ihrer materiellen Triger, der Korper, verbunden sind.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Franz ANTON CRAMER

Helmuth Plessner

In seinem 1928 verdffentlichten Werk »Die Stufen des Organischen und der
Mensch« geht Helmuth Plessner von der Frage aus, wie und warum der
Mensch als biologisches Wesen Kultur als seine spezifische Lebenswelt her-
stellen konnte: »Wie aus korperlichen Tatsachen geistige Dimensionen wer-
den« (Plessner 1975: 5) bleibt letztlich ratselhaft. »Wie [...] der schépferische
Geist zu dieser konkreten Existenz >in< einem Menschen, zu dieser Abhdin-
gigkeit von seinen physischen Eigenschaften kommt, bleibt ebenso ritselhaft.«
(Ebd.)

Diesem Ritsel nachzugehen, wird im 20. Jahrhundert eine Aufgabe des
Tanzes, der Tanzwissenschaft und der konzeptionellen Bannung von Bewe-
gung. Dabei gehen die kiinstlerischen Impulse zunichst von Deutschland
aus; die philosophische Beschiftigung mit Phinomenen der Dynamik von
Wissen und Kultur ist dagegen in Frankreich besonders ausgeprigt.

Das Nachdenken tiber Kultur jenseits von Kérpern und die Herstellung
von Empirie und Objektivitit durch dem Korper abgelauschte, aber schein-
bar von seinen Unvollkommenheiten abgeloste Verfahrensweisen und Me-
thoden (vgl. Crary 2002) scheint Plessner unzulissig. Man tibersehe damit
gerade jene Moglichkeiten von Erkenntnis und Verstehen, die sich aus der
korperlichen Konstitution der Wahrnehmung und des Philosophierens er-
geben: »Die fortschreitende Erfahrung von der Verschiedenheit der mensch-
lichen Kulturen und ihrer Weltbilder hat diesen letzten Rest von Naivitit
und das Vertrauen in die Zeitentzogenheit der Erkenntniskategorien unter-
graben.« (Plessner 1975: 10)

Plessner arbeitet an der Begriindung des Aisthetischen als einen auto-
nomen, unmittelbaren Raum des Zugriffs auf Wirklichkeit. Die Dimension
des Erlebens selbst wird dabei Teil der theoretischen Begriindung fiir die
Unmittelbarkeit des Vorgangs: Weil es einen Moment des Unmittelbaren (als
Erfahrung) gibt, muss dieses Unmittelbare auch behauptet werden gegen
die empiristische Vereinzelung des Wissens. Es geht gegen den »sterile[n]
Dualismus von Erfahrungswissen einerseits, Erkenntnistheorie anderer-
seits« (ebd.: 30).!

Raymond Bayer

Anders geht der franzésische Kunstwissenschaftler Raymond Bayer vor. In
seiner zweibindigen Abhandlung »Asthetik der Grazie« (1933) iiber Phino-
mene der Anmut als Grundlage einer rational begriindeten Asthetik — sie
heifdit im Untertitel »Einfithrung in das Studium strukturellen Gleichge-
wichts« (Introduction & l'étude des équilibres de structure) — widmet Bayer dem
Tanz zwei Kapitel, jeweils iiberschrieben mit Mechanik und Asthetik. Bayers

1 | Siehe hierzu auch den Abschnitt »Anthropologie, Bewegung, Wissen« in
Cramer 2008: 155-186.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 135

Ansatz ist weitgehend deskriptiv: Er betrachtet die tatsichlichen Schritte
und Figuren des klassischen Vokabulars, befasst sich mit deren Kraftlinien,
ihrem raumlichen Umfang, ihrer korperlichen Disposition und den visu-
ellen Wirkungen dieser Bewegungen. Grundiert bleibt der Blick von einer
humanistischen Emphase, wonach die wahre Anmut eine Art »Sieg« sei.

Simtliche Haltungen des akademischen Tanzrepertoires, wie attitude,
arabesque oder temps de pointe, seien »gedankenschwer. Jede Einzelne stellt
einen Zustand der Asthetik des Gleichgewichts dar.« (Bayer 1933: 247) Je-
doch bleibt dieser Zustand — wie jedes Gleichgewicht — paradox und dop-
pelsinnig: »Verausgabung, die wie Einsparung (épargne) wirkt« (ebd.: 260).
Dieser visuelle Effekt des Tanzes aber soll rational erklirt, und vor allem
aus dem Zustand des Paradoxes herausgel6st werden. Das dem Tanz inhi-
rente, ausgewogene Wechselspiel aus Beschleunigung und Verlangsamung,
aus Schwere und Gegenkraft, aus Leichtigkeit und Verausgabung soll in die
systemische Betrachtung des mechanischen Wirkungszusammenhangs
eingepasst werden. Dabei vermischt Bayer bestindig mechanische mit is-
thetischen und humanistischen Betrachtungen:

»Was die Grazie uns zu geben vermag, ist also nicht blofl die Darbietung einer
ganzen umfassend konstituierten Disziplin, sondern der Verweis auf jene Be-
reiche, in denen die Bewegung entsteht: die Transfiguration der mechanischen
Primissen des Tanzes. [...] Die Grazie taumelt bestindig in den Randbezirken
von Norm und Wunder. Grazie ist Nimbus. Und hier liegt der choreographische
Auftrag: Dinge natiirlich erscheinen lassen, die es nicht sind.« (Ebd.: 268f)

Bayers Ausfithrungen verharren in einem klar umrissenen Paradigma. Sei-
ne beschriebenen Modelle sind Elevinnen der Ballettschule an der Pariser
Oper, sie tragen Vornamen und verlieren sich doch immer wieder im All-
gemeinen der Tanzform, welche Bayer seiner Analyse zugrunde legt. Statt
»Nicole, Fanchette, Mireille, Marguerite« (ebd.: 256) ist die letztinstanzli-
che Begriindung immer nur »der Tédnzer« oder »der Tanz«. Und obwohl er,
anders als etwa Paul Valéry, ungemein ausfiihrlich einzelne Tanzfiguren
behandelt und in langen protokollartigen Passagen darstellt, sind seine Ab-
leitungen doch immer ins Unbestimmte gerichtet.

»Uber dem Mechanischen steht aber das Asthetische. Die Erscheinungsweise
als solche [...] hat ihre eigenen Gesetze, ihre Anordnungen fiir das Auge, die un-
mittelbar wirksam sind. In der gymnastischen Analyse des Tanzes, iibergehen
die mechanistischen Theorien vollig den zweiten Aspekt der Betrachtung, in
dem doch reichhaltige Lehren verborgen sind. [...] Fiir eine Gesamtschau des
Tanzes ist es unerldflich, auf diese héhere Ebene zu gelangen. Doch miissen wir
allein in diese Neue Welt vordringen.« (Ebd.: 2770)

Das Pathos solcher Einlassungen darf nicht dartiber hinwegtiduschen, dass
genau in dem Zeitraum, als Bayer an seiner »Asthetik der Anmut« schrieb,
das Internationale Tanzarchiv von Paris (Archives Internationales de la Danse,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | FrANZ ANTON CRAMER

A.L.D.) gegriindet wurde (vgl. Baxmann 2008), dessen wesentliches selbst
gestecktes Ziel darin bestand, die Auseinandersetzung mit dem Tanz aus
anderen Perspektiven zu ermdglichen und zu denken als bislang tiblich.
Wenn Bayer also beklagt, es gebe noch keine im eigentlichen Sinne kunst-
wissenschaftliche Analyse des Tanzes, dann belegt er diesen Befund selbst
in der Art seiner Auseinandersetzung, die weithin im Bereich der Anmu-
tungen verharrt. Gleichzeitig aber ist er zentraler Protagonist einer sich
konstituierenden &sthetischen Wissenschaft und ihres Interesses an Tanz
und Korperpraktiken.

Rolf de Maré und Pierre Tugal unterdessen sind als Griindungsfiguren
der A.L.D. tiberdeutlich in ihrer Kritik an den bisherigen Methoden der Ver-
wissenschaftlichung von Tanz und Tanzbetrachtung. Nach ihrer Ansicht ha-
be es darum zu gehen, das reine Kennertum, die Attitiide des Connaisseurs
aufzugeben und »objektive« Kriterien und Kategorien zu entwickeln (vgl.
Baxmann 2008). Mit ihrem Centre de Recherches sur lesthétique de la danse,
dessen Griindung 1937 angeregt worden war, wollten die A.I.D. genau diese
Neuorientierung festigen. Raymond Bayer selbst war bei den A.I.D. nicht
in Erscheinung getreten, doch war er fiir den Beirat dieses Forschungszen-
trums vorgesehen, das aufgrund des Kriegsausbruches 1939 seine Titigkeit
nie aufnahm.

Bayers Ansatz zielte nur mittelbar auf den Tanz als spezifische Form
der Produktion kultureller Tatbestinde. Er bestimmt die Grazie als isthe-
tische Kategorie; der Tanz sei wesentlich mit der Verwirklichung dieser
Ausgleichsstruktur befasst und stehe daher auch iiber sein eigenes Genre
hinaus fiir eine dynamisierte Asthetik der Bewegung und der kinetischen
Erscheinungsform.

»Diese Spuren des Tanzes findet man iiberall, oft kaum spiirbar, in der leben-
digen Bewegung wie in deren Darstellung durch den Menschen, in Bild oder
Skulptur. [...] vermittels der Choreographie bis zu jenem Darstellungsaspekt des
Tanzes vorzudringen, den Malerei und Bildhauerei so meisterlich beherrschen,
[...] heiflt nunmehr also, das innere Gesetz zu finden, welches in so vielen Kiins-
ten wirksam ist [...]. Tanz im engeren Wortsinn geistert, sofern er als Grazie
erscheint, durch alle Formwelten (hante tout 'univers des formes).« (Bayer 1933:

275)*

Entscheidend ist in Bayers Betrachtung der vorhandenen isthetischen Ka-
tegorien des Tanzes der performative Aspekt und somit die Feststellung,
wonach stets nur die Beobachtung des Einzelfalls und die konkrete Ausfiih-
rung Aufschluss iiber das Gesamtphinomen geben kénnen. Das Partikula-
re wird zum Vehikel fiir ein Verstindnis des Ganzen, auch wenn Bayer, wie
fast alle am Tanz interessierten Autoren seiner Zeit, bereits auf eine Vision
festgelegt ist.

2 | Siehe hierzu auch Faure 1933 und Florisoone 1933.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 1377

»Machen wir uns wieder ans Werk. Beharren wir. Machen wir unseren Geist
wendiger: um den Metamorphosen zuvorzukommen. Versuchen wir, die Balle-
rina in ihren ruhigeren Rhythmen zu erfassen, an der Stange, beim Port de bras,
beim Adage. Halten wir den Film einfach an: Fixieren wir das Bild, nach dem wir
suchen. Und schauen wir, was es in sich selbst ist, von wo es kommt, wohin es
geht.« (Ebd.: 287, H.d.V.)

Die Schwierigkeit ist offenkundig: Einerseits soll das Bewegungsereignis als
Gesamtheit erfasst und betrachtet werden, eben als performative Selbster-
scheinung, als ein In-Erscheinung-Treten der eigenen Regelhaftigkeit und
der eigenen dsthetischen Spezifik. Andererseits kann gerade das als subs-
tantiell Gesetzte, nimlich die Bewegung, nicht anders gebannt werden als
im Stillstand, im Anhalten des Filmes und der Festschreibung einer Bild-
lichkeit. Diese Aporie der Bewegung als stoffliche Grundlage formaler Be-
trachtung 16st Bayer auch nicht durch den Umweg tiber das Grazidse, tiber
die Anmut als spezifische Artikulation von Kriften und Ausgleich — oder
Einklang — von Gegensitzen und Widerspriichen auf. Das Begehren der
Kunstwissenschaft nach Regelhaftigkeit und spezifischer Analyse kiinstle-
rischer Erscheinungsweisen gelangt bei Bayer nicht iiber die Behauptung
hinaus.

Allerdings bemerkt er dies selbst. Den Schluss seiner Abhandlung wid-
met er der Frage, wie sich die untersuchten Aspekte struktureller Gleich-
gewichts-Erscheinungen &dsthetisch manifestieren und welcher Werkcha-
rakter ihnen zugrunde gelegt werden kann. »Das Werk mit seiner kristal-
lisierten Energie erscheint uns als [...] notwendige Etappe, ein Relais der
Verwandlung zwischen Erzeuger und Betrachter. Dieser weitreichende
Mechanismus rechtfertigt den Platz der Kunst insgesamt unter den Krif-
ten des Inneren.« (Ebd.: 555) Dieser Aspekt der inneren, der individuellen
Kraft, welche durch die Kunst zu ihrem Ausdruck gelangt, belegt ihrerseits
ein spezifisches und emphatisches Verhiltnis zur Kunst, dessen Grundie-
rung immer ein energetisches ist, verstanden als Umwandlungsprozess
affektiver Krifte: »Die menschliche Empfindung geht niemals verloren.
Das ist die Grundlage einer energetischen Vorstellung der Transformation.«
(Ebd.: 554) Ein Teil dieser Umwandlungsprozesse ist das Kunstwerk als Er-
gebnis eines anhaltenden Prozesses der Uberarbeitung, der Verwerfung,
der Veranderung:

»Nur dieses abgewandelte (transfiguré) Objekt mit seinen eigenen Rhythmen
und seinem eigenen Gleichgewichtszustand bietet sich aber unseren Empfin-
dungen an. [...] Wir tiberblicken alle Kimpfe des Kiinstlers: die Geschichte eines
in andere Proportionen iibertragenen Gleichgewichts — und die Strategie der
Hervorbringung, der Schlachten, welche der Kiinstler zwischen Zwang und
Freiheit zu schlagen hatte.« (Ebd.: 550)

Das dabei neu entstandene Werk ist aber nicht notwendig neu, sondern ver-
mag, der erfolgten Transformation zum Trotz, das Urspriingliche zu be-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | FRANZ ANTON CRAMER

wahren: die anfingliche Empfindung, den inneren Rhythmus, die formale
Wiedererkennbarkeit.

»Wir sind nur dann wahrhaft Zuschauer einer Darbietung, wenn wir uns die
Regeln dieser Darbietung zu eigen gemacht haben. Doch verschafft die derart
einem Regelwerk unterliegende Darbietung nur ein sehr trockenes Vergniigen:
das Wiedererkennen. Der Wissenschaftler in seinem Laboratorium mag diesel-
be Befriedigung empfinden.« (Ebd.: 561)

Der Wert eines Kunstwerks liegt somit in dem Bereich, in dem es spezi-
fische und damit auch individuelle Interpretationen und Zeugnisse der
Regel mit der Verinderung wahrnehmbar macht. Das »reine isthetische
Wohlgefallen« (le plaisir esthétique pur) sei »die Frucht [...] der in uns sich er-
eignenden Gleichzeitigkeit unserer Empfindung und des Bildes der Sache;
einer erhobenen, ausstromenden (fluante) Menschlichkeit und der gebann-
ten Form des Werkes.« (Ebd.: 562) Die spezifische Vermittlung zwischen
der »reinen Form« im metaphysischen, kategorialen Sinne, wie sie etwa
der Kunsthistoriker Henri Focillon entwickelt hatte (Focillon 1934), und
dem »Rohmaterial«, welches einer Formung je nach den eigenen, spezifi-
schen Bedingungen und seiner Beschaffenheit unterworfen werden muss,
ist Kunst, aber im weitgefassten Sinne als humane, humanistische Praxis:
»Wir miissen zu einer Kunst kommen, die gleichzeitig das Heterogene
der Ubertragungen (transcriptions) und die unverinderliche Dynamik des
Geistigen postuliert.« (Ebd.: 570) Philosophisch betrachtet »spannt sich die
Asthetik zwischen zwei Polen aus«, nimlich dem »Einzelnen« (unité) und
dem »System«:

»Der Metaphysiker gelangt vom Allgemeinen zum [...] Einen; auf der anderen
Seite verweisen die Techniken mit dem Speziellen ihres Stoffes, das sich nie-
mals reduzieren 133t, den Praktiker oder den Kritiker ans entgegengesetzte En-
de, an die Relativitit des Vielfiltigen, das ihm vollig uneinheitlich (irréunifiable)
scheint.« (Ebd.: 570)

Bayers aufwendiges Projekt macht deutlich, in welche Richtung die Ana-
lyse weitergefithrt werden miisste: bis zur individuellen Verwirklichung, bis
zum einzelnen kiinstlerischen Schaffensakt, bis zur Aneignung der Regel
im Werk. Der Zusammenhang zwischen Individuum, Werk und Wirkung
wird in der franzdsischen Kunstwissenschaft der Zwischenkriegszeit denn
auch zur zentralen Fragestellung.

»Zwischen der irreduziblen Besonderheit einzelner Praktiken, welcher sich der
Techniker bedient, und der letztgiiltigen Riickfiihrung der Genres (espéces), wie
sie der Philosoph vollzieht, ist es statthaft, wenn sich ein wissenschaftliches Fach
mit eigenem Forschungsfeld als unabhingiges konstituiert, seinen Gegenstand
prizisiert und die Methoden zur Auslegung ihrer Ergebnisse vervollkommnet.«
(Ebd.: 570)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 139

Diese epistemologisch immer weiter ausdifferenzierte Hinwendung zum
Kérper und seiner Einzelheit, zu seinem Rang im kulturellen Geschehen
und in der Verwirklichung und Manifestwerdung gesellschaftlicher Wis-
sensbestinde prigt einen groflen Teil der geisteswissenschaftlichen Anlie-
gen dieser Zeit.

Gaston Bachelard

Es ist eine Neukonfiguration wissenschaftlicher Parameter und Arbeitswei-
sen, aber auch die Verinderung von Konzeptionen des Wissens und seiner
Grundlagen. Sie wirkt sich sowohl in Kulturwissenschaft, Ethnographie,
Anthropologie und Geisteswissenschaft aus wie auch in der Tanzforschung.
Ahnliche Fragen werden dariiber hinaus auch im Bereich der Naturwissen-
schaft verhandelt. 1934 schreibt Gaston Bachelard in »Le nouvel esprit scienti-
fique« (»Der neue wissenschaftliche Geist«1988):

»Esistdaher sinnvoll [...] die Wissenschaftsphilosophie ohne vorgefafite Meinun-
gen und auch ohne die allzu engen Zwinge des traditionellen philosophischen
Vokabulars anzugehen. Die Wissenschaft bringt in der Tat Philosophie hervor.
Die Philosophie muf daher ihre Sprache so anpassen, daf sie das zeitgendssi-
sche Denken in seiner ganzen Flexibilitit und Veridnderlichkeit auszudriicken
vermag.« (Bachelard 1988: 8f; ders. 1934: 7)

Der klassische Weg der Zerlegung des Komplexen in Einzelfragen, die ra-
tional zu beantworten sind, kann nicht mehr hinreichen. Es ist im Gegen-
teil erst der Widerstand gegen das Offensichtliche, welcher kognitiven Fort-
schritt tiberhaupt erst ermoglicht. »Jede neue Wahrheit entsteht trotz gegen-
laufiger Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen.«
(Ebd.: 12; 1934: 10) Man kann eben keinen unilateralen Bezug mehr postu-
lieren zwischen einer zu enthiillenden Wahrheit oder Erkenntnis und den
Methoden, die hierfiir notwendig sind: »So werden wir ganz unabhingig
von den Erkenntnissen, die sich ansammeln und zu fortschreitenden Verin-
derungen im wissenschaftlichen Denken fiithren, auf eine fiir den wissen-
schaftlichen Geist nahezu unerschépfliche Quelle der Erneuerung stofRen,
auf eine Art essentieller metaphysischer Neuheit.« (Ebd.: 12f.; 1934: 11) Der
Zusammenhang zwischen »Welt« und »Geist« kénne im Lichte moderner
Fortfithrung des wissenschaftlichen Denkens nicht linger mystifiziert wer-
den. Aus diesem neuen Ansatz aber entstehe eine ganz neue Umgangsform
mit den Gegebenheiten des Wissens.

»Diirfen wir angesichts dieser Bliite der Epistemologie noch von einer fernen,
undurchsichtigen, massiven und irrationalen Wirklichkeit sprechen? Wer das
tite, vergifle, daf die wissenschaftliche Realitit bereits in einem dialektischen
Verhiltnis zur wissenschaftlichen Vernunft steht. Nach einem Dialog, der nun
schon so viele Jahrhunderte zwischen der Welt und dem Verstand stattfindet,

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | FrRANZ ANTON CRAMER

kann man nicht mehr von stummer Erfahrung sprechen.« (Ebd.: 14; 1934:

12f))

Denn jede These beruht auf Beobachtungen, auf Wahrnehmungen und Zu-
richtungen ihres Gegenstandes und seiner Beziehungsgefiige, weswegen
ein zu beobachtender Gegenstand tiberhaupt nicht jenseits der Beobachtung
und des Kontextes, den man ihm dadurch verleiht, konstituiert werden kann:
»Die Objektivitit vermag sich nicht von den sozialen Aspekten des Beweises
loszumachen. Objektivitit 14t sich nur erreichen, wenn man eine detaillier-
te diskursive Methode der Objektivierung aufzeigt.« (Ebd.: 17; 1934: 16)

Es ist dieser innige, dieser schopferische und gleichzeitig auch dieser
unbequeme Zusammenhang zwischen dem definitorischen Einen und dem
phinomenologisch Vielen, welcher sowohl die dsthetische wie die kulturhis-
torische und wissenschaftstheoretische Diskussion der 3oer Jahre in Frank-
reich nachhaltig prigt. Damit verbunden ist die bestindige Aufforderung,
errungene Positionen in Zweifel zu ziehen und sich nicht auf vorschnellen
Gewissheiten auszuruhen.

In diesem Sinne zeugt sowohl die Arbeit eines Gaston Bachelard als
auch das kulturelle Interesse an den unstabilen Wissenszustinden des Kor-
perlichen und des Kiinstlerischen von einer grundlegenden Auseinander-
setzung mit der Frage, wie die Gesellschaft sich in ihrem Wandlungspro-
zess stabilisieren kann, ohne das Prozesshafte, das Freiheitliche und das
Individuelle zu negieren.

»[Das] heutige wissenschaftliche Denken versucht, das komplexe Reale hinter
der einfachen Erscheinungsform zu erkennen; sie bemiiht sich, den Pluralis-
mus unter der Identitit zu entdecken, Moglichkeiten auszudenken, wie sie die
Identitit jenseits der unmittelbaren Erfahrung brechen kann, die allzu rasch
zu einem Gesamtbild zusammengefaflit wird. Diese Moglichkeiten bieten sich
nicht von selbst an, sie finden sich nicht an der Oberfliche des Seins, in den
Modalititen, in der pittoresken Erscheinung einer ungeordneten, schillernden
Natur. Vielmehr miissen wir tief in der Substanz und im Gewebe der Attribute
nach ihnen suchen.« (Ebd.: 139; 1934: 143)

Dieses Denken, welches das Plurale und das Identische zugleich gelten lisst
und in ein heuristisches Verhiltnis setzt, impliziert einen neuen, gleichsam
methodologisch inspirierten Bewegungsbegriff: »Die Materie ist kein blo-
Res Hindernis mehr, das die Bewegung zuriickwirft. Sie transformiert die
Bewegungen, und sie transformiert sich selbst.« (Ebd.: 139;1934: 144)
Dieser Ubergang von einer Anschauungsform zur anderen, oder viel-
leicht auch von einer Wahrnehmungsform zur anderen, dynamisiert aber
nicht nur das Denken selbst und die Grundlagen, auf denen es sich als vom
Koérperlichen Losgelostes vollzieht, sondern bringt auch in die analytischen
Verfahren ein Element der Gewohnheit und des Erfahrungswissens ein, wel-
ches sich hinsichtlich der »Phinomene ganz selbstverstindlich auf zwei Be-
reiche verteilt: auf den des statischen Phianomens (Ding) und den des dynami-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 141

schen Phinomens (Bewegung).« (Ebd.: 144; 1934: 144f.) Ein Denken und eine
Analyseform ohne Einbeziehung des fundamentalen dynamischen Prinzips
seien, so Bachelard, irrig: »Wir miissen dem Phinomen all seine Beziige zu-
riickgeben, und zuallererst miissen wir mit dem Konzept der Ruhe brechen.«
(Ebd.: 140; 1934: 145) André Lepecki hat in seiner Studie » Exhausting Dance«
(2000) eine ontologische Kinetik analysiert, wie sie in der Philosophie des
frithen 20. Jahrhunderts aufscheint. Eine solche dynamisierte Seinsvorstel-
lung aber erschiittert zuletzt die Erkenntniskategorien insgesamt. Denn wie
lasst sich iiberhaupt ein Ding noch als etwas Unbewegliches, Distinktes und
Objektivierbares denken? »In der Mikrophysik ist es absurd, sich Materie in
Ruhe vorzustellen, da sie fiir uns nur als Energie existiert und uns Botschaf-
ten allein in Form von Strahlung zukommen 1d3t. Was wire das fiir ein Ding,
das man nie im Zustand der Bewegungslosigkeit untersuchen konnte?« (Ba-
chelard 1988: 140; 1934: 145) Es ist, als bezoge sich Bachelard unmittelbar auf
die kérperliche Erscheinungsweise von Bewegung als Tanz, der sich gleich-
falls niemals als Phinomen der Ruhe, sondern immer nur als ein Phinomen
des Wandels, der Verinderung und eben des Kinetischen darstellen lisst.

»Es gibt keine einfache Idee, denn [...] eine solche Idee, soll sie verstanden wer-
den, [muf}] in ein komplexes System aus Gedanken und Erfahrungen einge-
bracht werden. Anwendung bedeutet Komplizierung. Die einfachen Ideen sind
Arbeitshypothesen, Arbeitskonzepte, die revidiert werden miissen, damit sie
ihre wirkliche epistemische Rolle erhalten. Und keineswegs bilden sie die end-
giiltige Grundlage der Erkenntnis.« (Ebd.: 147f.; 1934: 152f))

Encyclopédie Francaise

Im Jahr 1935 waren die ersten Binde des ambitionierten Projekts einer neu-
en »Encyclopédie Frangaise« (Société de gestion de lencyclopédie frangaise),
einer franzosischen Enzyklopidie erschienen, welche das gesamte Wissen
des Menschen aus moderner Perspektive neu und humanistisch grundiert
darstellen sollte.

Das Interesse gilt auch hier der Pluralitit von Wahrheiten und Ansitzen
des Wissens:

»Angesichts der zunehmenden Vielfalt der Wissenschaften mit ihren Theorien,
ihren Gesetzen, ihren Axiomen, ihren Annahmen und Hypothesen, scheint es
aber doch immer deutlicher, daf} eine umfassende Formel, gleich welcher Art,
ob Evolutionsgesetz oder etwas ganz anderes, nicht mehr hinreicht, um den un-
ablissigen, aber auch ungeordneten und widerspriichlichen Zustrom all jener
Geistesarbeiter in sich aufzunehmen [...], deren Besorgnis und Unruhe das Feld
menschlichen Wissensdranges ins Grenzenlose erweitert.« (Encyclopédie Fran-

caise 1935: 1.04-7)

Es geht mit anderen Worten um eine Mobilisierung des Wissens, eine be-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | FRANZ ANTON CRAMER

wegliche Anordnung der Gegenstinde und der Aggregatzustinde dessen,
was gewusst werden kann. Und es geht um jene Anpassungsfihigkeit an
die Gegebenheiten der gesellschaftlichen und diskursiven Neuerungen, die
die Ermittlung eines aktuellen Wissensbestandes zu einem nie abgeschlos-
senen Projekt machen.

Das zweite Kapitel des 16. Bandes ist mit dem Rubrum Bewegung ver-
sehen (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-1). Bewegung bekommt eine eigen-
stindige Qualitit, gleichsam eine eigene Wesenhaftigkeit zugewiesen:

»Der Betrachter von Bewegung wird [...] vom Kiinstler als Schiedsrichter in Fra-
gen der menschlichen Wahrheit hinzugezogen. Der Zuschauer hat hier tatsich-
lich Teil am Geschehen. Der Zuschauer wird selbst zum Akteur. In einer Zeit
wie der unseren, wo der Zuschauer versucht ist, selbst zu handeln, anstatt dieses
Handeln an Schauspieler oder Akteure zu tibertragen, die dieses Handeln dar-
stellen, scheint es normal, daf} die auf Bewegung gegriindeten Schauspiele —
Tanz, Sport, Kino —, wo die Handlung durch das Handeln selbst entsteht, heute
beim Publikum am beliebtesten sind.« (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-3)

Und unter dem Stichwort Der Tanz (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-7) ist
zu lesen:

»Weit davon entfernt, die Form dem Ergebnis unterzuordnen, ist der Arbeiter
hier bemiiht, das Resultat im Erhalt der Form zu suchen, und zwar durch die
Wahl seiner Bewegungen und die letztgiiltige Zusammenfiithrung, bei der der
menschliche Kérper als veritables Werkzeug der Kunst den Fortgang seiner
eigenen Meisterwerke erschafft.« (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-7)

Die Instanzen sind dabei radikal im Eigenen selbst (oder auch im eigenen
Selbst) zu suchen und lassen daher keine fremden Michte und Beeinflus-
sungen zu — das ist das anti-totalitire Moment der » Encyclopédie«:

»Die Techniken haben vielleicht kein anderes Ziel, als dem Mensch alles zu ge-
ben, als ihm die endgiiltige Kontrolle dariiber zu verschaffen, was die Kunst
zum Leben zu erwecken vorgibt. Ein wirkliches Kunstwerk ist eines, das keiner
der schlichten Wahrheiten des Koérperlichen widerspricht. [...] Das zweckfrei er-
richtete Konstrukt des Geistes hat keine Dauer, wenn es nicht einer ewig giil-
tigen Wirklichkeit des Menschengeschlechtes entspricht. In der Kunst hat der
Korper Vetorecht.« (Pierre Abraham in Encyclopédie Frangaise 1935: 16.62-4)

Und vielleicht gilt das eben nicht nur fiir die Kunst.

Vielleicht hat auch im Wissen der Kérper mit seiner Bewegung immer ein
Vetorecht.

Vielleicht kann man iiberhaupt nur aus dieser Bewegung heraus Erkenntnis
gewinnen.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 143

Literatur

Bachelard, Gaston (1934): Le nouvel esprit scientifique. Paris: Presses Univer-
sitaires de France.

Ders. (1988): Der neue wissenschaftliche Geist, ibersetzt von Michael Bischoff,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baxmann, Inge (2008): »Ein Archiv des Kérperwissens: Ethnologie, Exo-
tismus und Mentalititsforschung in den Archives internationales de la
Danse«. In: dies. (Hg.), Kérperwissen als Kulturgeschichte. Die Archives
Internationales de la Danse 1931 bis 1952. Miinchen: Kieser (= Wissens-
kulturen im Umbruch Bd. 2), S. 27-45.

Bayer, Raymond (1933): L’Esthétique de la grace. Introduction d étude des équi-
libres de structures, 2 Bde., Paris: Alcan.

Cramer, Franz Anton (2008): In aller Freiheit. Tanzkultur in Frankreich zwi-
schen 1930 und 1950. Berlin: Parodos.

Crary, Jonathan (2002): Aufmerksamkeit. Wahrnehmung und moderne Kultur.
Ubersetzt von Heinz Jatho. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. (Erstverdffent-
lichung (1999) Suspensions of Perception. Attention, Spectacle and Modern
Culture. Cambrige: MIT.)

Faure, Elie (1933): »Universalité de la danse«. Lart et les artistes, 28. Jahr-
gang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La Danse,
S.1-7.

Florisoone, Michel (1933): »Les mouvements dansants et la danse depuis
les temps médiévaux jusqu’a la fin du XVII€ siecle«. Lart et les artistes,
28. Jahrgang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La
Danse, S. 17-25.

Focillon, Henri (1934): Vie des formes. Paris: Leroux.

Lepecki, André (20006): Exhausting Dance. Performance and the Politics of
Movement. New York, Oxon: Routledge. (Dt. (2008): Option Tanz. Per-
formance und die Politik der Bewegung, tibersetzt von Lilian Astrid Geese.
Berlin: Verlag Theater der Zeit.)

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einlei-
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: de Gruyter (Erstveroffent-
lichung 1928).

Société de gestion de l'encyclopédie francaise (Hg.) (1935 ff.): Encyclopédie
frangaise. Binde 1-21. Begriindet von Anatole de Monzie, Redaktionsko-
mitee geleitet von Lucien Febvre, Projektleitung: Gaston Berger. Paris:
Librairie Larousse.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spielformen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»In lauter Contretanze und teutsche verwandelt«.
Die musikalische Konstitution realer und

asthetischer Rdume in der Mozartzeit

DORTE SCHMIDT

Lorenzo da Pontes Text zu Mozarts berithmter »Champagnerarie« aus Don
Giovanni lisst sich geradezu programmatisch als Aufforderung zu einer De-
batte Uiber die Bedeutung des Tanzes in der Musik der Mozartzeit horen.
Don Giovanni trigt seinem Diener Leporello auf, ein Tanzvergniigen der
besonderen Art zu arrangieren:

»Fin ch’han del vino/Calda la testa,/Una gran festa/Fa’ preparar./

Se trovi in piazza/Qualche ragazza,/Teco ancor quella/Cerca menar./

Senza alcun ordine/La danza sia,/Chi’l minuetto,/Chi la follia,/chi 'alemanna/
Farai ballar./

Ed io fra tanto/Dall’altro canto/Con questa e quella/Vo’ amoreggiar./

Ah la mia lista/Doman mattina/D’una decina/Devi aumentar.«

[»Auf dass ihnen der Wein zu Kopf steigt, lass ein grofles Fest bereiten. Triffst
Du auf dem Platz einige Midchen, bemiih Dich, auch sie noch mitzubringen.
Ohne jede Regel sei der Tanz, lasse diese Menuett, jene eine Follia, andere eine
Allemande tanzen. Ich will unterdessen etwas abseits, mit dieser und jener mich
vergniigen. Ah, meine Liste sollst Du morgen frith um gute zehn Namen erwei-
tern..«] (da Ponte 2005: 789)

Worum es Don Giovanni geht, ist klar. Er hofft, die gesellschaftlichen Regeln
aufer Kraft zu setzen und von solcher Regellosigkeit zu profitieren.! Diese

1 | Und so komponiert Mozart diesen Text auch — als geschwindes auf einer re-
gelrechten, metrisch wie periodisch klaren, achttaktigen Phrase basierendes variier-
tes Strophenlied, das in der mittleren Strophe (schon im Text) fast wie aus Vorfreude
beginnt, Extrarunden zu drehen, die Bewegungsenergie durch synkopische Uber-
bindungen (d.h. durch Vorziehen des metrischen Schwerpunkts vor den Taktanfang)
noch steigert und dann nicht mehr richtig in den Tritt kommt, sondern sich dauernd

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | DORTE ScHMIDT

Lage aber will er eben gerade nicht dadurch inszenieren, dass jeder einzelne
Tanz fur sich die Ordnung verlisst, sondern dadurch dass eine Individuali-
sierung stattfindet: Jedes Midchen tanzt einen anderen Tanz, wodurch ver-
schiedene Tinze in ihrer eigenen Ordnung aufgerufen werden. In der Tanz-
szene im Finale des ersten Aktes wird dies in der Gleichzeitigkeit der Tidnze
geradezu Uberspitzt — eine Situation, die sich nicht erst am Vorabend der
franzosischen Revolution auch gesellschaftlich bzw. politisch konnotieren
lieRe.? Darin allerdings erschopft sich die Lage nicht, sondern ihre entschei-
dende Qualitit liegt eben in der Vernetzung der sozialen und dsthetischen
Bedingungen, die das Medium Tanz jener Zeit ausmachen. Worum es in
dem regel- bzw. ordnungsfreien Raum musikalisch und damit vor allem
fir den Komponisten geht, soll im Folgenden niher betrachtet werden. Ge-
wihrsmann sei dafiir zunichst vor allem Mozart, um am konkreten Fall zu
erdrtern, welches musikalische, hier spezifisch kompositorische Interesse
am Tanz — zumal in dieser fiir den Tanz so zentralen Zeit der zweiten Hilfte
des18. Jahrhunderts — bestehen mag.

Der Komponist Mozart nutzt in ohrenfilliger Weise die gesellschaftliche
Omniprisenz des Tanzes und dessen Verwobenheit mit allen sozialen, poli-
tischen wie musikalischen Ebenen des gesellschaftlichen Lebens und damit
seine Funktion als Bildungsmedium im Wien des spiten 18. Jahrhunderts.
Ubers Tanzen lernte man sich in der Gesellschaft wie in der Kunst bewegen,
Tanzen war nicht einfach eine korperliche Kunstfertigkeit, sondern bildete
eine komplexe Wissenspraxis. Vor allem das Menuett galt als Maf3stab nicht
nur fur das Erlernen der Tanzkunst selbst, sondern tiberhaupt fiir das Er-
lernen jener angemessenen Formen gesellschaftlicher Kommunikation, die

iiberschligt. Die metrischen Besonderheiten der Arie aber lassen sich noch im Sinne
einer Charakterisierung der Figur als durch eine affektiv motivierte Abweichung von
einer an sich sicheren Ordnung héren — anders als die schon im Text andeutungswei-
se vorweggenommene Schichtung der Tanzrhythmen im Finale des Aktes.

2 | Schon vor der Jahrhundertmitte wurde der Tanz mit (macht-)politischen
Konnotationen verbunden, wie man etwa an einem anonymen Flugblatt von 1742 se-
hen kann, auf dem die habsburgische Kaiserin Maria Theresia mit dem preufsischen
Kénig Friedrich II. ein Menuett tanzt. Siehe die Abb. in: Dahms 2001: 73. In »Se vuol
ballare« aus Mozarts/da Pontes Hochzeit des Figaro ist eben diese Konstellation iro-
nisch gewendet, wenn Figaro den Grafen provokativ ausgerechnet zu einem Menuett
auffordert.

3 | Man kénnte den Tanz im 18. Jahrhundert in gewisser Weise als historisches
Beispiel fiir jenen Komplexbegriff >Wissen« anfiithren, den Niels Gottschalk-Mazouz
vorgeschlagen hat. Denn das >Tanz-Wissen«< entspricht vollkommen dem Merk-
malsspektrum, das Gottschalk-Mazouz an der Schnittstelle von Philosophie und
Sozialwissenschaft entwickelt hat: Es hat einen praktischen Bezug, eine normative
Struktur, ist intern vernetzt, dynamisch, wird durch Institutionen formiert und ist
in ihnen reprisentiert. Gleichzeitig geht der Wissensbegriff im Tanz an einer interes-
santen Stelle dariiber hinaus, denn er hat auch einen klaren asthetischen Bezug (vgl.
Gottschalk-Mazouz 2007: 21ff.).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ASTHETISCHER RAUME | 149

eine aufgeklirte Gesellschaft ausmachten — gerade in ihren neu zu kliren-
den Verhiltnissen in der zweiten Jahrhunderthilfte. Und selbst die Grund-
lagen des Komponierens von der musikalischen Syntax bis zur Form lernte
man in dieser Zeit am Menuett.# Eben deshalb wohl erlaubt der Tanz als
Verkorperung von gesellschaftlichem wie dsthetischem Wissen sowohl das
Bewegen innerhalb wie das Uberschreiten von Ordnungen. Diese >Beweg-
lichkeit, wenn nicht sogar >Bewegungsenergie« von Tanz wird zum Motor
fur die isthetische Erkundung einer Situation, in der das Verhiltnis von
(musikalischer) Kunst und gesellschaftlichem Ort mit seiner Einteilung in
Kirche, Kammer und Theater erodiert. In dem Mafle, in dem in der aufge-
klarten Wiener Gesellschaft die Bindung der Musik an einen gesellschaft-
lich kodifizierten, symbolischen Ort als Kriterium fiir dessen Qualitit von
der Forderung nach einer vermeintlich zweckfreien Musik abgelést wird,
tritt der reale Raum der Auffithrungen auf neue Weise in den Blick. In die-
sem Wandlungsprozess wird vor allem der Raum in seinen sinnlichen, is-
thetischen wie sozialen Dimensionen horbar.

Auf dem Theater fithrt dies zu einer entscheidenden Veridnderung der
Funktion der Musik. Beispielhaft inszeniert dies Christoph Willibald Gluck,
ein fiir Mozart erklartermaflen prigendes Vorbild, etwa zu Beginn seiner
1767 in Wien uraufgefithrten Oper Alceste: Die motivische Arbeit, die die
Ouvertiire tragt, dient vor allem der Entfaltung und dem durchaus konkre-
ten sinnlichen Erfahrbar-Machen jenes musikalischen Raumes, in dem sich
die Figuren bewegen werden. Gluck nutzt die Lagen des Streichersatzes und
den Kontrast von Bldsern und Streichern systematisch, um tiber die motivi-
sche Arbeit nicht nur das Oben und Unten des Klangraumes, sondern auch
das Rechts und Links wie das Hinten und Vorn des Orchesters im Raum vor
Ohren zu fithren. Folgerichtig geht die auf diese Weise raumkonstituieren-
de Ouvertiire unmittelbar in die erste Szene {iber und bereitet buchstablich
den Boden fiir den Auftritt des Herolds, der dem wartenden Volk die Nach-
richt vom nahen Tod des Kénigs Admeto tiberbringt (iibrigens dem Libretto
folgend vom Balkon des koniglichen Palastes herab, also auch seinerseits
raumlich hervorgehoben und determinierend >verortet). Gluck entfaltet
iiber die Musik die riumliche Dimension der Figuren, die nicht mehr allein
als sprechende bzw. singende begriffen werden, sondern sich im Bithnen-
raum bewegen und ihre korperliche Prisenz ausspielen.

Wie weit die Bithnenkiinstler der Zeit gingen, um die Tragfihigkeit die-
ses Schritts in konkreten Werke zu priifen, mag man an den Experimenten
des Choreographen Angiolini mit Gluckschen Partituren ablesen: Im Vor-
wort zu Citera assiedata erklart er programmatisch, dass er Glucks Musik
vollig unverindert iibernommen habe, aber nun eben ohne Gesang vertan-

4 | Bereits bei Johann Mattheson (Der Vollkommende Kapellmeister, 1739) fin-
det sich der Versuch, gerade am Menuett jene Theorie der musikalischen Syntax zu
entfalten, die dann tiber die Kompositionslehren von Johannes Riepel und Heinrich
Christoph Koch so wirkungsvoll weiterentwickelt wurde (vgl. u.a. Dahlhaus 1989:

173f%).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | DGRTE ScHMIDT

ze. Und ausdriicklich sieht er dies als einen Schritt in einem auf der Biithne
zu uberpriifenden Forschungsprozess (vgl. u.a. Schmidt 2001: 194ff). Die
im Werk Glucks immer wieder beobachtbare, dezidiert raumkonstituieren-
de Funktion der Musik kénnte auch erkliren, warum die iiberlieferten Par-
tituren solcher Handlungsballette eine eindeutige Verbindung der Musik
mit der im Libretto mitgeteilten Handlung meist so schwer zulassen. Dies
ist keine Schwiche der Musik (vgl. Dahms 2001: 122). Es geht ihr weniger
um ein charakterisierendes Nachzeichnen des Ablaufs, als vielmehr darum,
diesem Ablauf einen dreidimensionalen performativen Raum zu schaffen.
Mit der Ausgestaltung des Raumes — gleichsam einer musikalischen Raum-
gestaltung — und nicht mit einer Dramatisierung der Form reagiert die Mu-
sik zunichst auf jene Neubestimmung des »kinesischen Codes«, d.h. der
gestischen und mimischen Aspekte theatraler Kommunikation, die Erika
Fischer-Lichte mit Recht als die grundlegende Verinderung der theatrali-
schen Kommunikationsformen im 18. Jahrhunderts hervorgehoben hat (Fi-
scher-Lichte 1983). Erst in diesem Raum kann die korperliche Prisenz der
Darsteller zum konstitutiven Bestandteil einer Bithnenwirklichkeit werden.

Die auf der Bithne und mithilfe des Handlungsballetts erprobte, tief-
greifende Entdeckung, dass die Musik in der Lage ist, solche Riume zu
konstituieren, in denen sich Bewegungen >horbar< verkérpern lassen, ist die
Voraussetzung fiir Mozarts Komponieren. Bereits fiir die in Wien wirken-
den Theaterkomponisten der Generation vor Mozart, allen voran Christoph
Willibald Gluck, wurde der Tanz als Verkérperung von Bewegung im Raum
zur zentralen Moglichkeit, einen grundlegenden kompositorischen Paradig-
menwechsel zu vollziehen und in seinen Konsequenzen zu erproben. Den
Schritt von einer Musik, die rhetorisch ausdeutend mit dem Text verbunden
ist, den eine Bithnenfigur singt, zu einer Musik, die den Raum konstituiert,
in dem sich eine Bithnenfigur bewegt — singe sie oder nicht — eben dies re-
kapituliert Mozart und iiberschreitet die so gewonnene musikalische Rium-
lichkeit noch mit dem von Don Giovannis Arie zur Tanzszene des ersten
Finales. Hier namlich stellt er gleichsam die Frage, was es in einer Musik
unter solchen Primissen bedeutet, wenn metrisch gebundene Tanzformen
(ganz ohrenfillig als Gesellschaftstanz) nun durch den Rhythmus selbst
in der Musik als unmittelbar verstehbarer Bewegungsimpuls hérbar wer-
den, der Lautlichkeit mit Kérperlichkeit und Rdumlichkeit koordiniert (vgl.
Fischer-Lichte 2004: 232ff)). Hier wird iiber die Musik eine Prisenz von
Raum und Koérper evoziert.

Dass Mozart gerade iiber den Tanz ein Spiel mit konkreten wie mit
vorgestellten Rdaumen in Gang bringt, griindet in dieser Eigenschaft des
Rhythmus. Auf solcher Grundlage kann man musikalisch nicht nur vor-
handene Riume auf neue Weise hérbar machen und vom aktuellen Raum
unterschiedene vergegenwirtigen, sondern dariiber hinaus fiktive, inneras-
thetische Riume bauen. Dies wird fiir Mozart im Zusammenhang mit der
Konjunktur jener performativen Aspekte der Musik aktuell, die im Zuge des
beschriebenen Umbaus des Gattungsdenkens einsetzten, und bildet zudem
die Basis fiir seine Verwendung von Tanzrhythmen in der Instrumental-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ASTHETISCHER RAUME | 151

musik. Werke wie das Klavierkonzert D-Dur (KV 451) zeigen die komposi-
torischen Konsequenzen dieser Situation (vgl. Schmidt 2007: 149ff.). Der
isthetische >Ort« dieses Werks, das Peter Giilke auf Grund des nahezu syste-
matisch anmutenden Spiels mit Stil- und Satzstereotypen unterschiedlichs-
ter Herkunft nicht von ungefihr als »Reiflbrettarbeit oder >methodisches<
Konzert« (Glilke 2005: 350) bezeichnet, wird gleich zu Beginn iiberdeutlich
mit symphonischer Geste des Orchesters, Pauken und Trompeten bestimmt:
das grofle Konzertpodium. Diese dsthetische Zuweisung spielt allerdings
mit einer Unschirfe der sozialhistorischen Situation, denn dieses Podium
hat eben keinen eigenen realen Raum: Es gibt in Wien zu dieser Zeit noch
keine veritablen Konzertsile. Man spielt Konzertmusik auf Theaterbithnen
(vor allem der Hoftheater), in Ball- oder Wirtshaussilen und genau das hort
man auch — jedenfalls bei Mozart.

Mozart schreibt seinem Konzert die durch diese Situation entstehende
Dynamik durch die gezielte Bewegung zwischen Stilen und Setzweisen ein.
Diese tragen in sich jene verschiedenen Funktionen, die der Musik an ihren
Auffithrungsriumen zukommen konnen, nimlich: festliche Reprisentation
(im ersten Satz), theatrale Gestaltung (in der Arienform des Mittelsatzes)
und Ball (in den Tanzrhythmen des Finalrondos). Diese verschiedenen fiir
die drei Sitze des Konzertes vorgeschlagenen Charakterisierungen lassen
sich tiberdies als intertextuelle Referenzen an die Zwecke der Auffithrungs-
orte selbst verstehen (vgl. Bockholdt1991: 68). Das Rondo-Finale ist in dieser
Hinsicht besonders vielschichtig. Das als Contredanse gestaltete Ritornell
wird verschiedenen Variationsmodi unterworfen (in der Solokadenz hért
man gar eine kontrapunktische Version). Am Ende aber verindert es seine
metrische Gestalt und damit auch den Tanztypus: Es schligt um in einen
Deutschen.

Hier findet nicht einfach ein als formale Schlusssteigerung fungieren-
der rhythmischer Wandel statt, fiir den sich durchaus eine innerkomposi-
torische Tradition zeigen liefle, sondern dieser Wandel verweist auf einen
Ortswechsel innerhalb des Subtextes, der mit den Tanzmodellen verbunde-
nen ist: Walther Brauneis hat darauf hingewiesen, dass die Pole der sozialen
Dynamik bei den 6ffentlichen Redouten vor allem durch das Menuett (fiir
den Adel) und den — moralisch wie medizinisch beargwohnten — Deutschen
(fiir den bei diesen Billen zugelassenen aufstrebenden Dritten Stand) re-
prisentiert wurden (Brauneis 2006: 564 f.). Demgegeniiber kam die all-
gemein beliebte Contredanse, als figurenreicher Gruppentanz fiir kleinere
Gesellschaften, in diesem Rahmen selten vor und wenn, dann als einstu-
dierte Auffithrungs Hiufig ist die Contredanse dagegen fiir nicht-6ffent-
liche Hof- wie fiir Privatbille bezeugt,® und kann zudem auch in Balletten

5 | Fiir den Hinweis auf erhaltene Ankiindigung von Kontretinzen fiir Redou-
ten danke ich herzlich Sibylle Dahms.

6 | Vgl. Walter Brauneis’ Uberlegungen zur Frage der Kompositionsanlisse fiir
die 19 Contretinze, die Mozart zwischen 1788 und 1791 komponiert. Er riickt diese
Tinze, fur die durchaus auch ein privater Auftraggeber denkbar wire, in den Zu-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | DORTE ScHMIDT

vorkommen. Somit iiberschreitet die Contredanse also schon als Tanzform
potentiell ebenso die Schwelle zwischen Ballsaal und Bithne wie die Gren-
ze zwischen Offentlichkeit und Privatheit. Fiir unseren Zusammenhang ist
bemerkenswert, wie verbliiffend konkret die dem Tanz im Konzert einge-
schriebenen Subtexte drei Jahre spiter in Don Giovanni fiir zeitgenossische
Horer werden konnten — fast als wolle Mozart die fiir seine Werke insgesamt
konstitutive Topographie des Wiener Musiklebens nun geradezu program-
matisch »in Szene« setzen.”

In der Tanzszene aus Don Giovanni fithrt uns der Komponist vor Oh-
ren, was bei dem in der eingangs zitierten »Champagnerarie« angeordneten
Tanzvergniigen schliefllich passiert: Nachdem er die Tanzgesellschaft quer
durch alle Stinde die Freiheit hochleben lief}, zersetzt er diese in sich schon
verwirrende Einmiitigkeit dadurch, dass er nun die Schichten wieder trennt
und schliefRlich drei Tédnze gleichzeitig erklingen ldsst. Formal getragen
wird die Passage von dem Menuett, das das adelige Paar Donna Anna-Don
Ottavio standesgemif und allen Ordnungen folgend tanzt: ohne Briiche so-
zialhistorisch lesbar. In dessen erster Wiederholung setzt eine Contredanse
ein, zu der Don Giovanni Zerlina nétigt — und mit ihr die Verwirrung der
Verhiltnisse®; in der zweiten Reprise kommt noch ein Deutscher hinzu,?
mit dem Leporello Masetto beschiftigt, damit er Zerlina nicht zuriickholt.

Tatsichlich kann man die formal tragende Funktion des Menuetts nicht
wirklich horen. Die Inszenierung einer Gleichzeitigkeit verschiedener Wirk-
lichkeitsverhiltnisse ermoglicht die Anwesenheit der Regeln und ihre Infra-
gestellung in einem. Der Zuschauer wird dabei zur zentralen sinnstiftenden
Instanz, er muss sich orientieren, Sinnzuweisungen vornehmen etc. Mozart
nutzt im ersten Finale des Don Giovanni die Tdnze, um eben jene performa-

sammenhang mit Mozarts Tatigkeit fiir den Erzherzog Franz und dessen private
Ballvergniigungen, Brauneis, S. 565-570.

7 | Vgl. ausfithrlich Schmidt 2006: 395fT.; vgl. dagegen Richard Armbruster,
der die Zitate der Tafelmusikszene aus der isthetischen Perspektive untersucht und
sich vor allem fiir die auf diese Weise erzeugten intertextuellen Wechselwirkun-
gen zwischen den Opern interessiert (Armbruster 2001); Die von Christine Martin
herausgestellte Besonderheit, dass hier zumindest im Falle Martin y Soler nicht die
Oper, sondern die Wentsche Harmoniemusik zitiert wird, spielt aus seinem Blick-
winkel denn auch kaum eine Rolle (vgl. Martin 2001).

8 | Welche Weiterungen fiir eine sozialhistorische Lesart dieses Tanzes entste-
hen, wenn man mit bedenkt, dass die Contredanse zum einen nach einer vorher
festgelegten Choreographie abliuft und zum anderen ein Formationstanz ist, an
dem noch mindestens drei andere Paare beteiligt sein miissten, wire einer eigenen
Uberlegung wert: Woher kommt der choreographische Plan? Wie und von wem hat
Zerlina diesen Tanz gelernt und einstudiert? Wer sind die anderen? Etc.

9 | Jener Tanz also, von dem Sibylle Dahms hervorhebt, dass er seine Verbrei-
tung u.a. seiner leichten Erlernbarkeit verdankt, die — anders als bei Menuett und
Contredanse — auch ohne tanzmeisterliche Hilfe zu bewiltigen war (Dahms 2001

74)-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ASTHETISCHER RAUME | 153

tiven Eigenschaften des Rhythmus auszuspielen, die Erika Fischer-Lichte
am Beispiel der Arbeit von Robert Wilson beobachtet:

»Der unterschiedliche Rhythmus erschwert es ihm [dem Zuschauer], Kérper-
lichkeit, Raumlichkeit und Lautlichkeit unmittelbar aufeinander zu beziehen
und zwischen ihren Verhiltnissen eine Uber- und Unterordnung herzustellen
oder sie in eine signifikante Beziehung zueinander zu setzen. Die vom Rhyth-
mus geschaffene je eigene Zeitlichkeit stiftet keinen Zusammenhang zwischen
den Elementen, ldsst sie vielmehr gleichberechtigt nebeneinander stehen und
bringt so die ihnen eigene Dynamik zur Entfaltung und Geltung. Wenn sich fiir
den Zuschauer Beziehungen zwischen ihnen ergeben, so ist er es [...], der diese
Beziehungen herstellt.« (Fischer-Lichte 2004: 234)

Eine solche Konstruktion liefert kein >Als-Ob« einer in sich geschlossenen
Handlungslogik mehr, sie hebt gleichsam ab ins Utopische. Genau deshalb
ist sie auch trotz des formalen Riickgrads im Menuett nicht innermusika-
lisch auflésbar, sondern im Grunde dazu verdammt, immer weiter zu lau-
fen, bis jemand eingreift. Und genau das tun da Ponte und Mozart, indem
sie das ganze mit einem >theatralischen Coup« beenden, das Theater gleich-
sam fur den Einbruch der Wirklichkeit in diese hybride Situation nutzen.
Indem sie Don Giovanni (ganz dem Programm der Arie folgend) Zerlina
aus dem Blickfeld ziehen lassen, schaffen sie (zunichst nahezu unbemerkt)
ein Drinnen und Drauflen, das geradezu mustergiiltig dazu geeignet ist, die
Elemente wieder in eine eindeutige Ordnung zu bringen: In dem Moment,
wo man Zerlina hinter der Szene laut um Hilfe schreien und — ganz kérper-
lich — Fufitritte als Zeichen eines Kampfes hort (»dentro la scena (ad alta
voce) strepito di piedi a destra«) sind die Verhiltnisse wieder klar.

Die Szene ist immer wieder metaphorisch gedeutet worden als Spiegel
sozialhistorischer Verhiltnisse. Tatsdchlich aber zeigt sie viel mehr. Mit
gleich drei Tanzorchestern auf der Bithne (zwei in der traditionellen ein-
fachen Besetzung mit zwei Violinen und Bass fiir den Deutschen und den
Kontretanz und ein durch Oboen und Hérner erginztes Streichensemble fiir
das reprisentative Menuett) iiberblendet Mozart musikalisch reale wie ima-
ginierte Gesellschaftsriume, man folgt der Musik gleichsam durch mehre-
re Tanzsidle und komplizierte Personenkonstellationen und hort am Ende
alle Tinze gleichzeitig.”® In der Uberblendung hért man alles, was eigent-
lich nacheinander oder in verschiedenen Riumen gehért werden miisste,
dem Horer aber natiirlich im Gedichtnis bleibt und so in der Imagination
sich tiberlagern kann. Die Ballszene fiihrt damit sinnbildlich die spezifi-
sche Wiener Situation der erodierenden Raumgrenzen vor Ohren. Sie zeigt
aber auch, wie sich die formbildende Kraft des Tanzes in Konfrontation mit
einer Irritation der syntaktischen Funktion taktmetrischer Verhiltnisse ein
Spielfeld ersfinet fiir solcherart Entgrenzung und vielleicht sogar utopische

10 | Eine ausfiithrliche Besprechung der Szene findet sich u.a. bei Kunze 1978:
166-197.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | DORTE ScHmIDT

Uberbietung, nicht nur der gesellschaftlichen, sondern eben auch der 4sthe-
tischen Raume.

Dass solche Uberschreitungen nicht nur inneristhetisch oder innerge-
sellschaftlich méglich sind (also zueinander allein metaphorisch in Bezie-
hung gesetzt werden kénnen), sondern der Tanz iiberdies die Verlingerung
der dsthetischen Riume in die Realitit der sozialen und vice versa erlaubt,
deutet Mozart in der Tafelszene am Ende der Oper an: Don Giovanni setzt
sich in Erwartung des Komturs zu Tisch und lisst sich durch eine Tafel-
musik unterhalten. Wie iiblich spielt eine sogenannte Harmonie-Bande (ein
Bliseroktett aus je zwei Oboen, Klarinetten, Hornern und Fagotten) Be-
arbeitungen aus aktuellen Opern: Zuerst zitiert Mozart zu diesem Zweck
Johann Nepomuk Wents in Wien sehr erfolgreiche Bliserfassung von Mar-
tiny Solers Una cosa rara, dann hort man Sartis Fra i due litiganti und zuletzt
begegnet man in einem Selbstzitat wieder einer Contredanse: die Arie »Non
pitt andrai« aus dem Figaro.

Weil diese auf Tanzrhythmen basieren, kann Mozart aus den Opernpas-
sagen unvermittelt jene musikalische Unterhaltung werden lassen, die nicht
nur in die Salons und Speisesile der Gesellschaft hiniiberreicht: Wents Co-
sa-rara-Version war dort, wie man etwa den Tagebtichern des Grafen Zin-
zendorf entnehmen kann, sehr populir. Gleichzeitig kann Mozart auch auf
die Konzerte der aus den Musikern des Hoforchesters gebildeten Harmonie-
Bande des Kaisers anspielen, die Wents Bearbeitung auch als Konzertmusik
auf jener Biithne des Burgtheaters spielten, auf der nun Don Giovanni zu
dieser — von den gleichen Musikern gespielten — Musik wieder tafelt. Dass
die Partitur fur diese Stelle — anders als in der Ballszene des ersten Aktes —
daher mit keiner eigenen Regieanweisung eine Bithnenmusik fordert, ist
bezeichnend: Sie ist gleichsam nicht mehr nétig, weil die Konkretheit des
Raumes den Orchestergraben einbegreift — hier geht es gerade nicht um
Realismus innerhalb der Szene, d.h. um Reprisentation einer gesellschaft-
lichen Wirklichkeit, sondern um solche Konkretion.

Auf diese Weise antwortet Mozart kiinstlerisch auf Bearbeitungen sei-
ner Musik durch Kollegen wie eben des aus diesem Grund wohl auch zi-
tierten Johann Nikolaus Went, der iiberdies als Oboist des Hoforchesters
bei der Don Giovanni-Auffithrung diese Szene wohl selbst gespielt haben
diirfte. Bereits im Januar 1787 hatte Mozart aus Prag, wo sein Don Giovanni
Ende November des gleichen Jahres uraufgefiihrt wurde, begeistert berich-
tet: »ich sah aber mit ganzem Vergniigen zu, wie alle diese Leute auf die
Musick meines figaro, in lauter Contretinze und teutsche verwandelt, so
innig vergniigt herumsprangen; — denn hier wird von nichts gesprochen als
vom — figaro.« (Mozart an Gottfried von Jacquin, 17. Januar 1787. In: Mozart
2005, Bd. IV: 10) Er kénnte dort eine der beliebten Bearbeitungen fiir jene
in der Tafelmusikszene zitierten Harmonie-Musik-Besetzung gehort haben.
Dieser Version setzt Mozart in der Tafelszene seine eigene entgegen.

Der Figaro-Arie kann man noch weiter durch das Musikleben der Zeit
folgen: Man begegnet ihr bemerkenswerter Weise vier Jahre spiter noch ein-
mal in Mozarts Kontretinzen KV 609 — fast als wolle Mozart, im Rahmen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ASTHETISCHER RAUME | 155

seiner neuen Aufgaben als »k. k. Kammer-Musicus«, auch auf diesem Feld
zu den popularisierenden Bearbeitungen der Zeit eine eigene Umarbeitung
beisteuern und das Stiick von der Oper iiber den inszenierten und den rea-
len Salon in den Ballsaal wandern lassen.

Die Contredanse in KV 609, die wohl wihrend des Karnevals 1791 fiir
einen der Bille anlisslich des Besuches des neapolitanischen Hofes in Wien
entstanden war”, liefert das Komplement zu den Inszenierungen im Don
Giovanni, indem er nun ausgerechnet das Stiick aus der Oper in den Ballsaal
wandern lisst, mit dem Mozart sich in der Tafelmusik-Szene des zweiten
Don Giovanni-Finales selbst zitiert hatte. Figaro stand 1791 auf dem Spielplan
— moglicherweise sogar fiir den Besuch des neapolitanischen Kénigs wieder
aufgenommen® —, sodass Mozart davon ausgehen konnte, dass die meisten
Giste der Bille zumindest in einer dieser Vorstellungen gewesen waren und
sein Witz tiber die Durchlissigkeit der Gattungsriume fiir die Giste unmit-
telbar verstindlich wurde.

Dass das Spiel mit den intertextuellen Ebenen, mit den Assoziations-
mdglichkeiten der Zuschauer in solcher Konsequenz verfolgt und auf eine
solch buchstibliche Ebene gebracht werden kann, ist der eigentlich bemer-
kenswerte Punkt. Die Erosion der Raumordnung hebelt die Bedingungen
der Reprisentation aus und Mozart setzt ihr die spezifische Performativitit
von Tanzrhythmen entgegen, in der sich die metaphorischen mit den buch-
stiblichen Ebenen dieses Spiels treffen. In dieser Situation erlaubt die Oper
das Sichtbarmachen des freien Ubergangs zwischen Inszenierung und
Realitit der aktuellen Bedingungen des Musiklebens in besonderem Mafe:
Mozart er6ffnet tiber das Medium Tanz seinem Publikum die Méglichkeit,
durch die offenen Tiiren realer wie imaginirer Riume zu horen, der Musik
durch die Gattungs- und Gesellschaftsriume der Zeit zu folgen, vom Thea-
ter iber die private Kammer auf das 6ffentliche Konzertpodium, das gleich-
zeitig Opernbiithne oder auch Ballsaal sein konnte. Allerdings wendet er,
und das zeigt eben ein Stiick wie das Klavierkonzert KV 451, in Don Giovan-
ni im Grunde >nur< ins Szenische, was er in der Instrumentalmusik lingst
praktiziert: Dort komponiert er offensichtlich diese Orte, zwischen denen
er sich bewegt, gleichsam als in sich stimmige musikalische Rdume, durch
die er seine Horer wie durch imaginire Szenen hindurch geleitet. Und in
der Vollstindigkeit dieser musikalischen Inszenierungen einer Wahrneh-
mungssituation (und eben nicht einfach einer >Fabel¢) liegt die Bedingung
dafiir, dass diese Musik auch jenseits ihrer Entstehungsbedingungen, also
wenn die Verweisebene wegfillt, verstehbar bleibt.

Aus der hier eingenommenen Perspektive bekommt die so oft disku-
tierte Beobachtung, die Prozesshaftigkeit, Dialogizitit und Unerwartbarkeit

11 | Vgl. Edge1996: 9o, u. Anm. 80; Brauneis 2006: 569; Zinzendorf berichtet
von Billen mit dem neapolitanischen K6énig am 12. Januar im Hause des neapolitani-
schen Gesandten Gallo und am 27. Februar bei Hofe (vgl. Link 1998: 369ff.).

12 | Dies vermutet Edge (Edge 1996: 89). Die Oper wurde am 4. und 20. Janu-

ar, am 2. und 9. Februar gespielt.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | DGRTE ScHmIDT

der musikalischen Entwicklungen in Mozarts instrumentalen Formen habe
ihren Ursprung im dramatischen Denken, eine neue Dimension. Interes-
sant ist daran dann weniger die Frage nach formalen oder programmati-
schen Parallelen.3 Mozart zieht hier seine spezifische Konsequenz aus der
Dynamisierung der alten absolut bestimmten Gattungsorte: Theater, Kirche
und Kammer. Das eben macht beispielsweise die Tanzszene des Don Giovan-
ni zu jenem Signum der Wiener Klassik, zu dem Hans Heinrich Eggebrecht
sie erklirte: Wie Haydn und Beethoven ging auch Mozart von einem solchen
Interesse am Horbarmachen zunichst der empirischen Riume aus, am Her-
vorkehren jenes »sinnlichen Ergetzens«, das Nicole Schwindt iiberzeugend
mit dem durchbrochenen Satz verbunden hat (Schwindt-Gross 1992). Die
Frage, die sich ihm in Wien zunehmend stellte, war, wie man diese sinn-
liche Konkretion dsthetisch transzendieren kénne. Wihrend Beethoven mit
einer immanenten motivisch-thematischen Logik reagiert und von dort aus
systematisch nach den idealtypischen Bedingungen eines Satzprinzips (und
damit einem daran orientierten neuen Gattungssystem) sucht, das nicht
mehr unmittelbar in die realen Riume verlingerbar ist (vgl. Abschnitt »Was
ist Kammermusik« in Schmidt 2009), will Mozart diese Verbindung nicht
vollig aufgeben. Er baut deshalb nicht nur die implizierten bzw. implizier-
baren Hor-Riume musikimmanent auf der Grundlage einer dramatischen
Logik nach, sondern (in der Ballszene des Don Giovanni geradezu program-
matisch iiberboten) auch die Wahrnehmungssituation der Zuschauer — der
Tanz ist ihm gerade dafiir ein unverzichtbares Medium.

In der Musik der Mozartzeit erméglicht der Tanz eine Verlingerung der
dsthetischen Raume in die Realitdt, und man kénnte m.E. mit gutem Recht
dariiber nachdenken, was diese Situation mit der heute so aktuell im Zu-
sammenhang mit den sogenannten Neuen Medien diskutierten gemein hat.
Dies scheint mir ein Signum fiir Umbruchzeiten zu sein, in denen die Kunst
wie Gesellschaft tragenden Vereinbarungen tiber die Ordnungen von Riu-
men und den Regeln ihrer sozialen wie dsthetischen Begehung ins Wanken
geraten, ja das >Verorten< vor dem »>Ort« steht. Offenbar ist die Eigenschaft
des Tanzes, Verkorperung von Wissen sein zu kdnnen, fiir die in solchen
Zeiten nétige Neuorientierung eine entscheidende Kraft.

13 | Wie sie etwa in der Debatte um die >Dramatik< der Klavierkonzerte bei
James Webster und William Kinderman eine Rolle spielt (vgl. Webster 1995; Kinder-

man199s).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE MUSIKALISCHE KONSTITUTION REALER UND ASTHETISCHER RAUME | 157

Literatur

Armbruster, Richard (2001): Das Opernzitat bei Mozart (= Schriftenreihe der
Internationalen Stiftung Mozarteum Salzburg, Bd. 13), Kassel: Birenrei-
ter, S. 82-146.

Bockholdt, Rudolf (1991): Mozart. Klavierkonzert D-Dur KV 451, Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag.

Brauneis, Walter: (20006): »Mozarts Anstellung am Kaiserlichen Hof in
Wien«. In: Herbert Lachmayer (Hg.), Mozart. Experiment Aufklirung im
Wien des ausgehenden 18. Jahrhunderts, Ostfildern: Hatje Cantz, S. 559-
571

Da Ponte, Lorenzo (2005): »Don Giovanni (Il dissoluto punito o sia Il Don
Giovanni), Dramma giocoso in zwei Akten«, Ubersetzung von Thomas
Flasch. In: Wolfgang Amadeus Mozart, Sdmtliche Opernlibretti, Rudolf
Angermiiller (Hg.), Stuttgart: Reclam, S. 757-835.

Dahlhaus, Carl (1989): »Musikalische Syntax«. In: ders. (Hg.), Die Musik-
theorie im 18. und 19. Jahrhundert. Zweiter Teil. Deutschland, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 173-189.

Dahms, Sibylle (2001): »18. Jahrhundert«. In: dies. (Hg.), Tanz, Kassel: Bi-
renreiter; Stuttgart: ].B. Metzler (= MGG Prisma), S. 71-84.

Edge, Dexter (19906): »Mozart’s Reception in Vienna«. In: Stanley Sadie
(Hg.), Wolfgang Amadé Mozart. Essays on his Life and his Music, Oxford:
Clarendon Press, S. 66-117.

Fischer-Lichte, Erika (1983): Vom »kiinstlichen« zum »natiirlichen« Zeichen.
Theater des Barock und der Aufklirung, (= Semiotik des Theaters. Eine
Einfiihrung, Bd. 2), Tiibingen: Gunter Narr.

Dies. (2004): Asthetik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gottschalk-Mazouz, Nils (2007): »Was ist Wissen? Uberlegungen zu einem
Komplexbegriff an der Schnittstelle von Philosophie und Sozialwissen-
schaften«. In: Sabine Ammon/Corinna Heineke/Kirsten Selbmann
(Hg.), Wissen in Bewegung. Vielfalt und Hegemonie in der Wissensgesell-
schaft, Weilerswist: Velbriick, S. 21-40.

Giilke, Peter: (2005): »Die Konzerte«. In: Silke Leopold (Hg.), Mozart-Hand-
buch, Kassel: Birenreiter, S. 327-381; Stuttgart: J.B. Metzler.

Kinderman, William (1996): »Dramatic Developement and Narrative Design
in the first Movement of Mozart’s Concerto in C Minor K. 491«. In: Neal
Zaslaw (1990), S. 285-301.

Kunze, Stefan (1978): »Mozarts >Don Giovanni< und die Tanzszene im ersten
Finale«. In: Friedrich Lippmann (Hg.), Colloquium »Mozart und Italien«
(Rom 1974), Kéln: Gerig 1978, S. 166-197.

Link, Dorothea (1998): The National Court Theatre in Mozartis Vienna. Sourc-
es and Documents 1783-1792, Oxford: Clarendon Press, S. 369-370.

Martin, Christine (2001): Vincente Martin y Solers Oper »Una cosa rara«. Ge-
schichte eines Opernerfolges im 18. Jahrhunderts (= Musikwissenschaftli-
che Publikationen, Bd. 15), Hildesheim: Georg Olms.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | DORTE ScHMIDT

Mozart, Wolfgang Amadeus (2005): Briefe und Aufzeichnungen, Gesamtaus-
gabe, (Internationale Stiftung Mozarteum Salzburg Hg.), gesammelt
und erldutert von Wilhelm A. Bauer und Otto Erich Deutsch, erweiterte
Auflage mit einer Einfithrung und Erginzungen, hg. von Ulrich Konrad,
8 Bde., Kassel: Birenreiter; Miinchen: dtv.

Schmidt, Dérte (2001): »Dramatische Transformationen. Traettas Armida
(1761) und Angiolinis Citera assiedata (1762)«. In: dies., Armide hinter
den Spiegeln. Lully, Gluck und die Maglichkeiten der dramatischen Parodie,
Stuttgart: ].B. Metzler, S. 194-210.

Dies. (20006): »Komponieren als intellektuelles Spiel oder: Was horen
Mozarts Giste?«. In: Herbert Lachmayer (20006), S. 395-402.

Dies. (2007): »Gattungsriume — Mozart und die musikalischen Topogra-
phien im Wien des spdten 18. Jahrhunderts«. In: Neues Musikwissen-
schaftliches Jahrbuch 15, S. 149-170.

Dies. (erscheint 2009): »Kammermusik mit Blisern und der Umbau des
Gattungssystems«. In: Sven Hiemke (Hg.), Beethoven-Handbuch, Kassel:
Birenreiter; Stuttgart: ].B. Metzler.

Schwindt-Gross, Nicole (1992): »Zur Bedeutung des »>sinnlichen Ergetzens«
fur die Satztechnik des Divertimentos«. In: Hubert Unverricht (Hg.),
Gesellschaftsgebundene Instrumentale Unterhaltungsmusik des 18. Jahrhun-
derts. Bericht iiber die Internationale Fachkonferenz in Eichstdtt vom 13.-
15.10.1988, Tutzing: H. Schneider, S. 63-8s.

Webster, James (19906): »Are Mozart’s Concertos >Dramatic<?« Concerto
Ritornellos versus Aria Introductions in the 1980s«. In: Neal Zaslaw
(1996), S.107-137.

Zaslaw, Neal (19906): Mozart’s Piano Concertos. Text, Context, Interpretation,
Ann Arbor: The University of Michigan Press.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tanzen als Museum auf Zeit

CrAUDIA JESCHKE und RAINER KRENSTETTER
im Gesprich mit SABINE HUsCHKA

Jeschke: Ex post mdchte ich als Ausgangspunkt unserer Befassung mit der
Idomeneo-Chaconne das Thema von Kérper-Zeit und Zeit-Korper setzen. Mit
dieser Setzung definiere ich ein nomadisches Spannungsfeld — das Span-
nungsfeld zwischen den Reprisentationen von (vermeintlich) historischen
Materialien und deren heutiger Vermittlung als quasi mobiles, tinzerisches
Museum auf Zeit: Das Museum auf Zeit, das in der bildenden Kunst nicht
mehr eine Universalgeschichte ausstellt, sondern zum Ort wird fiir Wech-
selausstellungen, fiir behauptete Inhalte, und somit mit Theatralisierungen
operiert, mit den inszenatorischen Visualisierungen endlicher Momente.

Die Idomeneo-Chaconne entstand als Auftragsproduktion zur Er6ffnung
des Hauses fiir Mozart (des ehemaligen Kleinen Festspielhauses) in Salzburgim
Juni des Mozartjahres 2006. Unsere Kollegin Gunhild Oberzaucher-Schiil-
ler hatte sich mit Recht iiber die Unterbelichtung des Tanzes in Salzburg
anlisslich dieses Grofereignisses entriistet; und es gelang ihr tatsichlich
bei den Festspielen die Realisierung dieses Showcases durchzusetzen. Von
Sibylle Dahms war der Vorschlag gekommen, die Ballettmusik aus Idomeneo
zu verwenden. Gemeinsam mit ihr und Rainer Krenstetter erarbeiteten wir
schlieflich einen choreographischen Kommentar zu der selten aufgefiihr-
ten Chaconne aus Wolfgang Amadeus Mozarts 1781 in Miinchen uraufge-
fuhrten Oper. Dieser Kommentar richtete sich auf verschiedene Themen:
auf die Chaconne als Tanz in der Oper, auf den musiktheatralischen Inhalt,
auf die performativen Qualititen der damaligen Tanzpraxis und auf die per-
sonliche Situation Mozarts.!

Die Chaconne in der Opera seria Idomeneo ist nicht nur Mozarts bedeu-
tendste Komposition fiir Ballett, sondern gehort auch zu den wichtigsten
Ballettkompositionen jener Zeit iiberhaupt. Damals wurde eine Oper fiir ge-
wohnlich mit einem Ballett beendet, und zwar meist mit einer Chaconne.
Diese war iiblicherweise nur ein Divertissement und so die abschliefende

1 | Die weiteren Ausfithrungen folgen dem Text von Sibylle Dahms und Clau-
dia Jeschke im Programmbheft zu Idomeneo-Chaconne im Haus fiir Mozart (25. Juni
und 22. Juli 2000).

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | CLAuDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

kiinstlerische Aussage zum gliicklichen Ausgang der Oper. In der Regel
wurde diese Ballettmusik auch nicht vom Komponisten der Oper geschrie-
ben, sondern von einem Spezialisten fiir diese Art von Musik, einem Ballett-
musik-Komponisten.

Fur Idomeneo sollte Mozart jedoch selbst die Ballettmusik komponieren:
»... mir ist es [...] sehr lieb, denn so ist doch die Musik von einem Meister.«
(Mozart an seinen Vater am 30. Dez. 1780) Leider wird diese >meisterhafte«
Ballettmusik heute zu selten im Kontext der Oper prisentiert. Opernpro-
duktionen heute, so auch Idomeneo, enden mit dem Schlusschor, und nicht
mit dem Schlussballett, der Chaconne.

Die Chaconne in Idomeneo allerdings folgt nicht wirklich dem traditionell
uiblichen Muster einer Schluss-Chaconne im Divertissement-Charakter. Mo-
zarts Idomeneo-Chaconne ist im Gegensatz dazu voller dramatischer Wider-
spriiche und scheint die Essenz des Dramas von Idomeneo, dieser groflen
mythologischen Episode aus dem Trojanischen Krieg, zusammenzufassen.

Der Konflikt zwischen Gottern und Menschen, zwischen Vater (Idome-
neo) und Sohn (Idamante), das heroische Pathos, das dem Geist der Selbst-
aufopferung, der Liebe und der Bereitschaft, fiir die Geliebten zu sterben,
innewohnt, — alle diese groflen Themen werden in der dramatischen Kom-
position mit ihrer meisterhaften Instrumentierung und in ihrer kontinuier-
lich dynamischen Steigerung sptirbar. Es ist ein hochst auflergewchnliches
Ballett, das wie viele Kompositionen Mozarts nicht den damals iiblichen
Weg geht. In seinem provokativen Gestus bietet es bis heute grofle Heraus-
forderungen an den Tanz und einer aktuellen und kritischen Suche nach
dramaturgischen, inszenatorischen und choreographischen Visualisierun-
gen der Musik.

Die aktuelle Umsetzung einer der wenigen Ballettkompositionen Mo-
zarts konzentrierte sich auf die zeittypischen wie Mozart-spezifischen Ver-
inderungen in der Konzeption von Ausdruck, Bewegungsvokabular und
choreographischen Techniken. Dieser Verinderungsprozess zeigt sich nicht
nur auf der Ebene musikalischer Komposition oder in der daraus resultie-
renden Entfremdung zwischen Vater und Sohn Mozart, (der als generations-
bedingte Entsprechung des mythologischen Konflikts von Idomeneo und
Idamante verstanden werden kann), sondern wird auch an der Entwicklung
des Tanzes selbst sichtbar, was sich an zwei bertthmten und richtungswei-
senden Tinzern der Zeit, Gaetano und Auguste Vestris — noch einmal: Vater
und Sohn — exemplifizieren lasst.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZEN ALs Museum aur ZeiT | 161

Gaétano Vestris, 1781 Auguste Vestris, 1781

Man kann die musikalische Komposition der Chaconne als Spiegel wie auch
als Stimulus dieser neuen Ideen, die um 18o0 entstanden sind, sehen. Die
Musik suggeriert, die formalen Bedingungen der Zeit zu zitieren, die rasan-
te Entwicklung neuer technischer Standards zu demonstrieren und einen
personlichen Ausdruck der Ténzer zu suchen. Wenn man sich auf die »Ge-
schichte< und Atmosphire bezieht, die von dieser Komposition angeboten
werden, verbindet sich — wie bereits gesagt — die Idomeneo-Handlung mit
der personlichen Geschichte der beiden Mozarts sowie mit dem Verhiltnis
der zwei Vestris als Protagonisten an diesem speziellen Wendepunkt in der
Tanzgeschichte.

Huschka: Auf der Hamburger Konferenz Choreographie in Frage stellen im
April 2008 haben Sie bereits einen kurzen Einblick in Thre Arbeitsweise ge-
geben. Demnach ist die Idomeneo-Chaconne in vier Teilen erarbeitet worden,
wobei Sybille Dahms die Analyse der Komposition gemacht und Sie, Frau
Jeschke, das Stiick vor allem tiber das Horen und iiber den kinisthetischen
Resonanzraum analytisch erarbeitet haben. In ihren Erliuterungen ist klar
geworden, dass einige historische Stiche von Bedeutung waren. Sie haben
auch davon gesprochen, dass die choreographische Erarbeitung durchaus
assoziative Ziige trug und der Tinzer Rainer Krenstetter sich dabei beson-
ders im vierten Teil stark eingebracht hat.

Ich wiirde im Folgenden gerne einen niheren Blick auf diese Arbeitswei-
se richten, sozusagen einen mikroskopischen Blick auf die Herangehens-
weise und den Probenprozess werfen, um weitere Details dariiber zu erfah-
ren und einige Fragen zu vertiefen, die in den 6ffentlichen Kommentaren
keinen Raum fanden.

Jeschke: In offentlichen Diskussionen richten sich die Fragen meist direkt
auf das Stiick und weniger auf den Arbeitsprozess. Wir hatten fiinf Tage in
Berlin (Mai 2006) um das Stiick zu proben, und ich fand es erstaunlich, wie

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | CLAuDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

das gelaufen ist; ich hatte fiir jeden Tag sozusagen einen Teil vorbereitet, au-
fer dem letzten, den hatte ich noch nicht erarbeitet. Wie sich herausstellte,
konnte ich mir das leisten, weil der Probenprozess mit Rainer Krenstetter so
gut verlief. Das war ein Gliicksfall, das wiirde ich an erste Stelle setzen. Rai-
ner konnte alles tibernehmen, was ich gesagt, oder gezeigt, oder markiert
habe. Auch wenn ich Korrekturen anbrachte, merkte ich, dass er eigentlich
schon viel weiter war, dass er wusste, in welche Richtung ich steuere. Er
schien zu wissen, was ich eigentlich wollte, und konnte es auch sogleich in
sein Tanzen integrieren. Das hatte ich zuvor so noch nicht erlebt: denn ent-
weder ahmt ein Tinzer einfach alles nach (das funktioniert vor allem dann,
wenn ich das Stiick selbst schon erarbeitet und choreographiert habe, aber in
diesem Fall hitte das ja nicht gereicht), oder aber ein Tidnzer diskutiert ewig,
was denn eigentlich gemeint sei. Keines von beiden war hier der Fall. Woran
lag das aus deiner Sicht, Rainer?

Krenstetter: Ich bin es gewohnt, als Tinzer etwas sehr schnell anzunehmen,
wenn mir jemand es direkt vortrigt. Selbst dann, wenn ein Stiick noch nicht
ganz steht oder eine Bewegungssequenz vielleicht nicht ganz exakt gezeigt
wird. Es ist schwieriger, wenn ich das z.B. von Video lernen muss und dabei
das Spiegelverkehrte wieder riick-ibersetzen muss. Da du gut vorbereitet
warst, wusste ich in welche Richtung es geht. Da ich vom Barocktanz nur
eine ungenaue Vorstellung hatte, habe ich deine Vorschlige zuerst einfach
angenommen: erst in Salzburg (Juni 2006) haben wir dann weiter daran
gearbeitet und daran gefeilt. In den ersten Tagen haben wir praktisch nur
die Schritte der ersten drei Teile eingeiibt und erst spiter den Stil genauer
erarbeitet. Als du mich gefragt hast, was ich fiir den letzten Teil — also den
vierten Teil — machen wiirde, da habe ich mich von der Musik und den ande-
ren Teilen inspirieren lassen. Auflerdem habe ich auch den Bithnenbedin-
gungen in Salzburg Rechnung getragen, ich wusste ja, was auf dieser Bithne
moglich wire und was nicht.

Jeschke: Es war fiir mich erstaunlich, dass sich Rainers Vorschlag so gut ein-
gefiigt hat; ich selbst hatte mir etwas Ahnliches vorgestellt. Hitte ich mir in
jenem Moment etwas komplett Neues einfallen lassen miuissen, wire das zu
viel Arbeit angesichts der kurzen Probenzeit gewesen. Die ersten Teile hatte
ich so genau wie moglich vorbereitet, die einzelnen Schritte geiibt und mir
vorgestellt, wie es sein konnte, wenn das jemand richtig tanzt.

Krenstetter: Am ersten Tag haben wir vornehmlich an der Beinarbeit gefeilt,
am zweiten waren dann der Kopf und die Arme dran. Und obwohl wir viel
ausprobiert und getestet haben, ging es dann letztlich doch recht schnell.

Jeschke: Ausschlaggebend war Rainers Fihigkeit — er sagt, es ist eine Fihig-
keit des Tédnzers — etwas abzunehmen und nachzuahmen, aber zugleich was
Eigenes daraus zu machen. Das finde ich den spannenden Prozess dabei,
Rainer selbst vielleicht weniger — weil es seine alltigliche Arbeit ist. Dass es

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tanzen ALs Museum aur ZEiT | 163

aber selbst mit Dingen funktioniert, die man erst erarbeiten muss, bei denen
es noch keine fertige Vorstellung, keine innere Vorstellung, kein inneres
Bild gibt, das fand ich erstaunlich. Ist es denn dir nicht schwer gefallen,
etwas von dem Bild, von der Vorstellung bei mir zu sehen?

Krenstetter: Nein, weil ich es mir ja selbst aneignen will. Ich will zwar die
Idomeneo-Chaconne tanzen, will sie umsetzen. Aber ich will auch als Rainer
wahrgenommen werden. Das geht mir in jedem Stiick so, ich méchte schon
ich selbst sein, einzigartig sein. Allerdings ist es gerade im Barocktanz — wo
man keine Gefiihle zeigen soll, wo alles sehr klar sein soll — schwer, etwas
Eigenes zu geben, aber ich habe es wenigstens versucht. Aber es fand ja auch
ein Dialog zwischen uns statt, in dem wir dariiber sprechen konnten — also
einzelne Stellen besprechen konnten, mit denen ich mich nicht wohl fiihlte,
fur die ich vielleicht weitere Erkldrungen brauchte oder inwieweit wir ein-
fach auch einen anderen Schritt einbauen konnten, denn festgelegt waren
die ja nicht.

Huschka: Sind die Schritte gleich mit Musik erarbeitet worden?

Jeschke: Ich hatte die Schritte in der Vorbereitung mit Musik erarbeitet,
aber sie dann vorerst ohne Musik gezeigt. Denn das ginge zu schnell. Ich
demonstriere ja nicht, indem ich tanze, sondern ich demonstriere, indem
ich die einzelnen Bewegungen auseinander nehme. Die Choreographie aber
war natirlich auf Musik gestellt.

Krenstetter: Als die Musik dann dazukam, war fiir mich vieles klarer: die
Schritte konnten nun mit den Motivwechseln in der Musik zusammenfal-
len. Das ist ja das Schéne an Kreationen, dass man sich aufeinander abstim-
men kann; und nicht nur ein Stiick tanzen muss, das es schon gibt.

Huschka: An welchen Momenten sind die historischen Abbildungen und
Figuren in lhren Arbeitsprozess eingegangen? Und wie ist es zu der Idee
ihrer Projektion wihrend der Auffithrung gekommen?

Krenstetter: Claudia hatte mir die Fotos gezeigt, das Konzept erklirt, die
Vater-Sohn Relation erldutert. Ich habe allerdings nicht gesehen, wie die
Projektionen schlieRlich mit dem Tanz korrespondieren.

Huschka: Sie haben die Bilder also nicht direkt in den Arbeitsprozess inte-
griert?

Jeschke: Ganz am Schluss erst. Das Stiick war bereits erarbeitet, in diesem
Prozess hatten wir die Projektionen immer mitgedacht. Die praktische Koor-
dination zwischen dem Bildablauf und dem Tanz war dann noch viel Arbeit.
Die Bilder sollten ja die Bithnenaktion unterstiitzen und dann auch noch
mit der Musik iibereinstimmen. Es sollten keine Liicken entstehen, aber

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | CLauDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

gleichzeitig durften die Projektionen auch nicht zuviel vom Tanz nehmen.
Dafiir brauchte der Bilderschnitt eine eigene Dynamik und Entwicklung.
Damit haben wir experimentiert. Es ging aber schliellich gut, die Musik
hat es irgendwie erlaubt. Nach der ersten und einzigen Bithnenprobe gab es
dann noch mal kleine Anpassungen.

Huschka: Haben Sie mit einer speziellen Frage oder mehreren Fragen ge-
arbeitet, die immer wieder aufgetaucht sind?

Jeschke: Erst spiter, zunichst mussten wir uns mit den Produktionsbedin-
gungen auseinandersetzen. Die Planung war relativ kurzfristig, und es war
bis einen Tag vor Probenbeginn nicht klar, mit welchem Tinzer ich arbeiten
wiirde. Urspriinglich sollte Vladimir Malakhov tanzen, der dann aber kurz-
fristig absagen musste; er hat Rainer vorgeschlagen. Wir haben also in der
ersten Probenphase vor allem am Stiickablauf gearbeitet. Die Frage, wie man
historisches Material nicht nur historisierend auf die Bithne bringen, son-
dern zu einem Stiick verarbeiten kann, das auch heute Interesse weckt, kam
aber eigentlich erst spiter. Es hat mich gewundert — und das ist zum groflen
Teil Rainers Verdienst —, dass das Material so viel Substanz hat, dass man
diese Frage tatsichlich stellen kann. Fiir mich war anfinglich aber mein
Interesse an der Arbeit mit Tdnzern Grund genug, mich an dieses Projekt
zu wagen. Danach hitte das Stiick genauso gut wieder in der Versenkung
verschwinden kénnen.

Krenstetter: Ich hatte viele offene Fragen, speziell bei dem Barockteil. Aber
die Erklirungen kamen bereits in der Arbeit, noch bevor ich die Fragen stel-
len konnte, auch in Form von Korrekturen — hier brauche es eine gerade
Linie, hier schwere Arme. Ich habe nie gefragt warum, Claudia hat es mir
gezeigt, wie es sein muss. Das habe ich versucht umzusetzen, wobei es sehr
schwer war das in den Korper zu bekommen.

Huschka: Als ich Sie vor einiger Zeit in der Berliner Staatsoper Unter den
Linden in dem Ballettabend Tschaikowsky, einer Choreographie von Boris Eif-
man, tanzen sah, habe ich verstanden, wie schwer es sein muss, die Idome-
neo-Asthetik zu finden und zu verkérpern. Das Stiick Tschaikowsky erlaubt
Thnen quasi aus dem Korper energetisch herauszuschieflen. Im Barocktanz
dann - Sie haben es selber beschrieben — trigt die Bewegung eher ein Mo-
ment des Implodierens. Diese bewegungsisthetische Differenz muss doch
etwas in Thnen auslésen, korperlich, mental, emotional — vor allem wenn Sie
etwas tanzen, was Thnen zunichst so fremd ist?

Krenstetter: Ja, es 16st definitiv etwas aus. Ich kann nicht sagen, wie das im
Barock war, aber ich weif}, wie es bei mir war, wenn ich z.B. in eine Rich-
tung gehe. Das ist dann auch etwas ganz anderes als im klassischen Ballett.
Das Schone hier war, dass du eine Art Zeitraffer hast, wir fangen im Barock
an und héren im Jetzt auf. Ich glaube nicht, dass mit 15 Minuten ausschlief3-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZEN ALs Museum AurF ZeiT | 165

lichem Barocktanz das Stiick so interessant geworden wire. Selbst das Kos-
tium vollzieht ja diesen Wandel: Hut ab, Rock ab, Kostiimwechsel. Am Ende
bin ich dann frei, das folgt einem bestimmten Aufbau.

Kostiime fiir die Idomeneo-Chaconne

Jeschke: Das greift ja auch die Idee aus dem Barock auf, dass das Kostiim du
selbst bist. Und obwohl das Kostiim so einschriankend ist, sieht man, dass
du es bist und nicht irgendein Barocktinzer. Und selbst in dieser formalen
Konzeption und Beschrinkung den Tanz aktiv zu gestalten und diese Ge-
staltung sichtbar zu machen, stellt fiir mich den kiinstlerischen Akt dar.

Krenstetter: Ja, es ist interessant, verschiedene Stile auszuprobieren, wie den
Tschaikowsky, da steht der Ausdruck im Vordergrund, bei Balanchine geht
es um Energie, ohne Handlung, da sind dann die technischen Elemente ge-
fragter; dann moderne Ballette, dann der Barock....

Jeschke: Ich fand bei dir den Umgang mit der Musik spannend. Deine In-
dividualitit zeigt sich u.a. darin, dass du ein ganz bestimmtes Timing hast;
ein Verzogern, das der Barock, die Mozart Zeit und das ballet en action (in
unserer Interpretation) nicht zuldsst. Daran haben wir viel gearbeitet: im
Barocktanz die Bewegung auf den Schlag zu machen; ebenso wie im ballet
en action-Teil, auch da — denke ich — war die Bewegung auf dem Takt; den
Versuch iiber die Taktordnungen zu gehen, gab es meines Erachtens erst
spater.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | CLAuDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

Krenstetter: Ich mache die Bewegungen ganz gern nicht direkt am Takt,
meistens bin ich davor, manchmal danach — das ist effektvoller, als die Be-
wegung genau auf dem Takt zu nehmen. Einen Sprung dem Metrum gegen-
iber zu verzogern, z.B., lisst ihn als linger in der Luft erscheinen; man
spielt ein bisschen damit. In diesen Tdnzen allerdings haben wir daran ge-
arbeitet, dass ich die Bewegungen genau auf den Schlag mache.

Jeschke: Es ist eben eine andere Form sich mit der Musik zu verbinden: die
Form der Musik ist die des Tanzes. Erst spiter ging dies auseinander.

Krenstetter: Man sieht dies auch an den Bewegungen der Arme: auch deren
Bewegung musste mit dem Schlag enden, sie mussten da sein und durften
nicht nachbeben. Das war schwierig — meine Art der Armbewegung liegt
oft darin, dass die Arme in Position kommen und leicht verzoégert atmet die
jeweilige Hand aus. Ich war also nie auf dem Takt da, das war eine grofle
Umstellung. Ich musste das Lyrische wegkriegen, von dem Weichen in mei-
ner Art zu tanzen absehen.

Huschka: Nach meiner Wahrnehmungserfahrung, und die beruht zum
einen auf der Beobachterperspektive aus dem Zuschauerraum und zum
anderen Teil auf eigener Tanzerfahrung, wiirde ich Sie als einen sehr flie-
Renden und lyrischen Tanzer beschreiben. Wenn nun das, sagen wir ein-
mal, formale Korsett sehr eng ist — wie in der Idomeneo-Chaconne — wird ihr
Korper aber interessanterweise nicht starr, sondern die Energie geht einen
anderen Weg: ihr Tanz bekommt ein inneres Feuer, das aber keine Rich-
tung, keine Offnung findet, sondern zu einem inneren Glithen wird. Ich
fand das sehr faszinierend, denn es spricht im Grunde gegen die These, dass
Barocktanz so kalt und formal einengend sei. Bei Ihnen aber sieht man, wie
die Bewegung flief3t, lediglich in anderen Schichten.

Krenstetter: Vielleicht erschliefit sich das fiir den Zuschauer so. Ich kann
lediglich aus meiner Perspektive sagen, ich versuche mich so gut es geht
dem barocken Stil zu nihern. Aber vielleicht bin ich dafiir auch schon zu
stark geprigt, durch meine Arbeit, meine Ausbildung. Das Ziel aber blieb,
dem Barockstil so subtil wie méglich nahe zu kommen.

Jeschke: Vielleicht ist gerade der Versuch - dieses »>Sich-Mtihe-Geben« — das,
was den Zuschauer interessiert. Besonders in einem solchen Stiick, in dem
es sonst nicht viel zu sehen gibt — also im Sinne von Spriingen o.A. — aber
diesen Momenten konzentrierter Handlung in Entstehung beizuwohnen,
sie noch einmal entstehen zu lassen, ergibt einen Effekt, der das Selbe aus-
16st wie ein akrobatischer Sprung. Ich habe Count Basie, den Jazzpianisten
gesehen, er konnte nicht mehr laufen, er wurde auf die Bithne getragen. Das
Orchester spielte und spielte, jeder dachte, jetzt muss es doch endlich los-
gehen, sein Einsatz muss bald kommen. Und dann — nach diesem >ewigenc
Orchestervorspiel — kam: ein einziger Ton. Er hatte sich konzentriert, er hat-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tanzen ALs Museum aur Zeir | 167

te alles darauf hin ausgerichtet. Fiir mich hat sich damals eine Welt er6ffnet.
So dhnlich geht es mir, wenn ich Rainer beobachte: Er bringt diese Energie
des Sich-Konzentrierens auf; das ist eine spezielle tinzerische Energie, die
sich nicht im Ausdruck verliert.

Wir hitten ja auch einen geiibten Barock-Tinzer engagieren kénnen —
aber mir ging es hier eben nicht in erster Linie um Barocktanz, sondern
um die Auseinandersetzung mit verschiedenen Tanzstilen und Techniken.
Das ist, was sich herauskristallisieren sollte. Natiirlich wird dieses Konzept
etwas verdeckt von der Struktur der Musik und von der dramaturgischen
Idee, die wir eingefiihrt haben, aber ich glaube die Spannung bleibt trotz-
dem erhalten.

Krenstetter: Das war eine besondere Herausforderung. Trotz Kiirze ist das
Stiick relativ anstrengend, eben weil es so verschiedene Haltungen, Ener-
gien, Stile, Konzentrationen verlangt.

Huschka: Diese Unterschiede werden ja auch durch das Kostiim markiert.
Jeschke: Ja, und durch Musik und Projektionen.

Krenstetter: Ich denke das Stiick in vier Teilen, wahrscheinlich weil wir es
so geprobt haben. Allerdings sind diese Teile nicht so klar getrennt, immer
wieder gibt es Uberlappungen: im letzten Teil komme ich z.B. auf Fragmen-
te aus dem ersten Teil zurtick.

Jeschke: Der letzte Teil thematisiert diese Fragmentierungen. Es ist der Teil
in der Musik, in dem Mozart bereits in die neue Richtung dringt. Viele Mu-
sikwissenschaftler fallen offensichtlich auf die Knie ob der Kithnheit dieser
Komposition. Der erste Teil, also das Allegro, ist eigentlich der traditionelle
Beginn einer Chaconne, dann kommt die Weiterfithrung des Chores, mit
dem also eine rhetorischen Figur wieder aufgenommen wird. Streng ge-
nommen wire nur die Mitte dem Barocktanz gemaf.

Huschka: Diese Stelle markiert in der Choreographie eine Art Wiegeschritt,
eine Gewichtsverlagerung.

Jeschke: Ja, es gibt einen Moment der Ruhe; der Tinzer steht und verweist
so das Publikum auf ein Thema in der Musik, das gehért werden sollte, da
es niemals in einer Chaconne vorkommen wiirde. Im Larghetto hingegen
wird zum ersten Mal in der Musik eine Gefiihlsebene eingefithrt, da kommt
also ein neuer Ton, ein neues Element in die Musik. Wir gestalten diesen
Umgang mit dem Neuen in Reibung mit dem Alten szenisch: durch den
Tanz in Auseinandersetzung mit der Projektion, aber auch rein tinzerisch.
Den zweiten Teil bestimmen dann kleinteiligere Kombinationen — auch
tanztechnisch gesprochen. Zudem ist der Blick nun nicht mehr in die Un-
endlichkeit gerichtet, sondern er entdeckt sozusagen den Kérper, er richtet

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

sich auf die eigene Kinesphire, den Arm. An solchen Fragen haben wir sehr
detailliert gearbeitet. Im dritten Teil, sobald die Schuhe weg sind, erdffnet
sich schlieflich die Energie des Neuen — der Boden ruft ein neues Element
im Tanz hervor. Durch den Boden entsteht diese neue Tanztechnik, diese
Spriinge, diese Energieballungen, die erst auf diese Art moglich werden.
Im vierten Teil schliefflich kommen nicht nur die Vertikale, sondern auch
Emotionen hinzu.

Krenstetter: Wir haben mit den Emotionen Schmerz und Angst gearbeitet;
bereits im dritten Teil haben wir Emotionalitit angedeutet, bis diese dann
im letzten Teil frei zum Vorschein kommt.

Jeschke: Es ging uns hier um den Bewegungsfluss, aber auch darum, von
den Emotionen zuriick zu gehen und auf die Suche zu gehen, wie sich die
Emotionen zu Affekten verhalten, also diese Spannung von Energie in den
Posen wiederzufinden. Das hat Spafl gemacht, und es war beeindruckend
zu sehen, wie sich Rainer darauf einlidsst und mit welcher Exzessivitit er
die Affekte angeht. Das dritte Mittel war die Fragmentierung, wie z.B. eine
Linie, die wir frontal zum Publikum tanzen und wihrenddessen zeigt die
Projektion einen Arm, ein Bein. Dann kommen diese schénen Kombinatio-
nen, die im Kreise gehen, denn, wie Sibylle Dahms angemerkt hat, Mozart
hort nicht auf, es geht immer weiter in seinen Kompositionen — ein Gestus,
der ins Unendliche reicht. Wir haben versucht, dies aufzugreifen, indem wir
am Ende den Korper ausstellen, der da auf der Biithne eigentlich immer wei-
ter atmet, auch ohne dass er tanzt. Es kehrt damit auch zurtick zum Anfang.
Aber das sehe ich jetzt, das war nicht so intendiert, das ist eine Nachinter-
pretation. Das war intuitiv, das ist einfach so geworden. Der Schluss ent-
stand eigentlich dadurch, dass wir nicht wussten, wo Rainer abgehen sollte.
Wir wollten, dass er hinten im Nichts verschwindet. In Salzburg haben wir
das mit Licht gemacht.

Huschka: Fiir meinen Blick zeigt sich hierin ein postmoderner Gedanke.
Einem solchen Abgang wire doch etwas sehr Symbolisches zugekommen
—ich finde es daher duflerst interessant, dass der Korper einfach im Biithnen-
raum stehen bleibt.

Krenstetter: Ich finde es auch sehr schén, dass die Musik am Ende somit
noch einen Ausklang hat, dass man sich noch mal nur auf die Musik kon-
zentrieren kann.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZEN ALs Museum Aur ZeiT | 169

Rainer Krenstetter in Performance der Idomeneo-Chaconne
(Sophiensaele 02.02.2008, Videostill; Video: Andrea Keiz)

Rainer Krenstetter in Performance der Idomeneo-Chaconne
(Sophiensaele 02.02.2008, Videostill; Video: Andrea Keiz)

Jeschke: Das sagt viel iiber Rainers Arbeitsweise aus. Er hat keinen Vor-
schlag von vorneherein abgelehnt. Er hat die Idee aufgegriffen und sie durch
seinen Korper gelassen. Erst dann hat man gesehen, ob es gut ist oder nicht.
Unser Arbeitsprozess war also nicht dadurch bestimmt, dass eine Idee gut

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

oder schlecht sei, sondern erst die durch Rainer realisierte oder manifes-
tierte war bestimmend. Vieles war dabei nicht so different, als ich es mir
vorgestellt hatte; aber wirklich entschieden haben wir erst dann, wenn es an
Rainers Korper sichtbar geworden war. Er hat somit nicht unbedingt eine
Wertung eingebracht, sondern er hat seine Eigenheit und seine Subjektivi-
tit, im Sinne von Tédnzeridentitit, unterstiitzend und nicht kontraproduktiv
zur Verfligung gestellt.

Krenstetter: Das war auch eine Frage des Respekts vor deinem Wissen, ich
kann ja nicht anfangen alles in Frage zu stellen...

Jeschke: So wie ich Respekt vor deinem Wissen habe — es ist nur ein anderes
Wissen.

Huschka: Es ist ja auch eine Frage, ob man den Widerstand, der sich riihrt,
fokussiert, oder aber das Vertrauen anerkennt, dass der andere bereits weifl
oder doch erahnt. Es ist somit eine Entscheidung fiir eine bestimmte Arbeits-
weise, die darauf baut, dass nicht nur durch Widerstand und Hinterfragung
etwas hervorgebracht wird, sondern durch gegenseitige Unterstiitzung und
Vertrauen Produktivitit erwirkt werden kann.

Abschliefend noch eine weitere Frage: Wiirden Sie Thre Arbeit als eine
konstruktive Auseinandersetzung mit Historie betrachten oder schitzen
Sie sie eher als eine dekonstruktive Anniherung ein? Deutlich ist, dass
die Arbeit nicht historisierend verfihrt, denn sie stellt uns kein Bild vom
17. Jahrhundert, 18. Jahrhundert oder 19. Jahrhundert vor. Somit ist der
klassische Rekonstruktionsbegriff nicht anwendbar. Daher haben Sie, Frau
Jeschke, in Threm Vortrag auch von einer »Historiographie in Choreogra-
phie« gesprochen ...

Jeschke: ... oder von einem >Museum auf Zeit« und einem >Generativen
Archiv«. Das sind jeweils Begriffe, mit denen ich beschreiben will, was pas-
siert ist, und somit den Fokus auf die Auseinandersetzung mit dem Akt des
Tanzens und die Arbeit mit einem Tdnzer legen will. Die Vorstellung von
dem, wie der Tanz war, riickt dabei in den Hintergrund. Es geht vielmehr
darum, wie er jetzt ist; aber das Material, das man nimmt, kommt natiirlich
aus einer anderen Zeit.

Krenstetter: Wenn man jemanden bitten wiirde, machen sie diese Stiicke,
wie es sie damals gegeben hat, dann wire es Rekonstruktion. Wir machten
das Stiick ja anlisslich des Mozart-Jahres fiir die Salzburger Festspiele, des-
halb nahmen wir die Musik. Aber unsere Intention war nie, eine klassische
Rekonstruktion zu erstellen. Wir trafen die Entscheidung, wir nehmen die
Schritte, wollen aber nicht unbedingt eine historisierende Auffithrung ma-
chen.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TANZEN ALs Museum Aur ZEIT | 171

Jeschke: Ich wiirde die Arbeit auch nicht als dekonstruktive Herangehens-
weise bezeichnen, eher als generative.

Huschka: Ich habe traditionellen historischen Tanz selten gesehen. Vielleicht
kénnen Sie beschreiben, was dort geschieht, mit welcher Idee meistens ge-
arbeitet wird. Liegt das dsthetische Ziel darin, sich zurtickzuversetzen, also
eine Art Zeitreise zu erleben?

Jeschke: Ich habe bei dem Barocktinzer Ken Pierce Unterricht genommen;
er ist ein hervorragender Barocktinzer, selbst seine Physiognomie, seine
Anatomie, sein Typ Koérper sind die eines anderen Jahrhunderts. Die Grofe,
die Art der Muskeln, die Proportionen. Hier bekommt das Historische eine
virtuose Qualitit. Oft aber wird Barocktanz von Laien ausgefiihrt, da er auf
den ersten Blick nicht so schwierig erscheint — sobald das Kostiim stimmit,
stimmt dann auch der Tanz? Das ist Unsinn, auch das »nichts zu tun¢, wie
Rainer sagt, ist eine grofRe Anforderung. Eine solche Herangehensweise
sollte man mal mit Schwanensee versuchen! Jene, die den Barocktanz ernst
nehmen, miissen ihren Kérper schulen wie im Ballett.

Krenstetter: Es hingt stark davon ab, auf welchem Niveau getanzt wird und
was passiert, wenn man Bithnenbild und Kostiim wegnimmt. Vielleicht
konnte man nicht einmal Schwanensee erkennen, héchstens an den Armen.
Ich glaube, ohne Setting wiirde man das Barocke nicht erkennen, wenn es von
Laien ausgefithrt wird; wenn es professionell gemacht wird, dann schon.

Jeschke: Ich denke es ist das Moment des Kénnens, das entscheidend ist.
Meine Auseinandersetzung mit Pierce fand ich extrem fordernd. Aber all-
zu oft sind es Musiker, Halbprofessionelle, die Barocktanz auffithren. Das
ist zwar schon anzusehen — aber eher als Vergniigen, wie eine Art Gesell-
schaftstanz.

Krenstetter: Diese Art von Darbietung ist wahrscheinlich immer auf Touris-
ten aus ... wie die als Mozart Verkleideten in Wien, es wird zur Falle ...

Jeschke: Ich glaube, was uns gelungen ist, ist, dass wir in einem langen
Arbeitsprozess durch Kénnerschaft hindurchgegangen sind und — ob be-
wusst oder unbewusst — von da dann wieder wegzugehen. Es ist eine Vor-
fihrung von Barocktanz, aber nicht der Schritte, sondern einem Etwas da-
hinter; es handelt von der Vorstellung von Tanzschritten, von verschiedenen
Korpern etc. ...

Huschka: Euer Stiick will somit ja auch keine Geister in Erinnerung
rufen ...

Jeschke: ... nichts in der Idomeneo-Chaconne ist historisch affirmativ. Die
Markierung von mutmafllichen Ordnungen der Tanzgeschichte ist zwar

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | CLAUDIA JESCHKE UND RAINER KRENSTETTER

die akzeptierte Basis von Konzept und Durchfithrung; die bedingungshafte
Multimedialitit 16st aber dsthetische Verdichtungen wie Auflésungen aus,
die die Akte des Wissens zu einem Spiel mit vermeintlichen Fakten ma-
chen. Der Erkenntniswert, der sich normalerweise mit dem uni-medialen
Wissen-Schaffen ergibt, verbindet sich hier mit prozessualen, vielleicht auch
»signalrealen«® Erfahrungswerten des Tanzens eines bestimmten Tinzers.
Diese wirken insofern auf die Erkenntnis zurtick, als sie die der Korper-Zeit
und dem Zeit-Korper geschuldeten Konflikte und Differenzen ebenso aus-
stellen wie integrieren.

2 | Diesen Begriff habe ich mir von Wolfgang Ernst ausgeliehen. Vgl. Ernst,
Wolfgang (20006): Das Gesetz des Gedichtnisses. Medien und Archive am Ende (des 20.
Jahrhunderts.), Berlin: Kadmos.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aisthesis und Performance.

Ludische Choreographien im urbanen Raum

NATASCHA ADAMOWSKY

Der Tanz, so eine der zentralen Thesen Sabine Huschkas, generiert in seinen
kiinstlerischen Formen und Verfahren ein spezifisches Wissen, bewahrt es
auf und entwickelt ein eigenes Repertoire an Tradierungsweisen. Bemer-
kenswerter Weise, und in gewissem Sinne doch nahe liegend, erweist sich
dabei das Verhiltnis von Tanz und Wissen als ein Spiegel der Verhiltnisse
zwischen Spiel und Erkenntnis. Zudem sind sowohl der Tanz als auch das
Spiel in ihren Beziehungen zu Wissen und Erkenntnis von performativen
Vollziigen gekennzeichnet, ja diese Beziehungen stellen sich allererst iiber-
haupt her in der Auffithrung, der Performance. Wihrend also der Gesamt-
zusammenhang der vorliegenden Publikation den thematischen Bogen der
Kunst der Vermittlung im Tanz verfolgt, méchten die folgenden Ausfithrun-
gen im Sinne einer Parallele das Spiel als archetypische dsthetische Form
von Vermittlung schlechthin vorstellen. Spiele stellen ein kulturell anthro-
pologisches Archiv von Ausdrucksweisen und Choreographien dar, in denen
es immer darum geht, etwas zu etwas anderem in Beziehung zu setzen. Sie
sind eine Form der Tradierung, kulturelle Spannungen zu modellieren und
damit gleichsam erster Austragungsort fiir avancierte Entwicklungen und
Konflikte.

Die Argumentation besteht aus drei Schritten: Als erstes werden in kul-
turwissenschaftlichen Parametern definitorische Grundannahmen zum
Phinomen des Spiels erldutert. Zweitens soll das Verhiltnis von Spiel und
Erkennensprozessen entfaltet werden. Hierbei handelt es sich um eine Dop-
pelfigur, die einerseits das Wahrnehmen und Erkennen im Spielprozess be-
zeichnet, andererseits auf die Grundlagen von Wahrnehmung und Erkennt-
nis beim Entwerfen von Spielen verweist. Zwischen beiden Wahrnehmungs-
und Erkenntnisprozessen scheint es eine strukturelle Verwandtschaft zu
geben. Diese hat zunichst nichts mit inhaltlichen Komponenten zu tun,
vielmehr ist das zu Erkennende als eine dsthetische Erscheinungsform zu
denken, in der sich gestalterische Praxis und der Wunsch nach Verbindung
mit der Umwelt kreuzen.

Der performative Charakter von Erkenntnis soll in einem dritten Schritt

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | NATASCHA ADAMOWSKY

an einem aktuellen Beispiel moderner digitaler Spielentwicklung vorgestellt
werden. Es geht um sogenannte network based performances, das sind ludi-
sche Choreographien, die virtuelle und reale Bild-Riume im urbanen Raum
miteinander verschrinken.

Konzeptionen des Spiels:
Verbindung vs. Grenzdiskurse

Es ist eine bis heute weithin verbreitete Vorstellung, Spielphinomene liefen
sich tiber die Begrifflichkeiten von Grenze und Regel erschépfend definie-
ren. Die historische Aufarbeitung kultureller Spielformen und die Theorie-
geschichte des Spiels insbesondere der letzten 200 Jahre zeigen jedoch, dass
die Idee, alle Formen des Spiels hitten feste Grenzen, feste Zeiten und fes-
te Regeln einer buirgerlich-kapitalistischen Ideologie vom Spiel entspringt.
Diese beschreibt eher, in welchen Formen die moderne Gesellschaft Spiel
zuldsst, als dass sie Aussagen dartiber erlaubt, in welchen Formen sich Spiel
tatsichlich entfaltet. Die Regulierungsanspriiche sind von zwei Extremen
geprigt: einer utilitaristisch-idealisierenden Metaphorik, die jeden Spieler
zum Programmdirektor eines frohlichen Reichs des Spiels und des Scheins
erklart, sowie einem wissenschaftsbiirokratischen Reduktionsprinzip fiir
Verldufe mit variablem Ausgang, das formal Regelprozesse beschreibt. Spie-
le als Kulturphinomene sind so weder adiquat noch erschépfend beschrie-
ben.

Bemerkenswert ist vor allem der moderne Horror, dass ein Spiel sich
jederzeit und iiberall ereignen kénne, jenseits kulturell sanktionierter Spiel-
felder. Allerdings ist diese ambivalente oder disziplinierungsfreudige Hal-
tung den Spielen gegeniiber nicht unbedingt ein Signum der Moderne. Viele
Kulturen kennen Affekte gegen das Ludische, Spielverbote sind vermutlich
so alt wie die Spiele selbst.

Was jedoch der modernen Aversion gegen das Spiel eine einzigartige
Tragweite verleiht, ist, dass sie Spiel wesentlich als einen Differenzbegriff
zum Nicht-Spiel verhandelt. Das klingt zunichst nach einer recht verniinf-
tigen Auffassung und zweifellos ist damit auch ein Sachverhalt getroffen:
Spiel kann sich nicht nur jederzeit und tiberall ereignen, es kann auch aus-
bleiben. Das ist gut, nicht alles ist Spiel! Andererseits: Wer wollte das bestrei-
ten? Zweifellos ist Spiel anders als viele andere Dinge, die wir in unserem
Leben tun. Das gilt aber fiir fast alles, das wir nicht stindig betreiben: Turm-
springen, Kuchenessen, Sprechen, Krieg fithren, Autofahren... Niemand
aber kidme auf die Idee, all diese Dinge iber ihre Differenz zum Nicht-Sein,
zum Nicht-Springen, Nicht-Essen, Nicht-Autofahren usw. zu beschreiben.
Man nehme das Beispiel vom Essen: Die Tatsache, dass wir essen miissen,
durchwirkt unser ganzes Leben. Unsere gesamte Kultur mit ihren Tagesab-
ldufen, Ritualen, Okonomien etc. ist vom Essenmiissen bestimmt. Als vollig
absurd jedoch wiirde es erscheinen, wenn man kulinarische Kultur anhand
der Differenz von Essen und Nicht-Essen im Sinne einer erkenntnistheoreti-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AISTHESIS UND PERFORMANCE | 175

schen Leitunterscheidung beschreiben wollte. Trotzdem ist jedem klar, dass
Essen etwas anderes ist als Tanzen oder Schlafen.

Die moderne Gesellschaft jedoch scheint dem Spieler ein solches Dif-
ferenzierungsvermégen nicht zuzutrauen: Unser ganzes Leben ist durch-
wirkt vom Spiel; jeder Mensch muss spielen. Mit kaum etwas aber hat die
Moderne ein derartiges Problem wie mit dieser Verflochtenheit des Spiele-
rischen in die gesamte Bandbreite kulturell codierter Lebensvollziige. Das
ist insofern bemerkenswert, als Distinktionssicherheit anthropologisch ge-
sehen nur fiir feindliche aggressive Gemeinschaften wichtig ist, nicht aber
fur freundlich gesonnene Gruppen — im Tierreich beispielsweise ist sie fiir
Wolfe lebenswichtig, fiir junge Beagles dagegen kaum. Die Differenzierung
Spiel — Nicht-Spiel fithrt somit auf die Logik einer Freund — Feind Unter-
scheidung zuriick, die den eigentlichen Wesenszug des Spiels ausblendet,
eine Bewegung im Zwischen, eine Begegnung zu sein.

Seit gut zwei Jahrhunderten wird der kulturkonstitutive Status des Spiels
auf eine reine Oppositionsrolle zuriick geschnitten. Bis weit ins 18. Jahrhun-
dert ist die Verbindung von geselligem Spiel und anspruchsvoller gelehrter
Betitigung ein fester Topos. Nach 18o0 jedoch sorgen verschiedene gesell-
schaftliche Entwicklungen dafiir, dass das Spiel zunehmend mit Unernst,
Fiktion und Miiliggang gleichgesetzt wird und allenfalls noch die Kunst be-
fliigeln, nicht aber die Wege von Wissen und Erkenntnis beeinflussen kann.
Zwar darf das Kind noch spielend die Welt erkunden, Erwachsene hingegen
sind dem Ernst des Lebens verpflichtet. Dies ist eine einzigartige Diskrimi-
nierungsstrategie, mit der nicht nur festgelegt ist, wo ein Spiel iiberall nichts
zu suchen hat, sondern mit dieser Gegeniiberstellung ist auch entschieden,
und dies ist der entscheidende Punkt, dass sich Spiel allein aus sich her-
aus nicht verstehen lisst. Spiel ist dieser Auffassung nach nicht nur anders
als andere Dinge und gehort als kategorische Ausnahme und prinzipielle
Andersheit grundsitzlich nicht zu dem, was das Leben wirklich ausmacht,
sondern es kann in den modernen Formationen des Wissens tiberhaupt nur
durch das erscheinen, was es nicht ist.

Hier ist es wichtig, Missverstindnisse zu vermeiden. Natiirlich unter-
scheidet sich Spiel von vielen Dingen. Es ist aber erkenntnistheoretisch nicht
zwingend, Eigenarten eines Phinomens als Opposition zu etwas anderem
zu beschreiben. Niemand kidme auf die Idee, Platon als Nicht-Aristoteles zu
beschreiben, Goethe als Nicht-Shakespeare, Willy Brandt als Nicht-Kohl. Im
besten Falle sind solche Oppositionen nur unterdurchschnittlich banal. Selt-
samerweise scheint dies bei Spielen kaum jemandem aufzufallen. So scheint
es ein besonderes Erkenntnisbonmot fiir Spielforscher zu sein, dass man im
Spiel stets nur so tut »als ob«. Ich habe das frither auch geschrieben und war
froh, bei diesem proteushaften Phianomen iiberhaupt einen Beschreibungs-
faden in der Hand zu halten. Je linger man aber Spiele studiert, desto mehr
dringt sich die Frage auf, ob damit tatsichlich etwas Entscheidendes ge-
sagt sei, das niemandem vorher aufgefallen wire. Wer wollte bestreiten, dass
man nur im Spiel fliegen kann und auflerhalb eines Spiels natiirlich nicht.
Genauso aber kann man auch nur im Flugzeug fliegen und nicht aufRerhalb,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | NATASCHA ADAMOWSKY

und selbstredend fliegt das Flugzeug und nicht man selbst. Wen oder was
will man mit solchen Beschreibungen eigentlich beruhigen?

Will man sich von solchen und anderen Oppositionen verabschieden, ist
selbstredend festzuhalten, dass damit nicht jede Differenz negiert ist. Die
These, dass Spiel nicht Widerpart von Rationalitit, Alltag oder Arbeit sei,
bedeutet nicht, dass eins mit dem anderen zusammenfillt. Vielmehr gilt
es zu berticksichtigen, dass Spiel ein Modus des Intermediiren ist. Helmut
Plessner hitte gesagt, zu spielen sei ein Halten im Zwischen, Victor Turner
sprach von einem Niemandsland >betwixt-and-between<, Richard Schechner
nannte es einen Schwellenbereich >in-between-identities< (1981; 1988). In all
diesen und anderen Beschreibungen wird Spiel einerseits deutlich als eine
Bewegung ins Ungedeckte und Nicht-Identische, andererseits als eine per-
formative Verkniipfungsdynamik geschildert. Zu spielen heifdt, Verbindun-
gen herzustellen, spekulative Briicken zu schlagen, Disparates zusammen-
zufithren. Behilt man dies im Hinterkopf, entfaltet die eingangs gestellte
Frage nach dem Verhiltnis von Spiel und Wissen bzw. Erkenntnisprozessen
eine besondere Brisanz.

Spielen, Wahrnehmen und Erkennen

Das Wahrnehmen, Sehen im Spiel ist immer ein vielschichtiger Prozess,
an dem stets mehrere Sinnesmodalititen beteiligt sind. Dies gilt grundsitz-
lich fur jede Form der Wahrnehmung, doch hat man es im Spiel mit einer
besonderen Dynamik zu tun, die Moglichkeiten der Begegnung mit Form
und Fiille der umgebenden Wirklichkeit bereithilt. Jedes Spiel vermannig-
faltigt die Welt. Es stiftet Verbindungen zwischen dem Spieler und seinem
Spielgegenstand, zwischen Subjekt und Objekt, dem Menschen und seiner
ihn umgebenden Welt. Dieses Zusammensein ist eine wesentliche Voraus-
setzung menschlichen Erkenntnisvermdgens. Es bedeutet nicht, dass in je-
dem konkreten Spiel Erkenntnisoptionen faktisch zu entdecken wiren, wohl
aber, dass im Spielen Erkenntniseffekte erzielt werden konnen. Spielraumen
ist grundsitzlich eine epistemologische Qualitit eigen, die den medialen
Eigenschaften des Spiels geschuldet ist, Abstraktes und Konkretes aufein-
ander zu beziehen und zu organisieren.

Die Abstraktionsschwiche des Menschen innerhalb seiner Abstrak-
tionsstirke bestand immer schon darin, dass er darauf angewiesen ist, das
Abstrakte emotional zu besetzen, zu konkretisieren, zu versinnlichen. Wie
Dieter Claessens in »Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen
zur Anthropologie« schreibt, ist Spiel eine wichtige evolutionire Gelenkstel-
le, die menschlichen Gemeinschaften eine Moglichkeit bietet, sich diesem
Problem zu stellen, eben weil es eine Bewegungsform ist, die zwischen dem
archaischen Konkret-Sinnlichen und dem Mdéglichkeitsraum des Distanzie-
rend-Abstrakten vermitteln kann (vgl. Claessens 1980: 1. Kap.). Dabei wird
ein Prozess des Erkennens begiinstigt, der mit Wahrnehmen und Erinnern
gleichermaflen verwoben ist und mit der Emergenz von etwas einsetzt.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHESIS UND PERFORMANCE | 177

Mit Emergenzerfahrung im Spiel ist in Anlehnung an Hans Ulrich
Gumbrecht das Zusammentreffen von dsthetischer Erfahrung und der Er-
eignishaftigkeit der auftauchenden Formen gemeint (Gumbrecht 1998:
220f.). Oder anders gesagt: Spiel ist nicht nur iiberproduktiv, sondern bietet
auch die Moglichkeit, Formen im Prozess ihrer Entstehung wahrzunehmen.
Spiel ist deshalb eines der zentralen expressiven Phinomene der Kulturge-
schichte, weil es Form und Ausdruck hervorbringt — »it gives shape as well
as expression to individual and societal affective and cognitive systems«, wie
die amerikanische Anthropologin Helen Schwartzman schreibt (Schwartz-
man 1978: 330). Meiner Uberzeugung nach liegt genau in diesem Zusam-
mentreffen die Anziehungskraft des Spiels begriindet, in der Konvergenz
von gesteigertem Erleben und dsthetischer Produktion.

Gumbrecht entwickelt seine Emergenzerzahlung bekanntlich am Bei-
spiel von American Football. In dem Moment, in dem zwei Mannschaften
aufeinanderprallen, wird Prisenz als das Ereignis von Form produziert.
Spielziige erscheinen als verkorperte Formen, Formen-in-Bewegung, als
temporalisierte Form (vgl. Gumbrecht 1998: 220f.). Die Liste der moglichen
Situationen, in der sich diese Konvergenz von Ereigniseffekt und verkor-
perter Form wahrnehmen lisst, bleibt selbstverstindlich nicht auf Ame-
rican Football beschrinkt, sondern erstreckt sich tiber das ganze Feld der
Kulturphinomene: Wettldufe beispielsweise gehoren hierher, auf gerader
Strecke wie in Runden, Wettkimpfe im Ring, die verschiedenen Drehun-
gen um die eigene Achse, sei es beim Diskuswurf oder beim Tanzen, der
Wurf des Wiirfels, das Mischen und Austeilen von Karten, der imaginierte
Gang des Riesen oder der Antilope. All diese Formen sind zunichst nicht
viel mehr als die »Inszenierung einer Spannung zwischen nichts und et-
was, welche, wann immer etwas (und nicht nichts) sich ereignet, [...] die
Epiphanie von Form produziert« (ebd.: 223). Auf den zweiten Blick jedoch
weisen sie das Spiel als ein beispielloses Uberflussphinomen von Form und
Substanz aus, als ein unerschopfliches Verfahren dsthetischer Produktion.
Von besonderem Interesse sind in diesem Zusammenhang nicht die unge-
zihlten Variationen von Spielbrettern, Spielsteinen, Spielzeugen, die in den
Jahrtausenden dabei entstanden sind, sondern die spezielle >Natur< dieses
Produktionsprozesses. Fragt man sich nidmlich, was Menschen eigentlich
tun, wenn sie Spiele entwerfen, stellt man fest, dass hier vor allem Experi-
mentalformen zur Verfligung gestellt werden, Spielziige, Inszenierungen,
Architekturen, in denen kulturelle Spannungen Verfahrensweisen finden
konnen. Die dsthetische Formproduktion des Spiels bietet nicht nur Ver-
gniigen und Genuss, sondern Techniken der Sichtbarmachung, Strategien
der Expressivitit, Methoden des In-Bewegung- bzw. In-Beziehung-Setzens.
Diese Techniken, Strategien und Methoden stellen auf eine hichst wechsel-
haft konnotierte Weise einen roten Faden europdischer Ideen- und Wissens-
geschichte dar. Von besonderer Bedeutung fiir das Verhiltnis von Spiel und
der Genese und Tradierung von Wissen ist dabei das seltsame Potential des
Spiels, Spannung und Konflikt zu choreographieren und dabei zu Model-
len der Vermittlung und innovativer Verbindungen zu gelangen. Diese Mo-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | NATASCHA ADAMOWSKY

delle organisieren Riume, in denen sich die Epiphanie der Form ereignen
kann, und initiieren eine Choreographie des In-Beziehung-Setzens. Spiele
zu machen zeigt sich hierin sowohl in einer Qualitit des Entwerfens neuer,
virtueller und immersiver Welten als auch in einer Qualitit, Dinge zu be-
schreiben, sie zu verkérpern und beschreibbar zu machen.

Ich mochte das noch einmal kurz zusammenfassen: Das Spiel gehort,
so weit man das heute tiberblicken kann, zur Verfasstheit jeder Kultur. Es
hat ein bemerkenswertes Vermogen, Disparates in gestaltbare Formen zu
bringen. Unbestimmtes, Vagheiten, Namenloses finden performative Voll-
ziige, aus denen isthetische Figuren entwickelt werden konnen. Das Spiel
stellt Verfahrensweisen zur Verfiigung, Zusammenspiele zu erméglichen,
und es ist gleichsam der Versuch, sich selbst dabei etwas in seiner eigenen
Bewegung in Zeit und Raum zur Erscheinung zu bringen und damit eine
Verbindung zwischen sich und diesem Etwas zu schaffen. In dieser Kunst
der Verbindung erweist sich das Spiel als ein Weg des vitalen Erkennens.

Vor diesem Hintergrund mochte ich vorschlagen, das Entwerfen von
Spielen als einen prototypischen Vorgang zu sehen, Modelle der Vermittlung
zu entwickeln. Diese Modelle sind selbstredend keine Modelle von etwas,
im Sinne eines Abbildungsverhiltnisses, sondern Modelle fiir etwas, »al-
so prozedurale, experimentelle Skripte der Konstruktion, Herstellung oder
Manipulation von artifiziellen, epistemischen Dinge« (Béhme 2003: 597;
vgl. dazu auch Hans-Jorg Rheinberger 2001). Spiele organisieren Riume, in
denen ludische Choreographien neue Verbindungen herstellen kénnen und
bilden, kulturhistorisch betrachtet, ein Archiv intermedidrer Kindsthesien,
die neue Wahrnehmungen und Blickoptionen anbieten.

»Network Based Performances«

Bei den folgenden drei Beispielen handelt es sich um innovative Spielformen,
die auf unterschiedliche Weise neue ludische Choreographien in den urba-
nen Raum hineinlegen. Alle Spiele stellen eine Verbindung von avancierter
Computertechnologie mit klassischen Spiel- und entertainment-Strukturen
dar, die mit neuen medialen Interaktionsmoglichkeiten und Partizipations-
angeboten die Grenzen zwischen fiktiv und real, real und virtuell weiter ver-
fliissigen. Sie entstammen dem Feld der Populdrkultur und einer auf Parti-
zipation ausgerichteten Medienkunst. Sie sind teilweise Trash und teilweise
dilettantisch, vor allem aber fiir sehr viele Menschen ungeheuer attraktiv.
Eine Schliisselstellung nimmt dabei die Entwicklung von ubiquitous com-
puting devices (UC) ein. Damit ist die Integration kleinster, vernetzter Com-
puterprozessoren und mikroelektronischer Sensoren in jeden Alltagsgegen-
stand gemeint. In sogenannten smart environments sollen digitale und reale
Welt zu einer einzigen augmented reality verschmelzen. Anstelle eines Ver-
lusts von Realitit an die Simulationswelten des Cyberspace, wie noch vor zehn
Jahren befiirchtet, richtet sich nun das Virtuelle — so die Vision — in Form
miniaturisierter vernetzter Computereinheiten und unsichtbarer Interfaces

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHEsIS UND PERFORMANCE | 179

in unser aller Leben ein. Dies stellt medientheoretisch eine duflerst relevante
Entwicklung dar, die zudem zentrale Momente der modernen epistemischen
Ordnung bertihrt.

Bislang wurde diese Entwicklung — jenseits militirischer, 6konomischer
und ingenieurswissenschaftlicher Interessen — hauptsichlich unter den As-
pekten von Uberwachung und Datenschutz diskutiert. Jiingste Entwicklun-
gen im Feld digitaler Kultur hingegen zeigen spielerische wie kiinstlerisch-
dsthetische Ansitze, sogenannte Network Based Performances, in denen die
neue Technik Gegenstand subversiven wie affirmativen Experimentierens
ist. Mit ihnen wird gezeigt, dass die Frage nach den sozialen Auswirkungen
und Erkenntniseffekten neuer Technologien nicht von der scheinbar erdrii-
ckenden Evidenz von Uberwachungsdispositiven dominiert werden muss.
Die Realisierung von Erkenntniseffekten durch die neue UC-Technologie ist
vielmehr ein sozialer und kultureller Prozess mit offenem Ausgang. Oder
anders gesagt: Der Prozess der Kontingenzbewiltigung im Zusammenhang
mit den lebensweltlichen Risiken neuer Technologien erzeugt nicht nur
einen umfassenden Sicherheitsdiskurs, sondern ebenso Kulturtechniken
eines subversiven und spielerischen Umgangs mit durchaus emanzipato-
rischen Anspriichen. So gehért es zu den attraktiven Strategien, im Modus
des Spiels, reale und virtuelle Welt miteinander zu verbinden und dabei
neue kollaborative Interaktionsformen und polymodale Wahrnehmungs-
moglichkeiten zu schaffen.

Das bevorzugte Spielfeld ist der 6ffentliche Stadtraum. Aus den Aktionen
mehrerer Spieler, dem Einsatz smarter Technologie und einer multimedia-
len Spielregie entwickelt sich ein mehrdimensionaler Erlebnisraum, der neue
Wahrnehmungs- und Aneignungsformen im Schnittfeld von urbanem und
technisch generiertem Raum ertffnet. Zwei der Beispiele agieren im Fahr-
wasser klassischer Game-Strukturen: die Arbeit Big Games der New Yorker
Spiel-Designer Frank Lantz und Kevin Slavin und die Arbeit Mission 21st
Street aus der Serie Flying Spy Potatoes der griechisch-amerikanischen Me-
dienkiinstlerin Jenny Marketou. Das dritte Beispiel bietet das mediale Arran-
gement eines erkenntnisoffenen Spielverlaufs, es ist die Arbeit Urban Eyes der
Interactive Designer Marcus Kirsch und Jussi Angeslevi.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | NATASCHA ADAMOWSKY

»Big Games«

Performance des Spiels PacManhattan,
© area/code

»Pac Man erwischt einen schlechten Start an diesem Samstagmorgen. Erst vor
wenigen Minuten hat er seine Startposition an der Siidseite des Washington
Square Parks verlassen und schon haben ihn die Geister Inky, Blinky, Pinky
und Clyde zwischen Waverly und der 4. Strafle in die Enge getrieben. Etwa zwei-
hundert Meter entfernt, im dritten Stock des Kimmel Gebiudes der Universitit
bekommt Pac Mans Controller Zustinde« (Hillenbrand 2004).

Auf seinem Bildschirm hat sich Pac Man alias Mike Olsen am rechten Rand
des Labyrinths in eine »ziemlich auswegslose Lage manévriert. In der Com-
puterversion wire jetzt Game Over, aber in der realen Welt hat Olsen ein-
fach lingere Beine als die Geister.« Drei zackige Ausweichbewegungen und
der Spieler ist »in Richtung 3rd Avenue davon gesprintet — dorthin, wo die
Powerpille auf ihn wartet« (vgl. ebd.).

PacManhattan ist eine Erfindung von Frank Lantz und seinen Studenten
an der Universitit von New York. Die Live-Version des Spiels folgt im We-
sentlichen ihrem Computervorbild, d.h. Ziel des Pac-Man-Spielers ist es, alle
Punkte auf dem Spielfeld zu fressen, wihrend die vier Geister versuchen,
ihn zu stoppen. Weitere fiinf Personen sitzen in der Kommandozentrale.
Jeder von ihnen iiberwacht einen Feldspieler und steht mit diesem in stin-
digem Kontakt. In den Ecken des Spiel-Labyrinthes befinden sich Power-Pil-
len, die Pac Man fiir eine kurze Zeit unverwundbar machen und es ihm er-
lauben, die Geister zu fressen. Die Pillen existieren, ebenso wie die Punkte,
nattirlich nur virtuell und werden dem Spieler gut geschrieben, wenn er be-
stimmte Wegmarken passiert. Am Ende des Spiels errechnet das Programm
die Punktezahl des Pac Man-Spielers.

»Das Ende kommt plétzlich. Der Geist >Pinky<, nach 43 Minuten Spielzeit kor-
perlich vollig am Ende, hat sich erschépft hinter ein Auto gehockt. Da trabt plotz-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHESIS UND PERFORMANCE | 181

lich der schweifdnasse Pac Man geradewegs an ihrem Versteck vorbei. Mit einem
lauten Schrei stiirzt sie sich auf den vollig tiberraschten Spieler. Unter den Geis-
ter-Controllern in der Kommandozentrale bricht Jubel aus. Eine halbe Stunde
spdter hetzt Pinky um den Washington Square — ganz originalgetreu mit einer
roten Schleife am Pac-Man-Kostiim.« (Ebd.)

WP Clyde moved to B4
630 Blinky moved to B4
o

. TO BE ANNI

.
L]
.
.
9.
H

° 00,0 8. 0d.en

Parcours von PacManhattan, © area/code

PacManhatten ist eine sehr einfache Version eines sogenannten Big Urban
Games. In komplexeren Varianten kénnen tausend Leute und mehr antre-
ten, werden Radiostationen, Zeitungen und Fernsehanstalten miteinbezo-
gen, kann es um komplizierte Ritsel und vielschichtige Erzihlungen gehen.
In einem Interview sagt Lantz:

»The relationship between cities and games is complex and fascinating. There is
a lot of interesting crossover between what architects, urban planners and game
designers do — structuring experience through systems of geometry and space.
We want to make games that flip players’ perspectives and transform the physi-
cal space around us into a shared gameworld« (2004).

Es versteht sich von selbst, dass diese und andere Formen urbanen Spiels
pridestinierte Untersuchungsobjekte fiir multimediale bzw. hybride Spiel-
formen sind. Dabei ist es zweifellos nicht neu, dass innovative Technologien,
insbesondere die Computertechnik, Gegenstand von Spielleidenschaften
werden. Neu sind die Dimensionen, in denen gespielt wird, sowohl was die
Zahl der Spieler als auch die Grofle und Art des Spielfeldes betrifft. Das
Zusammentreffen eines multilinearen game space mit dem urbanen Raum
lisst die Stadt zu einer gigantischen Biithnenlandschaft werden, zu einem
ausgekliigelten Hindernisparcours und vielfiltig aktivierbaren Experimen-
talraum. Der Umdefinition des Stadtraums zum Spielfeld haftet dabei eine
Geste des Anarchischen an. Die Uberschreitung der Nutzungskonventionen
kommt jedoch nicht als Avantgarde, sondern im Gewand einfachster und
iltester Spielformen daher. Lantz und Slavin selbst erwihnen die Schnit-
zeljagd, Rduber und Gendarm, Live-Action Rollenspiele, Auffithrungen his-
torischer Schlachten und Ereignisse, Paintball-Spiele oder auch die Skater-
Kultur. »Big Gamesc, schreiben sie auf ihrer Homepage, »are games, not
academic exercises, not tech demos. They are life-size collaborative halluci-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | NATASCHA ADAMOWSKY

nations.« Big Games, so wire daran anzuschliefen, vermitteln dementspre-
chend keine Inhalte, keinen Protest, keine Lebensempfehlungen. Sie halten
lediglich intensivierte kollektive Wahrnehmungs- und Erfahrungsriume
bereit, deren Reflektion jedem frei steht. In diesem Freiraum jedoch kann
sich, aber muss sich nicht, eine der aufregendsten Erfahrungen ereignen,
die man im Spiel machen kann: dass die Welt, fiir einen kurzen Moment
zumindest, ver—riickt wird.

Mission 21st Street

Mission 21st. Street, © Jenny Marketou

Um eine Kombination aus Spiel, digitaler Netzwerktechnologie und multi-
perspektivischer Raumerfahrung, aber mit anderen Schwerpunkten, geht
es auch in dem zweiten Beispiel, der Arbeit Mission 21st Street aus der Serie
Flying Spy Potatoes von Jenny Marketou.

Die Mission 21st Street war ein sechswochiges Urban Game, das 2005 auf
der 21. Strafle in Chelsea, New York gespielt wurde. Es bestand aus einer In-
stallation dreier grofer Videoscreens auf dem Fuflboden der Eyebeam-Gal-
lery und einem roten Heliumballon von 5 Fufl Durchmesser, den man fiir
seine Mission ausleihen konnte. Es gab ein Spielbrett der 21. Strafle sowie 40
Mappen, in denen jeweils eine sogenannte Mission Card und die Spielregeln
enthalten waren.

Der rote Heliumballon enthielt eine Digitalkamera, die die Aktion aus
luftiger Hohe filmte. Sie war an einen Transmitter angeschlossen, der das
Geschehen live auf die Videoscreens in der Galerie tibertrug — eine Art Fly-
ing Cinema. Die Regeln waren sehr einfach. Man lieh sich den Ballon aus
und musste die auf der Mission Card beschriebene Aufgabe erfiillen. Eine
Mission konnte z.B. lauten: »Exit Eyebeam. Cross the Street. The entrance
of your destination is marked with a lamppost. Enter with caution through

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHESIS UND PERFORMANCE | 183

the plastic curtain. Team up with a cab driver to reveal the >Time Machine<
hidden in »>Good Year« tires. Your mission apparatus must fly at low altitudes.
You have 30 minutes to complete this mission.«

Jede Mission wurde nicht nur zeitgleich {ibertragen, sondern auch auf-
gezeichnet. Das Spiel war zu Ende, als alle Missionen erledigt und das Ge-
linde der 21. Strafle vollstindig »enthiillt« war. In 40 Missionen und ihrer
>Verfilmung« war eine polyperspektivische Reprisentation im Sinne einer
kollektiven Geographie-in-Bewegung entstanden. Markteou nennt es ein
»game of flying perspectives«.

Neben dem Angebot in der Galerie war vor allem das Geschehen auf
der Strafle zentral. Nicht nur die >Superagentens, unterwegs in ihrer Mis-
sion, bestimmten das Spielgeschehen, sondern die gesamte Nachbarschaft
des Chelsea-Viertels transformierte sich mit dem Flug des roten Ballons in
einen ludisch motivierten Imaginationsraum. Ein wichtiger Teil des nach-
barschaftlichen Engagements und damit des Spiels bestand in dem tigli-
chen Vergniigen, den unterschiedlichsten Leuten bei ihrem Gang durch die
Straflen zuzusehen, wie sie versuchten, bei Wind und Wetter den Ballon
zu kontrollieren, unter Briicken hindurch, an Baustellengertimpel vorbei.
Als interactive networked environment wurde Chelsea so fiir sechs Wochen zu
einem urbanen Spielfeld, auf dem es um das Auskundschaften der istheti-
schen wie affektiven Resonanzen raumlich-sozialer Beziehungen ging. In
ihrem Restimee schreibt Jenny Marketou:

»I am especially interested in social networks and various modes of production
in order to create visual experiences and new forms of representation [...]. In my
public street games I am interested to create open fields of enactment, [...] parti-
cipatory and performative situations and spectacles which [...] open up time and
space for exploration and imagination.« (2000)

Urban Eyes

Das letzte Beispiel zeigt ein poetisch ambivalentes Zusammenspiel von
digitaler Netzwerktechnologie und Videoiiberwachungssystemen mit dem
Leben von Londoner Grofstadttauben. Uberwachungskameras und Tauben
haben gemein, dass sie das Bild jeder modernen Grofdstadtlandschaft pra-
gen. Speziell in London ist das Kameranetz mittlerweile flichendeckend.
In dem Projekt Urban Eyes von Marcus Kirsch und Jussi Angeslevi, das im
Juni 2006 von der HTTP Galery in London prisentiert wurde, beginnt alles
mit einem Pickchen Vogelfutter. Frisst die Taube von diesem Futter, 16st sie
bei ihrem Flug durch die Stadt in den Uberwachungskameras, die sie pas-
siert, einen Photomechanismus aus. Die Kameras wurden fiir das Projekt
mit einem speziellen RFID-Lesegerit ausgestattet, so dass das Bild, welches
die vorbei fliegende Taube verursacht, dem Kiufer des Vogelfutters auf sein
Mobiltelefon gesendet wird.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | NATAsCHA ADAMOWSKY

Jussi Angeslevi

Einerseits werden so Impressionen einer Bewegung durch den stidtischen
Raum sichtbar, die dem flugunfihigen Stadtbewohner grundsitzlich un-
zuginglich sind. Durch die panoptische Position der Kameras erhilt man
Einblicke in Hinterhofe und Wohnzimmer, die dem normalen Fuflginger
verborgen bleiben. Die Flugbahn der Taube erweist sich hier als voyeuris-
tische »Choreographie« einer Enthiillung. Neben dem Ausspionieren des
sonst Unzuginglichen und Versteckten wird jedoch gleichsam im Vertrau-
ten ein neuer geteilter Lebensraum sichtbar: Denn Tauben haben einen Be-
wegungsradius von ca. einer Meile rund um ihr Nest. Man bewohnt also
den gleichen Kiez. Der Benutzer hat so die Moglichkeit, den Fliigen seines
Vogels einige Tage lang zu folgen und aus dessen luftiger Perspektive einen
gemeinsamen Nachbarschaftsraum zu reflektieren. Auf diese Weise verbin-
den sich bekannte visuelle Muster von Satelliten- und Uberwachungsauf-
nahmen mit einer persoénlichen Beziehung zu einem der dltesten Triger von
Luftperspektiven, dem Vogel. Taubenraum, die Bildwelt der Kameras und
der eigene Blick schieben sich dabei ineinander. Es entstehen explorative
Wahrnehmungen, neue Aufmerksamkeiten und assoziative Wissensquali-
tdten.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Frage, ob es dabei zu einer
Um- oder Neubewertung des Systems von Uberwachungskameras kommt.
Transformiert dieses fiir den kurzen Moment, in dem das Tier vorbeifliegt,
von einem Uberwachungsdispositivzum schwebenden Blick in die grenzen-
lose Freiheit des Fliegens? Das Auge des Vogels, der Traum vom Fliegen und
das Moment des ganz Anderen gehen hier eine poetische Verbindung ein,
die die Vorstellung urbaner Bewegungsriume modifiziert. In der Verfrem-
dung der eigenen Wahrnehmung des Bekannten ziehen neue Reibungs- und
Assoziationsfiguren in die gewohnten Reflektionsfelder ein. Es ist ein Spiel
mit einem offenen Geheimnis, die Teilhabe an den Flugbahnen einer Tau-
be, meiner Taube, die mir unsichtbar Luftbotschaften zusendet, ritselhafte
Koordinaten, die nichts bedeuten und doch auch wieder nicht Nichts. Un-
merklich gleitet man so auf die Kehrseite der Verbindung von Taubenflug,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHESIS UND PERFORMANCE | 185

Kamera und dem Transport verborgener Ansichten. Denn die Ausriistung
von Tauben mit geheimen Botschaften und seit dem frithen 20. Jahrhundert
auch mit Kameras ist ein altes Sujet militirischer Spionage. Lost die vorbei
fliegende Taube den Kameramechanismus des Uberwachungssystems aus,
geht sie eine intensivierte Beziehung zum Diskurs globaler Geheimdienste
und ihren totalitir angelegten Informationssystemen ein.

Kirsch und Angeslevi selbst scheinen die Frage offen zu lassen. Wih-
rend in ihrem Internet-Auftritt das bekannte Photo einer Taube des Bayeri-
schen Taubenkorps mit Kamera aus dem Jahr 1903 zu sehen ist, orientiert
sich ihre Projektbeschreibung eher an einem poetisch-subversiven Natur-
diskurs, der nach neuen Perspektiven und Gestaltungsoptionen im Bekann-
ten sucht. Sie schreiben:

»Pigeons become maverick messengers in the information super-highway, fu-
sing feral and digital networks. [...] Being one of the last remaining signs of na-
ture in a metropolis such as London, the urban pigeon population represents a
network of ever-changing patterns more complex than anything ever produced
by a machine. [...] Urban Eyes enlists our feathered neighbours to establish a con-
nection between the bird-eyes view of the city as now distributed by Google Earth
and our terrestrial experience.«

Moglicherweise lassen sich beide Perspektiven auch nicht eindeutig trennen.
Anekdotisch kénnte man dazu anmerken, dass die Bayerischen Taubenphoto-
graphen ihren grofiten Auftritt vielleicht nicht dem Spionagewesen, sondern
der modernen Massenkultur verdankten. Auf der Internationalen Photogra-
phie Ausstellung in Dresden 1909 waren sie die Sensation und ihre Bilder
wanderten zu tausenden als Postkarten mit schénen Griiflen in alle Welt.

Resiimee

In den vorgestellten Beispielen ging es auf drei ganz unterschiedliche Arten
und Weisen darum, eigene, neue, subversive, alternative Umgangsformen
mit bestehenden bzw. sich aktuell neu formierenden Machtdispositiven und
Wissensformationen zu entwickeln. Ganz vorn auf der Agenda stehen die
Exploration mobiler ubiquitirer Netzwerktechnologie, die Gestaltung von
Offentlichkeit und urbanem Raum, die Frage nach sozialen Interaktions-
formen, Reprisentationsmodi und performativen Optionen. In drei isthe-
tisch sehr verschiedenen Herangehensweisen wurde die Frage gestellt, wie
sich aus neuen Medien und digitaler Technologie kritische, radikale und
gleichsam unterhaltsame oder eventuell sogar mitreiffende Spielangebote
gestalten lassen, in denen neue soziale wie isthetische Imaginationen ver-
handelt werden kénnen. Mit der Einladung zum Spiel sind jeweils ludische
Choreographien verbunden, die zu einer anderen Art, sich im stidtischen
Raum zu bewegen, auffordern.

Der eigene kérperliche Einsatz ist dabei unverzichtbar. Dies ist eine be-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | NATASCHA ADAMOWSKY

merkenswerte Priferenz, als alle drei Spielarrangements mit Phinomenen
technischer Vernetzung spielen, die in Gestalt des weltumspannenden
Internet einen raumlosen Raum der Instantialitit und Dislokation der In-
formation geschaffen hat. Die Lauf-, Flug- und Wanderungsbewegungen der
Spieler und Tauben jedoch fithren die Dimensionen von Raum und Zeit wie-
der ein und demonstrieren, »dass alle noch so perfekt entwickelten Medien
nicht tiberspringen kénnen, dass Kommunikation zuletzt immer solche von
organischen Lebewesen ist, die der Zeit und dem Raum unterworfen blei-
ben« (Bohme 1999: 58). Oder anders gesagt, bei aller notwendigen, wich-
tigen und richtigen Beschreibung der allgegenwirtigen Technisierung der
menschlichen Wahrnehmung ist es unerlisslich zu berticksichtigen, »dass
man, um wahrzunehmen, auch da sein muss, leiblich anwesend« (Bshme
2004: 93). i

Kirsch und Angeslevi beziehen sich in ihrer Arbeit {ibrigens explizit auf
die Situationisten. Vorbild fiir ihre Arbeit seien insbesondere die psychogeo-
graphischen Erkundungen Guy Debords von Paris gewesen. Auf die Situa-
tionisten berufen sich heute fast alle, die im Bereich der Network Based Per-
formances arbeiten. Ebenso oft fallen die Namen Fluxus, Dada, Happenings,
Performance-Kunst, John Cage und Nam June Paik. Man mag dies als nicht
besonders originell einschitzen. Andererseits liefle sich diese Konjunktur
auch dahin gehend interpretieren, dass Ideen aus der Kunst der 5oer, Goer
und yoer Jahre heute offenbar eine besondere Popularitit zukommt. Positiv
gewendet konnte man dann sogar von einem frischen Blick auf bekannte The-
men sprechen, von neuen medialen Aktualisierungen eines dsthetischen An-
liegens, das offenbar schon seit geraumer Zeit virulent ist. Neu an den eben
beschriebenen Medienensembles scheinen mir dabei ihre Kontextualisierun-
gen bzw. Selbstpositionierungen zu sein. Anders als ihre kiinstlerischen Vor-
bilder kommen diese Network Based Performances ohne revolutiondren Gestus
aus, sondern im Gegenteil betont leicht daher, angesiedelt irgendwo zwischen
high art und low entertainment. Keines der Projekte arbeitet sich dezidiert an
Grenzziehungen ab, seien diese zwischen Kunst und Leben, Kunst und Nicht-
Kunst, Theorie oder Praxis, Kritik oder Affirmation. Sie bewahren vielmehr
eine Zwischenlage, die ihnen der Modus des Spiels sichert. Als dsthetische
Einstellungsweise wird das Spiel hier gerade nicht als utopisches Reich Schil-
lerscher Freiheit ausdefiniert, sondern als offene epistemologische Qualitit,
die den medialen Eigenschaften des Spiels zur Organisation des Abstrakten
geschuldet ist. Es sind einfachste Spiele, die gespielt werden, einfachste Ver-
bindungen von Spieler und Spielgegenstand, die dennoch das Potential des
Spiels als Konvergenz von gesteigertem Erleben und &sthetischer Produk-
tivitit greifbar machen. Dabei werden Experimentalformen zu Verfiigung
gestellt, in denen kulturelle Spannungen Verfahrensweisen finden kénnen.
Die isthetische Formproduktion des Spiels bietet nicht nur Vergniigen und
Genuss, sondern Methoden des In-Bewegung- bzw. In-Beziehung-Setzens.
Es handelt sich um ein besonderes Potential der Uberginglichkeit, eine Mog-
lichkeit, sich auf das Nicht-Identische einzulassen. Jedes Experimentieren
und Partizipieren kann von hier seinen Ausgang nehmen.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AisTHESIS UND PERFORMANCE | 187

Literatur

Adamowsky, Natascha (2000): Spielfiguren in virtuellen Welten, Frankfurt
a.M.: Campus.

Dies. (2003): »Smarte Gotter und magische Maschinen — zur Virulenz vor-
moderner Argumentationsmuster in Ubiquitous-computing-Visionen«.
In: Friedemann Mattern (Hg.), Total vernetzt. Szenarien einer informati-
sierten Welt, Berlin, Heidelberg: Springer, S. 231-248.

Dies. (2005): >Die Vernunft ist mir noch nicht begegnet.« Zum konstitutiven Ver-
haltnis von Spiel und Erkenntnis, Bielefeld: transcript Verlag.

Bohme, Gernot (2004): »Die Wirklichkeit der Bilder«. In: Christian Filk,
Michael Lommel, Mike Sandbothe (Hg.), Media Synaesthetics. Konturen
einer physiologischen Mediendsthetik, Koln: Herbert von Halem Verlag,
S. 84-94.

Bohme, Hartmut (1999): »Die Tauben und die Medien. Kulturgeschichtli-
ches zum Projekt >Capire al Volo< von Pia Gazzola«. In: Pia Gazzola,
capire al volo/im flug verstehen, Mailand: Mazzotta Verlag, S. 46-59.

Ders. (2003): »Netzwerke: Zur Theorie und Geschichte einer Konstruktion«.
Zeitschrift fiir Germanistik 3, S. 35-39.

Claeesens, Dieter (1980): Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skiz-
zen zur Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gumbrecht, Hans Ulrich (1998): »Die Schonheit des Mannschaftssports:
American Football —im Stadion und im Fernsehen«. In: Gianni Vattimo,
Wolfgang Welsch (Hg.), Medien-Welten-Wirklichkeiten, Miinchen: Fink,
S. 201-228.

Haag-Wackernagel, Daniel (1998): Die Taube. Vom heiligen Vogel der Liebes-
gottin zur Strassentaube, Basel: Schwabe Verlag.

Hillenbrand, Thomas (2004): »Geisterstunde in Manhattan«. In: Spiegel-
online, Games Corner; www.spiegel.de/netzwelt/netzkultur/o,1418,
299327,00.html.

Hoffmann, Hilmar (1963): Tauben reisende Boten. Kulturgeschichte und Sport
der Brieftaube, Duisburg: Carl Lange Verlag.

Kirsch, Marcus; Angeslavi, Jussi: angesleva.iki.fi/projects/urban_eyes/main.
html

Lantz, Frank (2004): Big Reality: »A Chat with >Big Game« Designer Frank
Lantz«. In: Gamasutra, Interview von Bonnie Ruberg. www.gamasutra.
com/features/20060810/ruberg_o1.shtml.

Lantz, Fred/Slavin, Kevin: www.playarea.com

Marketou, Jenny: www.jennymarketou.com

Plessner, Helmut (1941): Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach den
Grenzen menschlichen Verhaltens, Miinchen: Leo Lehnen.

Rheinberger, Hans-Jorg (2001): Experimentalsysteme und epistemische Dinge,
Gottingen: Wallstein.

Schechner, Richard (1981): »Performers and Spectators — Transported and
Transformed«. Kenyon Review Bd. III, Nr. 4, S. 83-113.

Ders. (1988): »Playing«. Play & Culture Nr. 1, S. 3-19.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | NATASCHA ADAMOWSKY

Schwartzman, Helen B. (1978): Transformations. The Anthropology of Chil-
dren’s Play, New York/London: Plenum Press.

Turner, Victor (1974): »Liminal to Liminoid, in Play, Flow, and Ritual«. In:
Rice Studies Vol. 60, Nr. 3, S. 53-92.

Ders. (1983): »Play and Drama: The Horns of a Dilemmac. In: Frank E. Man-
ning (Hg.), The World of Play. Proceedings of the 7th Annual Meeting of The
Association of the Anthropological Study of Play, West Point: Leisure Press,
S. 217-224.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YouTube als fiktiver Bewegungsspeicher
tanzerischer Improvisation.

Eine Lecture Performance

FRIEDERIKE LAMPERT

Auf der Biihne steht vorne rechts ein Vortragspult, vorne links ein Stuhl, in der
Mitte ein Laptop auf einem Tisch, dahinter freie Biihnenfliche, die hintere Wand
ist die Projektionsfliche fiir den Laptop. Ich stehe hinter dem Pult und beginne
meinen Vortrag:

Einleitung

In der Geschichte des Bithnentanzes taucht die Tanzimprovisation erst zu
Beginn des 20. Jahrhunderts auf, in Zusammenhang mit der Entwicklung
des modernen Tanzes, der sich dem akademischen Tanz entgegenstellte.
Zunichst als Mittel zur Bewegungsforschung und -findung genutzt, wird
die Improvisation vor allem durch den amerikanischen Postmodern Dance ab
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts live auf der Bithne eingesetzt. Da-
mit werden nicht nur traditionelle Prasentationsformen bestimmter Tanz-
techniken auf der Bithne gebrochen, sondern die Improvisation bringt die
Moglichkeiten vollig neuer choreographischer Konzepte fiir den Bithnen-
tanz ins Spiel. Das Transitorische und Flichtige wird im zeitgendssischen
Tanz mit dem Begriff der Improvisation verbunden. Im Gegensatz zu einer
memorialen Komposition und der zeitiilberdauernden Beschaffenheit einer
festgelegten Choreographie, stellt sich die Tanzimprovisation als spontane
Komposition im Moment her und ist insofern nicht reproduzierbar.

Der Umgang mit Improvisation auf der Bithne duflert sich am Ende des
20. Jahrhunderts in vielfiltiger Weise: von der einfachen Prisentation eines
Tanzprozesses bis hin zu durchstrukturierten Improvisationen. In meiner
Studie tiber die Improvisation im Tanz habe ich unterschiedliche Verfahrens-
weisen und deren Entstehung differenziert. Immer wieder kreise ich dabei
um die Frage, wie der Prozess einer Improvisation im Tanz denkbar ist.

Mit den Mitteln einer Lecture Performance mochte ich nunmehr einen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | FRIEDERIKE LAMPERT

moglichen Denkprozess mit den daraus entstehenden tinzerischen Formen
vorfithren. Ich bediene mich der Moglichkeit der Internet-Recherche und
deren Suchmaschinen, die tanzwissenschaftlich auf Grund des zuging-
lichen Film-Materials von immer groflerer Bedeutung zu werden scheint.
Aufgesucht wird die Internet-Prasenz YouTube. Broadcast yourself, ein Video-
Portal, auf dem die Benutzer kostenlos Video-Clips hochladen oder nur an-
sehen konnen. Auf der Website findet man Film- und Fernseh-Ausschnitte,
Musikvideos sowie selbstgedrehte Filme und eine immer gréfler werdende
Anzahl von Mitschnitten von Auffithrungen, Proben und Dokumentationen
des kiinstlerischen Tanzes. YouTube ist ein dynamisches System. Taglich
wird das Portal durch neue oder wieder geloschte Videos von den Nutzern
aktualisiert. Es ist also den Benutzern iiberlassen, welche Filme auf YouTube
gespeichert, und welche Tanzfilme aktuell darin zu finden sind. So werde
ich heute YouTube in meiner Performance als eine Art fiktiven Tanz-Gedicht-
nis-Speicher bzw. als Bewegungsbild-Archiv verwenden. Der Gebrauch von
YouTube veranschaulicht dabei den Prozess der Bewegungsiibertragung und
einen moglichen Denkprozess, wie sie wihrend einer Improvisation statt-
finden. Das Format der Lecture Performance dient tiberdies als Modell, die
Vorginge des Improvisierens zu reflektieren.

Ich wechsele den Ort und setze mich auf den Stuhl:
»Hiermit mdchte ich Sie einladen, einen improvisatorischen Prozess zu gestalten
und zu beobachten.«

Erlduterung des Versuchsaufbaus:

Mittel der Inszenierung sind vier Positionen im Biihnenraum:

1. Der Vortrag — die theoretische Ebene

2. Der Kommentar, spontane Erlduterungen

3. Die Interaktions-Ebene mit den Zuschauern: Frage nach bekannten Choreo-
graphen-Namen — eine situationsbezogene Auswahl.

4. Die Projektionsfliiche und die live getanzte Improvisation: YouTube — als tdn-
zerisches Bewegungsgeddchtnis, Einspeisung von Bewegungsbildern, die mir
wahrend der Improvisation zu- oder einfallen. Ich ahme spontan den proji-
zierten Tanz auf YouTube nach.

Der mimetische Prozess ist hier verdoppelt und auf zwei Ebenen zu denken:

a. Die Angleichung der Aufsenwelt — Tanzbilder und Tanzerfahrungen werden
in den Kérper eingeschrieben.

b. In der Auferung der Improvisation findet wiederum eine Angleichung der
inneren, der erinnerten Bewegungsbilder statt. Die Angleichung ist natiirlich
in der Wiederholung keine exakte Kopie, sondern Interpretation.

Es handelt sich also bei der getanzten Improvisation um eine Anndgherung an
innere Bilder, die schon vorhanden und in den Tanzer eingeschrieben sind.

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YouTuBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TANZERISCHER IMPROVISATION | 191

»Denn die Form ist dein Gedanke«

»Denn die Form ist dein Gedanke« — ein Schriftzug einer Postkarte (Autor
unbekannt) ldsst sich auf die tinzerische Form der Bewegung beziehen. Er
sagt aus, dass jeder tinzerischen Formung Gedanken vorausgehen. Dies
nicht nur bei der Vorbereitung eines Tanzes — dem Prozess des Choreogra-
phierens —, sondern auch bei dem vermeintlich >unvorbereiteten< Tanzen,
dem Improvisieren. So kénnte man sagen: »denn meine Form der tinzeri-
schen Improvisation sind meine Gedanken«. Wie aber kann man sich solch
einen Denkprozess vorstellen — und hier in iibertragenem Sinn — als eine
Vorstellung, eine Performance inszenieren? Ohne hierbei auf die Hirnfor-
schung, Gedichtnisforschung oder neurophysiologische Erkenntnisse ein-
zugehen, mochte ich den kognitiven und sinnlichen Prozess wihrend einer
Improvisation durch eine Vorfiihrung demonstrieren — beinahe als naiven
Vergleich zwischen YouTube und Bewegungsgedichtnis.

Geist und Koérper sind in der tinzerischen Improvisation nicht zu tren-
nen. Nicht nur der Geist denkt oder nur der Korper tanzt — in einem dy-
namischen Verhiltnis formt sich im Tanz der denkende Kérper sowie der
verkorperte Geist (Foster 2003: 8). Der Kérper der Improvisation erscheint
als »verkorpertes Gedichtnis<. Wihrend der Improvisation arbeitet der Tin-
zer mit spontanen Bewegungsbildern seines Gedichtnisses, die sich in den
Kérper eingeschrieben haben — vergleichbar dem Habitus, der nach Pierre
Bourdieu eine »wirkende Prisenz der gesamten Vergangenheit«' (Bourdieu
1989:105) darstellt. Das gespeicherte Bewegungsmaterial (oder auch der tin-
zerische Habitus) wird in der Tanzimprovisation durch Verschiebungen der
erinnerten Bewegungen stets aktualisiert. Ich gehe bei der Improvisation
also nicht von einer freien Bewegungswahl aus, sondern die Improvisation
baut auf durch die Vergangenheit geprigtes Bewegungsmaterial auf. Wie
aber kommen die Erinnerungsfetzen in einer Improvisation zum Einsatz?

Improvisation ist ein Prozess der Ubertragung und Ubersetzung, d.h.
es gibt eine Information, die die Bewegung auslost — diese Information wird
in Bewegung iibertragen. Die Ubersetzung findet dann durch die Nachah-
mung der oder Angleichung an die gespeicherten Bewegungsbilder statt.
Informationen kénnen eine Improvisation von auflen strukturieren, wie
z.B. Bilder, Musik, bestimmte Improvisations-Aufgaben und Absprachen,
sie kénnen aber auch von >innenc einfallen — und um diesen Prozess geht es
mir heute — dem Ausdenken oder Einfallen von Bewegung beim Improvisie-
ren. Mit Stéphane Mallarmé und seiner in dem Gedicht Un coup de dés ent-
worfenen Formulierung — »Jeder Gedanke wagt einen Wiirfelwurf« (zit.n.
Balke 2000: 48) — lassen sich die Informationen als zufillig und unvorher-
sehbar beschreiben.

1 | »Als einverleibte, zur Natur gewordene und damit als solche vergessene
Geschichte ist der Habitus wirkende Prisenz der gesamten Vergangenheit, die ihn

erzeugt hat.« (Bourdieu 1989: 105)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | FRIEDERIKE LAMPERT

Ich gehe zum Laptop-Tisch und wende mich an die Zuschauer:

Gehen wir zum ersten Tanz-Beispiel. Nennen Sie mir bitte einen bekannten Cho-
reographen-Namen. Sie sind dann sozusagen mein zufilliger Gedanke. Es fillt
der Name »Merce Cunningham«. YouTube findet eine Aufnahme der Choreogra-
phie Septet von 1964. Es tanzen drei Frauen und Merce Cunningham selbst.

Ich improvisiere, bzw. ich iibersetze und setze mich in Beziehung dazu. Auf wel-
che Tidnzer ich mich beziehe, bleibt meiner spontanen Wahl tiberlassen.

Friederike Lampert in Performance,
Improvisation »Merce Cunningham«
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill,
Video: Andrea Keiz)

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

Mimetischer Prozess

Improvisieren ist ein mimetischer Prozess. Dabei wird Mimesis nicht nur
als Akt der Nachahmung verstanden, sondern gleichzeitig als Konstruk-
tionsvorgang. Im Vollzug einer Tanzimprovisation werden nicht nur einge-
schriebene tinzerische Strukturen reproduziert, sondern es werden wih-
rend der Durchfiihrung neue Strukturen hergestellt. Wie Gunter Gebauer
und Christoph Wulf eine Dimension von Mimesis beschreiben, zielt Mime-
sis auf »Einwirkung, Aneignung, Verinderung, Wiederholung; ihr Mittel ist
die Neuinterpretation von vorgegebenen Welten.« (Gebauer/Wulf 1998: 431)
Es geht also nicht um Imitation als Abbild eines Vorbilds, sondern vielmehr
handelt es sich durch die Verschiedenheit der Kérper und das unterschied-
liche mimetische Vermogen der Tanzenden beim mimetischen Prozess um
Verschiebungen der Tanzinformation. Es ist eine performative Praxis, in der
stets im Hier und Jetzt das Alte (die Bewegungs-Erinnerung) neu konstru-
iert wird. Der Korper und seine Bewegungsform entstehen in der Dauer der
Improvisation — er bildet sich im Prozess. Damit ergeben sich die Verschie-
bungen und Erneuerungen der alten Struktur.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YouTuBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TANZERISCHER IMPROVISATION | 193

Ich setze mich auf den Stuhl:

Worum es mir hier geht, ist aufzuzeigen, dass in der Improvisation eingeschrie-
bene Strukturen zum Vorschein kommen und nicht etwa originale Bewegungen
eines Subjekts. Wie bei der Mimesis, gibt es bei der Improvisation immer etwas
Vorgingiges.

Das In-Beziehung-Setzen im Nachmachen erlaubt aber auch immer eine Neu-
Interpretation des Vorgdngigen.

Ich gehe zum Laptop-Tisch:

Gehen wir zum zweiten Tanz-Beispiel. Nennen Sie mir bitte einen weiteren Cho-
reographen-Namen. Es fillt der Name »Trisha Brown«. YouTube findet eine Auf-
nahme der Choreographie Loveletter von 2007 mit den Tinzern Dianne Mad-
den und Vicky Shick.

Ich ahme (so gut es geht) den Tanz nach.

Friederike Lampert in Performance,
Improvisation »Trisha Brown«
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill,
Video: Andrea Keiz)

Ich stelle mich wieder an das Vortragspult.

Zufall-Einfall, Emergenz

Im Moment des Ein-Falls gibt es (aber) auch das Potential des Scheiterns,
nimlich dann, wenn die Aneignung der Bewegungserinnerung scheitert
(wie vorhin gesehen) — wenn man sozusagen >rauskommt<. Dann entsteht
eine Diskontinuitit — es taucht etwas Unvorhergesehenes auf, das nicht auf
das Vorbild zu beziehen ist. Es emergieren Bewegungselemente, die eine
besondere Prisenz und Gegenwirtigkeit hervorrufen (vgl. Fischer-Lichte
2005: 806). In diesen Momenten sind die Tanzenden einer unvorhersehbaren
Situation ausgesetzt, fern vom Vorbild, fiir einen Bruchteil einer Sekunde
strukturlos, destabilisiert, verloren, quasi lost in translation.

Fur manche Choreographen und Improvisatoren ist genau dies eine

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | FRIEDERIKE LAMPERT

isthetische Strategie: nimlich emergente Bewegungsabldufe zu finden, die
nicht planbar, nicht choreographierbar und von besonderer Prisenz sind.
William Forsythe benutzt, wie z.B. in seinem Solo (vgl. Forsythe/Sommer
1999) Geschwindigkeit in der Improvisation, um das >Verloren-sein< oder
>Stérungen«im Tanz zu provozieren. (Ich darfoder sollte hier vielleicht schlecht
nachahmen, um dies zu veranschaulichen, man konnte daraus schliefen, je
schlechter ich nachahme, desto kreativer die Improvisation.) Das >Verlorensein«
in der Improvisation vermag Erneuerungen hervorzubringen, ausgeldst
durch Stérungen im eigenen Bewegungs-Erinnern. Zufillige Gedanken
und ungefihres Bewegungs-Erinnern haben die Funktion den Nachah-
mungsprozess — das womit der Tédnzer sich in Sicherheit wihnt — also die
Bewegungsgewohnheiten zu (unter-)brechen. Der Zufall ist das, was die im-
provisierende Person nicht voraussehen kann. In diesen Momenten wird die
improvisierende Person tiberrascht (von dem eigenen Gedankeneinfall) und
befindet sich im Ungewissen.

Sie verliert dabei die Kontrolle iiber ihre gestalterischen Entscheidungen,
bis sie die Kontrolle wiedererlangt und den Tanz bewusst in eine bestimmte
Richtung lenkt. Der Schock und die Uberraschung, die die improvisierende
Person durch den Zufall erfihrt, 16st neue Strukturen im Tanz aus. Fiir den
Improvisator ist es ein Spiel: Ein Spiel aus Zufall und Notwendigkeit. Bewe-
gungsbilder, die >einfallen<, werden dekonstruiert, ihre Elemente verbinden
sich mit anderen zu neuen Bewegungskonstellationen.

Ich gehe wieder zum Laptop-Tisch:

Gehen wir zum dritten und letzten Tanz-Beispiel iiber. Bitte nennen Sie mir
einen Choreographen-Namen. Es fillt der Name »John Neumeier«. YouTube
findet eine Aufnahme der Choreographie von Préludes CV, getanzt vom Ballett
Hamburg (2003).

Ich ahme (so gut es geht) diesen Tanz nach.

Friederike Lampert in Performance,
Improvisation »John Neumeier«
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill,
Video: Andrea Keiz)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YouTuBE ALS FIKTIVER BEWEGUNGSSPEICHER TANZERISCHER IMPROVISATION | 195

Um nun den Prozess der Denk-Bewegung wihrend des Improvisierens, der hier
extrem verlangsamt vorgefiihrt wurde, wiederum zu beschleunigen, mdchte ich
Jjetzt die drei durch zufilligen Einfall entstandenen Neu-Interpretationen der Be-
wegungsbilder in Echt-Zeit zusammenfassen. Dann hitte die Improvisation mog-
licherweise so ausgesehen:

Ich verbinde Bruchstiicke aus jeder Aufnahme (Cunningham, Brown, Neumeier)
zu einer kurzen Bewegungsphrase: Ein hybrides Bewegungsgebilde — eine Tanz-
Komposition ist entstanden.

Friederike Lampert in Performance
(Sophiensaele 31.1.2008, Videostill,
Video: Andrea Keiz)

Ich stelle mich an das Vortragspult.

Schluss

Nun konnte ich die Video-Aufnahme dieser Lecture Performance noch bei
YouTube registrieren lassen ... und sie stinde dann zum downloaden zur
Verfiigung.

Da die Zuschauer hier meine Bewegungsgedanken waren, bedanke ich
mich fiir die Choreographie und fiir ihre Aufmerksamkeit.

Literatur

Balke, Friedrich (1999): »Den Zufall denken. Das Problem der Aleatorik in
der zeitgendssischen Philosophie«. In: Peter Gendolla (Hg.), Die Kiinste
des Zufalls, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 48-76.

Bourdieu, Pierre (1989): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gebauer, Gunter/ Wulf, Christoph (1998): Mimesis: Kultur-Kunst-Gesellschaft,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | FRIEDERIKE LAMPERT

Fischer-Lichte, Erika (2005): »Emergenz«. In: Erika Fischer-Lichte/Doris
Kolesch (Hg.): Metzler Lexikon. Theater Theorie, Stuttgart/ Weimar: J.B.
Metzler, S. 85-87.

Forsythe, William/Sommer, Astrid (Hg.) (1999): Improvisation Technologies.
A Tool for the Analytical Dance Eye, CD-ROM/Booklet, Ostfildern: Hatje
Cantz.

Foster, Susan (2003): »Taken by Surprise. Improvisation in Dance and Mind.
In: Ann Cooper Albright/David Gere (Hg.): Taken by Surprise. A Dance
Improvisation Reader, Connecticut: Wesleyan University Press, S. 3-12.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denk-Figuren

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fliichtige.

Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur

GABRIELE KLEIN

»Jedes Kunstwerk ist ein Augenblick.«
Theodor W. Adorno

Das Thema dieses Textes lisst sich — in Anlehnung an Josef Flirnkis — fol-
gendermaflen beschreiben: Es ist »raumlich das zerstreute Zufillige, zeit-
lich das kurzlebig Vergingliche, kausal das absurd Zweckslose, dsthetisch das
frivol Banale« (Fiirnkis zitiert nach Diers 1993: 1), aber auch kulturell das
Andere, journalistisch der Zeitgeist und gesellschaftsdiagnostisch das aktuelle
Paradigma.

Diese Charakteristika beschreiben nicht den Tanz, sondern markieren
allgemein das Ephemere, das Transitorische, das Fliichtige, also Begriffe,
die oft synonym verwendet werden und eine Eigenschaft bezeichnen, die
nicht als Zustand oder Tatsache, sondern genau als dessen Gegenteil, als das
Nicht-Fassbare beschrieben werden kann. Der Tanz reprisentiert diese Idee
des Fluchtigen, er gilt als dessen »Versinnbildlichung« (vgl. Wortelkamp
2002), als »Kunst des fliichtigen Augenblicks« (Brandstetter 1993: 410), aber
er bringt das Fliichtige auch hervor. Das Fliichtige gilt als Wesenheit des
Tanzes und so dient er in kulturtheoretischen Diskursen auch als Anschau-
ungsfeld fiir das Ephemere.

Das Ephemere ist ein Baustein einer Ontologie des Tanzes. Tanz, so die
entsprechende literarische und wissenschaftliche Rede, ist eine fliichtige Er-
scheinung, verginglich, immer schon in der Zeit abwesend und im Raum
nur als Spur, als Erinnerung wahrnehmbar. Tanzgeschichte wire demnach
schreibbar als eine Kulturgeschichte der fliichtigen Erscheinungen — und
damit eine Herausforderung an Geschichte und Archivierung. Denn Tanz
sverrinnt, so heifdt es, er ist nicht fassbar. Diese Annahme dient zugleich
als Argument dafiir, dass Tanz einen >Uberschuss«< produziert, weil er sich
entzieht und weil er nicht in den gingigen Denk- und Erkenntnisformen
aufgeht. Folgt man dieser Denkfigur, wire Tanz Kultur- und Gesellschafts-
kritik, Wissenschafts- und Erkenntniskritik zugleich. Denn Tanz gilt aus
dieser Perspektive als eine Wissensform, die sich quer legt zu den tradi-

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | GABRIELE KLEIN

tionellen text- und sprachorientierten Wissenskulturen der Moderne (vgl.
Brandstetter 2007; Wortelkamp 2000).

Tanz steht demnach fiir einen Umbruch, ja einen Paradigmenwechsel
in den Wissenskulturen, die seit der Neuzeit eher textorientiert waren und
nunmehr, mit dem Umbruch der Moderne — einer sehr kurzen historischen
Zeit, die ja etwa nur ein Jahrhundert gedauert hat — sich verdndern (vgl.
Klein 2007). Die Dominanz der Textorientiertheit von Wissen wandelt sich
nunmehr zugunsten der Bildkulturen sowie jener Wissensformen und Wis-
sensspeicher, die fliichtig und fliissig sind (wie das Internet) und zugunsten
von Archiven, die, wie der Korper, andere Formen der Vermittlung und des
Transfers von Wissen verlangen. In diesem gesellschaftlichen Umbruch,
der mit einer Vielzahl von Irritationen im kulturellen Verstindnis und der
sozialen Orientierung der Menschen verbunden ist, erhilt Tanz als das Fliis-
sige und Fliichtige erneut einen hohen Stellenwert. Denn dhnlich wie Tanz
ist diese historische Phase ein >Nicht-mehr< und ein >Noch-Nicht¢, ein Da-
zwischen, >reine Bewegung«.

Es ist diese Wesenszuschreibung des Fliichtigen, die im Tanz selbst in
jungster Zeit (wieder) zur Diskussion steht. Tanz ist Teil jener kulturwis-
senschaftlichen Diskurse, die sich mit Performativititstheorien sowie mit
Konzepten des Fliichtigen in Bezug auf die Zeit (Gegenwart, Augenblick,
Plétzlichkeit und Ereignis), den Ort (Transit-Orte wie Bahnhofe, Flughifen,
Hotels), den Menschen (Passanten, Reisende, Flaneure, Geister) und die Na-
tur (Wolken) sowie auf das sinnlich Fliichtige (Tasten, Riechen, Schmecken
—und Tanzen) der Kultur und Asthetik fliichtiger Erscheinungen annihern
wollen. Aber nicht nur die Kulturwissenschaften, sondern auch zuneh-
mend die 6ffentliche und bildungspolitische Diskussion entdeckt den Tanz
als fliichtige Erscheinung wieder (vgl. Klein 2008). Es ist eine Denkfigur,
die keineswegs neu ist, sondern den Tanz sehr bestindig begleitet hat, aber
in den verschiedenen historischen Phasen unterschiedliche Ausprigungen
und Deutungen fand.

Im Unterschied zu den kulturtheoretischen und asthetischen Deutun-
gen haben die sozialen und politischen Aspekte dieses Diskursmusters
bislang selten zur Diskussion gestanden. Diese wiederum verweisen auf
gesellschaftliche Umbriiche, auf, so kénnte man sagen, >Irritationen< und
>Improvisationen< im Ordnungsgefiige von Gesellschaften.

Die sozialen und politischen Dimensionen des Fliichtigen sollen in die-
sem Text zur Diskussion stehen und den bisherigen tanztheoretischen Dis-
kurs erginzen. Der Text bewegt sich also im Feld des Dazwischen, zwischen
Sozialwissenschaft und Tanzwissenschaft, indem die Figur des Fliichtigen
aus beiden Perspektiven betrachtet wird. Der Fokus richtet sich dabei auf die
Fragen, wie das Fliichtige einerseits in den aktuellen kulturtheoretischen
und tanzidsthetischen Diskussionen und andererseits in den sozialwissen-
schaftlichen Debatten thematisiert wird und welche politische Relevanz die-
ser Thematisierung zukommt.

Um mein Argument zu entfalten, skizziere ich zunichst die tanzwissen-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FLUCHTIGE. PoLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR | 201

schaftliche Debatte des Fliichtigen, die in jiingster Zeit ausfiithrlich gefiihrt
wurde.

Der Tanz als fliichtige Erscheinung

Im 18. Jahrhundert konstituiert sich die Idee des Fliichtigen im Tanz — und
sie sollte das entscheidende Paradigma des Tanzes in der Moderne werden.
Gerald Siegmund nimmt in seiner Habilitationsschrift dies zum Ausgangs-
punkt. Er arbeitet heraus, dass es Jean Georges Noverre gewesen sei, der in
dem ersten seiner »Briefe iiber die Tanzkunst und iiber die Ballette« 1760 das
Fliichtige des Tanzes hervorhebt (Siegmund 2006: 49ff.; vgl. auch Jeschke
1992). Wahrend aber Noverre noch zu einer umfassenden Ballettreform an-
setzen will, gerade um das Fliichtige zu fixieren und die Tanzkunst damit
aufzuwerten, deutet sich in seinen Argumenten und Befiirchtungen bereits
das neue Verhiltnis von Bewegung und Stillstand, von Tinzer und Tanz,
von Figur und Form an, das die Moderne kennzeichnen sollte.

Es ist mittlerweile ein Allgemeinplatz der tanzwissenschaftlichen For-
schung, dass Tanz sich mit der Herausbildung der Moderne im 18. Jahr-
hundert als das »Andere der Moderne« konstituiert — und dieses »Ande-
re« u.a. als der Ort des Asthetischen bestimmt wird, wie zu Beginn des
20. Jahrhunderts in den biirgerlichen Avantgardebewegungen, oder als Ort
des Politischen definiert wird, wie in den subkulturellen Bewegungen der
counter culture seit den 196oer Jahren.

Interessant an diesen Zuweisungen ist — und das ist eine zentrale These
dieses Textes —, dass die positive Besetzung des Tanzes als das Fliichtige,
sich der Schriftlichkeit entziehende Medium immer in jenen historischen
Phasen eine Aufwertung erfihrt, in denen sich gesellschaftliche und kultu-
relle Umbriiche vollziehen. Ob im 18. Jahrhundert mit der Aufklirung die
gedanklichen Fundamente der biirgerlichen Gesellschaft formuliert werden;
oder um die Jahrhundertwende (19./20. Jahrhundert) sich eine Kulturkrise
abzeichnet, die die Fundamente der Aufklirung — und mit ihnen Ratio, Ver-
nunft etc. selbst in Frage stellt; oder ob seit den 1960er/70er Jahren sich die
modernen Gesellschaften zu globalisierten Gesellschaften des 21. Jahrhun-
derts zu wandeln beginnen: Tanz als »das Andere« gilt in diesen Umbruch-
phasen immer als positiver Ausweg aus der Kulturkrise und Gesellschafts-
krise. Es gibt eine Vielzahl von mittlerweile viel zitierten diesbeziiglichen
Aussagen von Tédnzern und Tdnzerinnen (vgl. Klein 1992: 179-208), die hier
nicht wiederholt werden sollen. Vielmehr sollen hier zwei Beispiele aus der
Literaturgeschichte und der Performancetheorie herangezogen werden.

Die Literatur hat in diesen Umbruchphasen immer wieder das Fliichtige
als das positiv besetzte Andere des Tanzes betont. So hat Gabriele Brand-
stetter in ihrem Buch »Tanz-Lektiiren« gezeigt, dass beispielsweise Paul Va-
léry die Fliichtigkeit des Tanzes nicht (mehr) negativ sondern ausgesprochen
positiv besetzt. Tanz sei reine, sich selbst erneuernde Bewegung, autopoe-
tisch, ohne Auflen, zwecklos, selbstreferentiell — und als solche bringt sie

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | GABRIELE KLEIN

eine Idee des Anderen hervor, nimlich reiner Vollzug, reine Performativitit,
reine Gegenwart zu sein. Als solches versteht er sie auch als Vorbild oder
Muster einer avancierten Poetik (Brandstetter 1995: 290).

Auch in der Performancetheorie entwirft, viele Jahre spiter, in den
1990er Jahren, die US-amerikanische Performancetheoretikerin Peggy Phe-
lan eine Ontologie des Tanzes und/als Performance (2005), indem sie deren
Auffiihrungen als flichtig vorstellt. Die Fliichtigkeit, Unwiederholbarkeit,
die Singularitit der Auffithrung stellt sie nicht in einen theaterhistorischen,
literatur- oder kulturtheoretischen Kontext, sondern in ein politisches Be-
zugsfeld. Das »Mehr, das Tanz und Performance produziere, ein Mehr, das
diskursiv nicht zuginglich sei, das sich im Schreiben verfehle, versteht sie —
anders als beispielsweise ein dsthetisches Argument — als etwas Politisches,
als ein kritisches Instrument einer Politik gegen Reprisentation, gegen nor-
mative Ordnungen und symbolische Macht. Sie stehen, so Phelan, aufler-
halb einer Okonomie der Reproduktion.

Eine Ontologie von Tanz und Performance aber, die diesem eine Fliich-
tigkeit zuschreibt, ist nicht nur, wie Gerald Siegmund ausfiihrt, »historisch
anfechtbar und theoretisch bedenklich« (Siegmund 2006: 65). Nicht nur
weil es Berichte und Bilder iiber den Tanz gibt — die ein Paradox erzeug-
ten, indem die positiv besetzte Figur des Tanzes als fliichtige Kunst gerade
in dem Zeitraum auftaucht, in dem die Herstellung von Bewegungsbildern
und damit die bildliche Reproduktion von tinzerischer Bewegung und die
Archivierung des Fliichtigen (vermeintlich) technisch méglich wurde. Und
auch nicht nur, weil Tanz und Performance selbst Akte des Schreibens und
des Wissens sind, die, wie Siegmund sagt, »mit kulturellen Mustern, Sehge-
wohnheiten, Zeichen umgeh(en), die immer schon ihre Wiederholungen in
sich tragen.« (Ebd.) Es ist vor allem auch die politische Dimension, die eine
Ontologie des Tanzes als Fliichtiges als fragwiirdig erscheinen lasst.

Das Fliichtige: Figuren des Politischen

Das Fliichtige ist kein Alleinstellungsmerkmal des Tanzes; auch Musik bei-
spielsweise, oder jede noch so kurze Alltagssituation sind dadurch gekenn-
zeichnet. Dass das Fliichtige gar nicht so tanzspezifisch ist, zeigt sich auch
darin, dass die Metapher des Fliichtigen als ein Grundbestandteil moderner
Asthetik verstanden wird. So heiflt es bei Charles Baudelaire: »Die Moder-
nitit ist das Vergingliche, das Fliichtige, das Zufillige, die eine Hilfte der
Kunst, deren andere Hilfte das Ewige und Unwandelbare ist.« (Baudelaire
1989: 2206)

Aber nicht nur in der modernen Asthetik, sondern auch in der moder-
nen Gesellschaft ist das FlieRen ein zentrales Paradigma — und dies beginnt
mit der Industrialisierung und hier deutlich sichtbar am Kapitel- und Ver-
kehrsfluss: Der sogenannte Verkehrsfluss, der beispielsweise eine zentrale
Grundlage der wirtschaftlichen Prosperitit war, fand seinen Niederschlag in
den Verkehrsinfrastrukturen der modernen Stidte — und diese stidtischen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FLUCHTIGE. PoLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR | 203

»Verkehrsaderng, auch das ein neuer Begriff, korrespondieren, wie Richard
Sennett in seinem Buch »Fleisch und Stein« (Sennett 2004) anschaulich
gemacht hat, mit den Korperkonzepten des 19. Jahrhunderts. Auch diese
thematisieren das Flieflen: die Blutzirkulation, den Herz-Kreislauf. Kérper-
physiologien und Stadtplanungen verweisen aufeinander — und man kénn-
te hinzufiigen: korrespondieren zudem mit den Korperbildern und Bewe-
gungstechniken des »Neuen Tanzes« der Mechanik und Stilisiertheit des
klassischen Balletts das ungehemmte, natiirliche FlieRen des Organischen
entgegensetzt.

Kam also zu Beginn der gesellschaftlichen und asthetischen Moderne
der Fliichtigkeit bereits ein hoher Stellenwert zu, erfreut sie sich in der post-
industriellen Gesellschaft und der auf Ereignishaftigkeit und Gegenwart,
auf Augenblicklichkeit und Verginglichkeit setzenden Konsum- und Wa-
renkultur erneut an Aufmerksamkeit. Es ist gerade von postmodernen oder
poststrukturalistischen Theoretikern darauf hingewiesen worden, dass das
Flieen und damit der Wunsch nach permanenter Bewegung zu einem, wie
Paul Virilio es formulierte, »rasenden Stillstand« (Virilio 2002) gefiihrt hat.
Nicht nur der Verkehrsfluss miindete in einen permanenten Stau. Auch die
Utopie einer permanenten Bewegung und ihrer unendlichen Beschleuni-
gung zeigte spitestens am Ende der Moderne ihre Grenzen: im Sport im
Doping, im kiinstlerischen Tanz, indem der noch in den 198oer Jahren sich
beschleunigende Tanz in den sogenannten Konzepttanz, in die Abwesen-
heit von Tanz miindete.

Auf das Flieflen folgt in der Nachmoderne das >VerflieRens, auf das Flu-
ten das Uberfluten. Konnte man die westlichen Gesellschaften der 198cer
Jahre — also jene besungenen »fetten Jahre« vor der sogenannten Wende
und dem Zusammenbruch der sozialistischen Staaten, jenen Glanzzeiten
der New Economy — konnte man diese Gesellschaft noch problemlos eine
>Uberflussgesellschaft« nennen, so ist zu Beginn des 21. Jahrhunderts sozial
eher von einem Uberfliissig-Werden, vom Ver-FlieRen des Sozialen die Re-
de. Was fliefét, sind eher Daten- und Kapitalstréme.

Der Soziologe Zygmunt Bauman behauptet das Fliichtige als eine
Schliisselmetapher der Moderne und hat ausgehend von dieser Metapher
eine Theorie der Moderne formuliert. In der »fliichtigen Moderne« 16st sich
alles bislang Stabile und Verlissliche auf. Es verfliefit, wie Bauman sagt:

»Fliissigkeiten bewegen sich mit Leichtigkeit. Sie »flieRen<, werden >verschiittet,
sie >laufen auss, sie »spritzen< und »fliefen tibers, sie »tropfen< und »iiberflutens,
sie »versickern«< und >rinnenc [.... Die auferordentliche Mobilitit von Fliissig-
keiten legt die Assoziation der >Leichtigkeit< nahe [...]. Bei >Leichtigkeit< und
>Schwerelosigkeit< denken wir an Beweglichkeit und Ungebundenheit.« (Bau-
mann 2003: 8)

Das, was so schon tinzerisch klingt, lisst sich aus soziologischer Perspektive
mit Sorge betrachten. Weniger metaphorisch heifdt Fliichtigkeit und Verfliis-
sigung: Soziale Sicherheit, staatliche Vorsorge, Sesshaftigkeit, soziales Ein-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | GABRIELE KLEIN

gebundensein und gegenseitige Verpflichtungen verschwinden zugunsten
von Unverbindlichkeiten, Bindungsverlusten, nomadischen Lebensweisen
und sozialer Desintegration. Orte werden zu Nicht-Orten, zu Durchgangs-
stadien, durch die Kapital- aber auch Menschenmassen strémen.

Fur die Akteure selbst bedeutet das Fliissigwerden des Sozialen: mehr
Flexibilitit, Dynamik, Eigeninitiative und Selbstsorge. Lebenslanges und
selbst gesteuertes Lernen und das Ende der Normalerwerbsbiographie sind
dementsprechend die zentralen Stichworte der postindustriellen Gesell-
schaft. Soziologisch ist nicht das Fliichtige die zentrale Figur zu Beginn des
21. Jahrhunderts, sondern der Fliichtling, und dieser ist nicht nur der, der
aufgrund von Chaos, Bomben, Epidemien, Diktaturen, politischer Verfol-
gung ortlos geworden ist. Der Fliichtling ist — als Pendant zum Sesshaften
—in »fliichtigen Zeiten« eine globalisierte Figur geworden.

Entsprechend heifét es auch in Baumans Buch »Fliichtige Zeiten. Leben in
der Ungewissheit«:

»Leben in fliichtigen Zeiten bedeutet, mit der zunehmenden Ungewissheit um-
zugehen — mit der zunehmenden Fluiditit der wihlbaren Lebensformen und der
Dialektik von Angst und Sicherheit, mit dem Wachsen der sozialen Ungleichheit
und dem >Uberfliissigwerdens, mit der Globalisierung um dem Permanenzsta-
tus des >Fliichtlings<.« (Baumann 2008: Umschlagseite)'

Diese neuen Selbst-Technologien des »flexiblen Subjekts« (Sennett 2008)
und seine Ortlosigkeit sind fiir Tinzer lingst Alltagserfahrung. Und so hat-
te die Figur des flexiblen, 6rtlich ungebundenen und vagabundierenden, auf
sich selbst geworfenen Subjekts in dem »>freien Kiinstler< bereits mit dem
Aufbruch in die Moderne seinen Prototypen gefunden. Im Unterschied
aber zu anderen Kunstsparten dauert das Kunstlerdasein bei Tdnzern nur
selten ein Leben lang. Nicht wenige Tanzer wissen bereits mit Mitte Dreiflig,
dass ihr kiinstlerisches Dasein sich dem Ende neigt und sie mehrere Be-
rufe ausfithren werden. Und nicht wenige schulen vom Ténzerberuf in das
Computerfach um. Von Normalerwerbsbiographie, die bedeutet, dass man
sein Leben lang einen erlernten Beruf ausiibt, ist im Kunst-Tanz keine Rede.
Insofern reprisentiert das Tdnzerdasein die modernisierungseuphorische
Interpretation des Wandels zur Kulturgesellschaft, die dieser eine Chance
fiir eine neue Sprache, neue wirtschaftliche Strukturen und neue, flexible
Handlungskompetenzen der Subjekte zuschreibt. Dieser These folgt z.B.
auch Adrienne Goehler in ihrem Buch »Verfliissigungen« (20006), in dem die
Nihe zum Tanz hergestellt wird, indem ein Foto einer Produktion von Sasha
Waltz auf dem Cover ist. IThr Argument allerdings ist kulturpolitisch und
weniger sozialtheoretisch motiviert. Wihrend Bauman diese Entwicklung

1 | Beispiel sind die Nokia-Mitarbeiter in Bochum, die zwar 2007 123 Millionen
erwirtschaftet haben, aber dennoch fiir das ungebremste Flieflen der Finanzstréme
eines global agierenden Konzerns iiberfliissig geworden sind, weil die Produktion in
Ruminien profitversprechender ist.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FLUCHTIGE. PoLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR | 205

einer Entstrukturierung und Auflésung des Sozialen mit Sorge betrachtet
und damit auch das Kiinstler-Dasein eher als Prototyp des neuen Prekari-
ats kennzeichnen wiirde, fokussiert Goehler euphorisch die Méglichkeiten
des »Nicht mehr« und »Noch nicht«. Thr Credo ist die Produktionsweise der
kreativen Klassen in Kunst und Wissenschaft, in denen sie Ansitze einer
(Gegen-)Praxis entdeckt, indem hier andere gesellschaftliche und 6konomi-
sche Produktivititen entfaltet werden.

Aber ist eine Kulturgesellschaft in Zeiten von Globalisierung und glo-
balen Wirtschaftskrisen tatsdchlich die Alternative zum Sozialstaat, wie der
Untertitel des Buches »Wege und Umwege vom Sozialstaat zur Kulturgesell-
schaft« nahe legt? Und: Inwieweit konnen kiinstlerische Praktiken kritische
Momente enthalten, die eine andere Ordnung des Sozialen hervorbringen?
Konkret gesprochen: Wie und wo kann der fliichtige Tanz ein Experimen-
tierfeld des Sozialen sein? Und wo und wie reprisentiert der Tanz als die
>fliichtige Kunst< nicht eher das neoliberale Projekt einer globalisierten Mo-
derne?

Utopia in »fliichtigen Zeiten«

Postindustrielle Gesellschaften zeichnen sich aus durch eine Entpolitisie-
rung, von Internationalisierung zugunsten eines globalen, neoliberalen
Projekts. Sozialstaatliche Verantwortung ist in Selbst-Verantwortung um-
geschlagen: Bildung, Gesundheit, soziale Integration und Altersvorsorge
sind in die Verantwortung des Einzelnen gelegt. Auch die Verantwortung
fiir den Korper, nicht nur fiir dessen Gesundheit, sondern auch fiir sein
Aussehen, ist Bestandteil einer neuen Ethik der Existenz. »Zieh dich aus,
aber sei schlank, wohlgeformt und fit«, lautet der soziale Imperativ, und wer
das nicht ist, nicht kann oder will, der ist, so das Credo, in dieser Gesell-
schaft der 6ffentlichen Intimititen und intimisierten Offentlichkeiten selber
schuld. Der Kérper wird zur Option, zu einem Objekt der Gestaltung.

Mit der >Ent-Sicherung« des Sozialen im Zuge der Auflésung des Sozial-
staats ist einer >Verrohung« des Sozialen Tiir und Tor ge6ffnet: Fernseh-Kon-
zepte wie DSHS, Dschungelcamp oder Supermodel sind dafiir prignante Bei-
spiele fur das »nackte Leben« (Agamben 2007). Wie also ist kritisches und
damit auch immer utopisches Potential in nachmodernen Zeiten méglich?
Das Ende der Moderne gilt gemeinhin als Ende der groflen Erzihlungen
und mit ihnen auch als das Ende der Utopien. Seitdem ist das Sprechen
uiber das Utopische tabuisiert. Ist aber Kritik, sind aber dsthetische Entwiir-
fe ohne die Vorstellung eines Besseren, eines Anderen, ohne Utopien des
Sozialen — und das meint hier die Moglichkeiten des Wahrnehmens und
Erlebens von Welt — moglich?

Utopien visierten zu Beginn der Moderne einen gesellschaftlichen Zu-
stand (die kommunistische Gesellschaft 0.A.) an, in dem die Zeit still ge-
stellt ist und Geschichte aufhéren wiirde zu existieren. Es war das Ende der
Geschichte. In der »fliichtigen Moderne« gibt es einen solchen Endpunkt,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | GABRIELE KLEIN

einen Stillstand nicht. Das globalisierte Kapital muss grenzenlos flielen, die
Konsumgiiterindustrie ist gezwungen, die Logik des Konsums als eine stin-
dige Produktion von >Abfall« in Gang zu halten, die Informationsmedien
beruhen genuin auf der Fliichtigkeit des Wissens. Fortschritt, ein zentraler
Begriff utopischer Modelle, ist im Zuge der Selbst-Steuerung des Subjekts
von einer gesellschaftlichen zu einer individuellen Kategorie geworden:
Fortschreiten bedeutet heute nicht mehr kollektives Optimieren, sondern
individuelles Uberleben; nicht mehr Vorwirtsdringen, sondern im Rennen
bleiben.

Die Flucht, das Entziehen ist in Zeiten einer utopielosen Gesellschaft zu
einem zentralen Ersatz des Utopischen geworden. Semantisch ist die Flucht
zwar das Gegenteil der Utopie. Soziologisch aber scheint das Fliichten in
einer deregulierten, individualisierten Gesellschaft, in der niemand ernst-
haft daran glaubt, dass man >die Welt« (und von dieser Einheit muss man
in globalisierten Gesellschaften reden) zu einem Besseren verdndern kann,
die adiquate Alternative zu sein. Wir flichten beispielsweise aus den tra-
ditionellen Institutionen in die Riume der kreativen Klassen (so auch bei
wissenschaftlichen Konferenzen); sie gelten aufgrund ihrer alternativen
Lebensformen, ihrer kiinstlerischen Produktionsweisen und kollektiven
Arbeitsweisen, ihrer spezifischen Orte (mitunter ehemalige Industriearea-
le) als Auffangbecken fiir die Fliichtlinge aus der geordneten Moderne. Aber
auch und gerade hier sind die in der neoliberalen Gesellschaft verlangten
Strategien des Uberlebens eine existentielle Lebensform. Das Leben und die
Produktionsweisen der sogenannten kreativen Klassen sind also nicht per se
kritisch, sondern duflerst ambivalent zu sehen; aus Sicht des Einiibens in eine
fliichtige Moderne, die sich weitgehend von einer Ethik des Sozialen verab-
schiedet hat, sind in diesen Lebens- und Produktionsweisen auch immer so-
ziale Affirmationen im Foucault'schen Sinne eines Produktiv-Machens im
Sinne der Macht verborgen. Die Orte und Produktionsweisen, an denen die
Dialektik von Affirmation und Kritik sich auflést, sind hierbei nicht leicht
zu finden.

Es geht demnach keineswegs um die Riickkehr zu den gescheiterten
ideologisch gefirbten »groflen Utopiens, nicht um das Telos einer besseren
Welt, sondern darum, das Utopische in der Realitit selbst zu suchen. Eine
Suchbewegung — auch der Tanzforschung — konnte jene sein, die in die zeit-
gendssische Choreographie lingst Eingang gefunden hat. Diese lige darin,
Tanz nicht als das Fliichtige, sondern als das bestindig Dynamische zu er-
kennen, als eine Bewegung zu sehen, die permanent Ordnung errichtet und
transformiert. Thre Aufgabe bestiinde darin, die Wahrnehmung auf den
permanenten Aufbau und Zerfall dieser Ordnungen und der in ihnen zum
Vorschein kommenden utopischen Momente zu richten. Xavier Le Roy hat
dieses Moment des Utopischen als dsthetische Politik in Zeiten des Fluichti-
gen im Bezug auf kiinstlerische Arbeitsprozesse formuliert. Es wird zu dis-
kutieren sein, inwieweit dies fiir Tanztheorie relevant sein kann und soll:

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FLUCHTIGE. PoLITISCHE ASPEKTE EINER TANZTHEORETISCHEN FIGUR | 207

»En fait [...], si I'utopie garde un sens, ce n'est plus comme systeme ou modele
socio-institutionnel a venir et a souhaité, mais comme modalité ou tonalité sin-
guliére d’'un processus et d’'un regard, autrement dit comme qualification d'une
perception et d’'une action et non comme objet visé et désiré, bref comme >utopi-
que< et non comme >utopie< au sens historique du mot.

Lutopique n’est pas au-deld du réel, mais le tisse par l'activité permanente de
notre perception.« (le Roy in Bernard 1999: 23)?

Literatur

Agamben, Giorgio (2007): Homo sacer: Die souverdne Macht und das nackte
Leben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baudelaire, Charles (1989): »Der Maler des modernen Lebens«. In: Sdmtliche
Werke/Briefe in acht Binden, Friedhelm Kemp/Pichois Claude (Hg), Bd.
5, Aufsitze zu Literatur und Kunst 1857-1860, Darmstadt: WBG, S. 226.

Bauman, Zygmunt (2003): Fliichtige Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ders. (2008): Fliichtige Zeiten. Leben in der Ungewissheit, Hamburg: Ham-
burger Edition.

Bernard, Michel (1999): »Des utopies a 'utopique ou quelques réflexions dé-
sabusées sur l'art du temps.« In: Département Danse/Université Paris §
(Hg.), Danse et Utopie, Paris: Editions L'Harmattan.

Brandstetter, Gabriele (1993): »Nachwort«. In: dies. (Hg.): Aufforderung zum
Tanz. Geschichten und Gedichte, Stuttgart: Reclam, S. 410.

Dies. (1995): Tanz-Lektiiren. Korperbilder und Raumfiguren der Avantgarde,
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch.

Dies. (2007): »Tanz als Szeno-Graphie des Wissens«. In: Gabriele Brand-
stetter/Christoph Wulf (Hg.): Tanz als Anthropologie, Miinchen: Fink,
S. 84-99.

Diers, Michael (1993): »Ewig und drei Tage. Erkundungen des Ephemeren —
zur Einfithrung«. In: ders. (Hg.): Mo(nu)mente. Formen und Funktionen
ephemerer Denkmaler, Berlin: Akademie-Verlag, S. 1-10.

Gohler, Adrienne (2000): Verfliissigungen. Wege und Umwege vom Sozialstaat
zur Kulturgesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus.

Klein, Gabriele (1992): FrauenKorperTanz. Eine Zivilisationsgeschichte des
Tanzes, Weinheim/Berlin: Quadriga.

2 | »Im Grunde genommen [...], wenn die Utopie weiterhin Sinn macht, dann
nicht mehr als zukiinftiges oder wiinschenswertes System oder als sozio-kulturel-
les Modell, sondern als eine einzigartige Modalitit oder Tonalitit eines Prozesses
und eines Blicks. Anders ausgedriickt, als Qualitit einer Wahrnehmung oder einer
Handlung und nicht als angestrebtes oder begehrtes Objekt. Kurz: als >Utopie< und
nicht als >Utopia< im historischen Sinn... Das Utopische liegt nicht jenseits dem Re-
ellen, sondern webt es durch die permanente Aktivitit unserer Wahrnehmung zu-

sammen.«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | GABRIELE KLEIN

Dies. (2007): »Tanz in der Wissensgesellschaft«. In: Sabine Gehm/Pirkko
Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.): Wissen in Bewegung. Perspekti-
ven der kiinstlerischen und wissenschaftlichen Forschung im Tanz, Bielefeld:
transcript Verlag, S. 25-37.

Dies. (2008): »Can you change your life in a dance class? Tanz als Bildung
und Kunst«. Asthetik und Kommunikation, H. 142, 39. Jg., S. 53-59.

Phelan, Peggy (2005): Unmarked. The Politics of Performance, London:
Routledge.

Sennett, Richard (2004): Fleisch und Stein. Der Kérper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ders. (2008): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, 4. Aufl.,
Berlin: Berliner Taschenbuch.

Siegmund, Gerald (2006): Abwesenheit. Eine performative Asthetik des Tanzes,
Bielefeld: transcript Verlag.

Jeschke, Claudia (1992): »Noverre, Lessing, Engel: Zur Theorie der Korper-
bewegung in der 2. Hilfte des 18. Jahrhundert«. In: Wolfgang F. Bender
(Hg.): Schauspielkunst im 18. Jahrhundert: Grundlagen, Praxis, Autoren,
Stuttgart: Franz Steiner, S. 85-111.

Virilio, Paul (2002): Rasender Stillstand, 3. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch.

Wortelkamp, Isa (2002): »Fliichtige Schrift/Bleibende Erinnerung. Der
Tanz als Aufforderung an die Aufzeichnung«. In: Gabriele Klein/Christa
Zipprich (Hg.): Tanz Theorie Text, Munster: Lit., S. 597-609.

Dies. (2000): Sehen mit dem Stift in der Hand — die Auffiithrung im Schriftzug
der Aufzeichnung, Freiburg i.Br.: Rombach.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschwindende Vermittler: Diderots Monster

GERALD SIEGMUND

Eine Welt ohne Monster?

Am Ende des 18. Jahrhunderts sei das Monstrum »als Thema und als Be-
griff« aus dem modernen Denken verschwunden. »Die Philosophie der
Aufklirung will nichts von ihm wissen, ihre Sprache hat es vergessenc,
fasst etwa Hans Richard Brittnacher in seiner »Asthetik des Horrors« aus
literaturwissenschaftlicher Sicht das vermeintliche Ende einer langen Tra-
dition der Beschiftigung mit dem Monstrum zusammen (vgl. Brittnacher
1994: 192). Das spite Mittelalter hatte die fremden hybriden Wesen, halb
Mensch, halb Tier, auf seinen Weltkarten an die Rinder der damals be-
kannten Welt verbannt. Mit der Renaissance waren sie ins Zentrum der
Zivilisation vorgeriickt, wo man verschiedene Erklirungen und Deutungs-
muster fiir sie parat hielt. So nennt der franzosische Mediziner Ambroise
Paré, Leibarzt der Konige Henri IT und Charles IX, in seinem 1573 zum ers-
ten Mal und bis 1607 in sechs zum Teil erweiterten Auflagen erschienenen
Buch »Des monstres et prodiges« nicht weniger als 38 Griinde fiir die Existenz
von Monstren (Paré 1971). Die Geburt von siamesischen Zwillingen oder
Hermaphroditen, aber auch von Blinden und an Gallen- oder Nierensteinen
Erkrankten, kiindet von der Allmacht Gottes. Ihr Geboren-Werden fungiert
als gottliches Zeichen fiir kommendes Unheil oder aber legt Zeugnis ab
von einer allzu starken Einbildungskraft der Frau wihrend der Empfing-
nis eines Kindes. Und mit dem 18. Jahrhundert soll das alles an ein Ende
gekommen sein?

Im taghellen Licht der Vernunft sei das Monster und mit ihm das Ge-
spenst verschwunden. Doch wie sieht es im Zwielicht des Theaters aus, wie
im Dimmer der Bithnen? Danach wird in der Folge zu fragen sein. »Was an
Monstren so nachhaltig beunruhigt«, fihrt Brittnacher fort, »die bedroh-
liche Nihe kontingenter Natur, bleibt bei aller, auch der fortgeschrittensten,
Erkenntnis unerklarlich. Die bedngstigende Affinitit des Monstrums zum
Selbst geht in seine Theoretisierung nicht ein, aber in der Faszination an sei-
ner isthetischen Darstellung bleibt sie, wie unbewuft und uneingestanden
auch immer, prisent.« (Brittnacher 1994: 193) Die Aufklirung rationalisier-
te das Monster als vermeidbares Naturphinomen oder als Rest alten Aber-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | GERALD SIEGMUND

glaubens weg und delegierte es ins Reich der Fiktion. Hier unterlag seine
sthetische Darstellung allerdings einer strengen Regulierung.

Fiir den Literaten Jean-Francois Marmontel, der fiir den Eintrag Fiction
in Diderot und d’Alemberts »Encyclopédie« verantwortlich zeichnet, ist Lite-
ratur dazu da, eine »neue Welt zu schaffen, eine Welt, wie sie sein wiirde,
wire sie einzig zu unserem Vergniigen gemacht.« (Daston/Park 2002: 251)
Und dieses Vergniigen wird fiir ihn gerade durch das Monstrése und die
monstrés wuchernde Einbildungskraft beeintrichtigt, die sich durch das
Vermischen von benachbarten Arten auszeichnet. Die Fiktion muss sich an
die Gegenstinde halten, die die Sinneseindriicke und die Wahrnehmung
dem Geist vermitteln. Sie muss sich also an die Wahrscheinlichkeit halten.
Je weiter sich der Geist von der Wahrscheinlichkeit entferne, so d’Alembert
im Discours préliminaire zur » Encyclopédie«1751, desto bizarrer und unerfreu-
licher seien die Dinge, die er forme (vgl. Daston/Park 2002: 249). Voltaire
16st das Monster in seinem »Philosophischen Worterbuch« als eigenstindiges
Objekt vollstindig auf. »Der erste Neger war jedoch in den Augen weifler
Frauen ein Monstrum, und die erste unserer Schénheiten war fiir Neger
ein Monstrum.« (Daston/Park 2002: 251) Dieses reziproke Erschrecken tiber
das Fremde, Andere fiihrt ihn zu dem Schluss, dass das Monstrum einzig
im Auge des Betrachters liegt, einem Auge, das von gesellschaftlichen und
kulturellen Konventionen geprigt wurde, die der Anblick des Monsters in-
frage stellt. Das Monster verletzt nicht mehr linger die Ordnung der Natur,
sondern die Konventionen einer Gesellschaft. Das Erschrecken, das es auch
auf diesem Gebiet nach wie vor auslost, resultiert aus der Erkenntnis der
Kontingenz bestehender Ordnungen, die der Anblick des Monsters plétzlich
augenfillig macht.

Was sowohl Hans Richard Brittnacher als auch Lorraine Daston und
Katherine Park bereits vor ihm in »Wonders and the Order of Nature« for-
muliert haben, ist jedoch bei genauerer Betrachtung in der AusschlieRlich-
keit, mit der die Autoren und Autorinnen das Monstrdse aus der Tradition
der Aufklirung wegerkliren, nicht haltbar. Denn das Monster ist nicht nur
eines der zentralen Fermente in den Diskussionen an den wissenschaftli-
chen Akademien in London, Paris und spiter auch in Berlin. Allein an der
Pariser Académie wurden zwischen 1699 und 1749 ca. 7o Artikel und 7o
Annalen zum Thema des Monsters verdffentlicht, die um eine Erklirung
von monstrosen Erscheinungen und Missgeburten im Hinblick auf die gott-
liche Ordnung der Natur ringen. Die beiden Anatomen Louis Lémery und
Jacques Winslow stritten offentlich tiber den géttlichen Anteil an der Ent-
stehung von Monstren. Wihrend Winslow Monster als Vertreter einer Ord-
nung betrachtete, die vereinbar mit Gottes Vorhersehung ist, ging Lémery
davon aus, dass die Eizelle und die Samenzelle zwar gottlichen Ursprungs
und also gut sind, dass es aber in der spiteren Entwicklung des Embryos zu
zufilligen Fehlentwicklungen kommen kann. Fur die Monstren war Gott
dann nicht mehr verantwortlich (vgl. Curran 2001: 27-38; Huet 1993: 37-45,
61-67).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 211

Blinde und Traumer

Die naturwissenschaftliche Diskussion um das Monstrum ist also in vol-
lem Gange, als der junge Denis Diderot sich 1745 anschickt, ins literarische
und philosophische Leben einzutreten. Von seiner ersten Schrift, einer
Ubersetzung aus dem Englischen von Shaftesburys »Inquriy concerning vir-
tue, or merit« (1699; »Essai sur le mérite et la vertu«; »Versuch iiber Verdienst
und Tugend«), dem er wesentliche Impulse in Bezug auf die Definition des
Zwecks von Kunst als eine moralische verdankt, iiber den »Brief iiber die
Blinden« 1749, »Rameaus Neffe« 1761, »D’Alemberts Traum« 1769, bis hin zu
den »Elementen der Physiologie« 1782 bleibt das Monster fiir Diderot ein zent-
raler Bestandteil seines Denkens. Es dient ihm als eine Art Skalpell, um das
Funktionieren der Natur zu erforschen. Es dient ihm aber auch als Motor
seiner Gedankenexperimente, seines spekulativ-philosophischen Denkens
iiber das Wesen und die Identitit des Menschen. Dazu ersinnt er Textverfah-
ren, die durch Abschweifungen und Einschiibe gekennzeichnet sind. Auf
diese Weise schafft er wuchernde Texte, die selbst monstrése Gestalt an-
nehmen, um die Identitit und Geschlossenheit des Textes und damit auch
seiner Bedeutung radikal in Frage zu stellen. Kurzum: in Diderots Denken
wird eben das zum Thema, was die Aufkliarung, schenkt man Kritikern wie
Brittnacher Glauben, gerade nicht thematisiert und theoretisiert, nimlich
die »bedrohliche Nihe kontingenter Natur« und »die beingstigende Affini-
tit des Monstrums zum Selbst.« (Brittnacher 1994: 193)

»The range and contexts within which physical monstrosity appears in
Diderot’s works is remarkable«, bemerkt dann auch Andrew Curran in sein-
er Studie tiber Diderots Monster (Curran 2001: 3). Tauchen Monster in Dide-
rots Werk zunichst noch in einem deistischen Weltbild auf, wo sie entweder
als Zusammenbruch der sinnvollen géttlichen Ordnung oder aber als Ver-
treter einer zweiten Ordnung auflerhalb der Zustindigkeit Gottes firmie-
ren, werden sie in dem anonym verdffentlichen » Brief iiber die Blinden«1749
dezidiert in einen materialistischen Kontext gestellt (vgl. Hill 1972: 170-181).
Monster sind Zeichen eines gottlosen Universums.

Im »Brief iiber die Blinden« entwirft der blinde Mathematiker Nicholas
Saunderson — ein real existierender Wissenschaftler, den Diderot aber in eine
fiktive Situation platziert — eine Vorstellung von Monstrositit. Auf seinem
Totenbett liegend, bezeichnet sich Saunderson aufgrund seiner Blindheit
selbst als Monster. Er nutzt seinen kérperlichen Defekt dazu, zu beweisen,
dass die Ordnung der Natur alles andere als perfekt ist und manchmal auch
monstrése Geschépfe produziert. »Sehen sie mich genau an, Herr Holmes,
sagt er von sich, »ich habe keine Augen. Was haben wir beide Gott getan,
daf der eine dieses Organ bekommen hat und der andere desselben beraubt
worden ist?« (Diderot 1984a: 80) Seine Blindheit stellt eine Herausforderung
fiir die theologische Vorstellung einer géttlichen Natur dar. Wie kann Blind-
heit und damit das Bose sein, wenn die Natur gut und moralisch ist?

Diderot ordnet im Brief Monster und Gott auf einer Ebene an, womit es
auch keine zweite, gesonderte Natur neben der Gottlichen gibt. Saunderson

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | GERALD SIEGMUND

baut auf seiner Monstrositit, seinem kérperlichen Defekt also, das schlagen-
de Argument auf, dass die Natur nicht einmal als eine von Gott gemachte,
perfekte Schopfung zu begreifen sei, sondern als eine sich allmihlich ent-
wickelnde. Zu einer fritheren Zeit der Weltgeschichte, so Saunderson, gab es
viele solcher Monster wie ihn, die sich anders entwickelt hitten. Die Natur
ist nichts ewig Festes, sondern sie ist duflerst launig und verbindet mal dies
mit jenem: »Was ist diese Welt, Herr Holmes? Eine Zusammensetzung, im-
mer wieder Umwilzungen unterworfen, die alle eine bestindige Tendenz
zur Zerstérung anzeigen; eine schnelle Aufeinanderfolge von Wesen, die
einander ablosen, sich verdringen und verschwinden; eine vergingliche
Symmetrie; eine vortibergehende.« (Diderot 1984a: 81)

Das Zusammengesetzte, Vermischte, Unreine und das Zufillige wer-
den hier zum Prinzip der organischen und der anorganischen Natur selbst
erhoben. Dies findet seine vielleicht radikalste Ausformulierung in Dide-
rots »Gespriche mit d’Alembert«, die zwischen 1769 und 1770 geschrieben
wurden. Der Text, zu Lebzeiten Diderots nicht verdffentlicht, besteht aus
drei Dialogen, wovon der zweite mit D’Alemberts Traum iiberschrieben ist.
Das erste Gesprich, Unterhaltung zwischen Diderot und d’Alembert, ent-
spinnt sich zwischen den Freunden Diderot und d’Alembert, wobei Diderot
d’Alembert seine Theorien iiber die Natur des Organischen am Beispiel von
d’Alemberts eigener Entstehung unterbreitet. D’Alembert sei nur das zu-
fillige Resultat der Natur, obwohl er seine Identitit doch auf eine Kohirenz
zuriickfiithren konne.

Von Diderots naturphilosophischen Uberlegungen nachhaltig verwirrt,
traumt d’Alembert in der zweiten Unterredung ungewdhnlich lebhaft von
dessen molekularen Theorien. Die Verstorung muss derart nachhaltig gewe-
sen sein, dass d’Alemberts Lebensgefihrtin, Friulein von Lespinasse, nach
einer durchwachten Nacht an d’Alemberts Bett am nichsten Morgen den
Arzt Bordeu herbeigerufen hat, um den noch schlafenden d’Alembert unter-
suchen zu lassen. Dabei entspinnt sich ein Dialog zwischen Lespinasse und
dem Arzt auch tiber die Mitschriften von d’Alemberts Fiebertrdumen, die
Lespinasse ganz geistesgegenwirtig angefertigt hat. Gleich das erste Zitat
aus ihrem Protokoll, das sie Bordeu vorliest, gibt Auskunft tiber die Sorge
d’Alemberts. Noch im Traum ersucht er, die Frage nach dem einheitsstiften-
den Bewusstsein mit der nach einer sich permanent wandelnden Materiali-
tit zu vereinen. »Horen sie«, sagt Friulein Lespinasse, d’Alemberts Rede
wiedergebend:

»Zuerst nichts, dann ein lebender Punkt... An diesen lebenden Punkt legt sich
ein anderer an, dann noch einer, und durch diese aufeinanderfolgenden Anla-
gerungen entsteht ein Wesen, das eines ist, denn ich bin doch eines, daran kann
ich nicht zweifeln...« Wihrend er dies sagte, betastete er sich iiberall. >Aber wie
ist diese Einheit entstanden?« (Diderot 1984b: 526)

Noch im Traum muss sich d’Alembert tastend seines Korpers versichern, um
eine Vorstellung oder ein Gefiihl fiir seine Einheit zu gewinnen. Der Traum,

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 213

der als Text im Text ein Zitat im zitierten Dialog bildet, kommt hier als ab-
griindige »Nacht der Welt« zum Vorschein, in der sich das Selbst auflost,
als ein dunkler Schacht, wie es Hegel formuliert, in der sich das Subjekt der
Aufklirung zuriickzieht. Uber dem Abgrund seiner Verriicktheit, »worin
phantasmatische Erscheinungen von >Partialobjekten< umherirren« (Zizek
1998: 14f) wie die isolierten, losgelosten Punkte in d’Alemberts Traum, wird
die Realitit und Rationalitit des verniinftigen Subjekts allererst begriindet.
Auch fur Diderot scheint die verriickte Auflésung der Normalzustand zu
sein, wohingegen die feste Gestalt des Subjekts Zufall ist. Die Textstrategie
Diderots lisst es hier nicht zu, definitiv iitber den Realititsgehalt der Rede
und der einzelnen Positionen zu entscheiden. Vielleicht hat sich Lespinasse
verhort, denn immer wieder verweist sie darauf, dass d’Alembert so leise
sprach und dass ihr Manuskript zu undeutlich sei, als dass sie es lesen
kénne (Diderot 1984b: 529). Als Bordeu ihr auch noch ihren eigenen un-
verstindlichen Text erkliren kann, zweifelt sie vollends am Realititsgehalt
des Geschriebenen und des Geschehens, sodass sie den Diener rufen muss,
um Klarheit zu gewinnen. Zudem mischt sich d’Alembert mit einer linge-
ren Rede iiber die Individualitit des Menschen ins Gesprich ein, obwohl er
noch schlift. Als er spiter aufgewacht scheint, fordert ihn der Doktor auf,
weiter zu schlafen (ebd.: 542). Aus dem Gesprich zwischen Bordeu und
Lespinasse bleibt er im Folgenden bis auf wenige Einwiirfe weiterhin aus-
geschaltet. Der Leser muss sich also im Unklaren dartiber sein, ob das ganze
Gesprich zwischen Bordeu und Lespinasse nicht doch im Fiebertraum von
d’Alemberts stattfindet, beide Figuren also von d’Alembert ertriumt sind
und damit ein irreales Hirngespinst eines Kranken bilden. Das, was sich als
reales Gesprich darstellt, wire dann lediglich der Traum eines Triumenden,
dem jeglicher referentieller Status fehlt.

Ist Fraulein Lespinasse zundchst noch zuriickhaltend was Bordeus Theo-
rien iiber die Identitit der Arten angeht, stimmt sie bald fréhlich in das ge-
dankliche >Monster-Machen« mit ein. Die Identitit des Einzelnen kann nur
mit problematischen Analogien aufrechterhalten werden. Wie ein Tropfen
Quecksilber sich mit anderen verbindet, wie eine Biene in einem Schwarm
aufgeht, so verhilt sich der Einzelne zum Ganzen der Natur. Doch wie der
Tropfen Quecksilber — hat er sich in den Verbund mit den anderen begeben
— als einzelner Tropfen nicht mehr zu identifizieren ist, so verliert auch das
Ich seine Identitit. Am Horizont steht immer die permanente Umbildung
des Ichs. Nur durch das Gedichtnis als letzte Instanz personaler Identitit
kann das Ich aufrechterhalten werden. Monster und Mensch stehen auf

1 | Die Formulierung »Nacht der Welt« hat der Kulturkritiker und Philosoph
Slavoj Zizek Hegels »Jenaer Realphilosophie« aus dem Jahr 1803 entliehen, um mit
Hegel das Subjekt und die symbolische Ordnung aus der Auflésung, der Nacht her-
aus zu begriinden. Um von einer wie auch immer gearteten Natur zu einem mensch-
lichen Subjekt und seiner Realitit zu gelangen, muss nach Hegel und Zizek ein Um-
weg gegangen werden, der iiber die vollige Zersetzung des Subjekts fithrt (Zizek

1998: 14f).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | GERALD SIEGMUND

einer Stufe. Der Mensch entsteht nach einem Durchgang durch die monst-
rose und von Monstern bevolkerte dunkle Nacht der hellen Vernunft, einer
Nacht, die den Tag und die Vernunft in einer dialektischen Wendung ebenso
begriindet wie das Monster den Menschen. Im Fiebertraum unternimmt
d’Alembert einen, wie es Bordeu bezeichnet, »groflartigen Gedankenflug«
und macht »hohe Philosophie« (ebd.: 539):

»Ich bin nur deshalb so, weil ich so werden musste. Verindern sie das Ganze, so
verdndern sie auch mich; aber das Ganze verindert sich ja unaufhérlich ... Der
Mensch ist nur ein gewéhnlicher Effekt, das Ungeheuer ein aufergewshnlicher;
beide sind gleich natiirlich, beide gleich notwendig, beide auf gleiche Weise in
die allgemeine Weltordnung hineingestellt... Was ist dabei erstaunlich? Alle We-
sen gehen im Kreislauf ineinander iiber, also auch die Arten ... alles ist in unauf-
horlichem Fluf... Jedes Tier ist mehr oder weniger Mensch, jedes Mineral mehr
oder weniger Pflanze, jede Pflanze mehr oder weniger Tier. [...] Und ihr sprecht
von Individuen, ihr armseligen Philosophen! Hort auf mit euren Individuen [...]
Entstehen, leben und vergehen heiflt die Gestalt wechseln [...].« (Ebd.: 537f.)

So wie der Mensch permanent seine Gestalt wechselt, also monstrés wird,
und darin immer auch dem Tier dhnlich ist, so wechselt auch der Text per-
manent seine Form. Das eine geht unvermittelt in das andere tber: der
Traum in die Realitdt, die Wirklichkeit in den Traum, die Wirklichkeit his-
torisch verbiirgter Personen (Diderot hat Friulein Lespinasse tatsichlich am
Krankenbett d’Alemberts kennen gelernt) in den fiktionalen Dialog, die na-
turwissenschaftliche empirische Forschung der Zeit in die philosophische
Spekulation, das empirische Experiment in das Gedankenexperiment, die
wissenschaftliche Theorie in den dramatischen Dialog, der alle ihre Be-
standteile in die Schwebe bringt. Damit wird das Prinzip des >-Monster-Ma-
chens<auf der Textebene aufgegriffen und vorgefiihrt (vgl. Curran 2001: 76).
Der Text vollzieht, wovon er spricht. So flielen die Sitze von Bordeu und
Lespinasse ineinander iiber. Der eine fiithrt den angefangenen Satz der an-
deren fort und umgekehrt, sodass sich zwischen den beiden nicht nur die
Grenzen der Rede, sondern — sofern diese im Text an die Sprache gebunden
bleiben muss — auch die Grenzen personaler Identitit verwischen.

»Friulein von Lespinasse: Sie haben recht, Doktor. Im Traum hatte ich schon
oft das Gefiihl ...

Bordeu: ... wie Kranke bei einem Gichtanfall ...

Friulein von Lespinasse: ... daf ich riesengrofl wiirde ...

Bordeu: ... daf ihr Fuf bis an den Boden ihres Bettes reichte ...

Friaulein von Lespinasse: ... dafy meine Arme und Beine sich unendlich verlin-
gerten und mein iibriger Korper einen entsprechenden Umfang annahm.«
(Diderot 1984 b: 550)

Die Leitfragen der drei Gespriche von Diderot lassen sich mit Andrew Cur-
ran wie folgt zusammenfassen:

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 215

»[What is the conceptual status of the species in a world where monsters and
monstrous races attest of the mutability of all life forms? What becomes of no-
tions of difference and identity if the conformation of the human body is shown
to be nothing more than the result of a biological throw of the dice? In short,
how, if at all, must the self find its bearings in a universe where the terms >nor-
mality< and >monstrosity< are demonstrated to be meaningless? In Le Réve, the
view of a mutable nature (embodied by species mutation, polyps, and monsters)
crashes headlong into d’Alembert’s and L'Espinasse’s vision of the self-as-object:
the firmly entrenched notion of psychological wholeness and personal singular-
ity that underlies the subjective experience.« (Curran 2001: 81)

Der Schauspieler und das Monster

Im letzten Drittel von D’Alemberts Traum versucht Bordeu ginzlich un-
erwartet und auf merkwiirdige Weise doch wieder Ordnung in das fréhliche
monstrose Treiben der Natur zu bringen. Das Ende des Traums, gleichsam
kurz vor dem Erwachen, stellt einen Bruch im Text dar. Wie Andrew Curran
argumentiert hat, widerspricht das, was Bordeu jetzt entwickelt, dem, was
er iiber die prinzipielle Wandelbarkeit der Natur und damit tiber Monster
gesagt hat (vgl. Curran 2001: 107). Zusammen mit der Tendenz, die Mons-
ter, die er gerade noch heraufbeschworen hat, wieder zu zihmen, taucht
zum ersten Mal der Schauspieler im Zusammenhang mit dem Problem der
Identitit auf.

Was also schafft nach Bordeu Ordnung in der Welt der zufilligen Ent-
stehung? Bordeu entwirft eine spekulative Theorie des psycho-physischen
Gleichgewichts im Menschen. Wihrend d’Alembert, als er im Traum ge-
sprochen hatte, vor Bordeu und Lespinasse noch behauptet hatte, dass In-
dividualitit wie Monstrositdt eigentlich inhaltsleere Konzepte und Begriffe
seien, riumt Bordeu am Ende ein, dass die Fihigkeiten, die ein Individuum
auszeichnen und es zu einem solchen machen, abhingig sind von einem in-
neren Konflikt. Dieser Konflikt ist allerdings nicht psychologisch aufgefasst,
sondern er spielt sich auf einer rein physiologischen, also materiellen Ebene
ab. Diderot greift fiir sein Verstindnis der Lebewesen auf die Theorie der
Keimfidchen zurtiick, die der Schweizer Naturforscher Albrecht von Haller
vorgebracht hatte. Jede Keimfaser entwickelt sich demnach aufgrund einer
inneren Zielgerichtetheit, »durch Ernihrung und Gestaltung« (Diderot
1984b: 542), zu einem bestimmten Organ, dem wiederum ein bestimmtes
Sinnesvermdogen eigen ist. Die einzelne Keimfaser ist selbst allerdings zu-
nichst »blof} ein empfindliches System« (ebd.: 542), gleichsam ein neutra-
les, fiir alle Empfindungen gleichermaflen offenes Gewebe, das sich erst zu
einem bestimmten Organ aufbauen muss. Das Problem, das sich fiir Bor-
deu in diesem Zusammenhang nun stellt, beriihrt das Verhiltnis von Emp-
findung und Gedichtnis und damit zum Willen und Denken des Menschen
als Sitz seiner personalen Identitit. Wie kann man einem solchen neutralen
Gewebe aus sich verbindenden Keimfidchen ein Zentrum zusprechen, von

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | GERALD SIEGMUND

dem bestimmte wiederholbare Empfindungen und damit so etwas wie ein
Gedichtnis als Bedingung personaler Identitit ausgehen?

»Bordeu: Das heifdt, die stindige, unverinderliche Beziehung aller Eindriicke
auf diesen gemeinsamen Ursprung bildet die Einheit des Lebewesens.

Friulein von Lespinasse: Das heifdt: das Gedichtnis fiir alle diese aufeinander-
folgenden Eindriicke bildet bei jedem Tier die Geschichte seines Lebens und
seines Selbst.

Bordeu: Das heifst: das Gedichtnis und der Vergleich, die sich notwendig aus
all diesen Eindriicken ergeben, fithren zum Denken und zum Schlussfolgern.«
(Ebd.: 548)

Es dringt sich die Frage geradezu auf, wie diese »unveridnderliche Bezie-
hung aller Eindriicke« auf das Gedichtnis und damit auf das Denken und
den Willen des Menschen begriindbar ist, wenn doch gleichzeitig alles einer
stindigen Verinderung unterworfen ist. Das empfindliche System des Ge-
dichtnisses bildet den Ursprung aller Keimfidchen, die die organische
Natur ausmachen, weil diese sich stindig auf es zuriickbeziehen miissen,
um tiberhaupt wissen zu kénnen, was sie sind. Die vorherrschenden Eigen-
schaften (»Vernunft, Urteilskraft, Einbildungskraft, Wahnsinn, Schwach-
sinn, Rohheit, Instinkt«; ebd.: 562) oder das Wesen eines Menschen entste-
hen durch ein spezifisches Verhiltnis dieses Ursprungs oder Zentrums der
jeweiligen Fiadchen (»l'origine du faisceau«) zu deren Verzweigungen. Im
Konflikt zwischen Zentrum und Peripherie kann es zu einer Dominanz der
Verzweigungen kommen und damit zu einer allzu grof3en Sensibilitit oder
Empfindsamkeit, die den Menschen schwicht. Zentrum und Peripherie
miissen in ein bestimmtes gesundes Verhiltnis zueinander gesetzt werden,
jedes Ungleichgewicht schafft einen bestimmten Typus von Menschen.

»Ist der Ursprung oder der Stamm im Verhiltnis zu den Zweigen zu stark, so
entstehen Dichter, Kiinstler, Phantasten, Zauderer, Schwirmer, Verriickte. Ist
er zu schwach, so entstehen, wie wir sagen, Rohlinge oder Unmenschen. Ist
das ganze System schlaff, weich, kraftlos, so entstehen Schwachsinnige. Ist das
ganze System kraftvoll, in innerem Einklang und wohlgeordnet, so entstehen
scharfsinnige Denker, Philosophen, Weise.« (Ebd.: 562f)

Wenn das ganze System kraftvoll ist, dann beherrscht sich der Mann in den
grofiten Gefahren und urteilt kithl. Er miisse bestrebt sein, so Bordeu, »Herr
seiner inneren Bewegungen zu werden und dem Ursprung des Biindels
seine ganze Macht zu erhalten.« (Ebd.: 563) Gelingt ihm das, so ist er mit
funfundvierzig Jahren »ein grofRer Konig, ein grofler Minister, ein grofler
Politiker, ein grofer Kiinstler, vor allem ein grofler Schauspieler, ein grofler
Philosoph, Dichter, Musiker oder Arzt. Er ist Herr tiber sich selbst und seine
ganze Umgebung.« (Ebd.: 564) MittelmifRigkeit entsteht also dann, wenn
die Empfindsamkeit an der Peripherie des Korpers die Oberhand gewinnt.
Ein grofler Mann und grofler Schauspieler entsteht indessen dann, wenn

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 217

das Zentrum den Fluss der Emotionen in Zaum hilt mit dem Ziel, Leiden
und Tod zu iiberwinden.

Doch von welchem Schauspieler ist hier die Rede? Kaum hat Bordeu
dem »groflen Schauspieler« die Macht zugesprochen, ein starkes Zentrum
zu haben, spricht er am Ende der gleichen Textpassage vom Schauspieler als
einem »Toren«. »Die sensiblen Wesen oder die Toren befinden sich auf der
Biihne, er selbst sitzt im Zuschauerraum; er ist also der Weise.« (Ebd.: 564)
Diderot redet hier also von zwei Schauspielern: dem Biithnenschauspieler
einerseits und dem Zuschauer andererseits, der auch ein Schauspieler auf
dem gesellschaftlichen Parkett sein muss, auf dem er sich bewegt und zeigt.
Folgt man dieser Argumentation, so zeigt sich das Problem des Biithnen-
schauspielers, um den es mir im Folgenden gehen soll, in seiner zu groflen
Empfindsambkeit. Diese macht ihn wandelbar, weil der Bezug zum stabili-
sierenden Geddchtnis geschwicht ist. Dies heif3t jedoch nichts anderes, als
dass der empfindsame Mensch und damit auch der Schauspieler prinzipiell
der Monstrositit anheim gestellt sind. Er liuft aus der Form, wechselt seine
Gestalt und wird zum Monster. Wie diesem Problem abzuhelfen sei, dem
widmet sich Diderot in seinem Text »Das Paradox iiber den Schauspieler.

Der Schauspieler gibt das Geben

Monstren stehen in Diderots naturphilosophischen Uberlegungen im Zu-
sammenhang mit einer Identititsproblematik — also mit der Offenheit oder
Unabgeschlossenheit gegeniiber Anderen, dem Art-Fremden. Am Ende des
Traumes gibt sich eine Verbindung zwischen dem Monster und dem Schau-
spieler zu erkennen. Der Schauspieler betritt hier zum ersten Mal die na-
turgeschichtlichen Diskussionen von Diderot und zwar an einem zentralen
Punkt, der thematisch die »Gespriche mit d’Alembert« mit dem im gleichen
Jahr begonnenen Text »Das Paradox iiber den Schauspieler« verbindet.> Die
Verbindung zwischen Monstren und dem Theater in Diderots Denken muss
noch gezogen werden. Es findet sich, soweit ich den Forschungsstand iiber-
blicken kann, weder ein Hinweis auf die Schauspielproblematik in den Stu-
dien zu Diderots Monstren noch umgekehrt ein Versuch, den Schauspieler
mit dem Monster in Verbindung zu bringen. Doch wenn das Monster Agens
in Diderots Gedankenexperimenten ist, warum bildet dann ausgerechnet
seine Theorie des Theaters eine Ausnahme? Auch wenn das Monster expres-
sis verbis im » Paradox« auch nicht vorkommt, so ist es in ihm doch existent

2 | Die Selbstermichtigung des Subjekts, die hier auf dem Spiel steht, viel-
leicht sogar die Selbstermichtigung von Diderot selbst, der auf dem gesellschaftli-
chen Parkett dem alltiglichen theatralen Rollenspiel der Gesellschaft reiissieren will
und muss — so die These von Giinther Heeg, der in diesem Paradox ein regelrech-
tes Angstzentrum Diderots vor gesellschaftlichem Gesichtsverlust ausmacht (Heeg
2000: 99) — bleibt die zentrale Frage auch im »Paradox«.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | GERALD SIEGMUND

und zwar — die These sei hier gewagt — weil der Schauspieler identisch ist
mit dem Monster, wie es Diderot in »D’Alemberts Traum« konzipiert hat.

In einem Brief an Grimm anldsslich der Rezension iiber das Traktat
»Garrick ou les acteurs anglais«, das den Anlass zur Niederschrift des »Para-
dox« gab, schreibt Diderot 1769: »Es ist ein schénes Paradox. Ich behaupte,
dass es die Empfindsambkeit ist, die die mittelmiRigen Schauspieler macht;
die extreme Empfindsamkeit die bornierten Schauspieler; der kalte Sinn
und der Kopf die grofartigen Schauspieler.« (Diderot in: Gebauer/Wulf
1998: 247) Philippe Lacoue-Labarthe hat in seiner Deutung des Textes unter-
strichen, dass es sich bei dem Paradox kaum um eine Rezeptur fiir die rich-
tige Dosierung von Gefiithl beim Schauspieler handeln kann. Die Frage, ob
der Schauspieler nun heif}, d.h. mit viel Gefiihl spielen soll oder kalt, d.h.
mit Verstand und Uberlegung, verkenne die Tragweite und die Radikalitit
des Textes in Bezug auf das Problem der Mimesis und des nachahmenden
Subjekts. Vielmehr steht die paradoxale Identitit des Schauspielers selbst
auf dem Priifstand (vgl. Lacoue-Labarthe 2003: 19).

Das »Paradox« ist ebenso wie die »Gespriche« in Dialogform verfasst,
wobei die Redner lediglich als »Der Erste« und »Der Zweite« apostrophiert
werden. Am Ende des Dialogs schaltet sich unerwartet ein Erzdhler ein,
der vergleichbar mit der Strategie des Traums den Status der Rede prob-
lematisiert und es unmdéglich macht, die im Text verhandelten Positionen
z.B. Diderot selbst zuzuschreiben. »Wenn man sie so hort«, wirft der Zwei-
te ein, »ist also der grofle Schauspieler alles oder nichts.« »Und vielleicht
kann er deshalb alles so hervorragend sein«, antwortet der Erste, »weil er
nichts ist und weil daher seine eigene Gestalt niemals der fremden Ge-
stalt widerspricht, die er annehmen muss.« (Diderot 1984c: 509) Der grofe
Schauspieler sei weder ein »Pianoforte noch eine Harfe, noch ein Cembalo,
noch eine Geige, noch ein Cello.« Er verfiigt, so der Erste, {iber »keinen
ihm eigentiimlichen Akkord« (ebd.: 514). Den Akkord, den Ton aber, der
seiner Rolle entspricht, nimmt er an. Er kann sich alles leihen, weil er selbst
nichts ist. Die Schauspieler konnen nur deshalb alle Charaktere spielen,
»weil sie keinen Charakter haben« (ebd.: 516). »Worauf das Gewicht des
Paradoxes liegt«, so Lacoue-Labarthe, »ist die Kunst, »alles nachzuahmens,
und >gleiches Geschick fiir die unterschiedlichsten Charaktere und Rollen-.
Sein Akzent liegt auf Abwesenheit, dem Fehlen jedweder Eigentlichkeit.«
(Lacoue-Labarthe 2003: 24)

Damit verlagert sich das Problem der Mimesis, die ja die Grundlage
fur die Kunst des Schauspielers bilden soll, weg von der Beobachtung und
Nachahmung der Natur hin zu einer eigenstindigen Schépfung, die dann
in einem zweiten Schritt studiert und nachgeahmt wird. Diese Mimesis des
Schauspielers »vervollkommnet«, wie Diderot sagt, das, was die Natur iiber-
haupt nicht ins Werk setzen kann. Sie re-prisentiert nicht, oder ahmt nach,
sie prisentiert. Das Unvermogen der Natur, alles, was moglich ist, auszu-
fithren, wird von dieser Mimesis erginzt. Sie wird selbst zur schépferischen
Kraft, indem sie durch Beobachtung und Wahrnehmung ein ideelles Modell
schafft, eine Abstraktion, fiir die es keine konkrete Physis, keine Entspre-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 219

chung in der Natur gibt. Der Schauspieler ahmt damit die Poiesis, die Physis
als herstellende Kraft selbst nach.

Dieses »modele idéal«, das die Einbildungskraft des Schauspielers »als
ein groflartiges Phantom erschaffen hat« (Diderot 1984c¢: 485), wird nun zur
Grundlage fiir sein Spiel. Im Text wird es mit einer zweiten Figur, dem Ge-
spenst, in Verbindung gebracht. »Wenn man Sie hort«, ruft der Zweite sei-
nem Gespriachspartner zu, »ist dem Schauspieler auf der Bithne und bei
den Proben nichts dhnlicher als Kinder, die nachts auf Friedhofen Gespens-
ter spielen, indem sie ein grofles weilles Laken an einer Stange iiber ihren
Kopf halten und unter diesem Katafalk schauerliche Laute von sich geben,
mit denen sie die Vortibergehenden erschrecken«, woraufhin der Erste er-
widert: »Sie haben recht.« (Ebd.: 486) Der Schauspieler, der selbst nichts
ist, lauft stindig Gefahr, andere Formen anzunehmen — was in Diderots
Gedankenwelt nichts anderes bedeuten kann, als dass er zum Monster wird.
Darauf verweist auch eine parallele Formulierung im »Paradox«, die den
Dialog zwischen Bordeu und Lespinasse in »D’Alemberts Traum« iiber die
Ausdehnung der menschlichen Gestalt wieder aufzugreifen scheint. »Wie
wir es manchmal im Traum erleben, so beriihrt ihr Kopf die Wolken, ihre
Hinde greifen nach den beiden Enden des Horizonts: sie [die Schauspielerin
Clairon, A.d.V.] ist die Seele einer grofRen Marionette (mannequin), in die sie
sich gehtillt hat; die Proben haben die Hiille unldslich mit ihr verbunden.«
(Ebd.: 486)

Das Gespenst hat keinen Korper, weil es eine Vorstellung ist, eine reine
Abstraktion, die als solche in der Natur nicht vorkommen kann. Das Mons-
ter auf der anderen Seite ist nur Korper, organische Materie, die durch ihre
iibergrofle Empfindsamkeit stindigem Wandel anheim gestellt ist. Beide
miissen zusammenkommen wie die Hand in den Handschuh, um einen
groflen Schauspieler hervorzubringen. Die beiden Figuren des Monsters
und des Gespensts stehen mithin in einem dialektischen Verhiltnis zuei-
nander und zwar in dem Sinne, dass das eine nicht etwa das Gegenteil des
anderen wire, sondern in dem Sinne, dass wenn sich der monstrése aus der
Form geratene Korper nur so lange zum Horizont streckt, er am Ende sei-
nes Weges zum Gespenst wird. Umgekehrt droht das gespenstische ideelle
Modell, der Weidenkorb, in den sich der monstrdse Korper hiillen muss, um
tiberhaupt Gestalt gewinnen zu kénnen, in ein Monster umzuschlagen, weil
jede Berithrung mit dem Konkreten es von sich entfernt. Diderot weist auf
die Gefahr hin, dass ein groflartiger Schauspieler aus dem persénlichem
Gefiihl der Eifersucht heraus, das dem Inhalt der darzustellenden Szene
gleicht, die Distanz zum Modell aufgeben kénnte, also mit ihm identisch
werden konnte, was die Perfektion der Darstellung unterminieren wiirde
(ebd.: 506). Das Alles und Nichts, das der Schauspieler ist, muss aufrecht-
erhalten werden, um das Geben aufrechterhalten zu kénnen.

Korper und Geist stehen dabei also nicht in einem biniren Oppositions-
verhiltnis zueinander, das die beiden in unterschiedliche Sphiren (hier das
rein Geistige, dort das sinnlos Korperliche) verbannen wiirde. Vielmehr sind
sie die jeweilige Differenz des anderen, ohne die es das eine und das andere

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | GERALD SIEGMUND

nicht gibe. Monster und Gespenst exponieren sich in der Poiesis des Schau-
spielens, die im selben Akt zugleich die Figur und den Schauspieler hervor-
bringt, gegenseitig.

Der Schauspieler bleibt, gefangen im Weidenkorb des »modele idéale«,
ein Monster, aber ein durch das Gespenst gezihmtes. Das Gespenst fun-
giert hier als Signifikat: als Anspruch eines ideellen Anderen an das Sub-
jekt, Gestalt anzunehmen, um damit fiir andere, die Zuschauer und fiir sich
selbst als anderen, wiedererkennbar verlisslich zu sein und zu bedeuten.
Der Schauspieler dehnt sich aus, lduft aus der Form, iiberschreitet die na-
ttrlichen Grenzen und Funktionszusammenhinge seines Korpers. Das Ge-
spenst dient zur Selbstermichtigung. Dem »modele idéale« aus dem »Para-
dox«kommt eine vergleichbare Funktion zu wie dem Zentrum des Geflechts
aus Keimfiden in »D’Alemberts Traum«. Es fungiert als ordnendes Prinzip,
das die Monstrositit des organischen signifikanten Chaos, des Nichts an
Identifizierbar-Substantiellem, das der Schauspieler ist, bannt. In diesem
Modell kann der Schauspieler aus dem Ordnung stiftenden und Gestalt ge-
benden Gedichtnis spielen, weil ihn das Gedichtnis dazu ermichtigt, die
Strome der Emotionen zu beherrschen. Ohne Modell ist der Schauspieler
ein mutierendes Monster, ein Monster des Exzesses, weil das Verhiltnis der
empfindsamen Organe zum Stamm zu stark, der Ansturm der Reizungen
und Empfindsamkeit auf das Zentrum zu grof ist. Unter dem Einfluss des
Modells (Verstand, Kilte, Uberlegung) werden die Nerven ins Gleichgewicht
mit dem Zentrum gebracht, um etwas ganz und gar Nichtexistentes, Kérper-
loses nachzuahmen.

Wihrend zu viel Empfindsamkeit den Menschen und den schlechten
Schauspieler tiberwiltigt, ihm weder Halt noch Form gibt, so dass er ausei-
nanderlduft, stiilpt sich das Gespenst iiber ihn und formt ihn. Es macht ihn,
wie Glinther Heeg formuliert hat, zum »Gespensterspieler« (Heeg 2000:
118). Wihrend die Gefiihle den Menschen zu einem passiv erleidenden und
nur schlecht nachahmenden Wesen machen, das prinzipiell nur Bewegung
und Fluss ist und damit nichts Eigentliches, weil er jede Form annehmen
kann, also in Diderots Begrifflichkeit ein Monster ist, macht das Gespenst
den Schauspieler, der nicht nur nachahmt, sondern schépft, zum aktiv ge-
staltenden Herrscher. Das Monster der organischen Empfindsamkeit beruht
auf korperlichem Versagen (der Ton, die Stimme, die Zunge; vgl. Diderot
1984c¢: 535; Diderot 1984b: 563), auf dem Moment also, in dem der Korper
selbst in den Vordergrund tritt. Das Gespenst und damit das Theater stiften
dagegen einen sinnvollen Zusammenhang.

Monstrose Bewegung

Wie lasst sich nun Diderots Monsterdiskurs aus dem spiten 18. Jahrhun-
dert mit dem Tanz in Verbindung bringen? Der Tdnzer unterliegt dem glei-
chen Paradox wie der Schauspieler. Fiir den Schauspieler kénnen wir auch
den Tinzer einsetzen, der in Diderots Vorstellung dem gleichen Primat der

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 221

schopferischen Mimesis und damit der Gabe zu geben, unterliegt. Diderot
thematisiert den Tanz in seinen »Unterredungen zum Natiirlichen Sohn«,
die 1757 zum ersten mal veréffentlicht wurden, und die sich vor allem gat-
tungstheoretischen Bestimmungen des neu zu begriindenden biirgerlichen
Trauerspiels widmen. Von den physiologischen und naturphilosophischen
Gedankenexperimenten, die zehn Jahre spiter sowohl das » Paradox iiber den
Schauspieler« als auch »D’Alemberts Traum« priagen, sieht dieser Text vollig
ab.

In der Dritten Unterredung iiber den »Natiirlichen Sohn« kommt Dorval
auf das Ballett seiner Zeit zu sprechen, das fiir ihn eine »Nachahmung durch
Bewegung« sein sollte: »Auch der Tanz erwartet noch einen Mann von Ge-
nie. Er taugt tiberall nichts, weil man es sich kaum triumen ldsst, dass er
eine Art der Nachahmung sei. Der Tanz verhilt sich zur Pantomime wie die
Poesie zur Prosa, oder vielmehr wie die natiirliche Deklamation zum Ge-
sange. Er ist eine abgemessene Pantomime.« (Diderot 1981: 165) Doch dem
Tanz seiner Zeit attestiert Dorval genau das Gegenteil. Zwar bescheinigt er
den Tédnzern seiner Zeit, dass sie ihre »Glieder mit unendlicher Anmut« zu
gebrauchen wiissten, wenn sie »das Menuett, das Paspied, der Rigaudon,
die Allemande, die Sarabande« tanzten. Aber, so Dorval, »was ahmt er denn
nach? Das heifit nicht singen, das heifdt trillern.« (Ebd.: 165) Nicht mehr
nur Schrittmuster sollen also ausgefiihrt werden, sondern diese sollen dem
Primat der Nachahmung folgen, das ohne innerere Beseelung ein reines
»Trillern« wire.

Betrachtet man Diderots Forderung nach einer Nachahmung durch Be-
wegung im Lichte seiner spiter ausgearbeiteten Naturphilosophie, die als
Grundlage auch fiir seine spitere Schauspielkonzeption dient, kann man
eine Verbindung zum Tanz auf einer grundsitzlicheren Ebene ziehen. In
Diderots naturphilosophischen Betrachtungen ist Materie, auch die anorga-
nische, immer in Bewegung und wandelbar. Damit sind die Kérpergrenzen
und die natiirliche Gestalt des Menschen stets nur zufillig und von tempo-
rirer Ordnung. Auch der Marmorblock, so Diderot, geht seiner Auflésung
entgegen. In seiner Notiz »Philosophische Grundsditze iiber Materie und Be-
wegung« (1770/98) insistiert Diderot darauf, dass es keine »homogene Ma-
terie« gebe. Vielmehr sei das Molekiil »von sich aus eine aktive Kraft«, also
immer in Bewegung und bereit, sich durch vielfaltige Wirkungen zu verin-
dern. »Es gibt so viele verschiedene Gesetze, wie es Verschiedenheiten in der
eigentiimlichen inneren Kraft der elementaren Molekiile gibt, aus denen die
Korper aufgebaut sind.« (Diderot 1984d: 585) Die innere Bewegung, die je-
des Molekiil dazu treibt, unaufhérlich neue Verbindungen mit anderen Mo-
lekiilen einzugehen, ist in Diderots Gedankensystem gleichbedeutend mit
der Monstrositit der Materie. Monstrositit basiert auf Bewegung und Be-
wegung erzeugt Monstrositit. In der Nachahmung des Gespensts wird nun
allerdings zwangsldufig ein Monster geschaffen, weil die Einbildungskraft
das zu erstellende Modell aus einzelnen aus der Beobachtung der Natur ge-
wonnenen Teilen zusammen gefiigt hat. Das Modell des Schauspielers ist
nichts anderes als eine Moglichkeit der Natur, »eine Mischung der Arten«

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | GERALD SIEGMUND

(Diderot 1984b: 573), die diese noch nicht realisiert hat. Damit bertihrt Di-
derots 4sthetische Theorie des Schauspielers direkt sein naturwissenschaft-
lich physiologisches Denken. »Die Kunstx, so erldutert Bordeu Fraulein von
Lespinasse, »nichtexistierende Wesen nach dem Vorbild der existierenden
Wesen zu schaffen, ist wahre Poesie.« (Ebd.: 574) Asthetik, Biologie, Chemie
und Physiologie treffen sich auf dem gemeinsamen Terrain der Bewegung
als energetische Materie.

Naturalisierung, oder: Der verschwindende Vermittler

Fuir Diderot war das Monster kein Beweis fiir die Existenz einer zweiten
Schopfung, sondern eine natiirliche Tatsache und Beweis fir die Schop-
fungskraft der Natur. Als dynamisches Prinzip verstanden gibt es keinen
kategorialen Unterschied mehr zwischen dem Monster und der Natur. In
diesem Sinne verliert das Monster im ausgehenden 18. Jahrhundert, wie
Brittnacher (vgl. Brittnacher 1994: 192) und Baxmann (vgl. Baxmann 2000:
410) argumentieren, in der Tat an Bedeutung. Und doch bleibt es als Fer-
ment in Diderots Gedankenexperimenten stindig prisent. Hinter dieser
Naturalisierung des Monsters verbirgt sich ein Verbergen des Mechanis-
mus der Wirklichkeitskonstitution selbst. Wie etwas gemacht wird, verbirgt
sich hinter der Geschlossenheit der Darstellung. Diese Wirklichkeit ent-
steht dann, wenn das Monster in gezihmter Form des Gespensts auf den
Korper des Schauspielers zuriickkommt, wenn sich also die Partialobjekte
oder hybriden Elemente, aus denen das Monster zusammengesetzt ist, zu
einer Struktur oder Ordnung zusammenfiigen. Das Monster verweist auf
die Kontingenz dessen, was wir als Realitit akzeptieren. Theater ist demnach
keine Nachahmung der Wirklichkeit, sondern ein Labor, in dem die Mdg-
lichkeitsbedingung von Wirklichkeit als theatral konstituierte erprobt wird.
Der Schauspieler und der Tédnzer sind monstrése und damit signifikante
Figuren unserer Wirklichkeitserzeugung.

Diese verlangt nicht mehr nur eine perfekte duflere Exekution der Schrit-
te, sondern eine Art innerer Formung oder zumindest korperliche Disposi-
tion des Tianzers zur Nachahmung, die im frithen 19. Jahrhundert zu einer
verdnderten Piadagogik des Tanzes fithren soll, die gerade in der Verbindung
von Asthetik und Physiologie liegen wird. Die Bewegung nimmt so den Um-
weg Uber die Darstellung und somit tiber die Imagination, die die Darstel-
lung von etwas, was es so in der Natur gar nicht gibt, in Szene setzt. Die
Darstellung ist dieser Umweg.

Das Monster wechselt in der Ordnung des Wissens im 16. und im spiten
18. Jahrhundert damit seinen Platz. Auch bei Ambroise Paré gab es die Ima-
gination. Doch die Frauen, die aufgrund einer zu lebhaften Einbildungs-
kraft wihrend der Zeugung des Kindes, ein Kind mit einem Froschgesicht
zur Welt brachten, verfiigten iiber eine Einbildungskraft, die aufgrund der
Ahnlichkeiten und ihrer mechanischen Verkettung hybride Formen zur
Welt brachte. Die Einbildungskraft, die in Diderots Texten monstrds zu

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 223

wuchern beginnt, wird dagegen zur selbstreflexiven, selbstbeziiglichen Ima-
gination, die monstros ist, weil sie etwas erzeugt, was es nicht gibt, da es in
der Natur kein Vorbild hat. Deshalb muss sich der Tdnzer wie der Schauspie-
ler bis zur Grenze der Virtuositit selbst geben. Das Monster, es bewohnt die
Bithne im Kopf. Monstrositit ist die Einbildungskraft selbst als deren Mog-
lichkeitsbedingung. Monster sind damit die entstellten und entstellenden
Darstellungen des Imaginiren selbst. Sie entstehen dort, wo sich die Ima-
gination als Einbildungskraft selbst reflektiert, indem sie in die »Nacht der
Welt« hinabsteigt. »Die Kunst der Vermittlungs, die das Monster betreibt, ist
jene des »verschwindenden Vermittlers« als drittes Element, das als Agens
der Imagination und damit der Wirklichkeitskonstitution fungiert, als sol-
ches aber undarstellbar bleiben muss und in den jeweiligen Darstellungen
der anmutigen Choreographien und beseelten Pantomimen als deren Er-
moglichungsgrund nicht einflieit. Um zu einer symbolischen Darstellung
zu gelangen, miissen Schauspieler und Tdnzer den Umweg iiber die Ver-
rucktheit des Monsters gehen. Das Monster erst bereitet die Szene fiir ihre
Darstellung. »Kurz gesagt«, formuliert Slavoj Zizek:

»Die ontologische Notwendigkeit der >Verriicktheit<liegt in der Tatsache begriin-
det, dass es nicht moglich ist, auf direktem Weg von der rein »animalischen
Seeles, die in ihre natiirliche Lebenswelt eingebunden ist, zu einer >normalenc
Subjektivitit, die in threm symbolischen Universum wohnt, zu gelangen — der
sverschwindende Vermittler< zwischen beiden ist die >verriickte< Geste des radi-
kalen Riickzugs von der Realitit, welche den Raum fiir ihre symbolische (Re-)
Konstitution eréffnet.« (Zizek 1998: 15)

Das Monster als verriickte, weil kontingente Geste der Natur vermittelt zwi-
schen einer vermeintlichen Natur, die uns als sprechende Wesen fiir immer
unzuginglich bleiben muss, und der Herstellung einer Realitit. Was bei Di-
derot also auf dem Spiel steht, ist in der Tat der Tidnzer und Schauspieler,
der nicht die Rolle, sondern das Geben zur Herstellung von Wirklichkeit gibt.
Das Monster oder der Schauspieler/Tinzer in seiner monstrésen Dimen-
sion ist die Figur dieser poietischen Gabe. Es ist die Figur der Eroffnung
eines Wirklichkeitsraumes als Moglichkeitsraum. Diderot hat den emotio-
nalen wie zerriittenden Kampf des Schauspielers mit dem ideellen Modell
in die Probenphase verlegt, wihrend die Auffithrung nur noch mechanische
Wiederholung des einmal erarbeiteten Modells sei. Er hat sozusagen vor der
Rampe haltgemacht. Betritt ein solcher Schauspieler oder T4nzer jedoch die
Biihne, fithrte dies in der Tat zu einem performativen Herstellen und Geben
in einer verinderten theatralen Kommunikationssituation, in der der Anteil
der Zuschauer an der monstrésen Erzeugung der Figur stirker ist.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GERALD SIEGMUND

Literatur

Baxmann, Inge (2000): »Monstrése Erfindungskunst«. In: Inge Baxmann/
Michael Franz/Wolfgang Schiffner (Hg.), Das Laookon-Paradigma. Zei-
chenregime im 18. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag, S. 404-417.

Brittnacher, Hans Richard (1994): Asthetik des Horrors, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Curran, Andrew (2001): Sublime Disorder. Physical Monstrositiy in Diderot’s
Universe, Oxford: Voltaire Foundation.

Daston, Lorraine/Park, Katharine (2002): Wunder und die Ordnung der Natur
1150-1750, Berlin: Eichborn Verlag.

Diderot, Denis (1984a): »Brief iiber die Blinden. Zum Gebrauch fiir die Se-
henden. Mit einem Nachtrag«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften
I, hg. von Theodor Liicke, Berlin: deb, S. 49-110.

Diderot, Denis (1984b): »Gespriche mit d’Alembert«. In: Denis Diderot, Phi-
losophische Schriften I, hg. von Theodor Liicke, Berlin: deb, S. 511-580.
Diderot, Denis (1984c): »Das Paradox tiber den Schauspieler«. In: Denis Di-
derot, Asthetische Schriften II, hg. von Friedrich Bassenge, Berlin: deb,

S. 481-539.

Diderot, Denis (1984d): »Philosophische Grundsitze iiber Materie und Be-
wegung«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften I, hg. von Theodor
Liicke, Berlin: deb, S. 581-588.

Diderot, Denis (1981): Das Theater des Herrn Diderot, hg. und tibers. von
Gotthold Ephraim Lessing, Leipzig: Reclam.

Gebauer, Gunter/ Wulf, Christoph (1998): Mimesis. Kultur-Kunst-Gesellschaft,
Reinbek bei Hamburg: rororo.

Heeg, Gunther (2000): Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper,
Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M./Basel:
Stroemfeld/Nexus.

Hill, Emita B (1972): »The Role of >Le Monstre< in Diderot’s Thought«.
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 97, S. 149-201.

Huet, Marie-Héléne (1993): Monstrous Imagination, Cambridge, Mass./Lon-
don: Harvard University Press.

Lacoue-Labarthe, Philippe (2003): »Paradox und Mimesis«. In: Philippe La-
coue-Labarthe, Die Nachahmung der Modernen. Typographien II, Basel:
Engeler Verlag, S. 9-33.

Paré, Ambroise (1971) : Des Montres et Prodiges, Edition critique et commenté
par Jean Céard, Geneve: Librairie Droz.

Zizek, Slavoj (1998): Die Nacht der Welt. Psychoanalyse und deutscher Idealis-
mus, Frankfurt a.M.: Fischer.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissen macht Augen oder

wie der Diskurs den Blick lenkt

CHRISTINA THURNER

Man sieht nur, was man weifd. Mit diesem, dem Dichter Theodor Fontane
zugeschriebenen Motto, wird heute u.a. fiir Reisefiihrer, fiir Lebenshilfen
oder fiir Business-Clubs zur Wertschépfung geworben. Dahinter steht die
— wie auch immer instrumentalisierte — Erkenntnis, dass das Sehen an das
Wissen gebunden ist. Fontane ging es seinerzeit noch ganz unpekuniir
darum, einen buchstiblich geschulten Blick auf die Welt zu propagieren.
So diagnostiziert er, dass sich ein Unwissender mit »grobliche[n] Augen«
die »Schirmmiitze tibers Gesicht ziehn« wird; »wer aber weif, [...], der wird
sich aufrichten [...] und [...] plétzlich wie in wunderbarer Erleuchtung sehn.«
(Fontane 1994: 9f.)

Der Reiseschriftsteller Fontane hat hierbei freilich nicht den Tanz im
Visier, sondern erwanderte Landschaften. Und doch haben Bonmots einen
>wahren< Kern: Auch fiir unseren Gegenstand gilt, dass Wissen Augen
macht, auch wenn dies gerade in Bezug auf die nonverbale Bewegungskunst
oftmals unterschlagen, ja sogar negiert wird. Die Rede tiber die Wahrneh-
mung beziehungsweise die Vermittlung von Tanz handelt bis heute weniger
vom Wissen als von der Intuition. So bekriftigen etwa die Botschaften zum
jahrlichen Welttanztag stets aufs Neue diese betont sinnliche Rezeptionshal-
tung, um »die Universalitit des Tanzes zu feiern, alle politischen, kulturel-
len und ethnischen Grenzen zu iiberschreiten und Menschen zusammen-
zubringen in Frieden und Freundschaft«. (International Theatre Institute
(ITT)JUNESCO 2008: 0.S.) Gemif dieser Auffassung ist das Auge auf den
Tanz unmittelbar und direkt mit dem Herzen — um die diesbeziiglich bis
ins 18. Jahrhundert zurtickreichende Metaphorik aufzugreifen — und nicht
etwa mit dem Gehirn oder einem anderen reflexiv-kognitiven Bereich ver-
bunden.

So schreibt bereits 1760 der Tanztheoretiker und -praktiker Jean Georges
Noverre, dass der Tanz den »Augen [...] die beseelten Gemihlde der Emp-
findung vor[stelle]. Diese Sinne bringen die interessanten Bilder, wovon sie
gerithrt worden, zum Herzen; das Herz theilt solche der Seele mit, und das
Vergniigen, welches [... daraus] entspringt, reifdt den Zuschauer hin, und [af3t

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | CHRISTINA THURNER

ihn die reinste Wollust empfinden.« (Noverre 1977: 266) Eine solche emotive
Wahrnehmung, wie sie Noverre hinsichtlich des dramatischen Handlungs-
balletts beschreibt und wie sie in der Folge zum Paradigma fiir den Bithnen-
tanz wurde, mag fiir gewisse subjektive Rezeptionsvorginge bis heute ihre
Giiltigkeit haben. Allerdings ist fraglich, ob sie auch in Bezug auf zeitgends-
sische Tanzformen — wie etwa choreographische Realisationen der Konzept-
kunst' — anwendbar sind und ob man dann iiberhaupt noch etwas sieht und
nicht etwa wie Fontanes Unwissender vor Uberforderung die Schirmmiitze
ins Gesicht zieht. Eine rein auf Intuition begriindete Auffassung von Tanz
und Tanzwahrnehmung stof3t spitestens dann auf ein Problem, wenn die
als individuell gefithlsmiig verstandene Wahrnehmung vermittelt wer-
den soll, also nicht-sprachliches, intuitives Erleben versprachlicht auftreten
muss, um Gegenstand von Reflexion und Theorie sein zu kénnen.

Tanz wurde und wird bis heute jenseits der Auffithrungen vor allem
sprachlich vermittelt — etwa in Programmbheften, in den rezensierenden Me-
dien oder in wissenschaftlichen Publikationen. Und dennoch markiert die
Unmoglichkeit, tiber Tanz zu schreiben, seit dem 18. Jahrhundert einen zen-
tralen Topos in den Schriften iiber Tanz. Aus diesem Paradox hat sich ein
kontroverser Diskursstrang entwickelt, der sich mit der Sprachlichkeit be-
ziehungsweise mit der Versprachlichung der nicht-sprachlichen Kunstform
Tanz auseinandersetzt. Dabei reichen die Vorstellungen von einer generel-
len Uniibersetzbarkeit bis hin zu jener von einer eigenen neuen Sprache, die
gefunden werden miisste, um Bewegung verbal erfassen zu konnen.

Im Folgenden soll nachvollzogen werden, woher die paradoxe Vorstel-
lung einer intuitiven, >unmittelbaren Vermittelbarkeit« von Tanz kommit.
Dabei mochte ich deutlich machen, dass diese Ansicht einer bestimmten
Diskurspraxis entspricht, beziehungsweise dass der Diskurs —auch im Tanz
—den Blick lenkt. Tanz-Wahrnehmung ist — so die These — stets gekoppelt an
spezifisch kodiertes Wissen. Man sieht nur, was man weif3. Dieses Wissen in
Bezug auf den Tanz wiederum speist sich aus physischen Erfahrungen mit
Bewegung und aus der verbalen Vermittlung von den nonverbal bewegten
Vorgingen auf der Bithne. In der Rede sowie in Texten tiber Tanz geht es
nicht einfach darum, Bewegung auf der Biithne zu be-schreiben, vielmehr
werden Parameter der Wahrnehmung erst er-schrieben, indem Art und
Weise des Zeichengebrauchs, Handlungsvollzugs und dessen angestrebte
Wirkung gewissermaflen vor-geschrieben werden. Ich méchte also im vor-
liegenden Beitrag den Fokus auf den Diskurs iiber Tanz richten, weil ich der
Auffassung bin, dass die Art und Weise, wie tiber Tanz gesprochen und ge-
schrieben wird, wesentlich dazu beitragt, wie er gesehen wird.

1 | Vgl. dazu auch die Ausgabe 2/2004 der Zeitschrift tanz-journal zum Schwer-

punktthema »Tanz (minus) Konzept?«.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIisSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT | 227

Die Kunst der Bewegung

Gehen wir zuriick ins 18. Jahrhundert. Der >neue« Tanz, den die damaligen
Reformer forderten, sollte die Technik der Virtuositit durch die Zeichen der
Empfindsambkeit ersetzen: er verfiige — so die zeitgendssischen Beschreibun-
gen — tiber den lebendigen Ausdruck, er verfithre (und blende nicht nur) die
Augen, er fessle das Herz und reife es zu lebendigen Emotionen mit. Durch
die Metaphorisierung beziehungsweise Metonymisierung physischer Vor-
ginge mittels einer psychophysischen Begrifflichkeit verschrinken Noverre
und seine Gesinnungsgenossen die Praxis und die entsprechende Sprache
dafiir auf eine Weise, die die Grenzen zwischen beiden Bereichen verwischt,
so dass diese nicht mehr auseinanderzuhalten sind. Der Diskurs der Bewe-
gung trifft oder vielmehr zielt auf die dingliche Bewegung und umgekehrt.
Mit dem bewegten Kérper wird fortan ein Empfinden assoziiert und mit
der Empfindung ein bewegter Korper oder zumindest bewegte Teile eines
Korpers wie etwa das Herz. Dieses steht als organische Synekdoche fiir das
pulsierende Leben, fiir den Umlauflebendiger Substanzen wie auch fiir die
lebendige Prisenz.

Fiir eine solche — anthropologische — Verschrinkung schien der Tanz als
Kunst der Bewegung schlechthin den Ballettreformern geradezu pradesti-
niert zu sein. Aus diesem Bewusstsein heraus ordnet Noverre denn auch die
Hierarchie der Kiinste neu, und befindet iiber die >neue« Tanzkunst, dieser
stehe die erste Stelle in der Rangfolge zu (Noverre 1803, Bd. 2: 72). Die Ab-
handlungen zum Tanz und die Traktate des 18. Jahrhunderts kreieren so den
Diskurs der doppelten Bewegung — wie ich es nennen mochte.> Gefordert
wird eine Wechselbeziehung zwischen Tanzerbewegung und bewegtem Zu-
schauer, also eine doppelte Bewegung. Dieser Diskurs diente nicht allein
zur Etablierung einer bisher untergeordneten Darstellungsform, seine Ver-
fechter arbeiteten vielmehr mit aller sprachlichen Kraft an einer Vormacht-
stellung der bewegten Kunst innerhalb der Asthetik.

Gesten

Schon der franzésische Tanzbuchautor Claude Frangois Ménestrier spricht
1682 wie auch gut 7o Jahre spiter sein Landsmann Louis de Cahusac von
der Universalitit der Ballets und begriindet dies mit der anthropologischen
Konstante des Bewegungsdranges (Ménestrier 1972: I; Cahusac 1754, Bd.
1: 14). Allerdings stellten Tanztheoretiker um 1700 auch fest, dass der Ein-
druck, den ein Tdnzer auf das Publikum macht, bestimmten Konventionen
unterliegt, die jedoch durch die als »wahrhaft« erscheinende Wirkung iiber-
deckt werden. Der englische Tanzkiinstler und -theoretiker John Weaver
etwa erkennt klar, dass Tanzer wie auch Zuschauende in die Regeln und
Ausdrucksweisen der Gestik eingefiihrt sein miissten, damit die nonverbale

2 | Vgl. dazu auch ausfithrlicher Thurner 2009.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | CHRISTINA THURNER

Kommunikation tiberhaupt funktioniere: »[W]hen the Spectator shall consi-
der the Greatness of such a Design, and could he be apprized of the Difficul-
ties attending such an Untertaking, with the Necessity of having both Dan-
cers and Spectators instructed by degrees, with the Rules and Expressions
of Gesticulation.« (Weaver 1985b: 743) Er wendet sich dagegen, den Tanz als
eine irrationale, unmittelbar zugingliche Kunstform zu betrachten (Weaver
1985a: 441). Auch der Leipziger Tanzmeister Gottfried Taubert macht deut-
lich, dass hinter der Tatsache, »dass nunmehr an allen Orten und Enden der
Welt dergleichen Ballets representiret werden«, Kiinstler als Dolmetscher
stiinden, durch die sich ihre Kunst von einem Volk zum anderen verbreitetet
habe (Taubert 1976: 934).

Vor allem Jean-Baptiste Du Bos hat dann die Bedingungen der Kom-
munikation mittels der stummen Ausdruckssprache des Korpers reflektiert.
Dabei betont er, dass diese keineswegs universal gegeben sei, sondern er-
lernt werden miisse. Er vergleicht diesen Vorgang mit der Aneignung einer
Fremdsprache (Du Bos 1993: 363, 0.P. 290f.). Die Rezeption der Gesten ist
also — gemifl Du Bos — nicht anthropologisch gegeben, vielmehr betrachtet
er die Gesten als »willkiirliche« Zeichen, in deren Codes die Zuschauenden
eingeweiht sein miissen, damit ihnen nichts entgeht (Du Bos 1993: 363, 0.P.
289).

Was sich zwischen Darstellenden und Publikum immer mehr zu einem
selbstverstindlichen, »natiirlichen< Verhiltnis entwickeln sollte, geht auf ein
beidseitiges Eintiben von Bewegungscodes zuriick. De Cahusac etwa be-
schreibt diesen Vorgang als einen Prozess der Verinnerlichung, bei dem die
eingetibten, dargestellten Emotionen sich tief ins Herz der Menschen ein-
gravierten (Cahusac 1754, Bd. 1: 13).

Diese Vorstellung der Verinnerlichung geht mit den Paradigmenwech-
seln im allgemeinen &sthetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts einher.
Dienten die hofischen Kiinste und innerhalb derer der ballet de cour einer
Versicherung der absolutistischen Herrschaftsverhiltnisse, so definierte
sich das aufstrebende Biirgertum iiber die individualisierte Handlung und
uiber neue Werte wie >Innerlichkeit, >Menschlichkeit< und >Mitleid<, Quali-
titen, die im ballet en action und in den mimetischen Bithnenkiinsten ihren
Ausdruck fanden. Der Mensch des spiteren 18. Jahrhunderts, sowohl jener
auf der Biithne wie auch jener im Zuschauerraum, nahm sich neu als Indivi-
duum wahr (vgl. Koschorke 1999: 12), als sich und andere bewegender und
zu bewegender Mensch, der imstande ist, Rithrung bis zu Trinen zuzulas-
sen beziehungsweise auszulésen.

Sinnliche Verstandigung

Diese Emotionalisierung sollte — gemif den Tanztheoretikern — gerade auch
in ihrer Kunstform iiber ein System von Codes funktionieren, das jedoch
nicht (mehr) als solches erkennbar sein durfte, weil es eben nicht mehr auf
dufleren Regeln, sondern auf der Vorstellung einer »inneren, sinnlichen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WisSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DiskuRs DEN BLICK LENKT | 229

Verstindigung basierte. Daher rithrt der Anspruch auf einen universalen
und allgemeinmenschlichen Charakter von Zeichen im Sinne einer nicht-
sprachlichen Verstindigung, ein Anspruch, der in den Schriften iiber Tanz
paradoxerweise gleichzeitig konstituiert und reflektiert wird.3

Interessant ist insbesondere die bildhafte Argumentation, die sich im
18. Jahrhundert auch aufRerhalb der Tanztheorie zur Beschreibung der dop-
pelten Bewegung, der Wechselwirkung zwischen Auflen- und Innenwelt so-
wie zwischen Koérper und Geist/Seele, herausbildete. Die psychophysische
Wechselwirkung wird unter der Bezeichnung »Influxus physicus« systema-
tisch untersucht. Dabei ist allgemein die Rede von einem wechselseitigen,
»natiirlichen Einflu® [...] von der Seelen in den Corper und von dem Cor-
per in die Seele«, wie es etwa in Zedlers » Universal-Lexicon« von 1740 heift
(Zedler 1740: 980).

Der Philosoph Johann Georg Sulzer definiert in seiner »Allgemeine[n]
Theorie der Schinen Kiinste« die Korperbewegungen, die »Gebehrden« als
»Aeuflerungen dessen [...], was in der Seele vorgeht« (Sulzer 1786, Bd. 2:
244), und er geht dabei auf die Dynamik des nonverbalen Korperausdrucks
und seiner emotionalen Wirkungskraft ein:

»In gar viel Fillen sind die Gebehrden eine so genaue und lebhafte Abbildung
des innern Zustandes der Menschen, dafl man ihre Empfindungen dadurch weit
besser erkennet, als der beredteste Ausdruk der Worte sie zu erkennen geben
wiirde. Keine Worte kénnen weder Lust noch Verdruf, weder Verachtung noch
Liebe so bestimmt, so lebhaft, vielweniger so schnell ausdriiken, als die Gebehr-
den. Also ist auch nichts, wodurch man schneller und kriftiger auf die Gemii-
ther wiirken kann.« (Ebd.)

Schnelligkeit und Vehemenz werden der Sprache der Gebirden als spezi-
fische Wirkungsmerkmale zugeschrieben. In der Theorie der Bewegung im
engeren isthetischen Sinne, der Tanztheorie, hilt Noverre dementsprechend
uiber den Unterschied von wortlicher und gestischer Sprache fest, letztere sei
»plus bref et plus concis que le discours« (Noverre 1803, Bd. 2:107). Er fithrt
das Bild des Blitzes an, das Plétzlichkeit und Heftigkeit des nonverbalen
Kommunikationsvorgangs veranschaulicht: »[E]s ist ein Blitz, der aus dem
Herzen fihrt, in den Augen flammt, alle Gesichtsziige hell macht, den Knall
der Leidenschaften verkiindigt, und uns gleichsam die Seele nackend sehen
lisst.« (Noverre 1977: 147f.) Die Kraft der ausschlielich gestisch-mimischen
Sprache liegt — Noverres Ausfithrungen zufolge — in der spezifischen Wir-
kung, im bewegenden, emotionalen Effekt, der ohne den Umweg iiber den
Intellekt die Seele der Zuschauenden erfassen soll. Der Schauspieltheore-
tiker Johann Jakob Engel verwendet fiir diesen Vorgang die Metapher der

3 | Die deutschen Tanzmeister wie Johann Pasch, Gottfried Taubert oder
Samuel Rudolf Behr sowie in England John Weaver bestitigen in ihren Schriften,
dass sie die Konstruiertheit des universalen Charakters ihrer mimetischen Kunst-
form durchaus thematisierten.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | CHRISTINA THURNER

»Verschmelzungs; er schildert die Kommunikation zwischen Bithnendar-
steller und Zuschauer als ein Ineinanderfallen der Zeichen, als eine Ver-
einigung von Zeichenproduktion und -rezeption. Die Darstellung Engels
liest sich sinnbildlich wie ein Akt der Befruchtung zwischen Biithne und
Publikum, zwischen Aktion und Perzeption, indem es da heifdt, »dafl in der
Seele die Vorstellung des Objects und die der Rithrung, welche das Object
hervorbringt, so ganz unzertrennt, so innig verschmolzen, so Eins sind«
(Engel 1968, Bd. 2: 59). Engel fordert eine Einigkeit der Zeichen, denn der
Mensch wolle die »Vorstellungen, auch in ihrer Bezeichnung, gleich innig
[...] verschmelzt, gleich genau [...] vereinigt wissen« (ebd.).

Was Engel in seinen »Ideen zu einer Mimik« als Verschmelzung der Zei-
chen beschreibt, meint ebenfalls die von Noverre geschilderte Schnelligkeit
und Vehemenz des nonverbalen Ausdrucks. Interessant ist allerdings, dass
es Engel offenbar darauf ankommt, die Syntax, d.h. die Reihung von Zeichen
in der wortlichen Sprache, beim nonverbalen Ausdruck durch eine nicht
mehr chronologisch organisierte Ordnung ersetzt zu wissen: durch einen
quasi riumlich gegenwirtigen, als Einheit erfahrenen organischen Zeichen-
austausch (vgl. ebd.). Engel erwihnt in diesem Zusammenhang »die gro-
e Schnelligkeit in der Folge der Empfindungen, und die grofe Feinheit in
ihrer Mischung.« (Ebd.: 284) Er geht zwar hier noch von einer Sukzession
aus, behauptet aber, dass diese durch die Schnelligkeit in ihrer Wahrnehm-
barkeit aufgehoben sei und durch das Bild der komplexen Mischung ersetzt
werde. Diese ist schlieflich nicht mehr eindimensional chronologisch bzw.
syntagmatisch zu denken. Man kann vielmehr von einem Paradigma der
Verraumlichung im nonverbalen Kommunikationsmodell sprechen. Die ex-
pressive Korpersprache wird also als dynamisches Zeichensystem gedeutet,
das —losgeldst von syntagmatischer Struktur, von zeitlicher Anordnung und
von der Arbitraritit der Sprache — eine >natiirliches, direkte Vermittlung im
Raum ermdglichen sollte (vgl. Geitner 1992: 5).

Dazu mussten aber nicht nur die Schritt- und Gestenfolgen, sondern
vor allem die Leidenschaften, das Empfinden, studiert und somit als spe-
zifisches Wissen angeeignet werden.+ Ein Tinzer sollte also nicht eine be-
stimmte Darstellungsweise einiiben, sondern vielmehr am eigenen Leib das
Spektrum der Gefiihle so genau kennen, dass er fihig sei innere Regungen
tiberzeugend nach Auflen zu iibertragen. Die Bithnenfigur wird damit im
Diskurs tiber den Tanz zu einem intentional fithlenden Menschen stilisiert,
indem vorausgesetzt wird, dass Empfindungen grundsitzlich bestimmbar,
dreidimensional kommunizierbar und buchstiblich mit-teilbar sind.

Der angenommenen Moglichkeit, den bewegten Ausdruck des Tinzers
so zu differenzieren, geht ein anthropologischer Paradigmenwechsel vor-
aus, der sich im Diskurs iiber die Sprache der Gesten, tiber die dramati-

4 | Noverre kritisiert die gingige Praxis, die sich auf Schritte statt auf das Stu-
dium der Leidenschaften konzentriere (Noverre 1977: 43f.). Bereits 1754 fordert Louis
de Cahusac: »Habituez votre ame a sentir, vos gestes seront bient6t d’accord avec elle
pour exprimer.« (Cahusac 1754, Bd. 3:168)

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIisSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT | 231

schen Kiinste und insbesondere iiber den Tanz niederschligt. In den ent-
sprechenden Theorien des 18. Jahrhunderts bildete sich ein Konsens, der
festschrieb, dass die Kommunikation zwischen Bithne und Publikum auf
einer neu hervorgehobenen, moglichst umfassenden Kenntnis der Empfin-
dungen beruhe und dass Empfindungen auf Bewegung basierten und sich
uiber physische Bewegung vermitteln liefen.s

Wahrnehmung und Wirkung

Mit den neu in den Blick gertickten Moglichkeiten einer Vermittlung von
Empfindungen iiber die Bewegung hingt eine jeweils intendierte Wirkung
zusammen. Nicht nur tiber den Ausdruck von Schauspielern und Ténzern
wird in den &dsthetischen Schriften der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
nachgedacht, sondern — damit eng verbunden — auch iiber die Rezeption.
Diskutiert wird einerseits die gewiinschte Art der Wirkung, andererseits die
Frage, wer wie wahrnimmt. Die Annahme, dass Kunst buchstiblich Ein-
druck mache (vgl. Du Bos 1993: 367, 0.P. 300), schligt sich in verschiede-
nen Metaphern fiir die Darsteller-Zuschauer-Beziehung nieder. Als eine
Reflexion im Sinne einer Spiegelung hat bereits Lucian in der Antike die
Rezeption von dramatischem Tanz beschrieben: Der Zuschauer sehe »in
dem Tinzer, wie in einem Spiegel sich selbst, und wie er zu empfinden und
zu handeln pflegt« (Lucian 1971: 440). Das Bild der Spiegelung wird dann
von Noverre und seinen Zeitgenossen durch Metaphern der dreidimensio-
nalen, dynamischen Bewegung abgelost und — je nach Blickrichtung — zu
einer emotionalen Identifikation des Zuschauers mit dem Darsteller, zu
einer Ubertragung vom Biihnenakteur auf das Publikum oder zur Zuschau-
er-Affizierung umgedeutet (vgl. Woitas 2004: 66; Fischer-Lichte 1999: 63).
Noverre spricht etwa davon, dass der Betrachter so zu tiuschen sei, »dafl er
sich in einem Augenblicke an den wirklichen Ort der Scene versetzt zu seyn
glaubet« (Noverre 1977: 17); an anderer Stelle beschreibt er die Wirkung als
geradezu physische Einwirkung: »Er [d.i. der Bithnenakteur, d.V,] rithret im
Pathetischen; im Tragischen erregt er die auf einander folgenden Bewegun-
gen der heftigsten Leidenschaften, er withlt, wenn ich so sagen darf, im Ein-
geweide des Zuschauers, zerreifdt ihm das Herz, durch bohrt ihm die Seele,
und prefit ihm blutige Thrinen aus.« (Ebd.: 158)°

Die Bewegung auf der Bithne soll also einerseits auf die Vorstellungs-

5 | Vgl. dazu auch Fischer-Lichte, die mit Referenz u.a. auf Lessing von den ges-
tischen Zeichen als »Resultat eines komplizierten Beobachtungs-, Registrier-, Aus-
wahl- und Synthetisierungsprozesses« spricht (Fischer-Lichte 1993: 126f.).

6 | Noverre bezieht sich hier auf den Schauspieler Garrick. Vgl. auch Sulzer, der
in moderaterer Weise tiber die Affizierung, vom Zuschauer her betrachtet, schreibt,
durch Anschauen von Bewegung konnten »Lust und Unlust, Empfindungen und Lei-
denschaften« hervorgebracht werden (Sulzer 1786, Bd. 1: 279). Auch Blasis spricht
davon, dass es das Ziel der tinzerischen Darbietung sei, das Interesse des Betrach-

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | CHRISTINA THURNER

kraft wirken und den Zuschauer dazu bewegen, sich in das vorgefiithrte Ge-
schehen hineinzuversetzen — im Sinne einer Identifikation —, andererseits
soll sie direkt auf den Korper des Zuschauers eine spiirbare physische Kraft
ausiiben — im Sinne einer Ubertragung beziehungsweise Affizierung. Die-
se Kraft erscheint in verschiedenen Beschreibungen als doppelte Kraft der
Bewegung — als bewegt und bewegend. Sulzer spricht etwa von der »isthe-
tische[n] Kraft« der Tanzkunst, die an Stirke keine Kunst tibertreffen kénne
(Sulzer 1787, Bd. 4: 423).

In den Quellen ist die Rede von Zuschauern, die angesichts von dra-
matischen Tanzauffithrungen — insbesondere von Noverres Medea und Ja-
son — tatsichlich in Trinen ausgebrochen oder in Ohnmacht gefallen seien
(vgl. Dahms 1997: 477; Woitas 2004:120). In den Schilderungen kommt der
eigentlich unbeschreiblichen, unwillkiirlichen, den gesamten Menschen er-
greifenden Bewegung eine grofiere Bedeutung zu als der rationalen Refle-
xion. Die Tanzrezeption wird dabei zu einem auch mit noch so aufgeklirtem
Verstand allein nicht zu erfassenden Ereignis stilisiert (vgl. Cahusac 1754,
Bd. 3: 160f.). Dabei ist interessant, dass dies wiederum mittels Sprache ge-
schieht — einer Sprache, die sich in Bezug auf die Wahrnehmung von Tanz
offenbar selbst nicht traut.

Glaubt man nimlich den Schriften der Zeit, so entzieht sich die Rezep-
tion von gelungener dramatischer Tanzkunst — wie auch der Tanz selbst
— einer bestimmten beziehungsweise bestimmenden Beschreibung? Und
dennoch ist es gerade dieser unbestimmte, jegliches verbindliche Priifen
und exakte Definieren ausschliefende Diskurs, der dazu fiihrte, dass die Fi-
gur des Zuschauers als individuell erlebendes Wesen sich etablieren konnte
und dadurch wiederum zurtick auf das Verstindnis von Sinn und Zweck der
Tanzkunst wirkte.® Noverre schreibt, das Ballett werde »denjenigen immer
sehr lebhaft rithren, der Augen und ein Herz hat, dies allerdings, rdumt er
ein, »wenn nur die, welche es ausfithren, Seelen haben, und Empfindung
mit gehorigem Nachdruck und Leben vorstellen kénnen.« (Noverre 1977:
135)° Nichts Geringeres als das »Leben« verbindet also Darbieter und Rezi-
pienten. Der eine wird als Lebewesen lebhaft geriihrt, der andere stellt Le-
ben dar beziehungsweise aus.

ters zu wecken, dadurch seine Seele zu bewegen und ihn Emotionen wie Freude und
Vergniigen empfinden zu lassen (Blasis 1820: 24).

7 | Sulzer spricht von den Schwierigkeiten, »die Gebehrden bestimmt zu be-
schreiben.« (Sulzer 1786, Bd. 2: 244) Zum Zweifel an der Lesbarkeit der »Bilder-
schrift der Empfindungen« im stummen Drama der Gebirden auch beim spiteren
Noverre vgl. Brandstetter 1990: 91.

8 | Claudia Jeschke hilt fest, dass das Eigenerlebnis des Zuschauers bzw. aller
Zuschauer den idealen Betrachter ersetze, was wiederum die Voraussetzungen fiir
die Theatralisierung des Tanzes gewesen sei (Jeschke 1991: 190).

9 | Auch Blasis schreibt demgemif, »un véritable danseur«, der nach den Re-
geln tanze, miisse dem Ausdruck seiner Bewegungen mit Gefiihl und Intelligenz
Seele verleihen (Blasis 1820: 12).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIisSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT | 233

In Bezug auf den zu rithrenden Rezipienten wird jedoch eines der sig-
nifikantesten Paradoxa des zeitgendssischen Diskurses tiber Tanz deutlich:
Obwohl eine allgemeinmenschliche, weil lebendige, Zuginglichkeit und
Verstehbarkeit der Sprache der Bewegung propagiert wird, gelten offenbar
dennoch gewisse Einschrinkungen im Hinblick auf die Tanzrezeption. Das
Leben stellt sich auf der Bithne nidmlich nicht (oder nur teilweise) selbst,
sondern durch Zeichen und Gesten vermittelt dar. Auch hier ergibt sich wie-
derum eine Diskrepanz zwischen mutmaflich >natiirlichems, >unmittelba-
remc< Ausdruck und der Mittelbarkeit von Dar-Stellung. Dieser Widerspruch
findet sich in namhaften Schriften tiber Tanz. Bereits Cahusac unterschei-
det relativ genau zwischen Tanz als Gestenkunst (»'Art des gestes« Cahusac
1754, Bd. 1: 17) und den Gesten des alltiglichen Lebens (vgl. ebd.: 14). Er
trennt also zwischen einer rudimentiren, universellen Sprache der Bewe-
gung und kiinstlerischem Ausdruck im Tanz (vgl. ebd.: 17).

Fiir Noverre wiederum ist diese Unterscheidung — gemif seiner Forde-
rungen nach einem »natiirlichen« Ballett — nicht mehr aufrecht zu halten.
Er stellt denn auch fest: »Die Kiinste gehoren allenthalben zu Hause; 1al
sie nur ihre natiirliche Sprache reden, so werden sie keines Dollmetschers
bediirfen, und sie werden jedermann rithren, er mag Kenner seyn oder
nicht« (Noverre 1977: 204f.). Allerdings raumt er ein, dass sich die Leiden-
schaften, die den Kiinstler leiten, »nach den Graden ihrer Empfindlichkeit«
unterscheiden (ebd.: 11). Den Grund sieht Noverre in den kulturellen Unter-
schieden zwischen den Volkern, was Konsequenzen fiir die Kiinste nach
sich zieht:

»Jedes Volk hat seine eigne Gesetze, Gebriuche, Gewohnheiten, Herkommen,
Moden und Ceremonien; jede Nation hat ihren besondern Geschmack in ihren
Lustbarkeiten, in ihrer Bauart, in ihrer Art, die Kiinste zu pflegen; ein geschick-
ter Mahler muf} uns diese Verschiedenheit bemerken lassen; sein Pinsel mufd
getreu seyn; wofern er nicht allenthalben zu Hause ist, hort er auf wahr zu seyn,
und darf nicht mehr verlangen zu gefallen.« (Ebd.: 113f; vgl. auch ebd.: 204f%.)

Ein wirksamer Kiinstler im Sinne Noverres muss also nicht etwa ein All-
gemeinmenschliches abbilden, sondern durchaus kulturelle Unterschiede
fur die Rezipienten erfahrbar machen. Mit der Metapher des Zuhause-Seins
grenzt Noverre das >Eigenes, das er als das >Wahre« bezeichnet, von einem
>Fremdenc« ab. Das gilt sowohl im Hinblick auf den (Kunst-)Produzenten, der
>wahr« sein soll, als auch auf den Rezipienten, dem offenbar nur das >Wah-
re, also das, was er kennt, gefallen kann. Damit widerspricht Noverre der
Auffassung von einer universellen Asthetik. Diese ist auch im allgemeinen
idsthetischen Diskurs der Zeit keinesfalls unbestritten. Bereits Jean-Jacques
Rousseau betont in seinem »Brief an d’Alembert« von 1758 den »verschie-
denen Geschmack der Nationens, der sich auch in den Kunstprodukten,
insbesondere im Theater, zeige (Rousseau 1978: 350).° Auf diesen Text

10 | Rousseau stellt auferdem einen direkten Zusammenhang zwischen

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | CHRISTINA THURNER

Rousseaus konnte sich Noverre in der bereits zitierten Stelle berufen haben;
die auffallend dhnliche Argumentation, wenn auch mit anderer Stossrich-
tung, legt dies nahe. Bei Rousseau ist ebenfalls vom Kiinstler die Rede, der
den Leidenschaften der Menschen »schmeicheln« miisse, damit die Betrach-
ter nicht »abgeschreckt« wiirden und »sich nicht mehr in einem Bild erken-
nen wolleng; er folgert: »Man schreibe also dem Theater nicht die Macht zu,
die Meinungen und die Sitten zu dndern, welche es nur befolgen und aus-
schmiicken kann. Ein Schriftsteller, der gegen den allgemeinen Geschmack
verstieRe, wiirde bald fiir sich allein schreiben.« (Ebd.: 351)

Rousseau kritisiert die zeitgendssische Theaterpraxis einer Anbiederung
an den Publikumsgeschmack. Was seine Argumentation mit jener der Thea-
ter- und Tanzreformer verbindet, ist die Annahme, dass die Kommunikation
zwischen Kiinstler und Publikum ganz so unmittelbar, wie immer wieder
angegeben, nicht sein kann, weil sich beide Instanzen gegenseitig in der
Wahl der Mittel beeinflussen: der Kiinstler wirkt bei >richtiger< Wahl posi-
tiv auf die Empfindungen des Publikums, jenes wiederum entscheidet aber
offenbar, zu welchen Mitteln der Kiinstler greifen muss, um tiberhaupt —
je nach Anspruch — anzukommen, zu gefallen oder verstanden zu werden.
In der Kernaussage, dass die Kommunikation zwischen Kunstproduzenten
und -konsumenten kulturell sowie historisch bestimmt ist, sind sich der
Theaterkritiker Rousseau und Verfechter einer dramatischen Tanzkunst wie
Noverre oder Sulzer einig, auch wenn ihre daraus formulierten Konsequen-
zen fiir die Kunst jeweils andere sind.

Resiimee

Die Rede iiber Tanz, das wollte ich in meinem Beitrag zeigen, blendet vom
18. Jahrhundert bis in unsere Zeit weitgehend die Parameter aus, die uns
die Wechselbeziehung zwischen Tanzenden und Publikum als eine >un-
mittelbar< bewegte wahrnehmen lassen. Das machte im Zuge der Ballett-
reform und dem damit zusammenhingenden Paradigmenwechsel hin
zu einer sensualistischen Wirkungsisthetik durchaus Sinn, vermag aber
spitere Stromungen in der Tanzkunst nur bedingt zu erfassen. Wenn wir
also heute an die Grenzen dieser Wahrnehmung stoflen, wenn wir nicht
mehr so ohne weiteres bewegt werden und die dreidimensionalen, dynami-
schen Zeichen, die uns die Biithne entgegenhilt, nicht auf Anhieb be-greifen

»Geschmacke, d.h. dsthetischem Empfinden, und den »Sitten, also dem kulturellen
Kontext, her. Er weist explizit darauf hin, dass er beide Begriffe »gleichwertig« ge-
brauche und fithrt dazu aus: »[D]enn obgleich das eine nicht das andere ist, haben sie
doch einen gemeinsamen Ursprung und unterliegen denselben Umwilzungen. Das
heiflt nicht, dafl guter Geschmack und gute Sitten immer zur selben Zeit herrschen,
eine Feststellung, die erhellt und diskutiert werden miifite, aber es ist unbestreitbar,
dafl einem bestimmten Stand der Sitten immer auch ein bestimmter Stand des Ge-
schmacks entspricht.« (Ebd.: 351)

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIsSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT | 235

kénnen, dann wird deutlich, dass auch die doppelte Bewegung im Tanz nie-
mals >natiirlich< oder anthropologisch gegeben, sondern eine stets variable,
komplexe kulturelle Praxis ist, die spezifisches Wissen voraussetzt. Wenn
man sich also jihrlich am Internationalen Tag des Tanzes auf Noverre be-
ruft, dann sollte man sich nicht vom »Knall der Leidenschaften« (Noverre
1977: 147f.) betduben lassen, sondern genauer hinsehen, wie die nonverba-
len Phinomene Tanz und Bewegung jeweils diskursiv erfasst und damit ge-
prigt wurden und bis heute werden. Genauso wie es zum &4sthetischen Pro-
gramm des 18. Jahrhunderts gehorte, das System von Codes, die den Tanz
beziehungsweise die Tanzwahrnehmung prigen, zu verschleiern (eben weil
dieses System nicht mehr auf dufleren Regeln, sondern auf der Vorstellung
einer »innerens, sinnlichen Verstindigung basieren sollte), genauso gilt es
heute wiederum, das Wissen vom Tanz explizit zu machen, auf dass deut-
lich werde, weshalb der, der weifs — um nochmals auf Fontane zu zuriickzu-
kommen -, sich plotzlich in wunderbarer Erleuchtung aufrichtet und sieht.

Literatur

Blasis, Carlo (1820): Traité élémentaire, théorique et pratique de I art de la dan-
se. Contenant les développemens, et les démonstrations des principes généraux
et particuliers, qui doivent guider le danseur, Mailand: Joseph Beati et An-
toine Teneti.

Blasis, Carlo (1830): The Code of Terpsichore. The Art of Dancing, London: Ed-
ward Bull.

Brandstetter, Gabriele (1990): »Die Bilderschrift der Empfindungen«<— Jean-
Georges Noverres >Lettres sur la Danse, et sur les Ballets< und Friedrich
Schillers Abhandlung >Uber Anmut und Wiirde«. In: Achim Aurnham-
mer/Klaus Manger/Friedrich Strack (Hg.), Schiller und die hifische Welt,
Titbingen: Max Niemeyer Verlag, S. 77-93.

Cahusac, Louis de (1754): La danse ancienne et moderne ou Traité historique de
la danse, Bd. 1-3, La Haye: Neaulme.

Dahms, Sibylle (1997): »Jean Georges Noverre«. In: Carl Dahlhaus/For-
schungsinstitut fiir Musiktheater der Universitit Bayreuth unter der Lei-
tung von Sieghart Déhring (Hg.), Pipers Enzyklopidie des Musiktheaters,
Bd. 4, Miinchen/Ziirich: Piper, S. 476-484.

Diderot, Denis/d’Alembert Jean Le Rond (Hg.) (1757): Encyclopédie ou diction-
naire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. 7, Paris: Briasson.
Du Bos, Jean-Baptiste Abbé (1993): Réflexions critiques sur la poésie et sur la

peinture, Bd. 1-3, Paris 17770, Reprint Genf/Paris: Slatkine.

Engel, Johann Jakob (1968): Ideen zu einer Mimik. Zwei Teile, Berlin 1785/806,
Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fischer-Lichte, Erika (1993): Kurze Geschichte des deutschen Theaters, Tiibin-
gen/Basel: Francke Verlag.

Fischer-Lichte, Erika (1999): »Der Korper als Zeichen und als Erfahrung.
Uber die Wirkung von Theaterauffithrungen«. In: Erika Fischer-Lichte/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | CHRISTINA THURNER

Jorg Schonert (Hg.), Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. Insze-
nierungen und Wahrnehmung von Kérper — Musik — Sprache, Gottingen:
Wallstein Verlag, S. 53-68.

Fontane, Theodor (1994): Die schénsten Wanderungen durch die Mark Bran-
denburg, Giinter de Bruyn/Gerhard Wolf (Hg.), Berlin: Morgenbuch Ver-
lag.

Geitner, Ursula (1992): Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen
und anthropologischen Wissen im 17. und 18. Jahrhundert, Tiibingen: Max
Niemeyer Verlag.

International Theatre Institute (ITI)/UNESCO (2008): International Dance
Day, http://iti-worldwide.org/pages/idd/idd.htm#A .4, 22.7.2008.

Jeschke, Claudia (1991): »Vom Ballet de Cour zum Ballet d’Action. Uber den
Wandel des Tanzverstindnisses im ausgehenden 17. und beginnenden
18. Jahrhundert«. In: Volker Kapp (Hg.), Le Bourgeois gentilhomme. Pro-
blemes de la comédie-ballet, Paris/Seattle/Ttibingen: Papers on French Se-
venteenth Century Literature, S. 185-223.

Koschorke, Albrecht (1999): Korperstrome und Schriftverkehr. Mediologie des
18. Jahrhunderts, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Kosenina, Alexander (1995): Anthropologie und Schauspielkunst. Studien zur
>eloquentia corporis< im 18. Jahrhundert, Tiibingen: Max Niemeyer Ver-
lag.

Lucian von Samosata (1971): »Von der Tanzkunst«. In: Lucian von Samosa-
ta, Samtliche Werke, aus dem Griechischen tibersetzt und mit Anmer-
kungen und Erlduterungen versehen von Christoph Martin Wieland,
Bd. 2, Leipzig 1788/89, Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, S. 373-446.

Ménestrier, Claude Francois (1972): Des Ballets anciens et modernes selon les
regles du Thédtre, Paris 1682, Reprint Genf: Minkoff.

Noverre, Jean Georges (1803-1804): Lettres sur la danse, sur les ballets et les arts,
Bd 1-3, St. Petersburg: Schnoor.

Noverre, Jean Georges (1977): Briefe tiber die Tanzkunst und tiber die Ballet-
te, aus dem Franzosischen iibersetzt von Gotthold Ephraim Lessing/
Johann Joachim Christoph Bode, Hamburg/Bremen 1769, Faks. Kurt
Petermann (Hg.), Leipzig: Zentralantiquariat der DDR.

Rousseau, Jean-Jacques (1978): »Brief an Herrn d’Alembert tiber seinen Ar-
tikel >Genf< im VII. Band der Enzyklopidie und insbesondere iiber den
Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt zu errichten«. In: Jean-Jacques
Rousseau, Schriften in zwei Binden, Bd. 1, Henning Ritter (Hg.), Miin-
chen/Wien: Hanser Verlag, S. 333-474.

Schroedter, Stephanie (2004): Vom >Affect« zur >Action<. Quellenstudien zur
Poetik der Tanzkunst vom spiten Ballet de Cour bis zum frithen Ballet en
Action, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Sulzer, Johann Georg (1786-1787): Aligemeine Theorie der Schinen Kiinste,
Bd. 1-4, Leipzig: Weidmanns Erben und Reich.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WisSEN MACHT AUGEN ODER WIE DER DISKURS DEN BLICK LENKT | 237

Taubert, Gottfried (1976): Rechtschaffener Tantzmeister oder griindliche Erkli-
rung der franzdsischen Tantz=Kunst, Leipzig 1717, Faks. Kurt Petermann
(Hg.), Leipzig: Zentralantiquariat der DDR.

Thurner, Christina (2009): Beredte Korper — bewegte Seelen. Zum Diskurs der
doppelten Bewegung in Tanztexten, Bielefeld: transcript Verlag.

Torra-Mattenklott, Caroline (2002): Metaphorologie der Riihrung. Asthetische
Theorie und Mechanik im 18. Jahrhundert, Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag.

Weaver, John (198s5a): »An Essay Towards an History of Dancing, In which the
whole ART and its Various Exellencies are in some Measure explain'd,
London 1712. In: Richard Ralph (Hg.), The Life and Works of John Weaver.
An account of his life, writings and theatrical productions, with an annotated
reprint of his complete publications, London: Dance Books, S. 391-6772.

Weaver, John (1985b): »The Loves of Mars and Venus. A Dramatick Enter-
tainment of Dancing, Attempted in Imitations of the Pantomimes of the
Ancient Greeks and Romans«, London 1717. In: Richard Ralph (1985),
S.737-764.

Woitas, Monika (2004): Im Zeichen des Tanzes. Zum dsthetischen Diskurs der
darstellenden Kiinste zwischen 1760 und 1830, Herbolzheim: Centaurus
Verlag.

Zedler, Johann Heinrich (1740): Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller
Wissenschaften und Kiinste, Bd. 23, Leipzig: Zedler.

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Natascha Adamowsky ist Juniorprofessorin am Kulturwissenschaftlichen
Seminar der Humboldt-Universitit Berlin. Nach ihrem Studium an der
Hochschule der Kiinste Berlin promovierte sie in Literatur- und Medien-
wissenschaft an der Universitit Siegen und absolvierte im Anschluss einen
Postdoc in Informatik an der TU Darmstadt. Seit 1999 ist sie am Institut
Kulturwissenschaft an der Humboldt-Universitit Berlin titig. Arbeitsgebie-
te: Wissensisthetik, Spieltheorie, Medienkultur. Publikationen u.a. »Wun-
der des Meeres, Wunder des Lichts. Zur visuellen Kultur moderner Selbstiiber-
schreitung« (in Vorbereitung), »Spielfiguren in virtuellen Welten« (2000). Ada-
mowsky ist Autorin zahlreicher Aufsitze und Herausgeberin von u.a. »Die
Vernunft ist mir noch nicht begegnet. Zum konstitutiven Verhdltnis von Spiel
und Erkenntnis« (2005), »Auslassungen. Leerstellen als Movens der Kulturwis-
senschaft« (Mhg. 2004).

Hartmut Bohme ist Professor fir Kulturtheorie und Mentalititsgeschich-
te am Institut fiir Kulturwissenschaften der Humboldt-Universitit Berlin.
Seine Forschungsschwerpunkte umfassen Natur- und Technikgeschichte
in den Uberschneidungsfeldern von Philosophie, Kunst und Literatur, His-
torische Anthropologie; insbesondere Geschichte des Korpers, der Gefiihle
und der Sinne. Publikationen u.a.: »Walter Benjamin: Aura und Reflexion.
Schriften zur Kunsttheorie und Asthetik« (Mhg., 2007), »Fetischismus und Kul-
tur. Eine andere Theorie der Moderne« (2000), »Netzwerke. Eine Kulturtechnik
der Moderne« (Mhg., 2004), »Topographien der Literatur. Deutsche Literatur im
transnationalen Kontext« (Mhg., 2000), »Feuer Wasser Erde Luft. Eine Kultur-
geschichte der Elemente« (Mitautor G. Bohme, 1996/2002).

Gabriele Brandstetter ist Professorin fiir Theater- und Tanzwissenschaft an
der Freien Universitit Berlin und ist Begriinderin des Zentrums fiir Be-
wegungsforschung (FU Berlin). Thre Forschungsschwerpunkte umfassen
Theorie der Darstellung, Kérper- und Bewegungskonzepte in Schrift, Bild
und Performance, sowie Forschungen zu Tanz, Theatralitit und Geschlech-
terdifferenz. Publikationen u.a.: »Loie Fuller. Tanz, Licht-Spiel, Art Nouveau«
(1989, Mit-autorin B. Ochaim), »Tanz-Lektiiren« (1995), »ReMembering the
Body« (Mhg., 2000), »de figura. Rhetorik — Bewegung — Gestalt« (Mhg., 2002),

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | WISSENSKULTUR TANZ

»Bild-Sprung. TanzTheaterBewegung im Wechsel der Medien« (2005), »Metho-
den der Tanzwissenschaft« (Mhg., 2007), »Schwarm(E)motion« (Mhg., 2007),
»Tanz als Anthropologie« (Mhg., 2007).

Franz Anton Cramer, Tanzwissenschaftler und Publizist, ist Fellow am Col-
lége international de philosophie in Paris und seit 2008 Gastprofessor am
Hochschuliibergreifenden Zentrums Tanz Berlin. Dort war er seit 2006
mafgeblich an der Entwicklung des Pilotstudiengangs »Zeitgenossischer
Tanz, Kontext, Choreographie« beteiligt. Er studierte Hispanistik, Kunst-
geschichte und Theaterwissenschaft an der Freien Universitit Berlin, pro-
movierte 1998 und war seit 2003 wissenschaftlicher Projektmitarbeiter am
Tanzarchiv Leipzig und am Centre national de la danse, Frankreich, dort
zugleich von 2004 bis 2006 Forschungsstipendiat. Zahlreiche Vertffent-
lichungen, Vortrage, Workshops zu Aspekten des zeitgendssischen Tanzes,
des Archivwesens, der Kulturpolitik sowie der Geschichte von Bewegungs-
kulturen. Zuletzt erschien die Monographie »In aller Freiheit. Tanzkultur in
Frankreich zwischen 1930 und 1950« (2008).

Elk Franke ist Professor fiir Sportpidagogik/Sportphilosophie an der Hum-
boldt-Universitit zu Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte sind Ethik und
Asthetik des Sports, Handlungs- und Bildungstheorie des Sports. Aktuelle
Publikationen u. a. »Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck im
Sport« (Hg. mit F. Bockrath 2000), »Asthetische Bildung« (Hg. mit E. Bann-
miiller 2003), »Kdrperliche Erkenntnis - Formen reflexiver Erfahrung« (Hg.
mit F. Bockrath, B. Boschert 2008). Auflerdem ist er Autor einer gréfleren
Anzahl von Beitrigen zu Fragen des Rhythmus, der Erkenntnis und Form-
bildung durch Bewegung sowie zur Spezifik von Raum-Zeiterfahrungen in
sportiven Handlungskontexten. Weitere Informationen unter www.sport
philosophie.de

Mark Franko ist Tanzer, Choreograph und Professor fiir Tanz. Nach der Va-
leska Gert Gastprofessur an der Freien Universitit Berlin im Jahr 2008 ist er
derzeit Visiting Professor am Bard College. Zuvor war Franko Professor of Dance
and Performance Studies in the Theater Arts Department an der University of
California, Santa Cruz. Er ist Autor u.a. von »Excursion for Miracles« (2005),
»The Work of Dance: Movement, and Identity in the 1930’s« (2002), »Dancing
Modernism/Performing Politics« (1995), »Dance as Text: Ideologies of the Bar-
oque Body« (1993). Er ist Herausgeber des Dance Research Journal (seit 2009)
sowie Autor fiir zahlreiche Fachzeitschriften. Seine Tanzkarriere begann
Franko mit der Paul Sanasardo Dance Company und tanzte sowohl klassi-
sches Repertoire, als auch Schlemmer's Bauhaus Tinze nach Rekonstruktion
von Debra McCall. Die Arbeiten mit seiner Kompanie NovAntiqua waren in
Europa und den USA zu sehen.

Nicole Haitzinger ist seit Oktober 2004 in der Abteilung Tanzwissenschaft/
Dance Studies des Fachbereichs Kunst-, Musik- und Tanzwissenschaft der

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 241

Universitit Salzburg titig und arbeitet dort seit 2008 an ihrem Habilita-
tionsprojekt. Sie absolvierte ihr Diplomstudium und Dissertationsstudium
am Institut fiir Theaterwissenschaft an der Universitit Wien. Als wissen-
schaftliche Begleiterin, Tanzdramaturgin und Kuratorin nahm sie an diver-
sen internationalen Projekten und Theorie-Praxis-Modulen teil. Thr wissen-
schaftlicher, dramaturgischer und journalistischer Fokus liegt in der krea-
tiven Begegnung zwischen Theorie und Praxis, Historie und Gegenwart.
In ihrer wissenschaftlichen Arbeit befasst sie sich — unter der praktisch-
theoretischen (und ficheriibergreifenden) Perspektive — mit den Themen-
komplexen Inszenierung, Wirkungskonzepten im Tanz in verschiedenen
historischen Formationen sowie mit zeitgenossischen performativen Kiins-
ten. Haitzinger lebt und arbeitet in Wien und Salzburg und ist Redaktions-
mitglied bei CORPUS: www.corpusweb.net.

Giinther Heeg ist Professor am Institut fiir Theaterwissenschaft der Uni-
versitit Leipzig und Leiter des Forschungsverbunds »RaumZeiten — Die
Praxis kultureller Flexionen« sowie Vorstandsmitglied des Graduierten-
kollegs »Bruchzonen der Globalisierung« an der Universitit Leipzig. Er
ist Herausgeber und Autor zahlreicher Publikationen zur Historizitit des
Theaters, zum Gegenwartstheater und zur Intermedialitit der Kiinste sowie
Vorstandsmitglied der Internationalen Heiner Miiller Gesellschaft. Publi-
kationen u.a. »Das Phantasma der natiirlichen Gestalt: Kérper, Sprache und
Bild im Theater des 18. Jahrhunderts« (2000), »Klopfzeichen aus dem Mauso-
leum. Brecht-Schulung am Berliner Ensemble« (2000), »Stillstand und Bewe-
gung. Intermediale Studien zur Theatralik von Text, Bild und Musik, Miinchen«
(Mhg. 2004), »Mind the Map — History is Not Given« (Mhg. 20006), »Theatro-
graphie. Heiner Miillers Theater der Schrifi« (Hg. 2009).

Sabine Huschka ist z. Zt. Vertretungsprofessorin fiir Tanzwissenschaft
am Institut fur Theaterwissenschaft der Universitit Bern (WS 2009-10),
zuvor Vertretungsprofessorin fiir Tanzwissenschaft am Institut fiir Thea-
terwissenschaft der FU Berlin, sowie fiir Theaterwissenschaft am Institut
fur Germanistik II im Schwerpunkt Theater und Medien an der Universitit
Hamburg. Thre Forschungsschwerpunkte sind kulturtheoretische Zuginge
zur Geschichte des Bithnentanzes (Tanz und Wissen), dsthetische Theorien
der Moderne, Postmoderne und des Zeitgendssischen des Tanzes sowie ais-
thesiologische und auffithrungsanalytische Zuginge. Neben ihrer wissen-
schaftlichen Titigkeit war sie Dramaturgin am TAT/Frankfurt a.M. und fiir
das Ballett Frankfurt von William Forsythe. Eine Ausbildung in Integrativer
Tanz-Pddagogik, Erfahrungen in Kérperarbeit und Improvisation informie-
ren ihre Arbeit. Sie gehort zum Lehrteam des DIT (Deutsches Institut fiir
Tanzpidagogik). Zu ihren wichtigsten Ver6ffentlichung zdhlen: Moderner
Tanz. Konzepte — Stile — Utopien (rowohlts enzyclopidie, 2002), Merce Cun-
ningham und der Moderne Tanz (2000) sowie die Broschiire Eine zeitgendssi-
sche Tanzpidagogik. 20 Jahre I/TP (2000).

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | WisSENSKULTUR TANZ

Claudia Jeschke ist seit 2004 Ordinaria fiir Tanzwissenschaft an der Univer-
sitit Salzburg, sowie Gastprofessorin an der Ludwig-Maximilians-Universi-
tat Miinchen. Sie studierte Theaterwissenschaft und Germanistik in Miin-
chen und schloss ihre Promotion im Jahr 1979 ab. Von 1980 bis 1990 war sie
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Theaterwissenschaft an der
Universitit in Miinchen, 1994 Professorin am Institut fiir Theaterwissen-
schaft in Leipzig, wo sie auch habilitierte. Im Anschluss erhielt sie eine Pro-
fessur fiir Tanzwissenschaft an der Hochschule fiir Musik in Kéln und war
Gastprofessorin an europdischen und amerikanischen Universititen. Clau-
dia Jeschke arbeitet zudem als Dramaturgin, Choreografin, Ausstellungs-
macherin und Autorin von Fernsehsendungen zum Tanz. Sie ist Autorin
zahlreicher wissenschaftlicher Publikationen, in denen sie als ausgebildete
Téanzerin die Tanzgeschichte vor allem unter bewegungsanalytischen und
praxisorientierten Gesichtspunkten beleuchtet. Die Verbindung von His-
torie, Theorie und Praxis dokumentiert sich aufderdem in zahlreichen Re-
Konstruktionen zu Tanzphinomenen des 18., 19. und 20. Jahrhunderts.

Gabriele Klein ist seit 2002 Professorin fiir Soziologie der Bewegung an der
Universitit Hamburg. Sie studierte Sozialwissenschaft, Geschichte, Sport-
wissenschaft, Pidagogik und zeitgendssischen Tanz. Sie promovierte 1990
und erhielt ihre Habilitation im Jahr 1998 (venia legendi in Soziologie). Ga-
briele Klein war Gastprofessorin an zahlreichen Universititen im In- und
Ausland und ist derzeit Direktorin des Zentrums fiir Performance Studies an
der Universitit Hamburg. Zu ihren drittmittelgeférderten Forschungspro-
jekten gehoren das DFG-Projekt »Transnationale Identitit und kérperlich-
sinnliche Erfahrung« (2004-2007) sowie das BMBF-Projekt »Der choreo-
graphische Baukasten« (2008-2010).

Friederike Lampert ist seit 2008 Wissenschaftliche Mitarbeiterin fiir die
Ausbildungsprojekte bei Tanzplan Deutschland und seit 2007 kiinstleri-
sche Leiterin des K3-Jugendklub/Tanzplan Hamburg. Nach ihrer Ausbil-
dung in Ballett an der Hochschule fiir Musik und darstellende Kunst in
Frankfurt/M sowie ihrem Studium Angewandte Theaterwissenschaft an
der Justus-Liebig-Universitit in Giessen {ibte sie iiber 15 Jahre ihre Titig-
keit als professionelle Tdnzerin (u.a. bei Amanda Miller) und Choreografin
aus. Von 2002 — 2006 war sie wissenschaftliche Mitarbeiterin von Prof. Dr.
Gabriele Klein am Fachbereich Bewegungswissenschaft an der Universitit
Hamburg und promovierte an der FU-Berlin zum Thema »Improvisation
im kiinstlerischen Tanz".

Volker Schiirmann ist Professor fiir Philosophie, insbesondere Sportphilo-
sophie, an der Deutschen Sporthochschule Kéln. Er studierte Mathematik,
Philosophie und Erziehungswissenschaften in Bielefeld (1980-1987); er pro-
movierte (1992) und habilitierte (1998) an der Universitit Bremen (1992).
1999 erhielt er den Preis zur Forderung der Studien in der dialektischen
Philosophie der Universitit Groningen/NL. Seine Arbeitsschwerpunkte

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 243

umfassen Philosophische Skepsis, Philosophische Anthropologie, Sport-
philosophie, Sportgeschichte. Publikationen u.a.: »Zur Struktur hermeneu-
tischen Sprechens« (1999), »Mufe« (2003), »Menschliche Korper in Bewegung«
(Hg., 2001), »Heitere Gelassenheit« (2002), »Sprache der Bewegung« (Mhg. M.
Fikus, 2004).

Gerald Siegmund ist Professor fiir Tanzwissenschaft mit dem Schwerpunkt
Choreographie und Performance an der Justus-Liebig-Universitit Gieflen.
Er studierte Theaterwissenschaft, Anglistik und Romanistik an der Uni-
versitit Frankfurt am Main. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehtren
Entwicklungen im zeitgenossischen Tanz und im postdramatischen Thea-
ter im Ubergang zur Performance und zur bildenden Kunst. Seine rezen-
ten Buchpublikationen umfassen »William Forsythe — Denken in Bewegung«
(2004) sowie »Abwesenheit. Eine performative Asthetik des Tanzes — William
Forsythe, Jérome Bel, Xavier Le Roy, Meg Stuart« (2000).

Dorte Schmidt ist seit 2006 Professorin fiir Musikwissenschaft an der Uni-
versitit der Kiinste Berlin. Sie studierte Schulmusik (kiinstl. Hauptfach: Vio-
la), Musikwissenschaft, Germanistik und Philosophie in Hannover, Berlin
und Freiburg. Dérte Schmidt promovierte 1992 bei Hermann Danuser an
der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg i. Breisgau. Danach war sie wissen-
schaftliche Mitarbeiterin und spiter Assistentin an der Ruhr-Universitit
Bochum, wo sie 1997 habilitierte (»Armide hinter den Spiegeln. Lully, Gluck
und die Moglichkeiten der dramatischen Parodie« 2001). Nach Vertretungen
in Freiburg, Bochum und Stuttgart war sie von 2000-2006 Professorin fiir
Musikwissenschaft an der Musikhochschule Stuttgart. Forschungsschwer-
punkte: Musik und Theater vom 17. bis 21. Jahrhundert, Zeitgenossische Mu-
sik und Kulturgeschichte der Musik.

Christina Thurner ist Assistenzprofessorin am Institut fiir Theaterwissen-
schaft der Universitit Bern. Sie hat in Ziirich und Berlin studiert. Von 1997
bis 2006 war sie wissenschaftliche Assistentin am Deutschen Seminar der
Universitit Basel, wo sie 2001 promovierte (»Der andere Ort des Erzihlens.
Exil und Utopie in der Literatur deutscher Emigrantinnen und Emigranten
1933-1945« 2003). Nach der Dissertation arbeitete sie, seit 2006 unterstiitzt
vom Schweizerischen Nationalfonds, an ihrer Habilitation zum doppelten
Diskurs der Bewegung in Tanztexten von 1700-1900 (»Beredte Korper — be-
wegte Seelen« 2009). Seit 1996 schreibt sie auflerdem als Tanzjournalistin
fur verschiedene Medien, vor allem fiir die Neue Ziircher Zeitung. Thre For-
schungsschwerpunkte umfassen Tanztraktate, historischer und zeitgenos-
sischer Tanz, Asthetiktheorien, Gender.

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TanzScripte

GABRIELE BRANDSTETTER, GABRIELE KLEIN (Hg.)
Methoden der Tanzwissenschaft
Modellanalysen zu Pina Bauschs

»Le Sacre du Printemps«

2007, 302 Seiten, kart., zahlr. z.T. farb. Abb.,
inkl. DVD, 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-558-1

SUSANNE FOELLMER

Am Rand der Kérper

Inventuren des Unabgeschlossenen
im zeitgendssischen Tanz

Juni 2009, ca. 480 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1089-5

SABINE GEHM, PIRkKO HUSEMANN,
KATHARINA vON WiILCKE (Ha.)

Wissen in Bewegung

Perspektiven der kiinstlerischen und
wissenschaftlichen Forschung im Tanz

2007, 360 Seiten, kart., zahlr. farb. Abb., 14,80 €,
ISBN 978-3-89942-808-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 11:18:57.


https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TanzScripte

ANNAMIRA JOCHIM
Meg Stuart
Bild in Bewegung und Choreographie

2008, 240 Seiten, kart., zahlr. Abb., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1014-7

LAURENCE LoUPPE
Poetik des zeitgenossischen Tanzes

Juni 2009, ca. 326 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1068-0

ARND WESEMANN
IMMER FESTE TANZEN
ein feierabend!

2008, 96 Seiten, kart., 9,80 €,
ISBN 978-3-89942-911-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TanzScripte

CHRISTIANE BERGER

Korper denken in Bewegung

Zur Wahrnehmung tinzerischen
Sinns bei William Forsythe

und Saburo Teshigawara

20006, 180 Seiten, kart., 20,80 €,

ISBN 978-3-89942-554-3

RETO CLAVADETSCHER,
Craupia RosiNy (Ha.)
Zeitgenossischer Tanz

Korper — Konzepte — Kulturen.
Eine Bestandsaufnahme

2007, 140 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-89942-765-3

SUSANNE FOELLMER

Valeska Gert

Fragmente einer Avantgardistin
in Tanz und Schauspiel

der 1920er Jahre

2000, 302 Seiten, kart., zahlr. Abb.,

inkl. DVD, 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-362-4

Pirkko HUSEMANN

Choreographie als kritische Praxis
Arbeitsweisen bei Xavier Le Roy
und Thomas Lehmen

Juli 2009, ca. 280 Seiten, kart., ca. 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-973-2

GABRIELE KLEIN,

WoLrrGaNG STING (HG.)
Performance

Positionen zur zeitge-

nossischen szenischen Kunst

2005, 226 Seiten, kart., zahlr. Abb., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-379-2

FRIEDERIKE LAMPERT
Tanzimprovisation
Geschichte — Theorie —
Verfahren — Vermittlung
2007, 222 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-743-1

GERALD SIEGMUND
Abwesenheit

Eine performative

Asthetik des Tanzes.

William Forsythe, Jéréme Bel,
Xavier Le Roy, Meg Stuart
2000, 504 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-89942-478-2

NATALIA STUDEMANN
Dionysos in Sparta

Isadora Duncan in Russland.
Eine Geschichte von Tanz
und Korper

2008, 164 Seiten, kart., 19,80 €,
ISBN 978-3-89942-844-5

CHRISTINA THURNER

Beredte Korper — bewegte Seelen
Zum Diskurs der doppelten
Bewegung in Tanztexten

Januar 2009, 232 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-8376-1066-6

SusaNNE VINCENZ (Ha.)
Letters from Tentland
Zelte im Blick:

Helena Waldmanns
Performance in Iran/
Looking at Tents:

Helena Waldmanns
Performance in Iran
2005, 122 Seiten, kart.,

zahlr. z.T. farb. Abb., 14,80 €,
ISBN 978-3-89942-405-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 11:18:57.



https://doi.org/10.14361/9783839410530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Wissenskultur Tanz
	Inhalt
	Prolog
	Anschauung von Bewegung. Geste/Bild/Stimme
	Abgebrochene Gesten, ausgesetzte Bewegung, gescheiterte Mimikry. TanzErfahrung zwischen Sprache und Bild
	Szenisches Wissen im ballet en action. Der choreographierte Körper als Ensemble
	Relaying the Arts in Seventeenth-Century Italian Performance and Eighteenth-Century French Theory
	Enzyklopädie des Tanzes. Bewegung und Wissensordnungen des 18. Jahrhunderts bei de Cahusac und Diderot
	Auge. Seele. Herz. Zur Funktion der Geste im Tanzdiskurs des 18. Jahrhunderts

	Körper-Bewegung
	Logik des Ausdrucks
	Form der Bewegung – Bewegung als Form. Zum Wissen vom Bewegungswissen
	Bewegungserkenntnis. Zu einigen Modellen, dem Kinetischen gerecht zu werden

	Spielformen
	»In lauter Contretänze und teutsche verwandelt«. Die musikalische Konstitution realer und ästhetischer Räume in der Mozartzeit
	Tanzen als Museum auf Zeit. Gespräch mit Sabine Huschka
	Aisthesis und Performance. Ludische Choreographien im urbanen Raum
	YouTube als fi ktiver Bewegungsspeicher tänzerischer Improvisation. Eine Lecture Performance

	Denk-Figuren
	Das Flüchtige. Politische Aspekte einer tanztheoretischen Figur
	Verschwindende Vermittler: Diderots Monster
	Wissen macht Augen oder wie der Diskurs den Blick lenkt

	Autorinnen und Autoren

