
282 Rezensionen

however, to provide the kind of survey text commonly
found in religious studies, but to illustrate something
of the variety of topics and places that anthropologists
study, and to give due weight to ethnographies, however
atypical or apparently insignificant the people and prac-
tices described may be, as unique and valuable descrip-
tions and interpretations of human action.

If Morris can be harsh on interpretive and postmod-
ernist fashions, he also has little time for anthropologists
as advocates of a particular tradition, nor for authors
whose starting point is that the metaphysical or super-
natural might actually have a dimension above and be-
yond other aspects of culture – that there really might
be “something out there” to which the human person
responds, rather than invents. This is dangerous territory
for anthropologists, but Edith Turner, among others, is
trying to unite the experiential, interpretive, and empiri-
cal traditions of anthropology in her focus on religious
experience as “ethnographic fact.” This contrasts with
the rather more common anthropological perspective that
regards religious experience as mistaken, embarrassing,
or unmentionable.

Some of the thumbnail descriptions of ethnographic
works, individuals, or themes are a little too brief to
do their subject matter justice. Ethnographies are used
with little or no attempt to bring the data up to date
(an observation rather than a critique), but this can be
misleading. The former bishop of Lusaka in Zambia, Em-
manuel Milingo, for example, is described as an excom-
municated Roman Catholic member of the Unification
Church (176f.). His (failed) “Moonie” marriage, period
of “rehabilitation” in a Catholic community in Argentina,
and reconciliation with the late John Paul II are nowhere
mentioned.

This is a highly personal account of anthropological
studies of religion, and it is the author’s voice that makes
the volume so eminently readable. Whether or not one
agrees with the judgements expressed (and by and large
I am in sympathy with them), they serve as a point of
orientation in a wide-ranging and engaging look at the
contributions of anthropology to our understanding of a
central facet of human existence. Fiona Bowie

Mühlfried, Florian: Postsowjetische Feiern. Das Ge-
orgische Bankett im Wandel. Stuttgart: ibidem-Verlag,
2006. 228 pp. ISBN 3-89821-601-2. Preis: € 25.90

Es gibt nur wenig deutschsprachige ethnologische Li-
teratur über Georgien. Deshalb ist Florian Mühlfrieds Ar-
beit über das georgische Bankett sehr zu begrüßen. Wer
sich – ob als EthnologIn oder BesucherIn – in Georgien
aufhält, wird bemerken, dass mit Einladungen zu einem
supra, diesem “strikt reglementierten, durch Trinksprü-
che strukturierten und durch einen Tischmeister gelei-
teten Bankett” (Buchdeckelrücken) die Absicht verfolgt
wird, “georgisches Kulturgut” zu vermitteln. Die Anlässe
dafür sind vielfältig: ein Übergangsritus (Taufe, Hoch-
zeit, Beerdigung), ein soziales Ereignis (Geburtstag, ein
bestandenes Examen) oder – sehr häufig – das Zelebrie-
ren der notorischen georgischen Gastfreundschaft. Im-

mer wieder wird auf die für den jeweiligen Anlass obliga-
torischen traditionellen Speisen hingewiesen, auf die Ab-
folge von Trinksprüchen, auf die Sitzordnung und auf die
besonderen Gefäße, in denen – regional unterschiedlich –
auf bestimmte Themen Wein getrunken wird. “Das supra
wird oft von den Gastgebern dazu genutzt zu zeigen: So
sind wir! Das ist unsere Kultur!” (36). Genauso habe ich
es erlebt.

Mühlfried deutet: “Dieser Gestus . . . dient der In-
szenierung von Identität” (36). Wieso Inszenierung? Ist
diese Aussage eine dem Konstruktivismus geschulde-
te Banalität? Mitnichten. Die Antwort gibt Mühlfried
mit seiner Abhandlung über die Geschichte des supra.
Mich überraschte, dass es das supra in seiner gegenwär-
tigen Form als “Distinktionsmerkmal georgischer Kul-
tur” (131) erst seit dem 19. Jh. gibt und es nicht – wie
auch mir stets vermittelt wurde – ein “Paradebeispiel
einer ‘ewigen’ Tradition” ist, also eine “kulturelle In-
stitution, . . . deren Entstehen einer mythischen Urzeit
zugeordnet wird” (111). Im Jahr 2000 vertraten “Ange-
hörige der neuen Bildungselite die These, dass das supra
erst im 19. Jh. unter dem Assimilierungsdruck der rus-
sischen Besatzer entstanden sei” (111f.). Diese Aussage
ist für georgische Traditionalisten schockierend. Mühl-
fried hat zwei Lager ausgemacht: “Auf der einen Seite
steht die von ihren Gegnern so bezeichnete ‘rote Intelli-
genz’, für die das supra tief in der ‘Volkskultur’ verwur-
zelt ist; auf der anderen Seite stehen die von westlichen
Fördergeldern abhängigen neuen Intellektuellen, die als
‘Stipendien-Esser’ verspottet werden und das supra als
rezentes Phänomen begreifen” (137). Ich wage zu be-
haupten, dass die letztere These noch nicht ins Volksbe-
wusstsein durchgesickert ist. Aber auch wenn das supra
nicht so tief in der Kulturgeschichte verwurzelt ist, wie
es sich die GeorgierInnen gerne vorstellen, so ist es doch
tief in ihre Sozialpsyche eingedrungen. “Auch in Georgi-
en gewinnt der Diskurs über die Gefahren der Globalisie-
rung zunehmend an Gewicht. Wie in den meisten postso-
wjetischen Gesellschaften ist dabei Anti-Globalisierung
keine liberale, sondern eine nationale Haltung. . . . supra
als verhaltenstypische Differenzierung und Enkodierung
kultureller Normen kommt in diesem Kontext besondere
Bedeutung bei der diskursiven und performativen Kon-
struktion nationaler Identität zu” (138f.). Mir haben die
Ausführungen Mühlfrieds geholfen, das mir manchmal
verschroben erscheinende Beharren auf dem postulierten
Alter bestimmter Bräuche und Einrichtungen einordnen
zu können.

Andere Aspekte des supra, die Mühlfried ebenfalls
betrachtet, waren mir als Teilnehmerin unmittelbar ein-
sichtig: das supra als Inszenierung von Männlichkeit
durch Trinkfestigkeit, als Bildungseinrichtung für tradi-
tionelles Wissen durch den Inhalt und die Ausgefeilt-
heit der Trinksprüche und vor allem das supra als In-
szenierung von gender-Differenzierung (Frauen tragen
die Speisen auf, Männer sind für den Wein zuständig,
getrennte Sitzordnung von Männern und Frauen, Trink-
sprüche fast ausschließlich von Männern ausgesprochen
und bei Frauen nur legitim als “Antwort” auf eine auf
sie gemünzte Rede). Es ist Mühlfrieds Verdienst, das su-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-282 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-282


Rezensionen 283

pra als Inszenierung von Identität in den Mittelpunkt zu
stellen.

Diese in den Fokus gerückte Identität kritisiert Mühl-
fried allerdings: Im Vordergrund der Performanz des su-
pra stehe das Spielen einer Rolle und nicht das Indivi-
duum “mit seinen unverkennbaren Eigenschaften”. Da-
mit “steht das supra für eine Form sozialer Repression,
die nicht mehr zeitgemäß ist” (182). An anderer Stel-
le verdeutlicht er: “Die Alltagswirklichkeit wird durch
das Verfahren des supra symbolisch überhöht und le-
gitimiert. Soziale Beziehungen werden tief in ‘Kultur’
und ‘Tradition’ eingebettet. In diesem Sinne ist das supra
weniger als eine Tradition zu verstehen, sondern als ein
‘traditionalizing instrument’” (79). Die GeorgierInnen
weisen stets mit Stolz auf ihre kulturelle Vielfalt hin,
die in den Gebieten West- und Ostgeorgiens, sowie in
den unterschiedlichen Kaukasusregionen zu finden ist.
Leider ist Mühlfried der Frage nach möglichen Unter-
schieden bzw. der vereinheitlichenden Gleichheit des su-
pra in den verschiedenen Gegenden nicht weiter nach-
gegangen. Dennoch ist seine Folgerung nachvollziehbar:
“Supra als verhaltenstypische Differenzierung und En-
kodierung kultureller Normen kommt in diesem Kontext
besondere Bedeutung bei der diskursiven und performa-
tiven Konstruktion nationaler Identität zu” (139). Dass
solche Traditionalisierungen und der irrationale Bezug
auf eine mythische Vergangenheit nicht nur vereinheit-
lichend wirken, sondern auch Sprengstoff für mögliche
politische Konflikte in sich bergen, ist in der jüngsten
Vergangenheit gerade auch im Kaukasus zutage getreten.

Mühlfrieds Buch beinhaltet nicht nur eine solide eth-
nologische Recherche über ein georgisches “Kulturmerk-
mal”, sondern es weist auch auf Probleme hin, die sich
aus dem dort herrschenden Kulturverständnis ergeben.
Diesen letzten Aspekt hätte Mühlfried allerdings noch
expliziter bearbeiten können. Godula Kosack

Murray, Gerald F.: El colegio y la escuela. An-
tropología de la educación en la República Domini-
cana. Santo Domingo: FondoMicro, 2005. 398 pp. Pre-
cio: dom$ 400.00

Habiendo publicado ya dos libros sobre temas micro-
empresariales en la República Dominicana, el antropó-
logo Gerald Murray comenzó esta obra como monografía
sobre una variedad especial de la microempresa domini-
cana – el colegio. (En lenguaje dominicano, la escuela
es pública, el colegio es un centro docente privado.) Sin
embargo acabó realizando una radiografía global del sis-
tema escolar dominicano, las causas de su lamentable
estado actual y algunas recomendaciones concretas para
su eventual transformación.

Murray combina métodos antropológicos cualitativos
(observaciones, estudios de caso) con análisis cuantita-
tivo, basado en una encuesta que realizó EDUCA (insti-
tución educativa privada) sobre colegios capitaleños y un
censo nacional que realizó el gobierno para regular las ta-
rifas escolares. Murray estima que un 25 % del estudian-
tado nacional asiste a unos 2,500 colegios de educación
inicial, primaria y secundaria. Descartando estereotipos

de elitismo, Murray comprueba que la mayoría de cole-
gios educa a niños pobres.

El colegio típico tiene unos 150 alumnos y cinco o
seis maestros, funciona en una casa alquilada, atrae su
clientela del barrio inmediato y cobra precariamente una
modesta mensualidad. La media nacional era algo menos
de 15 dólares, una suma irrisoria pero onerosa para la
familia pobre con muchos niños. De los 1806 colegios
censados, solo 116 instituciones cobraban mensualmente
50 dólares o más. El 80 % de los colegios cobraba menos
de 25 dólares mensuales. Su propio censo motivó al
gobierno a abandonar el control de las tarifas escolares.
Eran demasiado bajas!

El colegio típico tiene poco capital, mínimo acceso
al crédito bancario, reducida nómina y escasa organiza-
ción formal. El propietario mismo dirige los maestros
así como los asuntos administrativos. El colegio consti-
tuye una opción microempresarial viable para un maestro
aventurero. Pero no es una vía rápida para hacerse rico.

Para ubicar y ambientar los colegios en el panorama
educativo global, Murray utiliza un paradigma analítico
sistémico. Los colegios de barrio surgen como doble res-
puesta sistémica: primero, al incumplimiento educativo
del estado, y segundo a una cultura microempresarial ge-
neralizada. Herederos de tradiciones microempresariales,
muchos maestros están dispuestos a arriesgar sus aho-
rros y prestigio para fundar colegio propio. El incumpli-
miento estatal crea una escasez de aulas en los barrios
populosos, a pesar de que las escuelas celebran dos y
hasta tres tandas de docencia con grupos de estudiantes
de sesenta, setenta y hasta ochenta niños por tanda/aula,
muchos de los cuales sufren de sobreedad y repitencia.

Murray identifica cuatro “infecciones sistémicas” que
sabotean la escuela pública. Las más serias son la politi-
zación por parte de la burocracia estatal y una sindicali-
zación paralizante. Las huelgas constantes desesperan a
los padres. La centralización asfixiante y la politización
del sistema estatal desesperan a educadores de vocación.
Los maestros que tienen espíritu empresarial salen para
fundar centenares de colegios en los barrios.

Aun ante el desastre del sistema estatal, la mayoría de
los estudiantes siguen en escuelas. Sólo 1 de cada 4 fami-
lias “paga colegio”, y Murray señala varios factores que
inciden en esta decisión, siendo una de las fundamentales
la disponibilidad del servicio. Los colegios surgen donde
la densidad poblacional es alta, pues por sus caracterís-
ticas propias son instituciones del vecindario inmediato.
Aún en centros urbanos, muchos educadores no poseen
el capital necesario para establecer su propio colegio y
no existen fuentes de financiamiento para este tipo de
microempresa, lo que limita la oferta.

Murray compara cautelosamente la calidad educativa
del colegio y la escuela. En su conjunto aquél funciona
mejor que ésta, con mejores índices de promoción y me-
nores tasas de sobreedad y deserción, así como mejores
resultados en las pruebas nacionales. Esto era de espe-
rarse, porque de lo contrario los padres dejarían de pagar
colegio y retornarían al sector estatal.

La tesis antropológica de Murray es que el deterioro
de la escuela dominicana provino de infecciones sisté-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-282 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-282

