[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

Wie in Kapitel I1I1. 2.2 beschrieben, haben sich Moscheen zu multifunktiona-
len Zentren entwickelt, die fiir die Formierung der islamischen Identitit von zen-
traler Bedeutung sind. Der Wandel der Rolle der Moschee spiegelt sich gleicher-
maflen auch im Wandel der Rolle der Frau innerhalb der Moschee wider. Wie die
jingere Generation sich teilweise von der ilteren Generation loslost, emanzipiert
sich laut Ceylan (2013a, 74) auch »die muslimische Frau«. Sie definiert sich neu
und besitzt ein neues Selbstbewusstsein.

3.3 Thesenbildung IV: Entwicklungsmaglichkeiten

Wihrend in der Anfangszeit die europdischen Moscheen vorwiegend den mannli-
chen Religionsangehérigen vorenthalten waren, erhalten die muslimischen Frau-
en mit der Zeit verstarkt Zugang zu den Moscheen. Westliche Moschee-Neubau-
ten verfiigen oftmals iiber eine Frauenempore oder itber Riumlichkeiten eigens
fir Frauen. Anhand dieser Entwicklung lisst sich folgende These formulieren:

These IV: Die Frauen erhalten in den Moschee-Neubauten mehr Raum und Ent-
faltungsmoglichkeiten.

4, >Sichtbarkeit< und >Erkennbarkeit< der Moschee

Mit einem Moschee-Neubau ergeben sich vielfiltige Moglichkeiten, wie die Re-
ligionsgemeinschaften, Moschee-Vereine und Architekten mit der sogenannten
»Sichtbarkeit« einer Moschee?® umgehen kénnen. Laut Ceylan (2006, 175) war an-
fangs die symbolische Dimension in Deutschland von geringer Bedeutung. Die
Immigrierenden wollten nicht auffallen, auch keine groflen Anspriiche stellen
und gaben sich mit den provisorischen Gebetsriumen zufrieden. Mit der Zeit 4n-
derte sich die Situation, sodass »die Muslime [...] ihre Prisenz auch anhand bauli-
cher Merkmale demonstrieren« (Ceylan 2006, 175) wollten. Ceylan zufolge spiegelt
dieser Wunsch auch gesellschaftliche Prozesse wider. Die Sichtbarkeit der mus-
limischen Religionsgemeinschaften sei ein »Ausdruck einer inneren, gewandel-
ten Einstellung zur Einwanderungsgesellschaft« (Ceylan 2006, 175). Mit dem Bau
einer Moschee wollen sie »signalisieren, dass sie sich als ein fester Bestandteil der
Gesellschaft verstehen« (Ceylan 2006, 175f.). Der Wandel, der auch in den Pha-
senmodellen (Kap. II. 2) und in der Bedeutungsverschiebung (Kap. III. 2) erkenn-

26 Zur Sichtbarkeit und Bedeutung der Moschee-Architektur in Westeuropa existieren viele ver-
schiedene Publikationen, wie beispielsweise Christian Welzbachers Euroislam-Architektur
(2008). Daneben haben Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler auch die oftmals aufkom-
menden Konflikte bzgl. Sichtbarkeit behandelt. Siehe Kapitel ., FuRnote 27.

am 14.02.2026, 14:31:1

T


https://doi.org/10.14361/9783839451519-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Moschee-Neubauten

bar ist, sei somit auch in der Sichtbarkeit der muslimischen Bauten zu sehen, wie
die Weiterentwicklung von Provisorien zu Neubauten zeigt. Die Bedeutung der
Sichtbarkeit war bereits bei Peach und Gale (Kap. II. 2.3) in den Phasen 3 und 4
ablesbar. Unbeachtet blieb bisher, welche Bedeutung die Sichtbarkeit und Erkenn-
barkeit der Moschee fiir Muslime hat.

Die Begriffe >Sichtbarkeit« und >Erkennbarkeit beinhalten dabei nicht dassel-
be, was bisher wenig beachtet wurde. So kann eine Moschee sichtbar, jedoch nicht
als Moschee erkennbar sein. Die >Erkennbarkeit< setzt mithin eine Vorstellung
vom Auferen einer Moschee voraus, wobei wiederum unterschiedliche Vorstel-
lungen bei den Religionsgemeinschaften und den Planungsbehérden bestehen
kénnen.

4.1 Sichtbarkeit einer Moschee

Die vorliegende Studie legt den Fokus unter anderem auf die Wahrnehmung und
die Bedeutung der >Sichtbarkeit« von Moscheen fiir Muslime. Dabei besteht laut
Jordi Moreras (2003, 57) ein Unterschied zwischen »sozialer Sichtbarkeit« und der
»Sichtbarmachung«:

Die soziale Sichtbarkeit ist Ergebnis eines Eingliederungsprozesses von Gruppie-
rungen in das Alltagsleben einer Gesellschaft. Sie ist das grundlegende Merkmal
einer 6ffentlichen Prasenz, die sich aus einem bestimmten sozialen Umfeld her-
aushebt. Dies ist nicht unbedingt angestrebtes Ziel der Gruppe, sondern wird von
auflen gesteuert, dadurch, dass ihr bestimmte Praktiken, Verhaltensweisen oder
Kleidungsgewohnheiten zugeordnet werden (Moreras 2003, 57).

Demgegeniiber ist die »Sichtbarmachung« eine Strategie der Identititsfindung.
Dieselben Attribute, die die Gesellschaft der Gruppe zuordnet, setzt die Reli-
gionsgemeinschaft bewusst ein, um als solche sichtbar zu werden. Dem Artikel
von Moreras (2003, 57) zufolge wenden vorwiegend »islamische Vereinigungen«
diese Strategie an, wobei die »muslimischen Basisgemeinden« wenig damit zu
tun haben sollen.

Im Gegensatz zur Sichtbarmachung als Strategie impliziert die >Sichtbarkeit«
den Sachverhalt, was das Gebiude ist oder sein soll. Dabei kénnen verschiedene
Komponenten zur Sichtbarkeit einer Moschee beitragen. Am bedeutendsten ist
dabei eine »entsprechende Architektur« (Schlief 2004, 147). Auch die Lage kann
eine Moschee >sichtbar«< machen, sofern nach Schlief (2004, 148) noch weitere Kom-
ponenten hinzukommen, wie etwa Hinweisschilder oder auch eine Ansammlung
von Menschen zu bestimmten Zeiten. Ein weiteres Indiz wire das Wissen der
Allgemeinheit um den Standort der Moschee. So kann die Sichtbarkeit eines Mo-
schee-Gebiudes nicht nur durch eine entsprechende Architektur erreicht werden:

am 14.02.2026, 14:31:1


https://doi.org/10.14361/9783839451519-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

Wenn man um seine Existenz weifd und es im gesellschaftlichen Leben eine Rol-
le spielt, kann es [das Geb4ude] auch ohne eine reprisentative Architektur in der
Stadtgesellschaft prasent sein (Schlief 2004, 148).

Da sich viele Moscheen in sogenannten Hinterhofen befinden, sind sie fiir die All-
gemeinheit nicht unbedingt sichtbar. Es kann vorkommen, dass eine Bewohnerin
eines Stadtteils gar nicht weif3, dass eine Moschee in unmittelbarer Nihe ange-
siedelt ist. Laut Ceylan (2006, 174f.) »fithren diese ungiinstigen Standorte den ge-
sellschaftlichen Status der Muslime vor Augen, dass sie nur am Rande der Ge-
sellschaft positioniert sind.« Jedoch witnschen sich, wie die Empirie zeigen wird,
nicht alle Muslime einen zentralen, gut sichtbaren Moschee-Bau.

4.2 >Sichtbarkeit< und >Erkennbarkeit< durch eine
entsprechende Architektur

Wie in Kapitel I1I. 1 erwihnt, braucht eine Moschee nicht zwangslaufig eine Kup-
pel oder ein Minarett aufzuweisen, um als Moschee zu gelten. Zudem existieren
neben der Kuppelmoschee auch andere architektonische Ausgestaltungen, wie
die Hofmoschee oder die Iwan-Moschee (vgl. Kap. III. 1.2). Trotzdem haben viele
Menschen laut Alen Jasarevic (2009, 102), dem Architekten des Islamischen Fo-
rums in Penzberg, die Vorstellung, dass eine Moschee immer auch iiber eine Kup-
pel und ein Minarett verfiigen misse. Eine solche Moschee sehen sie als typisch
fur islamische Versammlungsstitten an, wobei »Mitteleuropier und Mitteleuro-
péerinnen«” sowie Muslime in Deutschland dies unterstiitzen. Schlief (2004, 145)
geht in ihrem Beitrag iiber Moscheen in Deutschland davon aus, dass Muslime
Prisenz zeigen konnen, indem ihre Moscheen beispielsweise eine »entsprechende
Architektur« aufwiesen, sodass sie »durch ihre gesamte Gestalt oder einzelne At-
tribute fir die Allgemeinheit als Moschee erkennbar« (Schlief 2004, 147f)) wiirden.
Dabei seien die prigendsten Attribute das Minarett und die Kuppel. Sie betont
jedoch, dass die Attribute je nach Land oder Region stark variieren konnen.

Die architektonische Ausgestaltung einer Moschee hat in Europa teilweise zu
offentlichen Diskursen gefithrt. Laut Thomas Schmitt (2003, 43) und Sonja Pisarik
(2009, 56) witnschen und erwarten viele Muslime einen Moschee-Bau, mit dem sie

27 InEuropaistdie Vorstellung einer Moschee mit Kuppel und Minarett seit Generationen prasent.
Diesen Gebaudetyp haben Reisende als eine romantisierte Vorstellung des Orients nach Euro-
pa importiert. Erste moscheeartige Gebaude entstanden durch eine wechselseitige kulturelle
Durchmischung. Karl Theodor Kurfiirst von der Pfalz errichtete um 1780 ein moscheeartiges Ge-
baude in seiner Sommerresidenz Schwetzingen. Das Gebidude hatte einen vorwiegend &stheti-
schen und nichtreligiésen Zweck. In Dresden entstand 1908/09 eine Tabakfabrik, die wie eine
Moschee aussieht. Als Schornstein diente dabei das>Minarettc (Beinhauer-Kéhler 2009, 10-20).

am 14.02.2026, 14:31:1

13


https://doi.org/10.14361/9783839451519-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

