
91 
 

IMAGES POPULAIRES, MOTIFS RELIGIEUX ET FONCTIONS 
POLITIQUES DANS LE MONDE ISLAMIQUE CONTEMPORAIN 

Pierre Centlivres 

 Abstract: Popular prints, religious motives, and political functions in the Islamic world 
today 
Even if an iconoclast tradition in Islam does exist, one is amazed to see the extraordinary 
figurative richness of popular art in Muslim countries. In the following article, I will 
analyze a corpus of popular prints on paper with politico-religious contents, organized 
around three figures: Saddam Hussein, Ahmad Shah Massoud of the Afghan Resistance, 
and Benazir Bhutto, the former Prime Minister of Pakistan. Special attention is devoted to 
the pictorial means used in the making of the ideological message. 

Les images dont il est question ici participent aussi bien des chromos populaires à motifs 
religieux que de ceux de la propagande politique où figurent les portraits des chefs d'Etat ou 
des leaders de partis. En réalité, les motifs religieux entretiennent avec les figures politiques 
des relations particulières que je me propose d’analyser. Cette analyse se fonde sur des 
documents iconographiques qui consistent en images tirées sur papier glacé bon marché à 
l'origine chromolithographiques, reproduites aujourd’hui par des procédés photographiques 
ou offset. 

De format rectangulaire, en général 30 x 50 cm, mais on en rencontre de plus grandes 
comme de plus petites, elles sont tirées généralement à 5000 exemplaires à Lahore. Bombay, 
Delhi. Karachi, pour celles dont il est question ici. Leur prix est inférieur à 1 euro. Le nom de 
l’éditeur et, plus rarement, celui de l’auteur figurent au bas de l’image. Les points de vente, le 
plus souvent un éventaire en plein vent, se trouvent au bazar, parfois près de la mosquée du 
Vendredi, parfois chez les marchands de journaux ou ambulants. La plupart du temps, ces 
images s’étaient à la vue des passants sur le trottoir ou sont suspendues par des pinces à des 
cordelettes fixées sur un mur aveugle. 

Ces images populaires ont été réunies par Micheline Centlivres-Demont et moi-même au 
cours de séjours de recherche au Pakistan, en Iran, en Afghanistan et dans les pays voisins du 
début des années soixante à aujourd’hui.1 Le corpus iconographique politico-religieux utilisé 
ici concerne le Pakistan, l'Afghanistan, l’Irak, mais les images qui le composent sont 
fabriquées exclusivement au Pakistan et en Inde. 

L’épithète populaire se justifie par le fait qu’il s’agit d’images généralement anonymes, 
dont le langage iconographique est conservateur, visant à susciter l’émotion. Les moyens mis 
en œuvre allient une technologie hypermoderne et l’emploi de motifs tirés de l'actualité 
politique et guerrière exécutés dans un style réaliste, ou issus de la tradition religieuse. Cette 
imagerie est destinée à un très vaste public et plus particulièrement à la petite classe moyenne 
urbaine. 

                                                           
1 Cf. Micheline Centlivres-Demont, “Images populaires islamiques au Moyen-Orient”, Paris, Encyclopaedia 

Universalis, 1994, Universalia 1994, 385-387; Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries 
populaires en islam, Genève: Georg Editeur, 1997; Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une 
présence absente: symboles et images populaires du Prophète Mahomet”, in Derrière les images, Neuchâtel: 
Musée d'ethnographie, 1998, 139-170. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 
 

Face à la tradition iconophobe et à l’interdiction de la représentation des êtres animés en 
islam2, on ne peut qu’être frappé par l’extraordinaire richesse iconographique de l’espace 
public des trois pays contigus que sont l’Inde, y compris dans les quartiers urbains 
musulmans, le Pakistan et l’Iiran. Images publicitaires et enseignes de cinéma dans ces trois 
pays, peintures monumentales révolutionnaires et effigies de martyrs et de chefs religieux en 
Iran sautent aux yeux du voyageur. 

Il n’en est pas partout ainsi, preuve en soient les attitudes successives et opposées face à 
l’image en Afghanistan. Durant le conflit entre le gouvernement communiste de Kaboul et 
ses alliés soviétiques, d'une part, et les moudjahidins de la Résistance, de l'autre, l’image 
militante, sous toutes ses formes, était reine. Mais aux fresques monumentales patriotiques de 
Kaboul, aux portraits de martyrs et de chefs de partis, aux calendriers bariolés et aux images 
composites multipliant symboles guerriers et chefs de guerre avait succédé l'aniconisme 
radical des talibans. Aucune image de leur chef suprême qu’on disait charismatique. Mullah 
Omar, n’avait remplacé les portraits mille fois reproduits de Massoud, d’Hekmatyar ou de 
Dustom3. Mullah Omar avait rompu absolument avec “la nécessaire visibilité du Prince”4. Il 
avait aboli par décret toute image d’être animé sur le territoire de l'Afghanistan, rompant ainsi 
avec l’iconophilie de la Résistance, comme son puritanisme fondamentaliste avait mis fin à la 
diversité doctrinale des chefs et des mouvements de la résistance afghane. 

L’aura de Mullah Omar était-elle lié au mystère entretenu autour de ses traits? Se privait-il 
d’un puissant moyen de propagande? Tout en manifestant les limites de l’usage politique du 
médium visuel, le chef des talibans faisait évidemment songer à l’histoire de Hakim al-
Muqanna, le teinturier masqué de Merv, immortalisé par Borges, qui se déclara le successeur 
d'Abû Muslim et fut vaincu par les années du calife en 78 H.5 Hakim affirmait que seuls les 
anges pouvaient supporter l’éclat de son visage, un visage en réalité défiguré par la lépre. 
L’aniconisine de Mullah Omar est un iconoclasme; l’interdit décrété abolit les images des 
commandants moudjahidins et chefs d’Etat, aspirant à la vénération illégitime de leurs 
partisans. 

J’aimerais, dans les pages qui suivent, présenter et commenter trois ensembles de ce que 
les citoyens des pays concernés appellent en général postar (poster; Pakistan), à moins qu’ils 
ne parlent de taswîr (effigie; tasvîr en Iran) ou de ‘aks, image, ou plus rarement de manzara 
(paysage); postare dînî (dîn, religion) est usé spécifiquement pour les images religieuses. 

Le premier ensemble concerne Saddam Hussein et la contextualisation de son effigie; le 
second les images composites liées à la résistance afghane, dans lesquelles le commandant 
Massoud occupe une place importante, et le troisième regroupe des portraits recomposés de 
Benazir Bhutto. 

Les images que nous appelons politico-religieuses sont à l’intersection de thèmes 
politiques et religieux; elles sont porteuses d’une signification allant au-delà de la littéralité 
de la représentation, et qui s’exprime parfois par un énoncé écrit explicite. Elles adressent 
ainsi un message implicite ou explicite à la communauté transnationale des croyants par le 
biais de références et d’emblémes religieux. Ces derniers produisent un effet de légitimation 
dont bénéficient les personnages politiques représentés. Emblémes et références: Coran, 
villes de La Mecque et de Médine, personnage en prière... postulent donc une communauté de 

                                                           
2 Mazhar Sevket lpşiroğlu. Das Bild im Islam: ein Verbot und seine Folgen, Munich, 1971. 
3 Chefs de partis et chefs de guerre des années 1980 et 1990 en Afghanistan. Ahmad Shah Massoud, 

commandant du Jamiat-e islâmî de Burhanuddin Rabbani; Gulbuddin Hekmatyar, leader du Hezb-e islâmî; 
Rashid Dustom, général au service du régime communiste, puis leader du parti Jumbesh, dans le Nord de 
l'Afghanistan. 

4 Sandria B. Freitag, “Indian Muslims, the Islamic World, and the Visual Language of the Nation”, 
communication au 2nd Rockfeller Conference. Chapel Hill, 1996, 34 p. [manuscrit], 8. 

5 F. M. Pareja, Islamologie, Beyrouth: Imprimerie catholique. 1964. 104. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93 
 

culture religieuse et de croyance entre le ou les personnages représentés et le contemplateur 
de l’image. Celui, ou ceux, qui figurent sur l’image mènent le combat des musulmans. 

Parce que les références à l'islam ne sont pas seulement assimilables à des actes de 
vénération religieuse, mais confèrent ainsi une protection sur ceux qui les arborent,6 ces 
images réunissent dans le même réseau de croyance, de légitimité et de protection, et les 
personnages représentés, et leurs actions, et les contemplateurs respectueux: leaders, fidèles 
et possesseurs d’images appartiennent bien à la même communauté et mènent le même 
combat. 

A la différence de nos affiches politiques centrées sur un programme, les figures 
exemplaires des leaders, des chefs d’Etat et des guerriers de ces images politico-religieuses 
incarnent plutôt une vision du monde, une “élection”, unanime et surhumaine, qui font du 
personnage un élu, un guide unique et choisi pour occuper le pouvoir et guider le peuple des 
musulmans vers son destin. Le discours implicite ou explicite de l’image est construit autour 
de symboles qui renvoient à un univers de valeurs fondamentales. 

Les images les plus spectaculaires de Saddam Hussein, dans notre corpus, ne sont pas 
publiées en Irak, mais au Pakistan et en Inde, preuve que le message qu’elles diffusent ne 
concerne pas les seuls nationaux irakiens ni les seuls Arabes. Ces images renvoient en réalité 
à deux mondes séparés: celui de l’ensemble des musulmans dont Saddam, selon les 
concepteurs de ces représentations, est le porte-drapeau et celui, non nommé et seulement 
suggéré, de ses adversaires, qui sont aussi les adversaires de la umma, soit l’Occident, les 
USA et leurs alliés. 

L’éditeur de ces images de Saddam au Pakistan travaille pour des partis et des 
mouvements pakistanais hostiles à la politique officielle et supposée pro-occidentale des 
Etats de la région. 

Sens et usages des variantes 
Chaque ensemble consiste en plusieurs variantes, en nombre potentiellement illimité. La 
génération quasiment infinie de formes ou de versions diverses d’un même personnage, dans 
un décor et sous des aspects chaque fois différents, demande qu’on s’y arrête. Certes, 
l’épuisement d’une série de “posters” est rapide, surtout si le tirage est restreint; de nouvelles 
images sur un thème semblable suscitent une nouvelle demande. Cependant, la raison 
essentielle de la multiplicité des variantes est ailleurs; qu’il s’agisse de Saddam, de Massoud, 
de Benazir ou de Khomeyni, le personnage représenté reçoit un supplément de sens par le 
biais de symboles, d’attitudes, de décors indéfiniment renouvelables. Cette pluralité s’impose 
du fait qu’aucune représentation n’épuise les multiples potentialités du héros, ni les multiples 
signes qui les manifestent. 

Le dirigeant, le héros apparaît en effet comme une somme de significations virtuelles, un 
ensemble de qualifications, d’aptitudes et de positions statutaires: chef d’Etat, pelerine, 
croyant, chef de guerre, voire martyr... Ces appartenances et références, en convergeant. 
expriment la complexité de l’identification nationale ou supranationale en jeu dans l’image 
aussi bien que l’unité que le sujet représenté incarne. 

Les variantes permettent aussi d’exprimer, dans leur séquence, la solution ou la synthèse 
des oppositions telles, chez Saddam ou Massoud, entre le civil et le militaire, l’état laïc et 
l’état religieux, la modernité et la tradition, le profane et le sacré. Loin de se contredire ou de 
s’annuler, ces oppositions renforcent les potentialités évoquées par l’image et signifient 
l’unité des contraires. Le personnage représenté incarne donc la somme de ces registres 
opposés. A la différence du portrait photographique officiel qui ne peut être qu’un portrait 

                                                           
6 Gregory Starrett. “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American Anthropologist 

1997/1, 53. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 
 

réaliste, soumis à l’instantané de la prise de vue, l’efficacité de ces images construites et 
recomposées repose sur le cumul des symboles et le renouvellement sans fin des attributs. 

Saddam Hussein, champion de l'islam 
Sans qu’elles puissent être disposées dans un succession chronologique précise, les images de 
Saddam tirées de notre corpus7 et acquises entre l’été 1990 et l’été 1993, laissent percevoir 
une progression du thème religieux dans leurs diverses variantes, qui va de pair avec un 
développement du thème guerrier: évolution allant du complet-veston-cravate présidentiel au 
treillis et béret du combattant des troupes d’élite. Les images avec avions et blindés, ainsi que 
celle de Saddam chevauchant une monture blanche ou tenant dans ses mains la mosquée 
d’Omar sont postérieures aux portraits au décor d’intérieur. 

Le contexte est celui de la guerre du Golfe et le message de ces images, ainsi que leurs 
destinataires, se situent au-delà du nationalisme irakien, comme l’exprime explicitement le 
graphiste de Karachi auquel on doit une des images-portraits intitulée “Inshallah, Victory of 
Islam”.  
On remarque donc le passage d’un portrait civil de chef de l’Etat, que l’on peut imaginer 
ornant les bureaux officiels ou les mairies, et dont le caractère officiel et conventionnel est 
souligné par le sourire du président et la présence d’un bouquet de fleurs, à des images où 
dominent l’attitude de la prière et le décor guerrier. 

La caractère guerrier de certaines d’entre eiles n’est qu’esquissé par le port de l’uniforme 
et le décor religieux: intérieur de mosquée, mihrâb, I’emporte. Pour d’autres, le décor est plus 
martial et plus réaliste par adjonction, par collage et montage photographique, de blindés et 
d’avions, les armes lourdes les plus chères et les plus efficaces. 

Un des éléments les plus intéressants est la présence, dans un certain nombre de variantes, 
du Dôme du Rocher à Jérusalem, présence qui établit un lien iconographique fort entre la 
guerre du Golfe et le combat palestinien, visant à la libération du troisième lieu saint de 
l’islam. 

L’image montrant Saddam monté sur un cheval blanc (ill. 1), brandissant l’étendard vert 
avec l’inscription: “Allâh Akbar”, représente une rupture de registre extraordinaire. Avec 
elle, on passe du réalisme guerrier au symbole, du conflit inscrit dans l’actualité à la 
représentation emblématique d’un héros hors du temps. Fabriquée probablement, et diffusée 
certainement, après la défaite de Saddam, l’image a été achetée par nous à Quetta en été 
1993. La représentation et le message qu’elle comporte vont donc au-delà du contexte 
politique immédiat. 

Le modèle saute aux yeux! Il s’agit du tableau de Louis David peint en 1801. intitulé 
“Bonaparte franchissant le Grand-Saint-Bemard”.8 Bonaparte, du doigt, montre la cime des 
Alpes. Un drapeau français figure au second plan, à droite en bas, presque arraché par un vent 
violent; on voit des soldats à l'arrière-plan. L’allure générale est grandiloquente et la posture 
du héros témoigne de l’idéal héroïque néo-classique. Sur une des versions, les noms des 
précédents vainqueurs des Alpes figurent sur un rocher: Hannibal, Charlemagne. En réalité, 
contrairement à la légende diffusée par l’image, Bonaparte a franchi les Alpes à l’arrière-
garde, sur un mulet que conduisait un guide valaisan. 

Dans l’image achetée à Quetta, le personnage de Saddam chevauche dans un décor de 
montagnes stériles, quelque peu aplaties, quoique parfaitement reconnaissables. Le cheval est 
moins cabré que sur le tableau de David; les soldats ont disparu, Saddam est seul sur sa 

                                                           
7 Toutes les illustrations sont tirées de la collection de Pierre et Micheline Centlivres. Photos Micheline 

Centlivres-Demont. 
8 Il en existe, semble-t-il trois versions, à La Malmaison, à Versailles et à Vienne, présentant de légères 

variantes. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95 
 

monture. Mais ce n’est pas la victoire sur l’obstacle physique des Alpes qui importe ici, 
Saddam n’a pas d’autre arme que l’étendard vert, mis en évidence au registre supérieur de 
l’image, se détachant contre le ciel. Pour donner plus d’importance à l’étendard de l’islam, le 
personnage et la monture ont été abaissés, si bien que la tête du cheval ne se détache pas, 
comme dans la peinture de David, sur le manteau du héros. Le cavalier Saddam, lui, n’est 
vêtu que du treillis du combattant. 

Le cheval cabré de David connaît une fortune extraordinaire de nos jours, dans l’imagerie 
populaire islamique, de l’Iran à l’Inde au moins. Mentionnons le portrait équestre de Haydar 
Ali (1721-1782), le raja de Mysore, père de Tippou Sahib (1749-1799), allié des Français 
contre les Anglais, et considéré comme l’un des héros musulmans de la lutte pour 
l’indépendance de l’Inde. L’auteur de la composition, Sarwar Khan, de Lahore au Pakistan, a 
conservé assez exactement l’ailure du couple cavalier-cheval, mais là également, l’étendard 
vert prend une place particulière.9 Mentionnons encore les images iraniennes et pakistanaises 
contemporaines montrant Abbas, le porte-étendard de Ḥusayn à la bataille de Kerbela, monté 
sur le cheval de Bonaparte. La monture, emblématique autant que transhistorique, fait appel 
ici à une autre attente, s’appuie sur d’autres références que les mises en scène du héros sur 
fond d’avions et de blindés. Revenons au cavalier Saddam; pas plus que la posture héroïque 
de Bonaparte, celle du président irakien ne correspond à une quelconque réalité historique, à 
un quelconque souci de réalisme. Dans et par la peinture monumentale de Bonaparte, David 
fait apparaître l’histoire moderne dans une scène classique et son héros dans une posture 
antique qui l’exalte et le glorifie. De même, Saddam Hussein, sur sa monture, apparaît, dans 
cette variante hagiographique, comme celui qui se substitue au conquérant de l’Europe et 
surtout comme le nouvel ‘alamdàr, porte-drapeau, des armées de l’islam, treize siècles après 
la conquête islamique. Sur le registre supérieur de l’image, à la gauche du drapeau, on peut 
lire, en ourdou: 

“Tu es l’ombre de Dieu 
Et tu brandis le drapeau de l'unité. 
Oh! combattant de la foi [moudjahed] 
Voici venir le temps de la profession de foi.” 

Ce qui réunit, une fois de plus, sur la personne de Saddam Hussein, la relation légitime entre 
pouvoir et sacré. 

Massoud et les images composites de la résistance afghane (1980-1992) 
Ahmad Shah Massoud est vraisemblablement le seul commandant de la résistance afghane 
connu en Occident. Il est l’objet d’une littérature et d’une iconographie ahondantes.10 Le 
“lion du Pandjshir”, comme on l’appelle parfois, est dans l'imagerie populaire un jeune et 
beau héros coiffé du pâkul, sorte de béret familier des habitants de la North West Frontier 
Province (NWFP) et des montagnards des vallées du Pandjshir et du Nouristan, à l’est de 
l’Afghanistan. On sait qu’il est né en 1956 et qu’il a entrepris des études d’ingénieur. Dans la 
lutte contre le gouvernement communiste de Kaboul et ses alliés soviétiques, il fut le bras 
armé du Jamiat-e islâmî de Burhanuddin Rabbani. 

Les images de notre second exemple présentent une juxtaposition d’effigies de 
personnages et de motifs religieux et guerriers. Elles datent des années quatre-vingt et du 
début des années quatre-vingt-dix et sont presque toutes imprimées au Pakistan. Beaucoup 
d’entre elles sont l'œuvre de Sarwar Khan, un artiste de Lahore. Les motifs et personnages se 
                                                           
9 Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries populaires en islam, op.cit., 56, fig. 49. 
10 V. par exemple le film et le livre récents de Christophe de Ponfilly: Christophe de Ponfilly, Massoud l'Afghan. 

Paris: Editions du Félin, et Issy-les-Moulineaux: ARTE Editions, 1998. Massoud l'Afghan. Film 
documentaire. Coproduction La Sept ARTE, Interscoop (1998 - 90 min). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 
 

retrouvent dans toute une constellation d’images composées, qui présentent ainsi l’aspect de 
citations d’œuvres antérieures. Leur composition implique un gisement iconographique 
considérable: portraits de dirigeants passés de l’Afghanistan et d’autres pays musulmans, 
motifs tirés des peintures de batailles du premier Empire, photographies de la Seconde Guerre 
mondiale, scènes de films de série B, Rambo II par exemple, en passant par les figures 
emblématiques de l’histoire de l’islam, des thèmes et monuments islamiques. Le Coran, La 
Mecque et Médine, la mosquée-tombeau de Mazâr-i Sharîf, sont des motifs récurrents dans le 
nord de l’Afghanistan. 

Sarwar Khan utilise souvent des fragments d’œuvres antérieures pour en recomposer de 
nouvelles; il dispose dans une cité comme Lahore de sources iconographiques importantes. 
On peut faire l’hypothèse que le département des Beaux-Arts de l’Université est l’un des 
dépositaires de l’héritage artistique du sous-continent indien à l’époque coloniale, tout en 
étant bien équipé d’ouvrages portant sur la peinture européenne du 19e siècle. Si certains 
aspects de ces images composites sont directement inspirés par la guerre d’Afghanistan, 
d’autres rappellent “l’orientalisme” indien,11 nourri d’une réinterprétation indigène de 
l’orientalisme occidental. Cette influence est visible dans l’ornementation et le style des 
portraits des souverains afghans de la première moitié du 20e siècle. En réalité, les “posters” 
indo-pakistanais, qu’ils représentent Saddam, les leaders de la résistance afghane ou Benazir 
Bhutto, portent la marque d’une origine complexe où entrent, parmi d’autres ingrédients, les 
leçons de l’art nationaliste né dans le souscontinent au 19e siècle et le développement de la 
lithographie sous influence allemande. 

Revenons à Massoud (ill. 2). Ce personnage emblématique arbore un visage juvénile (il a 
22 ans en 1978, lors du coup d’Etat marxiste à Kaboul), imberbe (c’est l’exception!); il est 
armé d’une kalachnikov. Il apparaît souvent dédoublé, ou davantage, dans la même image, 
portant plusieurs tenues qui sont autant d’avatars du personnage, de figures possibles du 
héros:: kamîz-o-shalwâr blanc avec gilet à la pakistanaise, collant noir avec arme 
automatique à la Rambo, uniforme d’officier de l’armée royale afghane, à vrai dire identique 
à la tenue du roi Zaher Shah (mais sans cravate). 

L’exemplarité du héros, de même que l’efficacité du message iconographique sont rendues 
par la juxtaposition, sur la même image, de personnages illustres et de souverains appartenant 
à l’histoire passée de l’Afghanistan et de l’islam, accompagnés de leaders des divers partis de 
la résistance (ill. 3). S’y ajoutent des motifs, attitudes et attributs, encore une fois récurrents, 
que l’acheteur redécouvre d’image en image. 

A côté des scènes héroïques tirées de la peinture de batailles du 19e siècle européen, on 
découvre à plusieurs reprises, preuve d’une vogue extraordinaire, la photographie prise le 23 
février 1945 par Joe Rosenthal, de l’Associated Press, montrant des Marines plantant le 
drapeau américain sur l’île d’Iwo-Jima. Mais la fameuse photo est transformée; les marines 
sont revêtus de l’uniforme pakistanais, et le drapeau est tantôt celui du Pakistan, tantôt celui 
de l’Afghanistan d’avant le coup d’Etat de 1978. 

Pas de femmes sur ces images, conformément au registre guerrier qui est le leur et à leur 
caractère héroïco-islamique. Les personnages et les objets apparaissent sur fond uniforme; il 
n’y a ni ombre ni perspective ou, plutôt, le regard du spectateur est confronté à une 
perspective éclatée: l’arrangement des éléments selon leur Statut hiérarchique et les 
impératifs graphiques seuls comptent et non le souci du réalisme ou de vraisemblance. 
Remarquons que les souverains Amanullah et Zaher Shah, dont les portraits occupent une 
place importante dans plusieurs de ces images, sont loin d’être des sujets d’admiration pour 
les moudjahidins afghans, partisans d’une république islamique. Qui plus est, entre 1978 et 

                                                           
11 Parta Mitter, Art and Nationalism in Colonial India, 1850-1922, Occidental Orientations, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1994. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97 
 

1992, le souvenir d’Amanullah est vénéré et son œuvre revendiquée par les communistes à 
Kaboul pour son action moderniste et réformatrice. L’artiste, c’est évident, n’est pas un 
moudjahid afghan et son message réside dans l’exaltation des grands homines du passé de 
l’Afghanistan, représentés dans la majesté et la théâtralité que permet le cadrage, et non selon 
leur rectitude idéologique et politique. 

De par son caractère composite, et quoiqu’elle soit étroitement liée au conflit afghan, cette 
série d’images possède une temporalité interne ambiguë. A cause de la rencontre de scènes et 
de personnages du présent et du passé, avec une tension vers la victoire future... il y a comme 
un court-circuit chronologique. Le spectateur est ainsi placé hors des repères spatio-temporels 
précis, tout en baignant dans une hyper-histoire héroïque et sacrée où les blessés d’Eylau 
voisinent avec Massoud en Rambo, les Marines d’Iwo-Jima avec le tombeau supposé de Ali à 
Mazâr-i Sharîf. 

L’interprétation, comme le rappelle Martine Joly “présuppose aussi le contexte 
d’expérience antérieur dans lequel s’inscrit la perception esthétique”12. Pour l’acheteur 
“engage” ou proche de la scène du drame comme pour l’amateur plus lointain, l’œuvre se 
comprend à partir de nombreux signaux et références implicites et explicites. C’est “l’horizon 
d’une expérience esthétique intersubjective préalable”; et pas seulement esthétique; les 
allusions et les citations iconographiques de Sarwar Khan trouvent un public pour lequel elles 
sont intelligibles, si ce n’est repérables et identifiables dans le détail. Cette expérience 
antérieure est ancrée dans un univers où les références religieuses, récits et versets 
coraniques, histoire de l’islam, voisinent avec les images véhiculées par les médias 
contemporains. Elle renvoie donc à des univers familiers à partir desquels nos images, si 
composites, si redondantes, retrouvent leur unité, que l’amateur soit afghan ou pakistanais. 

La question de l’interprétation amène pourtant à poser celle du repérage et du décryptage 
par l’acheteur des allusions et des citations, dont certaines assurément lui échappent. La mise 
en scène d’éléments multiples, empruntés à des registres hétérogènes: résistance afghane, 
monuments de l’islam, guerre mondiale, 19e siècle européen, laisse supposer qu’à côté des 
figures proches nécessairement reconnues, d’autres formes et figures sont efficaces par elles-
mêmes, même sans identification formelle; les combinaisons et les redondances, décryptées 
dans le détail ou non, “pointent”, comme on dit, dans la même direction, celle de l’Unité et 
du combat légitime. 

Cette unité n’existe pas dans les faits. Les chefs de la résistance afghane sont en 
concurrence pour le pouvoir et bientôt des adversaires déclarés; il y a, on l’a vu, 
incompatibilité entre le principe monarchique qu’incarnent Amanullah et Zaher Shah et la 
république islamique d’Afghanistan des moudjahidins. Les intérêts fondamentaux du 
Pakistan et de l’Afghanistan sont divergents. Sur l’image en revanche, tout et tous convergent 
vers un but unique: la victoire de l'islam. comme convergent les diverses incarnations de 
Massoud vers le type idéal du leader. Alors que l’Afghanistan est socialement, ethniquement, 
idéologiquement déchiré en de multiples factions, cette imagerie populaire offre une sorte de 
mythologie politico-religieuse à valeur unificatrice et réconciliatrice en réunissant, dans un 
même cadre, Afghanistan et Pakistan, chiisme et sunnisme, nationalistes et islamistes, ainsi 
que leaders politiques de diverses obédiences. Lorsque le djihad était encore en vigueur 
contre le gouvernement impie de Kaboul, cet œcuménisme en images était prolongé dans 
l’espace public des camps de réfugiés afghans au Pakistan, sur les murs des maisons de thé et 
ceux des boutiques, par la juxtaposition de personnages aussi divers que Khomeyni, Zaher 
Shah, Daoud, Zia-ul-Haq, Massoud et Gulbuddin Hekmatyar. A la fragmentation politique et 
idéologique réelle correspondaient, jusqu’au milieu des années quatre-vingt-dix, une solution 

                                                           
12 Martine Joly, Introduction à l'analyse de l'image, Paris: Nathan, 1993, 52. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 
 

des oppositions et une réconciliation dans l’imaginaire de la représentation picturale. 
 

Benazir Bhutto ou l’orpheline en prière 
Les images à l’effigie de Benazir sont plus simples; elles ont un caractère électoral et sont 
centrées sur la personne de la femme candidate ou chef de gouvernement. Dans ces “posters” 
politiques sont à l’œuvre deux procédés - au moins – d’accréditation et de légitimation. L’un, 
purement politique et en quelque sorte vertical, procède par juxtaposition partielle, comme en 
diachronie, des chefs de la dynastie Bhutto: derrière Benazir, sa mère et son père, feu le 
président et premier ministre Zulfikar Ali Bhutto, condamné à mort et exécuté sous son 
successeur, le général Zia. En revanche, derrière les portraits de Zia comme de ceux de 
Nawaz Sharif, l’adversaire de Benazir et actuel Premier ministre (1999), se profilent les 
fondateurs et “patrons” du Pakistan, Iqbal et Jinnah (ill. 4). 

L’autre procédé, celui qui nous importe ici, est fondé sur le pouvoir de légitimation et de 
sanctification que confère l’islam. Sur une de ces images du troisième ensemble, on voit 
Benazir en prière, la tête recouverte d’un voile blanc, les mains jointes tenant un tesbîh. Au-
dessous d’elle, la flèche, emblème du PPP (Pakistan People Party), les villes saintes de 
Médine et de La Mecque flottent dans un ciel bleu, entourées de colombes (ill. 5). 

Le texte de la prière de Benazir figure dans un cartouche à droite de l’héroïne, en ourdou. 
En voici la traduction approximative: 

“O Dieu tout puissant 
Ecoute la prière de la pauvre que je suis 
Je suis filie de la terre d’Asie, 
Servante de Kerbela 
Entourée de l’armée de Yazîd 
Attendant le verdict, 
Orpheline sans lieu ni appui 
Sauve-moi de cette situation difficile. 
A toi seul cette prière. 
A travers Ḥusayn 
Abat l’orgueil de l’oppression. 
O Allah, ô Prophète, 
Moi, Benazir, l’innocente!” 

La référence à Ḥusayn et à Kerbela ainsi qu’à Yazîd, le cruel adversaire de Ḥusayn, nous 
place dans la perspective du chiisme, courant minoritaire de l’islam au Pakistan mais auquel 
appartiennent les Bhutto. 

Il y a donc dans cette image l’exploitation du thème victimaire familier aux chiites. 
Candidate alors au poste de Premier ministre, Benazir se place sous la protection du Très 
Haut et se situe symboliquement dans le parti des martyrs. Ce faisant, elle métamorphose ses 
adversaires politiques en impies et en persécuteurs, partisans de Yazîd “l’imposteur”. 

Le contexte sacré que le “poster” exploite place également Benazir dans un autre 
voisinage, ou sous un autre patronage: celui de Fatima, filie de Muḥammad et de sa première 
épouse Khadîdja, épouse de Ali et mère de Ḥusayn. Vénérée par les chiites et les sunnites 
aussi bien, étroitement associée au Prophète, elle incarne tout ce qu’il y a de divin dans la 
condition féminine. Un hadith la déclare “la reine des femmes du Paradis”, aux côtés de 
Maryam, Marie. 

Un autre registre encore est à considérer, celui de la vogue extraordinaire des images 
montrant une femme en prière, parfois accompagnée de deux enfants proprets, dodus et 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99 
 

pieux. Ces “posters” sont produits et répandus de Bombay à Damas et de Calcutta ou de 
Delhi à Alep.13 

Le “poster” de Benazir en prière se situe très précisément dans ce registre. Freitag, dans 
l’article mentionné, rappelle une des origines de telles images dans le sous-continent indo-
pakistanais. Elle serait à mettre en relation avec la diffusion de masse de chromos et de 
calendriers illustrant la promotion des nouvelles classes moyennes et le rôle nouveau, au sein 
de la société, assigné aux femmes, qu’elles soient hindoues ou musulmanes. La femme, sur 
certaines de ces images, a le visage découvert; elle sait lire. Accompagnée d’enfants, elle 
apparaît comme la gardienne des valeurs familiales et religieuses, une gardienne modérément 
réformiste pour qui l’accès à la connaissance est autorisé. Les rôles hommes/femmes 
semblent, implicitement du moins, bien marqués sur une des images indiennes où on peut 
lire: “le meilleur des biens de ce monde est la bonne épouse qui montre à son mari la voie du 
salut et le seconde pour les affaires de ce monde”. 

Il apparaît que si les registres religieux et politique sont dominants dans l’image de 
Benazir en prière, le thème domestique avec enfants, apparent dans d’autres posters à effigie 
féminine, n’y est guère présent. En revanche, un thème est fortement suggéré, celui de la 
communauté, soit des croyants, soit du parti. L’image participe à la fois de la dévotion 
personnelle, de l’activisme politique14 et d’un féminisme modéré, ce qui est caractéristique du 
courant moderniste islamique. On peut se demander qui l’emporte, du registre politico-
féministe ou du registre religieux, de la flèche du PPP ou de la prière de l’héroïne. 

Je ferai, pour conclure, deux remarques: 
– l’une est d’ordre esthétique et prend acte de l’extraordinaire métissage iconographique et 

stylistique dont témoignent ces images populaires. Des éléments qui appartiennent aux 
traditions des 19e et 20e siècles européens avec leurs expressions figurées diverses: 
lithographiques, décoratives, photographiques..., pour nous souvent dépréciés comme art de 
masse, kitsch, BD, publicité... sont réinterprétés et ressaisis avec force dans de nouvelles 
synthèses expressives, en générant émotion et adhésion. Ces nouveaux moyens sont au 
service d’enjeux majeurs, religieux et politiques. 

– l’autre remarque est liée au contenu. dans la mesure où le médium peut être distingué du 
message. Dans cette imagerie politico-religieuse, des moyens et sources iconographiques 
considérables sont mobilisés visant à faire de Saddam Hussein, de Benazir Bhutto, de 
Massoud et de bien d’autres, des individus exemplaires, des champions d’une cause. Leur 
théâtre est l’univers où se livre la bataille entre les croyants et les autres. Dans le message, 
l’horizon de la nation est le plus souvent dépassé: Saddam est le ‘alamdâr de tous les 
musulmans; Benazir fait vibrer la corde sensible de tous les chiites et de toutes les croyantes; 
Massoud est un combattant de l’islam avant tout; les lieux de production et la diffusion de 
l'image l’indiquent par ailleurs clairement. 

L’adversaire est omniprésent et menaçant, mais rarement désigné. En réalité, l’adversaire, 
c’est la désunion des peuples de l'islam ou leur tiédeur, et le public cible, c’est la umma tout 
entière, toujours divisée, et toujours en quête d’un leader. 

Bibliographie 
Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries populaires en islam, Genève, 

Georg Editeur, 1997. 

                                                           
13 V. Sandria B. Freitag, op.cit. 
14 Freitag, op.cit., 31. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 
 

Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une présence absente: symboles et 
images populaires du Prophète Mahomet”, in Derrière les images. Neuchâtel, Musée 
d’ethnographie, 1998, 139-170. 

Micheline Centlivres-Demont, “Images populaires islamiques au Moyen-Orient”, 
Encyclopaedia Universalis, Paris, 1994, 385-387. 

Sandria B. Freitag, “Indian Muslims, the Islamic World, and the Visual Language of the 
Nation”, communication à la 2nd Rockefeller Conference, Chapel Hill, 1996, 34 p. 
[manuscrit]. 

Mazhar Sevket Ipşiroglu, Das Bild im Islam: ein Verbot und seine Folgen, Munich, 1971. 

Martine Joly, Introduction à l’analyse de l’image, Paris, Nathan, 1993. 

Parta Mitter, Art and Nationalism in Colonial India, 1850-1922. Occidental Orientations, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1994. 

F. M. Pareja, Islamologie, Beyrouth, Imprimerie catholique, 1964. 

Christophe de Ponfilly, Massoud l’Afghan, Paris, Editions du Félin, et Issy-les-Moulineaux, 
ARTE Editions, 1998. 

Massoud l’Afghan, Film documentaire, Coproduction La Sept ARTE, Interscoop (1998 -90 
min). 

Gregory Starrett, “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American 
Anthropologist, 1997/1, 51-68. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101 
 

 

Ill. 1: (318) Saddam Hussein tenant l'étendard portant l'inscription “Allâh Akbar Voir le 
tableau de L. David “Bonaparte franchissant le Grand Saint-Bernard”, 1801. Imprimé à 

Karachi. Achat Quetta août 1993. 

 

Ill. 2: (36) Triple portrait de Massoud. Imprimé à Lahore. Achat Peshawar 1988. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 
 

 

Ill. 3: (45) Personnages de l'histoire de l'Afghanistan et de la résistance afghane. Signé 
Sarwar Khan. Imprimé à Lahore. Achat Quetta novembre 1990. 

 

Ill. 4: (212) Mohammad Zia ul-Haq, sous les effigies de Mohammad Ali Jinnah et de 
Mohammad Iqbal. Imprimé à Lahore. Achat Pakistan 1988. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103 
 

 

Ill. 5: (203) Benazir Bhutto en prière. Signé Mohsen Naqwi. Imprimé au Pakistan. Achat 
Quetta novembre 1990. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 
 

IMAGES ET “MODERNITE”

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

