Gerhard Kaiser

Welt ist Text und Text wird Welt
Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt«

Christian Lehnerts Libretto zu Hans Werner Henzes Oper »Phaedra«
endet im Bild eines Vogels, der sich am Widerstand des Todes wie an
einem Aufwind emporschraubt, kreisend und singend »wilder als alles
Vergangliche«. Er ist Symbol der Kunst, die ungebrochen und unbrech-
bar die Kraft hat, Versohnungsbilder des Menschen mit sich und seiner
Welt hervorzubringen. Etwa 20 Jahre zuvor lauft Christoph Ransmayrs
1988 erschienener Roman »Die letzte Welt« in die Vision einer aufblii-
henden Welt aus, und zwei entsetzlich erniedrigte junge Frauen sowie ihr
blutdurstiger Verfolger schwingen sich — im Augenblick der zum Mord
geschwungenen Axt verwandelt in Nachtigall, Schwalbe und Wiede-
hopf - als Vigel in einen »nachtblauen Himmel« (S. 284).! Ransmayr zi-
tiert in diesem Aufschwung eine Episode aus den »Metamorphosen« des
romischen Klassikers der Augusteischen Zeit, Ovid. Damit stellt er sich
in eine grofle Tradition, denn diese Dichtung diente dem Mittelalter als
Kompendium des mythologischen und historischen Wissens der Antike,
und auch spiter bediente sich die europiische Weltliteratur immer wie-
der aus diesem Fundus, der die Masse und Vielfalt der griechischen und
romischen Mythen und anderes Erzahlgut verschiedener Herkunft und
literarischer Auspriagung spitzeitlich zusammenfafite und organisierte.
Das ergab ein philosophisch grundiertes literarisches Bild der Welt, als
dessen Verkiindiger Ovid im 15. und letzten Buch der »Metamorpho-
sen« den frihgriechischen Philosophen Pythagoras auftreten lafit. Aus
einer Vielzahl von Figuren und Geschichten, in denen es jeweils um Ver-
wandlungswunder — meist von Menschen in Tiere, Steine oder Pflanzen
— geht, ist eine Verwandlungsgeschichte der Welt vom Chaos der Urzeit
bis hin zum Augusteischen Imperium Romanum entstanden.

1 Die Secitenziffern in Klammern verweisen auf die Ausgabe: Christoph Ransmayr: Die
letzte Welt. Roman. Mit einem Ovidischen Repertoire. In: Die Andere Bibliothek. Hg. von
Hans Magnus Enzensberger. Nordlingen 1988.

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 327

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei sind Ovids »Metamorphosen« schon in sich selbst eine Verwand-
lungsgeschichte der Homerischen Gattung des Epos. Homer bringt in
»Ilias« und »Odyssee« Gotter- und Menschenwelt um thematische Hand-
lungskerne zum Kreisen — den Zorn des Peliden Achill bei der Belagerung
Trojas durch die Griechen und die Heimkehrgeschichte des griechischen
Heros Odysseus nach dem Fall Trojas. Der romische Homeride Vergil,
nur einige Jahrzehnte alter als Ovid, iibertrdgt in seiner »Aeneis« dieses
formale Modell auf den Kénigssohn Aeneas, der aus dem Untergang
Trojas entkommt und zum Ahnherrn des rémischen Weltreichs wird.
Ovid hingegen entwickelt eine Grofiform aus epischen Kleinteilen und
verschlingt in diesem Pseudo-Epos geistreich und artistisch eine Fiille von
Geschichten zu immer neuen Variationen eines gedanklichen Konzepts,
nach dem die Metamorphose das Grundmuster des Weltgeschehens ist.
Der Hexameter, das klassische Versmafd des Epos, ist aufgenommen; die
heroische Weltsicht des Homerischen und Vergilischen Epos ist verbli-
chen in die skeptische Einsicht des gebildeten Weltmannes, daf} es auf
Erden nichts Bestindiges gibt als den Wandel. Dieses Weltbild wird in
der Weise des Epos demonstriert, denn das Epos fithrt an seinen Figuren
den Weltlauf vor, der Roman den Erfahrungsweg individueller Figuren.
Das Epos ist objektorientiert auf die Weltordnung, der Roman subjekt-
zentriert im Helden.

Ransmayrs Roman — Metamorphose von Ovids »Metamorphosen«

Christoph Ransmayr nennt »Die letzte Welt« einen Roman und markiert
damit unauffillig eine Gattungsgrenze gegeniiber Ovid, auf die zuletzt
zuriickzukommen ist. Deutlich ist dagegen die stoffliche Ankniipfung
an das Ovidische Hauptwerk, eben die »Metamorphosen«. Ransmayr
tritt bereits im Untertitel seines Romans — »Mit einem Ovidischen Re-
pertoire« — spielerisch als Foeta doctus und Epigone auf, der in der Manier
alexandrinischer Philologen den dichterischen Text — hier allerdings sei-
nen eigenen — mit erkldrenden Noten versieht. So bereitet er den Leser
auf ein manieristisches Verfahren vor. Tatsdchlich ist Ransmayrs Werk
eine unerhorte, bei seinem Erscheinen 1988 sofort Sensation machende
Verschmelzung von literarischem Bezichungs- und Sinnspiel mit einem
von Spannung und sinnlicher Anschauung gesittigten Erzihlen, das

328 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leidensbilder aus dem zeitgendssischen historischen Gedéachtnis aufstei-
gen lafit und sie mit den Ovidischen Mustern verschlingt. Unser Wort
»Text« kommt vom lateinischen »textus«, Gewebe, und schon der von
Ovid bewunderte Lukrez hat in seinem Lehrgedicht »De rerum naturac«
das Wort als Metapher nicht nur fiir das Verhaltnis der Atome des Welt-
baus zueinander, sondern auch fiir die Faktur seines dichterischen Texts
verwendet. Ovid kommt in die Néhe dieser Vorstellung, wenn er in den
»Metamorphosen« die kunstvolle Weberin Arachne mit ihren bildhaft
»sprechenden< Webereien schildert. In der neueren europiischen Litera-
tur erscheint dann verbreitet die Metaphorik »textus« = Gewebe = Text;
auch bei Ransmayr, der Ovids Arachne als Figur aufnimmt.?

Ein Gewebe ist Ransmayrs gesamter Text zunéchst einmal durch die
Art und Weise, wie er Episoden, Figuren, Motive und Symbole mit-
einander verkniipft und aufeinander verweisen lafit. Von fern erinnert
sein Werk an einen historischen Roman, der um die Gliickswende in
der Biographie des romischen Klassikers Publius Ovidius Naso und das
Schicksal seines Hauptwerks, eben der »Metamorphosens, kreist. Vom
gefeierten, wohlhabenden adligen Gesellschaftsdichter in der Metropole
des Reichs und in der Gunst des Augustus stirzt Ovid im Jahr 8 nach
Chr. unvermittelt ab zum Staatsverbannten an der Peripherie des Impe-
riums, dem armseligen Schwarzmeerhafen Tomi. In Verzweiflung hat er
vor der Abschiebung das Manuskript seines epischen Grofiwerks, der
»Metamorphosens, verbrannt. Das tritt aus der Perspektive seines rémi-
schen Freundes Cotta in den Blick, der sich auf das Gerticht vom Tod
des Dichters hin neun Jahre spiter (S. 18) zu Schiff in die ferne Provinz
am Ubergang in die Barbarei begibt, um dort nach Spuren Ovids und
seines Manuskripts zu suchen.

Literatur aus Literatur, Wirklichkeit aus Kunst

Aus dieser Suchgeschichte entwickelt Ransmayr ein Bild des Rémischen
Imperiums von seiner 6stlichen Randzone her, wobei er die Geschichte
Ovids und die Polaritidt der Handlungsorte Rom und Tomi aus einem

2 Zur Geschichte des Bedeutungsspiels »textus«Text von Ovid bis in die Moderne vgl.
Hans Staub: Der Weber und sein Text. In: Das Subjekt der Dichtung. Festschrift fiir Gerhard
Kaiser. Hg. von Gerhard Buhr, Friedrich Kittler, Horst Turk. Wiirzburg 1990. S. 533-554.

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 329

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spannungsverhiltnis literarischer Reminiszenzen entstehen lafit. Erzeugt
schon der Dichter der »Metamorphosen« Literatur aus Literatur, so baut
Ransmayr dieses Verfahren der Intertextualitit raffiniert aus,® indem
er sich bet seiner Textkonstitution auf zwei entgegengesetzte Ovidische
Textcorpora bezieht. Den verzweifelten Abschied des verbannten Dich-
ters, seine Vernichtung der Handschrift der »Metamorphosens, die Ge-
fahren der Seefahrt, das Grauen des Verbannungsorts taucht Ransmayr
in die diistere Farbe und die depressive Grundstimmung, die Ovid im
Exil selbst den Realien seines Lebens durch die Stilisierung seiner Leiden
in elegischen Distichen gegeben hat. Sie gehéren wie die »Metamorpho-
sen« der Weltliteratur an und sind als » Tristia« und »Epistulae ex Ponto«
aus der Verbannung schubweise zur Veréffentlichung in die Metropole
geschickt worden, um die Anteilnahme des weltstiddtischen gebildeten
Publikums, vor allem aber die Gnade des Imperators zu erwirken. Ver-
geblich; der Dichter ist in der Verbannung gestorben und nicht einmal
der Zeitpunkt und die Umstinde seines Todes sind bis heute bekannt.
Er ist verschollen im Exil.

Im Gegensatz zum ausdriicklichen »Metamorphosen«-Bezug des
Romans erfolgt die Einfarbung des historischen Sachverhalts von der
elegischen Dichtung Ovids her stillschweigend. Ransmayr erzeugt aus
dem literarischen Material der Elegien eine beklemmende und bedriik-
kende Pseudo-Realitit, in der er die mythologischen Erzihlkerne und
die literarische Phantasiewelt der »Metamorphosen« wie ein Myzel wu-
chern lafit. Die immanente literarische Aufladung von Ovids Elegien
her wird damit nach auflen gekehrt. Ransmayrs Tomi im Schlagschatten
der Ovidischen Elegien ist ein vom geographisch-historischen Schwarz-
meerhafen sehr abgehobener literarischer Topos, der, abgesehen von der
Provinzialitit, wenig mit dem Tomi(s) der augusteischen Zeit (dem heu-

3 In einem Interview mit Barbara Vollstedt am 17. Oktober 1996 spricht Ransmayr von
seiner »Idee«, das Verfahren Ovids selber anzuwenden, »namlich diese Tradition, die Gestal-
ten der griechisch-rémischen Mythologie zu nehmen, und zu einer Art Rohmaterial fiir meine
eigene Geschichte zu machen«. Zitiert in: Barbara Vollstedt: Ovids »Metamorphoses«, »Tri-
stia« und »Epistulae ex Ponto« in Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt«. Paderborn
u. a. 1998, S. 27. Diese hervorragende Kélner Dissertation geht detailliert den Beziigen Rans-
mayrs auf die genannten Werke Ovids nach. Ich greife auf diese Ergebnisse (mit ihren Ein-
zelnachweisen) zuriick und verweise generell auf Vollstedts Interpretation. Wahrend sie den
Blick vor allem auf die sukzessive inhaltliche Entfaltung der Romanwelt richtet, nehme ich
vorwiegend ihre symbolische Architektur in den Blick. Uberschneidungen in Einzelergebnis-
sen verstehen sich von selbst und kénnen nicht im Einzelnen nachgewiesen werden.

330 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigen Constanta in Ruménien) zu tun hat. Hier findet Cotta nicht den
verschollenen Dichter und sein Werk, wohl aber stofit er auf Personen
und Ereignisse, die Metamorphosen aus Ovids »Metamorphosen« sind.
Dergestalt 1dfit Ransmayrs Roman einen Text der Weltliteratur wieder-
auferstehen — wenn auch zur >Wirklichkeit<>entstellt« - , von dessen vor-
heriger Vernichtung durch den Dichter im selben Roman erzédhlt wird.
Die Entstellung allerdings wird nur fafllich durch Relationierung zu dem
gemifl der Romanfiktion angeblich verlorenen klassischen Text, den
das Ovidische Repertoire Ransmayrs dann wieder ausdriicklich zitiert.
Man muf} also den vorgeblich verschwundenen Text kennen, um den
tatsdchlich vorhandenen adédquat zu erfassen. Indem so die literarische
Konstitution von Realitit im Roman als Vexierspiel inszeniert wird, wird
das Realitdtsverhdltnis von Literatur zum Subtext.

Nicht nur findet sich Cotta unterwegs nach dem verschwundenen
Dichter in einer >Wirklichkeit« vor, in der ihm Figurationen von dessen
gleichfalls verschwundenem Hauptwerk als gelebtes Leben entgegentre-
ten. Cotta trifft dartiber hinaus auf Steine, Menhire und Tuchfetzen mit
Textelementen des Epos, und er begegnet schliefllich in der Schwarz-
meerstadt Gestalten wie der Nymphe Echo, die, wihrend sie Mythen des
Epos transformiert leben, andere Mythen aus den Metamorphosen nach-
erzdhlen. Sie treten neben die Text-Weberin Arachne und den reisenden
zwergwiichsigen Filmvorfiihrer Cyparis, der verfilmte Metamorphosege-
schichten in Tomi darbietet. Virtuos treibt Ransmayr so Ovids Verschach-
telungstechnik auf die Spitze, mit der dieser durch Handlungsfiguren der
ersten Erzdhlebene Erzdhlungen zweiten Grades in das Geschehen ein-
flechten lafit. Aus all diesen Verschichtungen gewinnt es einen pragnan-
ten Sinn, daff bei Ransmayr die Fahrt nach Tomi auf einem Schiff erfolgt,
dessen Name »Trivia« ein Epitheton der griechischen Zaubergéttin He-
kate ist.* Im Zeichen einer chthonischen Géttin, die nicht zu den klassi-
schen olympischen Gottern gehoért, geht die Reise in ein Land, in dem es
nicht geheuer ist, ein Land der Uneindeutigkeiten und des schwanken-
den Bodens. >Triviac< ist die Dreiweggabelung, ein alter Zauberort. Eine
Dreiweggabelung konstituiert auch Ransmayrs Text: eine fiktionale Rea-
lititsebene im Doppelbezug auf die diister-monotone literarische Folie
der Elegien und die polychrome literarische Folie der »Metamorphosenc.

4+ Vgl ebd., S. 33.

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 331

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Textgewebe

Der erste Satz von Ransmayrs Roman lafit einen Vogelschwarm als Or-
kan oder einen Orkan als Vogelschwarm auf das Schiff niederstiirzen, das
Cotta iibers tobende Meer zum Verbannungsort des Dichters Ovid tra-
gen soll. Am Ende erheben sich vor Cottas Augen Schwalbe, Nachtigall
und Wiedehopf in den Himmel, und ein »ungeheurer Méwenschwarme«
rauscht auf: »befreit aus den Kettfiden verschimmelter Webbilder stiirz-
ten die Vigel in einen Himmel, dessen Blau wolkenlos war« (S. 286).
In Schwalbe, Nachtigall und Wiedehopf werden bei Ovid der Thraker-
konig Tereus, seine Gemahlin Prokne, eine Kénigstochter, und deren
Schwester Philomele am Ziel einer schrecklichen Kette des Verbrechens
verwandelt: Tereus hat seine Schwégerin Philomele verfithrt und verge-
waltigt und versucht sie mundtot zu machen, indem er ihr die Zunge ab-
schneidet. Prokne, die von der Gewalttat ihres Ehemannes erfahren hat,
totet aus Rache ihren einzigen, gemeinsamen Sohn Itys und setzt ihn,
zusammenwirkend mit ithrer miflbrauchten Schwester Philomele, dem
treulosen Ehemann als gesottene Speise vor. Aufgeklért iiber seine fiirch-
terliche Mahlzeit, will Tereus die beiden Frauen erschlagen, aber alle drei
werden — wie schon gesagt — am Ende der Verfolgungsjagd zu auffliegen-
den Vogeln - Tereus zum stinkenden Wiedehopf, Prokne zur Nachtigall
und die geschindete und verstiimmelte Philomele zur Schwalbe, dem
Sinnbild des Frithlings, der Fruchtbarkeit und des Lichts.

In der Verbannungskleinstadt Ransmayrs ist die sozial definierte Stil-
héhe der Geschehnisse und Figuren Ovids ins Dumpfe abschattiert:
Tereus ist Schlachter geworden, Prokne seine im Kummer verfettete, be-
trogene Ehefrau, Philomele eine geistesgestorte barfiiflige Fremde, deren
Gesicht und Mund von der Gewalttat entstellt sind und in der Prokne
ithre verschollene Schwester zu erkennen glaubt. Dabei prisentiert sich
diese Konstellation als dsthetisch hervorgebracht durch die Hintiberspie-
gelung des textuellen Geschehens auf die Ebene der bildenden Kunst,
die wiederum bei Ovid schon ihre >Vorgeschichte« besitzt. Wird doch
in den »Metamorphosen« vom Bildhauer Pygmalion erzdhlt, der sich
in eine von ihm geschaffene Madchenstatue verliebt, die unter seiner
bildenden Hand Leben gewinnt: lebendige >Wirklichkeit< entsteht aus
Kunst. Ransmayr treibt das Motiv weiter, indem er die Tereus-Prokne-

332 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philomele-Handlung Ovids in Tomi zur Verlebendigung eines gewebten
Bildes der kunstvollsten Weberin Arachne macht, einer Taubstummen,
die Ovid seine Erzahlungen von den Lippen abgelesen und in leuchten-
de Gewebe umgesetzt hat — nach dem Muster der verkehrten Welt: die
Taube >hort¢, die Stumme >spricht«. Dabei ist Arachne als Romanfigur
Ransmayrs wiederum die Heldin einer Episode der »Metamorphosens,
eine junge Frau, die Athenes Webkiinste zu iiberbieten behauptete und
zur Strafe von ihr in eine Spinne verwandelt wurde. Eine Gestalt der
»Metamorphosen« Ovids ist mithin als Romangestalt Ransmayrs die
Weberin der Metamorphosen Ovids. Aber bereits Ovids Philomele, die
mit dem Ausreiflen den Zunge brutal der Sprache beraubt ist, gibt ihrer
Schwester Prokne durch ein von ihr gefertigtes Gewebe zu >lesens, was
"Tereus ihr angetan hat. Fir die Weberin Arachne ist »der Webrahmen
ein von Kettfiden vergittertes Fenster in eine grellbunte, lautlose Welt«
(S. 155). Wenn also bei Ransmayr am Ende die Vogel »aus den Kett-
faden verschimmelter Webbilder« in einen wolkenlos blauen Himmel
stiirzen, entfliegen sie entkettet« der Kette und dem Schufl des Gewebes,
dem >textus< des Ovidischen und des Ransmayrschen Texts, ohne den es
sie nicht gibe, und verwirklichen ihn dabei doch auch.

Verwandtschaft und Divergenz der Geschichtsbilder:
Das Verschwinden der Gotter

Ransmayr spielt nicht nur mit Motiven und Figuren der Ovidischen
»Metamorphosens, er erspielt aus ihnen auch ein Geschichtsbild. Es
steht zunéchst im Kontrast zu dem Ovids, denn es ist gotterlos, wahrend
bei Ovid wie bei Homer die Gétter des antiken Gotterhimmels und die
Menschen einander begegnen und géttliches und menschliches Handeln
vielfaltig ineinander greifen. Die Gottergestalten der »Metamorphosen«
treten bei Ransmayr nicht auf oder sind zu Menschen herabgestuft. Das
gleiche geschieht einer Nymphe wie Echo oder einer allegorischen Gott-
heit wie Fama, die zur Kolonialwarenhdndlerin geworden ist. In alledem
fuhrt Ransmayr mit der Entgétterung aber auch die Tendenz Ovids
weiter, die antiken Gotter, die bei Homer noch etwas von existentiellen
Gewalten an sich haben, als Figuren des schon vielfiltig dichterisch be-
arbeiteten Mythos tiberwiegend literarisch zu legitimieren: Jupiter wird

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 333

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichsam zum Zitat Jupiters. Bei Ransmayr schliellich sind die antiken
Gotter in ihrer Gottlichkeit aus dem erzihlerischen Text ausgewandert
und im »Ovidischen Repertoire« zu Fufinoten geschrumpft, die seine Fi-
guren und Handlungsepisoden mit den Ovidischen parallelisieren. Dem-
entsprechend fehlt bei Ransmayr die Ovids Werk abschlielende und
vollendende Apotheose Julius Caesars und damit indirekt von dessen
Adoptivsohn Augustus, die als literarische Geste der Vergotterung zu-
gleich auf eine reale kultische Méglichkeit Roms verwies: Vier Wochen
nach seinem Tod wurde der historische Augustus, der Ovid verbannt
hat, offiziell zum Gott erklart. Dadurch wurde er nicht zu einem geglaub-
ten Gott, aber zur Gestalt eines vom Staat getragenen und staatstragen-
den kultischen Raums, den Ovid damit zuletzt fiir seinen mythischen
Gotterhimmel in Anspruch nimmt. Doch wo — wie bei Ransmayr — kei-
ne Gétter sind, da gibt es auch keine Erhebung zum Gott.

Vor allem hat Ransmayr mit seiner Eliminierung des Kaiserkults aus
dem Romangeschehen der Geschichtsdeutung Ovids die Spitze ausge-
brochen, denn seine »Metamorphosen« fithren den Verwandlungsreigen
des Weltgeschehens nach der Einschaltung eines Aeskulapischen Heil-
wunders zu guter Letzt in den Heilszustand des Augusteischen Zeitalters
tiber. Ransmayr hingegen erzéhlt eine Geschichte des ununterbrochen
fortschreitenden Weltverfalls. Tomi am Schwarzen Meer ist zunichst
einmal die titelgebende »letzte Welt« von Ransmayrs Roman nicht nur
im geographischen, sondern auch im zeitlichen und geschichtssymboli-
schen Sinn: Welt am Ende, bevolkert von »friih alternde[n], stets dunkel
gekleidete[n] Frauen« und »erschopfte[n] Méannern« (S. 10). Schritt fiir
Schritt riickt bet Ransmayr das perfekt organisierte, verwaltete und re-
gierte Augusteische Imperium ins fahle Licht moderner totalitdrer Staats-
gebilde, als dessen Reprisentant sich Cotta anfangs in Tomi am Ende
der Welt fihlt, wenn er versucht, dem wiisten Gerede eines irren Alten,
der einmal der Knecht Ovids und noch frither der Philosoph Pythagoras
gewesen sein mag, in seinem eigenen Erzdhlen »die Ordnung und die
Vernunft einer vertrauten Welt entgegenzusetzen: Rom« (S. 17f.). Tomi
ist der Chaos-Ort, das »Kaff«, das »Irgendwo« (S. 9) mit ruinésem, kaum
benutztem Hafen, die »eiserne [...] Stadt« (S. 11) armseliger »Erzkocher,
die ein »minderes Eisen« produzieren, und wo an allem der Rost frifit.
»Der Rost war die Farbe der Stadt« (S. 10). Schritt fiir Schritt entfremdet

334 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich Cotta, der Erinnerungstrager und damit Platzhalter des verbannten
Ovid, dem groflen Rom, verliert es als geistigen Gegenpol Tomis aus
dem Sinn (S. 189), wird aus dem mifltrauisch bedugten Fremden zum
akzeptierten Einheimischen unter den letzten Menschen von Tomi.

Ransmayr: Metamorphosen als Weltverfall — Dauer des Dichterruhms?

In der Romanrede von der eisernen Stadt klingt die antike Lehre der
Weltalter an. Ovid erzihlt sie in den »Metamorphosen« als Verfallsge-
schichte des Menschen. Sie fithrt in vier Epochen vom Goldenen Zeital-
ter des Gliicks und der Harmonie des Menschen mit den Géttern, der
Welt und sich selbst bis zum Eisernen Zeitalter menschlicher Miihsal,
Grausamkeit, Habgier und Weltausbeutung. Dem antwortet eine Sint-
flut als goéttliches Strafgericht. Wie in der Bibel gehort aber auch bei
Ovid die grofie menschheitsvertilgende Flut einer Frithzeit in relativer
Nihe zur Weltschépfung an, und die Historie im engeren Sinne folgt erst
darauf und wird vom guten Ende der Sintflut ermdglicht: Durch Gnade
des obersten der Gotter iiberlebt ein Menschenpaar die Flut und darf ein
neues Menschengeschlecht begriinden, indem es Steine hinter sich wirft,
die zu Menschen werden. All das steht schon im ersten der finfzehn
Biicher der »Metamorphosen«. Die Menschen- und Gottergeschichte
geht also noch lange in zahlreiche Entfaltungen weiter, wihrend bei
Ransmayr die heruntergekommene Nymphe Echo dem Zuhérer Cotta
die Sintflutsage Ovids gegen Ende der Romanhandlung mit trostlosem
Ausgang als apokalyptisches Zukunftsereignis erzihlt: Das neue, aus
Steinen entstandene Menschengeschlecht ist ein steinernes Geschlecht
und versinkt im Geroll von Tomi, der letzten verrosteten Stadt des eiser-
nen Zeitalters. Kein Gott wirkt an diesem Weltende mit - es geht quasi
selbstlaufig als klimatisches und seismisches Ereignis aus den Metamor-
phosen des Weltgeschehens hervor, als fiele die Welt in Trimmer und
verschiittete sich selbst in gewaltigen Muren, {iberwucherte sich selbst
mit geiler Wildnis.

Damit gewinnt Ransmayrs gegentiber Ovid neuer Schluff seines Me-
tamorphosen-Romans erst seine letzte Wucht. Zwar kann man auch bei
Ovid nicht von einem durchgehaltenen teleologischen Weltbild spre-
chen. Zu wenig vermittelt dafiir ist die Apotheose, in der die »Meta-

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 335

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

morphosen« zu Ende gefithrt werden. Wenn Ovid den vergottlichten
Imperator im Goétterhimmel installiert, liegt darin so viel an Literarisie-
rung wie in der Gotterdarstellung seiner Metamorphosengeschichten.
Der Friedenszustand, der sich als Aura der Apotheose des Caesars in
den »Metamorphosen« andeutet, ist ein luftiges Weltdach aus Literatur,
aber immerhin ein Dach. Bei Ransmayr jedenfalls gibt es keine Gotter
und kein Friedensreich von Géttern und Menschen. Das monumenta-
le Selbstlob des Dichters, mit dem Ovid sein Epos zu Ende fithrt und
das vielstimmigen Nachhall in der europiischen Literatur gefunden hat,
findet sich, sogar noch einmal gesteigert, auch in Ransmayrs Roman,
aber nicht als abschlieflende Selbstdeutung des Autors, sondern hand-
lungsimmanent, als in Stein gemeifielte Inschrift ohne Verfasserangabe.
Jedentfalls liest Cotta den Text schon bei seinem ersten Gang ins Gebirge
auf Fels eingeschrieben in den Trimmern von Trachila (S. 50ff.). Das ist
die verrottete Gruppe von Hiitten im Gebirge, wo Ovid zuletzt gelebt
haben diirfte, ehe er verschwand - der duflerste bewohnte Rand des
randstéindigen Tomi. Der Text vom unsterblichen Ruhm des Dichters ist
also zur schwer auffindbaren Inschrift geworden, die selbst der Verwitte-
rung preisgegeben ist.

Abnutzung der geschichtlichen Welt durch Wiederholung,
Schébigkeit der Modernismen

Schon in der Verkiindigungsrede, die Ovid den wiederaufgelebten
frihgriechischen Philosophen Pythagoras halten lafit, enthilt der Ge-
danke des Weltlaufs als eines standigen Metamorphosenspiels und
unaufhorlichen Wechsels den Umkehrgedanken, dafl in allem diesem
Wandel auch ein Stillstand steckt, ein stehender Sturmlauf, und damit
eine Gleichzeitigkeit von allem. Deshalb kénnen bei Ovid die weitest
auseinanderliegenden Zeiten ineinander greifen, kann am Ende der
»Metamorphosen« des Epigonen Ovid der anfingliche Philosoph Py-
thagoras das Wort nehmen und dabei die im ersten Buch aufgerufene
Lehre vom Wechsel der Weltzeitalter wieder aufnehmen: »Alles wandelt
sich nur, nichts stirbt; hertiber, hintiber / Irrt der lebendige Geist [...]
/ [...] Was nicht war, das wird, und jede Sekunde erneut sich. / Stets

336 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die verflossenen Nichte siehst neu du streben zum Lichte [...J« Bei
Ransmayr nimmt das Ovidisch-antike Geschichtsmodell der Zyklik, das,
vom Jahreszeitenreigen ausgehend, in jedem Ende auch einen Neuan-
fang, in jedem Wechsel auch eine Wiederholung sieht, eine tiefschwarze
Farbung an. Wiederkehr sieht in seinem Roman so aus, dafl das Impe-
rium Romanum immer detailreicher die Fratze der modernen Diktatu-
ren vorwegnimmt, dafl im antiken Tomi verrostete Busse tiber Land
fahren, dafl das mythische Segelschiff der Argonauten eine qualmende
Dampfmaschine als Hilfsmotor besitzt, dafl ein schmieriger wandern-
der Filmvorfithrer mit ausgeleierter Technik Schwarz-Weif3-Filme an die
Schlachthauswand wirft, die herrlichste Episoden aus den Ovidischen
»Metamorphosen« vorbeiflimmern lassen. Das technisch-optische Ge-
rat eines Projektors regrediert im Gebrauch der Leute von Tomi zum
magischen Werkzeug eines Pseudo-Schamanismus. Der Salbenrtihrer
und Totengraber von Tomi, Thies, ist ein vermenschlichter Widergén-
ger des Ovidischen Totengottes Pluto und gleichzeitig ein versprengter
friesischer Landser des Hitlerschen Weltkriegs, der alle Schrecken und
Untaten des Kriegs hinter sich herschleift und per Schiffspost Invali-
denrente aus der wohlverwalteten fernen Heimat bezicht. Proserpina,
die Friihlings- und Fruchtbarkeitsgéttin, ist seine mannstolle Verlobte.
Auch das Christentum kommt in Ransmayrs Tomi anachronistisch und
kiimmerlich vor. Am Karfreitag spricht ein »Missionar der Altglaubigenc«
(S. 105) von den »Leiden und Qualen des gekreuzigten Beherrschers der
Welt« und poltert gegen die Filmvorfithrung heidnischer Geschichten
(S. 106). Es wird die »von Flechten und Schimmelpilzen befallene [...]
Kirche« von Tomi erwihnt (S. 105) und eine Prozession zu Ehren eines
»Allmichtigen«, dessen Namen der Rémer Cotta nicht kennt (S. 13).
Mit unzihligen Einzelziigen von Ransmayrs Erzihlen setzt sich so das
bei Ovid in eine gebrechliche Andeutung von Zyklik eingebundene und
damit partialisierte lineare Verfallsmodell der Geschichte durch, das in
den Trimmerhaufen Tomi fiihrt.

5 Ovid: Metamorphosen. Verdeutscht von Thassilo von Scheffer. Bremen o. J., S. 422f.

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 337

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum wird Ransmayrs Ovid verbannt?
Subversives Potential des Metamorphosenkonzepts

Weil der Gedanke einer Welt der Metamorphosen bei Ransmayr end-
glltig subversiv geworden ist, kann in seinem Roman der Vortrag einer
Metamorphosengeschichte durch den Dichter zum Verbannungsgrund
fur Ovid werden, den die Jahrhunderte der altphilologisch-historischen
Forschung nie mit Sicherheit haben ermitteln kénnen. Ein gewaltiges,
riesigen Fieberstiimpfen abgetrotztes Stadion »Zu den Sieben Zufluchten«
soll in Rom eingeweiht werden als »Krénung eines epochalen Entwis-
serungswerks, das [...] als das grofite Geschenk des Imperators an Rom
gepriesen wurde« (S. 59). Schon der Name hat kultischen Rettungssinn,
denn Sieben ist interkulturell eine heilige Zahl, und in der Barockzeit
finden sich besonders im Alpenraum, dem Ransmayr ja entstammit,
héufig Kirchen und Kapellen »Zu den Sieben Zufluchten« vor Fegefeu-
er und Hélle. Die Gewinnung von Land aus Sumpf ist das propagan-
distische Gleichnis fiir das Weltordnungswerk, das der Imperator mit
der Festigung des Imperiums bis an die Grenzen der Welt geleistet hat.
Die Errichtung des Stadions, das als in sich geschlossene und schlecht-
hin verniinftige Form der Gestaltlosigkeit und dem Chaos entgegen-
steht, ist das Sinnbild des Sinnbilds. Augustus hat zur Eréffnung vor
zweihunderttausend Menschen acht Redner bestimmt, von denen der
letzte, Ovid, obwohl der bertithmte Dichter Roms, nur eine Stellvertre-
terfigur ist. Seltsam in sich versunken tritt der Dichter vor den Strauf}
schimmernder Mikrophone, vergifit sich und sein Glick, iiberspringt
das Ritual der Huldigungen der Groflen des Staats bis zur Verehrung
des Imperators und beschrankt sich auf die Anrede: »Biirger Roms«.
Und nach dieser Ungeheuerlichkeit begeht er die zweite, indem er eine
Schreckensgeschichte erzahlt, fast eine Weltuntergangsgeschichte, von
der groflen Pest in Aegina und der Machtergreifung eines schauerlichen
Ameisenheers auf der von Menschen entleerten Erde, das alles lebendig
Gewesene neu entstehen lafit — restrukturiert aus Ameisen. Das ist wie
eine dichterische Vorwegnahme dessen, was dem Personal und den my-
thischen Begebenheiten von Ovids »Metamorphosen« am Verbannungs-
ort Tomi geschieht. Zuletzt deutet Ransmayrs Ovid das Stadion des
Kaisers von dieser Geschichte her ironisch um: Die Sieben Zufluchten

338 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bieten keine Zuflucht. Der geometrisch exakte ovale Monumentalbau,
die Machtdemonstration einer in sich ruhenden verniinftigen Ordnung,
erweist sich dem Blick des Dichters als Hexenkessel, »ein Ort der Ver-
wandlung und Wiedergeburt, ein steinerner Kessel, in dem aus Hun-
derttausenden Ausgelieferten, Untertan und Hilflosen ein Volk gekocht
werde, so wandelbar und z&h wie das neue Geschlecht von Aegina, so
unbesiegbar« (S. 64).

Auch Ovids »Metamorphosen« erzihlen diese Geschichte, aber als
Beitrag zu einer Gespréachsrunde und Beispiel einer Ursprungssage, wie
die Antike — und auch Ovid - sie liebte (S. 196): Wieder — wie bei der
Sintflutgeschichte — erzielt Ransmayr einen génzlich neuen Stellenwert
einer Ovidischen Episode durch einfache Textumstellung. In der »Ilias«
sind die Myrmidonen die heldenhaften Gefolgsleute des Achill - ein
Ehrenname, der auf ihren Ursprung in diesem Ameisenheer verweist,
denn »myrmex« heifdt im Griechischen »Ameise«. Damit ist bei Ovid der
Anschluf§ an den Trojanischen Krieg als die Ruhmesgeschichte der Grie-
chen gewonnen, ein positiver Anschlufi, der bei Ransmayr fehlt, so daf§
in der Erzihlung eine isolierte Begebenheit von enormer Sprengkraft
uibrig bleibt. Sie ist nicht nur — im Kaiserstadion! — Appell an einen Biir-
gerstaat freilich fragwiirdiger Biirger, die zu allem fihig sind: zu Kriegern
und Biirgern, Herren und Sklaven und »beherrschbar wie kein anderes
Geschlecht« (S. 64). Sie ist dariiber hinaus noch getrankt mit Weltun-
tergangsstimmung und Schreckensvorstellungen von Insektenheeren
nach der Atomkatastrophe. Und mit einem Bodensatz an Entsetzen,
der korrespondiert mit nur allzu vielem im Inneren des Augustus und
damit seines Reichs selbst. Nachdem die Biirokratie und ihre Zutréger
das explosive Potential der Rede Ovids im Stadion herausgefiltert und
dem Kaiser in Kiirzestfassung présentiert haben, verfiigt Augustus, der
wihrend Ovids Rede im Stadion unterm Purpurbaldachin seelenruhig
geschlafen hat, mit einer vagen und gelangweilten Handbewegung nicht
weniger als die Lebenskatastrophe Ovids. Es geschieht wihrend der ge-
nufdvollen kaiserlichen Betrachtung eines Riesennashorns, das sich in ei-
ner tiglich wiederholten Zeremonie zum Alleinergétzen des Herrschers
im Schlamm wilzt; fiir das Nashorn allerdings ein vergeblicher Versuch,
sich vor der Qual der Miickenstiche zu schiitzen. Ransmayrs Imperator,
angeblich ein Mizen der Kunste und so auch Ovids, hat nie auch nur

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 339

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Zeile gelesen, die der Dichter an ihn gerichtet hat. Der vergoétterte
Augustus spiegelt sich nicht in Kultur, Kunst, Wissenschaft, Liebe seiner
Untertanen, er spiegelt sich nicht in den Werken seines grofien Dichters
Publius Ovidius Naso, des Mannes mit der grofien Nase, sondern in der
immer gleichen Vergeblichkeit der Schlammschlachten eines Nashorns.

Tomi — das Totenreich

Rost, schleichende seismische Katastrophe, Vermurung, Verfall und
urwaldartige Uberwucherung der Baulichkeiten, Klimawandel, soziale
Unruhen durch Flichtlinge, Bestialisierung (Lykaon) und Versteinerung
von Menschen (Battus), das Verschwinden Echos und vorher des Film-
vorfithrers Cyparis und damit die Ausdiinnung eines auch noch so diirf-
tigen kulturellen Gedéchtnisses sind Stufen der Verfallsgeschichte Tomis.
Immer deutlicher gewinnt der Verbannungsort beit Ransmayr Ziige des
Hades, der Unterwelt, des Totenreichs. Haben die Filmvorfithrungen
des Cyparis in der Tristesse von Tomi Jahr fir Jahr eine »unerreichbar(e]
und zauberhaft[e]« Welt aufblithen lassen, von der die Menschen lan-
ge Zeit reden (S. 24), so gewinnt spiter eine von Felswianden gesdum-
te Meeresbucht, in die das Meer mit donnernden Brechern hineinrollt,
symbolisches Gewicht: »Nur Schreie wurden dort verstindlich; jedes
andere Wort verschluckte das Tosen des Wassers oder der Wind« (S.
159). Mit einer eher bedrohlichen Klimaerwarmung kommen immer
mehr Menschen aus Tomi hierher und lagern sich auf den Gesimsen,
Balkonen und Balustraden aus Urgestein, die wie Range und Logen ei-
nes Theaters des Nichts auf das tobende leere Meer blicken. Hier spricht
Echo ithrem Gefihrten Cotta die Ovidische Sintflut- und Rettungsge-
schichte der Menschheit zu - als Prophezeiung einer Endkatastrophe:
»Der Untergang! schrie Echo, das Ende der wolfischen Menschheit -
Naso habe die katastrophale Zukunft wie kein anderer erkannt, und
vielleicht sei diese Prophetie auch der wahre Grund seiner Vertreibung
aus Rom gewesen« (S. 162).

Wie ein Vorspiel der Katastrophe, ein brutales Bacchanal in Vorah-
nung des Untergangs der Welt, wirkt das grelle Fastnachtstreiben, in
das Cotta bald nach seiner Ankunft verwickelt und damit in Tomi ein-
gebiirgert wird. Der firchterliche Narrenzug der Leute von Tomi gerit

340 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Zerrbild des imperialen Rom mit seinem augusteischen Anspruch
auf Pflichtbewufitsein, Gehorsam, Verfassungstreue und Vernunft (S.
93), zugleich aber auch zur Aktivierung des chaotischen rémischen Un-
tergrunds, den Augustus gebédndigt hatte und dabei doch selbst — wie
die Nilpferdepisode zeigt — im Herzen tragt. Ein »uraltes Bild Roms«
quillt dabei nach oben, »Bilder von Goéttern und Helden, deren Taten
und Wunder in der Residenz des Imperators schon fiir immer vergessen
schienen« (S. 93). Ovid hatte ihre Entfesselung in den »Metamorphosenc
eingeleitet und war dafiir selbst vertrieben worden; jetzt toben sie sich in
Tomi aus in einer aberwitzigen Maskerade. Der Schlachter Tereus etwa
will Phoebus Apoll sein - dargestellt als Lenker eines Ochsenkarrens
mit brennender Peitsche; ein anderer mit batteriegespeisten Glithlampen
vor dem Bauch parodiert den blitzeschleudernden Jupiter, ein dritter mit
Generalsepauletten aus Schweinsohren den Kriegsgott Mars (S. 91f.).
Die depotenzierten Gotter werden feierlich verhohnt oder héhnisch ge-
feiert.

Spater betritt Cotta im Gebirge das »Labyrinth« (S. 228), mythisch das
Todesgefingnis des Minotaurus-Stiers, im Roman die lingst verlassene
Bergbaustadt Limyra mit ihren halb verschiitteten Kupferminen, Indu-
strieanlagen und Wohnungen, in denen die Leute von Tomi und her-
gelaufenes Gesindel archdologische Fundstiicke aus Kupfer ausgraben
und durch Einschmelzen zerstéren: Formauflésung als Endstufe der Me-
tamorphosen. Der zweite und vielleicht tiefere Sinn des Schiffsnamens
»Irivia« tritt hervor — Trivia verweist als Beiname der Hekate nicht nur
auf die Gottin des Zauberwesens, sondern auch auf Hekate in ihrer Ei-
genschaft als Herrin der Toten. Das Zauberschiff, das Cotta und lange
vor thm Ovid hiniiber in die letzte Welt getragen hat, ist auch eine Va-
riante des Totenschiffs, das die Verstorbenen tiber den Flufl des Verges-
sens befordert. So ist Rom dem Ovid in Tomi immer ferner gertickt, so
geschieht es Cotta. Zunehmend Raum gewinnen die Todesfigurationen
im Erzahlfluf}: Neben Hekate als Herrin der Trivia ist es Proserpina, die
laut Mythologie vom Totengott Pluto geraubte Friihlingsgestalt, Tochter
der Fruchtbarkeitsgéttin Ceres, in Ransmayrs Tomi wie die Nymphe
Echo zum Flittchen verkommen. Sie erhilt Gewicht in der Darstellung
als Verlobte von Thies-Dis-Pluto, dessen Eigenschaft, Salbenmischer
und Totenbestatter in Tomi zu sein, ein schauriges Relief aus seiner Bio-

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 341

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

graphie gewinnt. Er ist Zeuge der Schrecken, aber auch der Verbrechen
des Menschen als Subjekt und Objekt der Geschichte, zusammengeballt
in einer quélenden Endvision der Massen von Toten, die wie eine Woge
aus toten Leibern aus den Gaskammern des Holocaust herausquellen
(S. 261).

"Thies’ spontane und wilde Absatzbewegung aus der deutschen Armee,
die auf ithren verderbenbringenden Feldziigen auch das Hinterland von
Tomi beriihrt hat, ist Flucht aus den sinnlosen Wiederholungsschleifen
der Geschichte. Spater weigert er sich, mit Proserpina Rom zu besuchen
oder in die sehnsiichtig vermifite Heimat Ostfriesland zuriickzukehren,
hier wohl stellvertretend fiir Ultima Thule, Land der Mitternachtsson-
ne, bei den Griechen nérdliche Grenze der Welt; denn er ist ein lebend
Toter und tot Lebender, seit er die Desertion aus der marschierenden
Armee fast mit dem Leben bezahlt hat. In der verkehrten Welt der Fast-
nacht von Tomi findet ihn Cotta in gleichzeitig lust- und qualvoller Ko-
pulation mit der Frau des Schlachters, Prokne, verkrallt in die quellende
Korpertfiille, in die sie sich vor der Brutalitdt thres Ehemannes zurtick-
gezogen hat (S. 87). Noch im duflersten Akt des Lebens will er sich — im
weiblichen Fleisch — begraben. Wie der mythische Heros Hippolyt von
den Rennpferden seines Wagens ist Thies von einem durchgehenden
Pferd seines Wehrmachtkarrens geschleift und zertrampelt worden und
mit zertrimmerter Brust, aber atmend, liegen geblieben. Mit seinem un-
geschiitzten Herzen unter einer diinnen Membran vernarbter Haut wird
er Pfleger, nicht Richter der Toten. »Allein in den Gesichtern der To-
ten glaubte er manchmal einen Ausdruck der Unschuld zu entdecken«
(S. 265). Nur in der Unterwelt von Tomi ist er wirklich zu Hause.

Das Ritsel des Maulbeerbaumes von Trachila

Was Ovid als Verbannter - und auf seinen Spuren Cotta - in Tomi
an Schrecken, Einsamkeit und Traurigkeit erlebt, ist Emanation aus
dem Herzen der Finsternis, das auch im Kaiser schlagt. Und doch ist,
wie schon anklang, auch bei Ransmayr Verfall noch nicht die letzte Be-
deutungsschicht seiner Geschichte. Da ist noch vorher die Schicht ei-
ner zur Trauer besdnftigten Verzweiflung, die sich in den Bildern des
Totenreichs darbietet. Dartiber hinaus aber rithrt Cottas Geist in den

342 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trostlosen Triimmern von Trachila schon in seiner allerersten Zeit in der
Fremde an eine Sphére der Unversehrbarkeit, und mag er auch spéter
verzweifeln und sogar glauben, dem Wahnsinn verfallen zu sein, dieser
wie eine Fata Morgana auftauchende, einen grofien freudigen Schrecken
auslosende Bezugspunkt geht nicht wieder verloren. Zum ersten Mal

stand Cotta am Eingang zur Behausung des verschwundenen Ovid in
Trachila:

Das Tor zum Innenhof war nur angelehnt. Er stief} es auf und blieb einen Au-
genblick spiter, den Arm noch vorgestreckt, wie von einem groflen Schrek-
ken geriihrt stehen: Dort, in einem hellen Winkel des Hofes, in der Kilte
dieses Gebirges, zwischen Schneeresten und gefrorenen Pfiitzen, stand sanft
und grin ein Maulbeerbaum; sein Stamm war gegen das Wild gekalkt, und
der Schnee in seinem Schatten war blau gefleckt vom Saft abgefallener Bee-
ren (S. 15).

Der Maulbeerbaum mit blauen Friichten, dem weiflen Maulbeerbaum
Chinas verwandt, ist eine uralte Kulturpflanze Mittel- und Westasiens.
Ein andermal im Roman ist vom »Rétsel des Maulbeerbaumes von Tra-
chila« (S. 121) die Rede.

Worin besteht das Raitsel dieses in seiner Umgebung so deplaziert
wirkenden Baums? Mitten im Verfall gibt es Kultur, und dieser Baum
ist gekalkt, also kultiviert. Es bedarf nur eines Perspektivwechsels, um
sie wahrzunehmen. Ovid hat vor der Vertreibung aus Rom das Manu-
skript der »Metamorphosen« verbrannt. Spiter erzahlt Echo dem Cotta,
Ovid habe in Tomi so oft kleine Feuer entztindet, dafy man ihn fiir einen
Brandstifter hielt, bis deutlich wurde, daf} ihm aus den Flammen un-
endliche Geschichten aufstiegen, die er beim Schnaps in der Runde zu
erzdhlen liebte (S. 117). Es sind die Geschichten der in Rom verbrann-
ten, im Feuer aufgegangenen »Metamorphosen«. Am Verbannungsort
findet er in Arachne, Fama, Echo Zuhorerinnen, die sie wiederum an
Cotta weitergeben. Der immerzu murmelnde Pythagoras — murmeln
auch aus ihm die Geschichten Ovids? Der Singsang, in den Prokne ver-
fallt, ehe sie sich als Nachtigall aufschwingt, ist er nicht die Erzihlung
threr Ovidischen Geschichte, ihrer bevorstehenden Verwandlung zur
Nachtigall? Wenn Cotta allenthalben Texte im Verfall verschwinden
sieht — auf Stein, auf Tuchbahnen, die an tibetanische Gebetsfahnchen
erinnern, dazu bestimmt, unendliche Gebete mit dem Wind auszustreu-
en, sogar auf Fetzen — dann sind diese verschwindenden Texte zugleich

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 343

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erscheinende Texte, die aus dem Verfall, aus der Verwitterung, aus der
schleimigen Schneckenmasse auftauchen, die Pythagoras fir Cotta vom
beschriebenen Stein wegitzt. Und das ist noch nicht die tiefste Schicht
der Textualitit von Tomi - sie ist schon ansichtig geworden, wenn die
Bewohner von Tomi leben, was Ovid gedichtet hat, etwa der Filmvor-
fuhrer Cyparis, der einen Hirsch an seinen Wagen gebunden mit sich
fithrt, weil er der Widergénger eines Jinglings der »Metamorphosen«
ist, der seinen versehentlich von thm get6teten Lieblingshirsch betrau-
ert. Nachleben des Gedichteten findet sich ebenso in Cottas Hauswirt,
der ein Wolf wird wie sein Urbild Lykaon in den »Metamorphosenc;
es findet sich in dem geistig und korperlich verkrippelten Battus, Sohn
der Fama, der am Ende versteinert und wie ein beopfertes Kultbild im
zwecklos gewordenen >Kultraum« der Projektoreffekte herumsteht.

Barbarei und Kultur

Freilich bleibt bestehen, daf} diese Metamorphosen der Kunstgestalten
der Ovidischen »Metamorphosen« in Ransmayrs Tomi etwas Barbari-
sches an sich haben, daf} sie noch, wo Schonheit an ihnen aufscheint,
etwas Verstérendes, ja Ekelerregendes an sich tragen. So Echo mit ihrer
auf dem verlockenden Kérper und Gesicht herumwandernden Schup-
penflechte. Aber ganz leise hat sich schon angedeutet, dafi selbst in den
Maskenentstellungen der rémischen Goétter in Tomi, im Aufstand gegen
Schonheit, Form, Kultur Roms eine bei aller Chaotik produktive Grund-
schicht vibriert, aus der vor Zeiten Rom als imperiale Kapitale aufge-
stiegen ist, so wie umgekehrt noch in Formgefiihl, Ordnung, Vernunft,
Kultiviertheit Roms, sogar im groflen Augustus, das Herz der Finster-
nis, des Terrors, der Diktatur, der Geheimdienste und des Schreckens
schldgt. Und wenn denn gegen Romanende die Erzihlung sagt, daf}
die Metamorphose von Tereus, Procne und Philomela in Tomi nur »die
Erfallung« dessen war, »was langst auf den Fetzen und Wimpeln von
Trachila geschrieben stand« (S. 284), dann ist darin der Umkehrschluf}
angelegt, dafl diese Schrift der Ovidischen »Metamorphosen« nicht nur
als Schrift in Tomi und Trachila wiedergekehrt ist, sondern daf} diese
Schrift im weitesten Umfang Pritext fur das ist, was dort Wirklichkeit
gewonnen hat. Die Realitdt von Tomi ist in den Ovidischen »Metamor-

344 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phosen« derart verheiflen und prifiguriert, wie in der von Pygmalion
gemeiflelten Kunstgestalt vorweggenommen ist, was ihm als atmende
Geliebte zuteil wird.

Ransmayrs Tomi ist also — dartiber darf die Erniedrigung der Stilhche
der Ovidischen »Metamorphosen« nicht hinwegtéduschen — eine Stufe
der Erfullung des in den »Metamorphosen« Priexistierenden. Es ist eine
Erfilllung, wenn auch in der Erniedrigung; und Erfillung ist mehr als
Verheiflung. Niemand hat die vom Dichter verbrannte Dichtung in Rom
je zu Gesichte bekommen. Ovid hat publikumswirksam mit Anspielun-
gen, Lesungen von Einzelpartien, gestreuten Geriichten eine Erwartungs-
haltung des literarischen Publikums erzeugt, und es mag intelligent und
assoziationsreich tiber stilistische Feinheit, inhaltlichen Reichtum, Glanz
der Komposition parliert worden sein; aber Gewicht und Durchschlags-
kraft hat das Werk erst in dem Augenblick gewonnen, als Ovid im Sta-
dion der Zweihunderttausend mit seiner schreckenerregenden Rede von
der Pest in Aegina die Sphire des literarischen Gesellschaftsspiels durch-
stofit und ans Herz der Finsternis riithrt; selbst wenn die Finsternis es
nicht recht begriffen hat. Etwas von der Radikalitdt und schépferischen
Unruhe des dichterischen Wortes ist in der imperialen Wirklichkeit an-
gekommen, und diese Radikalitit erzeugt ganz beildufig die angemes-
sene, die radikale Reaktion: die Verbannung des Unruhestifters. Erst
verbrannt hat das Ovidische Grofiwerk in Rom auch gesellschaftlich-
politische Auswirkungen gewonnen, fiir Parteiungen gesorgt, hat Par-
tetungen Schlagworter geliefert. Das Verschwinden des Dichters, der als
Verschwundener solches bewirkt, spricht unausgesprochen ein schar-
feres Urteil tiber das Augusteische Rom als alle direkten Negativcha-
rakterisierungen. Und ist nicht sogar das Verbrennen des Werks durch
den Autor ein Schritt zu seiner Vergegenwartigung? Das Verschwinden
des Autors ein Schritt hin zu seiner Allprasenz? War sein Werk nicht
als gesellschaftlich-beliebiger romischer Gesprachsstoff ein Moment der
Inszenierung von Macht und Kultur, Ordnung und Phantasie, Diktatur
und Wohlgefilligkeit der Macht? Und ist nicht Cottas leidenschaftliche,
seine gesamte Existenz aufs Spiel setzende, bis zum Wahnsinn voran-
getriebene Suche nach dem mit seinem Werk verschwundenen Dichter
als Gegenbild des gesellschaftlichen Oberflacheninteresses in Rom das
wahre Eintauchen des wahren Lesers in das wahre Werk?

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 345

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sind die leuchtenden Figuren der Ovidischen »Metamorphosen« in
Tomi verwildert und verkommen, sind sie doch auch lebendig gewor-
den in dieser Verwilderung. Unverwiistlich noch in Formverzerrung,
Schutt und Elend, steigen sie vor Cottas in Krisen schend werdenden
Augen daraus auf. Die Barbarei von Tomi postfiguriert die Kultur von
Rom, und darin ist die Kultur unausrottbar. Aber mehr noch: Mit der
Verbrennung des Manuskripts in Rom ist das Werk ins Elementare
tibergetreten. Seine duflere Zerstérung hat die Partikel als zahllose Sa-
men von Text und Bild, aber auch gestalthaftem Leben selbst verstreut.
Das Werk spricht — aus Schrift, Zeichen im Stein, beschriebenen Tuch-
bahnen, Gespinsten Arachnes, Singsang Proknes und vor allem immer
wieder aus den Reden Echos, schliefilich sogar aus der Existenz der
Leute von Tomi. Gewif3 sind die Ovidischen »Metamorphosen« in ihrer
Barbarisierung in Tomi eine Ausdrucksweise des geschichtlichen Nie-
dergangs, der sich bei Ransmayr durchsetzt und das zyklische Konzept
Ovids ins Negative umgewichtet. Doch indem sie als dichterisches Werk
in den Verfall der geschichtlichen Formen eingeschlungen werden, sind
sie auch hinabgestiegen ins Reich der Finsternis und haben ihm zur Ar-
tikulation verholfen. Sie haben — wie bereits gesagt — im Abgrund auch
eine Lebendigkeits- und Produktivititsschicht aktiviert, die Ovids Ge-
stalten eines literarisch gezihmten Mythos eine enorme Présenz verlei-
hen. Die Erniedrigung und Verzerrung der mythisch-dichterischen Welt
in Tomi ist der Erméglichungsgrund eines Triumphs der Dichtung, wie
er grofler nicht gedacht werden kann: dafl ihre Gestalten unmittelbar
lebendig werden!

Stein und Vogel

Schon in den Ovidischen »Metamorphosen« gibt es den Kontrast von
Versteinerungs- und Aufschwungs-Geschichten, und schlieflich ist ja die
Caesar-Apotheose und ihre Uberbietung durch die Dichter-Apotheose
bei Ovid nichts anderes als eine grandios entfaltete Aufschwungsge-
schichte, Elevatio, Seelenerhebung des Verherrlichenden im Mafle der
Verherrlichung seines geweihten Gegenstandes. »Echo hatte [von Ovid]
ein Buch der Steine bezeugt, Arachne ein Buch der Vogel« (S. 189). So
wird bei Ransmayr erzdhlt; aber welches Schwergewicht bei Ransmayr

346 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Versteinerungstendenz besitzt, zeigt sich darin, daf} Cotta zeitweise
eine Wiederherstellung der Ovidischen Dichtung unter dem Titel »Buch
der Steine« plant und manchmal in Tomi selbst »wie Stein zu werden
glaubte« (S. 189). Andererseits gewinnt durch die Gewalt der Verstei-
nerungs- und Absturzbewegung, die Menschen und Gebirge von Tomi
ergreift, auch die Flugsehnsucht bei Ransmayr als Gegenbewegung eine
ganz neue Intensitit und Vitalitit. In allen Webereien Arachnes fliegen
Voégel tiber der Wildnis. »Wie abgriindig die Erde auch war, stets zogen
Végel hoch oben tiber alle Hindernisse und Fallen hinweg; heiter, schwe-
relos tiberlieflen sie sich den Luftwirbeln [...J« (S. 196). In mehreren Epi-
soden Ransmayrs schwingen sich Menschen aus Tomi als Vogel in eine
Freiheit auf, die den Sog in die Tiefe konterkariert. »Selbst was auf dem
festen Land oder im Meer lebte, was dort kroch, schwamm, hetzte oder
floh, schien sich nach der Kunst des Fliegens zu sehnen« (S. 196). Eines
der starksten Symbole fiir das Ineinanderwirken von Versteinerung und
Aufschwung ist die kompositionelle Fiigung, daf§ Ransmayr die Selbster-
hebung des Dichters zum Himmel der Unsterblichkeit vom triumphalen
Schluff der Ovidischen »Metamorphosen« an den Romananfang nach
"Trachila verlagert — als Inschrift auf einem Stein, der verzweifelt an einen
Grabstein erinnert. Der beschriebene Stein ist das Grabmal der Apo-
theose, aber zugleich die Verwirklichung der Apotheose, die sogar den
Grabstein in sich hineinreift.

Und nicht nur die Intensitit und emotionale Aufladung der Flugbe-
wegungen ist bei Ransmayr neu und korrespondiert mit der sich be-
schleunigenden Abwirts- und Verfallsbewegung der geschichtlichen
Ereignis- und Formenmasse; auch ihr Sinn hat sich im Rahmen der Ver-
fallsgeschichte gedndert, wie sich gerade an der Apotheose zeigt. Wenn
Ovid den Caesar vergéttert, dann erhebt er ihn nach antiker Auffassung
damit doch nicht iiber Zeit und Schicksal, und seine gottlichen Werke
bleiben im Kreislauf der Metamorphosen, des Gestaltwandels der ge-
schichtlichen Erscheinungen. Von sich als Dichter kann Ovid dagegen
jubeln: »So ist mein Werk vollbracht, das weder Juppiters Ingrimm, /
Noch der Zahn der Zeit, noch Feuer und Eisen vernichtet.«® Was ist
der nicht zu besanftigende Zorn des Imperators gegen den Grimm Ju-
piters, und nicht einmal der kann den Dichter im Glanz seines Werks

6 Ovid: Metamorphosen (wie Anm. 5), S. 446

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 347

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erreichen. Seine Kunst weifl sich als das Jenseits der Metamorphosen
der geschichtlichen Welt; der Dichter tritt als exterritorialer Autor auf
den Sockel seiner Dichtung und transzendiert die Welt. Bei Ransmayr
hingegen geht der Dichter zuletzt in die Welt ein, deren Schépfer er ist,
und erlost so sich ins Endgiiltige, indem er sie ins Endgiiltige der Kunst
erlést. Die Apotheose der Welt als Kunst tritt bei Ransmayr an die Stelle
der Apotheose des Dichters mit seiner Schépfung.

Die Apotheose der Welt als Kunst

Der Vogelflug der Sehnsucht fihrt bei Ransmayr nicht tiber die Welt
hinaus, er fihrt vielmehr die Welt tiber sich hinaus. Worauf das Zeichen
des Vogelflugs und das Ritsel des Maulbeerbaums letztlich zeichenhaft
vorweisen, das ereignet sich am Ende des Romans. Es geschieht in einer
Weise, die jedem Unterscheidungsversuch zwischen Realitdt und Imagi-
nation spottet. Im 15. Romankapitel, das dem 15. und letzten Buch von
Ovids »Metamorphosen« entspricht, heifdt es:

An diesem Morgen stieg die Sonne aus einem gleiflenden Meer und tauchte
ein fremdes, verwandeltes Kiistengebirge in klares Licht. Befreit von allen
Nebeln und Wolkenfronten der Regenzeit und umringt von geborstenen
Graten, den Schuttbarrieren der Steinlawinen und verworfenen Steilhdngen,
ragte ein neuer Berg in den Himmel; der Faltenwurf seiner Flanken war bis
hoch iiber die Baumgrenze mit wucherndem Griin bedeckt und der Kranz
seiner Gipfel mit Firn. Von einer groflen Beharrlichkeit aus der Tiefe der
Erde den Sternen entgegengestemmt, erhob sich dieses Massiv tiber die sub-
tropische Wildnis der Kiiste bis in die toten, tiefblauen Regionen der Eiswol-
ken. Aller Larm der Verwerfungen, das Donnern der Gerdllstrome und noch
das sanfte Rieseln des Sandes war nun verstummt. Eine erschopfte Stille lag
tiber den Schluchten und Halden. (S. 284f.)

Der Doppelsinn von »erschopft« will hier gehort werden. Der Name
des von Schnee gekronten Massivs ist — Olymp (ebd.). Er ist erschopft
aus Dichtung, geschépft als Gegenwirklichkeit zum vergehenden Tomi
und doch ohne dieses nicht denkbar, denn erstmals dort ist Dichtung
nicht mehr nur als Parallelwelt aus Zeichen wahrnehmbar geworden,
sondern das dichterisch Erfundene hat sich als unmittelbar vorhandene
Wirklichkeit prasentiert. War das Erfundene aber dort noch zur Reali-
tit erniedrigt und in ihren Ruin einbezogen, so setzt sich nun die Auf-

348 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schwungstendenz durch und nimmt in einer michtigen Bewegung alle
Schwere mit hinauf, transformiert sie in eine neue Schépfung. Die alte
poetologische Metapher vom Dichter als anderem Schopfer hat in dieser
Welttransformation ihren metaphorischen Charakter verloren und ist
der Sachverhalt selbst geworden: »Die Erfindung der Wirklichkeit be-
durfte keiner Aufzeichnungen mehr« (S. 287). Die Wirklichkeit ist nun
das Zeichen, das Zeichen die Wirklichkeit. Signifikat und Signifikant, Sa-
che und Schrift sind eins. Der Dichter ist nicht mehr ein anderer Schopfer,
denn die Dichtung ist die neue Schépfung selbst und umgekehrt. Das ist
am Romanende die Feier der Kunst als Weltschopfung. In dieser Neu-
schopfung der Welt aus Kunst ist die Kunst in der Welt verschwunden,
weil die Welt in der Kunst verschwunden ist. Aus dem Untergang von
Tomi taucht bei Ransmayr am Ende die wahrhaft letzte Welt auf - die
absolut gewordene, endgiiltige Welt der Kunst. Aber sie hat sich nicht
von der Welt der Steine und des Verfalls und der Geschichte gelost,
sondern nimmt sie in sich auf. Das Schwere selbst, der Stein als neues
Gebirge steigt und steigt und steigt. Das ist nun endlich wirklich die
letzte Welt, die letzte Welt als Frithe eines neuen Weltaufgangs, einer
umfassenden Bewegung durch die Klimazonen hindurch, von der Tiefe
bis zu den Sternen. Das sind starke "Totalitdtssymbole.

Die Welt des Dichters — menschenleer

Die neue Welt erscheint bei Ransmayr als neuer Olymp, aber er ist got-
terleer, und in letzter Konsequenz davon ist die neue Welt auch men-
schenleer. Dem Verschwinden der Gétter folgt das Verschwinden des
Menschen. Das meint hier aber nicht einen Zustand der Defizienz: einen
Olymp, dem die Gétter fehlen und eine Welt, der die Menschen fehlen
und die deshalb Olymp und Welt gar nicht eigentlich sind. Die Men-
schen- und Gétterleere der Welt der Kunst ist vielmehr bei Ransmayr in
letzter Instanz kein Mangel, sondern eine Unbediirftigkeit, die Olymp
und Welt erst eigentlich zu Olymp und Welt machen. Schon bei Arach-
nes Bildteppichen fragt sich, ob sie ein Paradies sind — menschenleer
(S. 191). Cotta gegen Ende seiner Suche nach dem Dichter versteht:
»Naso hatte schliefilich die Welt von den Menschen und ihren Ordnun-
gen befreit, indem er jede Geschichte bis an ithr Ende erzihlte« (S. 287).

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 349

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Ende - das ist jeweils der Ubergang aus dem Menschenwesen
in Tier, Pflanze, Stein, und dieses Ende ist Befreiung (ebd.). Es wird
auch dem Dichter selbst zuteil. Cotta kann Ovid und seine Dichtung
nicht wiederfinden, denn indem Ovid durch Zu-Ende-Erzdhlen eine
vom Menschen befreite Welt erzeugt, befreit er sie — und sich selbst —
auch von sich. Uber Ovid ist gesagt, er sei wohl selbst eingetreten »in
das menschenleere Bild, kollerte als unverwundbarer Kiesel die Halden
hinab, strich als Kormoran tiber die Schaumkronen der Brandung oder
hockte als triumphierendes Purpurmoos auf dem letzten, verschwin-
denden Mauerrest einer Stadt« (ebd.). Das als Gebirge aus der Tiefe
der Erde den Sternen entgegengestemmte Massiv ist ein Totalitdts- und
Ganzheitssymbol, das die neue Welt verherrlicht. Ihm entspricht, daf§
der in seiner Schopfung verschwundene Schépfer in ihr aufgegangen ist
als Kiesel und als Kormoran, als Stein und Vogel, als Schotter und Pflan-
ze zugleich. Der biblische Schopfer ist und bleibt das Gegeniiber seiner
Welt, und so auch der Dichter in der poetologischen Deutungstradition
als alter deus. Bei Ransmayr verschwindet zuletzt ein »erschopfter«, weil
vollig an seine Schopfung verausgabter und in ihr aus sich herausgetrete-
ner Schopfer in der von ithm erschépften Welt (S. 284f). Diese seine neue
Welt ist gerade darin Welt, dafi nichts aufier ihr bleibt, nicht einmal ihr
Schopfer. Indem aber der Dichter in seiner Welt verschwindet, wird diese
Welt in seinem Verschwinden auch mit ihm identisch, die Welt geht in
thm auf, die Menschen gehen in ihm auf; die neue Welt ist gétter- und
menschenleer, weil er ihr Gott und ihr Mensch ist. Indem die Dichoto-
mien Signifikant — Signifikat, Zeichen — Bezeichnetes, Dichtung — Wirk-
lichkeit entfallen, entfallen auch die Dichotomien Schépfer — Schépfung,
Dichter - Werk, Dichter — Welt, Ich und die anderen, Ich und Welt.
Nicht ist das Subjekt des Autors verrieselt zwischen Signifikanten. Die
neue Welt zeigt nicht platterdings die Anonymisierung des Ich im Text,
sondern darin zugleich die Verabsolutierung des Ich. Die allerletzte, de-
finitive und darin neue Welt ist gotter- und menschenleer, nicht nur, weil
mit den Gottern zuletzt auch der Mensch verschwunden ist, sondern
weill die neue Welt mit dem verabsolutierten Ich zusammenfallt, besser:
in thm aufgehoben ist. In Ransmayrs Roman baut sich handlungsimma-
nent ein poetologischer Panentheismus auf.

350 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wohin Cotta unterwegs ist

Und wo bleibt Cotta? Von vorn herein ist aufféllig und aufschlufireich,
dafl Ransmayrs Romanheld Cotta zwar eine Abfolge seelischer Verfas-
sungen und Motivationen mit grofler Amplitude durchlduft — von der
Verzweiflung bis zur Verziickung, von der Entriickung bis zur Verriik-
kung, von der wilden Sehnsucht nach Rom bis zur Romverachtung,
vom Ehrgeiz, der Finder des verlorenen Manuskripts zu sein, bis zum
selbstlosen Rettungsbediirfnis, sogar von der Besessenheit der Suche bis
zur Vergessenheit des Grundes, der ihn nach Tomi gefiihrt hat. Aber in
dieser Abfolge von Zustanden findet keine eigentliche Entwicklung statt,
wie sie zum Idealtypus des klassischen Romanhelden gehort. Der Grund
dafiir ist, daf} in Ransmayrs Roman Tomi als literarisierter Topos keine
volle Realitdtsdichte gewinnt. Dem entspricht die lange durchgehaltene
Uneindeutigkeit dessen, was Cotta in Tomi eigentlich sucht und findet -
ein verschwundenes Buch oder ein iiber sich hinausgewachsenes Buch,
ein wiederhergestelltes Manuskript eines der Welt abhanden gekomme-
nen Dichters oder aber ein als Manuskript vernichtetes Dichtwerk, das
im Barbarenland in unheimlicher Weise lebendig geworden ist und in
dieser Lebendigkeit aus Figuren und Geschehnissen zu Cotta spricht.
Tomis Figuren sind fiir Cotta eher Spiegelungsgestalten als Partner oder
gar Gegenspieler; man konnte sich an Stanislaw Lems antwortende
Welt in dem Science-Fiction-Roman »Solaris« erinnert fithlen. Cotta ist
bei Fama, nicht muf ihr; er nimmt Arachnes Bildteppiche viel intensiver
wahr als die Person der Weberin. Lykaon, der Mensch als Wolf, fallt
Cotta nicht an, sondern erscheint ihm, der Filmvorfiihrer Cyparis zieht
an ithm vorbei. Ovids Nymphe Echo, mit der Cotta zum unvereinigten
Paar wird, wiederholt zunichst nur echohaft gehérte Rede; spéter wird
daraus Rede, die nur Cotta hort und versteht, nach ihrer Erzdhlung von
der Geschichte der grofien Flut verschwindet sie spurlos. Echos Antwor-
ten glichen »stets dem, was Cotta schon wufite, mehr noch, Echo erzahl-
te thm in seinen eigenen Worten von der eisernen Stadt« (S. 115). Thre
letzte Ovid-Geschichte erzihlt sie Cotta in der donnernden Brandung
der Meeresbucht, freilich schreiend zuweilen, aber doch in einem Geto-
se, in dem menschliche Rede als Rede nicht vernommen werden kann.
Trotzdem hort sie Cotta — von innen. Thre Rede ist seine geworden. Weil

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 351

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie seine Muse wird, ist es ein so grauenvoller Irrtum Cottas, daf} er sich
threr gewaltsam sexuell beméchtigt hat. Sie mufiten sich nicht vereini-
gen. Sie war schon seine innere Stimme. Ahnlich Cottas Endverhiltnis
zu Tomi - eines Nachts erlebt er einen furchterlichen, zerstorerischen
Sturm, aber am néchsten Tag hat niemand sonst in Tomi einen Sturm
wahrgenommen. Er war Cottas inneres Erlebnis, die Auflenweltreso-
nanz seiner zunchmenden inneren Erschiitterung, die Untergang und
Aufbruch zugleich ist.

Auf der Suche nach Ovid und dessen Manuskript erfahrt Cotta Welt
als Echoraum und diesen Echoraum als Welt Ovids, in der dieser nur
deshalb nicht als Person und ihr Werk zu finden ist, weil der Dichter in
ithr und sie in ihm aufgegangen ist.” Cotta geht so einen Weg, auf dem
er zum Welt-Leser und Welt-Erleser wird. Sein Leben wird zum Prozef3,
in dem er lernt, die Welt als Buch zu lesen und das Buch als Welt zu
finden. Damit gerdt er in den Sog der Identifikationen, die schon skiz-
ziert wurden: Er findet Ovid in dessen Welt, und wie Ovid in seine Welt
Ubertritt und damit seine neue Welt zur Ich-Welt wird, so tritt Cotta
in Ovid und seinen Ubertritt in die neue Welt tiber. Cotta ist es, der
zum Zeugen der Phanomenologie der neuen Welt wird, und nachdem
er angesichts der Erscheinung des neuen Olymp »unsinnig heiter wie
ein Kind« (S. 285) dagesessen ist, macht er sich auf die Suche nach der
einzigen Inschrift in Tomi, die thm danach noch zu entdecken bleibt.
Auf dem letzten Fihnchen, dem er nachspiirt, ist eine Inschrift von le-
diglich zwei Silben zu erwarten. Und hier eréffnet sich nun die letzte
grofle Uberraschung des Texts, die doch zugleich ganz folgerichtig sei-
ne Schlufifolgerung ist. Wenn Cotta immer noch Ovid in Tomi suchte,
miifiten diese Silben auf dem Fahnchen Na-so lauten, denn unter diesem
Namen, der eigentlich ein Ubername fiir einen Mann mit grofler Nase
ist, wird der Dichter Publius Ovidius Naso durchgehend im Roman ge-
fiihrt. Aber es sind die zwei Silben seines Namens Cot-ta, die diesem als

7 In seiner Polemik gegen Ransmayrs Roman stellt Joachim Kaiser fest, Ovid habe sich
am Ende »in die Welt selbst verwandelt«. Bei einer so zutreffenden Charakterisierung verwun-
dert, dafl der prominente Kritiker trotzdem sehr konventionelle Erwartungen auf den Text
richtet und es thm tibel nimmt, daf} er sie nicht befriedigt findet: »Die Geschichte wird gleich-
wohl nicht individuell personlich, bewegt nicht zu engagierter Teilnahme, gar zum Mitleid.
Datfiir stellen sich die Personen zu wenig als konkret redende und handelnde Menschen dar:«
Verwandelt sich der Dichter in die Welt, kann er dabei nicht der Widerstindigkeit konkret

handelnder Personen begegnen. (Joachim Kaiser: Mit erlauchten Worten Wirkungen zweiter
Klasse. In: Siiddeutsche Zeitung vom 22. Oktober 1988)

352 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Echo aus der letzten Welt der Dichtung entgegenschallen. Warum? Er
ist verriickt geworden, aber nicht im Sinn einer Geisteskrankheit, deren
Ausbruch er im Verlauf des Romans befiirchtet.® Er ist entrtickt in Ovids
letzte Welt, die nun auch seine letzte Welt ist. Zum Ende der Dichoto-
mien zwischen Wirklichkeit und Dichtung gehért auch das Ende der
Dichotomie Leser—Autor. Cotta, der Leser im Prozef§ der Erfahrung der
Welt als Buch und des Buchs als Welt, findet, indem er sich im Autor
einfindet, sich im Autor, sich als Autor.

Das letzte Wort des Romans

»Jamque opus exegi [...]J« Mit diesen Worten beginnt als Abschluf} der
»Metamorphosen« Ovids Selbstrithmung in seinem Werk, das weder Ju-
piters Ingrimm, noch die Zeit, noch Feuer und Eisen vernichten kénne.
Die im Lateinischen tibliche Hineinnahme des Subjekts in die Verbform
des Pridikats findet sich auch hier bei Ovid, und in deutscher Uberset-
zung lafit sich das leicht nachbilden; etwa in der Verstibersetzung Thas-
silo von Scheffers: »So ist mein Werk vollbracht [...J« Ransmayr hat,
wie gezeigt, diese Dichterrithmung als Inschrift in die Romanhandlung
hineingezogen, in der Ubersetzung des Zitats aber eine Transformation
der Ovidischen Worte vorgenommen, die das »Ich« der Autorschaft, die
sich da ausspricht, in eine Spitzenstellung und damit in Korrespondenz
mit dem Romanschlufl im Zeichen des Dichter-Ichs bringt: »Ich habe
ein Werk vollendet / das dem Feuer standhalten wird / und dem Eisen /
selbst dem Zorn Gottes« (S. 50, Hevorh. d. Verf.). Nicht umsonst ist hier
aus dem etwas theatralischen »Zorn« Jupiters, der auch als oberster der
Gotter einer unter anderen bleibt, der Zorn Gottes tiberhaupt geworden,
eines, der absolut einer ist und darin dem absoluten Ich des Dichters
als Vorstellung entspricht. Dem hypertrophen, sein Ich an den Anfang
stellenden Ich des Roman-Ovid korrespondiert nun der letzte Satz des
Romans: Das letzte Wort, das Cotta auf dem letzten der Schriftfihnchen
sucht, sind, wie gesagt, die zwei Silben Cot-ta; »denn was so gebrochen
und so vertraut von den Wanden zurtickschlug, war sein eigener Name«

8 Frank Schirrmacher stellt in seiner Rezension in der FAZ fest, Ransmayr habe einen
boshaft verfilschten Bildungsroman geschrieben«, der »von der Vernunft zum Wahnsinn
fuhrt«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 17. September 1988.

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 353

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(S. 288). Die verschwundene Gestalt Echo kehrt wieder als akustisches
Echo im aufsteigenden Fels der neuen Welt. Cotta, der den verschwun-
denen Dichter Ovid gesucht hat, hat sich in ihm und ihn in sich, dem
Weltdichter, gefunden, und die Muse dieses Ichwelt-Dichters ist — Echo.
Das Echo von Ich ist Ich. Er ist seine Welt. Er ist auch sein Ovid, wie
er Ransmayrs Cotta und Ovid zugleich ist; und zwar nicht im Sinne des
Sprichworts, dafl nachts alle Katzen grau sind, vielmehr gemif} dem
Prinzip der Puppe in der Puppe in der Puppe. Cotta hat Ovid und seine
Welt gesucht und sich als neue Welt etabliert. Kein episches Weltbild
ist entstanden. Der Roman auf die Spitze getrieben ist: die Welt im Ich
zentriert. Na-so, Cot-ta, Chri-stoph, Le-ser.

Der Skandal

Dieses Romanende ist der Skandal des Romans. Man hat seine Moder-
nitdt darin gesucht, daf} er aktuelle Sprach- und Texttheorien illustriert
und verifiziert.” Aber was sich im Prozess des Romans abspielt, ist nicht
die dichterische Umsetzung der neostrukturalistischen Rede vom Ende
des Autors und der Auflésung der Einheit und Ganzheit des Texts. Was
als Prozess stattfindet, ist vielmehr, daf} sich die Anonymisierung des Ich
als vexatorisches Umkehrbild der Verabsolutierung des Ich erweist, bis
zu der Konsequenz, dafd der Leser im Text, der Text als Welt, diese Welt
im Autor als absolutem Ich sich einfindet. Das klingt altmodisch — letzten
Endes nach Uberhéhung der Paradigmen: >das Erlebnis und die Dich-
tung« und »identifikatorische Lektiire, aber es ist die am weitesten vorge-
schobene poetologische (nicht sprachtheoretische) Position der Moderne
noch einmal extremiert. Gegen den Verdacht des Altmodischen steht
schon das Raffinement, mit dem sich aus dem formalen Prinzip, Lite-
ratur aus Literatur zu erzeugen, die frappierende Position der Kunst als
neuer Welt herausspinnt. Ransmayrs Roman vertritt die Position des
l'art pour l'art, indem er sie iiberbietet. Denn [art pour lart verkiindet
nur die Selbstzweckhaftigkeit und Selbstgentigsamkeit der Kunst. Rans-

9 Als reprisentativ fiir diese Tendenz nenne ich: Thomas Anz: Spiel mit der Uberliefe-
rung. Aspekte der Postmoderne in Ransmayrs »Die letzte Welt«. In: Die Erfindung der Welt.
Zum Werk von Christoph Ransmayr. Hg. von Uwe Wittstock. Frankfurt a. M. 1997, S. 120-
132. Vgl. auch Holger Mosebach: Endzeitvisionen im Erzihlwerk Christoph Ransmayrs.
Miinchen 2003.

354 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mayr widerruft alle literarischen Utopien des richtigen Lebens, sogar im
Vorhinein, auch die zwanzig Jahre jiingere Utopie Christian Lehnerts
im Libretto der »Phaedra«. Kein Tanz des Menschen mit seiner Welt
wird verkiindet; cher gilt Gottfried Benns Fazit: formstill sicht dich die
Vollendung an. Kein Miteinander von Mensch und Natur. Kein Ich und
Du. Keine Vision des richtigen Lebens in der Kunst. Stattdessen: Welt
ist Text und Text wird Welt.

Noch eine zweite, nun grundsitzliche poetologische Uberlegung soll-
te vor dem Unternehmen warnen, einen direkten Anschluf} zwischen
autoreferenziellem literarischem Werk einerseits, Literatur- und Sprach-
theorien andererseits herstellen zu wollen. Ein literarisches Werk ist kei-
ne Verlautbarung von Meinungen und Thesen, geschweige denn des
Autors. Ein literarisches Werk hat seine Bedeutung nicht darin, daf} es
sich auf der Hohe der theoretischen Diskurse der Zeit befindet, die mor-
gen schon wieder aus der Mode sein kénnen, sondern daf} es katego-
rial quer zu ihnen steht. Wenn das literarische Werk eine immanente
Poetologie bei sich fithrt, und sogar, wenn es sie expliziert, bleibt diese
Poctologie eine gedichtete Poetologie. Wenn eine gedichtete Poetologie
das Kunst-Realitiatsverhiltnis thematisiert, ist auch die Realitit, auf die
sich diese gedichtete Poetologie bezieht, eine gedichtete Realitit. Wenn
eine gedichtete Poetologie die Kunst als letzte absolute Welt verkiindet,
ist das eine gedichtete Verkiindigung, die der Welt draufien natiirlich
keineswegs den Boden unter den Fiflen wegzichen kann. Immer wo
in Literatur ein gedichteter Dichter erscheint, steht auflerhalb ihrer ein
realer Autor mit seiner gelebten Biographie. Immer, wenn in Literatur
ein gedichteter Leser erscheint, ist er Lektiiregegenstand eines realen
Lesers. Wenn eine gedichtete Poetologie den gedichteten Leser in die
gedichtete Welt und den gedichteten Dichter tiberfithrt, macht das dem
realen Leser keine Vorschrift fiir seine Lektiire. Im Gegenteil: Rans-
mayrs Roman, der mit so viel Kraft den Sog entfaltet, der den Leser in
Cotta, Cotta in Ovid und Ovid in seine Weltschépfung hineinzicht, gibt
dem realen Leser zugleich den Hinweis an die Hand, daf} er - zumin-
dest mit Hilfe des »Ovidischen Repertoires« — Ovids »Metamorphosen«
besser kennen kann als Cotta, der doch mit aller Intensitit seines Le-
bens nach ihnen sucht, aber den Ausgangstext nicht kennt. Er ist selbst
Text. Die Entfaltung der immanenten Poetik des Romans vollzieht sich

Christoph Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« 355

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weitgehend hinter Cottas Riicken, denn er erlebt und reflektiert sich ja
nicht als Leser der Welt als Text. Nicht der gedichtete, sondern der reale
Leser hat die Chance, indem er sich der Suggestion des Texts hingibt,
diesen zu iiberblicken, gleichzeitig im Text und ihm gegeniiber zu sein.
Die kompositionelle Authebung der Aulenperspektive in der absoluten
letzten und ersten Welt Tomis bedarf zu ihrer vollen Wahrnehmung der
Auflenperspektive. Aber einer AuBenperspektive, die alle Moglichkeiten
der Innenperspektive genutzt und sich dadurch tief bereichert hat

Die Realitdt draufien und der Leser draufen verhalten sich ungertihrt
und unangefochten als iibergreifende Aufleninstanzen zu dem gelesenen
fiktiven Werk, und sie sollen es. Es kann und will dem Leser Anstofle
far sein Leben geben; leben und verantworten mufl er sein Leben —und
seine Lektiire — selber. Eine Theorie erhebt Anspruch auf Richtigkeit.
Eine Dichtung ist ein individueller Weltentwurf in einen Raum des Als-
ob hinein; sie erklart nichts, sie macht etwas vor nach dem Schema:
wenn — dann. Ransmayrs Roman »Die letzte Welt« macht vor, daf} das
komplexe Weltspiel der Kunst bis zum Verschwinden des Dichters in
seiner fiktionalen Welt und bis zum Verschwinden des Lesers in die-
ser fiktionalen Welt vorangetrieben werden kann. Und auch sollte, weil
die fiktionale Welt, an die der Dichter — und der Leser - sich hingibt,
im Mafle dieser Hingabe Welt erst eigentlich wird und ist. Aber eben
eine gedichtete Welt. Sie mit der eigenen gesellschaftlichen und biographi-
schen Wirklichkeit zu verwechseln, entsprache kategorial ungefihr der
Albernheit des alten Theaterwitzes, nach dem das kulturferne dorfliche
Publikum der Wanderbiihne den Darsteller Franz Moors fiir die Schur-
kereien der Buhnenfigur Franz Moor verpriigelt. Das Lesen von Litera-
tur kann gewif} einen hohen Welterklarungswert haben, doch nur dann,
wenn der Leser das dsthetische Gebilde als dsthetisches rezipiert und in
eigener Regie und Verantwortung zu sich in seiner Realitdt relationiert.
Genau das tut idealiter der Interpret. Er ist nicht der Theoretiker, der im
medialen Weltdorf unserer Zeit Literatur als Medium hoffihig und an-
schlufifahig zu machen beflissen ist, sondern der radikal sich einlassende
und radikal diese Einlassung ausschopfende und reflektierende Leser. Er
macht Lekttire vor.

356 Gerhard Kaiser

https://dol.ora/10.5771/8783988218928-327 - am 18.01.2028, 00:46:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783968216928-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

