Einleitung der Herausgeber

cher Das Selbstbewusstsein in Hegels »Phanomenologie des Geistes«
und Die Vernunft in Hegels »Phianomenologie des Geistes« (Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 1986 und 1992). In den Jahren 1990 und
1993 lehrte er als Visiting Professor an der State University in Mem-
phis (Tennessee, seit 1992 »University of Memphis«). 1991 und 1992/
93 iibernahm er Vertretungs-Professuren an den Universitdten Frei-
burg und Hamburg.

1993 wurde Klaus Erich Kaehler auf den Lehrstuhl von Ludwig
Landgrebe nach Kéln berufen. Sein Renommée als Leibniz- und Hegel-
Forscher zog zahlreiche Doktoranden an das dortige Philosophische
Seminar. Als Ko-Direktor des Koélner Husserl-Archivs begleitete er
aufmerksam die mitunter trockene Aufgabe der kritischen Edition der
Werke Husserls. Zugleich wirkte er daran mit, dass sich das Archiv
iiber die Jahre als international anerkanntes Forschungszentrum fiir
phinomenologische Philosophie etablieren konnte. Die Verantwortung
fiir die Arbeit des Archivs brachte es mit sich, dass er in den wissen-
schaftlichen Beirat der Phaenomenologica aufgenommen wurde. Seit
1997 gehort er dariiber hinaus dem Vorstand der Leibniz-Gesellschaft
an.

Nach seiner Emeritierung 2008 fand er endlich die Mufle, sein
philosophisches Hauptwerk abzuschlieen: Das Prinzip Subjekt und
seine Krisen. Selbstvollendung und Dezentrierung (Freiburg/Miin-
chen: Alber 2009). Die sokratische Leidenschaft des Gesprichs hielt
ihn jedoch davon ab, sich ganz in die Studierstube zuriickzuziehen. So
bleibt er auch nach der Emeritierung — wie konnte es anders sein? — in
regem Austausch mit den Studierenden, seinen Schiilern, Kollegen
und Freunden.

2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist auf die
Theorie des dezentrierten Subjekts, wie sie Klaus Erich Kaehler seit
vielen Jahren in einer stetigen Auseinandersetzung mit der Philosophie
der Neuzeit, insbesondere derjenigen Hegels und seiner nachmetaphy-
sischen Nachfolger, entwickelt hat. In groben Ziigen lasst sich das, was
die Theorie zu fassen versucht, folgendermafSen skizzieren:! Nach der

! Eine ausfiihrlichere Darstellung der Theorie des dezentrierten Subjekts findet sich in:

8

24.01.2028, 10:20:32. /de/agl -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Vollendung der Metaphysik im Hegelschen System? setzt mit Feuer-
bach, Marx und Kierkegaard eine Entwicklung ein, die ihre grundsitz-
liche Orientierung nicht mehr in der reinen Vernunft oder dem Abso-
luten findet. Daraus resultiert ein Denken, dem sich die Wahrheit des
Endlichen nicht allein durch den Begriff bestimmt. Die Folge ist die
Verabschiedung einer metaphysischen Versicherung in einem {tiber-
individuellen, alles Wirkliche umfassenden Gesamtzusammenhang.
Das nachmetaphysische Denken reklamiert gegeniiber der Metaphysik
den endlichen Standpunkt, der in der Darstellung des Absoluten immer
nur ein mangelhafter sein konnte, als den ersten und wahrheitsfihigen.
Es ist die endliche Existenz, die gegeniiber dem Allgemeinen ihr zuvor
nicht zugestandenes Eigenrecht verlangt und sich als Subjekt in seiner
Wirklichkeit in den gleichurspriinglichen Dimensionen der Individua-
litdt, Sozialitdit und Naturalitidt als nunmehr dezentriertes fasst. In
kontrastiver Gegeniiberstellung lassen sich die Gehalte der Metaphy-
sik und des nachmetaphysischen Denkens mit Feuerbach auf die For-
mel bringen: »Die absolute Metaphysik sagt: Der Mensch muss seine
>Bestimmung« ergreifen, sich auftheben, eben nicht blofs Mensch sein
wollen. [...] Die Neue Philosophie [Feuerbach] hingegen sagt, genau
umgekehrt: der Mensch darf und braucht nur Mensch sein [zu] wollen
— und das heifst zunichst und unhintergehbar, bei allem, was der
Mensch noch sonst sein kann und soll, sagen zu kénnen: >Ich bin ein
sinnliches Wesen; [...] der Leib in seiner Totalitét ist mein Ich, mein
Wesen selber««.?

Das derart ausgewiesene dezentrierte Subjekt des nachmetaphysi-
schen Denkens trigt als Prinzip in seiner jeweiligen Ausgestaltung die
nachmetaphysischen Positionen und erhilt darin seine inhaltliche Be-

M. Pfeifer: Die Frage nach dem Subjekt. Levinas’ Philosophie als Ausdrucksform nach-
metaphysischen Denkens. Wiirzburg 2009.

2 Hegels Philosophie bildet die Vorgabe fiir den philosophischen Abstof3 von der bis
dahin vollbrachten Metaphysik der Neuzeit. Dass damit die Metaphysik im Ganzen
vollendet sei, ist darin nachzuweisen, dass das neuzeitliche Prinzip des Subjekts die
vormaligen epochalen Entwicklungen der Metaphysik zu integrieren vermag. Vgl. Ka-
ehler: Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und Dezentrierung. Frei-
burg/Miinchen 2009.

3 L. Feuerbach: Grundsiitze der Philosophie der Zukunft, §37. In: ders.: Entwiirfe zu
einer Neuen Philosophie. Hrsg. von W. Jaeschke und W. Schuffenhauer, Hamburg 1996,
78. Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Verkeh-
rung des spekulativen Wahrheitsanspruchs«. In: Religion und Philosophie im Wider-
streit? Hrsg. von C. Bickmann, M. Wirtz und H.-J. Scheidgen, Nordhausen 2008, 146.

9

24.01.2026, 10:20:32. /de/agl -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

wiahrung. Der Theorie dezentrierter Subjektivitdt geht es nicht nur um
die Beschreibung des Prinzips nachmetaphysisch verfasster Subjektivi-
tit, sondern auch — und vor allem — um die Rechtfertigung dieses Prin-
zips aus Hegels Philosophie heraus, indem vermittels einer Reflexion
auf das Hegelsche Resultat im Ganzen das Recht des endlichen Stand-
punkts geltend gemacht wird. Diese Reflexion soll eine endogene Krisis
offen legen, die in den nachmetaphysischen Positionen ausgetragen
wird.* So entspringen im Ergebnis aus der Genese des auf seine eigene
Endlichkeit zuriickgezogenen dezentrierten Subjekts die Dimensionen
in Sozialitit, Individualitit und Naturalitit als Pendant der vormali-
gen Stufen der Endlichkeit des Absoluten im Hegelschen System: ob-
jektiver Geist, subjektiver Geist und Natur. Und dies insofern, als sich
die vormaligen endlichen Stufen des Abstiegs des absoluten Geistes in
seine Unterschichten aus ihrer »blof3« aufzuhebenden Stellung in ei-
genstindige Formen der Endlichkeit transformieren, die als je irredu-
zible Qualititen die Wirklichkeit des dezentrierten Subjekts bestim-
men.

Die Rechtfertigung des Prinzips gestaltet sich — in Abgrenzung
von einer dem System blof3 duflerlichen Abkehr — wie folgt: Die reine
Ausrichtung auf das Absolute, fiir die alles Endliche ein zu iiber-
windendes Moment darstellt, bestreitet das anschlieBende, sich von
Hegel abkehrende Denken mit dem Hinweis auf die irreduzible, nicht
hintergehbare endliche Existenz, indem es sich kritisch gegen das Sys-
temganze stellt. Kaehler weist die Legitimitit dieses Standpunkts im
Ausgang vom Hegelschen System auf: Die Nichtreduzierbarkeit der-
jenigen endlichen Realitit, die durch den Begriff nicht vollstindig be-
stimmt, sondern gegen ihn indifferent ist, eroffnet das begriindete Ei-
genrecht des Endlichen. Der die Theorie des dezentrierten Subjekts
inspirierende Nachweis einer Krisis im Hegelschen System fokussiert
dessen strenge Ausrichtung auf die Herrschaft des rein Logischen. Es
handelt sich nicht so sehr um eine Kritik am Hegelschen System in
dem Sinne, dass ein »Fehler« aufgedeckt wiirde, als vielmehr um eine
Infragestellung dieser Ausrichtung. Diese Infragestellung entspringt
gleichsam einer Selbstreflexion des spekulativen Systems nach seiner
Vollendung, womit es tiber sich hinausweist. Die sich kritisch von ihm
absetzenden Positionen finden ihren rechtfertigenden Ausgang dann
bei Hegel selbst, indem der Standpunkt der endlichen Existenz aus

¢+ Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen, 150.

10

24.01.2028, 10:20:32. /de/agl -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

seinem bloflen Momentcharakter in ein ontologisch gleichrangiges
Verhiltnis zum Logischen iiberfiihrt und freigesetzt wird. Das ontolo-
gische Verhiltnis des endlichen Subjekts, das auf Grund seiner Indif-
ferenz zum Begriff immer auch mit einem nicht verfiigbaren Anderen
verbunden ist, ist innerhalb des Systems selbst als notwendig und da-
mit als nicht nur logisch auflosbar zu erweisen. Denn die Gesamtwirk-
lichkeit des Subjekts erfiillt sich im Hegelschen System in den be-
stimmten Begriffen der Logik und der Realphilosophie, so dass auch
das blof3 Zufillige, das sich nicht in die Begriffe der spekulativen Tota-
litdt fassen ldsst und in Hegels Verstindnis als das dem Begriff blof3
Ungemifse vergeht, allererst die Selbstkonstitution des Subjekts voll-
endet. Auch das absolute Subjekt ist nur dann wirklich, wenn es (s)ein
Anderssein aufler sich hat.> Mit der Aufdeckung der ontologischen
Ambivalenz zwischen der Faktizitit des Subjekts und seiner spekulativ
begreifbaren Realitit ergibt sich — durch den Hinweis auf ein durch die
Spekulation zwar gesetztes, aber dennoch qualitativ Anderes — die en-
dogene Krisis der Metaphysik Hegels. »Der Schritt in die Krisis des
absoluten Wahrheitsanspruchs [...] ist die Anerkennung der eigensin-
nigen und eigenwertigen Wirklichkeit solcher vor- und auflerbegriff-
licher Bestimmtheiten, und damit die Zuriickweisung ihrer spekulati-
ven Nichtigung, kurz gesagt, die Positivierung dieses Nichtigen.«¢
Aus der verinderten Perspektive auf die Gesamtwirklichkeit des Sub-
jekts verselbstindigt und positiviert sich das Endliche entgegen seinem
Stand als blof Aufgehobenes und stellt das dezentrierte Subjekt vor
die unabschlieflbare Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit seinem
unaufhebbaren Anderssein es selbst zu bleiben. Uber sein Anderssein
kann das dezentrierte Subjekt nicht verfiigen, das heif3t, dass sich die-
ses Anderssein spekulativ nicht aufheben ldsst, weil es kein von der
Entiduflerung des Subjekts abhiingiges Anderes darstellt. Im Gegenteil:
Das Andere besteht fiir das Subjekt unabhingig in seiner irreduziblen
Realitdt und unvordenklichen Faktizitit. Daraus folgt nun aber keine
indifferente, unabhingige oder gar eigenmichtige Haltung des Sub-
jekts, sondern vielmehr das Abarbeiten an dem Anderen in endlicher

5 »Das Zufillige, gegen die Bestimmtheit des Begriffs indifferent Seiende, durchzieht
alle Realsphiren der Endlichkeit von Natur und Geist (daseiender Subjektivitit).« (Ka-
ehler: »Das Unendliche im Endlichenc, 143).

¢ Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 145.

11

24.01.2028, 10:20:32. /de/agl -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Selbstverwirklichung des Subjekts als individuelles, soziales und natu-
rales.

Kaehler betont neben der affirmativen Lesart Hegels, die dessen
Orientierung auf das Absolute folgt, eine andere mogliche Lesart, die
in ihrer Konsequenz zu einer Umwertung und Umkehrung des Ganzen
als Begriindungszusammenhang fiithrt, indem die Darstellung nicht
nur hin zum Absoluten geht, sondern indem das Absolute sich sodann
auch wieder in seiner Au8erlichkeit behaupten muss, in der es mit
einer anderen, von der Idee als aufSer ihr gesetzten Seite konfrontiert
ist, die so gegen die Idee indifferent bleibt. Dieses » AufSer-sich« ist aber
die Idee selbst als Subjekt des realen Geschehens in Raum und Zeit —
als Natur und Geist —, als Subjekt, das sich auf seine Endlichkeit be-
schrinkt in seiner dezentrierten Stellung freisetzt. Diese Lesart entfal-
tet Kaehler, indem er das Hegelsche System in einer zweifachen Rich-
tung nachvollzieht: einerseits in der Genese und Begriindung des
Systems, andererseits in der Uberfiihrung des vollendeten Systems in
eine Selbstreflexion.

Die Theorie des dezentrierten Subjekts gewinnt ihr konkretes
Profil in der Auseinandersetzung mit Hegel in folgender Weise: Mit
der Wahrheit des absoluten Wissens am Ende der Phdnomenologie
des Geistes gibt es fiir den Geist nach Hegel nichts Fremdes mehr, weil
er in allem Anderen bei sich selbst ist. Als Prinzip allen Wissens hat
sich das Subjekt im absoluten Wissen vollbracht — jeglicher Gegen-
stand ist ihm seine eigene Entduflerung.” An diesem Punkt setzt die
Wissenschaft der Logik als absolute Wissenschaft aus sich selbst heraus
an. Die Logik bildet in ihrer vollstindigen Entfaltung den Maf3stab
dafiir, was als Wahrheit gilt.8 Als die eigentliche und volle Wahrheit
ist die Logik vollstindig aus sich heraus bestimmt. Das Absolute aber,
das sich in der Logik als die Idee bestimmt, muss sich durch die Natur
hindurch erneut realisieren, um im Geist wieder zu sich zu kommen:
Die Idee entiufert sich frei in ihr AuSersichsein.® Kaehler trigt aus der
Perspektive des Gesamtsystems dem Sachverhalt Rechnung, dass die

7 Vgl. G. W. E. Hegel: Phinomenologie des Geistes. In: Werke in 20 Binden. Auf der
Grundlage der Werke von 1832-1845 neu editierte Ausgabe. Redaktion E. Moldenhauer
und K. M. Michel. Bd. 3. Frankfurt a. M. 1969, 575.

8 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber das Resultat
der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Festschrift
fiir Hans Poser. Hrsg. von G. Abel/H.-]. Engfer/C. Hubig. Berlin/New York 2002, 326.

9 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II. In: Werke in 20 Binden (s. Anm. 7). Bd. 6, 573.

12

24.01.2026, 10:20:32. /de/agl -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Logik erst im absoluten Geist, nach der Entiduflerung und Erinnerung
also, ihre volle Giiltigkeit erweist.! Zur Krisis erwichst aus der derart
gefiihrten Selbstreflexion des Systemganzen die im System angelegte
»Differenz zwischen der begrifflich integrierbaren Realitit und der du-
Berlich bleibenden, einer schlecht-unendlichen Mannigfaltigkeit des-
sen, was dem Begriff nicht gemifs ist«.!" Indem das Subjekt!? nach der
Entiduflerung zu sich zuriickkommt, ldsst es Inhalte frei, die nicht mehr
unter die Herrschaft des Begriffs fallen. In der zu vollziehenden Selbst-
reflexion des Ganzen hat diese Einsicht weitreichende Konsequenzen
fiir das System in Hinblick auf den Status des Endlichen. Diese Deu-
tung Kaehlers bezweifelt die systemimmanente Abhingigkeit der Na-
tur von der logischen Idee insofern, als sie aus der Perspektive des Ge-
samtsystems herausstellt, dass die logische Idee auf ihrem Weg zum
absoluten Geist Begriffloses frei lasst, das sich fiir den Weg als notwen-
dig erwiesen hat. Auch wenn das Endliche spekulativ betrachtet im
Gesamtkonzept nur das an sich Nichtige ist, welches es auf dem Weg
zum Absoluten aufzuheben gilt, erhilt es von der Gesamtwirklichkeit
des Subjekts her betrachtet — die eben darin besteht, dass sich das Ab-
solute in seiner Auferlichkeit erscheinen muss — ein groferes Gewicht.
Hieraus entspringt die Frage, inwiefern die Logik dem Endlichen dann
noch in der Weise iibergeordnet werden kann, wie es im Hegelschen
System der Fall ist. So sehr namlich das Subjekt durch die AufSerlich-
keit der Natur hindurch wieder zu sich kommt, indem das AufSen durch
den Begriff aufgehoben wird, so sehr ist die volle Wahrheit des Sub-
jekts nur zusammen mit seiner Auferlichkeit. Es ist »insgesamt nie,
ohne dass es einer Nicht-Identitdt, Auflerlichkeit seiner selbst aus-
gesetzt ist.« 1

10 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 327.

11 Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In: Tra-
dition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophi-
sche Perspektiven. Hrsg. von C.Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. VoShenrich und
M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 182.

12 Dass Hegels Philosophie, die den Maf3stab fiir ihre Wahrheit mit der Wissenschaft
der Logik liefert (vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 326), zu-
gleich auch Darstellung des absoluten Subjekts ist, unterstreicht Hegel explizit mit der
Darstellung des Absoluten in Form der reinen Idee: Fiir die absolute und eine Idee gilt,
»dafl sie als Subjekt und so als Geist ist«; das ist »ihre entwickelte, wahrhafte Wirklich-
keit«. (Hegel: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I (1830). In: Werke in
20 Biinden (s. Anm. 7), Bd. 8, 368 (§213).)

13 Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

13

24.01.2026, 10:20:32. /de/agl -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Da sich aber das Absolute vereinzeln muss und sich dadurch in
eine nicht vorhersehbare Grundstellung bringt, da es seine Wahrheit
und Notwendigkeit im frei gelassenen Zufilligen behaupten muss, fin-
det sich das natiirliche und endliche Subjekt als ein dezentriertes vor.
Lasst sich diese Dezentrierung in der Darstellung Hegels durch die
Orientierung auf das spekulative Ganze hin im Absoluten wieder voll-
stindig und endgiiltig re-zentrieren, so findet sich das Subjekt in seiner
Grundstruktur als dezentriert verfasstes vor, wenn der alleinige speku-
lative Wahrheitsanspruch bestritten wird. Indem die Theorie des de-
zentrierten Subjekts einerseits die Notwendigkeit der Behauptung des
Absoluten im Endlichen nachweist und andererseits im Bereich des
Natiirlichen und Endlichen das nicht blof8 logische Kontingente auf-
deckt, welches sich nicht in den wahrheitsfihigen Begriff integrieren
lésst, deckt sie auf, wie der Protest des endlichen Subjekts gegen die
alleinige Ausrichtung auf das Absolute sein Potential und vor allem
seine Berechtigung aus dem Hegelschen System selbst schopfen kann.
Wenn némlich die Behauptung des Absoluten in der Endlichkeit fiir
dessen Absolutheitsanspruch notwendig ist und es zugleich das end-
liche Subjekt ist, das sich im Endlichen behaupten muss, diese Endlich-
keit aber auch insofern kontingent verfasst ist, als sich das Subjekt
nicht nur begrifflich behaupten kann, sondern stets auch eine begriff-
lich nicht verfiigbare Seite vor sich hat, dann erhilt die Perspektive des
endlich-existentiellen Subjekts ein anderes Gewicht. Es kann auf seine
notwendige Stellung im Gesamtkonzept verweisen und zugleich mit
dem Verweis auf die unverfiigbare und uneinholbare Kontingenz die
Verfiigungsmacht des Absoluten in Frage stellen. Die »Positivierung
des Nichtigen«,'* das heifst dessen, was dem Begriff nicht gemifs ist,
ist dann gerechtfertigt, weil dieses im System Hegels selbst Bedingung
tiir die Verfassung des Subjekts ist, das sich verendlichen muss.

Zu betonen ist, dass die Freilassung des Subjekts aus dem Begriin-
dungszusammenhang des Absoluten keine notwendige Konsequenz
des Hegelschen Systems bildet. Der Nachweis versteht sich eher als
Aufriss einer Moglichkeit, als eine legitime Gewichtsverlagerung im

4 Vgl. Kaehler: »Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezentrier-
te Subjekt der Moderne«. In: Metaphysik und Moderne. Ortsbestimmungen philoso-
phischer Gegenwart. Festschrift fiir Claus-Artur Scheier. Hrsg. von D. Westerkamp und
A. von der Liithe. Wiirzburg 2007, 189.

14

24.01.2028, 10:20:32. /de/agl -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Hegelschen System selbst, mithilfe derer die nachhegelschen Positio-
nen Rechtfertigung finden konnen.

Neben einer solchen direkten Rechtfertigung aus der endogenen
Krisis im Hegelschen System beansprucht die Theorie des dezentrier-
ten Subjekts aber auch noch eine Rechtfertigung durch den Nachweis
der Bewdhrung des Prinzips, indem sich die nachmetaphysischen Posi-
tionen darunter fassen lassen. Das Prinzip bleibt dem neuzeitlichen Pa-
radigma der Subjektivitit, dem es entspringt, verhaftet, muss jedoch
auf neue Weise gefasst werden. Befreit sich das endliche Subjekt von
dem Herrschaftsanspruch des Absoluten, so verneint es auch das Sub-
jekt als absolutes und schriankt dadurch seine vormalige Freiheit ein, die
eine absolute Freiheit war. In ebendem Mafle, wie es die Absolutheit
zuriicknimmt, verschiebt sich seine Grundstruktur. Der Verweis auf
die dem Begriff nicht gemifle Seite befreit das endliche Subjekt daher
nicht nur von der Verfiigungsmacht des Absoluten, sondern beschnei-
det durch den affirmativen Verweis auf das Unverfiigbare ebenso die
Macht des Subjekts. Was sich als Anderssein im spekulativen Gesamt-
zusammenhang stets nur als aus der Idee entlassene EntdufSerung ver-
stehen ldsst, das nur in und durch die Idee ist, erreicht mit der Ablosung
vom Absoluten die Dimension einer radikal fremden Andersheit. Das
Subjekt zieht sich nicht mehr aus der Endlichkeit ins reine Denken oder
in das Absolute zuriick, von dem aus das Andere als anderes seiner
selbst begriffen werden kann — die spekulative Absolutheit ist ihm ent-
zogen. Thm wird das Andere zur unverfiigbaren Gegenseite, die nicht
mehr zuriickzudringen oder abzustreifen ist. Zwar bleibt das Subjekt
der Grund allen Wissens und Weltbezuges, dies aber »nur noch« als Be-
ziehungsgrund, nicht mehr als Erklarungsgrund. Das Andere zum Sub-
jekt ist immer bezogen auf ein Subjekt, aber durch das Subjekt nicht zu
erkliren oder zu deduzieren und deswegen auflerhalb dessen Ver-
fiigungsmacht. Das Andere gewinnt die Qualitit einer Fremdheit. Das
Denken findet ein unvordenkliches und denkend nicht ganz aufzuls-
sendes Sein als ein anderes vor, das zugleich zur Bedingung des Den-
kens selbst wird. Kurz: Das Denken lisst sich nicht mehr rein halten, das
Subjekt ist in seinem Grunde schon immer mit seinem Anderen kon-
taminiert und hat sich nicht mehr allein zur Vorgabe, sein Anderes istin
es als Vorgabe mit eingeschrieben. So »kann die Reflexion-in-sich nur
gegen dieses Andere zustande kommen.«'5 Daraus erwichst dem Sub-

15 Kaehler: »Die Identitdt des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

15

24.01.2028, 10:20:32. /de/agl -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

