
cher Das Selbstbewusstsein in Hegels »Phänomenologie des Geistes«
und Die Vernunft in Hegels »Phänomenologie des Geistes« (Frankfurt
a. M.: Vittorio Klostermann 1986 und 1992). In den Jahren 1990 und
1993 lehrte er als Visiting Professor an der State University in Mem-
phis (Tennessee, seit 1992 »University of Memphis«). 1991 und 1992/
93 übernahm er Vertretungs-Professuren an den Universitäten Frei-
burg und Hamburg.

1993 wurde Klaus Erich Kaehler auf den Lehrstuhl von Ludwig
Landgrebe nach Köln berufen. Sein Renommée als Leibniz- und Hegel-
Forscher zog zahlreiche Doktoranden an das dortige Philosophische
Seminar. Als Ko-Direktor des Kölner Husserl-Archivs begleitete er
aufmerksam die mitunter trockene Aufgabe der kritischen Edition der
Werke Husserls. Zugleich wirkte er daran mit, dass sich das Archiv
über die Jahre als international anerkanntes Forschungszentrum für
phänomenologische Philosophie etablieren konnte. Die Verantwortung
für die Arbeit des Archivs brachte es mit sich, dass er in den wissen-
schaftlichen Beirat der Phaenomenologica aufgenommen wurde. Seit
1997 gehört er darüber hinaus dem Vorstand der Leibniz-Gesellschaft
an.

Nach seiner Emeritierung 2008 fand er endlich die Muße, sein
philosophisches Hauptwerk abzuschließen: Das Prinzip Subjekt und
seine Krisen. Selbstvollendung und Dezentrierung (Freiburg/Mün-
chen: Alber 2009). Die sokratische Leidenschaft des Gesprächs hielt
ihn jedoch davon ab, sich ganz in die Studierstube zurückzuziehen. So
bleibt er auch nach der Emeritierung – wie könnte es anders sein? – in
regem Austausch mit den Studierenden, seinen Schülern, Kollegen
und Freunden.

2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist auf die
Theorie des dezentrierten Subjekts, wie sie Klaus Erich Kaehler seit
vielen Jahren in einer stetigen Auseinandersetzung mit der Philosophie
der Neuzeit, insbesondere derjenigen Hegels und seiner nachmetaphy-
sischen Nachfolger, entwickelt hat. In groben Zügen lässt sich das, was
die Theorie zu fassen versucht, folgendermaßen skizzieren:1 Nach der

8

Einleitung der Herausgeber

1 Eine ausführlichere Darstellung der Theorie des dezentrierten Subjekts findet sich in:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vollendung der Metaphysik im Hegelschen System2 setzt mit Feuer-
bach, Marx und Kierkegaard eine Entwicklung ein, die ihre grundsätz-
liche Orientierung nicht mehr in der reinen Vernunft oder dem Abso-
luten findet. Daraus resultiert ein Denken, dem sich die Wahrheit des
Endlichen nicht allein durch den Begriff bestimmt. Die Folge ist die
Verabschiedung einer metaphysischen Versicherung in einem über-
individuellen, alles Wirkliche umfassenden Gesamtzusammenhang.
Das nachmetaphysische Denken reklamiert gegenüber der Metaphysik
den endlichen Standpunkt, der in der Darstellung des Absoluten immer
nur ein mangelhafter sein konnte, als den ersten und wahrheitsfähigen.
Es ist die endliche Existenz, die gegenüber dem Allgemeinen ihr zuvor
nicht zugestandenes Eigenrecht verlangt und sich als Subjekt in seiner
Wirklichkeit in den gleichursprünglichen Dimensionen der Individua-
lität, Sozialität und Naturalität als nunmehr dezentriertes fasst. In
kontrastiver Gegenüberstellung lassen sich die Gehalte der Metaphy-
sik und des nachmetaphysischen Denkens mit Feuerbach auf die For-
mel bringen: »Die absolute Metaphysik sagt: Der Mensch muss seine
›Bestimmung‹ ergreifen, sich aufheben, eben nicht bloß Mensch sein
wollen. […] Die Neue Philosophie [Feuerbach] hingegen sagt, genau
umgekehrt: der Mensch darf und braucht nur Mensch sein [zu] wollen
– und das heißt zunächst und unhintergehbar, bei allem, was der
Mensch noch sonst sein kann und soll, sagen zu können: ›Ich bin ein
sinnliches Wesen; […] der Leib in seiner Totalität ist mein Ich, mein
Wesen selber‹«.3

Das derart ausgewiesene dezentrierte Subjekt des nachmetaphysi-
schen Denkens trägt als Prinzip in seiner jeweiligen Ausgestaltung die
nachmetaphysischen Positionen und erhält darin seine inhaltliche Be-

9

Einleitung der Herausgeber

M. Pfeifer: Die Frage nach dem Subjekt. Levinas’ Philosophie als Ausdrucksform nach-
metaphysischen Denkens. Würzburg 2009.
2 Hegels Philosophie bildet die Vorgabe für den philosophischen Abstoß von der bis
dahin vollbrachten Metaphysik der Neuzeit. Dass damit die Metaphysik im Ganzen
vollendet sei, ist darin nachzuweisen, dass das neuzeitliche Prinzip des Subjekts die
vormaligen epochalen Entwicklungen der Metaphysik zu integrieren vermag. Vgl. Ka-
ehler: Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und Dezentrierung. Frei-
burg/München 2009.
3 L. Feuerbach: Grundsätze der Philosophie der Zukunft, §37. In: ders.: Entwürfe zu
einer Neuen Philosophie. Hrsg. von W. Jaeschke und W. Schuffenhauer, Hamburg 1996,
78. Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Verkeh-
rung des spekulativen Wahrheitsanspruchs«. In: Religion und Philosophie im Wider-
streit? Hrsg. von C. Bickmann, M. Wirtz und H.-J. Scheidgen, Nordhausen 2008, 146.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währung. Der Theorie dezentrierter Subjektivität geht es nicht nur um
die Beschreibung des Prinzips nachmetaphysisch verfasster Subjektivi-
tät, sondern auch – und vor allem – um die Rechtfertigung dieses Prin-
zips aus Hegels Philosophie heraus, indem vermittels einer Reflexion
auf das Hegelsche Resultat im Ganzen das Recht des endlichen Stand-
punkts geltend gemacht wird. Diese Reflexion soll eine endogene Krisis
offen legen, die in den nachmetaphysischen Positionen ausgetragen
wird.4 So entspringen im Ergebnis aus der Genese des auf seine eigene
Endlichkeit zurückgezogenen dezentrierten Subjekts die Dimensionen
in Sozialität, Individualität und Naturalität als Pendant der vormali-
gen Stufen der Endlichkeit des Absoluten im Hegelschen System: ob-
jektiver Geist, subjektiver Geist und Natur. Und dies insofern, als sich
die vormaligen endlichen Stufen des Abstiegs des absoluten Geistes in
seine Unterschichten aus ihrer »bloß« aufzuhebenden Stellung in ei-
genständige Formen der Endlichkeit transformieren, die als je irredu-
zible Qualitäten die Wirklichkeit des dezentrierten Subjekts bestim-
men.

Die Rechtfertigung des Prinzips gestaltet sich – in Abgrenzung
von einer dem System bloß äußerlichen Abkehr – wie folgt: Die reine
Ausrichtung auf das Absolute, für die alles Endliche ein zu über-
windendes Moment darstellt, bestreitet das anschließende, sich von
Hegel abkehrende Denken mit dem Hinweis auf die irreduzible, nicht
hintergehbare endliche Existenz, indem es sich kritisch gegen das Sys-
temganze stellt. Kaehler weist die Legitimität dieses Standpunkts im
Ausgang vom Hegelschen System auf: Die Nichtreduzierbarkeit der-
jenigen endlichen Realität, die durch den Begriff nicht vollständig be-
stimmt, sondern gegen ihn indifferent ist, eröffnet das begründete Ei-
genrecht des Endlichen. Der die Theorie des dezentrierten Subjekts
inspirierende Nachweis einer Krisis im Hegelschen System fokussiert
dessen strenge Ausrichtung auf die Herrschaft des rein Logischen. Es
handelt sich nicht so sehr um eine Kritik am Hegelschen System in
dem Sinne, dass ein »Fehler« aufgedeckt würde, als vielmehr um eine
Infragestellung dieser Ausrichtung. Diese Infragestellung entspringt
gleichsam einer Selbstreflexion des spekulativen Systems nach seiner
Vollendung, womit es über sich hinausweist. Die sich kritisch von ihm
absetzenden Positionen finden ihren rechtfertigenden Ausgang dann
bei Hegel selbst, indem der Standpunkt der endlichen Existenz aus

10

Einleitung der Herausgeber

4 Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 150.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem bloßen Momentcharakter in ein ontologisch gleichrangiges
Verhältnis zum Logischen überführt und freigesetzt wird. Das ontolo-
gische Verhältnis des endlichen Subjekts, das auf Grund seiner Indif-
ferenz zum Begriff immer auch mit einem nicht verfügbaren Anderen
verbunden ist, ist innerhalb des Systems selbst als notwendig und da-
mit als nicht nur logisch auflösbar zu erweisen. Denn die Gesamtwirk-
lichkeit des Subjekts erfüllt sich im Hegelschen System in den be-
stimmten Begriffen der Logik und der Realphilosophie, so dass auch
das bloß Zufällige, das sich nicht in die Begriffe der spekulativen Tota-
lität fassen lässt und in Hegels Verständnis als das dem Begriff bloß
Ungemäße vergeht, allererst die Selbstkonstitution des Subjekts voll-
endet. Auch das absolute Subjekt ist nur dann wirklich, wenn es (s)ein
Anderssein außer sich hat.5 Mit der Aufdeckung der ontologischen
Ambivalenz zwischen der Faktizität des Subjekts und seiner spekulativ
begreifbaren Realität ergibt sich – durch den Hinweis auf ein durch die
Spekulation zwar gesetztes, aber dennoch qualitativ Anderes – die en-
dogene Krisis der Metaphysik Hegels. »Der Schritt in die Krisis des
absoluten Wahrheitsanspruchs […] ist die Anerkennung der eigensin-
nigen und eigenwertigen Wirklichkeit solcher vor- und außerbegriff-
licher Bestimmtheiten, und damit die Zurückweisung ihrer spekulati-
ven Nichtigung, kurz gesagt, die Positivierung dieses Nichtigen.«6

Aus der veränderten Perspektive auf die Gesamtwirklichkeit des Sub-
jekts verselbständigt und positiviert sich das Endliche entgegen seinem
Stand als bloß Aufgehobenes und stellt das dezentrierte Subjekt vor
die unabschließbare Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit seinem
unaufhebbaren Anderssein es selbst zu bleiben. Über sein Anderssein
kann das dezentrierte Subjekt nicht verfügen, das heißt, dass sich die-
ses Anderssein spekulativ nicht aufheben lässt, weil es kein von der
Entäußerung des Subjekts abhängiges Anderes darstellt. Im Gegenteil:
Das Andere besteht für das Subjekt unabhängig in seiner irreduziblen
Realität und unvordenklichen Faktizität. Daraus folgt nun aber keine
indifferente, unabhängige oder gar eigenmächtige Haltung des Sub-
jekts, sondern vielmehr das Abarbeiten an dem Anderen in endlicher

11

Einleitung der Herausgeber

5 »Das Zufällige, gegen die Bestimmtheit des Begriffs indifferent Seiende, durchzieht
alle Realsphären der Endlichkeit von Natur und Geist (daseiender Subjektivität).« (Ka-
ehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 143).
6 Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 145.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverwirklichung des Subjekts als individuelles, soziales und natu-
rales.

Kaehler betont neben der affirmativen Lesart Hegels, die dessen
Orientierung auf das Absolute folgt, eine andere mögliche Lesart, die
in ihrer Konsequenz zu einer Umwertung und Umkehrung des Ganzen
als Begründungszusammenhang führt, indem die Darstellung nicht
nur hin zum Absoluten geht, sondern indem das Absolute sich sodann
auch wieder in seiner Äußerlichkeit behaupten muss, in der es mit
einer anderen, von der Idee als außer ihr gesetzten Seite konfrontiert
ist, die so gegen die Idee indifferent bleibt. Dieses »Außer-sich« ist aber
die Idee selbst als Subjekt des realen Geschehens in Raum und Zeit –
als Natur und Geist –, als Subjekt, das sich auf seine Endlichkeit be-
schränkt in seiner dezentrierten Stellung freisetzt. Diese Lesart entfal-
tet Kaehler, indem er das Hegelsche System in einer zweifachen Rich-
tung nachvollzieht: einerseits in der Genese und Begründung des
Systems, andererseits in der Überführung des vollendeten Systems in
eine Selbstreflexion.

Die Theorie des dezentrierten Subjekts gewinnt ihr konkretes
Profil in der Auseinandersetzung mit Hegel in folgender Weise: Mit
der Wahrheit des absoluten Wissens am Ende der Phänomenologie
des Geistes gibt es für den Geist nach Hegel nichts Fremdes mehr, weil
er in allem Anderen bei sich selbst ist. Als Prinzip allen Wissens hat
sich das Subjekt im absoluten Wissen vollbracht – jeglicher Gegen-
stand ist ihm seine eigene Entäußerung.7 An diesem Punkt setzt die
Wissenschaft der Logik als absolute Wissenschaft aus sich selbst heraus
an. Die Logik bildet in ihrer vollständigen Entfaltung den Maßstab
dafür, was als Wahrheit gilt.8 Als die eigentliche und volle Wahrheit
ist die Logik vollständig aus sich heraus bestimmt. Das Absolute aber,
das sich in der Logik als die Idee bestimmt, muss sich durch die Natur
hindurch erneut realisieren, um im Geist wieder zu sich zu kommen:
Die Idee entäußert sich frei in ihr Außersichsein.9 Kaehler trägt aus der
Perspektive des Gesamtsystems dem Sachverhalt Rechnung, dass die

12

Einleitung der Herausgeber

7 Vgl. G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. In: Werke in 20 Bänden. Auf der
Grundlage der Werke von 1832–1845 neu editierte Ausgabe. Redaktion E. Moldenhauer
und K. M. Michel. Bd. 3. Frankfurt a. M. 1969, 575.
8 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über das Resultat
der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Festschrift
für Hans Poser. Hrsg. von G. Abel/H.-J. Engfer/C. Hubig. Berlin/New York 2002, 326.
9 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II. In: Werke in 20 Bänden (s. Anm. 7). Bd. 6, 573.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Logik erst im absoluten Geist, nach der Entäußerung und Erinnerung
also, ihre volle Gültigkeit erweist.10 Zur Krisis erwächst aus der derart
geführten Selbstreflexion des Systemganzen die im System angelegte
»Differenz zwischen der begrifflich integrierbaren Realität und der äu-
ßerlich bleibenden, einer schlecht-unendlichen Mannigfaltigkeit des-
sen, was dem Begriff nicht gemäß ist«.11 Indem das Subjekt12 nach der
Entäußerung zu sich zurückkommt, lässt es Inhalte frei, die nicht mehr
unter die Herrschaft des Begriffs fallen. In der zu vollziehenden Selbst-
reflexion des Ganzen hat diese Einsicht weitreichende Konsequenzen
für das System in Hinblick auf den Status des Endlichen. Diese Deu-
tung Kaehlers bezweifelt die systemimmanente Abhängigkeit der Na-
tur von der logischen Idee insofern, als sie aus der Perspektive des Ge-
samtsystems herausstellt, dass die logische Idee auf ihrem Weg zum
absoluten Geist Begriffloses frei lässt, das sich für den Weg als notwen-
dig erwiesen hat. Auch wenn das Endliche spekulativ betrachtet im
Gesamtkonzept nur das an sich Nichtige ist, welches es auf dem Weg
zum Absoluten aufzuheben gilt, erhält es von der Gesamtwirklichkeit
des Subjekts her betrachtet – die eben darin besteht, dass sich das Ab-
solute in seiner Äußerlichkeit erscheinen muss – ein größeres Gewicht.
Hieraus entspringt die Frage, inwiefern die Logik dem Endlichen dann
noch in der Weise übergeordnet werden kann, wie es im Hegelschen
System der Fall ist. So sehr nämlich das Subjekt durch die Äußerlich-
keit der Natur hindurch wieder zu sich kommt, indem das Außen durch
den Begriff aufgehoben wird, so sehr ist die volle Wahrheit des Sub-
jekts nur zusammen mit seiner Äußerlichkeit. Es ist »insgesamt nie,
ohne dass es einer Nicht-Identität, Äußerlichkeit seiner selbst aus-
gesetzt ist.«13

13

Einleitung der Herausgeber

10 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 327.
11 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In: Tra-
dition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophi-
sche Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhenrich und
M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 182.
12 Dass Hegels Philosophie, die den Maßstab für ihre Wahrheit mit der Wissenschaft
der Logik liefert (vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 326), zu-
gleich auch Darstellung des absoluten Subjekts ist, unterstreicht Hegel explizit mit der
Darstellung des Absoluten in Form der reinen Idee: Für die absolute und eine Idee gilt,
»daß sie als Subjekt und so als Geist ist«; das ist »ihre entwickelte, wahrhafte Wirklich-
keit«. (Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I (1830). In: Werke in
20 Bänden (s. Anm. 7), Bd. 8, 368 (§ 213).)
13 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da sich aber das Absolute vereinzeln muss und sich dadurch in
eine nicht vorhersehbare Grundstellung bringt, da es seine Wahrheit
und Notwendigkeit im frei gelassenen Zufälligen behaupten muss, fin-
det sich das natürliche und endliche Subjekt als ein dezentriertes vor.
Lässt sich diese Dezentrierung in der Darstellung Hegels durch die
Orientierung auf das spekulative Ganze hin im Absoluten wieder voll-
ständig und endgültig re-zentrieren, so findet sich das Subjekt in seiner
Grundstruktur als dezentriert verfasstes vor, wenn der alleinige speku-
lative Wahrheitsanspruch bestritten wird. Indem die Theorie des de-
zentrierten Subjekts einerseits die Notwendigkeit der Behauptung des
Absoluten im Endlichen nachweist und andererseits im Bereich des
Natürlichen und Endlichen das nicht bloß logische Kontingente auf-
deckt, welches sich nicht in den wahrheitsfähigen Begriff integrieren
lässt, deckt sie auf, wie der Protest des endlichen Subjekts gegen die
alleinige Ausrichtung auf das Absolute sein Potential und vor allem
seine Berechtigung aus dem Hegelschen System selbst schöpfen kann.
Wenn nämlich die Behauptung des Absoluten in der Endlichkeit für
dessen Absolutheitsanspruch notwendig ist und es zugleich das end-
liche Subjekt ist, das sich im Endlichen behaupten muss, diese Endlich-
keit aber auch insofern kontingent verfasst ist, als sich das Subjekt
nicht nur begrifflich behaupten kann, sondern stets auch eine begriff-
lich nicht verfügbare Seite vor sich hat, dann erhält die Perspektive des
endlich-existentiellen Subjekts ein anderes Gewicht. Es kann auf seine
notwendige Stellung im Gesamtkonzept verweisen und zugleich mit
dem Verweis auf die unverfügbare und uneinholbare Kontingenz die
Verfügungsmacht des Absoluten in Frage stellen. Die »Positivierung
des Nichtigen«,14 das heißt dessen, was dem Begriff nicht gemäß ist,
ist dann gerechtfertigt, weil dieses im System Hegels selbst Bedingung
für die Verfassung des Subjekts ist, das sich verendlichen muss.

Zu betonen ist, dass die Freilassung des Subjekts aus dem Begrün-
dungszusammenhang des Absoluten keine notwendige Konsequenz
des Hegelschen Systems bildet. Der Nachweis versteht sich eher als
Aufriss einer Möglichkeit, als eine legitime Gewichtsverlagerung im

14

Einleitung der Herausgeber

14 Vgl. Kaehler: »Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezentrier-
te Subjekt der Moderne«. In: Metaphysik und Moderne. Ortsbestimmungen philoso-
phischer Gegenwart. Festschrift für Claus-Artur Scheier. Hrsg. von D. Westerkamp und
A. von der Lühe. Würzburg 2007, 189.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegelschen System selbst, mithilfe derer die nachhegelschen Positio-
nen Rechtfertigung finden können.

Neben einer solchen direkten Rechtfertigung aus der endogenen
Krisis im Hegelschen System beansprucht die Theorie des dezentrier-
ten Subjekts aber auch noch eine Rechtfertigung durch den Nachweis
der Bewährung des Prinzips, indem sich die nachmetaphysischen Posi-
tionen darunter fassen lassen. Das Prinzip bleibt dem neuzeitlichen Pa-
radigma der Subjektivität, dem es entspringt, verhaftet, muss jedoch
auf neue Weise gefasst werden. Befreit sich das endliche Subjekt von
dem Herrschaftsanspruch des Absoluten, so verneint es auch das Sub-
jekt als absolutes und schränkt dadurch seine vormalige Freiheit ein, die
eine absolute Freiheit war. In ebendem Maße, wie es die Absolutheit
zurücknimmt, verschiebt sich seine Grundstruktur. Der Verweis auf
die dem Begriff nicht gemäße Seite befreit das endliche Subjekt daher
nicht nur von der Verfügungsmacht des Absoluten, sondern beschnei-
det durch den affirmativen Verweis auf das Unverfügbare ebenso die
Macht des Subjekts. Was sich als Anderssein im spekulativen Gesamt-
zusammenhang stets nur als aus der Idee entlassene Entäußerung ver-
stehen lässt, das nur in und durch die Idee ist, erreicht mit der Ablösung
vom Absoluten die Dimension einer radikal fremden Andersheit. Das
Subjekt zieht sich nicht mehr aus der Endlichkeit ins reine Denken oder
in das Absolute zurück, von dem aus das Andere als anderes seiner
selbst begriffen werden kann – die spekulative Absolutheit ist ihm ent-
zogen. Ihm wird das Andere zur unverfügbaren Gegenseite, die nicht
mehr zurückzudrängen oder abzustreifen ist. Zwar bleibt das Subjekt
der Grund allen Wissens und Weltbezuges, dies aber ›nur noch‹ als Be-
ziehungsgrund, nicht mehr als Erklärungsgrund. Das Andere zum Sub-
jekt ist immer bezogen auf ein Subjekt, aber durch das Subjekt nicht zu
erklären oder zu deduzieren und deswegen außerhalb dessen Ver-
fügungsmacht. Das Andere gewinnt die Qualität einer Fremdheit. Das
Denken findet ein unvordenkliches und denkend nicht ganz aufzulö-
sendes Sein als ein anderes vor, das zugleich zur Bedingung des Den-
kens selbst wird. Kurz: Das Denken lässt sich nicht mehr rein halten, das
Subjekt ist in seinem Grunde schon immer mit seinem Anderen kon-
taminiert und hat sich nicht mehr allein zur Vorgabe, sein Anderes ist in
es als Vorgabe mit eingeschrieben. So »kann die Reflexion-in-sich nur
gegen dieses Andere zustande kommen.«15 Daraus erwächst dem Sub-

15

Einleitung der Herausgeber

15 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

