Migranten zwischen den Schweizer Alpen

und dem Mittelmeer

Peter Stamms Roman Weit dber das Land und Homers Odyssee
als interkultureller Raum

Peter Arnds

Abstract Peter Stamm’s novel Weit iiber das Land (2016) features the protagonist Thomas
who, like Homer’s Odysseus, one day leaves his wife and family behind, walks away, and
does not return for twenty years. Stamm bases his narrative loosely on Homer’s Odyssey.
Astrid, the wife left behind, resembles Penelope, and the final, rather moving, scene evokes
Odysseus’s return. What other parallels with Homer can we detect in this text? Does Stamm
employ the concept of Odysseus’s Irrfahrt to critique Swiss conditions? This article examines
the psychogeography of Stamm’s novel in its intertextuality with Homer by way of several
theoretical paradigms — Deleuze/Guattari’s rhizome, Agamben’s homo sacer, and Huizinga’s
homo ludens — to analyse to what extent the Swiss Alps and the Mediterranean become an
intercultural space.

Keywords: Swiss literature, Homer, Alps, Mediterranean, vhizome, homo sacer, homo lu-
dens (Schweizer Literatur, Homer, Alpen, Mittelmeer, Rhizom, Homo sacer, Homo ludens)

Peter Stamms Roman Weit iiber das Land (2016) handelt von Thomas’ Reise, der ei-
nes Tages seine Familie verlisst, in die Alpen wandert und, wie Odysseus, zwanzig
Jahre fortbleibt. Dieser Artikel demonstriert die nahe Verwandtschaft von Stamms
Roman mit Homers Odyssee. Thomas’ Gattin Astrid erinnert an Penelope und die
bewegende Riickkehr des Protagonisten orientiert sich nah an der des griechischen
Helden. Welche anderen Parallelen lassen sich im Text aufspiiren? Benutzt Stamm
das Konzept der Irrfahrt des Odysseus, um die Schweizer Verhiltnisse zu kritisie-
ren? Ich untersuche in diesem Artikel die Psychogeographie des Romans sowie des-
sen Intertextualitit anhand einer Reihe kulturtheoretischer Paradigmen — Deleuzes
und Guattaris Rhizom, Agambens Homo sacer und Huizingas Homo ludens —, um zu
zeigen, inwiefern die Schweizer Alpen und das Mittelmeer einen interkulturellen
Raum bilden.

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Mediterrane Raume

Wer kennt ihn nicht, den Traum, einmal einfach zu verschwinden, verloren zu
gehen und sich jeglicher sozialen Verantwortung zu entziehen? Es ist ein Traum von
spontanen Aufbriichen, davon, alles hinter sich zu lassen, ohne jemals zuriickzubli-
cken. Die wenigsten Reisen passen jedoch in dieses Bild, denn meistens sind sie auf
die eine oder andere Art geplant. Das gilt auch fiir das Reisen in der Weltliteratur, wo
eseher selten zu spontanen Aufbriichen und ziellosem Herumirren kommt. Homers
Odyssee mag uns zunichst insofern als Ausnahme erscheinen, als die zwanzig Jahre
andauernden Reisen des Odysseus als Irrfahrten beschrieben werden. Letztendlich
entzieht sich aber auch die Odyssee der Beliebigkeit und Zufilligkeit, da Odysseus
von den Géttern gelenkt wird und seine Reisen und Mithen dazu dienen, die Iden-
titdt des Helden nach und nach zu konstruieren. Auerdem blickt Odysseus immer
wieder zuriick, seine Reise verliert nie ihr Telos aus den Augen, jene Idee des Nostos,
seine Heimkehr zu Penelope, von der er zwanzig Jahre lang getrennt ist.

Die Beschreibung der Odyssee als Irrfahrt spiegelt den scheinbar willkiirlichen
Charakter der Reise von Odysseus iiber das Mittelmeer wider. Solche willkiirlichen
Reisen, vor allem die zu Fuf} itber ungewdhnlich lange Zeitriume, sind in der zeit-
gendssischen Literatur rar gesit. In der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur ist
Peter Stamms Weit iiber das Land (2016) ein solcher Text. Er handelt vom unsteten
Wandern des Schweizers Thomas, der eines Tages einfach losgeht, in die Schweizer
Wilder und Berge hinein, und seine Familie zuriicklassend, wie Odysseus, zwan-
zig Jahre nicht wieder heimkehrt. Es ist ein Thema, dieses plétzliche Verschwinden
und Untertauchen, das Stamm von seinem ersten Roman an zu faszinieren scheint,
denn dort, in Agnes (1998), heif3t es bereits:

Die Landschaft, durch die wir fuhren, hatte etwas Ungefihres, Ungenaues. Als wir
durch einen Wald kamen, konnte ich mir vorstellen, was Agnes gemeint hatte, als
sie sagte, man kdnne in diesen Wildern spurlos verschwinden. Dann und wann ka-
men wir an Hiusern vorbei, die nicht allein standen und doch kein Dorf bildeten.
Auch hier, dachte ich, kénnte man verschwinden, ohne jemals wieder gefunden
zu werden. (Stamm 2009: 34f)

Dieses Verschwinden auf Kosten einer sozialen Verantwortlichkeit, insbesondere
die Flucht des (Anti-)Helden vor seiner Frau und den Kindern aus dem sozialen
Raum hinaus in den Abenteuerraum, die Bergwelt bzw. das Meer, hat diverse lite-
rarische Vorginger. Fiir das neunzehnte Jahrhundert seien vor allem zwei zentrale
Texte erwihnt, in denen die Motivation des Protagonisten an Stamms in die Alpen
aufbrechenden Thomas erinnert, Ludwig Tiecks Mirchennovelle Der Runenberg
(1804) aus der deutschen Romantik und in der amerikanischen Literatur Washing-
ton Irvings Erzihlung Rip van Winkle (1819). Wie Homers Odyssee und Stamms
Roman handelt es sich dabei um zwei Texte, die genau das zur Schau stellen, was
Leslie Fiedler einst beschrieb als eine Literatur, die Mdnner auf der Flucht zeigt,

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer

»on the run, harried into the forest and out to sea, down the river or into combat
— anywhere to avoid >civilization« [..] and responsibility« (Fiedler 1962: xx-xxi) —
Minner also, die, wie Judith Fetterley brillant im Zusammenhang mit Irvings Klas-
siker analysierte, ganz und gar dem Lustprinzip fronen: »[their commitment] is to
pleasure and play« (Fetterley 1991: 504).

Obwohl sich zwischen Stamms Roman und Irving und Tieck ebenfalls eine enge
Intertextualitit auftut, zumal alle drei Manner ihre Familie fiir die Bergwelt aufge-
bend jahrelang verschwinden, mochte ich mich in diesem Kapitel vorwiegend auf
den Vergleich mit Homers Odysseus sowie auf den Alpenraum und das Mittelmeer
als interkulturelle und iiber drei theoretische Paradigmen (Giorgio Agambens Ho-
mo sacer, Gilles Deleuzes und Feliz Guattaris glatter Raum und rhizomatischer Weg
und Johan Huizingas Homo ludens) erfassbare Spielplitze des verantwortungslosen
Helden konzentrieren.

Es ist nicht nur das zwanzigjihrige Fortbleiben seines Protagonisten Thomas,
das Stamms Weitiiber das Land mit Rip Van Winkle und Odysseus verbindet. Thomas’
Gattin Astrid dhnelt Penelope. Beide Ehefrauen haben ihr Herz zur Geduld geschult,
wihrend sie auf ihre Midnner warten, und beide zeigen eine beeindruckende Resis-
tenz gegenilber anderen um sie werbenden Mannern. Wihrend jeder einzelne Frei-
er in Ithaka um Penelope wirbt, widersetzt sich Astrid den Anniherungsversuchen
des Polizeikommissars, den sie zunichst hinzuzieht, um ihren Mann zu finden. An
Penelopes Traurigkeit, ihre stille Trauer um Odysseus und ihre Einsamkeit in ih-
rem Schmerzbett erinnern auch Stamms Zeilen iiber Astrid: »[A]ber nachts im Bett,
wenn sie nicht einschlafen konnte, dachte sie an Thomas und war ganz sicher, dass
er nicht tot war« (Stamm 2016:188). Es sind beide passive Frauen, Penelope mehr als
Astrid, doch beide verharren in einer Warteposition, sind duldsam, wihrend ihre
Minner sich auf den Spielplitzen der Welt herumtreiben. Auch bei Tieck ist das so,
Elisabeth, Christians Frau, ist passiv, erduldend, leidend und am Ende ganz verlas-
sen, denn ihr Mann liuft in der Bergwelt einer Vision nach, die ihn in den Wahnsinn
stiirzt. Dies ist anders in Irvings Rip van Winkle, wie Fetterley uns gezeigt hat, denn
hier bildet die zuriickgelassene Ehefrau einen stirkeren Kontrast zum Mann. Sie ist
die agierende, die die Politik in die Hand nimmt, wihrend ihr Mann Rip seine Ehe
sowie die amerikanische Revolution in den Bergen verschlift:

While the desire to avoid work, escape authority and sleep through the major
decisions of one’s life is obviously applicable to both men and women, in Irv-
ing’s story this suniversal< desire is made specifically male. Work, authority, and
decision making are symbolized by Dame Van Winkle and the longing for flight
is defined against her. (Fetterley 1991: 564)

Es begegnen uns in dieser Literatur also Mdnner, die sich freiwillig und auf Dauer
vom contrat social entfernen und in einen Naturzustand begeben, was sie mit jenem

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce

39


https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Mediterrane Raume

Homo sacer verbindet, den die Gemeinschaft letztendlich fiir tot erklirt. So sagt in
Tiecks Runenberg Christian zu seiner Frau, als diese ihn am Ende noch einmal aus
der Bergwelt und dem Wahnsinn verfallen auftauchen sieht: »Sey ruhig, sagte er,
ich bin dir so gut wie gestorben« (Tieck 2003: 111). In Irvings legendirer Erzihlung
hat die Gemeinschaft Rip Van Winkle ebenfalls fiir tot erklirt und wie Odysseus und
Thomas bleibt er zwanzig Jahre lang fort, im Gegensatz zu ihnen stirbt ihm jedoch
seine Frau weg, was ihn sogar, da er unter ihrer »Pantoffelherrschaft« (Irving 2015:
77) immer gelitten hat, zu erleichtern scheint. Wihrend Thomas’ Name schlieflich
von der Liste der gesuchten Personen gestrichen wird, da er von allen auf3er Astrid
fiir tot gehalten wird, prophezeit Kirke Odysseus vor seinem Abstieg in das Haus
des Hades, dass er und seine Gefihrten »zweimal Sterbende« seien, wihrend ande-
re nur einmal sterben (Homer 2022:193). Thomas’ Bewusstsein, nicht mehr zur Ge-
meinschaft zu gehoren (vgl. Stamm 2016: 149), ja sogar seine Angst, »Jiger konnten
ihn [...] aufstébern wie ein Wild« (Stamm 2016: 183) und damit den Bann brechen, in
dem er sich befindet (vgl. Stamm 2016:183), entspricht dem Status von Odysseus als
Homo sacer. Odysseus ist stindig den Gottern ausgeliefert, die Grenze zwischen sei-
ner Sterblichkeit und seiner Gottlichkeit stets unscharf. Nach Agamben entspricht
dieser Zustand dem des Homo sacer, der von der Gemeinschaft abgesondert, versto-
8en und dadurch bereits diis debitae, »den Gottern geweiht/verfallen« ist (Agamben
2002: 83).

Thomas’ Verschwinden aus der »eingespielten« (Stamm 2016: 149) Welt der
Schweiz, wie er sagt, in den Naturzustand hinein erinnert an Odysseus’ Ver-
schleierung seiner Identitit, sein Verschwinden im Mittelmeerraum. Es ist eine
Verschleierung, die von Calypso erleichtert wird, deren Name diese Idee des Ver-
steckens impliziert und die ihn sieben Jahre lang im Exil hilt, dem traditionellen
Zeitrahmen im Mythos, in dem sich Menschen in Tiere verwandeln (im Werwolf-
Mythos zum Beispiel; vgl. Walker Bynum 1998: 1011). Unterstiitzt von Athene ist
Odysseus aber auch Meister der Verkleidungen — er kehrt als alter Bettler und
Vagabund nach Ithaka zuriick — und er loscht seine eigene Identitit vollstindig
aus, indem er den Zyklopen tiuscht und sich ihm gegeniiber wihrend der Flucht
mit dem Namen »Niemand« ausweist (Homer 2022: 146).

An die List und den Einfallsreichtum von Odysseus erinnern Thomas’ diverse
Tricks, seiner Heimat zu entkommen. In diesem Detail unterscheidet er sich von
Odysseus, dessen einziges Ziel gerade die Heimkehr — Nostos — ist. Die Vorstellung
von Odysseus’ rechtmifiigem Platz zu Hause, dem Zufluchtsort aller Migranten
und, in Agambens Theoretisierung, dem veum in der altgermanischen Rechtsformel
des vargr i veum (des Homo sacer, der einen Zufluchtsort benétigt [vgl. Agamben
2002: 114]), destabilisiert jedoch seine Rolle als Homo sacer und markiert die Freier
selbst als Gesetzlose und vargr i veumn (Wolfe im Heiligtum), da sie seit vielen Jahren
das Gesetz der Xenia, der Gastfreundschaft, missbrauchen.

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer

Der Fremde, Xenos, befindet sich in einem Spannungsfeld zwischen »AufRensei-
ter« und »Gast«, wobei der Brauch der Gastfreundschaft darauf abzielt, den Frem-
den in einen Gast zu verwandeln (Belfiore 1993/94: 115). Die Freier erreichen jedoch
nie den Status von Xenos als Gast, sondern bleiben fiir immer die metaphorischen
Wolfe, in denen auch die altgermanische Tradition den Friedlosen und den damit in
einem permanenten Kriegszustand befindlichen Gesetzlosen sieht. Der dauerhafte
Status der Freier im Kriegszustand erfordert dann auch das Ende des Epos, da Odys-
seus der Einzige ist, der sie besiegen kann. Er kann dies aufgrund seiner eigenen
Position als Homo sacer tun, der sich in einem extremen Spannungsfeld zwischen
Heimat und Auflenwelt, zwischen potentieller Gastgeberschaft und Feindseligkeit
befindet. Dies spiegelt jene Art von Symmetrie zwischen Odysseus und den Freiern
wider, die Agamben fiir den Souverin und den Homo sacer identifiziert hat, beide
auferhalb des Gesetzes:

An den beiden dufersten Grenzen der Ordnung stellen der Souveran und der ho-
mo sacer zwei symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korre-
liert sind: Souverdn ist derjenige, dem gegeniiber alle Menschen potentiell homi-
nes sacri sind, und homo sacer ist derjenige dem gegeniiber alle Menschen Souve-
rane sind. (Agamben 2002: 94)

Wir beobachten den Missbrauch von Xenia an anderer Stelle in der Odyssee, am pro-
minentesten vielleicht in der Zyklopen-Episode, in der Polyphem beginnt, Odys-
seus’ Mannschaft zu verschlingen, anstatt ihnen Nahrung und Unterkunft zu ge-
wihren. Der Recht und Gesetze missachtende (vgl. Homer 2022: 141) Zyklop ent-
spricht dem Archetypus des unzivilisierten wilden Mannes und ein schwaches Echo
darauf mag der Leser von Stamms Roman in Thomas’ eigener Abstreifung aller biir-
gerlichen Spielregeln und Kultur vernehmen. Obwohl Polyphem der Sohn Poseidons
ist, der fortan die Reise des Odysseus verfolgt, findet er sich aufgrund seines Kan-
nibalismus in jener Grauzone zwischen Mensch und Tier (»wie ein im Gebirge sich
nihrender Lowe« [Homer 2022: 143]) wieder, einer Liminalitit, die auch den Riick-
zug von Thomas kennzeichnet, der in einer abgelegenen Berghiitte »wie die Tiere«
iiberwintern will (Stamm 2016: 179). Wie Odysseus dringt Thomas in dieser Episo-
de in die Behausung eines anderen ein und verletzt damit das Gesetz der Xenia (vgl.
Jones 2003: xxiv).

Wihrend der Zyklop in seiner Kulturlosigkeit den idiotes im aristotelischen Sin-
ne, den auflerhalb der polis und in der griechischen Gedankenwelt vornehmlich im
Gebirge Lebenden, gleichkommt, die in ihrer Gesetzlosigkeit keine politischen Am-
ter bekleiden, sehen wir diesen Status bei Thomas in seiner Selbstdistanzierung von
der zivilisierten Welt. Seine Wanderung als physisches déplacement und Irrgang aus
der Perspektive der Gemeinschaft, die er verlisst, suggeriert auch eine Art geisti-
ges déplacement, das buchstiblich an Verriicktheit grenzt. Obwohl Odysseus tiber das

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Mediterrane Raume

Mittelmeer streunt, sind seine scheinbar zufilligen Irrfahrten Teil einer fortschrei-
tenden Selbstverwirklichung, wie Paul Ricceur gezeigt hat (Ricoeur 1987: 72—74). Al-
les, was Odysseus unternimmt, ist vom Schicksal bestimmt und hat die Funktion,
seinen Charakter zu bilden und ihn zuriick zu seinen Anfingen zu geleiten. Das
ist ganz anders bei Thomas, der keine Bildung im klassischen Sinne durchmacht,
sodass seine Wanderungen uns eher als Torheit denn als persénliches Wachstum
erscheinen mogen. Sein Aufenthalt jenseits von Recht und Kultur, zumindest so-
lange er im Schweizer Alpenraum unterwegs ist, erinnert eher an die Gesetz- und
Kulturlosigkeit der Zyklopen als an das Telos der Wanderungen Odysseus’. Dem-
entsprechend verliert sich Thomas’ Reise schliefilich in vage Landschaften (Stamm
2016: 64), dhnlich wie Katherines Reise in Stamms zweitem Roman Ungefihre Land-
schaften (2001). Wie Susanne Kaul itberzeugend argumentiert, handelt es sich um
Landschaften, die den inhirenten Mangel an Richtung und Telos widerspiegeln, der
fiir alle Prozesse des Determinismus und der Bildung typisch sei, sodass eine sol-
che Landschaft »nichts enthilt, was einem markierten Weg dhnelt« (Kaul 2004:193).
Thomas’ zielloses, oft von Wegen wegfithrendes Driften durch die Schweizer Alpen
sowie die psychologische Unbestimmtheit seines Wanderns sprechen von der Will-
kiir, Fragmentierung und Heterogenitit seines Lebens, dem volligen Fehlen einer
vermeintlichen Einheitim Handeln. Es ist diese Art von Freiheit des Homo sacer, des-
sen Schicksal unbestimmt ist, die Thomas von Odysseus unterscheidet. Wihrend
die Odyssee in ihrer Poetik der Einheit des Handelns (Bittner 1997: 97-110) ein aristo-
telisches Grundprinzip spiegelt, indem Odysseus alle seine Handlungen dem einen
Endzweck unterwirft, die Heimat zu erreichen, kommt Thomas eines Tages eher
spontan diese Idee — nach zwanzig Jahren genau in dem Moment, als er irgendei-
nen niederen Job verrichtet und sein Chef ihn als einen »verdammten Idioten« be-
schimpft (Stamm 2016: 220). So bereut Thomas plotzlich sein Leben auf der Strafie
und beschlieit so spontan wie er losgegangen ist, sich wieder auf den Heimweg zu
machen.

Eine der engsten Parallelen zur Odyssee erscheint dann in Stamms letzter, hochst
bewegender Szene. Es ist der Augenblick, in dem der Held zuriickkehrt, aber im Ge-
gensatz zu Thomas’ plotzlichem Wiederauftauchen wird Odysseus nur von seinem
alten Jagdhund Argos bemerkt: »Dort lag Argos, der Hund, der von Hundeldusen be-
deckt war. Als der wahrnahm, dass es Odysseus war, der ihm nahte, wedelte er mit
dem Schwanz und senkte die Ohren, die beiden. Doch er vermochte nicht mehr, zu
seinem Herren zu kommen. Der aber blickte zur Seite und wischte sich ab eine Tri-
ne« (Homer 2022: 286f.). Auch Stamm bringt einen alten Hund auf die Bithne: »Ihr
Hund, ein alter Labrador, kam in die Kiiche getrabt und schniiffelte an seinem lee-
ren Napf herum. Astrid sah, wie er den Kopf hob und die Ohren spitzte, noch bevor
sie das Gerdusch des Gartentors wahrgenommen hatte. Da wusste sie, dass er zu-
riickgekommen war« (Stamm 2016: 222).

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer

Es besteht eine gewisse Symmetrie zwischen Odysseus, der in der Gestalt eines
Bettlers zuriickkehrt und dessen Kérper mit schmutzigen Lumpen bedeckt ist, und
seinem von Liusen befallenen Hund. Beide sind sie aus der Gemeinschaft versto-
Ren, im Exil, jene Melancholie reflektierend, die Robert Burton in Anatomy of Me-
lancholy (1621) als »canine melancholy« bezeichnet (Gowland 2006: 18). Dasselbe gilt
fiir Thomas und seine eigene Synergie mit Hunden, nicht so sehr mit dem zu Hau-
se, sondern vielmehr dem, mit dem er zeitweise unterwegs ist, »ein Streuner wie
er« (Stamm 2016: 218f.). Die Anwesenheit der Hunde als companion species und in ih-
rer »cross-species sociality« (Haraway 2003: 4) unterstreicht den Status des Vaga-
bunden (Streuner) fiir beide Protagonisten, wobei das Wort >streunens, das Stamm
benutzt, vom mittelhochdeutschen >striunenc abgeleitet ist, in der Bedeutung von
sschnuppernd umbherstreifens, »auf neugierige oder verdichtige Weise nach etwas
forschen« (vgl. Der Streuner 0.D.). Der Streuner als Hund/Vagabund, der Odysseus
mit Thomas verbindet, und das Konzept von Burtons melancholia canina haben, ne-
benbei bemerkt, eine Variante in Walter Benjamins Hund als Melancholiker, der Na-
sutulo im Ursprung des deutschen Trauerspiels (vgl. Benjamin 1991:330), der mit der
Nase nah am Boden vor seiner Vergangenheit davonliuft und fiir den das Vergessen
ein produktiver Prozess ist.

Doch es gibt noch weitere Anklinge an Homer. Die stete Versuchung und Ge-
fahr des Vergessens begleiten beide Reisenden: So etwa die Sirenen-Episode der
Odyssee, als Thomas ein Bordell besucht und sich einfach mit einem Drink begniigt.
Wie Homers Lotusfresser, die Odysseus vergessen lassen, warum er unterwegs ist,
vergisst sich Thomas beim Gehen in den Alpen; und in Buch XI besucht Odysseus
das Land der Toten, ein Kapitel, das in Thomas’ Todes- und out-of-body-experience
schwach nachhallt, als er in eine Gletscherspalte fillt. Als Odysseus die Unterwelt be-
sucht, wird er sich des Vergehens der Zeit bewusst, zumal der Prophet Tiresias ihm
die Zukunft voraussagt. Odysseus nimmt jedoch bereitwillig das Elend der Sterb-
lichkeit in Kauf und weist auch Calypsos Versprechen der Unsterblichkeit zuriick.
Sein einziges Ziel ist es, eines Tages nach Hause zuriickkehren zu kénnen. Ganz an-
ders bei Thomas, der den Gedanken an eine Heimkehr ablegt, bis er nach zwanzig
Jahren des Umherirrens endlich genug davon hat. Anders als Odysseus scheint er
nach Unsterblichkeitsblicken zu streben, die eng an sein Wandern durch das alpine
Terrain gebunden sind, wobei die ewige Faszination der Bergwelt Stamms Bezug
auf romantische Ideale andeutet. Thomas scheint sich dem Diktat der Zeit zu ent-
ziehen und entdeckt eine ewige Gegenwart, solange er »durch eine menschenlee-
re Welt« wandelt (Stamm 2016: 61). Wie die Kameraden des Odysseus, die von den
Lotusbliiten essen und dadurch die »Heimkehr vergessen« (Homer 2022:137), hatte
Thomas »sich ganz vergessen« (Stamm 2016: 149), obwohl er weif3, dass er nicht nach
Hause zuriickkommen wiirde (vgl. Stamm 2016: 156).

Stamms Roman untersucht insbesondere das Gehen in seiner Langsamkeit und
seiner Verbindung mit Zeit und Emotion. Die Zeit, solange Thomas weiter geht,

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce

43


https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Mediterrane Raume

wird ins Unendliche gedehnt. Ein Schritt folgt dem anderen, sodass die Langsam-
keit, die dem Gehen innewohnt, die Tendenz hat, die Zeit auszudehnen, »indepen-
dent of minutes and hours« (Kagge 2019: 17), wodurch das Leben scheinbar verlin-
gert wird. Bei seinem Aufstieg in die Bergwelt hat Thomas’ »langsame|[r] Pendel-
schritt, den er sich in den Bergen angew6hnt hatte und den er stundenlang durch-
halten konnte« (Stamm 2016: 133), das Potential fiir Permanenz. Hin und wieder
glaubt er, die Zeit selbst habe sich fiir ihn verindert, indem er in der Zeit riickwirts
(vgl. ebd.:152) oder in Zeitlupe (vgl. ebd.:153) und wie in einem Labyrinth »gefangen
in einem Felsen« wandert (ebd.: 153).

Es ist dieses Bild des Labyrinths und des Mangels an Richtung und Telos, das
Thomas’ Reise rhizomatisch erscheinen lisst. Das Rhizom, wie es Deleuze und
Guattari beschrieben haben, zeichnet sich durch einen Mangel an Linearitit aus
und ist in seiner Fihigkeit, Fluchtlinien zu 6ffnen, ambivalent. Als Bild der Ver-
strickung ist es anti-genealogisch, anti-hierarchisch und anti-teleologisch. Des
Rhizoms leicht ausziehbare Wurzeln, wie sie bei Knollenfriichten und Zwiebeln
vorkommen, machen es zum klassischen Bild nomadischer Wanderschaft. Anstatt
eine eindeutige Dialektik zu bieten, erginzen sich Rhizom und Arboreszenz — die
Tiefenwurzel — oft gegenseitig, so Deleuze und Guattari, die argumentiert haben,
dass es »Arboreszenzknoten in Rhizomen gibt« (Deleuze/Guattari 1987: 20). Es stellt
sich nun die Frage, ob die Odyssee als Irrfahrt das Rhizom widerspiegelt. Ich wiirde
argumentieren, dass Odysseus’ Nostos-Orientiertheit sowie die Vorherbestimmung
seiner Reise, die weitgehend von Gottern gelenkt wird, arboreszenter erscheinen
als die Wanderung von Thomas, wenn auch als Irrfahrt mit ihrem Potential, das
Nostos zu verlieren.

Da das Rhizom keine lineare Richtung zeigt, sondern ein offenes Ende und un-
zihlige Fluchtlinien bietet, die sich wie ein Kniuel Spaghetti kreuzen, hat es ei-
ne besondere Beziehung zu Zeit und Raum. Fiir Thomas erweckt das Wandern auf
den rhizomatischen Pfaden der Alpen den Eindruck einer permanenten Prisenz. Er
wandelt in glatter Zeit, die ihre Konturen und Begrenzungen verloren hat, was Tho-
mas in seiner Fihigkeit, die Vergangenheit auszuldschen, so vergesslich macht wie
die Lotophagen in der Odyssee. Als Ort konstituieren die Alpen das, was Deleuze und
Guattari als glatten Raum definiert haben: nomadischer, unzivilisierter Raum - die
Wiiste, Steppe, endlose Wilder, das Meer, und, trotz ihrer Vertikalitit, die Berge.
Der gekerbte Raum hingegen ist ein urbaner Raum, der seine glatte Oberfliche ver-
loren hat und von einer Struktur und Regeln bestimmt wird. Er ist das Spielfeld des
contrat social. Der gekerbte Raum enthilt unnatiirliche Grenzen, ist der Raum des
Nationalstaats. Wihrend der glatte Raum das von Abweichungen bestimmte Rhi-
zom toleriert, streifen oder kerben gerade Linien den Raum der polis. AuRerhalb der
Polis als Stadt und die Grenzen des Nationalstaates ignorierend verliert der glat-
te Raum seine politischen Ziige; er ist ein Ort abseits des Rasters, ein Nicht-Ort aus
der Sicht des politischen Lebens, das innerhalb der Gemeinschaft existiert. Dennoch

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer

kann er auf persénlicher Ebene ein Ort des gesteigerten Bewusstseins sein, wo eine
grenzenlose Freiheit Thomas das Gliick eines Nomaden verleiht.

Dieser interkulturelle glatte Raum, die Alpen bei Stamm, das Mittelmeer bei Ho-
mer, ist auch ein Ort, der Johan Huizingas Beschreibung des Spielplatzes in »seiner
raumlichen Trennung vom gewdhnlichen Leben« widerspiegelt (Huizinga 2016:19).
Thomas ist nicht nur Homo sacer, sondern auch Homo ludens, ein einsamer Spieler,
der sich aus der eingespielten Welt der Schweiz in seine ganz eigene verspielte Welt
(spielerische Welt) zuriickzieht. Dieser alpine Spielplatz ist fiir ihn ein »heiliger Ort«
(Huizinga 2016: 19), heilig und abgesondert auch hier im Sinne von sacer wie beim
Homo sacer. Wahrend fir diesen jedoch eine solche sacratio einen Fluch impliziert,
bedeutet sie fiir den Homo ludens Ekstase und Gliickseligkeit. Wir sehen dies deut-
lich in Thomas’ Aufenthalt in den Alpen als einem ekstatischen Spielplatz; und doch
sind seine gesteigerten Empfindungen nicht ohne auktoriale Ironie.

Diese Ironie liegt in der Tatsache, dass es sich um einen Raum handelt, in dem
mannliche Egozentrik und riicksichtsloser Egoismus vorherrschen. Im Fall von Tho-
mas, der sich weigert, nach Hause zuriickzukehren, sind der Spielplatz und die Zeit,
die er dort verbringt, keine voriibergehende Angelegenheit, sondern von Dauer. In-
dem er all die Jahre an seinem Leben im Naturzustand festhilt, strebt Thomas ei-
nen dauerhaften Ausnahmezustand an, im Sinne Bachtins einen Karneval, der nicht
voritbergeht. Bei Odysseus ist das anders. Sein Ziel, nach Ithaka zuriickzukehren,
verliert er nie aus den Augen und seine gesamte Reise wird von den Gottern und dem
Schicksal gelenkt, obwohl er aus Sicht Penelopes auch seine zwanzig Jahre Spielerei
bekommt. Denn, wie Rebecca Solnit es in Wanderlust (2001) so pragnant formulierte:

Homer’s Odysseus travels the world and sleeps around. Odysseus’s wife Pene-
lope stays dutifully at home. [..] Travel, whether local or global, has remained
a largely masculine prerogative ever since, with women often the destination,
the prize, or keepers of the hearth. (Solnit 2014: 235)

Als Naturzustand sind sowohl Homers Mittelmeer als auch Stamms Alpen engende-
red spaces, es sind maskuline, aber auch animalisierte Riume. Thomas’ Irrgang ver-
wandelt ihn von einer domestizierten Spezies in den Archetyp des wilden Mannes,
manchmal sogar in ein nacktes Fast-Tier. Die Welt der Alpengipfel, die er erklimmt,
ist eine treffende Metapher fiir den Hohepunkt minnlicher Begierde, die Befriedi-
gung phallozentrischer Eroberungsanspriiche. Dass Thomas’ Frau ihn nach zwanzig
Jahren wieder zuriicknimmt, entspringt einer minnlicher Egozentrik entstammen-
den Vision. Solnit hat also recht, wenn sie sagt, dass Frauen bei minnlichen Reisen
oft »das Ziel, der Preis, die Hiiter des Herdes« (Solnit 2014: 235) waren: Vielleicht
ist Astrid am Ende das einzige Ziel in Thomas’ miandrierendem, labyrinthischem
Gang. Wahrend sich Stamm von Homer in seiner subtilen Ironie beziiglich der Ge-
duld der Frau als Hiiterin des Herdes unterscheiden mag, unterscheiden sich die

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce

45


https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Mediterrane Raume

beiden Autoren in Bezug auf ihre minnlich zentrierten Perspektiven nicht sonder-
lich. Und wihrend Dante Odysseus in die Holle steckt, weil er verbotenes Terrain
sucht, kann Thomas’ egoistischer Aufenthalt in der Alpenwelt als genauso siindhaft
gelesen werden — ein Irrgang in der Tat —, wenn wir Robert Macfarlane Gehor schen-
ken, der uns an Texte wie Thomas Burnetts The Sacred Theory of the Earth (1681) er-
innert, wo er schreibt, dass Berge in der christlichen Vorstellung des 17. Jahrhun-
derts als Uberbleibsel gesehen wurden, die zuriickblieben, als die Grof3e Sintflut
zuriickging, »tatsichlich gigantische Andenken an die Stindhaftigkeit der Mensch-
heit« (Macfarlane 2008: 27).

Die Frage nach Treue und Untreue bleibt als Parallele in beiden Texten, mit de-
nenich diesen interkulturellen, intertextuellen Rundgang beenden méchte. Sowohl
Odysseus als auch Thomas schlafen mit anderen Frauen, wihrend ihre Frauen treu
auf sie warten, wobei ihre Untreue in gelegentlichen schwachen Momenten ihrer
Marathon-Wartezeit nur in Gedanken verbannt wird. James Joyce, der andere Au-
tor, der bekanntermafRen mit Homers Odyssee im Kontext des Gehens spielte, hatte,
wie wir uns vielleicht erinnern, diese Konstellation auf den Kopf gestellt, indem er
Leopold Bloom zum betrogenen Ehemann machte, den Molly Bloom (seine Penelo-
pe) mit Blazes Boylan betriigt. Es wurde in der Kritik heftig debatiert iiber das Joy-
cesche >Oxymoron der Treue, das heifdt die Frage, ob Joyce ironisch war, als er Molly
das seit Jahrtausenden minnliche Vorrecht (vgl. Doherty 1990: 343) verlieh, oder ob
Penelope Molly tatsichlich gar nicht so undhnlich sei (vgl. Ames 2003: 132). Weni-
ger abenteuerlustig ist Stamm jedenfalls mit seiner Penelope/Astrid, die in seinem
Roman iiber minnliche Eskapaden und Weltenwandern zu kurz kommt.

So ldsst sich zusammenfassend sagen, dass sich der interkulturelle Raum in
Stamms Roman in seiner Intertextualitit mit Homers Odyssee offenbart. Dabei
steht die Irrfahrt oder, in Thomas’ Fall, der Irrgang im Mittelpunkt und verbindet
(dhnlich wie in Xavier Kollers Film Reise der Hoffnung [1990]) gegensitzliche Welten,
den in sich hermetisch abgeriegelten alpinen mit dem offenen, interkulturellen
Mittelmeerraum. Astrid, die zuriickgelassene Ehefrau, ist in ihrem geduldigen
Warten Penelope nachempfunden, Homers Held und Stamms Antiheld verbindet
vor allem ihr friedloses Getriebensein, und auch die finale Szene der Heimkehr ist
hochgradig intertextuell. Jedoch auch andere Parallelen, so etwa der Gang in die
Unterwelt und die Gefahr des Vergessens, lassen sich in beiden Texten nachweisen,
die spezifisch den Raum betreffen, den der ewig Wandernde durchquert, sodass
hiermit die Festung Schweiz sich in einen intertextuell kosmopolitischen Raum
verwandelt. Das Mittelmeer als kosmopolitischer Raum ist dabei in besonderem
Mafle, sozusagen als ein Katalysatorraum, signifikant. Durch seine subtilen An-
spielungen auf Homer verwandelt Stamm die Schweiz in einen interkulturellen
Raum. Durch diesen Versuch, mittels der Irrfahrt des Odysseus jene eingespielte
und sich stets isolierende Nation zu 6ffnen, weist Stamm letztendlich auch auf

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer

den Migrationsdiskurs und das Schicksal tausender im Mittelmeer driftenden
Migranten.

Literatur

Agamben, Giorgio (2002): Homo Sacer: Die Souverdinitit der Macht und das nackte Leben.
Ubers. v. Hubert Thitring. Frankfurt a.M.

Ames, Keri Elizabeth (2003): The Oxymoron of Fidelity in Homer’s >Odyssey< and
Joyce's >Ulyssess, in: Joyce Studies Annual, 14. S. 132-174.

Belfiore, Elizabeth (1993/1994): Xenia in Sophocles’ Philoctetes, in: The Classical Jour-
nal, Vol. 89, No. 2. S. 113—129.

Benjamin, Walter (1991): Abhandlungen. Gesammelte Schriften, vol.I.1. Frankfurt a.M.

Bittner, Rudiger (1997): One Action, in: Amély Rorty (Hg.): Essays on Aristotle’s Poetics.
Princeton. S. 97-110.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (1987): A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophre-
nia. Ubers. v. Brian Massumi. Minneapolis.

Doherty, Lillian (1990): Joyce’s Penelope and Homer’s: Feminist Reconsiderations, in:
Classical and Modern Literature, Band 10. S. 343-349.

Fetterley, Judith (1991): >Introduction: On the Politics of Literature< and >Palpable
Designs: An American Dream: Rip Van Winkles, in: Robyn R. Warhol/Diane
Price Herndl (Hg.): Feminisms: An Anthology of Literary Theory and Criticism. New
Brunswick. S. 492—509.

Fiedler, Leslie (1962): Love and Death in the American Novel. New York.

Gowland, Angus (2006): The Worlds of Renaissance Melancholy. Robert Burton in Context.
Cambridge.

Haraway, Donna (2003): The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant
Otherness. Chicago.

Homer (2003): The Odyssey. Ubers. v. E. V. Rieu. Einleitung v. Peter Jones. London.

Homer (2002): Odyssee. Stuttgart.

Huizinga, Johan (2016 [1944]): Homo Ludens. A Study of the Play Element in Culture. Ta-
coma.

Irving, Washington (2015): Rip Van Winkle. Weimar.

Jones, Peter (2003): Einleitung zu The Odyssey. Ubers. v. E. V. Rieu. London.

Kagge, Erling (2019): Walking. One Step at a Time. Ubers. v. Becky Crook. London.

Kaul, Susanne (2004): Travelling in Uncharted Territories. The >Ungefihre Land-
schaft« as a Metaphor for the Self, in: KulturPoetik, Bd. 4, H. 2. S. 192—201.

Macfarlane, Robert (2008 [1988]): Mountains ofthe Mind. A History of a Fascination. Lon-
don.

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce

47


https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Mediterrane Raume

Ricceur, Paul (1987): >Narrative Funktion und menschliche Zeiterfahrung.< Ubers. v.
Iris Radisch, in: Volker Bohn (Hg.): Romantik — Literatur und Philsophie. Frankfurt
a.M. S. 45-79.

Solnit, Rebecca (2014): Wanderlust. A History of Walking. London.

Stamm, Peter (2016): Weit iiber das Land. Frankfurt a.M.

Stamm, Peter (2009): Agnes. Frankfurt a.M.

Tieck, Ludwig (2005): Mdrchen aus dem Phantasus. Stuttgart.

Walker Bynum, Caroline (1998): sMetamorphosis, or Gerald and the Werewolfs, in:
Speculum. 73. 4. S. 987-1013.

Internetquellen

Der Streuner (0.D.): DWDS, [online] https://www.dwds.de/wb/Streuner [Stand:
16.03.2024].

https://dol.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:18:32. - Open Acce



https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner

