
Migranten zwischen den Schweizer Alpen

und dem Mittelmeer

Peter Stamms Roman Weit über das Land und Homers Odyssee

als interkultureller Raum

Peter Arnds

Abstract Peter Stamm’s novel Weit über das Land (2016) features the protagonist Thomas

who, like Homer’s Odysseus, one day leaves his wife and family behind, walks away, and

does not return for twenty years. Stamm bases his narrative loosely on Homer’s Odyssey.

Astrid, the wife left behind, resembles Penelope, and the final, rather moving, scene evokes

Odysseus’s return. What other parallels with Homer can we detect in this text? Does Stamm

employ the concept of Odysseus’s Irrfahrt to critique Swiss conditions? This article examines

the psychogeography of Stamm’s novel in its intertextuality with Homer by way of several

theoretical paradigms – Deleuze/Guattari’s rhizome, Agamben’s homo sacer, and Huizinga’s

homo ludens – to analyse to what extent the Swiss Alps and the Mediterranean become an

intercultural space.

Keywords: Swiss literature, Homer, Alps, Mediterranean, rhizome, homo sacer, homo lu-

dens (Schweizer Literatur, Homer, Alpen,Mittelmeer, Rhizom, Homo sacer, Homo ludens)

Peter Stamms Roman Weit über das Land (2016) handelt von Thomasʼ Reise, der ei-

nes Tages seine Familie verlässt, in die Alpen wandert und, wie Odysseus, zwanzig

Jahre fortbleibt. Dieser Artikel demonstriert die nahe Verwandtschaft von Stamms

Roman mit Homers Odyssee. Thomas’ Gattin Astrid erinnert an Penelope und die

bewegende Rückkehr des Protagonisten orientiert sich nah an der des griechischen

Helden. Welche anderen Parallelen lassen sich im Text aufspüren? Benutzt Stamm

das Konzept der Irrfahrt des Odysseus, um die Schweizer Verhältnisse zu kritisie-

ren? Ich untersuche in diesemArtikel die Psychogeographie des Romans sowie des-

sen Intertextualität anhandeinerReihe kulturtheoretischerParadigmen–Deleuzes

und Guattaris Rhizom, AgambensHomo sacer und HuizingasHomo ludens –, um zu

zeigen, inwiefern die Schweizer Alpen und das Mittelmeer einen interkulturellen

Raum bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Mediterrane Räume

Wer kennt ihn nicht, den Traum, einmal einfach zu verschwinden, verloren zu

gehen und sich jeglicher sozialenVerantwortung zu entziehen? Es ist ein Traumvon

spontanen Aufbrüchen, davon, alles hinter sich zu lassen, ohne jemals zurückzubli-

cken.Die wenigsten Reisen passen jedoch in dieses Bild, dennmeistens sind sie auf

die eine oder andereArt geplant.Das gilt auch fürdasReisen inderWeltliteratur,wo

es eher seltenzu spontanenAufbrüchenundziellosemHerumirrenkommt.Homers

Odysseemag uns zunächst insofern als Ausnahme erscheinen, als die zwanzig Jahre

andauernden Reisen des Odysseus als Irrfahrten beschrieben werden. Letztendlich

entzieht sich aber auch die Odyssee der Beliebigkeit und Zufälligkeit, da Odysseus

von den Göttern gelenkt wird und seine Reisen und Mühen dazu dienen, die Iden-

tität des Helden nach und nach zu konstruieren. Außerdem blickt Odysseus immer

wieder zurück, seine Reise verliert nie ihr Telos aus den Augen, jene Idee desNostos,

seine Heimkehr zu Penelope, von der er zwanzig Jahre lang getrennt ist.

Die Beschreibung der Odyssee als Irrfahrt spiegelt den scheinbar willkürlichen

Charakter der Reise von Odysseus über das Mittelmeer wider. Solche willkürlichen

Reisen, vor allem die zu Fuß über ungewöhnlich lange Zeiträume, sind in der zeit-

genössischen Literatur rar gesät. In der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur ist

Peter Stamms Weit über das Land (2016) ein solcher Text. Er handelt vom unsteten

Wandern des SchweizersThomas, der eines Tages einfach losgeht, in die Schweizer

Wälder und Berge hinein, und seine Familie zurücklassend, wie Odysseus, zwan-

zig Jahre nicht wieder heimkehrt. Es ist einThema, dieses plötzliche Verschwinden

undUntertauchen, das Stammvon seinem ersten Roman an zu faszinieren scheint,

denn dort, in Agnes (1998), heißt es bereits:

Die Landschaft, durch die wir fuhren, hatte etwas Ungefähres, Ungenaues. Als wir

durch einenWald kamen, konnte ichmir vorstellen, was Agnes gemeint hatte, als

sie sagte,man könne in diesenWäldern spurlos verschwinden.Dannundwann ka-

men wir an Häusern vorbei, die nicht allein standen und doch kein Dorf bildeten.

Auch hier, dachte ich, könnte man verschwinden, ohne jemals wieder gefunden

zu werden. (Stamm 2009: 34f.)

Dieses Verschwinden auf Kosten einer sozialen Verantwortlichkeit, insbesondere

die Flucht des (Anti-)Helden vor seiner Frau und den Kindern aus dem sozialen

Raum hinaus in den Abenteuerraum, die Bergwelt bzw. das Meer, hat diverse lite-

rarische Vorgänger. Für das neunzehnte Jahrhundert seien vor allem zwei zentrale

Texte erwähnt, in denen die Motivation des Protagonisten an Stamms in die Alpen

aufbrechenden Thomas erinnert, Ludwig Tiecks Märchennovelle Der Runenberg

(1804) aus der deutschen Romantik und in der amerikanischen Literatur Washing-

ton Irvings Erzählung Rip van Winkle (1819). Wie Homers Odyssee und Stamms

Roman handelt es sich dabei um zwei Texte, die genau das zur Schau stellen, was

Leslie Fiedler einst beschrieb als eine Literatur, die Männer auf der Flucht zeigt,

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer 39

»on the run, harried into the forest and out to sea, down the river or into combat

– anywhere to avoid ›civilization‹ […] and responsibility« (Fiedler 1962: xx-xxi) –

Männer also, die, wie Judith Fetterley brillant im Zusammenhangmit Irvings Klas-

siker analysierte, ganz und gar dem Lustprinzip frönen: »[their commitment] is to

pleasure and play« (Fetterley 1991: 504).

Obwohl sich zwischen StammsRoman und Irving und Tieck ebenfalls eine enge

Intertextualität auftut, zumal alle drei Männer ihre Familie für die Bergwelt aufge-

bend jahrelang verschwinden, möchte ich mich in diesem Kapitel vorwiegend auf

den Vergleich mit Homers Odysseus sowie auf den Alpenraum und das Mittelmeer

als interkulturelle und über drei theoretische Paradigmen (Giorgio Agambens Ho-

mo sacer, Gilles Deleuzes und Feliz Guattaris glatter Raum und rhizomatischerWeg

und Johan Huizingas Homo ludens) erfassbare Spielplätze des verantwortungslosen

Helden konzentrieren.

Es ist nicht nur das zwanzigjährige Fortbleiben seines Protagonisten Thomas,

das StammsWeitüber dasLandmitRipVanWinkle undOdysseus verbindet.Thomasʼ

GattinAstrid ähnelt Penelope.BeideEhefrauenhaben ihrHerz zurGeduldgeschult,

während sie auf ihre Männer warten, und beide zeigen eine beeindruckende Resis-

tenz gegenüber anderen um sie werbendenMännern.Während jeder einzelne Frei-

er in Ithaka um Penelope wirbt, widersetzt sich Astrid den Annäherungsversuchen

des Polizeikommissars, den sie zunächst hinzuzieht, um ihrenMann zu finden. An

Penelopes Traurigkeit, ihre stille Trauer um Odysseus und ihre Einsamkeit in ih-

remSchmerzbett erinnern auch StammsZeilen über Astrid: »[A]ber nachts imBett,

wenn sie nicht einschlafen konnte, dachte sie anThomas und war ganz sicher, dass

er nicht totwar« (Stamm2016: 188). Es sind beide passive Frauen,Penelopemehr als

Astrid, doch beide verharren in einer Warteposition, sind duldsam, während ihre

Männer sich auf den Spielplätzen derWelt herumtreiben. Auch bei Tieck ist das so,

Elisabeth, Christians Frau, ist passiv, erduldend, leidend und am Ende ganz verlas-

sen, denn ihrMann läuft in der Bergwelt einer Vision nach, die ihn in denWahnsinn

stürzt. Dies ist anders in Irvings Rip vanWinkle, wie Fetterley uns gezeigt hat, denn

hier bildet die zurückgelassene Ehefrau einen stärkerenKontrast zumMann. Sie ist

die agierende, die die Politik in die Hand nimmt, während ihr Mann Rip seine Ehe

sowie die amerikanische Revolution in den Bergen verschläft:

While the desire to avoid work, escape authority and sleep through the major

decisions of one’s life is obviously applicable to both men and women, in Irv-

ing’s story this ›universal‹ desire is made specifically male. Work, authority, and

decision making are symbolized by Dame Van Winkle and the longing for flight

is defined against her. (Fetterley 1991: 564)

Es begegnen uns in dieser Literatur also Männer, die sich freiwillig und auf Dauer

vom contrat social entfernen und in einen Naturzustand begeben, was sie mit jenem

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Mediterrane Räume

Homo sacer verbindet, den die Gemeinschaft letztendlich für tot erklärt. So sagt in

Tiecks Runenberg Christian zu seiner Frau, als diese ihn am Ende noch einmal aus

der Bergwelt und dem Wahnsinn verfallen auftauchen sieht: »Sey ruhig, sagte er,

ich bin dir so gut wie gestorben« (Tieck 2003: 111). In Irvings legendärer Erzählung

hat dieGemeinschaft Rip VanWinkle ebenfalls für tot erklärt undwieOdysseus und

Thomas bleibt er zwanzig Jahre lang fort, im Gegensatz zu ihnen stirbt ihm jedoch

seine Frau weg, was ihn sogar, da er unter ihrer »Pantoffelherrschaft« (Irving 2015:

77) immer gelitten hat, zu erleichtern scheint. WährendThomasʼ Name schließlich

von der Liste der gesuchten Personen gestrichen wird, da er von allen außer Astrid

für tot gehalten wird, prophezeit Kirke Odysseus vor seinem Abstieg in das Haus

des Hades, dass er und seine Gefährten »zweimal Sterbende« seien,während ande-

re nur einmal sterben (Homer 2022: 193).Thomasʼ Bewusstsein, nicht mehr zur Ge-

meinschaft zu gehören (vgl. Stamm 2016: 149), ja sogar seine Angst, »Jäger könnten

ihn […] aufstöbernwie einWild« (Stamm2016: 183) und damit den Bann brechen, in

dem er sich befindet (vgl. Stamm2016: 183), entspricht demStatus vonOdysseus als

Homo sacer. Odysseus ist ständig den Göttern ausgeliefert, die Grenze zwischen sei-

ner Sterblichkeit und seiner Göttlichkeit stets unscharf. Nach Agamben entspricht

dieser Zustand dem desHomo sacer, der von der Gemeinschaft abgesondert, versto-

ßen und dadurch bereits diis debitae, »den Göttern geweiht/verfallen« ist (Agamben

2002: 83).

Thomasʼ Verschwinden aus der »eingespielten« (Stamm 2016: 149) Welt der

Schweiz, wie er sagt, in den Naturzustand hinein erinnert an Odysseusʼ Ver-

schleierung seiner Identität, sein Verschwinden im Mittelmeerraum. Es ist eine

Verschleierung, die von Calypso erleichtert wird, deren Name diese Idee des Ver-

steckens impliziert und die ihn sieben Jahre lang im Exil hält, dem traditionellen

Zeitrahmen im Mythos, in dem sich Menschen in Tiere verwandeln (im Werwolf-

Mythos zum Beispiel; vgl. Walker Bynum 1998: 1011). Unterstützt von Athene ist

Odysseus aber auch Meister der Verkleidungen – er kehrt als alter Bettler und

Vagabund nach Ithaka zurück – und er löscht seine eigene Identität vollständig

aus, indem er den Zyklopen täuscht und sich ihm gegenüber während der Flucht

mit demNamen »Niemand« ausweist (Homer 2022: 146).

An die List und den Einfallsreichtum von Odysseus erinnern Thomasʼ diverse

Tricks, seiner Heimat zu entkommen. In diesem Detail unterscheidet er sich von

Odysseus, dessen einziges Ziel gerade die Heimkehr –Nostos – ist. Die Vorstellung

von Odysseusʼ rechtmäßigem Platz zu Hause, dem Zufluchtsort aller Migranten

und, in AgambensTheoretisierung, dem veum in der altgermanischen Rechtsformel

des vargr i veum (des Homo sacer, der einen Zufluchtsort benötigt [vgl. Agamben

2002: 114]), destabilisiert jedoch seine Rolle als Homo sacer und markiert die Freier

selbst als Gesetzlose und vargr i veum (Wölfe im Heiligtum), da sie seit vielen Jahren

das Gesetz der Xenia, der Gastfreundschaft, missbrauchen.

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer 41

Der Fremde,Xenos, befindet sich in einem Spannungsfeld zwischen »Außensei-

ter« und »Gast«, wobei der Brauch der Gastfreundschaft darauf abzielt, den Frem-

den in einen Gast zu verwandeln (Belfiore 1993/94: 115). Die Freier erreichen jedoch

nie den Status von Xenos als Gast, sondern bleiben für immer die metaphorischen

Wölfe, in denen auch die altgermanische Tradition den Friedlosen und den damit in

einem permanenten Kriegszustand befindlichen Gesetzlosen sieht. Der dauerhafte

StatusderFreier imKriegszustanderfordertdannauchdasEndedesEpos,daOdys-

seus der Einzige ist, der sie besiegen kann. Er kann dies aufgrund seiner eigenen

Position als Homo sacer tun, der sich in einem extremen Spannungsfeld zwischen

Heimat und Außenwelt, zwischen potentieller Gastgeberschaft und Feindseligkeit

befindet. Dies spiegelt jene Art von Symmetrie zwischen Odysseus und den Freiern

wider, die Agamben für den Souverän und den Homo sacer identifiziert hat, beide

außerhalb des Gesetzes:

An den beiden äußersten Grenzen der Ordnung stellen der Souverän und der ho-

mo sacer zwei symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korre-

liert sind: Souverän ist derjenige, dem gegenüber alle Menschen potentiell homi-

nes sacri sind, und homo sacer ist derjenige dem gegenüber alle Menschen Souve-

räne sind. (Agamben 2002: 94)

Wir beobachten denMissbrauch vonXenia an anderer Stelle in derOdyssee, am pro-

minentesten vielleicht in der Zyklopen-Episode, in der Polyphem beginnt, Odys-

seusʼ Mannschaft zu verschlingen, anstatt ihnen Nahrung und Unterkunft zu ge-

währen. Der Recht und Gesetze missachtende (vgl. Homer 2022: 141) Zyklop ent-

spricht demArchetypus des unzivilisiertenwildenMannes und ein schwaches Echo

daraufmag der Leser von StammsRoman inThomasʼ eigener Abstreifung aller bür-

gerlichenSpielregelnundKultur vernehmen.ObwohlPolyphemderSohnPoseidons

ist, der fortan die Reise des Odysseus verfolgt, findet er sich aufgrund seines Kan-

nibalismus in jener Grauzone zwischen Mensch und Tier (»wie ein im Gebirge sich

nährender Löwe« [Homer 2022: 143]) wieder, einer Liminalität, die auch den Rück-

zug von Thomas kennzeichnet, der in einer abgelegenen Berghütte »wie die Tiere«

überwintern will (Stamm 2016: 179). Wie Odysseus dringt Thomas in dieser Episo-

de in die Behausung eines anderen ein und verletzt damit das Gesetz derXenia (vgl.

Jones 2003: xxiv).

Während der Zyklop in seiner Kulturlosigkeit den idiotes im aristotelischen Sin-

ne, den außerhalb der polis und in der griechischen Gedankenwelt vornehmlich im

Gebirge Lebenden, gleichkommt, die in ihrer Gesetzlosigkeit keine politischen Äm-

ter bekleiden, sehenwir diesen Status beiThomas in seiner Selbstdistanzierung von

der zivilisiertenWelt. SeineWanderung als physisches déplacement und Irrgang aus

der Perspektive der Gemeinschaft, die er verlässt, suggeriert auch eine Art geisti-

ges déplacement, das buchstäblich an Verrücktheit grenzt. Obwohl Odysseus über das

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Mediterrane Räume

Mittelmeer streunt, sind seine scheinbar zufälligen Irrfahrten Teil einer fortschrei-

tenden Selbstverwirklichung, wie Paul Ricœur gezeigt hat (Ricœur 1987: 72–74). Al-

les, was Odysseus unternimmt, ist vom Schicksal bestimmt und hat die Funktion,

seinen Charakter zu bilden und ihn zurück zu seinen Anfängen zu geleiten. Das

ist ganz anders bei Thomas, der keine Bildung im klassischen Sinne durchmacht,

sodass seine Wanderungen uns eher als Torheit denn als persönliches Wachstum

erscheinen mögen. Sein Aufenthalt jenseits von Recht und Kultur, zumindest so-

lange er im Schweizer Alpenraum unterwegs ist, erinnert eher an die Gesetz- und

Kulturlosigkeit der Zyklopen als an das Telos der Wanderungen Odysseusʼ. Dem-

entsprechend verliert sich Thomasʼ Reise schließlich in vage Landschaften (Stamm

2016: 64), ähnlich wie Katherines Reise in Stamms zweitem Roman Ungefähre Land-

schaften (2001). Wie Susanne Kaul überzeugend argumentiert, handelt es sich um

Landschaften,die den inhärentenMangel anRichtungundTeloswiderspiegeln,der

für alle Prozesse des Determinismus und der Bildung typisch sei, sodass eine sol-

che Landschaft »nichts enthält,was einemmarkiertenWeg ähnelt« (Kaul 2004: 193).

Thomasʼ zielloses, oft von Wegen wegführendes Driften durch die Schweizer Alpen

sowie die psychologische Unbestimmtheit seinesWanderns sprechen von derWill-

kür, Fragmentierung und Heterogenität seines Lebens, dem völligen Fehlen einer

vermeintlichenEinheit imHandeln.Es ist dieseArt vonFreiheit desHomosacer, des-

sen Schicksal unbestimmt ist, die Thomas von Odysseus unterscheidet. Während

dieOdyssee in ihrer Poetik der Einheit desHandelns (Bittner 1997: 97–110) ein aristo-

telisches Grundprinzip spiegelt, indemOdysseus alle seine Handlungen dem einen

Endzweck unterwirft, die Heimat zu erreichen, kommt Thomas eines Tages eher

spontan diese Idee – nach zwanzig Jahren genau in dem Moment, als er irgendei-

nen niederen Job verrichtet und sein Chef ihn als einen »verdammten Idioten« be-

schimpft (Stamm 2016: 220). So bereut Thomas plötzlich sein Leben auf der Straße

und beschließt so spontan wie er losgegangen ist, sich wieder auf den Heimweg zu

machen.

Eineder engstenParallelen zurOdyssee erscheint dann inStamms letzter,höchst

bewegender Szene.Es ist der Augenblick, in demderHeld zurückkehrt, aber imGe-

gensatz zuThomasʼ plötzlichemWiederauftauchen wird Odysseus nur von seinem

alten JagdhundArgosbemerkt: »Dort lagArgos,derHund,der vonHundeläusenbe-

deckt war. Als der wahrnahm, dass es Odysseus war, der ihm nahte, wedelte er mit

dem Schwanz und senkte die Ohren, die beiden. Doch er vermochte nicht mehr, zu

seinemHerren zu kommen.Der aber blickte zur Seite undwischte sich ab eine Trä-

ne« (Homer 2022: 286f.). Auch Stamm bringt einen alten Hund auf die Bühne: »Ihr

Hund, ein alter Labrador, kam in die Küche getrabt und schnüffelte an seinem lee-

ren Napf herum. Astrid sah, wie er den Kopf hob und die Ohren spitzte, noch bevor

sie das Geräusch des Gartentors wahrgenommen hatte. Da wusste sie, dass er zu-

rückgekommen war« (Stamm 2016: 222).

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer 43

Es besteht eine gewisse Symmetrie zwischen Odysseus, der in der Gestalt eines

Bettlers zurückkehrt und dessen Körpermit schmutzigen Lumpen bedeckt ist, und

seinem von Läusen befallenen Hund. Beide sind sie aus der Gemeinschaft versto-

ßen, im Exil, jene Melancholie reflektierend, die Robert Burton in Anatomy of Me-

lancholy (1621) als »canine melancholy« bezeichnet (Gowland 2006: 18). Dasselbe gilt

fürThomas und seine eigene Synergie mit Hunden, nicht so sehr mit dem zu Hau-

se, sondern vielmehr dem, mit dem er zeitweise unterwegs ist, »ein Streuner wie

er« (Stamm 2016: 218f.). Die Anwesenheit der Hunde als companion species und in ih-

rer »cross-species sociality« (Haraway 2003: 4) unterstreicht den Status des Vaga-

bunden (Streuner) für beide Protagonisten, wobei das Wort ›streunen‹, das Stamm

benutzt, vom mittelhochdeutschen ›striunen‹ abgeleitet ist, in der Bedeutung von

›schnuppernd umherstreifen‹, ›auf neugierige oder verdächtige Weise nach etwas

forschen‹ (vgl. Der Streuner o.D.). Der Streuner als Hund/Vagabund, der Odysseus

mit Thomas verbindet, und das Konzept von Burtonsmelancholia canina haben, ne-

benbei bemerkt, eineVariante inWalterBenjaminsHundalsMelancholiker,derNa-

sutulo imUrsprungdesdeutschenTrauerspiels (vgl.Benjamin 1991: 330),dermit der

Nase nah amBoden vor seiner Vergangenheit davonläuft und für den das Vergessen

ein produktiver Prozess ist.

Doch es gibt noch weitere Anklänge an Homer. Die stete Versuchung und Ge-

fahr des Vergessens begleiten beide Reisenden: So etwa die Sirenen-Episode der

Odyssee, alsThomas ein Bordell besucht und sich einfachmit einemDrink begnügt.

Wie Homers Lotusfresser, die Odysseus vergessen lassen, warum er unterwegs ist,

vergisst sich Thomas beim Gehen in den Alpen; und in Buch XI besucht Odysseus

das Land der Toten, ein Kapitel, das in Thomasʼ Todes- und out-of-body-experience

schwachnachhallt,als er in eineGletscherspalte fällt.AlsOdysseusdieUnterwelt be-

sucht, wird er sich des Vergehens der Zeit bewusst, zumal der Prophet Tiresias ihm

die Zukunft voraussagt. Odysseus nimmt jedoch bereitwillig das Elend der Sterb-

lichkeit in Kauf und weist auch Calypsos Versprechen der Unsterblichkeit zurück.

Sein einziges Ziel ist es, eines Tages nachHause zurückkehren zu können.Ganz an-

ders bei Thomas, der den Gedanken an eine Heimkehr ablegt, bis er nach zwanzig

Jahren des Umherirrens endlich genug davon hat. Anders als Odysseus scheint er

nach Unsterblichkeitsblicken zu streben, die eng an seinWandern durch das alpine

Terrain gebunden sind, wobei die ewige Faszination der Bergwelt Stamms Bezug

auf romantische Ideale andeutet. Thomas scheint sich dem Diktat der Zeit zu ent-

ziehen und entdeckt eine ewige Gegenwart, solange er »durch eine menschenlee-

re Welt« wandelt (Stamm 2016: 61). Wie die Kameraden des Odysseus, die von den

Lotusblüten essen und dadurch die »Heimkehr vergessen« (Homer 2022: 137), hatte

Thomas »sich ganz vergessen« (Stamm2016: 149), obwohl erweiß,dass er nicht nach

Hause zurückkommen würde (vgl. Stamm 2016: 156).

StammsRoman untersucht insbesondere das Gehen in seiner Langsamkeit und

seiner Verbindung mit Zeit und Emotion. Die Zeit, solange Thomas weiter geht,

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Mediterrane Räume

wird ins Unendliche gedehnt. Ein Schritt folgt dem anderen, sodass die Langsam-

keit, die dem Gehen innewohnt, die Tendenz hat, die Zeit auszudehnen, »indepen-

dent of minutes and hours« (Kagge 2019: 17), wodurch das Leben scheinbar verlän-

gert wird. Bei seinem Aufstieg in die Bergwelt hat Thomasʼ »langsame[r] Pendel-

schritt, den er sich in den Bergen angewöhnt hatte und den er stundenlang durch-

halten konnte« (Stamm 2016: 133), das Potential für Permanenz. Hin und wieder

glaubt er, die Zeit selbst habe sich für ihn verändert, indem er in der Zeit rückwärts

(vgl. ebd.: 152) oder in Zeitlupe (vgl. ebd.: 153) undwie in einemLabyrinth »gefangen

in einem Felsen« wandert (ebd.: 153).

Es ist dieses Bild des Labyrinths und des Mangels an Richtung und Telos, das

Thomasʼ Reise rhizomatisch erscheinen lässt. Das Rhizom, wie es Deleuze und

Guattari beschrieben haben, zeichnet sich durch einen Mangel an Linearität aus

und ist in seiner Fähigkeit, Fluchtlinien zu öffnen, ambivalent. Als Bild der Ver-

strickung ist es anti-genealogisch, anti-hierarchisch und anti-teleologisch. Des

Rhizoms leicht ausziehbare Wurzeln, wie sie bei Knollenfrüchten und Zwiebeln

vorkommen, machen es zum klassischen Bild nomadischer Wanderschaft. Anstatt

eine eindeutige Dialektik zu bieten, ergänzen sich Rhizom und Arboreszenz – die

Tiefenwurzel – oft gegenseitig, so Deleuze und Guattari, die argumentiert haben,

dass es »Arboreszenzknoten in Rhizomen gibt« (Deleuze/Guattari 1987: 20). Es stellt

sich nun die Frage, ob die Odyssee als Irrfahrt das Rhizomwiderspiegelt. Ichwürde

argumentieren, dass OdysseusʼNostos-Orientiertheit sowie die Vorherbestimmung

seiner Reise, die weitgehend von Göttern gelenkt wird, arboreszenter erscheinen

als die Wanderung von Thomas, wenn auch als Irrfahrt mit ihrem Potential, das

Nostos zu verlieren.

Da das Rhizom keine lineare Richtung zeigt, sondern ein offenes Ende und un-

zählige Fluchtlinien bietet, die sich wie ein Knäuel Spaghetti kreuzen, hat es ei-

ne besondere Beziehung zu Zeit und Raum. Für Thomas erweckt das Wandern auf

den rhizomatischen Pfaden der Alpen denEindruck einer permanenten Präsenz.Er

wandelt in glatter Zeit, die ihre Konturen und Begrenzungen verloren hat, wasTho-

mas in seiner Fähigkeit, die Vergangenheit auszulöschen, so vergesslich macht wie

die Lotophagen in derOdyssee. Als Ort konstituieren die Alpen das,wasDeleuze und

Guattari als glatten Raum definiert haben: nomadischer, unzivilisierter Raum–die

Wüste, Steppe, endlose Wälder, das Meer, und, trotz ihrer Vertikalität, die Berge.

Der gekerbte Raumhingegen ist ein urbaner Raum, der seine glatte Oberfläche ver-

loren hat und von einer Struktur und Regeln bestimmtwird. Er ist das Spielfeld des

contrat social. Der gekerbte Raum enthält unnatürliche Grenzen, ist der Raum des

Nationalstaats. Während der glatte Raum das von Abweichungen bestimmte Rhi-

zom toleriert, streifen oder kerben gerade Linien denRaumder polis. Außerhalb der

Polis als Stadt und die Grenzen des Nationalstaates ignorierend verliert der glat-

te Raum seine politischen Züge; er ist ein Ort abseits des Rasters, ein Nicht-Ort aus

derSichtdespolitischenLebens,das innerhalbderGemeinschaft existiert.Dennoch

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer 45

kann er auf persönlicher Ebene ein Ort des gesteigerten Bewusstseins sein, wo eine

grenzenlose FreiheitThomas das Glück eines Nomaden verleiht.

Dieser interkulturelle glatteRaum,dieAlpenbei Stamm,dasMittelmeerbeiHo-

mer, ist auch ein Ort, der JohanHuizingas Beschreibung des Spielplatzes in »seiner

räumlichen Trennung vom gewöhnlichen Leben« widerspiegelt (Huizinga 2016: 19).

Thomas ist nicht nur Homo sacer, sondern auch Homo ludens, ein einsamer Spieler,

der sich aus der eingespieltenWelt der Schweiz in seine ganz eigene verspielteWelt

(spielerischeWelt) zurückzieht.Dieser alpineSpielplatz ist für ihn ein »heiligerOrt«

(Huizinga 2016: 19), heilig und abgesondert auch hier im Sinne von sacer wie beim

Homo sacer. Während für diesen jedoch eine solche sacratio einen Fluch impliziert,

bedeutet sie für den Homo ludens Ekstase und Glückseligkeit. Wir sehen dies deut-

lich inThomasʼ Aufenthalt in den Alpen als einem ekstatischen Spielplatz; und doch

sind seine gesteigerten Empfindungen nicht ohne auktoriale Ironie.

Diese Ironie liegt in der Tatsache, dass es sich um einen Raum handelt, in dem

männlicheEgozentrikund rücksichtsloserEgoismus vorherrschen. ImFall vonTho-

mas,der sichweigert,nachHause zurückzukehren, sindder Spielplatz unddieZeit,

die er dort verbringt, keine vorübergehende Angelegenheit, sondern vonDauer. In-

dem er all die Jahre an seinem Leben im Naturzustand festhält, strebt Thomas ei-

nendauerhaftenAusnahmezustandan, imSinneBachtins einenKarneval,dernicht

vorübergeht. Bei Odysseus ist das anders. Sein Ziel, nach Ithaka zurückzukehren,

verliert ernie ausdenAugenundseinegesamteReisewird vondenGötternunddem

Schicksal gelenkt, obwohl er aus Sicht Penelopes auch seine zwanzig Jahre Spielerei

bekommt.Denn,wieRebecca Solnit es inWanderlust (2001) so prägnant formulierte:

Homer’s Odysseus travels the world and sleeps around. Odysseus’s wife Pene-

lope stays dutifully at home. […] Travel, whether local or global, has remained

a largely masculine prerogative ever since, with women often the destination,

the prize, or keepers of the hearth. (Solnit 2014: 235)

Als Naturzustand sind sowohl Homers Mittelmeer als auch Stamms Alpen engende-

red spaces, es sind maskuline, aber auch animalisierte Räume.Thomasʼ Irrgang ver-

wandelt ihn von einer domestizierten Spezies in den Archetyp des wilden Mannes,

manchmal sogar in ein nacktes Fast-Tier.DieWelt der Alpengipfel, die er erklimmt,

ist eine treffende Metapher für den Höhepunkt männlicher Begierde, die Befriedi-

gungphallozentrischerEroberungsansprüche.DassThomasʼ Frau ihnnachzwanzig

Jahrenwieder zurücknimmt,entspringt einermännlicherEgozentrik entstammen-

den Vision. Solnit hat also recht, wenn sie sagt, dass Frauen bei männlichen Reisen

oft »das Ziel, der Preis, die Hüter des Herdes« (Solnit 2014: 235) waren: Vielleicht

ist Astrid am Ende das einzige Ziel in Thomasʼ mäandrierendem, labyrinthischem

Gang.Während sich Stamm von Homer in seiner subtilen Ironie bezüglich der Ge-

duld der Frau als Hüterin des Herdes unterscheiden mag, unterscheiden sich die

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Mediterrane Räume

beiden Autoren in Bezug auf ihre männlich zentrierten Perspektiven nicht sonder-

lich. Und während Dante Odysseus in die Hölle steckt, weil er verbotenes Terrain

sucht, kannThomasʼ egoistischer Aufenthalt in der Alpenwelt als genauso sündhaft

gelesenwerden–ein Irrgang inderTat–,wennwirRobertMacfarlaneGehör schen-

ken, der uns an Texte wie Thomas Burnetts The Sacred Theory of the Earth (1681) er-

innert, wo er schreibt, dass Berge in der christlichen Vorstellung des 17. Jahrhun-

derts als Überbleibsel gesehen wurden, die zurückblieben, als die Große Sintflut

zurückging, »tatsächlich gigantische Andenken an die Sündhaftigkeit der Mensch-

heit« (Macfarlane 2008: 27).

Die Frage nach Treue und Untreue bleibt als Parallele in beiden Texten, mit de-

nen ich diesen interkulturellen, intertextuellen Rundgang beendenmöchte. Sowohl

Odysseus als auchThomas schlafen mit anderen Frauen, während ihre Frauen treu

auf sie warten, wobei ihre Untreue in gelegentlichen schwachen Momenten ihrer

Marathon-Wartezeit nur in Gedanken verbannt wird. James Joyce, der andere Au-

tor, der bekanntermaßenmit HomersOdyssee im Kontext des Gehens spielte, hatte,

wie wir uns vielleicht erinnern, diese Konstellation auf den Kopf gestellt, indem er

Leopold Bloom zum betrogenen Ehemannmachte, denMolly Bloom (seine Penelo-

pe) mit Blazes Boylan betrügt. Es wurde in der Kritik heftig debatiert über das Joy-

cesche ›Oxymoron der Treue‹, das heißt die Frage, ob Joyce ironischwar, als erMolly

das seit Jahrtausenden männliche Vorrecht (vgl. Doherty 1990: 343) verlieh, oder ob

Penelope Molly tatsächlich gar nicht so unähnlich sei (vgl. Ames 2003: 132). Weni-

ger abenteuerlustig ist Stamm jedenfalls mit seiner Penelope/Astrid, die in seinem

Roman über männliche Eskapaden undWeltenwandern zu kurz kommt.

So lässt sich zusammenfassend sagen, dass sich der interkulturelle Raum in

Stamms Roman in seiner Intertextualität mit Homers Odyssee offenbart. Dabei

steht die Irrfahrt oder, in Thomasʼ Fall, der Irrgang im Mittelpunkt und verbindet

(ähnlich wie in Xavier Kollers Film Reise der Hoffnung [1990]) gegensätzlicheWelten,

den in sich hermetisch abgeriegelten alpinen mit dem offenen, interkulturellen

Mittelmeerraum. Astrid, die zurückgelassene Ehefrau, ist in ihrem geduldigen

Warten Penelope nachempfunden, Homers Held und Stamms Antiheld verbindet

vor allem ihr friedloses Getriebensein, und auch die finale Szene der Heimkehr ist

hochgradig intertextuell. Jedoch auch andere Parallelen, so etwa der Gang in die

Unterwelt und die Gefahr des Vergessens, lassen sich in beiden Texten nachweisen,

die spezifisch den Raum betreffen, den der ewig Wandernde durchquert, sodass

hiermit die Festung Schweiz sich in einen intertextuell kosmopolitischen Raum

verwandelt. Das Mittelmeer als kosmopolitischer Raum ist dabei in besonderem

Maße, sozusagen als ein Katalysatorraum, signifikant. Durch seine subtilen An-

spielungen auf Homer verwandelt Stamm die Schweiz in einen interkulturellen

Raum. Durch diesen Versuch, mittels der Irrfahrt des Odysseus jene eingespielte

und sich stets isolierende Nation zu öffnen, weist Stamm letztendlich auch auf

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Arnds: Migranten zwischen den Schweizer Alpen und dem Mittelmeer 47

den Migrationsdiskurs und das Schicksal tausender im Mittelmeer driftenden

Migranten.

Literatur

Agamben, Giorgio (2002):Homo Sacer: Die Souveränität derMacht und das nackte Leben.

Übers. v. HubertThüring. Frankfurt a.M.

Ames, Keri Elizabeth (2003): The Oxymoron of Fidelity in Homer’s ›Odyssey‹ and

Joyce’s ›Ulysses‹, in: Joyce Studies Annual, 14. S. 132–174.

Belfiore, Elizabeth (1993/1994): Xenia in Sophoclesʼ Philoctetes, in:The Classical Jour-

nal, Vol. 89, No. 2. S. 113–129.

Benjamin,Walter (1991): Abhandlungen. Gesammelte Schriften, vol.I.1. Frankfurt a.M.

Bittner, Rüdiger (1997): One Action, in: Amély Rorty (Hg.): Essays on Aristotle’s Poetics.

Princeton. S. 97–110.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (1987): AThousand Plateaus: Capitalism and Schizophre-

nia.Übers. v. BrianMassumi.Minneapolis.

Doherty, Lillian (1990): Joyce’s Penelope andHomer’s: Feminist Reconsiderations, in:

Classical andModern Literature, Band 10. S. 343–349.

Fetterley, Judith (1991): ›Introduction: On the Politics of Literature‹ and ›Palpable

Designs: An American Dream: Rip Van Winkle‹, in: Robyn R. Warhol/Diane

Price Herndl (Hg.): Feminisms: An Anthology of Literary Theory and Criticism. New

Brunswick. S. 492–509.

Fiedler, Leslie (1962): Love andDeath in the AmericanNovel. New York.

Gowland, Angus (2006):TheWorlds of RenaissanceMelancholy. Robert Burton in Context.

Cambridge.

Haraway, Donna (2003):The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant

Otherness.Chicago.

Homer (2003):TheOdyssey. Übers. v. E. V. Rieu. Einleitung v. Peter Jones. London.

Homer (2002):Odyssee. Stuttgart.

Huizinga, Johan (2016 [1944]):Homo Ludens. A Study of the Play Element in Culture. Ta-

coma.

Irving,Washington (2015): Rip VanWinkle.Weimar.

Jones, Peter (2003): Einleitung zuTheOdyssey.Übers. v. E. V. Rieu. London.

Kagge, Erling (2019):Walking. One Step at a Time.Übers. v. Becky Crook. London.

Kaul, Susanne (2004): Travelling in Uncharted Territories. The ›Ungefähre Land-

schaft‹ as a Metaphor for the Self, in: KulturPoetik, Bd. 4, H. 2. S. 192–201.

Macfarlane,Robert (2008 [1988]):Mountains of theMind.AHistory of aFascination.Lon-

don.

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Mediterrane Räume

Ricœur, Paul (1987): ›Narrative Funktion undmenschliche Zeiterfahrung.‹ Übers. v.

Iris Radisch, in: Volker Bohn (Hg.): Romantik – Literatur und Philsophie. Frankfurt

a.M. S. 45–79.

Solnit, Rebecca (2014):Wanderlust. AHistory ofWalking. London.

Stamm, Peter (2016):Weit über das Land. Frankfurt a.M.

Stamm, Peter (2009): Agnes. Frankfurt a.M.

Tieck, Ludwig (2005):Märchen aus dem Phantasus. Stuttgart.

Walker Bynum, Caroline (1998): ›Metamorphosis, or Gerald and the Werewolf‹, in:

Speculum. 73. 4. S. 987–1013.

Internetquellen

Der Streuner (o.D.): DWDS, [online] https://www.dwds.de/wb/Streuner [Stand:

16.03.2024].

https://doi.org/10.14361/9783839474075-004 - am 13.02.2026, 05:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://doi.org/10.14361/9783839474075-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner
https://www.dwds.de/wb/Streuner

