Wolfram Ette

Kosmos Herakles
Zu einer Erzidhlung Alexander Kluges

Abstracts

Der vorliegende Beitrag bietet ein close reading eines kurzen Textes von Alexander Kluge, »Herakles und
die »Gestalt des Arbeiters««. »Arbeit« ist einer der Begriffe, mit denen sich Kluge immer wieder theore-
tisch und kiinstlerisch auseinandergesetzt hat. Arbeit ist (a) kein den Menschen besonders auszeichnendes
Merkmal. Jede evolutiondre, das heift sich selbst verandernde Tatigkeit kann und muss vielmehr als Ar-
beit aufgefasst werden. AuBerdem ist (b) der Ubergang zwischen toter und lebendiger, entfremdeter und
kiinstlerischer, mechanischer und organischer Arbeit stets gleitend. Deswegen produziert (c) jede Arbeit,
wie immer latent, poetische Parallelwirklichkeiten. »Herakles und die »Gestalt des Arbeiters«« entfaltet
diese Zusammenhénge in einem iiberaus dichten intertextuellen Verweissystem, dessen kommentierende
Auflosung den Hauptgegenstand des Beitrags bildet.

This contribution provides a close reading of a short text by Alexander Kluge, »Herakles und die »Gestalt
des Arbeiters««. yWork« is one of the terms with which Kluge has repeatedly dealt with both theoretically
and artistically. Work is (a) not a distinctive feature of mankind. Any evolutionary, i.e. self-changing, ac-
tivity can and must be understood as work. Moreover, (b) the boundary between dead, living, alienated,
artistic, mechanical, and organic work is always permeable. Therefore (c) every work, as always latent,
produces poetic parallel realities. »Herakles und die »Gestalt des Arbeiters«« unfolds these connections in
a dense intertextual system of reference, the commentary of which is the main object of the text.

Einleitung

»Offensichtlich besitzen wir eine ausgefiihrte Theorie der politischen Okonomie des Ka-
pitals: Das Kapital von Marx. Der Gegenpol dazu ist eine politische Okonomie der Ar-
beitskraft. Hierzu existiert kein theoretisches Fundament. Marx hat diese politische Oko-
nomie der Arbeitskraft, die als Gegenseite des Kapitals in seinem Gedankensystem im-
manent vorausgesetzt ist, nicht niedergelegt«.!

Auf diesen Nenner bringen Alexander Kluge und Oskar Negt in Geschichte und Ei-
gensinn ihr Verhéltnis zu Marx. Zugleich beschreiben sie damit ihren eigenen theo-
retischen Ansatz. Einige Seiten spéter heifit es dann:

»Es liegen zwei Produkte vor, wo der Kapitalist oder Nationalokonom nur eines sieht.
Das eine Produkt entsteht im Tauschverhéltnis zwischen kapitalistischer Produktion und

1 Alexander Kluge und Oskar Negt: Der unterschdtzte Mensch, Bd. 2: Geschichte und Eigensinn,
Frankfurt am Main 2001, S. 88.

181

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lohnarbeit; das andere besteht im Austausch des inneren Verhéltnisses der Arbeitskraft
zu sich selbst, also im Produktionsverhdltnis der Arbeitskraft als Ware zu sich als Lebe-
wesen. In der Perspektive der politischen Okonomie der Arbeitskraft — entgegengesetzt
zum Betrachtungswinkel der Kapitallogik — ist das Arbeitsresultat ein Nebenprodukt, der
ProzeB im Arbeitenden selbst das Hauptprodukt; ein Stiick wirkliches Leben«.?

Auf dieser Grundlage variieren sie die bekannten Eingangssétze des »Kapitals< in der
folgenden Weise: »Der Reichtum der Gesellschaften an Arbeitsvermdgen erscheint,
sofern kapitalistische Produktionsweise herrscht, als eine »ungeheure Warensamm-
lung¢; die Widerspriiche innerhalb der einzelnen Arbeitseigenschaft als ihre Elemen-
tarforme.3

Was an diesen Formulierungen auffillt, ist ein harmonisierender Zug. Kluge und
Negt sind offenbar der Ansicht, dass es sich bei dem Entwurf einer »politischen
Okonomie der Arbeitskraft«, den sie vorlegen, um eine komplementire Erginzung
zur Marxschen Theorie handelt. In diese Uberzeugung spielen selbst politische Mo-
tive herein. Geschichte und Eigensinn, 1980 zum ersten Mal ver6ffentlicht, bewegt
sich im Auslauthorizont der gesellschaftlichen Umbriiche, die sich mit dem Begriff
»1968¢ verbinden: das Trauma von Stammheim 1977; 1978 die Griindung der taz;
1980 der Zusammenschluss von Biirgerbewegungen der 70er Jahre zu den GRU-
NEN. Neue padagogische Modelle wurden erprobt; es entstanden »Enklavenstaa-
ten« (Klaus Theweleit) wie Elterninitiativkinderldden und alternative Buchhandlun-
gen. Der Widerstand gegen die Atomindustrie nahm Gestalt an, es entstanden die
ersten Landkommunen, die Frauenbewegung wurde gesellschaftlich zu einer erkenn-
baren GroBe. Uberall wurden nach dem Scheitern der Hoffnungen auf eine schlagar-
tige Revolutionierung der Gesellschaft Ansétze eines richtigen Lebens im falschen
durchgespielt.

Es ist kein Akademismus, wenn angesichts dieser verwirrenden Vielfalt emanzi-
patorischer Bemiithungen die Nihe zu Marx gesucht wird. Die Theorie der kapitalis-
tischen Gesellschaft, die einen Generalnenner von »>1968« bildete, drohte sich zu ver-
fliichtigen (wie es dann ja auch vielfach geschehen ist). Deswegen versuchen Kluge
und Negt sie in einer Form begreiflich zu machen, die den Gestalten von Widerstand
und Emanzipation Zusammenhang verleiht.

Dieses Ansinnen verdeckt freilich den Bruch zwischen der politischen Okonomie
des Kapitals und der der Arbeitskraft. Es handelt sich ja nicht um eine Korrektur an
nachgeordneter Stelle des Systems, sondern um die Behauptung, dass die biirgerli-
che Gesellschaft in ihren Fundamenten unvollstédndig beschrieben sei; dass Marx in
der Grundlegung einen Faktor unbeachtet gelassen habe, dessen Einbeziehung dazu
beigetragen hitte, die wirklichen historischen Prozesse genauer zu beschreiben. Die
Hinzufiigung der Beziehungen, die zwischen der menschlichen Arbeitskraft und

2 Ebd.,S.91.
3 Ebd., S.252.

182

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihrer kapitalistischen Verwertung spielen, verdndert die Theorie von Grund auf. Sie
erlaubt es insbesondere, zwei Phdnomene zu verstehen, die sich aus der Marxschen
Systemlogik nicht ergeben: dass ndmlich Arbeit auch unter kapitalistischen Produk-
tionsbedingungen Freude machen kann; und dass sich der Kapitalismus zwar als kri-
senanfillig, gleichzeitig aber als ausgesprochen revolutionsresistent erwiesen hat.

In der Tat gibt es bei Marx, so iiberraschend dies zunéchst klingen mag, keine
ausgefiihrte Theorie wirklicher, historisch und kulturell diversifizierter Arbeit. Er
entfaltet vielmehr den Begriff der Arbeit in die Richtung zweier Extreme, deren
Reinform keine historische Erscheinung menschlicher Arbeit entspricht. Das erste
ist das Idealbild nicht-entfremdeter Arbeit, wie Marx es vor allem in den Okono-
misch-philosophischen Manuskripten entwickelt hat: die integrale »Betdtigung der
menschlichen Wirklichkeit«.* Das zweite, schroff davon abgesetzte Extrem ist die
entfremdete Arbeit. Das produktive Prinzip ist hier nicht mehr der arbeitende
Mensch, sondern das Kapital. Das »Fiirsichwerden des Menschen innerhalb der Ent-
duflerung«,® das sich als gesellschaftlicher Lernprozess, als Fortschritt, kultureller
Mehrwert duflert, wird auf die Seite des Kapitals als »automatisches Subjekt«® gezo-
gen und erscheint dort als rein 6konomischer Mehrwert. An die Stelle des lebendi-
gen Bildungsprozesses, in dem ich nicht nur mein Arbeitsprodukt, sondern auch
mich selbst verdndere, tritt der tote und sich gleichwohl wie von selbst erhaltende
Kreislauf der ewigen Plusmacherei. Der Mensch, der sich im ganzen Prozess ver-
wirklichen konnte, erscheint als winziger Partikel, getrennt vom Arbeitsprodukt,
vom Arbeitsprozess und von der Gemeinschaft der Arbeitenden.”

Woran Kluge und Negt Anstofl nehmen, ist der Umstand, dass es zwischen den
beiden Idealtypen menschlicher Arbeit bei Marx keine Ubergiinge gibt. Tatséchlich
treten lebendige und entfremdete Arbeit immer in Mischungsverhéltnissen auf. Marx
zogert, fiir die vorkapitalistische Epoche ebenso wie fiir die kapitalistische Epoche
ein differenziertes Ineinander von lebendiger und entfremdeter Arbeit anzunehmen.
Dadurch erscheint der Beginn des Kapitalismus in Europa als gattungsgeschichtliche
Grof3-Katastrophe, durch die sich im Verhiltnis des Menschen zu seiner Arbeit
schlechterdings alles gedndert habe.

In der Darstellung des Kapitals hat dies vor allem den Grund, dass Marx den Ur-
sprung der kapitalistischen Entwicklung anhand eines einzigen Extremfalls, ndmlich
England, erldutert. »Der englische Kapitalismus ist [...] ein Spezialfall«,® weil hier

4 Karl Marx: Gkonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in: Karl Marx und
Friedrich Engels: Werke (MEW), Bd. 40, Berlin (Ost) 1968, S. 539—-540. Im Original kursiv.
Ebd., S.573.

Marx: Das Kapital. Erster Band: Der Produktionsprozefs des Kapitals (MEW 23), Berlin (Ost)
1972, S. 169.

Vgl. Marx: Okonomisch-philosophische Manuskripte MEW 40), S. 514-518.

Kluge und Negt: Geschichte und Eigensinn, S. 563.

AN W

[e BN ]

183

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die >sogenannte urspriingliche Akkumulation<,” also die Enteignung der Bauern-
schaft, die den wachsenden Stidten als zukiinftiges Proletariat zugefiihrt wurde, mit
einer Raschheit und Brutalitét stattfand, mit denen sich in den anderen européischen
Landern nichts vergleichen ldsst. Dass Marx’ Wahl auf England fiel, um die histo-
rische Genese des Kapitalismus an wenigstens einem Beispiel modellhaft zu de-
monstrieren, hat vor allem den Grund, dass sich das der kapitalistischen Verwertung
der Ware Arbeitskraft zugrundliegende Unrecht hier mit besonderer Drastik belegen
lieB. Der Mythos von der urspriinglichen Akkumulation, demzufolge eine Elite der
Gesellschaft aus eigenen Mitteln den Beginn der neuen Produktionsweise finanzierte
— sei es, dass sie von sich aus geniigend Mittel besaB, sei es, dass sie das Startkapital
einer neuen Epoche in eiserner Askese zusammensparte!? —, wird vom englischen
Beispiel am deutlichsten widerlegt. Es geschah ndmlich durch Raub, Diebstahl und
staatlich durchgesetzte Zwangsmafinahmen, die einen grofen Teil der Bevolkerung
in duflerste Armut stiirzten. Damit entschwanden die langwierigeren Prozessgestal-
ten, in denen lebendige und entfremdete Arbeit sich aneinander abarbeiteten, unter
den Aufmerksamkeitshorizont. Nimmt man die englische Entwicklung als Paradig-
ma, So muss es so aussehen, als wére ein historischer Schalter umgelegt worden; als
wiren die Menschen aus einem Paradies nichtentfremdeter Arbeit in die Holle der
kapitalistischen Abstraktion gestiirzt. Die Gewalt des englischen Prozesses ist so
einschneidend, dass von ihr aus im Riickblick alles, was ihr vorausging, verklart
wird, auch wenn Marx genau wusste, dass das Mittelalter kein Idyll gewesen war.

Die deutsche Geschichte bildet in vieler Hinsicht den Gegenpol der englischen.
Hier sind die Trennungsprozesse, die der urspriinglichen Akkumulation zugrundelie-
gen (ihr Urbild ist immer die Trennung des Bauern von seinem Grund und Boden)
»iiber die gesamte Geschichtszeit verteilt, sie werden in mehreren Schiiben, also zu
verschiedenen Zeiten, in die urspriingliche Akkumulation eingehen«.!!

Damit wird die deutsche Geschichte zu einem unorthodoxen Lehrstiick marxisti-
scher Geschichtsphilosophie. Thre aus orthodox marxistischer Sicht fehlende Gerad-
linigkeit, ihr systemlogisches Defizit wirft ndmlich die Frage auf, ob Geschichte ge-
nerell nach dem Muster abrupter Epochenbriiche verstanden werden kann. Hat »ur-
spriingliche Akkumulation« nicht immer schon stattgefunden?!2 Ist der Prozess der
Trennung des Menschen vom Arbeitsgegenstand, von den Arbeitsmitteln usf. nicht
so alt wie die Menschheit selbst? Ist dieser Prozess, in dem sich Arbeitsteilung und
gesellschaftliche Herrschaft miteinander verschrinken, nicht gleichbedeutend mit

9  Damit ist das 23. Kapitel des ersten Bandes des Kapital iiberschrieben, das sich mit den Anfin-
gen der kapitalistischen Okonomie in England auseinandersetzt.

10 Der zweiten Moglichkeit gilt Max Webers Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
lismus (1904).

11 Kluge und Negt: Geschichte und Eigensinn, S. 623—624.

12 Das erste Kapitel von Geschichte und Eigensinn tragt den Titel: »Permanenz der urspringli-
chen Akkumulation«.

184

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Prozess der Kultur, weil sich in ihm nicht blo3 Entfremdung durchsetzt, son-
dern sich mit ihr und gegen sie spezifische Arbeitsvermdgen ausbilden, die es zuvor
nicht gab? Weil es diesen Widerstand lebendiger Arbeit immer gibt, weil die kapita-
listische Entfremdung nicht total sein kann, sind wir iiberhaupt noch in der Lage,
uns durch unsere Arbeit selbst zu verwirklichen. Keine Anpassung ohne Widerstand,
kein Widerstand ohne Anpassung. Das ist die Dialektik der entfremdeten Arbeit —
auch unter unmenschlichen Bedingungen.!3

Kluge hat den »Widerstand lebendiger Arbeit« — in ihn kdnnen kiinstlerische, spiele-
rische, archaische und hochst progressive Momente eingehen — immer wieder in
kleinen Erzdhlungen entfaltet: Fallbeispielen, an denen sein geschichtsphilosophi-
scher, nichtrevolutiondrer Optimismus sich abarbeitet.!* Eine gewisse Sonderrolle
spielt dabei aber eine kleine mythologische Erzdhlung, die im Jahr 2000 im ersten
Band der Chronik der Gefiihle erschien: Heiner Miiller und die »Gestalt des Arbei-
ters«.'> Denn sie ist das, was mythologische Erzdhlungen immer sind: theoretische
und kiinstlerische Darstellung in einem; eine Form, in der das Individuelle und das
Allgemeine in keinem >symbolisch¢« vermittelten Verhiltnis stehen, sondern pords
ineinander iibergehen. Der Text schildert keinen »>Fall¢, sondern enthilt in nuce Klu-
ges Theorie der Arbeit. Weil er aber so kurz ist, lassen sich anhand seiner Kluges
Argumente auf eine nachpriifbare Weise rekonstruieren.

Formal gesehen zerfidllt dieser Texte in zwei Teile. Bei dem ersten, sehr viel 1dn-
geren Teil, handelt es sich um eine Art Referat. Er beginnt mit den Worten: »Hera-
kles, sagt Heiner Miiller [...]J«. Alles Folgende ist also nichts Anderes als eine Wie-
dergabe dessen, was Heiner Miiller tiber Herakles gesagt haben soll. Der zweite Teil
gibt dann in wortlicher Rede ein Gespriach zwischen Kluge — das jedenfalls ist die

13 Alexander Solschenizyn beschreibt im /wan Denissowitsch einen Tag im Leben eines sowjeti-
schen Lagergefangenen. Der gemeinsame Bau einer Mauer ist sein Hohepunkt: ein Gliick, das
sich unter den Bedingungen des Lagerlebens nicht vermindert, sondern fast noch deutlicher
hervortritt. Eine vollstindige Trennung der Arbeitsvermdgen vom Produkt ist nicht mdglich:
»Schuchow sah nur seine Wand [...]. Diese Mauer hatte ein ihm unbekannter Maurer errichtet,
der entweder nichts davon verstand oder gepfuscht hatte. Jetzt aber war sie Schuchow schon so
vertraut, als wire sie seine eigene«. Solschenizyn: Ein Tag des Iwan Denissowitsch, Miinchen
1970, S. 73.

14 Vgl. etwa: Alexander Kluge: Das fiinfte Buch. Neue Lebensldufe, Berlin 2012, S.161-222
(»Passagen aus der ideologischen Antike: Arbeit/Eigensinn«) — eine Reprise des ersten Kapi-
tels von Geschichte und Eigensinn, die um viele Geschichten erweitert wurde. Gleichzeitig
wurde die Auseinandersetzung mit Marx etwas in den Hintergrund geriickt.

15 Alexander Kluge: Chronik der Gefiihle. Band 1: Basisgeschichten, Frankfurt am Main 2000,
S.56-57. Der Text befindet sich im Archivteil dieses Jahrbuchs (S.297-298) — unser Dank
geht an Alexander Kluge fiir die Abdruckgenehmigung.

185

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinter dem »ICH« der Schlusspassage steckende Fiktion — und Miiller wieder, in
dem das, was dieser zuvor gesagt haben soll, kommentiert wird.

Auf den ersten Blick erscheint die Erzdhlung verwirrend. Man weill zwar, in der
Regel jedenfalls, wovon iiberhaupt die Rede ist. Aber die gedanklichen Verkniipfun-
gen ergeben sich nicht von selbst. Welche Logik steht hinter einem Gedankengang,
der bei den Taten des Herakles beginnt und iiber den Mythos von der Entstehung der
MilchstraBe in Spekulationen iibergeht, mit denen die moderne Astronomie sich be-
schiftigt? Hinzu kommt die extreme intertextuelle Dichte der Erzéhlung, die aus den
verschiedensten Kontexten zusammengesetzt erscheint. Neben dem Offensichtlichs-
ten, der Verkniipfung des Herakles-Mythos mit Heiner Miiller, sind dies zum Bei-
spiel Ernst Jiingers Programmschrift Der Arbeiter aus den dreiBliger Jahren, Goethes
Naturphilosophie und die >Viele-Welten-Theorie< des britischen Physikers Hugh
Everett. — Wie hidngen diese Dinge miteinander zusammen?

Dass der antike Herakles die menschliche Gattungsarbeit verkorpert, ist ein Ge-
meinplatz. Aber es lohnt sich dennoch, sich ihn etwas genauer anzusehen. Auf der
einen Seite repriasentiert Herakles ja durchaus nicht die gesamte Sphire der mensch-
lichen Arbeit. Thr reproduktiver Anteil, all das, was mit der Aufrechterhaltung und
Fortpflanzung des natiirlichen Lebens zu tun hat, spielt fiir die Konzeption der Hera-
kles-Gestalt keine Rolle. Sein Bereich ist die produktive Arbeit, das heifdt der zivili-
satorische Fortschritt.!® Die Brandrodung bildet den Hintergrund des Sieges iiber die
Hydra, kiinstliche Be- und Entwésserungssysteme haben sich in der Reinigung des
Augiasstalles niedergeschlagen, die Rinder des Geryoneus versinnbildlichen die ge-
waltigen Viehherden, deren Haltung und Versorgung eine Schliisselvoraussetzung
fiir das Entstehen der griechischen Stadtgesellschaften war.!”

All diese Taten und Aufgaben des Herakles sind durch einen einzigen Grundge-
danken bewegt. Dies ist die Unterwerfung der Natur — iiberwiegend, wenn auch
nicht ausschlieBlich, durch Gewalt. Die Ungeheuer, mit denen es Herakles zu tun
hat, verkorpern die wild wuchernde, unkontrollierbare, verschlingende Natur. Am
deutlichsten zeigt dies die zweite Aufgabe: der Kampf gegen die Hydra, das drei-
kopfige Ungeheuer, das man durch physische Gewalt nicht besiegen kann, weil an
der Stelle jedes abgeschlagenen Kopfes zwei neue nachwachsen. Wie um das dahin-

16 In den Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion geht Hegel so weit, den reproduktiven
und den produktiven Aspekt der Arbeit auf Prometheus und Herakles trennscharf zu verteilen.
Die Strafe des Prometheus, so Hegel, symbolisiere den ewigen Kreislauf der reproduktiven,
den natiirlichen Bediirfnissen pflichtigen Arbeit. Prometheus konne dementsprechend als Gott,
in dem nichts anderes als die Naturmacht sich personal verkérpere, gar kein Arbeiter sein. Erst
Herakles, der von Gott und Mensch abstammt, l4sst es sich »sauer werden« und bringt die Gat-
tung voran. Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religi-
on, ed. Lasson, Band II/1, Hamburg 1974, S. 131-133.

17 Vgl. Klaus Heinrich: Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros. Antike
und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung, Dahlemer Vorlesungen,
Bd. 9, Basel und Frankfurt am Main 2006, S. 101-102.

186

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terliegende Prinzip zu verdeutlichen, ist der dritte Kopf selbst unsterblich und kann
auf keine Weise getotet werden. Herakles 10st das Problem bekanntlich dadurch,
dass er sich einer neuen Technologie bedient und die Wunden ausbrennt, bevor die
Ersatzkdpfe nachwachsen konnen. Er kann dies {ibrigens nicht alleine tun, sondern
muss seinen Neffen Iolaos zu Hilfe nehmen — ein frither Hinweis auf den Zusam-
menhang von technologischem Fortschritt und ansteigender Arbeitsteilung. Der un-
sterbliche Kopf lédsst sich nicht besiegen, sondern nur stilllegen, indem Herakles
einen grofen Stein auf ihn wilzt.

Gerade die Hydra-Geschichte illustriert aber auch die Bedenken, die schon die
Antike einem Fortschritt gegeniiber hegte, dessen Zentrum die Unterwerfung der
Natur bildet. Bereits die Tatsache, dass der dritte Kopf der Hydra nicht getétet, son-
dern nur weggesperrt werden kann, ist fiir sich genommen schon beunruhigend. Die
Geschichte der populdren Literatur — und ein Stiick weit lassen sich alle Mythen die-
sem Genre zurechnen — ist voll von Erzdhlungen, in denen dieses Motiv entfaltet
wird: Das Bose scheint besiegt, ist aber nur unterdriickt; darauthin — und meist viele
Jahre spiter — passiert irgendetwas, durch das es wieder entfesselt wird.

Diese Beunruhigung steigert sich freilich noch um etliche Grade, wenn man sich
klarmacht, wie die Hydra-Geschichte eigentlich weitergeht. Herakles taucht seine
Pfeile ins Blut des Ungeheuers; ihr Gift ist eine Waffe, der sich schlechterdings
nichts entgegensetzen ldsst. Zu der rohen physischen Kraft, die ihn auszeichnet, die
sich aber vor allem im Nahbereich bewdhrt, kommt noch die sublimere, technisch
fortgeschrittene Macht einer Fernwaffe hinzu.'® Diese beiden Formen der Gewalt
gegeneinander zu setzen, ist der Kern der ersten beiden athloi, also des Kampfs ge-
gen den nemeischen Lowen und des Kampfs gegen die lerndische Hydra.

Freilich wird genau dieser Fortschritt am Ende den Herakles verderben. Denn das
Gift der Hydra kehrt zu ihm zuriick, versehrt und totet ihn: Als der Zentaur Nessos
sich an Herakles’ Frau Deianeira vergreifen will — er versucht sie beim Ubersetzen
iiber ein reilendes Gewdsser zu entfiihren —, trifft ihn Herakles mit einem der Pfeile,
die er ins Blut der Hydra getaucht hat. Der sterbende Zentaur wiederum behauptet
gegeniiber Deianeira, dass sein Blut einen Liebeszauber enthalte; sie moge es auf-
fangen und in dem Falle verwenden, dass Herakles ihr einmal untreu werden sollte.
In Wahrheit handelt es sich natiirlich um das Gift, mit dem sein eigenes Blut infiziert
wurde. Als nun Herakles von einem Rachefeldzug zuriickkehrt und die Prinzessin
Iole als Kriegsbeute und Nebenfrau mitbringt — sie war ihm vor der Heirat der Deia-
neira versprochen, dann aber verweigert worden —, trinkt Deianeira ein Gewand mit
dem Blut des Zentauren, und iiberreicht es ihrem Mann als Willkommensgeschenk.
Herakles legt es an und wird von dem Gift bei lebendigem Leibe verbrannt. Streng-
genommen handelt es sich dabei aber nicht blol um die Rache des Nessos (dessen

18 Ebd., S. 88: »zwar ist das argolische Sumpfgebiet befreit, dafiir aber die lerndische Hydra nun
iiberall, wo Herakles die mit ihrem Blut getrédnkten Pfeile verschieBt«.

187

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Namen das Gewand in der populiren Uberlieferung triigt), sondern um die Rache
der de facto eben nicht besiegten und vielleicht gar nicht besiegbaren Hydra.

Dieser Vorgang — Jan Kott spricht in einem Aufsatz iiber die Trachinierinnen des
Sophokles von einer »Zirkulation der Gifte«!® — ist eine Frithform der »Dialektik der
Aufklarung«, des Gedankens also, dass eine Form der Aufkldrung, die sich einzig
und allein als Naturbeherrschung begreift, ohne zu reflektieren, dass der Mensch ein
Teil der Natur ist, die er beherrschen will, in Selbstzerstorung umschligt. Bereits al-
so in der antiken Uberlieferung ist Herakles nicht einfach der Heros, dessen zivilisa-
torische Leistungen unumwunden gefeiert werden. Er erscheint vielmehr als eine zu-
tiefst problematische Gestalt, in der die menschliche Gattungsarbeit, Fortschritt und
Aufklarung belastet erscheinen von der Moglichkeit eines Riickschlags, der die Sub-
jekte dieses Prozesses mit sich reif3t.

Dieses ohnehin schon recht kritische Bild verdiistert sich aber in noch weit hohe-
rem Mafe, wenn man die entscheidende Umakzentuierung mitberticksichtigt, der
Euripides in seiner Herakles-Tragodie den Mythos unterworfen hat. Sie fiihrt uns ins
Zentrum von Kluges Bearbeitung der Uberlieferung hinein. Zum Herakles-Mythos
gehort ndmlich noch eine weitere Geschichte, die die Stirke und die heroischen
Qualitéten ihres Protagonisten ins Zwielicht riickt. Sie handelt davon, wie Herakles
seine gesamte Familie im Wahnsinn tétet, seine Frau und Kinder abschlachtet — nur
sein Vater bleibt durch einen Zufall verschont.

In der Standardiiberlieferung des Mythos nun verhélt es sich so, dass Herakles
zuerst diese Taten begeht und sich dann bei Eurystheus verdingt und die von ihm
gestellten Zivilisationsarbeiten eine nach der anderen 16st. Die Arbeit ist also eine
Art BuBle: das Resultat einer traumatischen Erfahrung. Diesem Modell folgt im Gro-
Ben und Ganzen auch Kluges Erzéhlung:

»Herakles, sagt Heiner Miiller, verkorpert in den Mythen als erster die »Gestalt des Ar-
beiters<. In einer von Gottern auferlegten Verwirrung totet er »das Liebste, das er hat,
darunter seine Kinder, seine Frau, ziindet das Haus an. Geistesabwesend verhélt er sich
zerstorerisch »auf entsetzliche Weise<«. Daraufhin verdingt er sich bei dem Tyrannen Eu-
rystheus [...]«*

Das wire fiir sich genommen gar kein Problem, wenn Kluge diese Sétze nicht aus-
gerechnet Heiner Miiller in den Mund legen wiirde. Denn in aller Regel erscheint
Herakles bei ihm als eine Gestalt, die in der sozialistischen Ideologie viel zu viel
Verehrung genoss, als dass er sie unkritisch beim Wort hitte nehmen wollen. Und
eine der prominentesten Aneignungen des Textes — es ist ein lingeres Gedicht mit

19 Jan Kott: »Der schwarze Sophokles oder die Zirkulation der Gifte«, in: Gott-Essen. Interpreta-
tionen griechischer Tragddien, Miinchen 1975, S. 101-125.

20 Kluge: Heiner Miiller und »Die Gestalt des Arbeiters¢, S.56. In diesem Jahrbuch, S.297. Im
Folgenden werden Zitate aus diesem Text aufgrund seiner Kiirze nicht einzeln nachgewiesen.

188

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem schon durch die Numerik fiir den Kluge-Text einschldgigen Titel Herakles 13 —
ist nichts anderes als eine Euripides-Paraphrase.?!

Der Witz der euripideischen Adaption ist ndmlich, dass er die Reihenfolge der he-
rakleischen Taten umkehrt. Der Prozess der Selbstzerstorung, die Abschlachtung der
eigenen Familie bildet nicht die Initialziindung des Arbeitsprozesses, sondern ihr Er-
gebnis; es ist die letzte Tat des Herakles, das Postskriptum, nachdem er die Schwelle
zwischen Leben und Tod iiberwand und seinen in vieler Hinsicht ihm &hnlichen Kol-
legen Theseus aus der Unterwelt herauffiihrte. In der offiziellen Lesart ist dies — die
Uberwindung des Todes — das Hochste, das einem Heros zuteilwerden kann; in
Wahrheit jedoch fiihrt es dazu, dass Herakles — jedenfalls in der euripideischen Ver-
sion — vom Tode gezeichnet, als ein veritabler Todesddmon wieder zur Oberwelt zu-
riickkehrt, der Verderben verbreitet, wohin er sich auch wendet.?2 Durch die Unter-
werfung der dufleren Natur ist seine innere beschéddigt worden; die Zerstdrung
schldgt zurtick und wird zur Selbstzerstérung; die Ungeheuer, die er getdtet und an
den Rand der Welt vertrieben hatte, kehren in seinem Inneren zuriick; er bekommt
die Quittung fiir seine Taten, die er triebdynamisch auf Kredit begangen hatte.

17

So ungefahr liee sich die euripideische Version der Aufklarungskritik umreilen, die
das mythologische Material selbst schon bereithielt. Heiner Miiller bietet in Hera-
kles 13 eine genaue und dufBlerst sprachméchtige Paraphrase dieses Vorwurfs. Kri-
tisch ist aber schon der Blick, den frithere Texte auf den Herakles-Mythos werfen. In
Herakles 5 verwandelt sich derjenige athlos, den man noch am ehesten mit einer in-
tellektuellen Tétigkeit des Herakles assoziieren wiirde — die Reinigung des Augias-
stalles —, in eine groteske Allmachtsphantasie, in der die naive Verkldrung des Fort-
schritts in den sozialistischen Staaten ins Visier genommen wird. In Zement er-
scheint Herakles als biirgerlicher Nutznieer des »Arbeiters< Prometheus, der fiir sei-
ne zivilisatorischen Werke bezahlen musste, wihrend der vorgebliche Befreier Hera-
kles den Ruhm davontrigt.?3

Wenn Miiller nun (Kluge zufolge) behauptet, dass Herakles den zwolf Werken, zu
denen er die unendliche Aufgabe einer Abtragung des Traumas, der Selbstzersto-
rung, des brutalen Heraustretens aus dem Naturzusammenhang, eine »uns unbe-
kannte dreizehnte Leistung« hinzufiigt, so ist man zundchst geneigt, der
Miiller’schen Zahlung zu folgen. Freilich ist die Ermordung der eigenen Familie

21 Heiner Miiller: Herakles 13 (nach Euripides), in: Werke 1: Die Gedichte, Frankfurt am Main
1998, S. 237-240.

22 Vgl. Heinrich: Arbeiten mit Herakles, S.27-32, S. 41-48.

23 Vgl. Heiner Miiller: Herakles 5, in: Werke 3: Die Stiicke 1, Frankfurt am Main 2000, S. 397—
409; Zement, in: Werke 4: Die Stiicke 2, Frankfurt am Main 2001, S. 404-406.

189

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon »besetzt¢, da Kluge sie in Ubereinstimmung mit dem GroBteil der Tradition an
den Anfang seines Herakles-Mythos stellt. Was also konnte diese »dreizehnte Leis-
tung« sein? Auch sie scheint etwas mit Zerstérung und Selbstzerstdrung zu tun zu
haben — ja, wenn man genau hinsieht, scheint es sich so zu verhalten, dass Kluge das
Programm einer 13. Tat auf das Ende iibertrdgt, dass Herakles sonst nimmt, das Ver-
brennen bei lebendigem Leibe durch das zu ihm zuriickgekehrte Gift. In Kluges Er-
zdhlung heifit es:

»Es geht um eine ins Unendliche gerichtete, die Gegenstdnde verdndernde Tétigkeit, ein-
schlieBlich des Totens und Beseitigens, um die Gestalt einer >lebendigen Maschine<; zu-
letzt ist sie gefangen in einem giftgetridnkten Netz, das das Innere verbrennt.«

Zugleich scheint es sich doch um mehr zu handeln als um eine plane Adaption der
Geschichte vom Nessosgewand. Denn zum einen ist noch nicht einmal sicher, dass
es sich hier, an dieser Stelle, um einen letalen Prozess handelt. Immerhin ist er »ins
Unendliche gerichtet«. Und zum anderen erscheint er nicht nur negativwertig, wenn
davon die Rede ist, dass er die »Gegenstdnde verdndert«. Das tut schlielich jede
Arbeit. Was hat sich hier iiberlagert?

Nun gibt es noch einen weiteren Text von Miiller, der sich mit Herakles befasst.
Er ist ebenfalls ein Teil von Zement und trigt den Titel Herakles 2 oder die Hydra.**
In ihm erscheint Herakles nicht als mythologisches Urbild eines parasitdren biirgerli-
chen Intellektuellen, sondern ganz im Gegenteil als »Gestalt des Arbeiters«. Genauer:
Es wird hier, in einem atemlosen, stoBweisen Stil, der sich so weit entfernt wie nur
denkbar von Kluges Text(en) befindet, davon erzéhlt, wie aus dem mythologischen
Helden, der sich die Welt durch Kraft und Gewalt unterwirft, der Arbeiter als Gat-
tungssubjekt wird, in dem dieser Vorgang reflexiv wird, und der sich deswegen par-
tiell lossagt von den destruktiven Komponenten des Prozesses. Man konnte sagen:
Die Aufklirung selbst ist das Subjekt dieses Textes, und sein Gegenstand ist ihre
Transformation aus blinder und gewaltformiger Beméchtigung der duBeren Natur in
den Prozess einer kontinuierlichen Selbstverwandlung, der die innere Natur ebenso
betrifft wie die dulere und in dieser Form, als »Eingedenken der Natur im Sub-
jekt«,?® einen Ausweg aus der katastrophisch angelegten Dialektik der Aufklirung
andeutet.?6

Herakles 2 durchlduft drei Phasen. In der ersten befindet sich Herakles auf dem
Weg zur Hydra, er 1duft durch einen Wald, dieser ist der Weg, der ihn zum Ungeheu-
er fiihrt. In der zweiten Phase stellt er fest, dass der Wald, der mit seinen Schling-

24 Ebd, S.424-428.

25 Theodor W. Adorno und Max Horkheimer: Dialektik der Aufkldrung, in: Theodor W. Adorno,
Gesammelte Schriften, Bd. 3, Darmstadt 1997, S. 58.

26 Zu Herakles 2 vgl. Wolfram Ette: Arbeit als Selbstverwandlung in Miillers ZEMENT, https://
wolframettetexte.files.wordpress.com/2014/09/ette-mc3bcller-zement-fassung-3-homepage.pdf
(verdffentlicht September 2014).

190

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pflanzen, absonderlich beweglichen Asten und dem wellenformig nachgebenden
Boden selbst ein Lebewesen zu sein scheint, die Hydra ist. Sein Weg ist das Ziel, er
ist schon da und beginnt einen im weiteren Verlauf immer aussichtsloser erscheinen-
den Kampf gegen die ihm nicht mehr gegeniiberstehende, sondern ihn umgebende
Natur. Von der dritten Phase wird nur der Anfang geschildert; sie ist aber die ent-
scheidende einer reflexiven Selbsttransformation des Mythologems. In ihr ndmlich
erkennt Herakles, dass er selbst der Wald, also die Hydra ist. Ich zitiere den letzten
Satz:

»Im Gewirr der Fangarme, die von rotierenden Messern und Beilen nicht, der rotierenden
Messer und Beile, die von Fangarmen nicht, der Messer Beile Fangarme, die von explo-
dierenden Minengiirteln Bombenteppichen Leuchtreklamen Bakterienkulturen nicht, der
Messer Beile Fangarme Minengiirtel Bombenteppiche Leuchtreklamen Bakterienkultu-
ren, die von seinen eigenen Hénden Fiilen Z&hnen nicht zu unterscheiden waren in dem
vorlaufig Schlacht benannten Zeitraum aus Blut Gallert Fleisch, so daB fiir Schldge ge-
gen die Eigensubstanz, die ihm gelegentlich unterliefen, der Schmerz beziehungsweise
die plotzliche Steigerung der pausenlosen Schmerzen in das nicht mehr Wahrnehmbare
sein einziges Barometer war, in dauernder Vernichtung immer neu auf seine kleinsten
Bauteile zuriickgefiihrt, sich immer neu zusammensetzend aus seinen Triimmern in dau-
erndem Wiederaufbau, manchmal setzte er sich falsch zusammen, linke Hand an rechten
Arm, Hiiftknochen an Oberarmknochen, in der Eile oder aus Zerstreutheit oder verwirrt
von den Stimmen, die ihm ins Ohr sangen, Chore von Stimmen BLEIB IM RAHMEN
LASS DAMPF AB GIB AUF oder weil es ihm langweilig war, immer die gleiche Hand
am gleichen Arm immerwachsende Fangarme Schrumpfképfe Stehkragen zu kappen, die
Stimpfe zum Stehen bringen, Séulen aus Blut; manchmal verzogerte er seinen Wieder-
aufbau, gierig wartend auf die génzliche Vernichtung mit Hoffnung auf das Nichts, die
unendliche Pause, oder aus Angst vor dem Sieg, der nur durch die génzliche Vernichtung
des Tieres erkdmpft werden konnte, das sein Aufenthalt war, auler dem vielleicht das
Nichts schon auf ihn wartete oder auf niemand; in dem weilen Schweigen, das den Be-
ginn der Endrunde ankiindigte, lernte er den immer andern Bauplan der Maschine lesen,
die er war aufhorte zu sein anders wieder war mit jedem Blick Griff Schritt, und daf er
ihn dachte dnderte schrieb mit der Handschrift seiner Arbeiten und Tode.«?’

Die entscheidende Opposition, die den hier geschilderten Ubergang regelt, ist die
zwischen dem »Tier, das sein Aufenthalt war« und der »Maschine [...], die er war,
aufhorte zu sein, anders wieder war«. Ausweglos umgeben ist Herakles von dem,
was er bekdmpft, und er entrinnt ihm dadurch, dass er sich mit ihm identifiziert. Die
Hydra als der Wald ist das Netz. Das Netz aber, als welches das Ungeheuer zu ihm
zuriickgekehrt ist und dass ihn nun umspinnt, ist nicht zu zerreilen; man muss selbst
das Netz werden, wenn man der Todesdrohung entrinnen will. Damit verbindet sich
die Opposition zwischen dem Organischen und dem Maschinellen. Der Herakles,
von dem in den letzten Zeilen die Rede ist und der sich auf eine nie anfangende oder

27 Miiller: Zement, S. 427-428.

191

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nie endende »Endrunde« vorbereitet, ist eine »Maschine«; genauer: er ist die »leben-
dige Maschine«, von der Kluge redet, die Maschine als selbstorganisierendes Sys-
tem, die sich umprogrammiert und eigentétig ihren Bauplan &ndert. Strenggenom-
men handelt es sich also nicht um eine Maschine, sondern um ein Aggregat, in dem
die Grenzen zwischen dem Maschinellen und dem Natiirlichen, zwischen physis und
techné, aufgehoben sind.

Sicherlich haben an dieser Stelle die kybernetischen Diskussionen eine Rolle ge-
spielt, die die DDR in den 1960er Jahren erreichten;*® und man kann sich dariiber
hinaus vorstellen, dass der mit der Theorie selbstorganisierender Systeme sympathi-
sierende Kluge?® diese Anregung aufnehmen wollte. Die »uns unbekannte dreizehn-
te Leistung«, die er ins Spiel bringt, wird von eben dem Arbeitsbegriff reprisentiert,
der sich in Miillers Herakles 2 dargestellt findet: Arbeit als Selbstverwandlung, in
der jede »Verdnderung des Gegenstands< auf das Subjekt zuriickschlagt; als dialekti-
sche Riickkopplung von Subjekt und Objekt, durch die die »lebendige Maschine«
der menschlichen Gattung das Antlitz der Welt, auf der sie zuhause ist, veridndert.

i

Die ganze Pointe der Konstruktion lduft nun darauf hinaus, dass dieser Prozess nie
zum Ende gelangt. Im Mythos entschlieft Herakles sich, gepeinigt von unertrégli-
chen Schmerzen, zur Selbstverbrennung. Nachdem viele sich geweigert haben, den
Scheiterhaufen zu entziinden, findet sich schlieBlich Philoktet, der Herakles erlost;
zum Dank dafiir erhdlt er seinen Bogen zum Geschenk. Herakles verbrennt, sein
sterbliches Teil wird zu Asche, sein unsterbliches Teil bleibt und fahrt auf zu den
olympischen Goéttern und wird im Sternbild seines Namens verstirnt. Anders schon
Miiller, bei dem zumindest unklar bleibt, ob die »Endrunde« jemals beginnt oder ob
das »weille Schweigen«, das ihr vorausgeht, ewig wihrt, ob also die »Gestalt des
Arbeiters« fur immer fortfahrt, sich zu zerstéren und immer wieder aufs Neue zu-
sammenzusetzen. Bei Kluge wird es noch eindeutiger: »Aus Furcht vor Strafe wagt
es keiner, dem Befehl des Herakles zu folgen, den Scheiterhaufen anzuziinden, auf
den er sich gesetzt hat.« In diese Richtung zielt auch der nédchste Satz: »Wer hat sich

28 Zunichst wurde die Kybernetik in der UdSSR und in der DDR als »biirgerliche Pseudo-Wis-
senschaftc abgelehnt. Der erste ostdeutsche Beitrag, der sich zu ihr in ein affirmatives Verhalt-
nis setzt, ist ein Vortrag von Georg Klaus: Elektronengehirn contra Menschengehirn? Uber die
philosophischen und gesellschaftlichen Probleme der Kybernetik, Leipzig 1957. Auf dem Par-
teitag 1963 dekretiert Ulbricht dann: »Die Kybernetik ist besonders zu fordern.« (zit. nach:
Jeréme Segal: Die Einfiihrung der Kybernetik in der DDR. Begegnung mit der marxistischen
Ideologie, http://jerome-segal.de/Publis/Kyb-DDR.htm, aufgerufen: 10.08.2017). In Miillers
Werk hat sich der Komplex vor allem in Waldstiick (in: Werke 4, S. 87—-175) niedergeschlagen.

29 Vgl. Kluge und Negt: Geschichte und Eigensinn, S. 45-77 (»Selbstregulierung als Natureigen-
schaft«).

192

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das, fragt Heiner Miiller, ausgedacht, eine Erzdhlung, die lange vor der Zeit handelt,
in der Prometheus an die Felsen des Kaukasus gekettet wurde?«

Auf den ersten Blick kehrt er damit die mythologische Chronologie um. Die Ta-
ten des Herakles sind nachprometheisch, erst ein Weltalter nach der Fesselung des
Prometheus kommt Herakles (hier noch ein — sterblicher — Heros) zum Kaukasus
und befreit den Titanen. Man wird davon ausgehen konnen, dass Kluge dieser Um-
stand bekannt war. Wenn er seine Herakles-Erzdhlung vor den Taten des Prometheus
spielen lésst, so will er damit wohl zu verstehen geben, dass der Prozess der mensch-
lichen Gattungsarbeit nicht blo kein Ende hat, sondern im strengen Sinne auch kei-
nen Anfang. Egal, wie weit man gattungsgeschichtlich, ja evolutionér zuriickgeht:
Die »ins Unendliche gerichtete, die Gegenstande verdndernde Tatigkeit« war immer
schon da; die zivilisatorischen Errungenschaften, die sich mit der prometheischen
Rebellion verbinden, sind selbst kein Ursprung, sondern nur ein Moment innerhalb
des weit hinter sie zuriickgreifenden Arbeitsprozess, durch den der Mensch zum
Menschen wurde. Evolution ist Arbeit; in diesem Mafstab erscheinen die Taten des
Prometheus nicht als Urknall, mit dem die menschliche Kultur begann, sondern als
spiate und reife Leistung, die auf betrdchtlichen, mit dem Namen des Herakles zu
verbindenden Vorarbeiten beruhte.

1w

Aber Kluge geht im weiteren Verlauf noch iiber diese Perspektive — man konnte sie
in Anlehnung an Engels den Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen nen-
nen — hinaus: Er erweitert den Arbeitsbegriff ins Kosmische. Dabei unterliegt er je-
doch einer eigentiimlichen Verdnderung. Wahrend namlich die Arbeiten des Hera-
kles in ihrem Ursprung traumatogen sind, sich also der »unverschuldeten Schuld«
von Verlust und Zerstérung verdanken, die der Grund dafiir sind, dass man iiber-
haupt zu arbeiten beginnt, taucht die zweite Urszene der Arbeit sie in ein fast idylli-
sches Licht:

»Als Kind aber wurde dieser Herakles, Sohn des Zeus und der Alkmene, an die Brust der
schlafenden Muttergéttin Hera gelegt. Entweder weil er des Saugens miide war und Reste
der Milch beim Absetzen verspritzte oder weil die betrogene Goéttin aus ihrem Schlaf er-
wachte, den Sdugling von ihrer Brust ril und dadurch Milch verschiittete, entstand der
Riesenbogen der Milchstra3e, die wegen dieser Geschichte in der Winternacht ihren Na-
men tragt.«

Dass Herakles von Hera gesiugt wurde, ist eine eher apokryphe Uberlieferung.
Gleichwohl liegt sie auf der Linie einer zweiten, wohl dlteren Bedeutungsschicht der
Figur. In ihr erscheint Herakles eigentiimlich verbunden mit der Muttergdttin, die
dem olympischen Kosmos als unfruchtbares und ewig zinkisches Eheweib des Zeus

193

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

integriert wurde. Es ist ja ihr Name, den Herakles in seinem Namen trigt, ihr
»Ruhmg, den er durch seine Taten begriindet.? In einer Geschichte, die nicht in den
Dodekathlos aufgenommen wurde, erscheint er — in Frauengewédndern — im Dienst
der matriarchalen Konigin Omphale, hinter der sich die grole Muttergéttin als Ma-
trix unschwer erkennen ldsst. Kluge transformiert diese >weibliche<, durchaus kon-
flikttrachtige Traditionslinie in eine Urszene kindlichen Gliicks. Zur Arbeit gehort
offenbar zweierlei: eine Verletzung, ein Bruch mit dem Ursprung und ein Depot an
Urvertrauen, das daran hindert, aufzugeben und den Ursprungsbruch produktiv
macht.3! Dieses Urvertrauen hat Herakles in Form der géttlichen Milch aufgenom-
men, die auch am Himmel zu sehen ist — als eine Komponente der »Himmelsarbeit,
deren Prozess Kluge im Folgenden beschreibt.

Denn auch die Galaxis, von der unser eigenes Leben einen winzigen Teil bildet,
rarbeitet(; auch sie ist eine »lebendige Maschine«, in der (Selbst-)Zerstorung und
Neuproduktion einander bedingen und unabléssig ineinander iibergehen. Auch die
MilchstraB3e und die sie umgebenden Galaxien sind nicht einfach blinde, d.h. mecha-
nische Natur, sondern ein evolutionir prozessierendes Lebewesen. Die Materie re-
agiert ausweichend auf die permanente Todesdrohung, die ihr Zentrum bildet: die
»Gravitationsfalle« im Mittelpunkt der Milchstrale. Diese Ausweichbewegung ist
der Grund dafiir, dass das Weltall sich verdndert, dass es eine Geschichte hat, von
der die des Menschen wiederum einen Teil bildet.

Das scheint der Grundgedanke des zweiten Teils der ersten Hélfte von Kluges Er-
zdhlung zu sein. Eine scharfe Grenze zwischen Natur und Kultur, Kosmos und
Mensch, organischem Lebensprozess und produktiver Fortschrittsarbeit ist nicht zu
ziehen. Kluge verschrinkt beide miteinander und dehnt den dadurch entstandenen
Hybrid auf den Bereich aus, der traditionellerweise davon ganz freigehalten wurde —
auf die Gestirnsbewegungen nédmlich. Den Anschein der Vollkommenheit erlangen
diese in den klassischen Astronomien dadurch, dass sie storungsfrei verliefen, fol-
gend den Bewegungen ihrer Sphére oder den Gesetzen der klassischen Mechanik.
Bei Kluge ist dieser Vorgang durch die Absorption groer Materiemengen im Inne-
ren der Galaxis gestort. Die Milchstrafle frisst sich selbst auf, und sie verhélt sich
wie ein Lebewesen, weil sie der perennierenden Selbstzerstérung etwas entgegen-

30 Herakles heifit »Ruhm der Hera«. Zu diesem Komplex vgl. Heinrich: Arbeiten mit Herakles,
S. 141-166.

31 Diese Ergidnzung dirigiert auch Kluges Auseinandersetzung mit Engels Text iiber den Anteil
der Arbeit an der Menschwerdung des Affen. Nicht bloB3 das »ZweckmaéBige, die Funktion,
letztlich die &ullere Not »erzwingt Verdnderungen der Natur«, »sondern die frilhen Lebewesen,
die zu Menschen wurden, krallten sich zunéchst in das Fell der Eltern, wenn diese ihre Sdug-
linge auf dem Riicken aus der Gefahr trugen. Der zdrtliche Zugriff hat die Fingerspitzen so
markiert, dafl sie zum unterscheidenden Zugriff taugten« (Kluge und Negt: Geschichte und Ei-
gensinn, S.23-24).

194

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzt und daran ihre spezifische Verlaufsform gewinnt.32 So leistet der Himmel evo-
lutionédre Arbeit.

Besondere Aufmerksamkeit verdient dabei der Begriff der »organischen Kon-
struktion«. Er paraphrasiert, wie gesagt, die »lebendige Maschine«, also die drei-
zehnte Arbeit, die den 12 Werken des Herakles unterliegt und sie als Momente eines
einzigen Prozesszusammenhangs erscheinen ldsst. Gleichzeitig handelt es sich um
ein Zitat, und zwar um eines, dessen politische Herkunft ziemlich schillernd ist. Wie
die »Gestalt des Arbeiters« stammt es aus Jiingers dem Nationalsozialismus naheste-
hender Programmschrift Der Arbeiter.3? Die Gestalt oder der Typus des Arbeiters
firmiert in Jiingers Buch als Nachfolgebegriff des biirgerlichen Individuums, und die
organische Konstruktion wiederum bringt den totalen Zusammenhang der nachbiir-
gerlichen Gesellschaft auf den Begriff, die auf das Individuum und seine Anspriiche
verzichten kann. Diese Jiinger’sche Version des NS-Staates — mit ihm nicht iden-
tisch, aber aus ihm auf eine nicht allzu ferne Zukunft extrapolierend — ist >orga-
nisch¢, weil sie nur aus Funktionselementen besteht, die nicht aufkiindbar sind;3*
»Konstruktion« bleibt sie als durch Menschen entstandenes Gebilde.

Offenkundig verfolgt Kluge andere Interessen, wenn er das Weltall eine organi-
sche Konstruktion nennt. Wie Thomas Mann, der in den Josephsromanen dem »in-
tellectuellen Fascismus« den Mythos »wegnehmen und ins Humane umfunktionie-
ren« wollte,3> wendet Kluge die Jiinger’schen Begriffe in sich um und bindet sie in
sein Projekt ein. Und zwar so, dass er dem traditionellen Begriff des Organischen,
also eines durch umfassende Funktionalitit bestimmten Ensembles von Teil-Ganzes-
Verhiltnissen, die Vorstellung eines selbstorganisierenden Systems unterschiebt, das
in eine offene Zukunft prozessiert. Was ihn interessiert, ist das Oxymoron der orga-
nischen Konstruktion als Evolutionsmetapher. Seinen Gehalt polarisiert er aber in
eine ganz andere als die von Jiinger geplante Richtung.

V

Auch wenn die Arbeit des Herakles und die »Himmelsarbeit« der Milchstrafie zu-
nichst iiber eine relativ weitgehende Strukturanalogie miteinander verbunden zu
sein scheinen, geht es im weiteren Verlauf des Textes doch zunichst um die Heraus-

32 »Es gibt keine Selbstregulierung an und fiir sich.< Als lebendige Arbeit entsteht sie in der Rei-
bung am Gegenstand« (ebd., S. 53).

33 Ernst Jinger: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart 1985.

34 Ebd., S. 119-120: »Einer organischen Konstruktion gehdrt man nicht durch individuellen Wil-
lensentschluf, also durch Ausiibung eines Aktes der biirgerlichen Freiheit, sondern durch eine
tatsdchliche Verflechtung an, die der spezielle Arbeitscharakter bestimmt.«

35 Thomas Mann an Karl Kerényi, 7. September 1941, in: Karl Kerényi: Romandichtung und My-
thologie. Briefwechsel mit Thomas Mann, Jiilich: Rhein-Verlag 1945, S. 66.

195

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

arbeitung einer Differenz. Das Grundmuster der in der Herakles-Figur mythologisch
erfassten menschlichen Gattungsarbeit ist linear. Es geht hier, mit einem Wort, um
den Fortschritt. Die Arbeit des Kosmos dagegen erscheint >kugelférmig«. Es wird
sozusagen gleichméBig in alle Richtungen produziert, ein Fortschritt 1dsst sich in der
Natur nicht erkennen. Zu tun hat das offenbar nichts mit der hergebrachten Vorstel-
lung, dass Naturprozesse zyklisch verlaufen. Diese verdankt sich wahrscheinlich
einer Einengung des Beobachtungshorizonts auf den Mafstab der Alltagswahrneh-
mung; mit einer modernen, das heilit evolutiondren Perspektive auf die Naturvor-
génge ist sie jedenfalls nicht zu vereinbaren.

Aber auch mit dem Paradigma der Evolution lésst sich Kluges Text nicht iiberein-
bringen. Hier riihrt der andere Prozesscharakter der »Naturarbeit< daher, dass es Zer-
storung in einem strengen Sinne gar nicht gibt, weil sie von einer »Gegenproduktion«
begleitet wird, durch die parallele Welten entstehen:

»aus allen Poren gibt die Gravitationsfalle Substanz nach auflen. So dafl immer erneut
Universen entstehen miissen, parallele Welten, die gemeinsam die LASSLICHKEIT DER
NATUR (Goethe) zeigen. So zeigt das »Weltall als Gestalt des Arbeiters< iiberhaupt keine
Tendenz, sich von einem Anfang in ein Unendliches oder auf ein Ende hin zu bewegen,
sondern es gliedert sich in Vielfalt und Einfachheit, so daB} immer eine GEGENBEWE-
GUNG, eine Gegenwelt die ERSCHEINUNG begleitet.«

Das, so heilit es kurz zuvor, werde durch die »Quantenmechanik« bewiesen. — Das
Vertrackte an dieser Stelle ist die Frage, an welchem Punkt sich die Wege trennen.
Die Arbeit des Herakles geht ins Unendliche, hat aber gerade deswegen kein Ende —
auch wenn Herakles selbst es ersehnt. Die menschliche Gattung mdchte einmal an-
kommen, sie mochte den Zustand erreichen, in dem nicht mehr gearbeitet werden
muss, in dem man sich nicht mehr verdndern muss — sei es im Kommunismus oder
im Tod. Die Notwendigkeit unabléssiger Selbstverwandlung hat sie mit dem Kos-
mos gemeinsam. Dieser aber bewegt sich nicht einmal »in ein Unendliches«. Das
muss man wohl so verstehen, dass das Weltall, eben weil es alles beinhaltet, nicht
iiber sich hinauswachsen kann. Die Selbstverwandlung ist eine innerliche, sie findet
innerhalb der viele Milliarden Lichtjahre grolen Blase statt, die wir >unser< Univer-
sum nennen; und zwar in Form der Produktion von Parallelwelten. Es ist nicht die
eine Welt, die ins Unendliche fortschreitet, sondern es sind viele Welten, die wie
Bliitenblétter um den zugleich zerstorerischen und produktiven, geizigen und ver-
schwenderischen Kern unserer Welt angeordnet sind.

Es ist wohl klar, dass es sich hier nicht um abgesicherte wissenschaftliche Er-
kenntnis handelt, sondern um eine spezifisch poetische Form, wissenschaftliche Hy-
pothesen fruchtbar zu machen. Dennoch ist das, was Kluge hier behauptet, keine lee-
re Mimikry an den Jargon der Kern- und Astrophysik. Es hat vielmehr einen wissen-
schaftsgeschichtlichen Ankniipfungspunkt in der sogenannten »>Viele-Welten-Theo-
rie< des britischen Physikers Hugh Everett. Diese Theorie wurde 1957, als sie er-

196

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schien, von der scientific community vollkommen ignoriert; mittlerweile aber spielt
sie in quantentheoretischen Debatten eine immer wichtiger werdende Rolle. Im Kern
behauptet diese Theorie, dass die Wirklichkeit auf quantenmechanischer Ebene eine
Vielzahl moglicher Welten in sich enthalte, die durch den Akt der Beobachtung tat-
sdchlich auseinandertreten und sich realisieren. Die Quantenwelt ist indeterminis-
tisch und indifferenziert und sie »dekohériert« erst durch die Beobachtung in ver-
schiedene Erscheinungswirklichkeiten.’¢ Jede »Erscheinung«, wie es bei Kluge
heiflt, ist von einer alternativen »Gegenwelt« begleitet. Das schwarze Loch im Zen-
trum der Galaxie stellt durch seine extreme Energiekonzentration, die Materie struk-
turlos werden ldsst und sozusagen >verfliissigt<, Verhéltnisse her, wie sie auf Quan-
tenebene herrschen. Hier, an diesem kosmischen Ursprungsort, »entstehen< im groB3-
ten Stil Welten.

Vi

Sie entstehen aber durch Beobachtung. Es ist ja einer der Grundsétze der Quanten-
theorie, dass es unterhalb des Atomkerns keinen neutralen Beobachter mehr geben
kann. Jede Beobachtung ist invasiv und veréndert das Beobachtete von Grund auf.
Es liegt nahe, dass Kluge, in dessen Poetologie der Begriff der Beobachtung eine
prominente Stelle einnimmt, hier mehr im Sinn hat als die Verhéltnisse auf Quanten-
ebene. Es handelt sich vielmehr um eine Metapher des poetischen Prozesses. Dich-
tung reprdsentiert in der Arbeitswelt der Menschen die »Arbeit der Natur«, die nicht
fortschreitet, sondern strahlen- oder netzfrmig um den Moment der Wirklichkeit
herum alternative Wirklichkeitsmomente erzeugt. Damit kappt sie die teleologische
Sehnsucht der Fortschrittsarbeit: dass irgendwann ein Ende sei — auch wenn uns, den
groflen und kleinen Verkodrperungen des Herakles, das nicht gefillt:

»Deswegen trégt der tief frustrierte Herakles die Sdulen der Welt auf seinen Schultern,
die doch seit kurzem eingestiirzt sein miiiten. Und deshalb warten die Toten, die zur ers-
ten Jahrtausendwende den Einsturz der Welt bei Aachen erwarteten, immer noch vergeb-
lich.«

36 Ich zitiere aus einem Paper der Universitdt Miinster, dessen mathematische Grundlagen mir
nicht klar sind: »Die Namensgebung fiir diese Interpretation erfolgte nicht durch Everett selbst.
Streng genommen miisste man seine Theorie eher die »Theorie der relativen Zustinde« nennen.
Der Begrift »Vielweltentheorie< oder yMany Worlds Interpretation< geht auf Bryce DeWitt zu-
riick, der einige Aspekte der Arbeit von Everett noch weitergehend auslegt. Wihrend Everett
nur von einem Beobachtersystem spricht, dessen Zustand sich immer weiter aufspaltet, deutet
DeWitt diese iiberlagerten Zusténde als unterschiedliche Universen. Demnach spaltet sich das
Universum bei jedem Messvorgang in eine Vielzahl an Paralleluniversen auf, und jeder mogli-
che Messausgang wird in einem dieser Universen beobachtet.« (Markus Michael: Die Viele-
weltentheorie, http://pauli.uni-muenster.de/tp/fileadmin/lehre/teilchen/ss 11/ Vielweltentheo-
rie.pdf, aufgerufen: 10.08.2017).

197

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber das heif3t nicht, dass die Poesie konservativ sei. »Es ist kein Stillstand, der das
Ende der Arbeiten verhindert, die durch unverschuldete Schuld motorisiert wurden.«

In gewisser Weise fundiert die Poesie — das poetische Produktionsprinzip — sogar
den Fortschritt. Denn sie ist es, die iiber das Ende eines jeden »Werkes«< hinausgeht
und damit das Prinzip des »Dasselbe noch mal anders«< (Beckett) induziert, das sich
unter den Handen des Herakles in Fortschritt verwandelt.

Vil

Es ist auf der einen Seite nicht verwunderlich, dass in dieser Poetik der Natur (als
Subjekt, nicht als Objekt der poetischen Produktion) Goethes Name genannt wird.
Auf der anderen Seite aber scheint gerade die — ungemein goethesch wirkende —
Formulierung von der »L&Blichkeit der Natur« in seinem Werk gar nicht vorzukom-
men. Moglicherweise handelt es sich um eine Riickprojektion, ein ungenaues Ge-
dichtniszitat oder etwas Ahnliches. Tradition lebt nicht durch Philologie. Hinter
Fehlerinnerungen stehen mitunter komplizierte und intellektuelle Aneignungspro-
zesse; kein Mangel, sondern eine produktive Synthesis, die ein Falsches wie echt er-
scheinen ldsst. Dennoch ist die Frage, ob es sich hier nicht um einen kalkulierten
Vorgang handelt, der das poetische Verfahren in sich aufnimmt und abbildet.

Goethe selbst hat merkwiirdigerweise nie einen programmatischen Text iiber die
Natur verfasst. Das Nachdenken iiber sie durchdringt sein gesamtes Werk und hat
sich in Einzeluntersuchungen wie die iiber die Metamorphose der Pflanzen, die Far-
benlehre und den Knochenbau der Sdugetiere niedergeschlagen. Die Beschworung
des Erdgeistes im ersten, der Gang zu den Miittern im zweiten Teil des Faust geben
Hinweise auf das Prinzip rastlosen Werdens und der universellen Metamorphose, die
sich in stets nur voriibergehende Formen und »Werke« entlédsst und aus ihnen wieder
zuriicknimmt. Dennoch findet sich in den Gesammelten Werken Goethes ein Text,
der in seiner Programmatik und bis in einzelne Formulierungen hinein dem Produk-
tionsprinzip nahekommt, das Kluges Erzéhlung entwirft. Bizarrerweise stammt die-
ser Text mit dem Titel Die Natur aber nicht von Goethe selbst, sondern von dem
Schweizer Theologen Georg Christof Tobler, der ihn 1783 anonym verdffentlichte.
Dieser Text war Goethe aber so wichtig, dass er seinen Autor lange verschwieg und
das Fragment in die von ihm noch durchgesehene Werkausgabe letzter Hand auf-
nahm. Offenbar war er mit dem Inhalt dieses Fragments so identifiziert, dass er For-
mulierungen wie die folgenden im Grunde als seine eigenen betrachtete — wenig-
stens potenziell:

»Sie baut immer und zerstort immer und ihre Werkstétte ist unzugénglich. [...] Jedes ihrer
Werke hat ein eigenes Wesen, jede ihrer Erscheinungen den isoliertesten Begriff und
doch macht alles eins aus. [...] Es ist ein ewiges Leben, Werden und Bewegen in ihr und

198

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch riickt sie nicht weiter. [...] Sie setzt alle Augenblicke zum ldngesten Lauf an und ist
alle Augenblick am Ziel. [...] Alles ist immer da in ihr. Vergangenheit und Zukunft kennt
sie nicht. [...] Sie ist ganz und doch immer unvollendet.«3’

Das ist der anonyme, verdeckt gehaltene Subtext, der Kluges (und wohl auch Goe-
thes) Begriff der poetischen Arbeit zugrundeliegt.

Wenn Kluge also von der »LaBlichkeit der Natur« spricht und diese Formulierung
Goethe zuschreibt, so handelt es sich strenggenommen um die Féalschung einer Fl-
schung. Das Zitat hat es so nie gegeben, und der Text, dem es am ehesten entnom-
men sein konnte, ist nicht von Goethe. Entscheidend ist aber die Konkordanz in der
Sache. Die hier versammelten Geister >ziehen an einem Strang<. Die »Laxheit in
Fragen geistigen Eigentums« — Brecht, von dem die Formulierung stammt, nahm es
damit ebenso wenig genau wie Goethe und in gewissem Sinn auch Kluge — ist keine
Schwiche, kein Mangel an Originalitét, sondern die Fahigkeit, heterogene Materiali-
en zu absorbieren und einer poetischen Diktion einzuverleiben, die kollektive Ver-
bindlichkeit besitzt. Das Urheberrecht ist der juristische Ausdruck der biirgerlichen
Vorstellung von Individualitit: man besitzt sich selbst als Eigentum, aus dem sich
Rechtstitel ableiten lassen. Wer es bricht, bricht auch mit dem Mythos des Original-
genies, das alles gottgleich aus sich erschaffe. Jedes »Ich« besteht aus einem Chor
von Stimmen: »Wenn einer den Mund aufmacht, reden immer zehntausend Tote
mit« heiBt es bei Hofmannsthal,?® und der spite Goethe bezeichnete sich in einem
Gesprich tiber den Faust II als »étre collectif«: Der, der nicht mehr Ich ist, hat das
Recht, fiir alle und im Namen aller zu sprechen.?® Von hier fiihrt eine gerade Linie
zu Kluges eigener »Asthetik des Findens«.40

VIII

Dass Kluge all das seinem Freund Heiner Miiller in den Mund legt, wird von hier
aus auch noch einmal plausibler. Den Anspruch auf Originalitit weist Kluge von
sich und reklamiert sie allenfalls in Form des Umstands, dass Miiller all diese Dinge

37 Johann Wolfgang Goethe: Naturwissenschaftliche Schriften I, in: Werke. Hamburger Ausgabe
in 14 Béinden, Bd. 13, Miinchen 1998, S. 45-47. Am 24.5.1828 schreibt Goethe dariiber an den
Kanzler Miiller: »Daf} ich diese Betrachtungen damals verfafft, kann ich mich faktisch zwar
nicht erinnern, allein sie stimmen mit den Vorstellungen wohl iiberein, zu denen sich mein
Geist damals ausgebildet hatte« (ebd., S. 48). Was Goethe in der Riickschau freilich fehlt, sind
die »Begriffe von Polaritdt und von Steigerung« (ebd.), mithin ein evolutiondrer Naturbegriff.
Gerade dieses Monitum diirfte den Text fiir Kluge interessant gemacht haben.

38 Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke. Reden und Aufsdtze I, Frankfurt am Main 1979,
S. 480.

39 Frédéric Soret: »Notice sur Goethe«, in: Flodoard v. Biedermann und Wolfgang Herwig
(Hrsg.): Goethes Gespriche, Bd. 111/2, Ziirich 1972, S. 841-842.

40 Einer von Kluges Paradetexten fiir die Asthetik des Findens ist die »Gétterdimmerung in
Wien« (Chronik der Gefiihle, S. 66-73).

199

https://dol.org/10.5771/97823845285429-161 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so nie gesagt hat. Kenntlich wird dies tiberdies daran, dass der Text in seinem zwei-
ten Teil den Modus der indirekten Rede verldsst und in den — auch typografisch als
solchen erkennbaren — Dialog wechselt. Und auch dieser Dialog ist asymmetrisch
gebaut. In ihm ist Miiller (scheinbar) der Gebende, das »Ich« Kluges fragt und
nimmt das Wort des Dichters entgegen.

Eine praktische Begleiterscheinung dieses Verfahrens ist, dass Kluge das — der
Sache, nicht den Formulierungen nach — grofe Pathos, mit dem er die Kunst in die-
ser Erzdhlung investiert, Miiller zuschieben kann. Miiller, der Dichter, ist in der
Lage, zu sehen, was keiner sieht, worauf es aber ankommt: den »Blitz, der dem Un-
geheuer entweicht«, also die Parallelweltenentstehung. Das ist Kluges Version von
dem, was man frither Inspiration nannte. Eigentlich kann jeder, der beobachtet, im-
mer nur die Welt erblicken, die er durch seine Beobachtung produziert. Nur der
Kiinstler sieht noch jetwas anderes<. Zumindest kann er weitergeben, »dal man
falsch beobachtet hat, wenn es nur eins gibt.«

Hinter der Erzéhlung von Herakles und »Die Gestalt des Arbeiters¢ steht also ein
vertracktes, aber durchgearbeitetes poetisches Programm. Das ist bei Kluge nicht
ungewohnlich; gerade die Geschichten dieses ersten Kapitels der Chronik der Ge-
fiihle erscheinen hdufig als Kunst tiber Kunst: als, man konnte sagen, allegorische
Beispielerzahlungen, durch die Kluge seinen durch alle Genres hindurchlaufenden
Begriff der Kunst verdeutlicht. Unsere Erzdhlung ist weit davon entfernt, alle As-
pekte dieses Begriffs zu beleuchten. Aber sie arbeitet sich an dem Konzept ab, das
am tiefsten ansetzt. »Poesie als Arbeit« kdnnte man es in Anlehnung an Robert Wei-
mann nennen*! — Poesie und Kunst als fundierender Teil der unabléssigen Verwand-
lung der Welt, die der Mensch selbst ist, durch Arbeit; und zwar der Teil, in dem
sich ihr Naturverhéltnis als spielerische und widerstéindige Form der Produktion aus-
driickt.

41 Vgl. Robert Weimann: »Zusammenfassung der Diskussion«, in: Arbeitshefte 17: Poesie der
Arbeit, Berlin (Ost) 1973, S. 22-23.

200

https://dol.org/10.5771/9783845285429-181 - am 18.01.2026, 06:46:16.


https://doi.org/10.5771/9783845285429-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

