Zweiter Teil

Theorie der Wissenschaftsgeschichte
und der Geschichtswissenschaften



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doLorg/10.5771/5783405993609-187 - am 26.01.2026, 02:08:08.



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIII. Grundlagen einer allgemeinen
historistischen Theorie der
empirischen Wissenschaften

Man nennt unser Zeitalter das wissenschaftlich-techni-
sche. Damit ist gemeint, dafl die Wissenschaft heute eine
beherrschende Rolle spielt und beinahe alles durch sie
beeinfluf3t ist. Thre Stellung kann daher durchaus, wie
befremdlich dies auch zunichst klingen mag, mit derje-
nigen der Theologie in vergangenen Zeiten verglichen
werden. Wie diese einst das ganze Leben durchdrang, und
am Ende alles mit ithr gedeutet, begriffen und gemeistert
werden sollte, so hilt man heute die Wissenschaft fiir
iiberall zustandig und gesteht ihr zu, allenthalben mitzu-
sprechen. Hat man frither die Priester vor bedeutenden
Unternehmungen befragt, so nun die Wissenschaftler.
Sowohl in offentlichen wie privaten Angelegenheiten
werden sie als Berater herangezogen und zwar selbst
dann, ja bisweilen gerade dann, wenn sie noch recht um-
strittene Gebiete vertreten wie Soziologie und Futurolo-
gie. Phantastische Summen werden fiir die Wissenschaf-
ten und fiir wissenschaftliche Unternehmungen, dem
Bau von Kathedralen in vergangenen Zeiten vergleich-
bar, ausgegeben, und wie man frither meinte, keiner wer-
de selig ohne theologische Unterweisung, so glaubt man
heute, niemand werde gliicklich, er habe denn an einer
Universitat studiert.

Wem verdankt die Wissenschaft diese iiberragende Rolle?
Sie verdankt sie der im Zeitalter der Aufklirung ent-
sprungenen Meinung, daf} die Wissenschaft, und sie allei-
ne, den rechten Zugang zur Wahrheit eréffne und dafl sie

189



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich der Wahrheit da und dort schon bemichtigt oder
sich thr wenigstens mehr und mehr angenihert habe. An
ein Beispiel dafiir, nimlich KaNT, ist im ersten Kapitel er-
innert worden. Das Bild, das die Wissenschaft von der
Wirklichkeit entwirft, werde immer genauer, immer um-
fangreicher, ihre Aussagen und Theorien wiirden ent-
weder durch objektive Tatsachen oder durch notwendig
geltende Grundsitze gerechtfertigt und mit ihnen stian-
dig neu tiberpriift.

Es spielt hier keine Rolle, daf} manche, gestiitzt auf den
Empirismus, mehr die Tatsachen betonen, manche aber
mit Berufung auf den Rationalismus mehr die Grund-
sitze; denn im Endergebnis haben Empirismus wie Ra-
tionalismus gleich viel zu jenem wissenschaftlichen Op-
timismus beigetragen, der niemals aufhorte, eine der
starksten Triebkrifte fiir die ungeheuren Verinderungen
zu sein, denen die Welt seit dem Zeitalter der Aufklarung
unterworfen wurde. Nichtsdestoweniger beruht dieser
Optimismus, wie die vergangenen Kapitel zeigen, auf
einer Illusion.

Wenn wir nimlich, wie es wohl bei niherem Zusehen
nicht anders sein kann, unter Grundsitzen einmal jene
Festsetzungen verstehen, welche zu den im Kapitel IV
entwickelten, aus der Theorie der Naturwissenschaften
stammenden Kategorien gehoren, zum anderen aber
auch solche, die eine dhnliche Rolle in anderen empiri-
schen Wissenschaften spielen (hiervon wird u. a. das Ka-
pitel XIIT handeln), so zwingt uns dies zu der verallge-
meinerten Feststellung: Es gibt weder absolute wissen-
schaftliche Tatsachen, noch absolut giiltige Grundsitze,
worauf sich wissenschaftliche Aussagen oder Theorien im
strengen Sinn stiitzen oder mit deren Hilfe sie zwingend
gerechtfertigt werden konnen. Tatsachenbehauptungen
und Grundsitze sind ganz im Gegenteil nur Teile von

190



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien, in deren Rahmen gegeben, ausgewihlt und
gultig und folglich auch von ithnen abhingig. Und dies
gilt fir alle empirischen Wissenschaften, fiir diejenigen
der Natur wie fiir diejenigen von der Geschichte.!

Die Sache steht aber noch schlimmer. Wenn wissen-
schaftliche Tatsachen als solche unvermeidlicherweise
theorienabhingig sind, dann miissen wir jetzt weiter fol-
gern, dafl sie sich dndern, wenn sich die Theorien dndern.
Es ist daher ein Irrtum zu meinen, die Wissenschaft ver-
bessere notwendig im Laufe ihrer Entwicklung kontinu-
ierlich ithr Wissen liber dieselben Gegenstande. Wir diir-
fen uns nicht dadurch verwirren lassen, daf oft bei der
Ersetzung von einer Theorie durch eine andere, die man
fiir die bessere hilt, dieselben Worter verwendet werden.
So finden wir zum Beispiel Ausdriicke wie Masse, Im-
puls, Geschwindigkeit, Zeit, Raum iiberall in der heuti-
gen wie in der ilteren Physik und doch bedeuten sie oft
ganz Verschiedenes, je nachdem, in welchem theoreti-
schen Zusammenhang wir sie gebrauchen, ob etwa im
Rahmen der Cartesianischen, der NEwTOoNschen oder der
EinsTEINschen Physik und so fort.

Deswegen drangen sich wahrhaft neue Tatsachen nie-
mals von selbst auf, sondern sind immer nur im Licht ei-
ner neuen Theorie zu entdecken (die also vor ihnen da
sein mufl). Vergeblich wiirde man versuchen, neue Tat-
sachen der bisherigen Stufe der Wissenschaften einfach
zuzuschlagen, da sie doch dem verinderten Zusammen-

1 Es wird dem Leser auffallen, daf ich zuerst von den Tatsachen,
dann aber von Tatsachenbehauptungen spreche. Sind aber die letz-
teren theorienabhingig, so konnen auch die ersteren nichts Abso-
lutes sein; denn der Inhalt der Tatsache wird doch wissenschaftlich
nur durch eine Behauptung iber ihn gegeben. Wenn ich behaupte:
»Dieser Strom hat 100 Ampere“, driicke ich damit eine Tatsache
aus. Ist also diese Behauptung theorienabhingig —und dies ist zwei-
fellos der Fall —, so auch die Tatsache, die ich mit ihr meine.

191



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hang einzufiigen sind, der sie erst ermoglichte. Die alten

Tatsachen aber werden mit neuen Theorien teils umge-

deutet, teils ausgeklammert, teils tiberhaupt fiir bloflen

Schein erklirt. Man denke zum Beispiel an das Aufkom-

men der Mechanik im 17. Jahrhundert. Nachdem ihre

Grundidee in die Welt gesetzt war, lief§ sich eine Fiille

neuer Bewegungsgesetze entdecken. Die vorher mit ARi-

sToTELES mehr biologisch gedeuteten Erscheinungen
wurden nunmehr auf ganz neue Weise aufgefafit, und al-
les wurde unter mechanischen Gesichtspunkten gesehen.

Das Lebendige, einst im Mittelpunkt, hatte darin kaum

noch Platz. , Animalia sunt automata“ erklarte DESCAR-

TES kategorisch und fegte es damit formlich vom Tisch.

Dieses Beispiel zeigt, wie ich glaube, deutlich, dafl Neues

in den Wissenschaften nicht einfach als Erweiterung,

Verbesserung, Bereicherung des Alten angesehen werden

kann. Oft ist sein Auftreten eher dem Entstehen einer

ganz anders gedeuteten Welt zu vergleichen, mit veran-
derten, teils erweiterten, teils verengten Inhalten.

Gestlitzt auf die bereits in den vergangenen Kapiteln er-

arbeiteten Ergebnisse fasse ich noch einmal zusammen:

Der empiristisch-rationalistische Wissenschaftsoptimis-

mus beruht aus folgenden Griinden auf einer Illusion:

1) gibt es weder absolute wissenschaftliche Tatsachen
noch absolute Grundsitze, auf die sich die Wissen-
schaften stiitzen konnten,

2) gibt die Wissenschaft nicht notwendigerweise ein stin-
dig verbessertes und erweitertes Bild derselben Ge-
genstinde und desselben empirischen Inhalts, und

3) gibt es nicht den mindesten Grund anzunehmen, sie
nihere sich im Laufe der Geschichte irgendeiner abso-
luten, namlich theoriefreien Wahrheit. (Von der abso-
luten Wahrheit wird noch ausfithrlicher im Kapitel XI
die Rede sein.)

192



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine historische Situation entscheidet iiber
Tatsachen und Grundsatze und nicht umgekebrt.
Geschichtliche Systeme und geschichtliche
Systemmengen

In den vorangegangenen Kapiteln wurde mehr anhand
von Beispielen gezeigt, daf} naturwissenschaftliche Aus-
sagen eine historische Rechtfertigung finden kénnen. Das
vorliegende Kapitel soll nun erstens dazu dienen, diese
Ergebnisse zu verallgemeinern und auf empirische Theo-
rien iliberhaupt, sie seien naturwissenschaftlich oder
nicht, auszudehnen, zweitens die logische Struktur dieser
Rechtfertigungen genauer und systematisch zu analysie-
ren sowie die hierfir erforderlichen Kategorien bereitzu-
stellen, drittens schlieflich die Befiirchtungen als unge-
rechtfertigt zuriickweisen, daf} eine solche historistische
Deutung der Wissenschaft dem Relativismus und Skep-
tizismus die Tir 6ffnet sowie alle Hoffnung auf einen
wissenschaftlichen Fortschritt zerstort.

Ich beginne mit der These: Eine historische Situation
entscheidet iiber wissenschaftliche Tatsachen und
Grundsitze und nicht umgekehrt.

Um dies zu verdeutlichen, werde ich zunichst den Be-
griff ,geschichtliche Situation‘ mit Hilfe von zwei ge-
schichtswissenschaftlichen Kategorien definieren, die ich
,geschichtliches System‘® und ,geschichtliche System-
menge‘ nenne.

Die Kategorie ,geschichtliches System‘ bezieht sich auf
die Struktur geschichtlicher Prozesse iiberhaupt und
nicht nur wissenschaftlicher. Solche Prozesse verlaufen
einmal im Einklang mit Naturgesetzen, biologischen Ge-

2 Den Begriff ,geschichtliches System* habe ich zum ersten Mal in
meinem Aufsatz iber ,Philosophische Fragen der Zukunftsfor-
schung* eingefiihrt. In: Studium Generale 24 (1971).

193



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzen, psychologischen, physikalischen usf., aber auch
im Einklang mit Regeln, welche von Menschen gemacht
wurden; und nur auf die letzteren will ich hier die Auf-
merksamkeit wenden. Dieser Art Regeln gibt es so viele,
als es Bereiche des Lebens gibt. Man denke an die Regeln
des taglichen Umgangs unter Menschen, iberhaupt andie
mannigfaltigen Beziehungen, in denen Menschen zuein-
ander stehen konnen; an die Regeln der Geschiftswelt,
der Wirtschaft, des Staatslebens, an die Regeln der Kunst,
der Musik, der Religion und nicht zuletzt der Sprache. Da
solche Regeln einerseits geschichtlich entstanden und
daher auch geschichtlichem Wandel unterworfen sind
und da sie andererseits zugleich unserem Leben so etwas
wie eine systematische Verfassung geben, spreche ich
von geschichtlichen Regelsystemen, im folgenden kurz
von Systemen. Zwar entsprechen sie meist nicht gewissen
Idealen der Exaktheit und der Vollstindigkeit, aber im
allgemeinen sind sie doch so genau wie ndtig, um in Si-
tuationen, fiir die sie gedacht sind, anwendbar zu sein. Im
Gegensatz zu einer weit verbreiteten Meinung kann man
daher behaupten, daff auch unser auflerwissenschaftli-
ches Leben weitgehend eine gewisse Rationalitit und
Logik besitzt, sofern es sich eben innerhalb solcher Syste-
me abspielt.

Ein geschichtliches System kann als ein axiomatisches
System aufgefaflt werden oder als etwas, das durch ein
solches beschreibbar ist. Wenn es sich um ein exaktes
Axiomensystem und damit um den idealen Fall handelt,
dann liegen einige wenige exakt formulierte Axiome und
ein Ableitungsmechanismus vor, mit dem man aus ihnen
andere Sitze oder Zeichen gewinnen kann. Ein Beispiel
hierfiir ist eine streng aufgebaute physikalische Theorie
als Gegenstand der Wissenschaftsgeschichte; ein Beispiel
fir ein System, das selbst kein exaktes Axiomensystem

194



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, wohl aber durch ein solches beschrieben werden kann,
ist eine wirkliche Maschine, fiir die es ein mathematisches
Modell gibt; sie konnte die Geschichtsschreibung der
Technik beschaftigen. Wenn das System nicht ideal ist —
und dies ist, wie gesagt, meistens der Fall —, so ist es auch
nicht durch ein ideales System beschreibbar. Axiome und
Ableitungen konnen zwar auch in diesem Fall durchaus
gegeben oder beschreibbar und, wie gesagt, situations-
gerecht verwertbar sein, aber sie sind mehr oder weniger
vage, zumindest nicht streng formalisierbar. Dazu ge-
horen die vorhin schon genannten Systeme des prakti-
schen wie kulturellen Lebens, ferner Wertsysteme,
Rechtssysteme, politische Kalkiile usf. Sie alle sind, wenn
nicht selbst vage Axiomensysteme, so doch als solche be-
schreibbar.

Unter einer geschichtlichen Systemmenge — der zweiten
vorhin genannten geschichtswissenschaftlichen Katego-
rie — verstehe ich nun eine strukturierte Menge von teils
gegenwirtigen, teils iberlieferten Systemen, die weitge-
hend untereinander in mannigfaltigen Beziehungen ste-
hen und in deren Umkreis sich eine Gemeinschaft von
Menschen zu irgendeinem Zeitpunkt bewegt. Wissen-
schaftliche Systeme, nimlich Theorien und Theorienhier-
archien sowohl wie die Regeln wissenschaftlichen Arbei-
tens sind also ein Teil dieser Gesamtmenge, welche die
Welt von Regeln darstellt, in der wir jeweils leben und
wirken.

Die Beziehungen, in denen die Elemente dieser Menge
zueinander stehen, konnen zum Beispiel solche der prak-
tischen Motivation sein, etwa wenn ein System von einem
anderen aus moralisch beurteilt, gestiitzt oder verworfen
wird. Ich erinnere an die frither iiblichen Korrekturen
theoretisch-wissenschaftlicher Aussagen mit Hilfe theo-
logisch-ethischer Axiome; an die heute aufkommende

195



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neigung, wissenschaftliche Projekte nach Richtlinien
sogenannter ,gesellschaftlicher Relevanz“ zu beurteilen
usf. Eine andere Form der Beziehung zwischen Systemen
ist diejenige der theoretischen Kritik des einen mit Hilfe
des anderen. Man denke an LeBN1z‘ Kritik an NEwTON
mit Hilfe seiner relativistischen Philosophie des Raumes
und umgekehrt an EuLers Kritik solcher relativistischer
Philosophien auf der Grundlage des von ihm fiir evident
gehaltenen Trigheitsprinzips; oder an die haufig auf-
tretende Ablehnung ethischer Axiome mit Berufung auf
die theoretische Behauptung von der durchgingigen
Determiniertheit aller Ereignisse, also auch des mensch-
lichen Handelns. Mit diesen wenigen Hinweisen auf mog-
liche Beziehungen von Systemen untereinander mufl ich
es hier bewenden lassen. Doch muf} betont werden, daf}
es auch Systeme in einer Systemmenge geben kann, die
miteinander unvertraglich und solche, die miteinander
sogar inkommensurabel sind.

Mit Hilfe der soeben erliuterten geschichtswissenschaft-
lichen Kategorien kann ich jetzt den Begriff ,historische
Situation‘ niher definieren: Ich verstehe darunter einen
geschichtlichen Zeitraum, der durch eine bestimmte Sy-
stemmenge beherrscht wird, und ich behaupte nun: Jeder
geschichtliche Zeitraum hat diese Verfassung.

Wenn wir in expliziter Form sagen wollten, zu der und der
Zeit gab es die und die Systemmenge, so miifiten wir eine
logische Konjunktion von axiomatischen Theorien an-
geben, deren jede je einem System dieser Systemmenge als
seine Beschreibung zugeordnet ist. Selbstverstindlich ist
dies nur eine regulative Idee, die ich aber im Unterschied
zu den KaNTschen nur praktisch eine regulative Idee nen-
nen mochte. Es ist nur eine Idee, sofern niemand einen
Zeitraum in der angegebenen Weise erschopfend be-
schreiben kann; sie ist regulativ, weil wir mit ihr aufgefor-

196



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dert sind, iber jeden in der Systemmenge festgestellten
Zusammenhang zu einem weiteren oder umfassenderen
fortzuschreiten; und sie ist nur praktisch eine Idee, weil
sie eben nur praktisch nicht erfiillt werden kann, in Wahr-
heit aber doch mit ihr eine endliche Menge gemeint ist.
Wenn die Systemmenge wegen der Beziehungen, in wel-
cher die Elemente zueinander stehen, eine Struktur hat,
so konnte man auf den Gedanken kommen, daf} vielleicht
alle diese Elemente aus einem Grundelement der Menge
ableitbar sind. Das ist jedoch gewif} falsch. Zwar konnen
wir regulativ von jedem Punkt ihres Geflechtes in dieser
oder jener Richtung, wenn auch zumeist nicht in allen
Richtungen fortschreiten und dabei mancherlei Zusam-
menhinge feststellen. Aber viele Elemente der Menge
sind, wie gesagt, zueinander inhomogen, miteinander
inkommensurabel oder widersprechen sich gar.

Fassen wir noch einmal zusammen. Die Systemmenge ist
nach einer praktisch-regulativen Idee durch eine Kon-
junktion axiomatischer Theorien beschreibbar; zwi-
schen den Elementen dieser Konjunktion lassen sich in
der angedeuteten Weise Bezichungen herstellen.

Wenn ich also vorhin sagte, eine historische Situation be-
stimme iiber Tatsachen und Grundsitze und nicht um-
gekehrt, so meinte ich damit genauer, dafl die fiir einen
bestimmten geschichtlichen Zeitraum charakteristische
Systemmenge diese bestimmende Macht ausiibt. Be-
trachten wir zur Erlduterung zunichst einige Beispiele.
Sie sind absichtlich den vorangegangenen Kapiteln ent-
nommen, um zu zeigen, wie sich diese nun in das neue
Deutungsschema einfiigen und mit ihm betrachtet wer-
den konnen.

Tatsachen und Grundsiatze, auf denen das Ptolemaiische
System beruhte, wurden, wie vorher erwihnt, durch die
damals herrschende Aristotelische Lehre vom Unter-

197



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schied zwischen der translunaren und sublunaren Sphire
vermittelt. Nach dieser Lehre ist die menschliche Wahr-
nehmung nur innerhalb des irdischen Bereichs eine ver-
lafliche Erkenntnisquelle. So verstanden, widersprachen
die himmlischen Tatsachen nicht der Ptolemaiischen
Astronomie, sondern konnten als mit thr im Einklang
stehend betrachtet werden. Diese Astronomie stiitzte
sich aber unter anderem auch auf die Grundsitze der
zeitgenOssischen Physik, Metaphysik und Theologien.?
Wir haben ferner beobachtet, dafd fiir EinsTEIN die Wirk-
lichkeit aus Substanzen besteht, die an sich bestimmte
Eigenschaften besitzen, ganz unbeschadet dessen, ob sie
zu anderen Substanzen in irgendwelchen Bezichungen
stehen.* Diese Meinung entstammt einer alten philoso-
phischen Uberlieferung, die vor allem durch ARISTOTELES
und CartEsIus geprigt wurde. Nach BoHr hingegen,
so zeigte sich weiter, besteht die Wirklichkeit wesentlich
in Beziehungen zwischen Substanzen, und dieser Stand-
punkt ist wiederum hauptsichlich durch die dialektische
Philosophie von KIERKEGAARD und JAMES vermittelt. Die
Gegeniiberstellung von EINsTEIN und BoHR machte in
grofler Klarheit deutlich, daf Tatsachen nicht fiir beide
das Gleiche bedeuten und nicht in gleicher Weise gegeben
sein konnen. Folgerichtig weist EINSTEIN die Quanten-
mechanik als unvollstindig zuriick, weil sie manches, was
in seinen Augen eine Tatsache ist, nicht erfaf}t, wahrend
BoHR leugnet, dafl es sich dabei iberhaupt um Tatsachen
handelt. — Es sei nun auch ein Beispiel aus den Geschichts-
wissenschaften aufgefiihrt (wir werden uns mit ihnen im
Kapitel XIII noch ausfiihrlich beschiftigen), nimlich die
Theorie der Tatsachen, die von der positivistisch-histo-

3 Vgl. hierzu Kapitel V.
4 Vgl. hierzu Kapitel VL.

198



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rischen Schule verbreitet wurde. Thr gehorten vor allem
die amerikanischen Gelehrten ANDREW D. WHITE, JOHN
Fiskg, H. B. Apams, WALTER P. WEBB und andere an. In
radikaler Weiterentwicklung ziemlich miflverstandener
Ideen von deutschen Historikern, ich nenne hier vor al-
lem voN SavigNy, NIEBUHR, LACHMANN und RANKE,
waren sie davon lberzeugt, dafl es durchweg absolute
Tatsachen in der Geschichte gebe und dafl es die Aufgabe
des Historikers sei, sie zu erforschen. Ihrer Meinung nach
ist aber dieses Ziel nur dadurch zu erreichen, dafd er sich
ausschliefllich auf Urkunden stiitzt, auf Ausgrabungen,
Ruinen, Waffenkunde, Vertrige, Briefe, Tagebiicher,
Chroniken, Geschichtswerke usw. Nur deren griindli-
ches Studium konne zeigen, was und wie es in Wahrheit
geschehen ist. Auch diese Lehre iiber Tatsachen, hier also
geschichtlicher, hat ihre verschiedenen Wurzeln: die Bi-
belkritik, die Methoden der klassischen Philologie, die
Philosophie der Aufklirung und nicht zuletzt die Hal-
tung der Naturwissenschaften, wovon der bemerkens-
werte Ausspruch von WEBB zeugt, RANKE habe den Vor-
lesungssaal in ein Laboratorium verwandelt, in dem an
Stelle von Retorten Dokumente verwendet wiirden.’
Diese Auffassung wurde spiter besonders von der deut-
schen historischen Schule zuriickgewiesen. Tatsachen,
behauptet sie, miissen vom Historiker im Zusammen-
hang seiner Begriffsentwiirfe gedeutet werden, sind also
nichts schlechthin Absolutes.® Auch hier konnen wir
wieder deutlich erkennen, daf}, was fiir eine geschicht-
liche Tatsache gehalten wird und was nicht, von mannig-
faltigen Theorien abhingig ist, die einer geschichtlichen
Situation entspringen.

S W. P. WeBB: The Historical Seminar. Its Outer Shell and its Inner

Spirit, in: Mississippi Valley Historical Review 42 (1955/56).
¢ Vgl. hierzu Kapitel XIII.

199



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung der Wissenschaften wird
wesentlich durch Unstimmigkeiten innerhalb
von Systemmengen hervorgerufen.

Sieben Gesetze historischer Prozesse

Ob ProLEMAuUS, EINSTEIN, BOHR, WEBB oder wer auch
immer, sie alle lassen sich deuten als im Rahmen einer
Systemmenge lebend und wirkend, die an einen bestimm-
ten Zeitraum gebunden ist. Sie ist der Boden, auf dem wir
stehen, die Luft, die wir atmen und das Licht, in dem uns
alles erscheint.

Dies vorausgesetzt, stellt sich nun zwingend die Frage,
was dann wissenschaftlicher Fortschritt bedeutet und
wie man dem Relativismus entrinnen kann.

Zunichst zeigt sich in der vorgegebenen Sicht, daf} die
Entwicklung der Wissenschaften wesentlich durch Un-
stimmigkeiten innerhalb der Systemmengen hervorgeru-
fen wird und im inneren Wandel solcher Mengen besteht.
Ich will versuchen, dies wieder durch ein Beispiel zu er-
lautern. Erneut wihle ich eines aus fritheren Kapiteln,
womit auch hier das schon Erarbeitete im gegenwirtigen
vertiefteren Zusammenhang beleuchtet werden soll.
Betrachten wir die Systemmenge der Renaissance. Zu
ihr gehoren unter anderem, wie wir gesehen haben: ein
gewisser emanzipatorischer Humanismus, gewisse Leh-
ren der Theologie, die Ptolemiische Astronomie und die
Aristotelische Physik. Dieser Humanismus, der den Men-
schen Gott naher bringen will, widerspricht der Ptole-
maischen Astronomie, fiir welche die Erde der Ort des
status corruptionis ist und diese Astronomie war mit der
damaligen Theologie eng verkniipft. Der Widerspruch
wurde von KorerNIkUS durch eine Anderung der Astro-
nomie gelost, und zwar zugunsten des Humanismus.
Dadurch aber tat sich ein neuer Gegensatz auf, nimlich

200



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen der neuen Astronomie und der unverandert ge-
bliebenen Aristotelischen Physik. Also versuchte man
auch diesen zu beseitigen. Als das schliefllich spatestens
mit NEwWTON erreicht war, hatte man aber nicht nur Ari-
STOTELES, sondern auch KopPERNIKUS aufgegeben.” Nun
wirkte die verinderte naturwissenschaftliche Szenerie
wieder auf den Humanismus und die Theologie zuriick.
Am Ende hatte sich alles gewandelt, die Astronomie, die
Physik, der Humanismus, die Theologie und damit, dies
muf} besonders betont werden, die all dem zugeordneten
Tatsachenbehauptungen und Grundsitze. Das Ergebnis
war eine ganz neue Systemmenge und eine vollig verdn-
derte geschichtliche Situation.

Die angefiihrten Beispiele zeigen also nicht nur an, daf}
der Begriff der Systemmenge besonders dazu geeignet
ist, Vorgidnge der geschilderten Art klar und deutlich zu
erfassen, zu gliedern und zu ordnen, sondern sie besta-
tigen auch in der Tat die vorhin aufgestellte Behauptung,
daf solche Ereignisse ithren Ursprung in Unstimmigkei-
ten der Systemmenge haben. Der Systemmenge Renais-
sance haftete, wie jeder anderen auch, von Anfang an die-
ser Makel an, und es ging darum, ithn zu beseitigen. Das
Beispiel zeigt aber noch etwas anderes, nicht minder Be-
merkenswertes: Es zeigt namlich, daf diese ,,Katharsis“
nur mit den verfiigbaren Mitteln gelang, mit den Mitteln
also, welche die Systemmenge selbst zur Verfiigung stellte.
Losungen werden innerhalb der gegebenen Situation ge-
sucht, die sich einzig und allein aus sich selbst wandelt,
und genau derartiges meine ich, wenn ich von einem inne-
ren Wandel der Systemmenge spreche. Denn was tat
man? Man entschied zugunsten des einen Teils von ihr
und suchte deren andere Elemente diesem anzugleichen.

7 Vgl. Kapitel V.

201



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik wie schopferischer Wandel stiitzen sich also beide
auf geschichtlich bereits Bestehendes. Und schliefilich
konnen wir hier noch ein Letztes, hochst Bezeichnendes
feststellen: Im vorliegenden Fall obsiegten jene Bestand-
teile der Systemmenge, denen die zugeordneten Tatsa-
chenbehauptungen weit mehr widersprachen als das bei
den unterlegenen Systemteilen der Fall war. Blieb doch
die Umdrehung der Erde so lange ein ungeldstes Ratsel,
als das Gesetz der Trigheit noch nicht gefunden war und
die zur Kopernikanischen Theorie ad hoc erfundene Phy-
stk noch weit hinter der Aristotelischen zuriickblieb.
Nicht die Entdeckung neuer Tatsachen, wohl aber die
innere Unstimmigkeit der Systemmenge ist also hier der
Ursprung des Wandels. Ich mochte dies in einem Gleich-
nis bildhaft ausdriicken: Die Bewegung der Wissen-
schaften ist wesentlich Selbstbewegung von System-
mengen.

Mit HeGevscher Philosophie hat das nichts zu tun, ob-
gleich es auf den ersten Blick so scheinen mag. Da es zu
weit fihren wiirde, dies hier im einzelnen zu zeigen, muf}
ich mich mit einigen Hinweisen begniigen. Die Unstim-
migkeiten, die ich meine, und die Prozesse, die sie hervor-
bringen, sind nicht dialektischer Natur. Der emanzipa-
torische Humanismus der Renaissance und die Ptolema-
ische Astronomie z. B. verhalten sich nicht zueinander
wie Thesis und Antithesis im Sinne HEGELs, da keine Rede
davon sein kann, dafl eines das andere mit Notwendigkeit
aus sich hervorgetrieben hitte. Ja, nicht einmal die man-
gelnde Ubereinstimmung von Systemen als solche oder
ihre Auflosung sind der Vernunft in strenger Notwen-
digkeit begreiflich, weil, was sich hier widerspricht oder
was hier miteinander in Einklang gebracht werden soll,
von sich aus meist in eindeutiger Strenge gar nicht vor-
liegt. Selbst wissenschaftliche Theorien machen in dieser

202



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinsicht gegentiber auflerwissenschaftlichen Regelzu-
sammenhingen nur selten eine Ausnahme und sind, was
thre Exaktheit betrifft, hochstens dem Grade nach von
diesen verschieden. Der Grund dafiir ist aber keineswegs
blofle Schlamperei, sondern man verzichtet zwangslaufig
auf formalen Perfektionismus, weil er zu unfruchtbar und
zu unbeweglich gegeniiber den sich dauernd wandelnden
Situationen sein wiirde. Systeme, auch wissenschaftliche,
haben also im allgemeinen keine strenge Geschlossen-
heit, sondern sind nur auf den jeweiligen Gebrauch zu-
geschnitten. Im Zuge der Anpassung an Veranderungen
wird es daher nicht immer in Strenge zu entscheiden sein,
welche Schlisse sich daraus fiir das jeweilige System er-
geben. So bleiben Spielraume der Konstruktion und
Deutung offen, die es unmoglich machen, Unstimmig-
keiten zwischen Systemen und deren Auflosung als ver-
nunftnotwendig aufzufassen. Die HEGELsche Dialektik
aber, wenn es sie gabe, miifite doch ein Prozef} des sich
selbst denkenden Denkens sein, dessen Notwendigkeit,
Strenge und Genauigkeit formal-logischen Einsichten in
nichts nachstiinde, zumal er die Weihe des Weltgeistes
hitte. Nichts von dem vermag ich in geschichtlichen Vor-
gingen zu entdecken.

Gegeniiber HEGEL betone ich also die Kontingenz in der
Geschichte. Sie betrifft zum einen die spontanen Akte,
welche die schon erwdhnten Unklarheiten im praktischen
Gebrauch der Systeme sowohl auf mehr oder weniger
klare Widerspriiche wie zu deren Losungen bringen. Ich
nenne diese Akte spontan, weil uns keine Vernunft
zwingt, dies nur auf eine mogliche Weise zu tun. Zum an-
deren ist auch all das kontingent, was empirisch ist. Das
Empirische wird ja durch die Theorienabhingigkeit von
Tatsachen keineswegs eliminiert (vgl. Kapitel III). Im
Gegenteil ist jede Systemmenge geradezu ein Inbegriff

203



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Moglichkeiten, die Wirklichkeit iiberhaupt zum
Sprechen zu bringen und bietet sozusagen, um mit KanT
zu reden ,die Bedingungen der Moglichkeit“, Erfahrun-
gen zu machen. Diese Bedingungen wechseln historisch
(vgl. Kapitel IV) — und darin liegt der Unterschied zu
KANT; aber wie sich die Wirklichkeit unter den besonde-
ren Bedingungen einer gegebenen Systemmenge insge-
samt zeigt, das kann nicht mit Notwendigkeit vorausge-
sehen werden und ist daher ebenso etwas Kontingentes
wie die durch dieselbe Systemmenge bestimmte Reaktion
darauf.® * '

An dieser Stelle mochte ich mich auch noch zu der Auf-
fassung duflern, dafl geschichtliche Prozesse durch die
Natur, also durch psychologische, biologische, physika-
lische Gesetze usf. bestimmt sind. Man verweist dabei
zum Beispiel auf Gefiihle, welche die Menschen immer
bewegt haben wie Liebe, Haf, Rachsucht, Eitelkeit usf.,
man verweist auf die Triebe wie Hunger, Durst, Ge-
schlechtstrieb usf., aber mit all dem zusammenhingend
auch auf die Bedingungen des Klimas, der Geographie
und dhnliches. Nun geht schon aus dem soeben zur Rolle
der Erfahrung Bemerkten hervor, daff mein Gleichnis
von der Selbstbewegung der Systemmengen nicht so ver-
standen werden darf, als leugnete ich hierbei den Einfluf}
solcher gleichbleibender und damit ungeschichtlicher

8 Nach der soeben skizzierten Abgrenzung zu HEeGEL hier noch
einige kurze Bemerkungen zu Marx. Wenn er versucht, geschicht-
liche Prozesse als letztlich von den Produktivkriften abhingig dar-
zustellen, so bedeutet das in meiner Sicht der Dinge, daf immer nur
genau derselbe Teil der Systemmenge der Ausgangspunkt jeder
Bewegung ist. MARx hat aber damit nur eine vielleicht teilweise
zutreffende Systembeschreibung einer bestimmten Epoche, nimlich
der sogenannten ersten industriellen Revolution, auf die gesamte
Geschichte extrapoliert. Das jedoch ist ein ganz und gar unhisto-
rischer Monismus.

204



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturgegebenheiten und als bliebe daher fiir deren Wirk-
samkeit kein Raum tibrig. Wohl aber scheint es mir, daf§
auch sie tiberhaupt nur innerhalb einer Systemmenge
wirksam werden konnen und daf} die notwendigen
Bedingungen und Inhalte hierfiir nur dort vorhanden
sind.

So ist etwa die sinnliche Begierde der SaLoME,sich JocHa-
NAAN hinzugeben, ganz durchsetzt von jiidisch-vorchrist-
licher Metaphysik. Auch die Paderastie, wie sie in der An-
tike tiblich war, zeigt, dafl selbst der Sexualtrieb in kul-
turbestimmte Bahnen gelenkt werden kann. Die Liebe
Werthers ist unloslich mit der Sentimentalitit der Sturm-
und Drangzeit verbunden, diejenige Tristans mit mittel-
alterlicher, oder, in WaGNERscher Deutung, mit ScHo-
PENHAUERscher Mystik. Der Pistolenschuf} eines Atten-
titers ist zwar ein physikalischer Vorgang, aber kein
Brutus hitte ihn abgeben konnen; auch wire kein Romer
dadurch psychisch zu ermiiden gewesen, dafi er zu lange
auf der Autobahn fuhr.

Nach diesen Vorbetrachtungen stelle ich nun einige all-
gemeine historische Strukturgesetze auf, fiir welche die
vorhin geschilderten Ereignisse aus der Renaissance
exemplarische Bedeutung haben.

1) Jeder geschichtliche Zeitraum ist durch eine System-
menge bestimmt.

2) Jede Systemmenge ist in sich unstimmig und instabil.

3) Alle Systemmengen veridndern sich als Ergebnis des
Versuches, solche Unstimmigkeiten zu beseitigen.

4) Das geschieht durch Anpassung eines Teils von ihnen
an einen anderen Teil.

5) Dieser Vorgang ist nicht streng determiniert.

6) Die Grenzen der Determination sind durch Spielrau-
me gesetzt, welche die Vagheit der Systeme zulafit.

205



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7) Jedes geschichtliche Ereignis vollzieht sich, selbst wenn
es von Naturgesetzen mitbestimmt ist, innerhalb einer
Systemmenge, und nichts kann ganz fremde Elemente
in diese hineintragen oder ganz aus ihr herausfallen.
(Es sei hinzugefiigt, dafl es sich hier insofern um eine
Idealisierung handelt, als der Austausch mit fremden
geschichtlichen Systemen und Kulturen vernachlas-
sigt wurde.)

Diese Gesetze bedirfen jedoch einer wichtigen zusitz-
lichen Erlduterung. Es ist nimlich zu beachten, daf} sie
sich auf eine rein logische Analyse der Wissenschaft sowie
deren Art, ihre eigene Geschichte und Geschichte iiber-
haupt zu sehen, griinden. Teilweise geht dies schon aus
Kapitel II hervor, worauf sich der vorliegende Abschnitt
ja u. a. stitzt. Dort wurde bereits ausdriicklich darauf
hingewiesen, daf} es eine rein logische Analyse zum Ge-
genstand hat; dafl dies auch fiir das hier Gesagte gilt, dar-
iber wird noch ausfiihrlicher im Kapitel XI gesprochen
werden. Nur so viel sei erliuternd an dieser Stelle be-
merkt: Es handelt sich bei den aufgefiibrten Gesetzen
nicht um eine bestimmte empirische Theorie iiber die Ge-
schichte, sondern um allgemeine apriorische Grundsitze,
deren sich die Wissenschaft als solche bedienen muf,
wenn sie Geschichte mit ihren theoretischen Mitteln und
mit ihren Kategorien (System, Systemmenge) beschrei-
ben und begreiflich machen will. Die Art dieser histori-
schen Strukturgesetze wird vielleicht besonders deut-
lich, wenn man sie mit dem folgenden (jetzt ohne Gefahr
vereinfachten) Strukturgesetz der Natur vergleicht: Die
Natur ist ein System von Kausalgesetzen. Auch dieser
Satz konnte nur ein apriorischer Grundsatz wissen-
schaftlicher Naturbetrachtung tiberhaupt sein und nicht
Axiom einer bestimmten Theorie iiber ein bestimmtes

206



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

System der Natur. Hier wie dort handelt es sich um aprio-
rische Schemata der wissenschaftlichen Betrachtung, der
Moglichkeit wissenschaftlicher Erfahrung iiberhaupt
und zwar in der Geschichtswissenschaft sowohl wie in
der Naturwissenschaft.

3. Eine historistische Betrachtungsweise ist
keineswegs notwendig eine relativistische

Die zuletzt aufgestellten Strukturgesetze sagen nun zwar
manches tiber den stindigen inneren Wandeln von Sy-
stemmengen, die Frage nach dem Fortschritt und dem
Relativismus in den Wissenschaften aber, die sich damit
unvermeidlich stellt, ist freilich noch immer nicht beant-
wortet. Ich werde mich zunichst dem Relativismus zu-
wenden. Dieser behauptet, dafl iber Wahrheit und
Falschheit, iber das Gute und das Schlechte nur Beliebig-
keit und Willkiir oder eine Art Fatum der Geschichte
entscheiden. Nichts dergleichen trifft aber mit Notwen-
digkeit zu, wenn man von den vorigen Strukturgesetzen
ausgeht.

Zunichst wird ja innerhalb von Systemen begriindet und
nicht etwa willkirlich oder fatalistisch abgesteckt, was
darin wahr, falsch, gut oder schlecht ist. Es gibt also in
ihnen Entscheidbarkeit iiber Wahrheit, Falschheit usf.
Dariiber hinaus gibt es aber auch rationale Begriindungen
fir Systeme als Ganzes und ihre Verinderungen in einer
historischen Situation.

Gehen wir beispielsweise davon aus, dafl der Raum eukli-
disch ist (axiomatische Festsetzung im Sinne von Kapitel
IV), und haben wir ferner festgelegt, was eine Beobach-
tung, eine Tatsache, eine Bestitigung, Falsifikation usw.
ist (judicale Festsetzung im Sinne von Kapitel IV), so wer-

207



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den wir unter bestimmten Umstanden mit diesen Voraus-
setzungen die Erfahrung machen und damit die Wahrheit
erkennen, dafl der Raum von Gravitationskriften erfiillt
ist. Diese Voraussetzungen ihrerseits waren aber nun hi-
storisch weder willkiirlich noch fatalistisch gegeben, son-
dern, wie wir jetzt sagen konnen, begriindet durch den in
der Systemmenge des Renaissancehumanismus vorberei-
teten Rationalismus und seine Grundsitze. Es ist fiir uns
heute zwar sinnlos zu sagen, der Raum se; euklidisch oder
er sez nicht-euklidisch, es ist aber sinnvoll zu sagen, daf§
die Annahme, er sei euklidisch, ein wohlbegriindeter und
entscheidbarer Teil der gegebenen Renaissancebedin-
gungen gewesen ist. Bedingungen, die wir heute nicht
mehr in derselben Weise vorfinden, weswegen sich fiir
uns die Frage nach der Natur des Weltraumes auch ganz
anders stellt.®

Vielleicht kann ein Gleichnis dazu dienen, den Sachver-
halt noch weiter zu verdeutlichen. Nehmen wir an, ei-
nige Leute spielen miteinander ein Kartenspiel. Durch
dessen Regeln sei abgesteckt, was in diesem Spiel wabhr,
falsch, gut oder schlecht ist. Es sei beispielsweise wabhr,
dafl man ein Spiel verlieren wird, in dem eine bestimmte

9 Die Sinnlosigkeit absoluter Aussagen iiber den Raum ergibt sich
daraus, dafl alle Meflergebnisse, die zu seiner Erforschung fihren,
immer entweder so gedeutet werden konnen, als spiegelten sie die
Geometrie des Raumes wider, oder so, als wiren sie nur eine Folge
der physikalischen Bedingungen, unter denen diese Ergebnisse
zustande kamen. Beispielsweise ergab sich in der Antike aus der
Aristotelischen Naturphilosophie und Physik eine von euklidi-
schen Vorstellungen abweichende Geometrie des Weltraumes; um-
gekehrt entwickelte DESCARTES aus der Annahme der Euklidizitit des
Raumes seine Physik, wobei, wie schon erwihnt, diese Annahme
in seiner rationalistischen Philosophie griindete. EINSTEIN schlief3-
lich ging wieder von der Physik aus, nimlich von dem Grundsatz
der Gleichberechtigung aller Koordinatensysteme, als er den Welt-
raum als RIEMANN-Raum interpretierte.

208



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Farbe Trumpf ist, wenn man selbst keine einzige Trumpf-
Karte besitzt. Es sei eine gute Taktik, eher zu vorsichtig
als zu waghalsig zu reizen usf. Nehmen wir jetzt weiter
an, die Spieler stellten fest, daf die Spielregeln gewisse
Unstimmigkeiten untereinander zeigen. Sie werden sie
also indern und entsprechend wird sich dndern, was
wahr, falsch, gut und schlecht in diesem Spiel ist. Nach
einiger Zeit mogen auch die neuen Regeln unbefriedigend
erscheinen, die Spieler werden sie erneut andern, dies
wird wieder die genannten Folgen haben usw. Wir konnen
uns vorstellen, daff sie schliefflich ein Spiel spielen, das
nur noch sehr wenig mit demjenigen zu tun hat, mit dem
sie anfingen (obgleich sie ihm vielleicht immer noch den-
selben Namen geben werden). — Wire es nicht unsinnig,
dieses Beispiel anzufithren, wenn man zeigen wollte, was
Relativismus ist? Nicht nur liegt hier, wenn ich so sagen
darf, eine Art Situationslogik vor, sondern der Wechsel
der Situationen selbst entspringt ja einer gewissen Logik.
Wir spielen das Spiel der Erfahrung, aber mit mehr oder
weniger zwingenden Folgen und bei wiederholtem, wenn
auch begriindetem Wechsel der Bedingungen.

Ich mochte hier erneut betonen, dafl ich kein Hegelianer
bin, und in keiner Weise etwa behaupten, die Geschichte
der Wissenschaften habe einen streng logischen, wenn
auch nur streng situationslogischen Verlauf. Ganz sicher
hat sie dies nicht. Worauf ich aber hindeuten wollte war
dies, dafl nimlich ein konsequent historischer Stand-
punkt nicht schon als solcher mit Relativismus gleichge-
setzt werden darf, es sei denn, man gebraucht dieses Wort
fir Sachverhalte, die den Schrecken subjektiver Willkiir
oder historischer Fatalitit verloren haben.

Nun sagte ich schon eingangs: Es gibt nicht den minde-
sten Grund dafiir, eine absolute Wahrheit anzunehmen,
der wir uns mehr und mehr nihern, weil wir weder ab-

209



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solute Tatsachen noch absolut giiltige Grundsitze ken-
nen, die uns dabei den Weg zeigen konnten. Auch wird im
Fortgang der Forschung keineswegs stindig tiber diesel-
ben Gegenstinde besser und besser geredet. Stindig tau-
chen sozusagen vor uns neue Horizonte auf und ver-
schwinden wieder; Horizonte, die auch ganz neue und
andere Sichtweisen und Erfahrungen ermoglichen. Sie
besitzen eine erkennbare und verwendbare Beziehung
zu einer gegebenen Situation, nicht aber zu einer imagi-
nierten und absoluten Wahrheit. (Dariiber, wie gesagt,
mehr im Kapitel XI.)

Wir sollten es also, glaube ich, endgiiltig aufgeben, den
Entwicklungsprozefl der wissenschaftlichen Erkenntnis
mit dem Malen eines Portrits zu vergleichen, das man
immer genauer, immer besser, dem wirklichen Menschen
immer dhnlicher machen kann.

Damit stellt sich die Frage, was Fortschritt in den Wissen-
schaften unter Berticksichtigung der angegebenen Struk-
turgesetze bedeuten kann.

4. Explikation und Mutation von Systemen.
Fortschritt I und Fortschritt IT

Offenbar lassen sich hier zwei Grundformen der Ent-
wicklung unterscheiden, namlich erstens die Explikation
von wissenschaftlichen Systemen und zweitens deren
Mutation.’® Unter Explikation von Systemen verstehe
ich deren Gestaltung und Entfaltung, ohne daf sich dabei
etwas an ihren Grundlagen dndert, also zum Beispiel das,
was KUHN ,normal science“ nennt,!! nimlich die Ablei-

10 Zur Einfihrung dieser Begriffe siehe auch: Philosophische Fra-
gen der Zukunftsforschung, siche Anm. 2, S. 193.

11 Tu. KunN: The Structure of Scientific Revolutions, Chicago
1964.

210



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung von Theoremen aus gegebenen Axiomen, die ge-
nauere Bestimmung von den im Rahmen einer Theorie
geforderten Konstanten usf. Eine Mutation dagegen liegt
dann vor, wenn die Grundlagen von Systemen selbst
geindert werden (wozu beispielsweise der Ubergang von
einer Weltraumgeometrie zu einer anderen gehort). Fort-
schritt kann sich demnach nur in diesen beiden Grundfor-
men geschichtlicher Bewegungen vollziehen, und es
mussen daher auch zwei Grundformen von thm unter-
scheidbar sein, die ich entsprechend Fortschritt I und
Fortschritt II nennen mochte.

Wann konnte man bei einer Explikation von Fortschritt I
sprechen und wann bei einer Mutation von Fortschritt I1?
Ich glaube, eine Explikation ist in der Wissenschaft schon
insofern ein Fortschritt, als sie sichtbar macht, was allesin
einem System steckt, was es leistet und was es nicht leistet.
Ja, man kann sagen, dafl die Explikation die Grundlage
jedes wissenschaftlichen Fortschritts iberhaupt ist, so-
fern ohne sie alles nur Fragment, Skizze, Halbheit bliebe.
Betrachten wir die Explikation der Relativititstheorie
als Beispiel. Sie nimmt ihren geschichtlichen Anfang mit
der Aufstellung von Gesetzen, die fiir Inertialsysteme
kovariant sind; dies zwingt in der Folge zur Definition
bestimmter Begriffe und fiihrt schliefflich zur bekannten
Energie-Masse-Gleichung. Es ist bewundernswert, wel-
cher Kosmos sich so langsam auftut und wie sich die Theo-
rie immer weiterer Bereiche bemiachtigt. Auch jede neue
Prognose, ob sie die Perihel-Bewegung des Merkur be-
trifft oder die Abweichung der Lichtstrahlen im Schwere-
feld der Sonne — iiberall haben wir es zunichst mit einer
Explikation des urspriinglichen Ansatzes zu tun.
Offenbar geniigt eine Explikation als solche aber noch
nicht, um hier von Fortschritt — namlich im Sinne von
Fortschritt I — zu reden. Dazu mufl man das explizierte

211



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

System mit anderen vergleichen und zwar hinsichtlich
seiner Funktion und Bedeutung im Zusammenhang der
bestehenden Systemmenge. Nur so lafit sich beurteilen,
ob es die Miihe iiberhaupt lohnt, ob es etwa als steril, hin-
terwildlerisch, provinziell, obsolet usf. beurteilt werden
mufl. Man denke an den extremen Fall der Verriicktheit,
die ja auch in sich geschlossene Systeme auszubriiten ver-
mag, deren Kennzeichen aber gerade ihre hoffnungslose
Idiosynkrasie innerhalb des bestehenden geistigen Zu-
sammenhanges ist. Worin aber kann die Funktion und
Bedeutung eines wissenschaftlichen Systems innerhalb
einer Systemmenge bestehen, die seine Explikation zu
einem Fortschritt I werden lif}t? Um diese Frage zu be-
antworten, ist es zweckmaflig, zunichst Fortschritt IT zu
betrachten, dem ja eine Mutation zugrunde liegen muf.

5. Fortschritt I und Fortschritt II beruben auf
einer Harmonisierung von Systemmengen

Auch eine Mutation wird man aus zur Explikation ganz
analogen Griinden nicht als solche schon fiir etwas Fort-
schrittliches halten. Blofle Willkiir, Neuerungssucht,
Wichtigtuerei oder gar Verriicktheit als einzige Quelle
fiir Veranderungen wird ernstlich niemand dafiir als aus-
reichend ansehen. Woher anders aber sollten wir ver-
niinftige Argumente fiir eine Mutation hernehmen als
aus der gegebenen Systemmenge? Ich wiederhole: Es gibt
keinen geschichtslosen Raum auflerhalb ihrer, in dem
wir die Maflstibe fiir den Fortschritt finden konnen.
Wenn dies aber so ist, wenn wir innerhalb einer gegebenen
Systemmenge bleiben miissen, wenn kein Weg aus ihr
herausfiihrt, wenn sie sich also nur aus sich selbst heraus

212



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verindern 1iflt, so kann die Vernunft solcher Verinde-
rung grundsitzlich offenbar nur darin bestehen, daf}
hierdurch die Ubereinstimmung der Systemmenge mit
sich selbst gefordert wird. Das bedeutet: Wir konnen
eine Mutation nur in dem Grade als fortschrittlich beur-
teilen, als sie erstens zur Beseitigung von Widerspriichen,
zweitens zur Beseitigung von Unklarheiten und drittens
zur Herstellung moglichst umfassender, in sich stimmi-
ger Zusammenhinge beitragt. Solche Beitrige nenne ich
Harmonisierung der Systemmenge.

Wiederum konnen wir die Relativititstheorie als Muster-
beispiel hierfiir ansehen. EinsTEINS Entschluf}, mit thr —
zunichst als spezieller — eine Mutation zu wagen, lag die
Absicht zugrunde, die MaxweLLsche Theorie des Lichtes
mit einem Hauptgrundsatz der klassischen Physik, nim-
lich der Gleichwertigkeit aller Inertialsysteme, zu ver-
sohnen. Als sich spater herausstellte, daf} diese Versoh-
nung nur um den Preis moglich war, dafl das Gravita-
tionsgesetz davon ausgeschlossen blieb, vollzog er jene
zweite Systemmutation, die dann zur allgemeinen Rela-
tivititstheorie fithrte. Er selbst hat ausdriicklich bekannt,
dafl ihn die Idee von der Harmonie der Welt geleitet habe.
Ich wiirde, etwas weniger spekulativ, sagen, daff er in
Wabhrheit von der Idee der Harmonie des wissenschaft-
lichen Systems im Rahmen der ihm gegebenen System-
menge bestimmt war.

Damit 143t sich nun auch die vorhin gestellte Frage be-
antworten, welche Funktion und Bedeutung ein System
haben mufi, wenn seine Explikation als Fortschritt I an-
gesehen werden soll: Es mufl genauso zur Harmonisie-
rung der Systemmenge beitragen wie die Mutation, die
es hervorgebracht hat.

Noch einmal sei an die Explikation der Relativititstheo-
rie als Beispiel erinnert. Denn die sich mit ihr ergebende

213



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit, mannigfache Erscheinungen und Prinzipien
in einen harmonischen Zusammenhang zu bringen und
einheitliche Erklarungen zu vermitteln, stellt ja offen-
sichtlich einen Beitrag der geforderten Art dar. (Hiervon
wird ausfithrlicher im Kapitel X die Rede sein.) Umge-
kehrt ist dann aber auch eine Explikation als blof8e Kritik
fortschrittlich zu nennen, die Widerspriiche aufdeckt.
Denn offensichtlich liegt darin die Aufforderung, sie zu
beseitigen.

Die Verwendung des Begriffs ,Harmonisierung einer
Systemmenge“ ist, wie mir mehrere Diskussionen zeig-
ten, Mifverstindnissen ausgesetzt. Irrtimlich wird er
oft dsthetisch verstanden, obgleich er, wie die hier soeben
aufgezihlten Kriterien zeigen, doch ein logisch gemeinter
Begriff ist. Auch wird bisweilen unterstellt, dafl mit ithm
eine durch blofles Weglassen, Unterdriicken oder gar
Umfilschen unbequemer Systemteile zustande gebrachte
Einheitlichkeit gerechtfertigt werden konnte. Ist, so
wurde ich zum Beispiel gefragt, nicht auch Lyssenkos’
bertichtigte Biologie eine Harmonisierung einer System-
menge, nimlich des sowjetischen Sozialismus, soferne
sie sich dessen materialistischen Grundsitzen anpafit,
wenn auch unter Miflachtung wissenschaftlicher Metho-
den und experimenteller Ergebnisse? Darauf ist zu ant-
worten, dafl in solchen Fillen kein einziger Widerspruch
wirklich beseitigt, sondern hochstens verdeckt, wenn
nicht tberhaupt durch bloflen Betrug oder gar Gewalt
zum Verschwinden gebracht wird. Die bestehende Bio-
logie ist dem sogenannten sowjetischen Diamat an Klar-
heit, umfassenden, in sich stimmigen Zusammenhingen
trotz aller Mingel so iberlegen, dafi kein sachlicher Zwei-
fel daran sein kann, welchem von beiden Systemen im
Falle Lyssenkos der Vorzug gegeben werden mufi. ,, Har-
monisierung® als Fortschritt heif3t also hier: Echte Uber-

214



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

windung der besteheniden Schwierigkeiten im Gedanken
und nicht nur scheinbare oder gar gewaltsame.

Aber kehren wir noch einmal zur weiteren Verdeutli-
chung zu KorerNikus zuriick. Es ging ihm, ich sagte es
schon, um die Beseitigung eines Widerspruchs, namlich
des Widerspruchs zwischen dem Humanismus seiner Zeit
und der damaligen Astronomie. Diesen suchte er aufzu-
16sen, indem er die Astronomie zugunsten des Humanis-
mus dnderte. Warum versuchte er nicht das Umgekehrte?
Ist denn nicht schliefflich die so erreichte Ubereinstim-
mung reichlich gewaltsam erzielt worden, soferne sich da-
mit der Grad der Unstimmigkeit in anderer Hinsicht
wieder verstirkte? Gerieten doch KoPERNIKUS und seine
Nachfolger in argen Konflikt mit den systemimmanenten
Tatsachen! Indessen, die Kopernikanische Entscheidung
zugunsten des Humanismus enthiillt thre Vernunft und
ihren Beitrag zur Harmonisierung der Situation erst,
wenn man nicht nur den engen Sektor ,, Astronomie und
Physik“ in der Systemmenge ,Renaissance“ betrachtet.
Dann zeigt sich namlich, dafl der Renaissance-Humanis-
mus nur ein Teil umfassender und vergleichsweise in sich
stimmiger Zusammenhinge ist, in deren Zeichen sich die
ganze Welt zu verwandeln begann. So hatte die Entdek-
kung neuer Kontinente und Meere zu ungeheuren Ver-
anderungen von Handel und Wandel gefiihrt, die schlief3-
lich auch bisher festgefiigte sakrale Strukturen, zum Bei-
spiel diejenige des Kaiserreiches, erschiitterten. Die Saku-
larisierung der Staaten nahm ihren Anfang; Drucker-
presse und aufkommendes Biirgertum zerstorten alte
Hierarchien und Privilegien, kriftigten einen neuen In-
dividualismus. Und im Zuge all dessen kam der Gedanke
auf, daf die gottliche Schopfung als Konstruktion der
himmlischen Weltmaschine der menschlichen Vernunft
begreiflich sein miusse.

215



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der einen Seite wurde also die Welt von einer mehr
oder weniger zusammenhingenden, mehr oder weniger
in sich stimmigen Systemmannigfaltigkeit beherrscht,
auf der anderen standen dazu Systeme im Widerspruch,
die in sich selbst mit immer grofleren Widerspriichen zu
kampfen hatten. Die Wende des KorErnikus ldflt sich so
begreifen und auch, daff die Widerspriiche, die er dabei
selbst in Kauf nehmen muf3te, nicht schwer genug wogen.
Aber auch darin lag ein fortschrittliches Moment — wie
ausdriicklich betont werden mufl —, daf} seine Gegner un-
ermiidlich auf seine eigenen Widerspriiche hinwiesen,
wihrend nicht zu leugnen ist, dafl KoPERNIKUS nur allzu
sehr versuchte, sie zu verschleiern. Es ist daher unbillig
und falsch, wenn man der Kirche, die ihn bekampfte, vor-
wirft, sie sei im Vergleich zu ithm nur riickschrittlich ge-
wesen.

Das Ziel der Harmonisierung einer Systemmenge ist aber,
wenn iiberhaupt gesetzt, nicht auf den wissenschaftlichen
Fortschritt zu beschrinken. Umfafit doch, wie gezeigt,
diese Menge weit mehr als nur die Wissenschaft. Ferner
laflt sich verallgemeinert sagen, dafl Fortschritt tber-
haupt, wo er auch auftreten mag, entgegen der iiblichen
Auffassung weder als auf ein auflergeschichtliches Ziel,
eine Art Eschaton etwa, hingeordnet betrachtet werden
kann — denn dafiir gibt es nicht den mindesten Grund —
noch in einer totalen Verinderung, in der Schopfung von
ganz Neuem gesucht werden darf; denn eine Verinde-
rung, die nicht zugleich in irgendeiner Form auf Harmo-
nisierung des Bestehenden abzielt, endet in der geistigen
Umnachtung der Idiosynkrasie.

Der Fortschritt mag also durchaus Unstimmigkeit, Streit,
Widerspruch, Ungereimtheit, ,,Challenge® einschliefen;
er verdient indessen seinen Namen nur, wenn solches
zwar in einem engeren Zusammenhang vorliufig in Kauf

216



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genommen werden muf3, in einem anderen, weiteren oder
bedeutenderen aber durch ein Mehr an Ubereinstimmung
der Systemmenge mit sich selbst ausgeglichen wird.

Aus all dem folgt schliefllich, da} Fortschritt im hier ver-
standenen Sinne und wieder im Gegensatz zur iiblichen
Auffassung nicht auf ein sogenanntes fortschrittliches
Zeitalter beschrankt ist. An ein solches zu glauben, wire
geschichtsblinde Borniertheit. Jede historische System-
menge ist vielmehr der Harmonisierung fahig, wie auch
jede durch hoffnungslose Verstiarkung der in ihr beste-
henden Unstimmigkeiten gleichsam verdorben werden
kann.!2 Der Verlauf der Geschichte zeigt uns beide Vor-
ginge in reichem Mafle. Fortschritt I und Fortschritt II
sind normative Maf3stibe, mit deren Hilfe wir jeweils
Explikationen oder Mutationen, die ja nicht nur auf wis-
senschaftliche, sondern auf geschichtliche Systeme iiber-
haupt anwendbar sind, auf ihren Wert hin beurteilen
konnen.

6. Weder der Fortschritt I noch der Fortschritt 11
wachsen stetig

Konnte man sich nun, trotz allem schon Gesagten, den
Fortschritt als stetig und steigend vorstellen? Etwa so,
dafl im Laufe der Geschichte immer harmonischere Sy-
stemmengen auftriten?

Wer diese Frage bejaht, der wiirde iibersehen, dafl mit der
Beseitigung von Unstimmigkeiten nicht dieselbe Sy-
stemmenge immer harmonischer und stabiler wird, son-

12 THUKYDIDES hat diese Art Verderbnis wohl als erster intuitiv
erfaflt, als er das eigentliche Unbheil seiner Zeit in der heillosen Ver-
wirrung sah, in der die alte homerische Harmonie endgiiltig unter-
gegangen war.

217



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern dafl sich eine solche dabei — wie ich exemplarisch zu
zeigen suchte — als Ganzes wandelt, ja, allmihlich eine
ganz andere wird, und so neue Fragen aufwirft und Ant-
worten anbietet, die innerhalb der vorhergehenden un-
bekannt sein mufiten. Damit aber treten sogleich spezi-
fisch neue Unstimmigkeiten und Schwierigkeiten auf,
und wir haben eine ganz verinderte Lage.

Man konnte mit WITTGENSTEIN sagen: Meist haben
scheinbar gleiche Gegenstinde, mit denen es die Wissen-
schaft im Laufe ihrer Geschichte zu tun hatte, nur eine
gewisse Familienahnlichkeit. Ob es der Weltraum ist, die
Weltzeit, der bestirnte Himmel, die bewegenden Krifte
der Korper usf., man wiirde vergeblich etwas in all diesen
Gegenstinden streng Gemeinsames suchen, das alle wis-
senschaftlichen Theorien, die thnen gewidmet sind, wie
eine Art roter Faden durchzieht, ein Gemeinsames, das
sich langsam erweitert und auf dem kontinuierlich auf-
gebaut wird. Es fiel uns schwer, allmihlich zu begreifen,
dafl nicht in allen Punkten der Welt die gleiche Zeit ab-
lduft. Es mag uns noch schwerer fallen einzusehen, dafl
wir keineswegs immer von demselben reden, wenn wir
dieselben wissenschaftlichen Gegenstinde einst und heu-
te zu erforschen meinen, weil es keine durchgingigen
Identititen gibt, die sich hier in Strenge durchhalten
liefen. Gabe es sie, so hitte der sogenannte Essentialismus
recht, so miifite es von ihnen allen Wesensdefinitionen
geben, die sich auf solche Identititen stiitzen. Man ver-
suche aber einmal, Begriffe wie Weltraum, Weltzeit, Kor-
per, bewegende Kraft usw., zu definieren, ohne schon auf
die Vorstellungswelt geschichtlich bedingter Theorien
zurlickzugreifen, ohne etwas zu verwenden, das keines-
wegs immer mit diesen Begriffen verbunden wurde, oder
das, falls es mit thnen immer verbunden wurde, mehr als
nichtssagend ist.

218



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es diirfte also schwer halten zu sagen, von zwei aufein-
anderfolgenden Systemmengen sei im Endergebnis — ich
betone: im Endergebnis — die spitere die insgesamt bes-
sere, weil ausgeglichenere, oder sie enthalte gar mehr
Wabhrheit als die vorhergegangene, gesetzt selbst, bei den
fraglichen einzelnen Mutationen, die zu ihr fiihrten, sei
noch so viel verniinftige Begriindung, noch so viel Fort-
schritt im Spiel gewesen, was ja nicht der Fall sein mufi.
Fortschritt II ist immer nur ein kurzes Gliick, wie jedes
Gliick, von Fortschritt I gar nicht zu reden, der auf die
Dauer Stillstand bedeutete und im ibrigen durch eine
Mutation gestoppt wird. Der Fortschritt besteht darin,
voriibergehende Entlastungen zu finden, um alsbald
neue und andere Lasten dafiir einzutauschen.

Was ich hier versucht habe, konnte man einen Beitrag zur
Entzauberung der rationalistisch-empiristisch verstan-
denen Wissenschaften nennen, worunter man den Glau-
ben an absolute wissenschaftliche Tatsachen und Grund-
sitze versteht. Damit bestreite ich zugleich den An-
spruch, die Wissenschaften hitten allein den Zugang zur
Wahrheit und Wirklichkeit ,gepachtet. Das Auftreten
der Wissenschaften selbst muf} in threm eigenen Lichte
samt den ihnen zugeordneten Wahrheiten und Wirklich-
keiten als durch eine geschichtliche Situation bestimmt
betrachtet werden. Hieraus folgt, daf ihr Vordringen
nicht als dasjenige der quasi zu sich selbst kommenden
eigentlichen Erkenntnis oder gar als Selbstwerdung des
verniinftigen Menschen aufgefafit werden kann; es han-
delt sich hier vielmehr um keinen grundsitzlich anderen
Vorgang als etwa das Aufkommen der Renaissanceideale,
ja, zwischen beiden besteht sogar ein enger Zusammen-
hang. Wir haben mit unserer wissenschaftlich-techni-
schen Welt, genauer mit ihren apriorischen Vorausset-
zungen, eine durch eine bestimmte Lage begriindete

219



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit gewdhlt. Wir haben keinen Anlafl zu glau-
ben, dafl wir ewig dabei bleiben und darin fortschreiten
werden, und wir haben keinen Anlaf} anzunehmen, daf§
wir alle in Barbarei versinken wiirden, wenn wir damit
aufhorten. Man hat sogar im Gegenteil, wie das Kapitel
XIV zeigen wird, mancherlei Griinde fiir die Vermutung,
dafl die immer mehr zunehmenden Paroxismen wissen-
schaftlich-technologischer Geschiftigkeit samt den da-
mit verbundenen Fortschrittsideen selbst etwas Barbari-
sches an sich haben konnten. Zunichst aber wollen wir
uns die hier gewonnenen Ergebnisse wieder an zwei ein-
schldgigen Beispielen verdeutlichen. Von ihnen handeln
die folgenden Kapitel.

220



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IX. Der Ubergang von Descartes zu Huygens
im Lichte der historistischen
Wissenschaftstheorie

Seit HUYGENS sagt man, dafy von DESCARTES" sieben Stof3-
regeln sechs falsch seien. Das ganze scheint ein klarer Fall
zu sein, den man als abgeschlossen zu den Akten legen
darf. Und doch handelt es sich hier, entgegen der einhelli-
gen Meinung, nicht einfach um die schlichte Ablosung
des Irrtums durch die Wahrheit, sondern um einen Vor-
gang, der geradezu als bezeichnend fiir die im vorigen
Kapitel beschriebene Vielschichtigkeit und Struktur wis-
senschaftshistorischer Prozesse gelten kann.

1. Die zweite und die vierte Stofiregel Descartes’
als Beispiel

Wihlen wir, um der Sache nachzugehen, zwei der Carte-
sischen Stofiregeln aus, nimlich die zweite und die vierte.
Die zweite lautet: Wenn zwei Korper A und B sich mit
gleicher Geschwindigkeit aufeinander zu bewegen und
A ein wenig grofer als B ist, dann wird nach dem Zusam-
menstofy nur B zuriickweichen, und beide werden sich in
der Bewegungsrichtung von A mit gleicher Geschwindig-
keit fortbewegen.!

Die vierte lautet: Wenn A ganz ruht und etwas grofler als
B ist, so wiirde B, mit welcher Geschwindigkeit auch im-

! R. Descartes: Principia Philosophiae, Pars Secunda, XLVII,
Oeuvres, hrsg. v. C. Apam u. P. TANNERY, Bd. VIII.

221



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mer es sich gegen A bewegte, dasselbe niemals in Bewe-
gung setzen, sondern von ihm in entgegengesetzter Rich-
tung zuriickgestoflen werden.?

Mag vielleicht noch die zweite Stofiregel fiir einen physi-
kalisch ungeschulten Kopf eine gewisse Plausibilitit be-
sitzen, so wird jeder die vierte, als den einfachsten Erfah-
rungen widersprechend, verwerfen. DEscartEs, der es
doch wissen mufite, ficht dies wenig an; zur siebenten
Stofiregel bemerkt er, was ihm allgemein zu gelten
scheint: Dies bedarf nicht der Priifung, weil es durch sich
selbst klar ist.> Kiihn spielt er hier die Vernunft gegen
die Erfahrung aus und zwar in einer so herausfordernden
Art, daff man sich doch fragen sollte, wie so etwas iiber-
haupt moglich sein konnte. Ja, es ist erstaunlich, dafl nie-
mand eine so naheliegende Frage iiberhaupt aufwarf.
Freilich wird es auch ein heutiger Physiker keineswegs
dabeibewenden lassen, zur Widerlegung DESCARTES  zum
Beispiel auf das Spiel mit Billardkugeln, Murmeln oder
dhnliches hinzuweisen. Schon HuyGens hat all seinen
Scharfsinn und einen betrichtlichen theoretischen Appa-
rat aufgeboten, um die Falschheit der Cartesianischen
Stoflgesetze nachzuweisen, und er hat damit DESCARTES
darin recht gegeben, daf} die schlichte Erfahrung nicht
etwas so Selbstverstindliches ist, wie es zunichst scheint.
Mag es also auch fraglich sein, ob die Stofgesetze ,,per se“
manifest sind, so liegt es deswegen doch keineswegs auf
der Hand, daf} sie schon ,,per probationem*® falsch sind.

2 A.a. O. XLIX.

3 A.a. O. LIL Dort heifit es: Nec ista egent probatione, quia per se
sunt manifesta. — Der franzésische Text ist sogar noch deutlicher:
Et les demonstrations de tout cecy sont si certaines, qu’encore que
’experience nous sembleroit faire voir le contraire, nous serions
néantmoins obligez d’adjouster plus de foy a nostre raison qu’a nos
sens (Oeuvres, Bd. IX).

222



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie wiirde ein heutiger Physiker die beiden genannten
Stofigesetze priifen?

Beginnen wir mit der zweiten Stofiregel. Zuerst werden
ihre Pramissen in die Sprache der Mathematik ubertra-
gen. Fiir ,A ist grofler als B“ schreibt man ,m; > m,“,
wobel m; die trige Masse des jeweiligen Korpers bezeich-
net. Ferner driicke ,u, = —u;“ aus, dafl die Geschwin-
digkeiten beider Korper vor dem Stof gleich, aber ein-
ander entgegengesetzt sind. Sind v; die Geschwindigkei-
ten nach dem Zusammenstof}, so lassen sich zunichst die
beiden Axiome aufstellen:

1) miuq + mpu,; = mvy + mpvsy,
2) U1+V1=u2+V2.
Hieraus sowie aus u, = —u; gewinnt man rein mathe-
matisch
m; — 3m
3) vy = (g — Im;) u; und
(m; + m,)
Jm;—m
4) vy, = ( 1 2)

u;.
(my + my)

Betrachtet man die Zihler der in den Gleichungen 3) und
4) rechts stehenden Briiche, so ergeben sich drei Moglich-
keiten:
a)m; > 3m,, b)m; = 3m,, ¢) m; < 3m,.
Geht man von a) aus und nimmt u; positiv, so ist nach 3)
auch v, positiv, m, setzte also seine Bewegungsrichtung
nach dem Stof} fort; aber nach 4) ist auch v, positiv, m,
wird daher in der Bewegungsrichtung von m; zuriickge-
stofen; beides steht im Einklang mit DEscarTEs Behaup-
tung. Dagegen ist unter der Bedingung a) v, > v;. Denn
angenommen, es gelte: m; = 3m, + d. Durch Einsetzen
in 3) erhielten wir dann

_ 3m, + 8- 3m, &

V1‘3m2+6+m2 ul:4m2+<3u1

223



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und durch Einsetzen in 4)
_ 9my;+36—m, _ 8m, + 38

27 3m,+ 6+ m, o " 4m, + 6 i
vz > vy steht aber im Widerspruch zu DESCARTES® zwei-
ter Stofiregel, der gemaf} sich beide Korper nach dem
Stofl mit gleicher Geschwindigkeit fortbewegen werden.
Entsprechend liefe sich zeigen, dafl auch in den Fillen
b) und c) keine Ubereinstimmung mit dieser Regel zu er-
zielen ist.
Behandelt man die Priamissen der vierten Stofiregel mit
den gleichen unter 1) und 2) genannten Axiomen, so er-
gibt sich, wiederum im Widerspruch zu DescarTEs* Er-
gebnis, dafl der in Ruhe befindliche grofere Korper in der
Bewegungsrichtung des kleineren, bewegten, gestofien
wird.
Der Physiker, der DEscaRTEs kritisiert, verweist also, wie
gesagt, nicht einfach auf die schlichte Evidenz alltaglicher
Erfahrungen, sondern er hilt ihm die, wie er meint, richti-
gen Axiome 1) und 2) entgegen. Alles andere ist blofle
logische Schluf}folgerung hieraus und aus den von DEs-
CARTES selbst angegebenen Randbedingungen (den Pri-
missen seiner Stofigesetze). So wird also DESCARTES wie
ein Student der Physik widerlegt, dem die Behandlung
der Stofigesetze im Rahmen der klassischen Physik als
Priifungsfrage gestellt ist und der die in diesem Rahmen
zu erwartenden Ergebnisse nicht errechnet hat. Anders
ausgedriickt: Man glaubt, DEscARTES auf seinem eigenen
Terrain zu schlagen. Er hitte es sozusagen besser wissen
miissen. Besonders deutlich 14fit sich eine solche Haltung
bei HuyGENs beobachten, der in der Tat der Meinung ge-
wesen zu sein scheint, DESCARTES allein mit DESCARTES
widerlegen zu konnen; oder, wie man es auch ausdriicken
konnte, der iberzeugt war, DESCARTES® System richtig zu
explizieren, wihrend DEscarTEs dies falsch getan habe.

224



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Sinn der Cartesianischen StofSgesetze.
Die ,gottliche Mechanik“

Zu dieser Kritik an den Cartesianischen Stofiregeln muf}
aber zunichst festgestellt werden, dafl sie deren Priamis-
sen ganz anders definiert als DEscaRTES. Man geht nim-
lich stillschweigend von der Voraussetzung aus, dafl diese
Pramissen gewisse Angaben iiber die Impulse zweier Kor-
per enthalten (also liber die jeweiligen Produkte aus
Masse und Geschwindigkeit) und hilt entsprechend den
Satz von der Erhaltung des Impulses (Axiom 1) fiir hier
zustandig. DESCARTES aber spricht gar nicht vom Impuls,
sondern von etwas anderem. Seine Abhandlung der Stofi-
gesetze leitet er in den Princ., Pars Sec., XLIII, 19 mitden
Worten ein: ,Hier muf} genau beachtet werden, worin die
Kraft eines Korpers besteht, auf einen anderen einzu-
wirken oder der Einwirkung eines anderen zu wider-
stehen.“# Und er erklirt wenige Zeilen darauf: ,, . . . jene
Kraft muf teils nach der Grofe des Korpers, in dem sie
ist, und der Oberfliche, durch die er von einem anderen
getrennt ist, bemessen werden; teils nach der Geschwin-
digkeit der Bewegung sowie der Natur und der gegen-
satzlichen Art, in der verschiedene Korper einander be-
gegnen.“S Der Begriff der trigen Masse kommt hier also
gar nicht vor. Versteht DESCARTES aber wenigstens unter
Geschwindigkeit dasselbe wie die klassische Physik?

Nachdem er die Dauer als ein Attribut in den Dingen (in

4 Hic vero diligenter advertendum est, in quo consistat vis cuiusque
corporis ad agendum in aliud, vel ad actioni alterius resistendum.
A.a. O. XLIII.

5 Visque illa debet aestimari tum a magnitudine corporis in quo est,
et superficiel secundum quam istud corpus ab alio disiungitur; tum
a celeritate motus, ac natura et contrarietate modi, quo diversa
corpora sibi mutuo occurrunt. A. a. O. XLIIL

225



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rebus ipsis) bezeichnet hat, erklirt er: ,Die einen Attri-
bute und Modi sind in den Dingen selbst, die anderen aber
sind nur in unserem Denken. Wenn wir also die Zeit von
der Dauer liberhaupt unterscheiden und sagen, sie sei die
Zahl der Bewegung, so ist dies nur ein Modus des Den-
kens.“®

Und er begriindet dies so: ,Um aber die Dauer aller Dinge
zu messen, vergleichen wir sie mit der Dauer jener grof3-
ten und gleichmifigsten Bewegungen, aus denen die
Jahre und Tage entstehen; und diese Dauer nennen wir
Zeit. Dies fugt der Dauer, allgemein genommen, nichts
als einen Modus des Denkens hinzu.“”

Die Dauer, als etwas ,,in den Dingen“, wird also von der
gemessenen Zeit, als etwas ,nur im Denken*, wohl unter-
schieden. Worauf bezieht sich nun DEscartes Begriff
von der Geschwindigkeit? Auf die Dauer oder auf die
Zeit? Meint er damit etwas, was den Dingen selbst zu-
kommt, also einen modus in rebus extensis, oder nur dem
Denken, also einen modus cogitandi?

Geschwindigkeit ist aber nicht nur auf Zeit oder Dauer
bezogen, sondern auch auf Bewegung. Lesen wir, was er

6 Alia autem sunt in rebus ipsis, quarum attributa vel modi esse
dicuntur; alia vero in nostra tantum cogitatione. Ita, cum tempus
a duratione generaliter sumpta distinguimus, dicimusque esse
numerum motus, est tantum modus cogitandi. A. a. O. Pars Prima,
LVIL Der franzosische Text ist noch deutlicher: De ces qualitez ou
attributs, il y en a quelques — uns qui sont dans les choses mesmes,
et d’autres qui ne sont qu’en nostre pensée (Oeuvres, Bd. IX).

7 Sed ut rerum omnium durationem metiamur, comparamus illam
cum duratione motuum illorum maximorum, et maxime aequabi-
lium, a quibus fiunt anni et dies; hancque durationem tempus voca-
mus. Quod proinde nihil, praeter modum cogitandi, durationi
generaliter sumptae superaddit. A. a. O. LVIIL. Auch hier ist wieder
der franzosische Text zusitzlich aufschlufireich, wo es heifdt: . . . bien
qu’en effet ce que nous nommons ainsi ne soit rien, hors de la véri-
table durée des choses, qu’une facon de penser (Oeuvres, Bd. IX).

226

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iber sie schreibt: ,,Aber wenn wir doch nicht nach dem
gewohnlichen Gebrauch, sondern der Wahrheit nach be-
trachten, was unter Bewegung verstanden werden sollte,
um ihr eine bestimmte Natur zuzusprechen, so konnen
wir sagen, dafl sie eine Ubertragung eines Teils der Mate-
rie oder eines Korpers aus der Nachbarschaft jener Kor-
per, die ihn unmittelbar beriihren und doch als rubend
angesehen werden, in die Nachbarschaft anderer ist.“®
Und ferner: ,Ich habe endlich hinzugefiigt, daff jene
Ubertragung aus der Nachbarschaft nicht irgendwelcher
beliebiger anstoflender Korper geschehe, sondern ledig-
lich jener, die als rubend angesehen werden. Die Ubertra-
gung selbst ist namlich wechselseitig und es kann nicht
gedacht werden, daf} der Korper AB aus der Nachbar-
schaft des Korpers CD versetzt wird, ohne dafl auch zu-
gleich der Korper CD als aus der Nachbarschaft des Kor-
pers AB versetzt gedacht werde; und es wird auf der einen
wie auf der anderen Seite ganz dieselbe Kraft und Titig-
keit erfordert.®

Bewegung ist also fiir DESCARTES etwas Relatives. Wir
beziehen sie auf etwas, was als ruhend angesehen wird;
stets kann aber sowohl das Bewegte als ruhend, wie auch
das Ruhende als bewegt gedacht werden. Ist daraus nicht

8 Sed si non tam ex vulgi usu, quam ex rei veritate, consideremus
quid per motum debeat intelligi, ut aliqua ei determinata natura
tribuatur: dicere possumus esse translationem unius partis materiae,
sive unius corporis, ex vicina eorum corporum, qua illud imme-
diate contingunt et tanquam quiescentia spectantur, in viciniam
aliorum. A. a. O. Pars Secunda, XXV.

9 Addidi denique, translationem illam fieri ex vicinia, non quorum-
libet corporum contingorum, sed eorum duntaxat, quae tanquam
quiescentia spectantur. Ipsa enim translatio est reciproca, nec
potest intelligi corpus AB transferri ex vicinia corporis CD, quin
simul etiam intelligatur corpus CD transferri ex vicinia corporis
AB: ac plane eadem vis et actio requiritur ex una parte atque ex
altera. A. a. O. XXIX.

227

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu schlieflen, daf} die Bewegung, so betrachtet, fiir DEs-
CARTES nur ein modus cogitandi ist? Dafl auch sie daher
von derjenigen unterschieden werden muf}, die in rebus,
also nicht durch unsere mehr oder weniger willkiirliche
Zeitmessung oder willkiirlich gewihlten Bezugssysteme
bestimmt ist?

Diese Frage mufl man, glaube ich, bejahen, wenn der un-
mittelbar auf die Lehre von der Bewegung folgende Ab-
schnitt XXX VI des zweiten Teils der Principia nicht, wie
es bisher anscheinend bei allen Interpreten der Fall war,
ganz und gar unverstiandlich bleiben soll. Wir finden dort
ein Kernstiick von DescarTEs® Metaphysik. Da er die
Materie mit der Ausdehnung gleichgesetzt hat, kann sie
nur durch Gott in Bewegung gesetzt werden und da Gott
als vollkommenstes Wesen unverinderlich ist, so wird er
die Gesamtsumme der Bewegung im Universum kon-
stant halten. Wie das im einzelnen geschieht, sollen die
Stoflgesetze zeigen. Aber diese gottlich sanktionierte
Konstanz verlore doch ihren Sinn, wenn die Bewegung
iiberhaupt nur einer relativen Beurteilung unterlage.
Eben dann ist ja diese Konstanz nicht zu erreichen. Mo-
dern gesprochen: DEscARTEs® Stof3gesetze als Erhaltungs-
gesetze konnen zum Beispiel nicht von einem rotieren-
den Bezugssystem aus gesehen Geltung haben. Wenn
aber Gott der Urheber der Bewegung ist, so kann sie fiir
ihn jedenfalls nicht relativ, sondern muf} in rebus sein; sie
ist eben nur fiir uns ein modus cogitandi.

In diesem Zusammenhang scheint mir noch folgende
Stelle der Principia aufschlufireich: , Wir erkennen auch
die Vollkommenheit in Gott, nicht nur weil er in sich
selbst unverinderlich ist, sondern auch, weil er nur auf
das Bestindigste und Unveranderlichste wirkt: So sebr,
dafS er mit Ausnahme der Veranderungen, welche die kla-
re Erfabrung oder die gottliche Offenbarung sicher er-

228



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geben, und von denen wir einsehen oder glauben, daf sie
ohne Anderung im Schopfer geschehen, wir ihm keine
andere unter seinen Werken unterstellen diirfen, damit
nicht hieraus auf eine Unbestindigkeit in ihm geschlos-
sen werde. Hieraus folgt ganz und gar vernunftgemaf}
die Annahme, dafl Gott, weil er die Teile der Materie bei
ihrer Erschaffung auf verschiedene Weise bewegt hat,
diese ganze Materie ganz auf dieselbe Weise und in dem-
selben Verhiltnis wie am Anfang erhilt und auch dieselbe
Menge Bewegung in ihr bewahrt.“10

DEescarTEs unterscheidet hier Verinderungen, welche
die klare Erfahrung (evidens experientia) zeigt, von Ver-
inderungen, die sich aus der géttlichen Offenbarung
(divina revelatio) ergeben. Kennt man seine abschitzige
Einstellung zur Erfahrung, die er auch, wie eben erwihnt,
noch einmal im Zusammenhang mit den Stofigesetzen
ausdrucklich bekriftigt, so kann kein Zweifel daran be-
stehen, welche Veranderungen von Gott selbst verursacht
worden sind: Namlich die wahren und nicht nur schein-
baren, die nicht durch die Sinne und in beliebiger Relati-
vitit als modus cogitandi bestimmbaren, sondern in gott-
licher Offenbarung gegebenen (in rebus).

Fassen wir zusammen: Die Kraft, die fiir DESCARTES beim

10 Die Hervorhebung stammt von mir. Der lateinische Text lautet:
Intelligimus etiam perfectionem esse in Deo, non solum quod in se
ipso sit immutabilis, sed etiam quod modo quam maxime con-
stanti et immutabili operetur: adeo ut, iis, mutationibus exceptis,
quas evidens experientia vel divina revelatio certas reddit, quasque
sine ulla in creatore mutatione fieri percipimus aut credimus, nullas
alias in eius operibus supponere debeamus, ne qua inde inconstantia
in ipso arguatur. Unde sequitur quam maxime rationi esse con-
sentaneum, ut putemus ex hoc solo, quod Deus diversimode moverit
partes materiae, cum primum illas creavit, iamque totam istam
materiam conservet eodem plane modo eademque ratione qua prius

creavit, eum etiam tantundem motus in ipsa semper conservare.
A.a. O. XXXVI.

229

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stofl wirksam ist, hat mit Impuls, wie wir thn verstehen,
nichts zu tun. Weder bezieht sie sich auf die trige Masse
noch auf eine Geschwindigkeit, die auf menschlicher
Zeitmessung und auf moglichen Wahrnehmungen nur
relativ bewegter Korper beruht. DESCARTES® Stofigesetze
beschreiben vielmebr fundamentale Vorgange der Natur,
wie Gott sie sieht, bezogen namlich auf eine Dauer und
eine Bewegung in rebus oder sub specie aeternitatis. Sie
sind also Teil einer Art ,gottlicher Mechanik“. Damit
aber hebt sich der Widerspruch auf, den man bisher, ich
erwihne vor allem die Standardwerke von KoyrE und
Mouy, zwischen DEscArRTES® Lehre von der Relativitit
der Bewegung und seinen gottlichen Erhaltungsgesetzen
gesehen hat; damit 16st sich auch die Schwierigkeit, DEs-
CARTES einen durch einfache Erfahrung zu findenden Irr-
tum unterstellen zu missen, der ihm nicht entgangen
sein konnte; damit eriibrigt sich schlieflich der weit her-
geholte Versuch Kovrgs, Descartes* Hinweis auf die
Relativitit der Bewegung als eine blof} listige Taktik an-
zusehen, welche die Kirche mit der Kopernikanischen
Astronomie und mit der Bewegung der Erde versohnen
sollte; eine Taktik freilich, welche die Cartesianische
Mechanik widerspriichlich und dunkel gemacht habe.!!

' Mouy schreibt: ,Il y a [a une erreur, parce que cette maniére de
considérer le mouvement est en désaccord complet avec la rela-
tivité que DESCARTES lui avait attributée en principe. Si le mouve-
ment est relatif, sa »détermination« n’est pas une propriété ab-
solue qui puisse étre considérée a part et qu’on ait, par exemple
le droit d’inverser.“ Le Développement de la Physique Cartési-
enne, Paris 1934, S. 22. — KoYRE bemerkt: ,En effet, ce n’est pas
seulement avec les lois du choc que la relativité cinétique du
mouvement se révele incompatible. Elle I'est déja avec celle de
la conversation du mouvement, comprise, comme DESCARTES veut
expressément la comprendre, comme conversation de la guantité
de mouvement; car il est évident que si 'on attribue — 4 quoi la

230

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alle diese Widerspriiche, Schwierigkeiten, Dunkelheiten
und hergeholten Hypothesen verschwinden, wenn man
sich zu der doch so naheliegenden und vielleicht gerade
deswegen stets tibersehenen Deutung bereit findet, daf},
wie gezeigt, DESCARTES® Stofigesetze sich gar nicht auf die
relative Bewegung als modus cogitandi beziehen, welche
gewohnliche Erfahrung notwendig bestimmt.

So unterscheidet DescarTEs auch den dritten Teil seiner
Principia, der de mundo adspectabili (von der sichtbaren
Welt) handelt, von dem vorangegangenen de Principiis
rerum materialum (iiber die Prinzipien korperlicher Din-
ge) und beginnt diesen dritten Teil mit den Worten:
»Nachdem nun einige Prinzipien der korperlichen Dinge
gefunden worden sind, die nicht den Vorurteilen der
Sinne, sondern dem Licht der Vernunft so entnommen
sind, dafl wir an deren Wahrheit nicht zweifeln konnen,
ist zu priifen, ob wir aus ihnen allein alle Erscheinungen
der Natur erkliren konnen.“12 Das Unsichtbare, das dem

réciprocité et la relativité cinétique nous donneraient le droit —
la méme vitesse tantSt au grand, tant6t au petit corps qui se rap-
prochent ou s’éloignent I'un de I’autre, on obtiendra des guantités
de mouvement trés différentes. Or, on ne peut admettre que DEs-
CARTES soit resté insensible a des contradictions aussi flagrantes;
ni qu’clles lui aient échappé.“ Und Kovrg fiigt hinzu: ,L’ultra-
relativisme de sa notion du mouvement n’est pas originel chez
DEescarTEs. Il ne I’'adopte, croyons-nous, que pour pouvoir concilier
I’astronomie copernicienne, ou, plus simplement, la mobilité de la
terre, visiblement impliquée par sa physique ..., avec la doctrine
officielle de I’Eglise. Effort qui n’aboutit qu’a rendre la mécanique
cartésienne contradictoire et obscure.“ Galilée et la Loi d’Inertie,
Paris 1939, S. 329.

12 [nventis iam quibusdam principiis rerum materialium quae non
a praeiudiciis sensum, sed a lumine rationis ita petita sunt, ut de
ipsorum veritate dubitare nequeamus, examinandum est, an ex iis
solis omnia naturae phaenomena possimus explicare. A. a. O. Pars
Tertia, I.

231

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sichtbaren zugrunde liegt und von dem her wir alleine
dieses Sichtbare zu deuten haben, wird durch eine unbe-
zweifelbare Vernunft erkannt, welche das Sinnliche auf
seine wahren Ursachen hin durchschaut und sich eins mit
dem Lichte gottlicher Offenbarung weif}. Daher das ge-
radezu provozierende Desinteresse am klaren Augen-
schein, ja, seine Herausforderung, wie sie besonders in
der Regel vier zum Ausdruck kommt.

3. Der innere Widerspruch im Cartesianischen System

DieKritik an DEscARTES kann also keinesfallsin dem Hin-
weis darauf bestehen, daf} er falsche Stofigesetze aufge-
stellt hat, sofern man damit solche meint, die fir die
Zwecke menschlicher Erfahrung nutzbar gemacht wer-
den konnen und auf dem Begriff des Impulses = m - v
beruhen. Denn hiervon spricht ja DESCARTES gar nicht.
Der Vorwurf kann sich daher nur eben dagegen richten,
daf8 DEsCARTES hiervon nicht spricht und daf er sich so-
zusagen mit ,himmlischen anstatt mit ,irdischen Din-
gen beschiftigt. Denn mit Recht kann man darauf hin-
weisen, dafl dem Uberschwenglichen und exaltierten Ra-
tionalismus, dem er sich hierbei tberlafit, die Legitima-
tion fehlt. Dafl die Stofigesetze fiir die Vernunft clare et
distincte seien, ist nicht nachvollziehbar, zumal sie, wie
schon HuyGeNs bemerkt, teilweise einander widerspre-
chen. Vor allem aber konnte man auf folgendes verwei-
sen: Es gibt zum einen im Cartesianischen System jenen
Rationalismus, der, als solcher, technisch-praktisch
wirksam sein will, ja sogar den Anspruch erhebt, iiber-
haupt erst die Voraussetzungen fiir eine solche Wirksam-
keit geschaffen zu haben, und zum anderen jenen, der,

232



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als exaltierte Apotheose der Vernunft, allem Irdischen
entriickt, die reine Theorie, die reine Erkenntnis als Got-
tesschau sucht. Zwischen beiden aber besteht bei DEs-
CARTES eine uniiberbriickbare Kluft. Hier liegt eine Un-
stimmigkeit im System vor, die Verwirrung stiftet und
unbefriedigend ist.

Der durch Gott garantierte und damit gottlicher Wahr-
heit verpflichtete Rationalismus, wird, wie gesagt, insbe-
sondere in den Stofigesetzen deutlich; der dem prakti-
schen Nutzen zugewandte Rationalismus DEscARTES’
dagegen findet vor allem an folgenden Stellen seinen
Ausdruck: Im Discours de la Méthode, sechster Teil,
schreibt er: ,Sobald ich mir aber einige allgemeine
Grundbegriffe in der Physik verschafft hatte,... so
glaubte ich sie nicht verbergen zu diirfen, ohne sehr ge-
gen das Gesetz zu verstoflen, das uns verpflichtet, das
allgemeine Beste aller Menschen zu befordern. Denn sie
haben mir gezeigt, dafl es méglich ist, zu Kenntnissen zu
kommen, die von groflem Nutzen fiir das Leben sind,
und statt jener spekulativen Philosophie, die in den Schu-
len gelehrt wird, eine praktische zu finden, die uns die
Kraft und Wirkungsweise des Feuers, des Wassers, der
Luft, der Sterne, der Himmelsmaterie und aller anderen
Korper, die uns umgeben, ebenso genau kennen lehrt,
wie wir die verschiedenen Techniken unserer Handwer-
ker kennen, so dafl wir sie auf eben dieselbe Weise zu allen
Zwecken, fiir die sie geeignet sind, verwenden und uns so
zu Herren und Eigentiimern der Natur machen konnten.
Dies ist nicht nur fiir die Erfindung einer unendlichen
Zahl von Kunstgriffen zu wiinschen, die uns ohne jede
Miihe zum Genuf} der Friichte der Erde und aller An-
nehmlichkeiten auf ihr verhelfen wiirden, sondern vor
allem auch fir die Erhaltung der Gesundheit, die ohne
Zweifel das erste Gut und die Grundlage aller anderen

233



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giiter des Lebensist.“ '3 Und in den Principia, Pars Quar-
ta, CCIII {., lesen wir: ,So wie nun die, welche in der Be-
trachtung der Automaten geiibt sind, aus dem Gebrau-
che einer Maschine und einzelner ihrer Teile, die sie ken-
nen, leicht abnehmen, wie die anderen Teile, die sie nicht
sehen, gemacht sind, so habe auch ich versucht, aus den
sichtbaren Wirkungen und Teilen der Naturkorper zu
ermitteln, wie ithre Ursachen und unsichtbaren Teilchen
beschaffen sind. — Wenn man auch vielleicht auf diese
Weise erkennt, wie alle Naturkorper haben entstehen
konnen, so darf man daraus doch nicht folgern, dafl sie
wirklich so gemacht worden sind. Denn derselbe Kiinst-
ler kann zwei Uhren anfertigen, die beide die Stunden
gleich gut anzeigen und auflerlich sich ganz gleichen,
aber innerlich doch aus sehr verschiedenen Verbindun-
gen der Rider bestehen, und so hat unzweifelhaft auch
der hochste Werkmeister, Gott, alles Sichtbare auf meh-
rere verschiedene Arten hervorbringen konnen, ohne
dafl es dem menschlichen Geiste moglich wire, zu er-
kennen, welches der ihm zur Verfiigung stehenden Mittel
er hat anwenden wollen, um sie zu schaffen. Ich gebe diese
Wahrheit bereitwilligst zu, und ich bin zufrieden, wenn
die von mir erklirten Ursachen derart sind, daf alle Wir-
kungen, die sie hervorzubringen vermégen, denen gleich
sind, die mir in den Erscheinungen bemerken, ohne daf§
ich mir deshalb den Kopf zerbreche, ob diese auf diese
oder eine andere Weise hervorgerufen sind. Dies wird
auch fiir die Zwecke des Lebens geniigen, weil sowohl die
Medizin und Mechanik wie alle anderen Kiinste, welche

13 Zitiert nach der Ubersetzung von L. GABE, Hamburg 1960.
S. 101. Im Gegensatz zu den vorigen Zitaten verzichte ich hier und
im folgenden auf die Wiedergabe des Originaltextes, da es dabei
weniger auf den genauen Wortsinn als vielmehr auf den allge-
meinen Zusammenhang ankommt.

234



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Hilfe der Physik bediirfen, nur das Sichtbare und des-
halb zu den Naturerscheinungen Gehorige zu threm
Ziele haben.* 14

Nun mufl man, meine ich, die zuletzt angefiihrte Stelle
aus den Principia nicht so verstehen, als ob DEscarTEs
auch all das, was er fiir absolut evidente Prinzipien der
Natur ausgab (wie zum Beispiel die Stofgesetze), wieder
anzweifelte. Mir scheint vielmehr, daf er sich hier auf die
mehr spezifischen Erorterungen bezieht, die er in den
Abschnitten iiber die sichtbare Welt und iiber die Erde
vorgetragen hat. Aber wie dem auch sei; beide angefiihrte
Zitate zeigen deutlich den geradezu emphatischen An-
spruch auf eine vor allem der technisch-praktischen Welt-
bewiltigung dienende Wissenschaft. Und so liegt zwi-
schen seiner der Erfahrung entriickten Schau géttlich-
mechanischer Wirksamkeit, die er in dem Abschnitt iiber
die Prinzipien korperlicher Dinge bietet, und diesem
Anspruch eine uniiberbriickbare Kluft.

4. Der Ubergang von Descartes zu Huygens
als ein Beispiel fiir die Selbstbewegung
von Systemmengen

Ich sagte eingangs, die Cartesianischen Stofigesetze und
ihre spatere Kritik bieten ein interessantes Beispiel fiir die
im vorigen Kapitel beschriebene Vielschichtigkeit und
Struktur wissenschaftshistorischer Prozesse. Dies will
ich nun verdeutlichen.

Zunichst konnen wir feststellen, dafl die noch heute all-
gemein geteilte, von HUYGENS stammende Ansicht, dieser
habe DEscaRTES empirisch widerlegt, im Banne des alten

14 Zitiert nach der Ubersetzung von A. BucHENAU, Hamburg 1955.

235



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klischees vom wissenschaftlichen Fortschritt befangen
ist: Diejenige Theorie, die eine alte ablost, ist wahrer, so
meint man. Aber der historischen Wirklichkeit hilt auch
hier eine solche Vorstellung nicht stand. Es ist in diesem
Zusammenhang unerheblich, dafl die Cartesianischen
Stofligesetze gewisse immanente Widerspriiche aufwei-
sen (die auch beseitigt werden konnten). Denn auf keinen
Fall 148t sich davon sprechen — und eben dies forderte ja
das erwihnte Klischee —, dafl der Fortschritt zu HuyGENS
durch empirische Falsifikation DEscarTES” oder die Ent-
deckung neuer Tatsachen zustande kam. Das erste nicht,
weil sich, wie gezeigt, DESCARTES’ Behauptungen jeder
empirischen Falsifikation entziehen und weil sie iber-
haupt von etwas anderem handeln als diejenigen von
HuyGENs. Warum aber das zweite nicht zutrifft, 148t sich
folgendermaflen erkennen:

Erstens: Einer der wichtigsten Griinde, warum HuYGENs
und seine Nachfolger von DEScCARTES abriickten, lag in
der Ablehnung von DEscartes’” Entscheidung, nur sol-
che Sitze als wissenschaftlich ausgewiesen zu betrachten,
die, im Lichte der Vernunft betrachtet, clare et distincte
sind. So erklirte HuyGens ausdriicklich, er stimme die-
sem ,,xQLTrjoLov veri“ DESCARTES 'S nicht zu. Umgekehrt
beruft er sich immer wieder darauf, dafl seine, HUYGENS’,
Stofigesetze ,vollkommen mit der Erfahrung zusam-
menstimmen®, wihrend diejenigen DESCARTES’ ,gegen
alle Erfahrung sind“.1¢ Was sich also zunichst dndert, ist
das, was ich eine judicale Entscheidung nenne (vgl. Kapi-
tel IV): eine Entscheidung dariiber, nach welchen Maf3-
stiben theoretische Aussagen anerkannt oder verworfen
werden sollen. Es handelt sich in diesem Falle um einen

15 Vgl. hierzu die von Mouy angefiihrten Zitate, a. a. O. S. 193.
16 Zitiert nach Mouy: a. a. 0. 5. 193.

236



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Zuge der damaligen Entwicklung beobachtbaren
Ubergang von einer streng rationalistischen zu einer
mehr empirischen Einstellung, wenn auch die letztere
keineswegs — zumindest nicht bei HUYGENS — mit einem
nun wieder strengen Empirismus zu verwechseln ist.
Diese Wendung ist aber HUYGENS bereits so selbstver-
stindlich, daf} er gar nicht sieht, wie er, mit dieser neuen
judicalen Entscheidung, DESCARTES weniger in seinen
Stofigesetzen, als eben in dieser Entscheidung trifft. Sind
doch die Stofigesetze, im Lichte von DESCARTES’
»*ortjoLov veri“ gesehen, vom empirischen Standpunkt
gar nicht widerlegbar, ja, besagen dort etwas ginzlich
anderes als diejenigen der klassischen Physik.

Zweitens: Ahnlich liegt es hier mitdem, was ich normative
Entscheidungen fir die Wissenschaften nenne (vgl. Ka-
pitel IV), also solche iiber die Ziele, die sie zu verfolgen
haben. DEscARTEs hatte, wie sich zeigte, zwei solche Ziele,
namlich einmal, die gottlichen Konstruktionsprinzipien
aufzudecken, die, wie er glaubte, sich der Vernunft ent-
hiillen miissen, zum anderen aber wollte er zum tech-
nisch-praktischen Nutzen beitragen. Das eine mit dem
anderen harmonisch zu verbinden ist thm nicht gelungen.
Nun haben sich zwar seine Kritiker und Nachfolger kei-
neswegs immer deutlich fiir das letztere Ziel ausgespro-
chen, jedenfalls nicht mit derselben Deutlichkeit, mit
der sie expressis verbis ihre judicalen Entscheidungen
getroffen haben. Und doch lafit sich auch hierin eine
Wende nicht nur aus dem umfassenden Zusammenhang
der auf DEscarTEs folgenden Zeit erkennen, sondern sie
ist auch deutlich genug eben jenen judicalen Entschei-
dungen zu entnehmen, die ja ohne eine gewisse mehr oder
weniger bewuflte Zielsetzung schwer zu begriinden sind.
Denn die Forderung nach empirischer Priifung bedeutet
doch zugleich, die Kontrolle durch verifizierbare oder

237



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falsifizierbare Vorhersagen zu verlangen — und schon
darin liegt ein uniibersehbares Moment der Praxis, nim-
lich sich auf Erwartetes einstellen zu konnen und das
Wissen vom Kiinftigen zu nutzen. Wenn also HuyGens
erst einmal das relative Bezugssystem festlegt, in Bezie-
hung worauf seine Stofigesetze gelten sollen, so zeigt er
bereits die Absicht, thnen eine Gestalt zu geben, wodurch
sie im Experiment empirisch realisiert werden konnen.
Und so sehr ist ihm dies selbstverstindlich, dafl ihm Dgs-
CARTES beinahe unbegreiflich zu sein scheint, weil er dar-
auf nicht geachtet hat. Dafl DescARTEs iiberhaupt etwas
anderes hitte wollen konnen, sieht er nicht mehr. Das
traditionelle Ziel, den gottlichen Weltgrund zu erfor-
schen, woran DESCARTES, wenn auch in neuer, nimlich
durch seinen Mechanismus gepriagter Form, durchaus
noch festgehalten hat, ist damit zwar nicht verschwun-
den; aber es ist so liberlagert von dem anderen genannten
Ziel, dafl es im folgenden davon teilweise verdeckt, zu-
mindest aber von thm nicht mehr getrennt wird.
Drittens: Uberhaupt erst die veridnderten judicalen wie
normativen Bedingungen fihren dann zur Aufstellung
neuer Axiome iiber Erhaltungsgesetze, aus denen schlief3-
lich die einzelnen, in diesem Rabhmen korrekten und
heute noch verwendeten Stofgesetze abgeleitet werden
konnen.

Aus diesen drei Beobachtungen geht meines Erachtens
hervor, dafl sich Mouy, der als klassischer Vertreter der
Standardmeinung zum Verhaltnis DEscARTES — HUYGENS
gelten kann, irrt, wenn er zusammenfassend behauptet:
»Or, il est remarquable que, pour parvenir a ce résultat
merveilleux, HUYGENS est parti, tout simplement, des
hypotheses cartésiennes . . . HUYGENS est strictement car-
tésien dans ses principes, et il est impossible de trouver
cas plus authentique de développement des postulats

238



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cartésiens.“!” Im Gegensatz dazu hat aber im Sinne des
vorangegangenen Kapitels HuYGENS keineswegs DESCAR-
TES nur expliziert —namlich korrekter, als DESCARTES dies
selber tat —, sondern er hat das Cartesianische System
mutiert, indem er gerade die Grundsitze verwarf, von
denen DEScARTES ausging. Zum Beweis fiir seine These
fiihrt Mouy fiinf fiir HuyGens grundlegende Hypothesen
an, die Mouy fiir rein cartesianisch hilt und aus denen
HuyGENs alle seine Stofigesetze abgeleitet habe. Aber ab-
gesehen davon, dafl von diesen fiinf Hypothesen zwei von
den entsprechenden cartesianischen abweichen — was
Mouy selbst bemerkt —, gibt es unter ihnen eine, von
Mouy als dritte aufgefiihrt, die nur in oberflichlicher
Sicht cartesisch ist; nimlich das ,,principe du mouvement
relativ“. Darin liegt ja gerade einer der wichtigen Unter-
schiede zwischen DEscarTEs und HuyGEens, daff Des-
carTES den Relativismus als etwas, was nur ,en nostre
pensée” ist, von der Physik ausschlieft und folglich seine
Stofigesetze aus der Sicht eines gottlichen Beobachters in
einer Art Offenbarung der apotheotisch und sich ganz
selbst geniigenden Vernunft entwickelt, wihrend Huy-
GENS ausdriicklich von einem relativen, irdischen und
eben damit iberhaupt erst empirisch realisierbaren Be-
zugssystem in einem Gedankenexperiment ausgeht: Es
handelt sich um ein Boot, das mit konstanter Geschwin-
digkeit an einem geraden Ufer entlang fihrt. (Ein ent-
sprechendes Bild ziert auch die Titelseite seiner Abhand-
lung iiber die Bewegung.)

Es ist also in der Tat nicht die Entdeckung neuer Tatsa-
chen, die HuyGeNs dazu zwingen, von DESCARTES abzu-
weichen; es handelt sich hier vielmehr zunichst um eine
Anderung der judicalen und normativen Festsetzungen;

17 Mouy: a. a. O. S. 197.

239



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und erst dann, nach dieser Mutation in den Grundlagen
des Systems und in diesem neuen Rahmen, werden neue
physikalische Axiome entworfen und neue Priifungs-
verfahren entwickelt. Eine andere Sichtweise ist damit
eroffnet, eine andere Form, Fragen zu stellen und Ant-
worten zu erhalten, kurz: Fine neue Art von Erkenntnis.
Die Entdeckung neuer Tatsachen folgt also der Wandlung
in den wissenschaftstheoretischen Kategorien, die im Ka-
pitel IV entwickelt wurden, und nicht umgekehrt folgen
diese auf neue Tatsachen.

Es stellt sich daher die Frage, warum es zu dieser Mutation
in den genannten Kategorien kam. Die Antwort liegt, wie
mir scheint, in der schon angefiihrten Unstimmigkeit des
Cartesianischen Systems, das Erwartungen auf eine prak-
tisch-empirische Bewiltigung der Naturwirklichkeit in
faszinierender und suggestiver Weise erweckte, die es
dann doch enttduschte. Immer noch zu sehr verfangen in
eine scholastisch-theologische Denkweise (insbesondere
die Meditationen DESCARTES’ zeigen sie ja sehr deutlich),
vermag DESCARTES sein normatives Ziel nicht festzuhal-
ten. Stoflgesetze aufzustellen als Grundlage einer Physik,
fir diese Physik selbst hochsten praktischen Nutzen zu
versprechen und dann diese Gesetze doch wieder aller
empirischen Verwirklichung und Verwertung dadurch
zu entziehen, dafl sie aus quasi gottlicher Sicht entworfen
werden, fiir -die menschliche Zeitmessung und Bewe-
gungsbestimmung nicht zutreffen, konnte nicht befrie-
digen. Die Theologie und die Verbindung von Vernunft,
gottlicher Offenbarung und Mechanik nimmt sich im
Cartesianischen System eben doch nur wie ein erratischer
Block aus. Und PascaL sah ganz recht, wenn er bemerkte,
DEescarTEs habe Gott der Welt einen Stof} geben lassen
und dann habe er ihn nicht mehr gebrauchen kénnen.
Der Fortschritt von HuyGeNs zu DESCARTEs besteht also

240



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

darin, da HuyGENs das Cartesianische System von seinen
inneren fundamentalen Unstimmigkeiten befreite, nicht
aber darin, dafl er es empirisch widerlegte oder auf Grund
neuer empirischer Erkenntnisse verbesserte. Diese Be-
freiung erfolgte um den Preis einer Systemmutation. Zu-
gleich aber erfolgte sie doch wieder mit Hilfe aller jener
Elemente der Cartesianischen Philosophie, die in den
neuen Rahmen hiniibergerettet werden konnten. Dort
werden sie neu interpretiert und treten sozusagen in
neuem Lichte auf. Hierzu gehort insbesondere alles, was
man als Grundgedanken des Mechanizismus bezeichnet,
also die Reduktion aller materiellen Vorginge auf Druck
und Stoff, das von DESCARTES zuerst entwickelte Trag-
heitsprinzip, die Euklidizitit des Weltraumes usf. Das
neue System wird sozusagen aus der Konkursmasse des
Cartesianischen aufgebaut, die Losung der von DEscar-
TES aufgeworfenen Probleme, der von ihm nicht besei-
tigten Unstimmigkeit erfolgt ganz und gar mit den iibrig
gebliebenen Mitteln, die er bereitgestellt hatte.

Ich habe im Kapitel VIII den Ablauf wissenschaftsge-
schichtlicher Prozesse als eine Selbstbewegung von Sy-
stemmengen bezeichnet. Dies ist zwar, wie schon be-
merkt, nur ein Gleichnis, aber ich werde mich seiner im
folgenden immer dann als einer Kurzformel bedienen,
wenn ich darauf verweisen will, daf nicht absolute, sy-
stemfreie Tatsachenbehauptungen und nicht absolut gel-
tende Grundsitze die Entwicklung der Wissenschaft be-
wirken, sondern der Versuch, Unstimmigkeiten und In-
stabilitdten innerhalb historisch vorliegender Systeme zu
beseitigen, wobei Teile von deren Substanz erhalten blei-
ben. Der Ubergang von Descartes zu HuyGens liefert
hierfiir ein Beispiel. Er zeigt in der Tat, daff nicht neue
Erfahrungen neue Theorien herbeifiihren, sondern daf}
neue Theorien, die aus dem Stoff der alten Theorien ent-

241



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stehen, neue Erfahrungen bringen, weil sie einen neuen
Erfahrungshorizont bereitstellen, sozusagen neue Be-
dingungen der Moglichkeit der Erfahrung. Dieser Uber-
gang illustriert aber auch noch die weitere, im Kapitel VIII
aufgestellte These, nach welcher der Versuch, Unstim-
migkeiten und Instabilititen innerhalb gegebener Sy-
steme zu beseitigen (Selbstbewegung einer Systemmen-
ge), dadurch erfolgt, daf} ein Teil des umfassenderen Sy-
stemzusammenhanges an einen anderen, mit ihm nicht
tibereinstimmenden Teil angepaft wird, und dafl haupt-
sachlich darin jener Fortschritt besteht, der die Mutation
der judicalen, normativen und axiomatischen Grundla-
gen eines Systems herbeifiihrt. Im vorliegenden Fall heifit
das zum Beispiel, daf} die Stoflgesetze DESCARTES’ mit
denjenigen seiner normativen Prinzipien in Uberein-
stimmung gebracht werden, welche die empirisch-prak-
tische, zumindest aber die experimentelle Verwendbar-
keit der Wissenschaft fordern.

Schlieflich sollte dieses Kapitel zeigen, wie dienlich all-
gemeine wissenschaftstheoretische Betrachtungen (in
diesem Fall iiber den Fortschritt) dazu sein konnen, ein-
zelne historische Prozesse zu interpretieren. Denn das
Mifiverstindnis, dem, wie ich meine, die bisherigen Deu-
tungen des Uberganges von DESCARTES zu HUYGENS un-
terlagen, kommt daher, dafl man geeigneter wissen-
schaftstheoretischer Kategorien ermangelte, mit denen
der bezeichnete Vorgang erhellt werden kann. Und so
konnte man sich von bequem bereitliegenden und nicht
reflektierten Klischees, die hinfort stets wiederholt wur-
den, nicht mehr 16sen.

242



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

X. Die Bedeutung des Historisch-Genetischen
fiir die Relativistische Kosmologie
und die klassische Frage,
ob das Universum eine Idee sei

Im folgenden soll die Diskussion und die Rolle des Aprio-
rischen im Sinne von Kapitel VIII am Beispiel der Relati-
vistischen Kosmologie herausgearbeitet werden, ohne
dafl zunichst die Frage seiner Rechtfertigung dabei eror-
tert wird. Das soll in einem spidteren Abschnitt des vor-
liegenden Kapitels geschehen. Mit der Rechtfertigung
dieses Apriorischen wird sich dann auch das Verhiltnis
der Relativistischen Kosmologie zur Wirklichkeit klaren
und sich damit die alte, von KANT aufgeworfene Frage in
einer neuen und angemessenen Weise beantworten las-
sen: Ist das Universum nur eine Idee?

Daf} hier aus den zahlreichen gegenwirtigen Kosmolo-
gien gerade die Relativistische Kosmologie ausgewihlt
wurde, hat keinen in der Sache selbst liegenden Grund.
Alles, was an dieser demonstriert wird, wiirde sich auch
an jenen zeigen lassen. Aber diese Auswahl erweist sich
doch als vorteilhaft, wenn man sich nicht nur an Spezia-
listen wenden will. Deswegen wurde auch auf eine Ein-
arbeitung der neuesten Entwicklungen auf dem Gebiete
der Kosmologie weitgehend verzichtet, wie sie etwa durch
die Namen HawkiING, PENROSE, WHEELER und andere
angezeigt werden. Diese Entwicklungen erfordern einen
erheblichen technischen Aufwand, der nicht allgemein
vorausgesetzt werden kann.

Die Relativistische Kosmologie stiitzt sich auf die Allge-
meine Relativititstheorie sowie tblicherweise auf das
Postulat des Weltsubstrates und das kosmologische Prin-

243



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zip. Beginnen wir damit und betrachten wir eines nach
dem anderen.

1. Einsteins apriorische Begriindung der
Allgemeinen Relativitdtstheorie

Als EINsTEIN die allgemeine Relativitdtstheorie aufstellte,
da dachte er zunichst gar nicht an die Moglichkeit, die
vorliegenden physikalischen Tatsachen genauer zu be-
schreiben als die bisherige Physik oder gar neue zu ent-
decken. Ihm ging es, wie bereits im Kapitel VIII erwahnt
wurde, vor allem darum, durch eine andersartige Deu-
tung dieser Tatsachen zu einem einbeitlicheren und ein-
leuchtenderen Bild der Natur zu gelangen. Schon zur
Speziellen Relativititstheorie war er auf diese Weise ge-
langt. Dort wollte er den Widerspruch zwischen der
MaxweLLschen Lichttheorie und dem klassischen Grund-
satz der Gleichberechtigung aller Inertialsysteme besei-
tigen. Aber die Spezielle Relativititstheorie, welche dies
leistete, war wieder nicht mit der Gravitationstheorie zu
vereinbaren. Dies gelang erst mit der Allgemeinen Rela-
tivititstheorie, also mit der Einfiihrung eines RIEMANN-
Raumes in die Physik, in dem nicht nur die Inertialsyste-
me, sondern alle Koordinatensysteme gleichberechtigt,
und die Bahnen aller sich frei bewegenden Testkorper
geoditische Linien sind, einerlei ob die Bewegungen in
klassischer Sicht von der Trigheit oder der Schwerkraft
bestimmt werden. Jetzt erst hatte EINSTEIN erreicht, was
er suchte: Ein Konzept zur Entwicklung einer umfassen-
den Theorie, welche die MaxwgLLsche Theorie, die Me-
chanik und die Gravitationstheorie vereinigt.

Da vorlaufig keineswegs feststand, ob gegeniiber denje-
nigen Theorien, die bisher iiber die gleichen Erfahrungs-
bereiche entwickelt worden waren, diejenige von EiN-

244



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STEIN empirische Vorteile bieten wiirde, so sah er eben
darin ihren eigentlichen Vorzug, dafl sie umfassender sei
alsdie anderen. Darin lag ihre eigentliche Rechtfertigung,
ja die einzige, die thm zunichst zur Verfiigung stand.
EinsTEIN lief} sich dabei von dem Grundsatz leiten, daff
die Natur durch einen einheitlichen Zusammenhang be-
stimmt ist. Und dieser Grundsatz ist insofern a priori,
als er niemals falsifiziert werden kann. Das Scheitern jeder
mit seiner Hilfe entwickelten Theorie liefle sich ja damit
erkldren, dafl sie eben gerade nicht jene Einheit der Natur
trafe, welche der Natur in Wahrbeit zugrunde liegt. Man
konnte daher diesen Grundsatz im Sinne KaNTs auch ein
regulatives Prinzip nennen. Es besagte dann lediglich,
daf} wir nach der Einheit der Natur suchen sollen.

Nun wissen wir inzwischen, daf} die Allgemeine Relativi-
tatstheorie auch empirische Vorteile gegeniiber der
NEewTONschen Gravitationstheorie verbuchen kann. Sind
damit EINSTEINs urspriingliche Argumente tberfliissig
geworden? Keineswegs, wie sich aus den vorangegange-
nen Kapiteln ergibt. Denn dort zeigte sich: eine empiri-
sche Bestitigung sagt tiber den /nhalt einer Theorie, also
iber die Wahrheit oder Falschheit dessen, was ihre Axio-
me behaupten, fast nichts aus. Namlich: bestitigen kann
man nur Basissdtze, die aus diesen Axiomen abgeleitet
werden; da nun nach den Regeln der Logik Wahres auch
aus Falschem folgen kann, so diirfen wir jetzt sagen: Es
laft sich der genannten Bestitigung nur entnehmen, dafl
die Natur nicht ausdriicklich ,Nein“ zum Inhalt der
Theorie gesagt hat — aber damit hat sie auch nicht ,Ja“
zu ihm gesagt. Dieser Inhalt braucht daher immer auch
iber solche Bestitigungen hinausgehende Begriindun-
gen und Rechtfertigungen a priori. Sie sind selbst dann
unerlifilich, wenn die Theorie spiter als falsifiziert an-
gesehen wiirde. Denn dann wissen wir nur, dafl die Natur

245



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

irgend etwas aus der Menge der Behauptungen ablehnt,
welche die Theorie enthilt, aber wir wissen nicht was
(Dunem-QuinNEsches-Problem, vgl. Kapitel IV, S. 75).
Und dann ist man wieder darauf angewiesen, u. a. aprio-
rische Griinde anzugeben fiir das, was man behalten und
fiir das, was man aufgeben will.

Aber horen wir EINSTEIN selbst. Seiner Meinung nach ist
es ein ,primitives Ideal“, wenn die Positivisten — und wir
konnten heute erginzen: auch die Popperianer — die ein-
zige Aufgabe der Wissenschaft darin sehen, empirisch
richtige Voraussagen zu machen.! Er hilt es ausdriicklich
fiir moglich, ,daf beliebig viele, an sich gleichberechtigte
Systeme der theoretischen Physik moglich wiren“2. Und
dann mifiten ganz andere als empirische Griinde zur
Auswahl unter ihnen aufgefiihrt werden. Schliefflich
richte sich auch die , Leidenschaft fiir die Forschung“’
vor allem darauf, ,die Realitit“ begreiflich zu machen;
sie richtet sich also insofern auf den Inhalt der Theorie,
iiber den die Beobachtungsdaten aus den genannten
Griinden nicht hinreichend Auskunft geben.* Fiir dieses
in seinen Augen Wichtigste an der Theorie gibt er als Kri-
terium eben jenes vorhin erwahnte regulative Prinzip an,
das mit dem im Kapitel VIII entwickelten Postulat der
Harmonisierung einer Systemmenge wvéllig iberein-
stimmt, namlich ,ein moglichst einfaches Gedankensy-

1 Zitiert aus P. A. ScHiiep: ALBERT EINSTEIN, Stuttgart 1951,
S. 281.

2 A.a. O.S. 282.

3 A.a. O.S.281.

4 A.a. O.S. 281. Was unter ,Realitit“ niher zu verstehen ist,
bleibt im vorliegenden Zusammenhang nebensichlich. Hier geht
es jedenfalls um'den Inbalt der Theorie, also darum, dafl sich ,die
Leidenschaft der Forschung® nicht mit willkiirlichen, vielleicht
sogar unverstindlichen, von Computern in beliebiger Menge er-
zeugten Theorien zufrieden gibt, sondern ein wie auch immer
begriindetes Bild von der Natur entwerfen will.

246



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stem zu suchen, das die beobachteten Tatsachen zu einem
Ganzen verbindet“s. ,Das besondere Ziel, das ich stin-
dig vor Augen hatte“, schreibt er, ,ist die Bildung einer
logischen Einheit im Bereiche der Physik.“®¢ ,In gewis-
sem Sinne halte ich es also fiir wahr, dafl dem reinen Den-
ken die Erfassung des Wirklichen moglich sei, wie es die
Alten getriumt haben.“” Die Beziehung zur Erfahrung
bleibt selbstverstandlich gewahrt; aber die theoretische
Konstruktion, die sich {iber diese wolbt, hat ihren zusitz-
lichen, eigenen und von der Erfahrung unabhingigen
Begriindungs- und Rechtfertigungszusammenhang. Er
gehort offensichtlich zur Selbstbewegung der System-
menge, wie sie im Kapitel VIII beschrieben wurde. ,Die
Ratio gibt den Aufbau des Systems“, lesen wir weiter bei
EnsTEIN.8 Und dies wurde ithm in einem Augenblick
,»vollig evident“,® als er noch davon ausgehen zu miissen
glaubte, ,,dafl zwei wesentlich verschiedene Grundlagen
aufgezeigt werden konnen“, (nimlich die Allgemeine
Relativititstheorie und die Newtonsche Theorie), ,die
mit der Erfahrung weitgehend iibereinstimmen®; von
denen also keine entscheidende empirische Vorteile fir
sich verbuchen konnte.

2. Das Postulat iiber das Weltsubstrat
und das kosmologische Prinzip

Diese beiden Postulate (das sogenannte kosmologische
Prinzip ist nimlich in Wahrheit auch ein Postulat), wer-
den iiblicherweise eingefiihrt, um von der Allgemeinen

81. Hervorhebung vom Verfasser.

xR

73. Hervorhebung vom Verfasser.

0o & N ™ «»n
S dde

0:8.2

O.S. 281.

0. S. 279. Hervorhebung vom Verfasser.
0.S8.2

0O.S8.2

247



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Relativitatstheorie zu einer Relativistischen Kosmologie
zu gelangen.

Das Postulat iiber das Weltsubstrat sagt aus, dafl das Uni-
versum nach Art eines Gases mit gleichmafig verteilter
Materiedichte aufzufassen sei, dessen Molekiile zum Bei-
spiel die Galaxienhaufen sind. Diese Molekiile, die an den
Stromen des Gases teilhaben, sollen sich zu ihrer niheren
Umgebung in Ruhe befinden. Alle Koordinatensysteme
oder Beobachtungspositionen sollen stets als fest verbun-
den mit dem Weltsubstrat gedacht werden.

Das kosmologische Prinzip besagt, dafl die Welt fiir jeden
Beobachter den gleichen Anblick bietet. In der klassi-
schen Physik bedeutet dies genauer, dafl an Punkten mit
gleichen Koordinaten innerhalb der verschiedenen Koor-
dinatensysteme die Materie dieselbe Geschwindigkeit,
denselben Impuls und die gleiche Dichte hat. Im Rahmen
der Allgemeinen Relativititstheorie bedeutet es, dafl,
grob gesprochen, fiir alle Beobachter, die sich mit dem
Weltsubstrat bewegen, die geometrischen Verhaltnisse im
Universum gleich sind."® Um diese Verhiltnisse als iso-
trop und homogen betrachten zu konnen, miissen die
Weltlinien der Galaxienhaufen radial zum Koordinaten-
ursprung des Beobachters hin- oder wegfithren."

'® Das bedeutet genauer: Fiir die Punkte der vier-dimensionalen
Raum-Zeit-Mannigfaltigkeit, die in verschiedenen synchronisierten
Koordinatensystemen (hier: Gestrichenes und Ungestrichenes) glei-
che Werte der Raum-Koordinaten haben, das heifit x; = x;, gilt:
giuv (X, t) = guv (x, t), wobei die guv die Komponenten der Maf3-
tensoren bedeuten mit u,v = 0,1,2,3.

11 Bonpr sieht im kosmologischen Prinzip die Voraussetzungen
dafiir, daf} iiberall im Universum bei gleichen Bedingungen die glei-
chen experimentellen Resultate erzielt werden. Aus diesem Grunde
ist er sogar fir ein gegeniiber dem hier angegebenen verschirftes
kosmologisches Prinzip, das aber nur fiir die Steady-State Theorie
von Bedeutung ist. Vgl. H. Bonpi: Cosmology, Cambridge 1961,
S. 11 ff.

248



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist sogleich zu sehen, dafl auch diese beiden Grundsitze
von dem Gedanken an die Einheitlichkeit, hier konnte
man vielleicht besser sagen: an die Einfachheit der Natur
gepragt sind. Dabei ist wieder zu beachten, dafl dieser
Gedanke, wie schon im Falle der Allgemeinen Relativi-
tatstheorie, nicht abstrakt, sondern in Beziehung auf eine
gegebene Physik, also eine gegebene historische Situa-
tion, entwickelt wird. Das Postulat iiber das Weltsubstrat
sowie das Kosmologische Prinzip entstammen zunichst
dem Zusammenhang der Vorstellungswelt, die durch die
klassische Mechanik gepriagt war. Hier wird nun weiter-
hin das Kosmologische Prinzip innerhalb der Geometri-
sierung der Physik formuliert. Durch dergestalt umfas-
sende Prinzipien entsteht ein Bild vom Universum als
physikalische Einheit. Von dem Gedanken der Einfach-
heit und Einheitlichkeit der Natur beziehen das genannte
Postulat und das genannte Prinzip ihre Uberzeugungs-
kraft. Diese Uberzeugungskraft kann keine empirische
Bestitigung der Relativistischen Kosmologie ersetzen
und keine empirische Falsifikation schlechthin erledigen.
Denn eine solche Bestitigung sagte, wie schon bemerkt,
zu wenig iiber den Inhalt des Postulates und des Prinzips
aus, und der Falsifikation wire nicht zu entnehmen, ob
sie sich gerade auf diese beiden bezieht.

3. Vier mogliche Weltmodelle der Relativistischen
Kosmologie und ibre apriorische Diskussion

Wir haben jetzt alle Voraussetzungen beisammen, aus
denen sich die Relativistische Kosmologie gewinnen lif3t.
Aus dem Postulat iiber das Weltsubstrat sowie aus dem
kosmologischen Prinzip folgt logisch die Form der zeit-
abhingigen Metrik des Weltraumes, ausgedriickt durch

249



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das sog. ROBERTSON-WALKERsche Linienelement.? Setzt
man in die Feldgleichungen der Allgemeinen Relativitits-
theorie die durch dieses Linienelement gegebenen Maf-
tensoren ein, so 1af3t sich schlieflich eine kosmologische
Weltformel ableiten, die mehrere Losungsmoglichkeiten
und damit mehrere mogliche Verliufe der Geschichte
des Universums zulaf}t.!3 Aus diesen seien nun vier Lo-
sungstypen und damit vier mogliche Typen von Welt-
modellen ausgewahlt. Auf alle einzugehen wire tiberflis-
sig, weil in ihnen die gleichen philosophischen Probleme
wiederkehren, wie in den ausgewihlten. Nur diese Pro-
bleme aber sollen im folgenden diskutiert werden. Die
vier Losungstypen lauten:

2 Das kann man sich folgendermaflen verstindlich machen: Dem
Postulat iiber das Weltsubstrat und dem kosmologischen Prinzip
laflt sich entnehmen, daB ggo =1 ist und alle anderen gyy mit
einem Index 4 verschwinden. Aus dem Linienelement ds* = gy
dxt dxV wird dann ds? = dt2+ g; dxidxk, wobei t die Zeit bedeu-
tet und i,k = 1,2,3 sind. Wenn sich ferner gemiff dem kosmologi-
schen Prinzip die geometrischen Verhiltnisse mit der Zeit isotrop
und homogen verindern sollen, so gilt g jk = | R(t) | 2 [;.

R(t) ist dabei ein zeitabhingiger Ausdehnungskoeffizient, der we-
gen der vorhin angegebenen quadratischen Form des Linienele-
mentes quadriert wird. Bei passender Koordinatenwahl ergibt sich
dann das RoBERTSON-WaLKERsche Linienelement

4 = di - [ROP [ + @) + (@dx)]

{1+ 3k () + (&) + (7)),
wobei k die Kriimmungskonstante darstellt, die nur die Werte
—1,0und + 1 annehmen kann.

2 2

13 Diese Weltformel lautet: (j—?) = % -k+ % AR

Hierbei ist C die Energiekonstante, A die in den Feldgleichungen
der Allgemeinen Relativititstheorie auftretende kosmologische
Konstante und c die Lichtgeschwindigkeit. Die verschiedenen Lo-
sungen dieser Gleichung hingen davon ab, welchen der drei mog-
lichen Werte -1,0 oder +1 k annimmt und ob A gréfer als, kleiner
als oder gleich Null ist.

250



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Die Welt existiert seit einer unendlichen Zeit und ist
riumlich endlich. In dieser Zeit hat sie sich entweder
iberhaupt nicht verandert oder sie hat sich ausgedehnt
(EnsTEIN-Modell).

2) Die Welt existiert seit einer endlichen Zeit. Am Anfang
war alles in einem Punkt zusammengedringt, um sich
dann explosionsartig nach einer Art ,,Urknall“ standig
auszudehnen.

3) Die Welt explodierte vor einer endlichen Zeit durch
einen Urknall, aber wenn ihre Ausdehnung einen be-
stimmten Hohepunkt erreicht hat, zieht sie sich wieder
zusammen.

4) Urspriinglich war die Ausdehnung der Welt unend-
lich grof und damit die Materiedichte unendlich klein.
Allmihlich zog sie sich zusammen, aber nach Errei-
chen einer maximalen Dichte dehnte sie sich erneut ins
Unendliche aus.

Wieder 1af3t sich zeigen, dafl es gewichtige, von den em-
pirischen Uberpriifungen unabhingige Griinde gibt, die
fiir oder gegen die einzelnen Weltmodelle sprechen. Da-
bei sollen diese Griinde auch jetzt, von Ausnahmen abge-
sehen, nur aufgefiihrt, aber keiner naheren Priifung un-
terzogen werden. Die Frage, in welcher Weise in solchen
Fillen entschieden werden kann, soll ja erst am Schluf}
dieses Kapitels behandelt werden.

Das Folgende wird stark an Kants Erste Antinomie er-
innern und in der Tat wird diese mehrfach zur Sprache
kommen. Dennoch wird die apriorische Diskussion des
Universums in der Relativistischen Kosmologie zeigen,
dafl KanTts Anspruch, es handele sich bei dieser Antino-
mie um eine notwendige Dialektik der Vernunft, nicht
aufrechterhalten werden kann. Ob das Universum eine

251



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Idee ist oder nicht, das konnen wir daher heute nicht im
Rahmen der KanTtschen Philosophie kliren.

Beginnen wir zunichst mit einem Problem, das alle vier
Weltmodelle betrifft. Sie alle nimlich setzen offenbar eine
universelle Zeit, eine Weltzeit, voraus. In der Tat liegt
eine solche schon im kosmologischen Prinzip. Denn
wenn sich die geometrischen Verhiltnisse im Weltall all-
mihlich in allen Richtungen fiir alle auf die gleiche Weise
verindern sollen, so heifit das auch, zur gleichen Zeit.
Aber eine solche Gleichzeitigkeit, eine solche universelle
Zeit ist relativistisch nur fiir ausgewdhlte Beobachter
moglich, namlich fiir diejenigen, die relativ zur mittleren
Materieverteilung ihrer Nachbarschaft nicht bewegt sind
— und damit sind offenbar jene gemeint, die mit dem
Weltsubstrat mitschwimmen. Der relativistische Grund-
satz von der Gleichberechtigung aller Bezugssysteme
verliert hier seine Bedeutung.

Damit gerdt nun zwar die Relativistische Kosmologie in
keinen Widerspruch zu den Gesetzen der Allgemeinen
Relativitatstheorie, denn es ist ja immer moglich, aus
einer an sich gleichberechtigten Menge von Beobachtern
solche auszuwihlen, die in einer bestimmten Hinsicht
unter bestimmten Bedingungen Gleiches beobachten.
Aber die Frage ist doch zu stellen, mit welchem Recht
man von einer Weltzeit sprechen darf, die nur fiir beson-
dere Bezugssysteme verbindlich sein kann. Und diese
Frage ist selbstverstandlich keine solche, die man allein
mit irgendwelchen Experimenten beantworten kann.

Es ergaben sich zwei einander entgegengesetzte Auffas-
sungen. Die einen verteidigen die Weltzeit, die anderen
lehnen sie ab.

EppINGTON und JEANS zum Beispiel haben sich fiir die
Weltzeit mit Griinden eingesetzt, die darauf hinauslau-
fen, dafl so der durch die Allgemeine Relativititstheorie

252



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hervorgerufene Auseinanderfall zwischen einer wissen-
schaftlichen und einer vorwissenschaftlichen Zeitan-
schauung wieder beseitigt werde.

GODEL dagegen wandte sich gegen eine universelle Welt-
zeit, gerade weil sie ,,von der besonderen Weise abhingt,
in der die Materie und ihre Bewegung in der Welt ange-
ordnet sind“. Denn ,eine philosophische Anschauung®,
bemerkt er, ,die zu solchen Konsequenzen fiihrt, kann
kaum als befriedigend betrachtet werden.“15

Zwei einander entgegengesetzte Meinungen, zwel philo-
sophische Begriindungen. Der Streit kann also nur philo-
sophisch entschieden werden.

Betrachten wir nun die einzelnen Weltmodelle der Rela-
tivistischen Kosmologie der Reihe nach unter dem Ge-
sichtspunkt der von empirischen Uberpriifungen unab-
hingigen Kritik oder Rechtfertigung ihres Inhalts.

Das erste Modell spricht von einer unendlichen Zeit, seit
welcher die Welt existiert. Auch hier stoflen gegensitz-
liche Meinungen aufeinander. Die einen halten eine sol-
che unendliche Zeit a priori fiir moglich, die anderen fiir
a priori unmoglich.

KanT lehnte sie aus logischen Griinden ab. Eine bis zum
gegenwirtigen Zeitpunkt abgelaufene unendliche Zeit
sei ein Widerspruch in sich selbst. Denn damit werde dem
Unendlichen ein Endpunkt gesetzt, eben das Jetzt, den
das Unendliche seinem Begriffe nach gar nicht haben
konne.1®

KANT entging es offenbar, dafl dieser Widerspruch nur
eintritt, weil er schon einen bestimmten Begriff iiber die

14 A. S. EbpiNgTON: Space, Time and Gravitation, Cambridge
1920; J. Jeans: Physics and Philosophy, Cambridge 1942.

15 K. GODEL: Relativititstheorie und idealistische Philosophie, in:
ALBERT EINSTEIN, Hrsg. P. A. ScHivpp, Stuttgart 1951, S. 412.

16 KANT: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.

253



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenz eines Ganzen vorausgesetzt hat. Nach seiner
Auffassung lafit sich nimlich eine solche Existenz nur be-
haupten, wenn es grundsitzlich moglich ist, alle Teile
eines Ganzen vorzufiihren, oder, wie er es auch ausdriickt,
die ,, Synthesis“ dieser Teile zu vollenden. Und eine solche
vollendete Synthesis ist in der Tat mit dem Begriff eines
unendlichen Ganzen unvereinbar. In Wahrheit ist also
KanTs Beweisfithrung gar nicht logisch, wie er glaubte,
sondern erkenntnistheoretisch, nimlich eine solche, die
sich auf die Wirklichkeit einer Sache bezieht.

Dies wird noch deutlicher, wenn man sich an CANTORs
Begriff des Unendlichen erinnert. Dabei kann CANTOR
in diesem Zusammenhang als Kants Gegenspieler be-
trachtet werden. CANTOR hilt die Existenz eines unend-
lichen Ganzen fiir gegeben, wenn es zum Beispiel ein mit
endlichen Mitteln arbeitendes Abzahlverfahren gibt,
jeden Teil dieses Ganzen einer bestimmten Zahl aus der
Reihe der Kardinalzahlen zuzuordnen. Es mufl also
grundsitzlich nur moglich sein, diesem Verfahren ent-
sprechend jeden einzelnen Teil vorzufiihren, aber dafi es
alle sein miissen, wird nicht verlangt. In dieser Sicht ist es
auch kein Widerspruch, von einem unendlichen Ganzen
zu sprechen, das ein letztes abschlieflendes Glied hat. Die
unendliche Reihe der negativen Zahlen, die mit—1 endet,
ist ein Beispiel dafiir.1”?

KANT geht sozusagen von einem extensionalen, CANTOR
von einem intensionalen Begriff eines existierenden Gan-
zen aus. Daf} aber der intensionale logisch unmoglich sei,
kann nicht behauptet werden. Der ganze Unterschied ist,

17 Vgl. hierzu auch das Kapitel ,Infinity and the Actual“ in J. D.
NorTH: The Measure of the Universe, Oxford 1965. NorTH zeigt
auch, wie ein CaNTORsches Abzihlverfahren auf eine unendliche
Menge von Galaxien angewendet werden konnte.

254



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie schon gesagt, ein erkenntnistheoretischer und damit
philosophischer. Man kommt aber auch hier nicht darum
herum, sich mit ihm auseinanderzusetzen, will man tiber-
haupt den Inhalt dieses ersten Weltmodells ernst nehmen,
rechtfertigen oder kritisieren.

Bevor die apriorischen Argumente fiir oder gegen das
zweite Weltmodell genannt werden konnen, ist zuerst
darauf hinzuweisen, dafl es zwei Moglichkeiten gibt, es
zu deuten: Entweder man extrapoliert die ein solches
Modell darstellende Kurve wirklich bis zu dem Punkt, in
dem die ganze Weltmaterie zusammengedringt ist, oder
man betrachtet diesen Punkt als eine Singularitit, die aus
dem tibrigen Weltgeschehen ausgeklammert ist.

Im ersten Fall miifite man zugeben, auf der Grundlage
der bestehenden Physik zu einem Ergebnis zu kommen,
das ihr widerspricht, da es zum Beispiel den Erhaltungs-
gesetzen der Quantenphysik zuwiderlauft. Diese Physik
miifite also nach den Gesetzen der Logik falsch sein (,,aus
A folgt—A“ kann nur zutreffen, wenn ,A“ falsch ist). Im
zweiten Fall vermeidet man zwar logische Schwierigkei-
ten der genannten Art, dafiir aber mufl man in Kauf neh-
men, dafl der Verlauf der Welt in einer endlichen Zeit
nicht iiber die ganze Zeitstrecke physikalisch definierbar
ist. Uber den Anfang der Welt konnte dann also die Phy-
sik nichts aussagen.

Die Streitfrage, die sich hier stellt, lautet nun: Will man
ein Weltmodell gelten lassen, das zu dieser Annahme
zwingt, oder will man es nicht? Wie man sich auch ent-
scheidet, das ist wieder keine empirische Frage, sondern
es hingt davon ab, welche normativen Anforderungen
man an eine physikalische Theorie stellt, welche Leistun-
gen man von ihr fordert. Und freilich hingt diese Erwar-
tung, diese Forderung ihrerseits ab von der Klirung der
Frage, mit welchem Recht man die Natur fiir einen durch-

255



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gingig physikalisch interpretierbaren Zusammenhang
hilt.

Eine weitere philosophische Frage, die man an das zweite
Weltmodell stellen kann, betrifft die endliche Weltzeit.
Ist eine solche a priori moglich oder nicht?

Auch hierzu haben wir eine klassische Auflerung KanTs:
Wenn die Welt erst seit einer endlichen Zeit existiert,
dann miifite ihr eine leere Zeit vorausgegangen sein. In
einer leeren Zeit aber konne nichts anfangen, weil kein
Teil in ihr von dem anderen — und damit meint KanT of-
fenbar das Frither und Spiater — unterscheidbar wire.8
Aber schon der heilige Augustinus hat bemerkt, daf§ die
Annahme, die Welt habe einen Anfang vor einer be-
stimmten Zeit gehabt, keineswegs einschliefit, sie habe
in der Zeit einen Anfang gehabt.1® Die Welt konnte also
ineins mit der Zeit, die zu thr gehort, entstanden sein.
Damit entfillt zwar der Einwand KaNTs, aber dafiir wird
nun wieder gegen Augustinus eingewandt, ein Weltan-
fang wire ein Ereignis ohne Vorginger und damit ,ob-
jektiv unmoglich. Denn die ,,Objektivitit” von Ereig-
nissen liege darin, daf sie in einen kontinuierlichen, kau-
salen Zusammenhang eingeordnet werden konnen.2¢
Die Zustimmung zu dieser Auffassung hingt wiederum
davon ab, ob man wie KanT dem Kausalprinzip eine Art
stranszendentale Bedeutung“ beimif}t oder ob man das
nicht tut.

Wie steht es nun mit der rdumlichen Endlichkeit der Welt,
die in zahlreichen Weltmodellen behauptet wird?

Auch hier ist es freilich nicht zwingend, wenn KaNT, dem

18 KaNT: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.

19 AucusTtinus: De Civitate Dei, XI, 6.

2 Vgl. M. BuncE: The Monist (1962) S. 126. Ferner G. J. WHITROW:
in: British Journal for the Philosophy of Science (1954) S. 215. R.
HaRRE: ebd. (1962) S. 110.

256



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falle der endlichen Zeit entsprechend, mit einer endli-
chen Welt den Gedanken eines leeren Raumes glaubt ver-
binden zu miissen, in dem sie sich befindet, um dann die-
sen Gedanken dadurch ad absurdum zu fithren, daf} ein
leerer Raum ja ,nichts“ se1.2! Dies ist deshalb nicht zwin-
gend, weil die endliche Welt der relativistischen Kosmo-
logie nicht in einen sie umgebenden Raum eingebettet
werden muf3, sich also nicht notwendig in einem unend-
lichen flachen Raum befindet.

Und doch wiirde man es sich zu einfach machen, wollte
man KANT mit der Bemerkung abtun, er habe eben noch
keine andere als die euklidische Geometrie gekannt. Denn
die Frage, ob die euklidische Geometrie eine bevorzugte
oder gar transzendentale Bedeutung gegeniiber anderen
besitzt, ist weder durch den Nachweis der Existenz nicht-
euklidischer Geometrien noch durch die Relativitats-
theorie endgiiltig erledigt. Die Kantianer und die von
DinGLER beeinflufiten Operativisten halten heute noch
daran fest, dafl nichteuklidische Geometrien rein mathe-
matische, fiktive Gebilde seien, die mit der Wirklichkeit
des Weltraumes nichts zu tun haben. Bei den Kantianern
griindet sich diese Auffassung auf eine bestimmte Theorie
der Anschauung, bei den Operativisten auf eine bestimm-
te Theorie der Grundlagen aller Messung. Uber diese
Theorien mag man streiten; aber man widerlegt sie aus
den bereits angegebenen Griinden gewifl nicht dadurch,
dafl man auf die empirischen Erfolge der Relativitdts-
theorie hinweist. Sondern den Argumenten der Kantia-
ner iiber die Rolle der Anschauung und denjenigen der
Operativisten tiber die Rolle der Messung kann nur wie-
der auf dem Gebiete der Theorie der Anschauung und
dem der Messung entgegengetreten werden. Hierauf, so-

21 KANT: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.

257



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie auf KanTs Meinung, daf} ein leerer Raum ebenso wie
eine leere Zeit ein Nichts sei, wird bei der Erorterung des
vierten Weltmodells zuriickzukommen sein.

Das dritte Weltmodell zwingt zu der Frage, ob die darin
beschriebene Oszillation zyklisch ist. Wire dies moglich,
etwa im Sinne von NieTzscHES ewiger Wiederkehr des
Gleichen oder wire dies nicht moglich?

Wenn man den Zeitverlauf durch die Reihe der Weltzu-
stinde bestimmt, die aufeinander folgen, dann bedeutet
die Wiederkehr des gleichen Weltzustandes auch die
Wiederkehr desselben Zeitpunkts. Es gibe dann aber
iberhaupt nichts, nicht einmal eine Verschiedenheit in
der Zeit, worin sich der urspriingliche vom spiteren Zu-
stand unterschiede. Ein in diesem Sinne vollstindig Iden-
tisches konnte also gar nicht wiederkehren.

Der Gedanke der ewigen Wiederkehr des Gleichen liefle
sich zwar retten, wenn man eine absolute, von den Welt-
zustinden unabhingige Zeit einfiihrte. Da die Relativi-
stische Kosmologie jedoch eine solche Zeit nicht zulaf}t —
die universelle, von ausgewahlten Beobachtern abhingige
darf man nicht mit ihr verwechseln —, so ist ihr dieser
Ausweg verschlossen.

Aber ein Zyklus der Oszillation im dritten Weltmodell
muf} gar nicht als Wiederkehr des schlechthin Gleichen,
sondern kann als Wiederkehr des Ahnlichen aufgefafit
werden. Die Oszillation wire ja nur eine Funktion der
Weltzeit ausgewihlter Beobachter und folglich gibe es
auch nur fir diese gleiche Zustande. Dariiber hinaus gilt
selbst fiir sie die geforderte Homogenitit der Umgebung
nur angenihert. So wire es zwar durchaus moglich, das
dritte Weltmodell zyklisch zu deuten; unmittelbar ge-
zwungen ist man aber nicht dazu.

Es wire namlich im Gegenteil denkbar, daff die Welt ei-
nen Anfang hatte, in dem die Materie auf engem Raum

258



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dicht zusammengedringt war und dafl sie nach einer Zeit
grofier Ausdehnung wieder ebenso endet, wie sie begon-
nen hat. Nimmt man dies aber an, so wire freilich nicht
nur die schon vorhin er6rterte Frage zu klaren, ob es ein
erstes, sondern auch diejenige, ob es ein letztes Ereignis
geben kann. Denn offenbar konnte dieses ebensowenig
in die Kontinuitit eines Kausalzusammenhanges einge-
ordnet werden wie jenes.

Betrachten wir abschliefend noch das vierte Weltmodell.
Es setzt an den Anfang und an das Ende der Welt einen
unendlichen, leeren Raum.

Der Grund, warum KANT ihn wie auch eine leere Zeit ab-
lehnt, liegt darin, daf beides kein Gegenstand der An-
schauung sein konne.22 Wie schwach dieses Argument ist,
laft sich schon daran ermessen, dafl KANT an einer ande-
ren Stelle der Kritik der reinen Vernunft ausdriicklich
das Gegenteil lehrt. Dort heifit es namlich, man kénne
»sich niemals eine Vorstellung davon machen, daf kein
Raum sei, ob man sich gleich ganz wohl denken kann,
dafl keine Gegenstinde darin angetroffen werden“23.
Und tiber die Zeit schreibt er: ,Man kann in Ansehung
der Erscheinungen iiberhaupt die Zeit selbsten nicht auf-
heben, ob man zwar ganz wohl die Erscheinungen aus der
Zeit wegnehmen kann.“ 24

Vor allem aber wird man fragen miissen, ob die Behaup-
tung, der leere Raum oder die leere Zeit seien nicht vor-
stellbar, etwas liber deren Existenz aussagt. Der MAcH-
sche Empirismus, der unter Vorstellbarkeit ,mogliche
Erfahrung“ verstand, war iiberzeugt, daf} dies zutrifft
und hat damit bei der Aufstellung der Allgemeinen Rela-

22 KANT: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.
23 KANT: ebd. B. 39.
24 KaNT: ebd. B. 46.

259



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivititstheorie und bei der Absicht, den absoluten Raum,
der ja kein Gegenstand moglicher Erfahrung sein kann,
durch die Gleichberechtigung aller Bezugssysteme aus-
zuschalten, mitgewirkt.

Es ist in diesem Zusammenhang besonders bemerkens-
wert, daf} sich unter bestimmten Bedingungen aus den
EinstEINschen Feldgleichungen doch wieder so etwas
wie ein absoluter Raum ergibt. Vor allem zeigt es sich,
dafl im Falle eines Vakuums, also des Nichtvorhanden-
seins von Materie, die Krimmung der Raumzeit keines-
wegs verschwindet. Der Raum hat also durchaus auch
dort eine Struktur, wo nichts ist, er hat eine Existenz
fiir sich. DE S1TTER zum Beispiel bewies, dafl die kosmolo-
gischen Feldgleichungen eine Losung fiir den leeren Raum
gestatten. Trite in diese ein Testkorper ein, so bewegte
er sich gemaf der inneren Struktur des leeren, also abso-
luten Raumes.25

Es ist sehr bezeichnend, wie die Physiker darauf anspra-
chen.

Die einen, zum Beispiel DickE, versuchten, die Allgemei-
ne Relativititstheorie so zu verindern, dafl dieser Wider-
spruch zu einer hinter dem apriorischen Postulat der
Gleichberechtigung aller Bezugssysteme stehenden em-
piristischen Philosophie wieder aufgehoben werden
kann.26 SYNGE dagegen sah nichts Abschreckendes darin,

25 Bei der ScHwaARzscHILD-Losung der EINsTEINschen Feldgleichun-
gen wird angenommen, daf} es bestimmte ausgezeichnete Bezugs-
systeme gibt, in denen die gy MiNkowski-Werte im Unendlichen
annehmen. Damit spielen hier, worauf A. GRUNBAUM in seinem
Buch ,Philosophical Problems of Space and Time“, Dordrecht
1973, S. 420 hingewiesen hat, die Randbedingungen im Unend-
lichen die Rolle eines NEwToNschen absoluten Raumes.

26 R. H. Dicke: Cosmology, Mach’s Principle and Relativity,
in: C. DEwITT und B. S. DEwitr (Hrsg.): Relativity, Groups and
Topology, New York 1964, S. 222-236.

260



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf} der absolute Raum sozusagen im Schofle der Allge-
meinen Relativititstheorie wieder auftauchte, wenn sich
dies nur konsequent aus der Allgemeinen Relativitats-
theorie ergibt, deren einheitlicher Begriindungszusam-
menhang damit unmittelbar nicht angetastet wird.?’
Dicke und SYNGE verteidigen in diesem Falle nur aprio-
rische Grundsitze. Denn es geht hier ja gar nicht um em-
pirische Schwierigkeiten, in welche die Allgemeine Rela-
tivititstheorie gekommen ist, sondern ausschlieflich
darum, daf} gewisse mathematische Folgerungen aus ihr
Aussagen iiber den Raum zulassen, die a priori annehm-
bar oder nicht annehmbar zu sein scheinen. Es geht nicht
um Entscheidungen aus Erfahrung, sondern fiir Erfah-
rung, namlich um die theoretischen Voraussetzungen fiir
die Deutung und Beschreibung der Wirklichkeit.

Dies war auch bei NEwTON nicht anders. Er hatte die Exi-
stenz des absoluten Raumes nicht experimentell bewie-
sen, obgleich er dies glaubte. Dessen Existenz machte
sich seiner Meinung nach dadurch bemerkbar, daf§ relativ
zum Raum beschleunigte Korper Wirkungen, zum Bei-
spiel Fliehkrifte, zeigen. Aber spitestens seit der Aufstel-
lung der Allgemeinen Relativititstheorie wissen wir, dafl
Fliehkrifte relativ zum absoluten Raum nur ein mogli-
ches, der klassischen Physik zugrunde liegendes Dex-
tungsschema sind.

Nach dieser Aufzihlung der wichtigsten apriorischen
Griinde, die bei der Begrindung und Beurteilung des
Inhalts der Relativistischen Kosmologie unvermeidli-
cherweise diskutiert werden miissen, sei nun untersucht,
wie es mit der empirischen Uberpriifung dieser Theorie
steht. Dabei sei einer der interessantesten Fille beispiel-
haft herausgegriffen.

27 J. L. SYNGE: Relativity: The General Theory, Amsterdam 1960.

261



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Uber die Schwierigkeiten, die
Relativistische Kosmologie zu falsifizieren

An dieser Stelle bietet sich ein weiterer Anlaf}, sich mit
Porrers Philosophie auseinanderzusetzen. Da er es fiir
das Wichtigste halt, dafl Theorien falsifizierbar sind und
einer empirischen Uberpriifung zugefiihrt werden kon-
nen, gehort fiir ihn alles andere, was zur Aufstellung von
Theorien fiihrt, in das Gebiet der Psychologie, der Wis-
senschaftsgeschichte und des metaphysischen Glaubens.
Mit einer wissenschaftlichen Begrindung habe das nichts
zu tun.

So schreibt Porper in seiner ,Logik der Forschung:
» . . . das Aufstellen der Theorien, scheint uns einer logi-
schen Analyse weder fihig noch bediirftig zu sein.“28
Zwar sei wissenschaftliche Forschung ,psychologisch
gesehen, ohne einen wissenschaftlich indiskutablen, also,
wenn man will, ,metaphysischen‘ Glanben an . . . manch-
mal hochst unklare . . . Ideen wohl gar nicht moglich . . .
Dennoch halten wir es fiir die wichtigste Aufgabe der Er-
kenntnislogik, einen Begriff der empirischen Wissen-
schaft anzugeben, der . .. insbesondere auch eine klare
Abgrenzung gegeniiber diesen  historisch-genetisch
manchmal so forderlichen metaphysischen Bestandteilen
gestattet.“2°

Im Gegensatz hierzu zeigten die vorangegangenen Be-
trachtungen, welche iberragende und entscheidende
Rolle apriorische, also nicht auf Erfahrung beruhende
Griinde gerade bei der wissenschaftlichen Rechtfertigung
des Inhalts von Theorien, hier der Relativistischen Kos-
mologie, spielen. Aber damit nicht genug. Der folgende
Abschnitt soll dariiber hinaus zeigen, dafl die Prozesse,

28 K. R. PorrEr: Logik der Forschung, Tiibingen 21966, S. 6.
29 A.a. O.S. 13. Hervorhebung vom Verfasser.

262



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die als empirische Uberpriifungen am Ende des wissen-
schaftlichen Unternehmens stehen, von den apriorischen
Uberlegungen, die seinen Anfang begriinden, gerade
nicht abzugrenzen sind, wie PorrER das glaubt. Wenn
also diese keine Begriindungen lieferten, so auch nicht
jene. Was zum Aufstellen einer Theorie fiihrt, ist daher
genauso wenig wie das, was zu ihrer Priifung gehort, wis-
senschaftlich indiskutabel, blofler Glaube, unklar oder
lediglich von psychologischer und historisch-geneti-
scher Bedeutung, sondern es ist ganz im Gegenteil einer
der wichtigsten Gegenstande der ,,Erkenntnislogik“.

Aus der Relativistischen Kosmologie 1afit sich eine Glei-
chung ableiten, welche die Abhingigkeit der beobacht-
baren Strahlungsenergie einer Galaxie von der Rotver-
schiebung seines Lichtes bestimmt. Diese Gleichung ent-
hilt drei Losungstypen, je nachdem, ob die in ihr auf-
tretende Kriimmungskonstante die Werte — 1, O oder
+ 1 hat.3® Man konnte dann von einer Falsifikation der

30 Ausgangspunkt ist die aus der Relativistischen Kosmologie ab-
leitbare Gleichung

ly = = .

° 4rx RyZs2(w) (1+2)?
Hierin bedeutet |, die zur Zeit t, bei einem Beobachter auftre-
tende Lichtenergie einer Galaxie pro Zeit- und Flicheninhalt; L,
ist die gesamte zur Zeit t; ausgestrahlte Lichtenergie desselben
Nebels; 47t R2 s 2(w) driickt die Fliche der Wellenfront der Kugel-
welle dieses Lichtes zum Zeitpunkt t, im RIEMANN-Raum aus;
dabei ist k die Krimmungskonstante (-1, 0, +1); (1+z) be-
zeichnet die Rotverschiebung. Nun ist nach dem WEBER-FECHNER-
schen Gesetz die Beziehung zwischen der wahrgenommenen Hellig-
keit m und der Strahlungsenergie | gegeben durch die Gleichung:
m = -2,5 log l,. Somit ergibt sich durch die Logarithmierung
der obigen Ausgangsgleichung: m = M + 5 log R, + 2,5 log 47
+ 5 log sk (w) + 5log (1 + z), wobei M = —2,5log L;. Es geht
also darum, eine Beziehung zwischen dem beobachtbaren m und
dem beobachtbaren z herzustellen, wobei das Argument ® von
sk wiederum von z abhiangt.

263



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Relativistischen Kosmologie sprechen, wenn die Kurve,
die sich aus den gemessenen Daten der beiden genannten
Parameter ergibt, mit keiner der drei Losungstypen zu
vereinbaren ist.

Die Gewinnung dazu hinreichender Daten ist zwar beim
gegenwirtigen Stand der Teleskoptechnik noch nicht
moglich; doch hat dies keine grundsitzliche Bedeutung.
Eine solche kommt dagegen dem folgenden zu: Die er-
wihnte Gleichung liefert nimlich die liberpriifbare Be-
ziehung zwischen der beobachteten Strahlungsenergie
und der Rotverschiebung nur dann, wenn man das Po-
stulat einfithrt, daff entweder alle Galaxien gleich viel
Strahlung zu allen Zeiten abgeben oder dafl diese Strah-
lung wenigstens bei allen auf die gleiche Weise von der
Zeit abhingt.3! Dieses Postulat ist aber nichts anderes als
ein besonderer Fall des kosmologischen Prinzips, wo-
nach die Zustinde in der Welt tberall die gleichen sein
sollen.

Nehmen wir nun an, unsere Teleskoptechnik wire bereits
gentigend entwickelt, und wir gelangten mit den erwihn-
ten Daten zu einer Kurve, durch welche die Relativisti-
sche Kosmologie falsifiziert wird. Wir konnten diese Fal-
sifikation bestreiten, indem wir das Postulat, das sie
iberhaupt erst moglich gemacht hat, aufgeben. Dann

! Dicin Anm. 30, S. 263 erwihnte Beziehung zwischen dem beob-
achtbaren m und dem beobachtbaren z ld3t sich in der angegebenen
logarithmischen Gleichung nur gewinnen, wenn u.a. M in einer
Weise als konstant angesehen wird, so dafl die Strahlungsenergie
der Galaxien entweder fiir alle Zeiten die gleiche ist oder die gleiche
Zeitabhingigkeit aufweist. Auch die anderen Tests der Relativi-
stischen Kosmologie, wie zum Beispiel der Dichtetest, der Alters-
test usf. gehen von dhnlichen, auf dem kosmologischen Prinzip
beruhenden Voraussetzungen aus. Fiir die hier behandelte Frage
der Falsifikation bietet also der Strahlungstest nicht etwa eine
Ausnahme.

264



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiirden wir freilich in Kauf nehmen, dafl die Theorie im
vorliegenden Fall nicht mehr falsifizierbar ist. Entschlos-
sen wir uns aber doch, die Falsifikation anzuerkennen,
dann bedeutete dies, mit dem genannten Postulat gerade
jenen Teil der gemachten theoretischen Voraussetzungen
beizubehalten, fir den am wenigsten einleuchtende
Griinde sprechen. Denn daf, bei allem Glauben an die
Homogenitit der Welt, auch noch alle Galaxien ein so
monotones Verhalten zeigen sollen, das heif}t doch wohl,
das kosmologische Prinzip ein wenig arg zu strapazieren.
Aber wie immer man sich auch hier verhalten mag: In je-
dem Falle hingt die Entscheidung iiber die Falsifikation,
ja uber die Falsifizierbarkeit der Theorie davon ab, wie
man zu dem allgemeinen Prinzip steht, das schon bei der
Aufstellung der Theorie eine entscheidende Rolle gespielt
hat. Man kann alsoin der Tat den ,, Anfang“ einer Theorie
von threm ,, Ende“ nicht einfach trennen; beides ist viel-
mehr unl6slich miteinander verkniipft. Quod erat de-
monstrandum. Damit kann aber das strenge Abgren-
zungskriterium, das PopPEr zwischen Wissenschaftli-
chem und Nichtwissenschaftlichem aufgestellt hat, nicht
aufrecht erhalten werden. Denn es beruht ja auf der An-
nahme, daf} eine solche Trennung zwischen dem empi-
risch Falsifizierbaren und dem nicht empirisch Falsifi-
zierbaren moglich ist.

5. Zur Rechtfertigung des Apriorischen
in der Relativistischen Kosmologie

Fassen wir zusammen: Die Relativistische Kosmologie
beruht auf der apriorischen Annahme von der Einheit-
lichkeit und Einfachheit der Natur. Uber die moglichen
Weltmodelle, welche diese Theorie liefert, muf teils mit

265



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empirischen, teils mit apriorischen Griinden geurteilt
werden. Wihrend aber auch im ersten Fall Apriorisches,
namlich die soeben genannte Annahme, eine entschei-
dende Rolle spielt, kann im zweiten Falle selbst eine
nachtrigliche empirische Uberpriifung, weil sie iber den
Inhalt der Theorie nicht hinreichend Auskunft gibt, das
einmal a priori gefillte Urteil uiber diesen nicht einfach
ersetzen oder schlechthin entkriften.

Bezeichnet man daher mit PoprPER apriorische Griinde
als blof psychologisch interessanten, wissenschaftlich
aber undiskutablen Glauben, dann versinkt darin mit-
samt der Relativistischen Kosmologie die gesamte Phy-
sik. Denn diese Griinde lassen sich in der Relativistischen
Kosmologie nur besonders deutlich hervorheben, sie
sind aber tiberall nachweisbar.

Wenn wir nun die Frage nach der Rechtfertigung der
apriorischen Grundsitze in der Relativistischen Kosmo-
logie stellen, so zeigt sich erneut, daf} sie im genauen Wi-
derspruch zu Porrer nur mit Hilfe des von ihm so ab-
schitzig behandelten Historisch-Genetischen zu beant-
worten ist. Dabei werden wir klar erkennen, wie auch
hier sich ein Fortschritt I und ein Fortschritt IT im Sinne
von Kapitel VIII vollzieht und der Rechtfertigungszu-
sammenhang innerhalb einer gegebenen Systemmenge
auftritt.

Wie dem Vorangegangenen zu entnehmen ist, 1aflt sich
die historische Situation, die EINSTEIN vorfand, folgen-
dermaflen beschreiben: Gegeben waren die Unverein-
barkeit zwischen der Speziellen Relativititstheorie und
der Gravitationstheorie NEwTONs sowie das Postulat
von der Einfachheit der Natur. Dies alles vorausgesetzt,
ergab sich fiir EINsTEIN die Notwendigkeit, die Spezielle
Relativititstheorie und die Gravitationstheorie mitein-
ander in Einklang zu bringen. Dies gelang mit dem aprio-

266



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rischen Postulat der Gleichberechtigung aller Bezugssy-
steme, das zur Allgemeinen Relativititstheorie hinfiihr-
te.32 Und darin lag, mit Hinblick eben auf die gegebene
Lage und im Einklang mit dem Postulat der Harmonisie-
rung der gegebenen Systemmenge, dessen Rechtferti-
gung. Nun war eine neue Lage gegeben. Sie bestand er-
stens wieder aus dem Postulat der Einfachheit der Natur,
zweitens nun aber zusitzlich aus der Allgemeinen Relati-
vititstheorie. Daraus ergab sich die weitere Notwendig-
keit, die Allgemeine Relativititstheorie mit der Kosmo-
logie zu vereinen. Hieraus sowie aus der Gedankenwelt
der klassischen Mechanik folgen das Postulat tiber das
Weltsubstrat und das kosmologische Prinzip. Auch sie
finden damit eine durch die Lage begreifliche Rechtferti-
gung a priori, die durch keinerlei empirische Daten er-
setzt werden kann. Wollte man aber auch noch das Postu-
lat der Einfachheit der Natur, das sich hier durch alles
wie ein roter Faden hindurchzieht, gerechtfertigt sehen,
dann miifite man sehr viel weiter zuriickgehen, nimlich
zu den geistigen Umwilzungen, die zur Auflosung des

32 Die Aprioritit des Grundsatzes von der Gleichberechtigung der
Bezugssysteme ldfit sich, abgeschen davon, daf} er durch die An-
wendung des apriorischen Postulates von der Einfachheit der Natur
in der soeben beschriebenen Lage, in der sich EINSTEIN befand, zu-
stande kommt, auch so deutlich machen. Man kann es zwar als eine
empirische Tatsache ansehen, dafl in der Umgebung unserer Erde kein
Unterschied zwischen Schwere- und Trigheitsbeschleunigung feststell-
bar ist. Dies beruht auf der experimentell gut abgesicherten Gleichheit
von trager und schwerer Masse. Aber diese experimentelle Tatsache
erméglicht nur, begriindet aber nicht die Gleichberechtigung der Be-
zugssysteme, fiir die ja vorausgesetzt werden muf}, daf§ der genannte
Unterschied in jedem lokalen LorENTZ-System an jeder Stelle und zu
jeder Zeit des Universums verschwindet. Bleibt man bei der euklidi-
schen Geometrie, so ist er da; wihlt man einen RiEMANN-Raum, so lif}t
er sich aufheben. Das eine wie das andere ist also ein Beschreibungs-
oder Deutungsschema, das Erfahrungen zugrunde gelegt wird, das aber
selbst nicht auf Erfahrung beruht.

267



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nominalismus und eines christlich-mythischen Welt-
bildes gefiihrt haben. Denn dort wurde das Universum ja
gerade nicht fiir einheitlich — einfach angesehen. (Es war
weder homogen noch isotrop, es hatte ein Oben und Un-
ten, ein Links und Rechts, den Himmel, die Erde und die
Holle.)
Auch die verschiedenen Argumente, die a priori fiir oder
gegen die einzelnen, aus der Relativistischen Kosmologie
“ableitbaren Weltmodelle sprechen, konnen nur mit Hin-
blick auf eine bestimmte Lage, konnen nur situationslo-
gisch im Sinne von Kapitel VIII beurteilt werden. Man
wird KanT, der alle moglichen Weltmodelle verwarf,
weitgehend recht geben miissen, wenn man von der aprio-
rischen Raum-Zeitphilosophie NEwTONs und der be-
sonderen philosophischen Problemlage ausgeht, in der
sich KanT befand. Nur darin hatte er Unrecht, daf§ er die
apriorischen Grundlagen der newtonischen Philosophie
und diese von ihr weitgehend mitbestimmte Problemlage
fiir notwendig und damit fiir alle Zeit durch die Vernunft
gegeben hielt. Eine vollig veranderte Situation findet man
vor, wenn man zur Relativistischen Kosmologie tiber-
geht. Auf der Grundlage der apriorischen Postulate der
Allgemeinen Relativititstheorie (Gleichberechtigung
aller Bezugssysteme), des Postulates liber das Weltsub-
strat und des kosmologischen Prinzips rechtfertigen sich
nun alle jene apriorischen Argumente, die fiir jedes ein-
zelne der vier Modelle der Relativistischen Kosmologie
sprechen und keines von ihnen von vornherein ausschlie-
fen. Denn jetzt kann ja iiberhaupt erst die Kritik an der
Endlichkeit der Welt, soweit sie auf der Voraussetzung
der alleinigen Geltung der euklidischen Geometrie be-
ruht, mit Hinweis auf das neue apriorische Recht, relati-
vistisch auch gekriimmte Riume annehmen zu diirfen,
zuriickgewiesen werden; jetzt spricht fiir die intensionale

268



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Definition unendlicher Mengen, daf} sie sich im Gegen-
satz zur extensionalen harmonisch in die Relativistische
Kosmologie fiigt; und jetzt spricht alles fiir eine philoso-
phische Auffassung, welche die Bedeutung der Anschau-
ung und der Kausalitit in der Kosmologie einschrinket, in-
dem sie diese Bedeutung in jenem apriorischen Gesamt-
zusammenhbang und Rechtfertigungszusammenhang er-
wigt, dem die Relativistische Kosmologie entspringt und
den sie selbst darstellt.

Die Rechtfertigungen, von denen hier die Rede ist, haben
also gewifl wieder die Schwiche, auf eine bestimmte Si-
tuation und nu#r auf diese bezogen zu sein; dariiber hin-
aus ergeben sie sich daraus noch nicht einmal zwingend,
wie in einer streng logischen Folgerung. Andere Moglich-
keiten, a priori auf eine Situation zu reagieren, sind kei-
neswegs ausgeschlossen. Mehrere Theorien stehen mei-
stens zu einer bestimmten Zeit im Wettbewerb mitein-
ander. So gibt es aufler der Relativistischen Kosmologie
noch zahlreiche andere moderne Kosmologien wie die
neuere NEwTONsche Kosmologie, die Steady-State Theo-
rie, diejenigen von EDDINGTON, DIRAC, JORDAN usf. Und
schlieflich verlieren Apriorismen auch noch ihre Recht-
fertigung, wenn die historische Lage, mit der sie verbun-
den sind, durch eine ganz andere abgel6st wird. Fir zwin-
gend oder gar allgemein notwendig konnen sie also in der
Regel nicht gehalten werden.

Aber zwischen absoluter Geltung einerseits und vollstdn-
diger, , wissenschaftlich indiskutabler Willkiir oder blo-
flem ,,Glauben® andererseits gibt es eben, wie auch hier
gezeigt werden sollte, noch ein Mittleres: Namlich ein
rationales, begreifliches, intersubjektiv nachvollziehba-
res, apriorisches Argumentieren mit Hinblick auf eine
bestimmte historische Situation. Wir miissen uns auch
hier von der Zwangsvorstellung frei machen, daff Aprio-

269



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

risches mit Ewig-Giltigem, Transzendentalem gleich-
zusetzen ist. Wir miissen erkennen, dafl es selbst in die
Bewegung des Geschichtlichen hineingerissen und den-
noch dadurch keineswegs zu etwas Empirischem wird.
An dieser Bewegung haben selbstverstandlich auch empi-
rische Argumente Anteil. Aber liber demjenigen, was sich
durch Beobachtung als Bestitigung oder Falsifikation
ergibt, wolben sich gewaltige, davon weitgehend unab-
hiangige, apriorische Konstruktionen, die sich stindig
verschieben, verindern, umgestalten und eigene Wirkun-
gen oft revolutiondrer Art ausiiben.

Damit aber 1af3t sich jetzt abschlieflend die Frage beant-
worten, ob das Universum nur eine Idee ist.

6. Ist das Universum nur eine Idee?

KANT stiitzte seine Uberzeugung, dafl die Welt nur eine
Idee sei, auf folgende Schlufifolgerung:

1) Die Welt hat entweder einen Anfang in der Zeit und ist
in riumlichen Grenzen eingeschlossen, oder dies ist
nicht der Fall, ,sondern® sie ,ist sowohl in Ansehung
der Zeit als des Raumes unendlich“33,

2) Es ist logisch falsch, dafl die Welt unendlich ist; und es
ist erkenntnistheoretisch falsch, daff sie endlich ist.

3) Da die Aussage tiber das Univerum in 1) eine vollstin-
dige Disjunktion darstellt, beide Glieder dieser Dis-
junktion aber falsch sind, so laf3t sich iiberhaupt keine
wahre Aussage iiber das Universum machen. Das Uni-
versum ist also nur eine Idee in dem Sinne, daf} seinem
Begriff keine Wirklichkeit an sich entspricht; und es ist
eine unvermeidliche Dialektik der Vernunft, durch
welche dies bewiesen wird.

33 KaNT: Kritik der reinen Vernunft, B 455.

270



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie schon erwihnt, tritt diese Dialektik nur dann ein,
wenn man u. a. von der apriorischen Raum-Zeitphiloso-
phie NEwTONSs ausgeht. Legt man die Relativistische Kos-
mologie zugrunde, so verschwindet die vollstindige Dis-
junktion der ersten Pramisse in KanTs Schluf}folgerung.
Ferner lassen sich, wie gezeigt, die gegebenen Weltmodel-
le nicht logisch, sondern nur philosophisch widerlegen.
Uberdies konnen sie auch Gegenstand empirischer Uber-
priifung sein. Und schliefllich wird heute wohl niemand
mehr behaupten wollen, die NEwtoNsche Physik sei ein
notwendiges Ergebnis der Vernunft.

Damit bricht Kants Dialektik zusammen. Dennoch zeigt
das Beispiel der Relativistischen Kosmologie, dafl man
auch heute noch vom Universum als einer Idee sprechen
mufl. Aber nicht, weil jedes Modell, das man von ihm ent-
wirft, notwendigerweise falsch ist, sondern weil jedes
Modell dieser Art nur eine apriorische Konstruktion ist,
fiir deren Inhalt es niemals einen hinreichenden empiri-
schen Beleg geben kann. Solche Konstruktionen sind da-
her weder an sich falsch, noch an sich wahr, und sie sind
mit vorangegangenen oder spiteren Schopfungen auch
nur insoweit vergleichbar, als die Lage selbst vergleichbar
ist, der sie entstammen.3* Trotzdem haben sie, in den vor-
hin angegebenen Grenzen, ihre empirische, vor allem
aber historisch-apriorische Begriindung und Rechtferti-
gung. Der letzteren wegen sind sie als Ideen daher auch
ein Teil der Welt, in der wir geschichtlich jeweils leben,
ein Teil unseres Selbstverstindnisses in ihr. Denn dafiir
ist es von grofler Bedeutung, wie uns das Universum in

# NorTH: a. a. O. S. 407, schreibt: ,... we have found no evi-
dence of immortality in the natural sciences. None has an absolute
and permanent value. The individual theory of cosmology is neither
true nor false: like any other scientific theory, it is merely an instru-
ment of what passes for understanding.“

271



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer bestimmten Lage — beinahe — zwingend erscheint.
Und damit ist die Idee des Universums ein Teil #nserer
Wirklichkeit. Wollte man einwenden, diese Wirklichkeit
sei dann doch nur ein Schatten von uns, so wire zu erwi-
dern: Ein Schatten aber, iiber den wir, als unseren Schat-
ten, nicht springen konnen. Und schliefllich: Was wiren
wir ohne den Schatten? Ein Gespenst.35

Die letzten beiden Kapitel sollten die Betrachtungen des
Kapitels VIII iiber die Struktur geschichtlicher Prozesse
an einigen einschligigen Beispielen der Wissenschaftsge-
schichte vertiefen. Wir miissen uns aber jetzt noch ein-
mal ausfiihrlicher mit der Frage der Wahrheit beschafti-
gen. Zwar ergab sich schon, daff von einer bestindigen
Anniherung an so etwas wie die absolute Wahrheit — ein
alter Traum der Wissenschaften — kaum die Rede sein
konne. Aber es konnte durch die Poprpersche Philosophie
der Eindruck entstanden sein, dafi eine logisch einwand-
freie Verwendung des Wahrheitsbegriffes mit einer histo-
ristischen Auffassung, wie sie hier vertreten wird, unver-
einbar ist. Diesem Irrtum soll jetzt entgegengetreten
werden.

35 Fiir die Durchsicht des Manuskriptes fir dieses Kapitel und
wertvolle Ratschliage hierfiir danke ich Herrn Professor Dr. VoL-
KER WEIDEMANN, Institut fiir theoretische Physik der Universitit
Kiel.

272



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XI. Kritik am Wahrheitsbegriff

in der Popperschen Philosophie und
der Wahrheitsbegriff in der historistischen
Theorie der empirischen Wissenschaften

PorpER stitzt sich auf Tarskis Theorie der Wahrheit.!
Dessen Formulierung ,,P ist wahr genau dann, wenn p“
andert er allerdings ab in ,,P entspricht den Tatsachen
genau dann, wenn p“. ,P“ bedeutet hierbei einen sprach-
lichen Ausdruck, ,p“ die korrespondierende Tatsache.
Von Tarsk1 ibernimmt PoPPER auch die drei Mindest-
forderungen, die man an eine solche Wahrheits- und Kor-
respondenzaussage richten muf, soll sie widerspruchsfrei
und moéglich sein: Erstens, sie muf} in einer Metasprache
formuliert sein, in der man tiber die Ausdriicke der ent-
sprechenden Objektsprache, zum Beispiel ,,P*, sprechen
kann. Zweitens, in der Metasprache miissen alle Tatsa-
chen beschrieben werden konnen, welche die Objekt-
sprache ebenfalls beschreiben kann, zum Beispiel p. Drit-
tens mufl die Metasprache Ausdriicke wie ,entspricht
den Tatsachen® enthalten. So i}t sich dann auch definie-
ren, was eine wirkliche Tatsache ist, namlich: ,,p ist eine
wirkliche Tatsache genau dann, wenn P wahr ist“.

Nun konnen wir zwar, meint POPPER, niemals sicher wis-
sen, ob etwas wahrist. Aber mit Hilfe von Tarskis Theorie
der Wahrheit glaubt er doch, einwandfrei von einer An-
naherung an die Wahrheit sprechen zu diirfen.

Hierzu definiert POPPER zuerst den Gehalt einer Aussage

! Zu Porrers Theorie der Wahrheit vgl. K. R. PorpER: Objektive
Erkenntnis, Hamburg 1973; ders.: Conjectures and Refutations.
The Growth of Scientific Knowledge, London 1965.

273



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a. Dieser besteht in der Klasse aller logischen Folgerungen
aus a. Ist also a wahr, so enthilt diese Klasse nur wahre
Aussagen. Ist aber a falsch, so gibt es in ihr ebenso wahre
wie falsche Aussagen. (Zum Beispiel: ,Es regnet immer
am Sonntag“ ist falsch, aber die Folgerung, dafl es am letz-
ten Sonntag geregnet hat, kann wahr sein.) Unter dem
Wahrheitsgehalt von a versteht PoPPER entsprechend die
Klasse der logischen Folgerungen wahrer Sitze aus a, un-
ter dem Falschheitsgehalt aber die Klasse der logischen
Folgerungen der falschen Sitze daraus.

Angenommen nun, zwei Theorien t; und t, sind mitein-
ander vergleichbar. In diesem Falle ist t,, wie POPPER be-
merkt, dann und nur dann der Wahrheit niher oder ent-
spricht besser den Tatsachen als t;, wenn

a) der Wahrheitsgehalt, aber nicht der Falschheitsgehalt
von t, denjenigen von t, tibertrifft,

b) der Falschheitsgehalt, aber nicht der Wahrheitsgehalt
von t; denjenigen von t, tibertrifft.

Bezeichnen wir nun ein denkbares Maf} des Wahrheits-
gehaltes (Truth-Content) von a mit Cty(a) und ein ent-
sprechendes Maf} des Falschheitsgehaltes (Falsity-Con-
tent) mit Ctg(a), so konnen wir eine Formel fiir die Wahr-
heitsahnlichkeit (Verisimilitude) von a, Vs(a), finden:

Vs(a) = pfCtr(a) — Ctr(a).

(Diese Definition hat PoprEr spiter verbessert, worauf
hier aber nicht eingegangen werden mufi.)

Eine Theorie hiatte maximale Wahrheitsihnlichkeit, wenn
sie allen wahren Tatsachen entspricht; sie wire dann nach
PorpER absolut wahr. In Wirklichkeit aber konnten wir
immer nur von einer mehr oder weniger grofien Wahr-
heitsihnlichkeit reden und entsprechend von einer An-

274



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niherung an die Wahrheit. Die objektive Wahrheit, die
absolute Wahrheit und die Wahrheitsahnlichkeit nennt
PorrER eine regulative Idee.

1. Kritik an Poppers metaphysischem Realismus
und der Wabrheitsbegriff der

historistischen Wissenschaftstheorie

Es ist sonderbar, daff PopPER und seine Anhanger ernst-
haft glauben konnen, rein logische Analysen und Defini-
tionen, wie sie soeben aufgefiihrt wurden, konnten den
»metaphysischen Realismus“ stiitzen. Denn die Logik
vermag nichts iiber die Wirklichkeit auszusagen, der me-
taphysische Realismus aber besteht doch in der Behaup-
tung, dafl eine bewufltseinstranszendente Wirklichkeit
an sich existiert, eben jene, die wir in immer groflerer An-
niherung erkennen kénnen. Was TaRrsk1r und POPPER in
der Tat gezeigt haben, das ist, dal man logisch einwand-
frei: iber Wahrheit und Wahrheitsihnlichkeit sprechen
kann — aber mehr nicht.

So l4f8t sich leicht einsehen, dafl ihre exakten Definitionen
auch mit anderen Erkenntnistheorien und nicht nur mit
dem metaphysischen Realismus vereinbar sind. Betrach-
ten wir zum Beispiel eine zu diesem geradezu entgegenge-
setzte Auffassung, nimlich diejenige des metaphysischen
Idealismus von BERKELEY. Da er von dem Grundsatz aus-
geht ,esse est percipi®, ,Sein ist Wahrgenommenwer-
den, soist auch eine Tatsache nur das von einem Subjekt
Wahrgenommene und sonst nichts. Wir konnten also mit
BERKELEY fiir ,, Tatsache“ ,, Wahrgenommenes“ einsetzen
und entsprechend formulieren: ,, P entspricht dem Wahr-
genommenen genau dann, wenn p“. Alle von TARskI fiir
Wahrheitsaussagen geforderten Mindestforderungen

275



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiren auch hier erfiillt, selbst wenn eine solche Formu-
lierung zunichst befremdlich klingen mag. Aber man
muf} sich nurklar machen, daf} fiir BERKELEY p eben nichts
anderes ist als etwas Wahrgenommenes. Wer hitte auch
je daran zweifeln konnen, dafl BERKELEYs , esse est per-
cipi“ als solches und seine davon ableitbare Meinung
iber Tatsachen, Wahrheit usf. rein logisch als méglich
betrachtet werden muf}, wie immer auch sonst man dazu
stehen mag?

Mit erkenntnistheoretischem Inhalt wird Tarskis und
Porrers Definition der Wahrheit also erst dann erfiillt,
wenn geklirt ist, was unter , Tatsache“ und ,einer Tat-
sache entsprechen zu verstehen ist. Diesen Begriff aber
deutet POPPER, wie insbesondere schon in den Kapiteln
Vund X zum Ausdruck kam, im Sinne eines naiven Empi-
rismus und Realismus.

Gehen wir nun von dem hier vertretenen Standpunkt aus,
daf} Tatsachen etwas sind, was durch Wahrnehmung #nd
historisch bedingte Apriorismen zustande kommt. Nen-
nen wir dies einmal kurz ,gedeutete Wahrnehmung®.
Nehmen wir hinzu (vgl. Kapitel IV), dafl ,einer Tat-
sache entsprechen stets auch bedeutet, bestimmte judi-
cale Bedingungen voraussetzen. Der Satz ,P entspricht
den Tatsachen genau dann, wenn p“, mifite also in dieser
Auffassung explizit heiflen: ,,P entspricht der gedeuteten
Wahrnehmung unter den und den judicalen Vorausset-
zungen genau dann, wenn p“.

Fassen wir die Apriorismen einer bestimmten Wahrneh-
mungsdeutung gemafl Kapitel VIII als ein System von
Grundsitzen S zusammen, so ist also offenbar der Aus-
druck ,entspricht den Tatsachen“ immer nur in Bezie-
hung auf ein gegebenes S moglich. Anders ausgedriickt,
»ist wahr“ bedeutet ,,ist wahr in S“. Explizit: ,, P ist wahr
genau dann, wenn p“ ist zu tibersetzen in ,P ist wahrin S

276



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genau dann, wenn p“. Auch hier ist die vollige Uberein-
stimmung mit TARskis rein logischen Forderungen er-
sichtlich. Denn es wird ja nur gefordert, daf} die semanti-
sche Metasprache auch eine metatheoretische Sprache ist,
also nicht nur solche Ausdriicke wie ,,ist wahr“ oder ,ent-
spricht den Tatsachen“ enthalten muf}, sondern auch ,ist
wahr in S¢.

Aber nicht nur der Porper-Tarskische Wahrheitsbegriff,
sondern auch PoprpErs Definition von ,, Anniherung an
die Wahrheit“ ist mit anderen Erkenntnistheorien als
dem metaphysischen Realismus vereinbar. Diese Defini-
tion stiitzt sich auf den Wahrheits- bzw. Falschheitsgehalt
einer Aussage a, sowie auf die Vergleichbarkeit von Theo-
rien. Verstehen wir also zum Beispiel, wie es hier gesche-
hen ist, unter dem gewihlten Mafl des Wahrheitsgehaltes
Ctr(a) explizit Cty(a) in S und unter dem gewihlten
Maf des Falschheitsgehaltes explizit Ctg(a) in S, so miis-
sen wir auch, der PorPErschen Definition folgend, in ent-
sprechender Weise von einer Wahrheitsihnlichkeit in S
sprechen: Vs(a) in S = pg(Ctr(a) — Ctg(a)) in S. Das be-
deutet, dafl wir die mehr oder weniger grofie Wahrheits-
dhnlichkeit von a unter den Bedingungen von S behaup-
ten. Und wie wir von Wahrheit selbst dann einwandfrei
sprechen konnen, wenn sie nur auf ein bestimmtes S be-
zogen ist, so auch unter der gleichen Bedingung von An-
niherung an die Wahrheit.

Das einfachste Beispiel bietet die im Kapitel VIII erlau-
terte Explikation oder Fortschritt I. Sie besteht ja u. a.
darin, daf} sich der Wahrheitsgehalt einer Theorie erkenn-
bar vermehrt, indem man immer mehr wahre Sitze aus
ihr abzuleiten vermag — sei es durch genauere Bestim-
mung der in ihr auftretenden Konstanten, sei es durch
verbesserte mathematische Methoden fiir die Erreichung
bestitigungsfihiger Prognosen usf. Wir konnen dann

277



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durchaus sagen, dafl die Wahrheitsidhnlichkeit in S immer
mehr zunehme. Aber dasselbe trifft auch dann zu, wenn
Theorien durch Uberlappung von Teilbereichen der ih-
nen jeweils zugehorigen S vergleichbar sind.

Ein elementarer Fall bestiinde darin, daff die Theorie t,
auf S, die Theorie t, auf S’ beruht und S eine Untermenge
von S’ ist. Hier konnte es dann sein, dafy Vs(a') in S’ grofler
als Vs(a) in S ist, und auch hier diirften wir von einer gro-
feren Anniherung an die Wahrheitin S’ alsin S sprechen.
An der notwendigen Beziehung auf ein S dnderte sich da-
bei aber nichts.

Wie gesagt ist der Begriff der Annaherung an die Wahr-
heit nur fiir Theorien, soweit sie vergleichbar sind, also
nur in Beziehung auf ein S, das ihnen gemeinsam uber-
lappend angehort, moglich. Die in den vorhergegange-
nen Kapiteln systematisch begriindete wie historisch dar-
gelegte Mannigfaltigkeit sich ausschlieflender, inkom-
mensurabler oder nur ,familiendhnlicher* S schliefit es
aus, insgesamt von einer Anniherung an die Wahrheit
durch die Wissenschaft zu sprechen. Man kann von einer
solchen Anniherung immer nur in Beziehung auf ein
bestimmtes S sprechen.

Weder der Begriff der Wahrheit noch derjenige der An-
niherung an sie ist also notwendig mit demjenigen eines
metaphysischen Realismus, mit demjenigen einer absolu-
ten Wahrheit verbunden. Im Gegenteil. Auch die hier
vorgetragene Theorie historisch-apriorischer Festset-
zungen und Systemmengen ist mit diesen beiden Begrif-
fen durchaus vereinbar.

Entsprechend konnen wir nun auch im Rahmen dieser
Theorie von einer regulativen Idee sprechen, nimlich
einer solchen, die dazu fithrt, immer mehr Explikationen
an einer Theorie durchzufiihren, immer mehr und immer
bessere Bestitigungen fiir sie zu suchen oder eine Theorie

278



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Hinblick auf eine wvergleichbare immer besser ab-
schneiden zu lassen. Freilich, gesetzt selbst, es gelinge
uns, dabei eine maximale Wahrheitsihnlichkeit zu errei-
chen, so daf} unsere Theorie schliefilich allen in thr mog-
lichen Tatsachen entspricht — was auch immer dies ei-
gentlich heiflen mag —, so konnten wir dennoch nicht si-
cher behaupten, diese Theorie sei folglich absolut wahr.
Denn es ist ja stets logisch denkbar, daff Gleiches mit einer
anderen vergleichbaren Theorie ebenfalls erreichbar
ware. Wir hitten dann zwei oder mehr vollkommen be-
friedigende Weltdeutungen. Logisch denkbar aber ist
dies deswegen, weil die Menge der Tatsachen, die eine
Theorie bestitigen, mit der Menge der Tatsachen, die
eine andere Theorie bestitigen, nicht identisch ist; weil
tiberdies die zur Priifung von Theorien herangezogenen
Basissitze im Rahmen verschiedener Theorien auch ver-
schieden interpretierbar sind. Ein Gleichnis: Nehmen wir
an, wir konnten die Welt vollkommen richtig beschrei-
ben, wenn wir entweder eine rote oder eine blaue Brille
aufsetzen, sonst aber nicht. Im ersten Falle wire alles rot,
im zweiten alles blau. Wie konnten wir wissen, daf§ eines
von beiden das absolut wahre Bild der Wirklichkeit lie-
fert?

Auch Porrer gibt ein Gleichnis. Er beschreibt die abso-
lute Wahrheit als einen Gipfel, der stets in den Wolken ist.
Sollten wir ihn erreichen, so wiifiten wir es nicht. Aber die
absolute Wahrheit sei etwas Objektives, das nicht davon
beriihrt werde, ob wir sie erkennen konnen. Es wire also
méglich, um noch einmal das vorige Beispiel aufzugrei-
fen, dafd , wirklich“ alles blau ist, wir kdnnten nur niemals
entscheiden, ob dies der Fall ist oder nicht. Darauf wire
zu bemerken: Eine absolute Wahrheit dieser Art wire
tir uns vollkommen bedeutungslos. Dagegen ist es fiir
uns von grofier Bedentung, Wahrheit und Wahrheitsihn-

279



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit in einem S festzustellen, und wir konnen dies
wohlbegriindet und objektiv tun. Zum Beispiel ist der
Satz ,Wenn ich die mikrophysikalische Theorie T mit-
samt gewissen instrumentalen und judicalen Annahmen
voraussetze, so befindet sich an dieser Stelle eine Elektro-
nenwolke®, mit jeder nur wiinschenswerten Genauigkeit
und Gewif$heit empirisch wahr oder falsch und in dieser
seiner Wahrheit oder Falschheit objektiv — namlich fiir
alle — erkennbar. Aber er bezieht sich nicht auf einen ab-
soluten Gegenstand, sondern auf einen solchen, der nur
durch die Beziehung auf eine Menge von Grundsitzen
gegeben ist. Die absolute Wahrheit und die Anniherung
an eine absolute Wahrheit ist also weder erkennbar, noch
von irgendwelcher Bedeutung. Dagegen ist eine Wahrheit
und Wahrheitsanniherung in einem gegebenen S sowohl
erkennbar, als auch von Bedeutung, als auch objektiv zu
begriinden.

Hier wird wieder deutlich, dafl die Popperianer einen
yrelationalen Wabrheitsbegriff< (relational auf ein S) mit
einem ,relativistischen“ verwechseln, der alle Erkennt-
nis in Willkiir, Beliebigkeit und blofle Behauptung ver-
dreht. Der relationale Wahrheitsbegriff hat ferner mit
Skeptizismus und Agnostizismus nichts zu tun, sondern
zeigt vielmehr die Bedingungen auf, unter denen allein
objektive Wahrheit, wenn auch nicht bedingungslose,
also absolute, moglich ist. Wer wollte leugnen, daff wir
wahre Dinge sehen, obgleich alle Welt weif3, dafl unsere
Beobachtungen von der besonderen Konstruktion unse-
rer Augen und Sehnerven abhingen? Sie sind wahr unter
der Bedingung des Sehapparates und erlernter Sehge-
wohnheiten.

PorPER unterscheidet vier verschiedene Wahrheitstheo-
rien: Die Korrespondenztheorie, das ist diejenige, die er
selbst vertritt (Wahrheit eines Satzes als Korrespondenz

280



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu den Tatsachen), die Kohdarenztheorie, die nur auf die
innere logische Widerspruchsfreiheit und den logischen
Zusammenhang eines Systems achtet, die Evidenztheorie,
fur die Wahrheitswissen und objektive Wahrheit un-
trennbar sind und die pragmatische Theorie, fiir die
Wahrheit in der Niitzlichkeit liegt. Alle Theorien aufler
der Korrespondenztheorie hilt er fiir subjektivistisch
und meint, daf} sie die fiir die Wahrheit notwendige Be-
ziehung zur Objektivitit verfehlen. Die Kohirenztheo-
rie verfehlt die Beziehung zur bewufitseinstranszenden-
ten Wirklichkeit, die Evidenztheorie iibersieht, dafl die
Wahrheit zuerst an sich vorliegt und dann erst gefunden
wird, die pragmatische Theorie verkennt, daf} der Erfolg
nichts iiber die Wahrheit einer Sache aussagt. Demgegen-
iiber ist festzustellen, dafl die von mir hier vorgeschlagene
Theorie erstens eine Korrespondenztheorie ist, soferne
sie die Korrespondenz mit den Tatsachen, allerdings in
S, fordert; sie ist zweitens eine Kohirenztheorie, soferne
sie von dem gegebenen S erwartet, dafl es zur Harmoni-
sierung einer gegebenen Systemmenge beitragt, daf} also
dieses S, als Bedingung moglicher empirischer Wahrheit
und moglicher Anniherung an die Wahrheit diese Sy-
stemmenge von Unklarheiten oder Widerspriichen be-
freit und umfassende Zusammenhinge in ihr aufschliefit;
sie ist drittens eine Evidenztheorie, soferne sie die grund-
satzliche objektive Erkennbarkeit von Wahrheit und da-
mit auch einen Grund, von Wahrheit iiberhaupt zu spre-
chen, verlangt; und sie ist viertens schlieflich eine prag-
matische Theorie von Wahrheit, weil sie nur von jener
Wahrheit zu sprechen erlaubt, die, als erkannte oder er-
kennbare Beziehung auf ein gegebenes S innerhalb einer
gegebenen Systemmenge Teil der Welt ist, in der Men-
schen jeweils praktisch handeln und objektiv Wirklich-
keit erfahren.

281



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Popperianer behaupten schliefllich, nur die regula-
tive Idee der absoluten Wahrheit ermdégliche wissen-
schaftlichen Fortschritt und ermutige ihn. So weit ich
sehe, ist das der eigentliche Grund, der sie auf diese Idee
gebracht hat. Dem wird hier die regulative Idee einer
Wahrheit in S entgegengesetzt, ferner einer Anniherung
an diese Wahrheit in S (Fortschritt I) und schlie8lich ei-
ner optimalen Gestaltung dieses S als Bedingung mogli-
cher Erfahrung im Rahmen einer gegebenen System-
menge (Fortschritt II). Verglichen mit dieser Idee ist
Porpers Fortschrittsziel iiberspannt. Einen Gipfel be-
steigen zu wollen, von dem man niemals wissen kann, ob
man thn erstiegen hat —um in seinem Gleichnis zu bleiben
—, ist eher frustrierend als ermutigend. Dagegen wird der
Fortschritt ein sinnvoller Gedanke, wenn man sich Ziele
setzt, von denen man mit Gewiflheit wissen kann, ob man
sie erreicht hat. Die Idee einer absoluten Wahrheit ist also
nicht nur bedeutungslos, sondern es erweist sich auch, daf§
der einzige von den Popperianern angegebene Grund, an
ihr festzuhalten, alles andere als stichhaltig ist. Wir kon-
nen nicht erwarten, dafl das Licht, in dem wir die Dinge
sehen, das Licht der Dinge selbst ist; wir konnen aber er-
warten, dafl die Natur uns in diesem Licht erscheint, dafl
sie in diesem Lichte sichtbar wird und uns zeigt, wie sie
wirklich darin aussieht. Wer mehr will, verlangt ein Gott
zu sein oder eine gottliche Offenbarung zu haben. Eine
absolute Wahrheit miifite sich auf das Ding an sich be-
ziehen. Eine empirische Theorie damit in Verbindung zu
bringen, wie es die Popperianer versuchen, entbehrt der
einleuchtenden Begriindung.

282



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Wahrbeit der historistischen
Wissenschaftstheorie selbst

An dieser Stelle ist nun auf eine gewif} entscheidende Fra-
ge einzugehen, namlich: Wie steht es mit der Wahrheit der
historistischen Wissenschaftstheorie selbst? Ist auchsie nur
wahr in einem S als Teil einer historischen Systemmenge
und damit selbst kiinftig dem Schicksal méglicher Mu-
tation unterworfen? Wire dies der Fall, so wire sie nicht
widerspruchsfrei. Denn gerade indem sie in die Selbst-
bewegung einer Systemmenge hineingerissen wiirde,
mufite ja das, was sie behauptet, Geltung behalten. Ihre
Lehre wiirde also gerade dadurch bestitigt, dafl sie (durch
Mutation) aufgehoben wird. Oder ist sie gar absolut
wahr? Wie liefle sich indessen eine solche Anmaflung, die
einzige Ausnahme unter allen anderen der Geschichtlich-
keit verfallenen Theorien zu sein, rechtfertigen?

Blicken wir noch einmal zuriick und erinnern wir uns der
einzelnen Abschnitte ithrer Begriindung. Im Kapitel III
ergab sich auf Grund einer rein logischen Analyse, daf}
Basissitze, Theoreme (Naturgesetze) und Axiome einer
empirischen Theorie apriorische Festsetzungen zur not-
wendigen Bedingung haben. Im Kapitel IV wurden solche
Festsetzungen ebenfalls auf Grund einer logischen Ana-
lyse systematisiert und in Kategorien zusammengefafit.
Aber auch diese Einsicht bedarf keiner Erfahrung, dafl
jene Festsetzungen weder logisch, noch transzendental,
noch willkiirlich begriindet werden kénnen und daf folg-
lich nur noch eine Moglichkeit iibrig bleibt, sie nimlich
in einer geschichtlichen Lage zu begriinden. Weiter er-
gab sich im Kapitel VIII—im Kapitel XIII wird dies noch
ausfiihrlicher behandelt werden —, dafl eine solche ge-
schichtliche Lage, soll sie ein Gegenstand der Wissen-
schaft sein, nur in axiomatischen Theorien und damit als

283



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Systemmenge beschreibbar ist. Es wurde schlief8lich eben
dort logisch gezeigt, worin eine begriindete Entwicklung
(Explikation) und Verinderung (Mutation) einzig be-
stehen kann, die sich innerhalb solcher wissenschaftlich
konstruierter Systemmengen abspielen mufy (Harmoni-
sierung von Systemmengen). Und am Ende von all diesen
logischen Uberlegungen, die sich insgesamt aus dem Be-
griffe einer mit axiomatischen Theorien arbeitenden em-
pirischen Wissenschaft ergaben, stand die Schlufifolge-
rung, daf$ Geschichte, wissenschaftlich gesehen, als eine
Art Selbstbewegung von Systemmengen aufgefafit wer-
den mufs.

Die empirischen Beispiele aus der Geschichte der Wissen-
schaften, die in den vorangegangenen Kapiteln aufge-
fiihrt wurden, dienten somit nur zur Illustration und
Veranschaulichung, nicht aber zur Begriindung der hi-
storistischen Wissenschaftstheorie. Diese Beispiele haben,
von threm wissenschaftsgeschichtlichen Wert ,an sich®
abgesehen, eine propadeutische Bedeutung im Sinne von
Kapitel IV.

Die historistische Wissenschaftstheorie ist also weder
empirisch noch transzendental wahr, sondern behauptet
eine logische Wahrbeit, die von der Art eines Wenn-
Dann-Satzes ist. Man konnte ihr die Kurzfassung geben
(vgl.auchKapitelIX,S.241,zweiter Absatz): Wenneseine
empirische Wissenschaft gibt, dann betrachtet sie die
Geschichte ausdriicklich oder unausdriicklich als eine
Geschichte sich selbst bewegender Systemmengen. Diese
logische Wahrheit ist als solche immer giiltig, also nicht
selbst geschichtlich — der am Anfang dieses Abschnittes
aufgezeigte Widerspruch kann sie daher nicht betreffen.
Auf der anderen Seite aber ist sie doch insofern an eine
geschichtliche Bedingung gekniipft, als der Gegenstand,
auf den sie sich bezieht, eben die Wissenschaft, wieder ver-

284



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schwinden konnte. Sie behielte dann freilich ithre Geltung
— aber sie hatte buchstablich ihre Aktualitit eingebiifit,
sie wire obsolet.

Wenn aber die Wissenschaft dadurch verschwinde, dafl
sie einer anderen Artder Betrachtungsweise Platz machte,
so wire dieser Vorgang freilich aus der Sicht der neuen
Betrachtungsweise zwar ein Vorgang in der Geschichte,
aber er wire nicht mehr systemgeschichtlich beschreib-
bar wie es typisch fiir die Wissenschaft ist. Was Geschichte
zum Beispiel in mythischer Deutung sein kann, wird im

Kapitel XV behandelt werden.

3. Einige zusdtzliche kritische Bemerkungen
zum neueren Popperianismus

Diesem Kapitel seien abschlieflend noch einige ergin-
zende Bemerkungen zur Kritik am Popperianismus hin-
zugefligt.

Zwei hauptsichliche Thesen, die gegenwirtig von Philo-
sophen an der London-School of Economics (LSE) ver-
treten werden, mochte ich dabei herausgreifen.2 Sie
lauten:

1) Der Falsifikationismus — dies ist nur ein anderes Wort
fir ,Popperianismus“ — ist dem Induktivismus des-
wegen uberlegen, weil er durchgingig deduktivistisch
ist und weil er Goopmans Paradox vermeidet. (Was
darunter zu verstehen ist, wird spiter verdeutlicht
werden.)

2 Diese Thesen wurden von ihnen wihrend eines durch die Thys-
senstiftung unterstiitzten Symposiums vorgetragen, das im Juli 1975
auf Schloff Kronberg stattgefunden hat. Dort waren fast alle Ver-
treter der PoPPER-LakaTOSschen Philosophie an der LSE anwe-
send.

285



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) Keine Tatsache, die bei der Konstruktion einer Theorie
verwendet wurde, kann diese Theorie bestitigen.

Beginnen wir mit der ersten These. Sie wird folgender-
maflen begriindet: Echte wissenschaftliche Folgerungen,
sagen die LSE-Philosophen, schreiten entweder deduktiv
fort von Priamissen, die Vermutungen enthalten, zu prif-
baren Schluf}folgerungen, oder von einer gepriiften und
falsifizierten Schlufifolgerung zur Verneinung einer Men-
ge vom Priamissen, aus denen jene abgeleitet wurde.
Darauf ist zu erwidern, daf}, wie sich gezeigt hat, auch
jede Falsifikation einige Pramissen hat, wie zum Beispiel
Axiome bestimmter Theorien liber die Beobachtung.
Sind nun diese Primissen ebenfalls Vermutungen, und
dies wird von den LSE-Philosophen nicht geleugnet, so
ist auch die Falsifikation nur eine Vermutung. Diese Ver-
mutung kann rein willkiirlich sein, und dann wire die
Falsifikation praktisch bedeutungslos; oder der Wissen-
schaftler hat einige Griinde fiir diese Vermutungen —
dann aber kann man Induktionen gar nicht vermeiden.
Wenn man zum Beispiel einen Stab verwendet, um eine
Messung auszufiihren, so wird man gewdhnlich nicht er-
warten, daf§ er sich verindert hat, seit er zum letzten Mal
benutzt wurde. Diese Erwartung aber, die man nicht ver-
meiden kann, wenn die Messung einen Sinn haben soll,
wird meistens von fritheren Erfahrungen abhingen und
damit induktiv sein. Was also ist tatsachlich gegeniiber
den Induktivisten gewonnen worden? Die Falsifikatio-
nisten haben thnen vorgeworfen, Verifikationen zuge-
lassen zu haben, die nur Vermutungen enthalten kdnnen;
aber mit demselben Recht konnten die Induktivisten den
Spieff umdrehen und den Falsifikationisten vorwerfen,
Falsifikationen zu gestatten, die ebenfalls nur Vermutun-
gen, oder, noch schlimmer, liberhaupt bedeutungslos
sind.

286



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der zweite Grund, warum die LSE-Philosophen meinen,
daf} der Falsifikationismus dem Induktivismus iiberlegen
sei, besteht in der Annahme, nur der Induktivismus werde
durch Goopmans Paradox betroffen. Dieses Paradox
besteht in folgendem: Man definiert zuerst das Wort
»grot* folgendermaflen: Etwas ist grot, wenn entweder
zum Zeitpunkt t eine Priifung zeigte, daf} es griin ist oder
wenn es, falls es zum Zeitpunkt t nicht geprift wird, rot
ist. Nun wird der Satz ,Alle Smaragde sind griin® mit
dem Satz ,Alle Smaragde sind grot“ verglichen. Dabei
stellt sich heraus, dafl paradoxerweise beide gleicher-
maflen induktiv bestitigt werden, denn offenkundig ist
jede induktive Bestitigung des ersten auch eine solche
des zweiten. Nun ist es aber nicht wahr, dafl dieses Para-
doxon nur den Induktivismus, nicht aber den Falsifika-
tionismus trifft. Wenn wir einen Smaragd untersuchen
und wenn das Ergebnis zum Zeitpunkt t, lautet: ,Der
Smaragd ist nicht griin“, dann wurde die Hypothese
»Alle Smaragde sind grot* falsifiziert; wenn aber das Er-
gebnis zum Zeitpunkt t, lautet: ,Der Smaragd ist grin®,
dann ist die Falsifikation gescheitert und die Hypothese
wurde, laut Porrer, bekriftigt. Die LSE-Philosophen
sehen also offenbar nicht, dal Goopmans Paradox gar
nicht in erster Linie das Problem des Induktivismus be-
trifft, sondern eher das Problem, wie man ein echtes von
einem Pseudo-Gesetz unterscheiden kann. So zeigt uns
auch Goopmans Paradox klar, daf} es nicht geniigt, mit
PorrERr zu definieren: Ein Gesetz ist ein Satz, der falsifi-
zierbar sein mufl. Denn ,,alle Smaragde sind grot* ist ein
Satz, den man in der Tat falsifizieren kann, den aber nie-
mand ernstlich fiir ein echtes Gesetz halten wird. Dieses
Paradox trifft also beide: Induktivisten und Falsifikatio-
nisten.

Im iibrigen ist zu bemerken, daf§ die strenge Ablehnung

287



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Induktivismus mit der allgemeinen Regel der Pop-
perianer unvertriglich ist, die bereits im Kapitel V be-
handelt wurde, dafl nimlich eine Theorie oder ein For-
schungsprogramm besser und fortschrittlicher sei als
andere, mit ithr im Wettstreit liegende, wenn sie durch
mehr Tatsachen bestitigt wird als diese. Denn diese Regel
kann selbst nichts anderes als eine solche der Induktion
sein. Soll sie doch zum Ausdruck bringen, daf§ ein derar-
tiges Programm als fortschrittliches mehr fiir die Zukunft
erwarten 1aflt, auch mehr Unterstiitzung verdient — und
zwar aus dem induktiven Grunde, dafl es bisher so be-
sonders erfolgreich war!

Und schlieflich noch ein letztes Wort hierzu. Das soeben
zitierte Fortschrittskriterium versagt vollig fiir die Deu-
tung von Ubergingen, wie sie das im Kapitel IX analy-
sierte Beispiel DEscARTES-HUYGENS zeigt. Denn da geht
es ja zunichst gar nicht um Theorien tiber Tatsachen,
sondern um die Erarbeitung normativer Kriterien dafiir,
worin Uberhaupt eine wissenschaftliche Theorie bestehen
soll. Es ist der Ubergang von einer rein rationalistischen
Mechanik zu einer empirischen Mechanik. Das Kriterium
der Popperianer kann also in diesem Fall erst zur Geltung
kommen, wenn die letztere schon eingefiihrt ist. Eine
Deutung jener so eminent wichtigen wissenschaftsge-
schichtlichen Prozesse, die in der Erarbeitung von Meta-
theorien und wissenschaftstheoretischen Systemen be-
stehen, wo erst darum gerungen wird, ob und in welchem
Ausmafle Tatsachen eine Rolle zu spielen haben oder
was tiberhaupt als Tatsache anzuerkennen ist oder nicht,
1R3¢ sich in der PorrErschen Philosophie nicht geben.
Ich fasse zusammen: Durch die aufgefiihrte Regel wider-
sprechen die Popperianer erstens ihrem eigenen radikalen
Antiinduktivismus, zweitens ist diese Regel unklar (was
ist eine Tatsache?) und drittens erfafit sie gerade einen

288



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der wichtigsten Felder des Fortschritts nicht — namlich
den Fortschritt von einer Metatheorie zur anderen (der
sich andererseits, wie die vorangegangenen Kapitel zei-
gen, mit den hier bereitgestellten Mitteln der Theorie
historischer Systemmengen deuten 1if}t).

Betrachten wir noch kurz die zweite der aufgefithrten
Thesen der LSE-Philosophen. Sie verweisen dabei als
Beispiel auf den Versuch, die NEwtonsche Theorie da-
durch zu verbessern, dafl sie an die von der Allgemeinen
Relativitatstheorie richtig vorausgesagte Perihelbewe-
gung des Merkur angepafit wird. Dieser Versuch sei zu-
riickzuweisen, weil die Kenntnis der Tatsache dieser Be-
wegung bei der Konstruktion der verbesserten Theorie
NEewToNs verwendet wurde. Dagegen laf3t sich folgendes
einwenden. Nehmen wir an, dafl jemand in einer fernen
Zukunft, in der die Geschichte der Wissenschaft vollig
vergessen worden ist, zwei Biicher ausgribt: Eines, das
die verbesserte Theorie NEwTons und eines, das die Theo-
rie EINsTEINs enthilt. Kein Zweifel, daf er beide fiir voll-
kommen iquivalent, weil in gleicher Ubereinstimmung
mit den Tatsachen, halten wird. Dies zeigt, dafl der Aus-
druck , Verwendung einer Tatsache bei der Konstruk-
tion einer Theorie® irrefiihrend ist. Er scheint einen logi-
schen Zirkel anzudeuten. Aber in Wahrheit bezieht sich
derjenige, welcher die Relativititstheorie der verbesser-
ten Theorie NEwTONs vorzieht, weil EINSTEIN sie auf-
stellte, ohne dabei nach der Bewegung des Merkur zu
schielen, in keiner Weise auf das Kriterium , Unterstiit-
zung durch eine Tatsache“, sondern auf etwas ganz ande-
res, namlich auf eine zeitliche Prioritit: EINSTEIN war es,
der zuerst die fragliche Perihelbewegung ableitete, nicht
NEewTON. Eine groflere wissenschaftliche Rechtfertigung
ist darin jedoch nicht erkennbar — denn am Ende stehen
ja wieder beide im Einklang mit der Wirklichkeit. Dies

289



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alleine ist entscheidend. Die Geschichte der Herstellung
dieses Einklanges 1st demgegeniiber ohne Bedeutung. Im
ibrigen: Wenn man, wie die LSE-Philosophen, an die
absolute Wahrheit glaubt, mit welchem Recht sollte man
dann iiberzeugt sein, daf} eine an bekannte Tatsachen an-
gepafite Theorie nur deswegen falscher oder auch nur
weniger wahr sein mufl als eine andere, weil sie, im Ver-
gleich zu dieser, nicht gleich ins Schwarze traf?

290



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XII. Kritik
an der Sneed-Stegmiillerschen Theorie
wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse
und des wissenschaftlichen Fortschritts

SNEED-STEGMULLER gehen davon aus, daff man eine
Theorie mit Hilfe der Definition eines mengentheoreti-
schen Pridikates darstellen kann, welches die mathema-
tische Struktur dieser Theorie beschreibt.?

Als Beispiel lafit sich die klassische Partikelmechanik auf-
fihren (KPM). Man kann sagen:

KPM (x) «> es gibt Mengen P, T, ein’s, ein m und ein T
(in Worten: ,x ist eine KPM“ genau dann, wenn es eine
Menge P usf. gibt), so dafd gilt:

1) x = <P, T,s,m, > (in Worten: x ist eine Struktur mit
P, T usf., wobei die Menge P Partikel, die Menge T
Zeitpunkte, s die Funktion des Ortsvektors, m die
Funktion der Masse und f die Funktion der Kraft
bedeuten).

2) P ist eine endliche, nichtleere Menge.

3) T ist ein Intervall reeller Zahlen.

4) s ist die Funktlon des Ortsvektors mit Dy) =P x T
und Dyi(s) € TR3. (D1 ist der Definitions- oder Argu-
mentbereich von 5, ,, X" bedeutet das cartesische
Produkt. M. a. W.: Im Definitionsbereich von 3 ist
jedem Partikel die Zeitspanne T zugeordnet. Dif
ist der Bildbereich von s, also dasjenige, worauf die

' Vgl. W. StEGMULLER: Theorie und Erfahrung, 1973. Ders.:
Theoriendynamik und logisches Verstindnis, in: W. DiEDERICH
(Hrsg.): Beitrage zur diachronen Wissenschaftstheorie, Frankfurt
a. M. 1974.

291



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion's abbildet. ®* bedeutet die Menge der Tripel
reeller Zahlen. ,D1f € ®*“ heifit also: Der Bildbereich
Di[, nimlich derjenige der Menge der Ortsvektoren, ist
eine Untermenge der Menge der Tripel reeller Zahlen —
denn jeder Ortsvektor wird ja durch drei reelle Zahlen,
nimlich seine Koordinaten, bestimmt.)

5) m ist eine Funktion mit Di(m) = P und Dyj(m) <P,
wobei m(u;) > 0 fir alle u € P. (,,ueP“ bedeutet: u
ist ein Element der Menge P.)

6) Tist eine Funktion mit Dy(f) = P X T X N (wobei N
die Menge der natiirlichen Zahlen bedeutet, auf welche
die Anzahl der auf ein Teilchen wirkenden Krifte
abgebildet wird) und Dyy (T) < TR3. Ferner ist fir alle
uePundteT %g(u,t,i) absolut konvergent (d.h., die

Summe der absoluten Betrage hat einen Grenzwert).

7) Fiir alle u e P und alle te T gilt: m(u)xD2(u,t) = Zeg
(u,t,1) (wobei D? die zweite zeitliche Ableitung von s
bedeutet. Es handelt sich hier also um die bekannte
Gleichung: Masse X Beschleunigung = Kraft.)

Von dieser rein mengentheoretischen Definition konnte
man nun nach SNEED-STEGMULLER zu einer empirischen
Behauptung gelangen, wenn man sagen diirfte: Es gibt
eine Anwendung a dieser Struktur auf wirkliche Systeme.
Zum Beispiel habe das Sonnensystem eine solche Struk-
tur. Empirische Sitze dieser Art haben demnach die all-
gemeine Form: a hat eine Struktur, die eine bestimmte
Theorie definiert (zum Beispiel eine KPM) oder kiirzer,
a hat ein S, wobei S das Fundamentalgesetz der Theorie
genannt wird.

In einem zweiten Schritt wird nun von SNEED-STEGMUL-
LER definiert, was man unter einer theoretischen GrofSe

292



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu verstehen habe. Theoretische Grofien, sagen sie, sind
solche, die theorienabhingig gemessen werden. Das soll
nach ihrer Auffassung bedeuten, daff die Ermittlung der
Werte dieser Groflen von einer vorherigen erfolgreichen
Anwendung eben derjenigen Theorien abhingt, in wel-
cher diese Groflen vorkommen. So seien zum Beispiel in
der KPM nur Kraft und Masse theorienabhingig, Ortund
Zeit aber nicht, weil sie auch auf nichtmechanische, zum
Beispiel optische Weise Gegenstand von Messungen wer-
den konnen.

Jedes a, worauf eine Theorie anwendbar ist, wird Modell
von § genannt und von einem moglichen (potentiellen)
Partialmodell unterschieden. So ist zum Beispiel die Par-
tikelkinematik (PK) ein mogliches Partialmodell der
KPM. Es gilt: PK (x) <« es gibt eine Menge P, eine Men-
ge T und eine Funktion's, so daf die vorhin aufgefiihrten
Punkte 1) — 4) zutreffen, mit deren Hilfe die KPM defi-
niert wird, nicht aber mehr. Die Masse und die Kraft wer-
den also (freilich auch schon in Punkt 1), wo sie bereits
vorkommen), abgezogen. Damit erscheint KPM als eine
»theoretische Erganzung“ von PK. Anstatt allgemein ,a
ist S, wie vorhin, kann man jetzt sagen (und diese Be-
hauptung wird im Unterschied zu einer spiter folgenden
mit ,,(I)“ bezeichnet):

(I): a ist ein potentielles Partialmodell von S, und es exi-
stiert eine theoretische Ergianzung x von a, die ein
Modell von S ist. Dieser Satz wird die ,Primitiv-
Form der Ramsey-Darstellung des empirischen Ge-
haltes einer Theorie“ genannt.

Warum sollte man aber den komplizierteren Satz (I) an
die Stelle des einfacheren ,a ist ein S“ setzen? Dies wird
von SNEED-STEGMULLER so begriindet: Um ,a ist S zu

293



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iberpriifen, mufl man die Werte bestimmter theoreti-
scher Groflen bestimmen. Hierzu wird aber laut Defini-
tion dieser Groflen eine erfolgreiche Anwendung der
Theorie mit der Struktur S vorausgesetzt. Um diese An-
wendung zu priifen, miifite wieder eine andere erfolgrei-
che Anwendung von ihr vorausgesetzt werden usf. Die
Folge wire ein unendlicher Regress oder ein Zirkel. Um
dagegen die empirische Wahrheit von (I) zu erkennen,
genligt es festzustellen, ob die bei der Beschreibung von
a verwandten nichttheoretischen Groflen (I) erfiillen.
Zum Beispiel bestiinde eine im Rahmen der PK bzw.
KPM gedeutete Bestatigung von (I) in dem blofien Nach-
weis, daf} es irgendwelche Partikel gibt, denen ein Zeit-
intervall und ein Ortsvektor zugeordnet werden konnen.
Denn hierzu gibt es eben eine theoretische Erganzung,
die ein Modell der KPM ist, d. h., wir konnen auf ein sol-
ches a, das ein potentielles Modell der KPM darstellt, die
theoretischen Funktionen der KPM anwenden. (I) ist also
gegeniiber ,a ist ein S eine abgeschwichte empirische
Behauptung, namlich die Behauptung einer nur mogli-
chen, nicht wirklichen Anwendung der theorieabhingi-
gen Groflen.

1. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen Definition
theoretischer GrofSen

Schon hier dringen sich einem kritische Fragen auf. Vor
allem leuchtet die SNEED-STEGMULLERsche Definition
theoretischer Groflen nicht ein. Warum mufl die erfolg-
reiche Anwendung der Theorie, von der solche Grofien
abhingen, in diese Definition eingehen? Zeigt nicht die
von SNEED-STEGMULLER daraus gezogene Folgerung, daf§
namlich Raum und Zeit keine theorieabhingigen Groflen

294



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind, wie fragwiirdig dies ist? Denn es gibt, worauf schon
mehrfach in den vorangegangenen Kapiteln hingewiesen
wurde, keine Raum-Zeitbestimmungen ohne kompli-
zierte theoretische Voraussetzungen. Zwar mufl man, um
»aistein S“ als wahr zu behaupten, Messungen anstellen —
aber dies geschieht doch eben so, daf} damit die Geltung
der fiir solche Messungen notwendigen Theorien wenig-
stens teilweise a priori gesetzt wird (auch dies wurde hier
schon mehrfach nachgewiesen). Mehr wird nicht gefor-
dert, weil es zu jenem Zirkel oder unendlichen Regref}
fihrte, den ja SNEED-STEGMULLER selbst sehen; mehr muf8
aber auch nicht gefordert werden. Ferner ist doch selbst
die Behauptung, ,a ist ein potentielles Partialmodell von
S, wenn sie, wie verlangt, zum empirischen Gehalt der
Theorie gehoren soll, durch Messungen zu entscheiden —
wie also kann man mit der Formulierung (I) des empiri-
schen Gehaltes einer Theorie eben jene Schwierigkeiten
vermeiden, die bereits der Satz ,a ist ein S“ heraufbe-
schwort, sobald man sich auf den Standpunkt von SNEED-
STEGMULLER stellt? Und schliefflich: Ist (I) wirklich eine
adiquate Definition des empirischen Gehaltes einer
Theorie? Steht denn so einwandfrei fest, dafl man diesem
Satz nicht den Sinn geben konnte: ,a ist ein potentielles
Partialmodell“, das heifit, es ist a priori in dieser Weise
interpretierbar? Der empirische Gehalt bestiinde dage-
gen in Sitzen wie zum Beispiel: ,Das Planetensystem, a
priori im Rahmen der klassischen Mechanik interpretiert,
weist die und die bestimmten Bewegungen, Massen und
Krifte auf“ usf.

295



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen
Unterscheidung zwischen dem Strukturkern und
dem erweiterten Strukturkern einer Theorie

Aber verfolgen wir zunichst die SNEED-STEGMULLERsche
Theorie weiter. Es gibt zu jeder Theorie, heifit es dort,
verschiedene ,intendierte Anwendungen“ (zum Bei-
spiel fiir die klassische Physik das Sonnensystem, die Ge-
zeiten, das Pendel usw.). Diese Anwendungen werden
durch ,Nebenbedingungen miteinander verkniipft. So
werden demselben Objekt in verschiedenen Anwendun-
gen dieselben Funktionswerte zugeteilt (zum Beispiel
soll die Masse der Erde sowohl im Rahmen des Sonnen-
systems wie in einem Untersystem davon die gleiche sein).
Ferner gelten in gewissen Anwendungen ,spezielle Ge-
setze“, unter denen eine , Verschirfung der Struktur S¢
zu verstehen ist. (Hierzu gehoren mit Hinblick auf die
KPM das Gravitationsgesetz, das HookEsche Gesetz und
anderes mehr.) Wird auch dies alles noch beriicksichtigt,
soergibtsichnach SNEED und STEGMULLER die Endfassung
der Ramsey-Darstellung einer Theorie. Sie lautet:

(II): Es existiert eine solche theoretische Erganzung  der
Menge a von physikalischen Systemen zu Modellen
der mathematischen Struktur S, dafl die in dieser Er-
ginzung benitzten theoretischen Funktionen eine
Klasse vorgegebener Nebenbedingungen erfiillen
und daf} auflerdem gewisse echte Teilmengen vona
zu Modellen bestimmter Verschirfungen der Struk-
tur S ergianzbar sind.

Hier wird der sogenannte ,,Strukturkern“ K einer Theo-
rie von dem ,erweiterten Strukturkern® E unterschieden.
Zu K gehoren:

296



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Die Menge der moglichen Modelle (d. i. die mathema-
tische Struktur der Theorie). 2) Die Menge der moglichen
Partialmodelle. 3) Die Restriktionsfunktion (das ist jene,
durch welche den moglichen Modellen Partialmodelle
zugeordnet werden). 4) Die Menge der Modelle. 5) Die
Menge der Nebenbedingungen. Fithrt man zu diesen fiinf
Bestandteilen des Strukturkernes, die hier nicht niher
diskutiert werden miissen, noch die oben genannten spe-
ziellen Gesetze hinzu, so erhilt man den erweiterten
Strukturkern E.

Der Hauptgedanke der SNEED-STEGMULLERschen Theo-
rie besteht nun darin, daff im wissenschaftsgeschichtli-
chen Prozef} an K festgehalten wird, E sich aber dndert. II
ist demnach eine empirische Behauptung, die von Zeit zu
Zeit schwankt. Der Strukturkern dagegen ist sozusagen
das Apriorische in der Theorie; er bleibt daher konstant
und bedarf keiner besonderen ,Immunisierungsstrate-
gie®.

Hier wird die nichste kritische Frage unvermeidlich: Ist
die Grenze zwischen K und E nicht willkiirlich? Wo sind
die Kriterien, nach denen sie objektiv oder zwingend be-
stimmt werden konnte? Wenn diese aber fehlen, so fehlen
auch Griinde dafiir, was empirisch geopfert werden kann
und was nicht. Gewif§ 148t die mengentheoretische Defi-
nition einer Theorie deren immunen, apriorischen Kern
formal deutlich hervortreten. Aber das setzt doch voraus,
dafl vorher einleuchtend begriindet wurde, warum die
Grenze zwischen ihm und seiner Erweiterung so und
nicht anders gezogen wurde. Um zum Beispiel festzu-
stellen, daf} das zweite Grundgesetz der Mechanik — Kraft
gleich Masse x Beschleunigung — zum Kern gehort und
damit a priori gelten soll, bedarf es ganz anderer als men-
gentheoretischer Untersuchungen. Und STEGMULLER
sieht das selbst, wenn er darauf hinweist, daf} die Messung

297



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der durch dieses Gesetz bestimmten Groflen dieses Ge-
setz schon voraussetzt. Ferner ist es unzutreffend, dafl
fur den Strukturkern einer Theorie keinerlei Immunisie-
rungen erforderlich sind. Wie die vorangegangenen Ka-
pitel zeigen, sind auch alle apriorischen Momente einer
Theorie der geschichtlichen Erosion ausgesetzt und miis-
sen eben deswegen immer wieder neu auf mannigfaltige
Weise verteidigt werden (Teils so, dafl man fiir sie wieder
andere apriorische Grundsitze heranzieht, teils so, daf}
man ihre Fahigkeit nachweist, einen tragfihigen Rahmen
abzugeben, innerhalb dessen erfolgreich Erfahrung an-
gestellt werden kann usf.).

3. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen
» Theoriendynamik*

Es folgt nun die Definition einer Theorie, wozu noch eine
Menge ] von physikalischen Systemen eingefiihrt wird,
die ,intendierte Anwendungen“ von E darstellen. Ferner
kennzeichnen wir noch die Klasse der mdglichen inten-
dierten Anwendungen von E mit A(E). Dann soll gelten:
x ist eine physikalische Theorie genau dann, wenn x =
< K, ] >.Damitlif8tsich nun nach SNEED-STEGMULLER
auch der empirische Gehalt der Theorie mengentheore-
tisch ausdriicken. Anstelle von (II) tritt:

(IIT) Jistein Element von A(E). (Denn ain (II) ist ja nichts
anderes als die zu einer bestimmten Zeit angenom-

mene Menge ] der intendierten Anwendungen und
das verschafte S in (II) ist das E.)

Endlich wird noch das ,, Verfiigen liber eine Theorie zur
Zeit t“ definiert und zwar semantisch wie pragmatisch.

298



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die semantische Definition lautet: Eine Person P verfiigt
zur Zeit t iber eine Theorie T, wenn p zur Zeit t weify, daf§
erstens | ein Element von A(E), zweitens, dafl dieses E
das schirfste bekannte E, zu dessen Anwendung | gehort,
und drittens, dafl ] eine maximale Menge ist, die zur An-
wendung von E gehort. Die pragmatische Definition lau-
tet: Eine Person p verfligt zur Zeit t iiber eine Theorie T,
wenn erstens p semantisch iiber T verfligt, wenn zweitens
eine andere Person p, (zum Beispiel der Schopfer von T)
existiert, welche die intendierten Anwendungen von T
durch eine paradigmatische Beispielmenge J, festlegte,
drittens, wenn fiir p J, Teilmenge der zur Zeit t gewihlten
Menge ] ist, viertens, wenn p glaubt, daf} es eine weitere
Verschirfung E’ von E gibt, fiir die ] wieder ein Element
von A(E’) ist, und fiinftens, wenn p an eine Erweiterung
von | glaubt, die zugleich Element dieser verschirften
Erweiterung ist.

Punkt vier in der pragmatischen Definition wird dabei
»theoretischer Fortschrittsglaube“, Punkt fiinf ,empiri-
scher Fortschrittsglaube“ genannt.

Damit sind nun die Mittel bereitgestellt, um zur Sache
selbst zu kommen, um also die SNEED-STEGMULLERsche
Theorie wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse, wofiir sie
den Ausdruck ,Theoriendynamik“ verwenden, zu ent-
wickeln.

Die geschichtliche Tatsache, dafl sich oft verschiedene
Personen zur selben Theorie bekennen, dennoch aber
verschiedene Hypothesen mit ihr verbinden, kann nur
damit erklirt werden, daf} die betreffenden Personen
iiber den erweiterten Strukturkern E oder liber den Um-
fang der Menge J der intendierten Anwendung von E ge-
teilter Meinung sind, jedoch an der gleichen paradigma-
tischen Ausgangsmenge J, festhalten.

Die geschichtliche Tatsache, dafl so oft Theorien falsifi-

299



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziert werden (hier bedeutet das die Falsifikation der Sitze
(II) bzw. (III)), ohne dafl man diese Theorien aufgibt,
kann damit erklirt werden, dafl nur der Versuch, den
Strukturkern K zu erweitern, gescheitert ist, nicht aber
dieser selbst, der ja gar nicht scheitern kann. (Als Beispiel
wird genannt: Wenn Licht nicht aus Partikeln besteht,
so ist nicht die Partikelmechanik gescheitert, sondern es
wird nur ein Element der Menge der intendierten Anwen-
dungen von E aus ihr gestrichen.)

Eine normale wissenschaftliche Entwicklung liegt
schliefllich in dieser Sicht dann vor, wenn E und J erwei-
tert werden, eine revolutiondre dagegen, wenn ein neuer
Strukturkern K entwickelt wird.2 Damit wird die weitere
geschichtliche Tatsache erklirt, daf revolutionire Ent-
wicklungen nicht von der Falsifikation irgendwelcher
Strukturkerne ihren Ausgang nehmen. Denn solche Fal-
sifikationen sind ja gar nicht moglich. Man bleibe also
trotz des Scheiterns von Strukturkernerweiterungen so
lange bei einem gegebenen Strukturkern, bis ein besserer
gefunden werde. Ein von Menschen benétigtes, wenn
auch arg heimgesuchtes Objekt sei immerhin besser als

2 Damit spielt STEGMULLER auf KunNs Unterscheidung von nor-
mal science und revolutionary science an.

Mancher konnte hier die Auseinandersetzung mit Kunns Theorie
iber die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (The Structure
of Scientific Revolutions, Chicago 1962; deutsch: Die Struktur wis-
senschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a. M. 1967) vermissen.
Ohne KuHnNs historisches Verdienst um die Entdeckung wichtiger
wissenschaftstheoretischer Grundprobleme schmilern zu wollen,
mufl aber doch festgestellt werden, dafl die neuere popperianische
Theorie und diejenige von SNEED-STEGMULLER aus der Einsicht in
die inzwischen kaum noch bestrittenen Schwichen der Auffas-
sungen KunNs hervorgegangen sind und sich daher gegenwirtig
nur noch die Auseinandersetzung mit diesen lohnt. Vgl. auch meine
Rezension von KunNs Schrift in: Philosophische Rundschau
15 (1968) S. 185—193.

300



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keines. Im librigen sei ja das Scheitern von Erweiterungs-
versuchen kein Beweis dafiir, dafl solche iiberhaupt un-
moglich seien.

Insbesondere STEGMULLER erweckt den Eindruck, als ob
es vor allem die mengentheoretische Definition einer
Theorie sei, mit der man die drei beschriebenen, fir die
Wissenschaftsgeschichte allerdings grundlegenden Tat-
sachen erkliren konne. Betrachte man namlich eine Theo-
rie nicht mengentheoretisch, sondern, wie es bisher iib-
lich sei, als eine Klasse von Sitzen (Aussageauffassung),
die wahr oder falsch sein konnen, so wire die Immunitit
des Kernes der Theorien, die ja sozusagen jenseits von
,wahr und falsch® steht, unverstindlich und damit der
Verlauf der Wissenschaftsgeschichte ein irrationales
Ritsel.

Nun ist hier schon darauf hingewiesen worden, dafl die
mengentheoretische Darstellung einer Theorie in der
Tat den Vorteil bietet, den apriorischen Kern einer Theo-
rie in einer formal besonders klaren Weise hervorzuhe-
ben. Aber diese Darstellung ersetzt nicht die ihr vorher-
gehende notwendige Entscheidung dariiber, was nun
eigentlich zum Kern, zum Apriori der Theorie, zu zahlen
ist und was nicht, welche Kriterien hierfiir anzuwenden
sind und was liberhaupt unter Aprioritat in einem sol-
chen Zusammenhang zu verstehen ist. Derartige Ent-
scheidungen konnen aber immer nur dadurch getroffen
werden, dafl man die einzelnen Aussagen hinsichtlich ih-
rer Fahigkeit, empirisch oder nichtempirisch begriindet
zu werden, priift und dafl man dabei den Gesamtzusam-
menhang heranzieht, in dem sie auftreten. Keine formale
Darstellung, wie sie die mengentheoretische ist, kann
diese inhaltlichen Untersuchungen ersparen; sie wird da-
her auch immer erst am Ende einer Theorienbildung ste-
hen, nimlich wenn die Theorie als eine Klasse von Aus-

301



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sagen erst einmal dasteht, niemals aber an ihrem Anfang,
also dort, wo iiberhaupt erst die Grenze zwischen K und
E, zwischen dem Apriorischen und Aposteriorischen fest-
gelegt wird, wo die axiomatischen, funktionalen, judi-
calen und normativen Grundsitze ihre eigentiimliche
apriorische Rechtfertigung erfahren und damit von dem
empirisch Gegebenen, das in ihrem Rahmen erscheint,
unterschieden werden.

Weil die mengentheoretische Beschreibung von Theo-
rien bei allen formalen Vorteilen gerade deren Begriin-
dungsproblematik verdeckt, verdeckt sie auch deren ge-
schichtliche Bestimmtheit. So geschieht es dann, dafl
STEGMULLER das Festhalten an einem Strukturkern trotz
des Scheiterns vieler seiner Erweiterungsversuche rein
psychologisch erklart, namlich damit, daf} es, kurz ge-
sagt, besser sel, etwas Mangelhaftes, als gar nichts zu ha-
ben. Die Moglichkeit, dieses Festhalten nicht als psycho-
logisch, sondern als historisch und folglich in einer be-
stimmten Situation sachlich begriindet zu sehen, wie es
durch mehrere einschligige Beispiele hier vorgefithrt und
in der Theorie geschichtlicher Systemmengen allgemein
begriindet wurde, kann in der mengentheoretischen Be-
trachtungsweise nicht einmal auftauchen.

SchlieBlich liefert sie auch keinerlei Erklirung dafiir,
warum revolutiondre Entwicklungen eintreten, warum
eines Tages ein neuer Kern entworfen wird. Denn alles,
was STEGMULLER hierzu bemerkt, daf} dies nimlich zum
Beispiel geschihe, wenn die alte Theorie auf die neue
Theorie reduzierbar sei und wenn diese explanatorisch
und prognostisch mindestens dasselbe leiste wie jene,
hat mit der mengentheoretischen Beschreibung von
Theorien nichts zu tun, sondern ist eine rein historische
Behauptung, die im iibrigen, auch das sollten die voran-
gegangenen Kapitel zeigen, nicht zutrifft. Warum aber

302



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die geschichtliche Entwicklung nicht auf solche Weise
verlaufen ist, ohne damit ritselhaft oder irrational zu
werden, gerade das 1aflt sich im Rahmen ihrer system-
theoretischen Beschreibung, im Rahmen also der hier
entwickelten historistischen Wissenschaftstheorie, ver-
stehen.

Die SNEED-STEGMULLERsche Theorieist ein, wenn auch in
manchem fragwiirdiges, so doch im ganzen vorziigliches,
Instrument zur logischen Analyse gegebener Theorien;
eine , Theoriendynamik* und damit eine Metatheorie der
Entstehung, Begriindung, Auswahl und historischen
Entwicklung von Theorien kann nicht von ihr abgeleitet
werden und deswegen ist diese Bezeichnung fiir sie irre-

fiihrend.

303



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XIII. Theoretische Grundlagen
der Geschichtswissenschaften

Mehr und mehr riickte in den vorangegangenen Kapiteln
die Rolle der Geschichte und der Geschichtlichkeit in
den Vordergrund. Wir wollen uns nun im besonderen
der Theorie der Geschichtswissenschaften zuwenden
und das bisher Erarbeitete dabei anwenden.

Noch heute ist die Meinung weit verbreitet, die Ge-
schichtswissenschaften richteten sich auf das Besondere
und Individuelle — z. B. auf eine bestimmte Personlich-
keit, einen bestimmten Staat, eine bestimmte Kunstepo-
che usf.; die Naturwissenschaften aber wendeten sich dem
Allgemeinen zu — den iiberall geltenden Gesetzen und
den immer gleichen Erscheinungen. Entsprechend seien
die Methoden hier und die Methoden dort voneinander
verschieden: Der Geschichtsschreiber ,verstehe“, ver-
setze sich namlich einfiihlend in die Einzelheiten thm ver-
trauter menschlicher Zusammenhinge, wihrend der Na-
turforscher ,erklare®, also Erscheinungen auf allgemeine
Gesetze zuriickfiihre. Diese oder eine dhnliche Meinung
haben bekanntlich besonders deutsche Philosophen und
Historiker vertreten, zu denen HERDER, voN HUMBOLDT,
DiLTHEY, RANKE, DROYSEN, WINDELBAND und viele an-
dere gehoren.

Ihnen wurde schon oft, gerade aber in jlingster Zeit wie-
der, in den angelsichsischen Lindern widersprochen.
Auch in den Geschichtswissenschaften, so behaupteten
z. B. Hemprer, OprPENHEIM, GARDINER, WHITE und

304



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DaNTO,! um nur einige zu nennen, wird erklirt und von
allgemeinen Gesetzen Gebrauch gemacht. In dieser Hin-
sicht seien iiberhaupt alle Erfahrungswissenschaften
gleich.

Auf der einen Seite stehen also die Philosophen des Ver-
stehens, auf der anderen die Philosophen des Erklarens.
Ich werde damit beginnen, ihren Standpunkt in Kiirze
zu diskutieren, und wende mich zuerst den Philosophen
des Verstehens zu.

1. Die Philosophen des Verstehens

Thre einleitend skizzierte Meinung bedarf einer wichti-
gen Erginzung. Sie behaupten nimlich keineswegs, wie
thnen oft oberflichlicherweise unterstellt wird, daf sich
die Geschichtswissenschaften nur mit dem Besonderen
und Individuellen beschiftigen. Denn das von ihnen so
hervorgehobene Besondere ist selbst in gewisser Hinsicht
ein Allgemeines. Es unterscheidet sich allerdings von
demjenigen eines Naturgesetzes dadurch, daf} seine Gel-
tung von Menschen geindert, dafl es verletzt werden
kann und dafl es daher historisch begrenzt ist. Wenn Na-
turgesetze in der schon mehrfach beschriebenen Weise
teilweise selbst nur menschliche Konstruktionen sind,
so ist das fir den gegenwirtigen Zusammenhang ohne
Belang. Denn jetzt ist nicht von den Bedingungen ihrer
Erkenntnis die Rede, sondern davon, dafl Naturgesetze,
wie immer thre Aufstellung zustande gekommen sein

! C. G. HEmpEL: Aspects of Scientific Explanation, New York
1965; P. GARDINER: The Nature of Historical Explanation, Ox-
ford 1961; M. WHITE: Foundations of Historical Knowledge, New
York 1969; A. C. Danto: Analytical Philosophy of History,
Cambridge 1968.

305



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mag, quasi als eine unabinderliche Verfassung der Natur
betrachtet werden, wihrend eine vergleichbare Unver-
letzlichkeit bei dem von den Philosophen des Verste-
hens gemeinten Allgemeinen gerade nicht gemeint sein
kann. Und selbst wenn die Natur mitsamt ihren Gesetzen
ebenfalls als historischen Wandlungen unterworfen an-
gesehen wiirde, so wiren doch, in dieser nicht vom kon-
struierenden Subjekt, sondern vom konstruierten Ob-
jekt ausgehenden Sicht, solche Wandlungen niemals von
Menschen ausgelost. Im NEwTONschen Gravitationsge-
setz z. B. spiegelt sich zwar eine historische Phase der
Physik, aber es wird doch als etwas angesehen, dem sich
kein Mensch widersetzen konnte; bei einem Gesetz des
Biirgerlichen Gesetzbuches dagegen ist derartiges gewif§
nicht der Fall. Nur dieser Unterschied innerhalb des All-
gemeinen wird also im folgenden ins Auge gefafit.

Nach einer solchen Klarstellung kénnen wir nun fest-
stellen, daff zwar in der Tat, wie die Philosophen des Ver-
stehens hervorheben, ein bestimmter Staat, eine be-
stimmte Verfassung, ein Wirtschaftssystem, eine religiose
Lehre, ein Kunststil usf. etwas Individuelles und Ge-
schichtliches sind; aber andererseits ist dies doch auch
wieder etwas Allgemeines, nimlich deswegen, weil darin
mannigfache Erscheinungen des staatlichen, wirtschaft-
lichen, religiosen Lebens usf. in umfassendere Zusammen-
hange eingeordnet werden konnen. Wenn ich nicht irre,
gibt es unter den Philosophen des Verstehens kaum einen,
der solche allgemeinen Ordnungsformen leugnet und
sich damit einem radikalen Nominalismus verschrieben
hitte. Wenn sie das Besondere in den Geschichtswissen-
schaften so stark betonen, wollen sie doch dadurch nur
auf das geschichtlich Einmalige dieser Formen hinweisen
und damit den soeben dargelegten Unterschied zum All-
gemeinen in den Naturwissenschaften hervorheben.

306



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indessen — und damit komme ich zur Kritik —, was hier
naher unter dem Allgemeinen zu verstehen sei, dariiber
sind sich die Philosophen des Verstehens nicht nur nicht
einig, sondern sie haben davon auch nur mehr oder weni-
ger verschwommene, zumindest aber nicht genauer be-
stimmte Vorstellungen. Manche sprechen ein wenig un-
klar von vieles umfassenden ,, Ganzheiten“ organischer,
pflanzenhafter Art, andere sehen darin Bedeutungs- oder
Wirkungszusammenhinge des Lebens usf.2 Um solche
Dunkelheiten beschreiben, umschreiben, durchdringen
zu konnen, miissen dann auch besondere Fahigkeiten der
Einfuhlung, des Verstehens, des Ahnens, ja der Divina-
tion beschworen werden.?

2. Die Philosophen des Erklirens

Dagegen wenden sich die Philosophen des Erklirens. Man
kann an einem sehr einfachen Musterbeispiel ihre An-
sicht verdeutlichen. Angenommen, jemand hat einen
Ofen angemacht. Dies konnte in einer Geschichte so er-
zihlt werden: ,Jemand fror, hatte aber einen Ofen. Und
da nun Menschen, die frieren, sich Wirme zu verschaffen
suchen, so ziindete er folglich seinen Ofen an.“ In dieser
Geschichte wird offenbar ein Satz iiber ein einzelnes Er-
eignis, dafl namlich jemand den Ofen anmachte, aus Pri-

2 So betrachtet zum Beispiel HERDER in seinen geschichtsphilo-
sophischen Betrachtungen die Nationen als Organismen, von
HumBsoLpT vergleicht historische Prozesse mit Metamorphosen
von Pflanzen, RANKE nennt Vélker ,,Ganzheiten®, dhnlich driickt
sich DILTHEY aus: In seinen spateren Werken spricht er von Bedeu-
tungs-, Wirkungs- und Strukturzusammenhingen.

3 ,Einfiihlen“ nennt es zum Beispiel HERDER, von , Verstehen®
spricht DILTHEY, ,,Ahnen“ nennt es TROELTSCH, ,Divination®
RANKE.

307

- am 26.01.2026, 02:08:08. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

missen abgeleitet, die ein allgemeines Gesetz enthalten,
demgemifl alle frierenden Menschen versuchen, sich
Wirme zu verschaffen. In einer solchen Ableitung be-
steht nun aber nach Ansicht der Philosophen des Erkla-
rens jede wissenschaftliche Erklirung. Immer handelt es
sich dabei um eine Folgerung aus Priamissen, in denen,
wie das Beispiel zeigt, allgemeine Gesetze vorkommen.
Sie meinen also, daf} es auf solches Erkliren in den Ge-
schichten der Historiker ankomme und daf dieses Erkli-
ren sich von demjenigen der Naturwissenschaftler grund-
satzlich nicht unterscheide.
Ich stimme dem aus Griinden, die ich noch anfiihren wer-
de, durchaus zu, glaube aber, daf} die Philosophen des
Erklirens tiber diese sie sehr beschiftigende Einsicht das
den Historiker eigentlich interessierende und fiir thn we-
“sentliche Allgemeine beinahe tibersehen haben. So kam
es, daf sie sich in der durch das aufgefiihrte Beispiel ge-
zeigten Weise fast nur mit den allgemeinen Gesetzen be-
schiftigten. Zweifellos kommen diese auch in den ge-
schichtswissenschaftlichen Erklarungen vor, sind in
Wahrheit aber eher Gesetze der Psychologie, der Biologie
und anderer Wissenschaften. Im Gegensatz dazu haben
meiner Meinung nach die Philosophen des Verstehens,
wie sich gleich zeigen wird, zwar richtig gesehen, dafl es
hier auf etwas anderes, nimlich auf etwas wirklich Ge-
schichtliches ankommt, aber ihr Blick war wieder allzu-
sehr durch eine fragwiirdige Metaphysik getriibt.

3. Das fiir die Geschichtswissenschaften
spezifische Allgemeine

Es geht hier also zunichst um eine Klarung des fiir die Ge-
schichtswissenschaften thematischen Allgemeinen. Be-
ginnen wir wieder mit einem Beispiel:

308



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angenommen, es habe sich ein Staatsmann geweigert,
einen Gegner beseitigen zu lassen, obgleich dies politisch
fir ihn vorteilhaft gewesen wire. Eine Erklarung hierfiir
konnte folgendermaflen lauten: Er war Anhinger be-
stimmter politischer Grundsitze. Aus ihnen glaubte er
schlieflen zu miissen, daf er ein bestimmtes Ziel zu ver-
folgen habe. Dies zu erreichen, hielt er die Beseitigung
seines Gegners in einem geeigneten Augenblick fiir das
beste Mittel. Er war aber zugleich Anhinger moralischer
Grundsitze, denen er sogar den Vorzug vor den politi-
schen gab. Da er nun glaubte, daf} die Beseitigung des Geg-
ners seinen moralischen Grundsitzen widerspreche, so
weigerte er sich folglich, diese Tat zu vollbringen.

Hier kommt scheinbar kein einziges Gesetz der Art vor:
»Wenn Menschen frieren, suchen sie Wirme*“, sondern
jeder Satz der Primissen bezieht sich auf ein singulires
Ereignis wie: ,Er war Anhidnger von“, ,Er meinte,
glaubte® usf. Freilich ist das, in wissenschaftlicher Sicht,
eine Tauschung. Denn das Gesetz, durch welches der
Schluf dieser Erklarung tberhaupt erst logisch zu-
stande kommt, ist hier nur ausgelassen worden. Es liegt
namlich in der Behauptung, dafl Menschen, die in der be-
schriebenen Weise etwas glauben, meinen, wiinschen und
sich in einer bestimmten Situation befinden, wie dieser
Staatsmann, auch so handeln wie er. Dennoch wird nie-
mand, es sei denn ein strenger Logiker, die Auslassung des
Gesetzes in der vorliegenden Erklirung vermifit haben.
Sie ist in ihrer vorliegenden verkiirzten Form vollkom-
men einleuchtend. Das liegt daran, dafl dieses Gesetz hier
gar nicht interessiert, dafl es dem Historiker vollkommen
gleichgiiltig ist, weil es ihm auf etwas ganz anderes an-
kommt, dem er seine ganze Aufmerksamkeit zuwendet.

Dies wird allerdings nicht immer so sein. Es mag wohl
vorkommen, daff jemand, der an eine Regel glaubt (zum

309



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beispiel an Grundsitze wie der erwihnte Staatsmann), an
die er sich in bestimmten Situationen halten soll, dennoch
dieser entgegenhandelt, weil er aus psychologischen, bio-
logischen, physiologischen und anderen Griinden ihn-
licher Art daran gehindert wird. In solchen Fillen wird
sich der Historiker ausdriicklich auf allgemeine Gesetze,
wie sie die Philosophen des Erkldrens im Auge haben, be-
ziehen.

Meistens allerdings wird er sich klar vom Naturwissen-
schaftler in seiner Art, Dinge zu erkliren, unterscheiden,
wie der folgende Vergleich zeigen mag:

Mogliche Formen der Erklirung

Geschichtswissenschaften Naturwissenschaften

1. Jemand war in einer be- 1. Etwas war in einer be-

2

stimmten Lage.

.Zu diesem Zeitpunkt

glaubte er an die Gel-
tung einer bestimmten
Regel, nach der man im-
mer in solchen Lagen
handeln miisse.

3. Jemand, der die Primis-

sen 1 und 2 erfiillt, wird/
wird nicht nach der ge-
nannten  Regel auf
Grund von psychologi-
schen,biologischen, phy-
sikalischen Gesetzen usf.

handeln.

. Folglich handelte er/

handelte er nicht nach
dieser Regel.

stimmten Lage.

. Immer, wenn etwas in

einer solchen Lage ist,
verandert es sich nach
bestimmten Gesetzen.

. Folglich andert es sich

nach diesen Gesetzen.

310



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man sieht: Das eigentlich Wesentliche fiir die historische
Erklirung liegt in der zweiten Primisse auf der linken
Seite. Die dritte, das Gesetz, wird meist ausgelassen, wenn
dies auch logisch nicht korrekt ist. Im Gegensatz dazu
kann der Naturwissenschaftler das Gesetz in der zweiten
Pramisse auf der rechten Seite nicht tibergehen, da ihn
gerade dies interessiert.

Obgleich ich spiter bei der Erorterung geschichtswissen-
schaftlicher Axiome niher darauf eingehen werde, sei hier
schon ein wenig mehr erldutert, was mit allgemeinen Re-
geln gemeint ist. Bei thnen handelt es sich um keine ande-
ren als jene, die auch im Kapitel VIII erwihnt wurden.
Es war, wie bereits gezeigt wurde, zunichst die Rede von
sittlichen und politischen Grundsitzen. Dazu gehoren
zum Beispiel die zehn Gebote der Bibel, der kategorische
Imperativ sowie politische Leitlinien als allgemeine Be-
stimmungen des politischen Willens (die Charta der Ver-
einten Nationen, die Sozialisierung von Industrien usf.).
Allgemeine Regeln liegen aber ebenso Wirtschafts- und
Sozialordnungen zugrunde, selbst wenn diese Regeln
nicht immer ausdriicklich schriftlich niedergelegt, kodi-
fiziert sind. Dasselbe gilt fiir Rechtsgrundsitze und aus
ihnen ableitbare Gesetze. Wir finden ferner in der Kunst
und im religiosen Bereich allgemeine Regeln, zum Bei-
spiel als Gesetze der Harmonielehre, als Grundlagen von
Tonsystemen, als Stilelemente, als Formen kultischer
Handlungen usf. Die Fiille der moglichen Beispiele, die
hier aufgefiihrt werden konnten — es sei noch einmal be-
tont — ist fast so grof} wie die Fiille der verschiedenen Le-
bensbereiche. Allenthalben vollzieht sich unser Leben
nach Regeln, die sehr oft, was ihre Strenge und Genauig-
keit betrifft, den Naturgesetzen nicht nachstehen. Man
denke an die Regeln des alltaglichen Umgangs unter Men-
schen, Regeln der Hoflichkeit, der Gastlichkeit, des Be-

311



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmens, Regeln des Straflenverkehrs, des Geschifts-,
Geld- und Warenverkehrs, Regeln des Verhaltens im Be-
ruf und Betrieb und vor allem an die Regeln der Sprache.
Ja, selbst da, wo wir spielen, unterwerfen wir uns genauen
Regeln, eben den Spiel-Regeln.

Bisweilen wird der Historiker den im Kapitel VIII be-
zeichneten idealen Fall antreffen, daf} solche Regeln nicht
nur kodifiziert, sondern sogar in eine streng logische und
systematische Ordnung gebracht worden sind. So konnte
sein Gegenstand zum Beispiel eine physikalische Theorie
wie diejenige NEWTONS sein, wenn er ein Wissenschafts-
historiker wire; oder ein Gesetzbuch, wenn er ein Rechts-
historiker wire. Oft wird man aber auf Regeln stofien,
die nicht einmal kodifiziert sind. Dann wird der Histori-
ker versuchen, sie iiberhaupt erst zu rekonstruieren. Bei-
spiele sind die Regeln des Giiteraustauschs in der Antike,
die Grundsitze, auf denen das alte Sparta beruhte, oder
der verlorengegangene Operationsplan fiir eine Schlacht,
die offenbar nach einem solchen ablief. All dies mag, auch
darauf ist schon hingewiesen worden, selten genug einem
formalen Exaktheitsideal gentigen; aber meist wird hier
so viel Exaktheit gefunden werden, als nétig ist, um die
fraglichen Regeln in bestimmten Lagen praktisch anwen-
den zu konnen.

Ich komme also zu dem folgenden Ergebnis:

Erstens: Bei dem fiir die Geschichtswissenschaften im
Vordergrund stehenden Allgemeinen handelt es sich um
Regeln. Hier, wie die Philosophen des Verstehens, orga-
nische und unbestimmte Ganzheiten, Bedeutungszusam-
menhinge und dhnliches zu wittern, halte ich fiir eine My-
stifikation.

Zweitens: Diese Regeln sind aber solche der Vergangen-
heit und mit historisch beschrankter Wirkung. In diesem

312



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fall wende ich mich nun wieder gegen die Philosophen des
Erklirens, die thren Blick von Gesetzen mit geschichtlich
unbegrenzter Wirkung nicht hinreichend 16sen, wodurch
sie meines Erachtens das eigentiimlich Historische ver-
fehlen. Freilich verwendet auch der Historiker allgemei-
ne Gesetze, wie ich schon bemerkte; aber in dem Ausmaf},
als er dies tut, ist er eben Psychologe, Biologe, Physiker
usf., wohingegen er Historiker nur insoweit ist, als er sich
auf jenes Allgemeine bezieht, wovon ich soeben gespro-
chen habe.

Wie weit die Philosophen des Erklirens in die Irre gegan-
gen sind, sei noch an zwei Punkten hervorgehoben, wel-
che die hier vorgetragene Kritik an ihnen vervollstindi-
gen soll.

Soweit ich sehe, sind fiir sie Erklirungen, die in der be-
schriebenen Art der Angabe von Gesetzen ermangeln,
nur ,Erkliarungsskizzen® oder ,Quasi-Erklirungen®.
Aber Ausdriicke solcher Art sind, wie mir scheint, irre-
filhrend, da sie den Eindruck erwecken, als hitten die Ge-
schichtswissenschaften eine Art Makel, als wiren sie ins-
besondere vage und unterschieden sich hauptsichlich
dadurch von den Naturwissenschaften. Wenn zum Bei-
spiel jemand sagt, er habe eine Pille genommen, weil er
von Kopfschmerzen geplagt sei, so meine ich, dafl dies
normalerweise niemand ernstlich eine ,Erklarungs-
skizze“ nennen wird. Ob ein solcher Ausdruck angebracht
ist, hiangt von bestimmten Umstinden ab. Und wie Er-
klirungen des Alltags von solcher Art, so sind auch die
meisten historischen Erklarungen restlos klar und ohne
Zweideutigkeit verstehbar. Zuviel Vollkommenheit
konnte hier eher schaden, die Dinge unnétig komplizie-
ren und schliellich erst recht Unklarheiten hervorrufen.
Und dies gilt tibrigens auch in den Naturwissenschaften.
Aber diejenigen Philosophen, die nur auf die in histori-

313



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Erklirungen vorkommenden Gesetze gestarrt ha-
ben, wurden auch dadurch irregeleitet, dafl sie Regeln fiir
Gesetze halten, weil sie fiir Regeln, ihrer Zielrichtung
entsprechend, geradezu blind sind. So sprechen sie bei-
spielsweise von okonomischen Gesetzen, obgleich diese
sich, wie die Regeln der Freien Marktwirtschaft, des
Goldwahrungssystems usf., bei naherem Zusehen als in-
stitutionelle Normen erweisen. Oder nehmen wir W. L.
LANGERs Versuch, gewisse mittelalterliche Ereignisse mit
Hilfe psychoanalytischer Gesetze zu deuten; ein Ver-
such, der von einigen Philosophen des Erklirens aufge-
griffen worden ist. LANGER fiihrt den Ursprung einiger
Motive in der spatmittelalterlichen Kunst — den Toten-
tanz, Hollendarstellungen, das Jiingste Gericht — psycho-
analytisch auf ein allgemeines Trauma zuriick, das durch
die ganz Europa verheerende Pest hervorgerufen worden
sei.* Indessen wird hier vollstindig iibersehen, dafl dieses
Ereignis die beobachtete Wirkung haben konnte, weil die
Menschen damals in der geistigen Welt des spatmittelal-
terlichen Christentums und seiner Kunst lebten. Niemals
hitten Hollendarstellungen und Bilder des Jiingsten Ge-
richts durch die Pest hervorgerufen werden konnen, die
wihrend des Peloponnesischen Krieges in Athen tobte.
Grundsitze und Grundformen des spatmittelalterlichen
Christentums und seiner Kunst sind aber keine psycho-
analytischen Gesetze, ja sie sind iiberhaupt keine Gesetze,
sondern Regeln eines historischen Zeitraums.

Die geistigen, politischen, sozialen, religiosen Verhilt-
nisse usf., in denen historische Personen gelebt haben,
sind also meistens viel wichtiger als psychologische Ge-

4 W. L. LaNGER: The Next Assignement, in: American Historical
Review 69 (1963).

314



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setze und sogenannte Dispositionseigenschaften, von
denen heute in der Philosophie der Geschichtsschreibung
so viel Aufhebens gemacht wird. Im Gegensatz dazu ha-
ben die Philosophen des Verstehens ganz richtig gesehen,
wie ich glaube, dafl eine andere Art des Allgemeinen als
in den Naturwissenschaften der springende Punkt ist;
nur haben sie nicht erkannt, dafl dieses Allgemeine, was
allein seine logische Form anbelangt, von Naturgeset-
zen nicht verschieden ist; denn wie diese besteht es aus
Regeln.

4. Der innere Zusammenhang von
Erkliren, Verstehen und Erzihlen

Mit den genannten Regeln wird erklirt. Es handelt sich
hierbei, wie die Philosophen des Erklarens gesagt haben,
um eine Weise des Schlieflens. Das Verstehen, was auch
immer man damit meint, mag das Erkliren begleiten und
erleichtern, es ist hierfiir aber nicht notwendig. Der Hi-
storiker erklirt jedenfalls; ob er dabei auch versteht, ist
eine zweite Frage. So wird oft etwas aus den Verhaltens-
weisen vergangener Kulturen erklirt, zu denen uns der
innere Zugang verschlossen ist. Es ist aber hier auch zu
fragen, ob Verstehen iiberhaupt etwas anderes sein kann
als Erklaren mit Hilfe eines Regel- oder Gesetzeszusam-
menhanges, der einfach besonders vertraut ist, der ent-
weder ein Stiick eigener Wirklichkeit enthilt oder einer
solchen, in die man sich durch steten Umgang, Ubung
usw. ,,hineingelebt hat (wie es ja der Historiker tut, der
sich in vergangene Zeiten so sehr versenkt, daf} er wie ein
antiker, ein mittelalterlicher Mensch usf. zu fiihlen und
zu denken vermag). Das Fremde, ja Unverstandliche
ferner Kulturen und Rassen liegt wohl darin begriindet,

315



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dafl wir ihr Verhalten nur teilweise kennen oder daf} es in
den uns vertrauten Regelhorizont nicht ohne Schwierig-
keiten einzuordnen ist. Wobei auch noch zu bemerken
wire, dafl Verstehen nicht mit Zustimmen oder Sym-
pathisieren gleichgesetzt werden darf. Kennt man die
Zusammenhinge geniigend, so kann einem auch ein Ver-
brechen verstehbar werden; billigen muff man es deswe-
gen noch lange nicht.

Betrachtet man die Dinge so, dann wird die Behauptung,
die Natur — als das Fremde — konne man nur erkliren,
aber nicht verstehen, sinnlos. In Wahrheit ist uns ein
Grofiteil des natiirlichen Geschehens so vertraut wie das
Menschenleben, und wir kennen die Natur, in deren Zu-
sammenhang wir uns ganz miihelos und selbstverstind-
lich bewegen, nicht schlechter als jenes. Menschen und
Kulturen, die sich den Blick fiirs nichste noch nicht so
verstellt haben wie wir, geben dies hinreichend in Kultus,
Mythos, Kunst und Dichtung zu erkennen. Das Fremde
der Natur trittuns erst dort entgegen, wo sich thre Gleich-
giiltigkeit gegeniiber menschlichen Zwecken erweist;
insbesondere aber dort, wo sie, wie in den Naturwissen-
schaften, zum Gegenstand einer Betrachtung wird, die
bewuflt unseren alltiglichen Umgang mit ihr ausklam-
mert. Die Unmoglichkeit, in gewissen Verhiltnissen
Natur- und Menschenwelt zu trennen, zeigt aber aufs
deutlichste, meine ich, dafl Verstehen nicht nur auf Men-
schen bezogen werden kann und daf} es im Grunde auf
nichts anderem beruht als auf einem volligen Vertraut-
sein mit einem umfassenden Zusammenhang von Regeln
oder Gesetzen.

Manche glauben nun, das Eigentiimliche der Geschichts-
wissenschaften werde schon dann verfehlt, wenn man
iberhaupt den Begriff des Erklirens so sehr in den Mittel-
punkt stelle. Denn der Historiker, sagen sie, erklire we-

316



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niger, sondern er erzihle vor allem. Ich meine aber, daf}
in den Geschichtswissenschaften jede Erklirung auch
eine Erzihlung ist und dort kaum eine Trennung zwi-
schen Erzdhlung und Erklirung méglich ist. Die Erkla-
rung der Handlungen des Staatsmannes im vorigen Bei-
spiel mag als Hinweis dafiir dienen; denn ganz offenbar
ist sie zugleich eine Erzihlung. Auf die enge Verflechtung
von Erkliarung und Erzdhlung hat besonders DanTo in
seinem schon zitierten Buch hingewiesen (Kapitel X1, His-
torical Explanation: The Réle of Narratives). Jede Er-
zihlung, bemerkt er dort, schildere einen Wandel, von
den an ihrem Anfang zu den an ihrem Ende liegenden Er-
eignissen. Sie kann daher nach DanTo folgende Grund-
form besitzen:

(1) x ist F zur Zeit ty,
(2) x widerfihrt H zur Zeit t,,
(3) x ist G zur Zeit t;.

Der Mittelteil der Erzihlung, (2) also, erklirt, wie es zu
dem Wandel von (1) zu (3) kam. In dieser Erklirung fehlt
zwar das allgemeine Gesetz, aber sie zeigt es an; man
konnte es von ihr sozusagen abheben: Ein F, dem H wi-
derfihrt, wandelt sich zu G. Daf§ dies nicht, mit HEGEL
zu reden, auf eine , elende Tautologie“ hinauslauft, Zeigt
das vorhin aufgefithrte Schema moglicher Formen der
Erklirung. Denn erstens ist das dort in der dritten Pra-
misse aufgefiihrte Gesetz keineswegs immer trivial, wie
ich schon erwihnte (nimlich besonders nicht in verwik-
kelten psychologischen oder biologischen Lagen), und
zweitens ist es auch dann nicht leer an Inhalt, wenn es fiir
den Historiker trivial ist; denn psychologisch betrachtet
besteht ein noch ziemlich undurchsichtiger Zusammen-
hang zwischen Wollen, Glauben und Handeln, auf den

317



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier aber nicht niher einzugehen ist.> Nach DanTo sind
also eine streng deduktive Erklarung und eine Erzihlung
nur zwei verschiedene Formen der Erklirung, und die
eine kann in die andere iiberfihrt werden. Hierbei ist al-
lerdings zu beachten, daf} Erzihlungen oft den Wandel
tiber sehr grofle Zeitriume hinweg schildern, so dafl der
Mittelteil meist aus lauter einzelnen Schritten der soeben
aufgefithrten Form besteht (die DanTOo deswegen die-
jenige einer Atom-Erzahlung nennt). Zusammenfassend
stellt DanTo folgende Wesensmerkmale fiir eine zusam-
menhingende Erzdhlung auf (und eine solche kann ja
vom Historiker erwartet werden): 1. Sie handelt von ei-
nem Wandel, in dem etwas das kontinuierliche Subjekt
dieses Wandels ist. 2. Sie erklart den Wandel dieses Sub-
jekts. Und 3. sie enthilt nur so viel an Information, als fir
2. benotigt wird. Auch hierin tritt die Analogie zur de-
duktiven Erklirung deutlich hervor.

5. Der Begriff ,Theorie“
in den Geschichtswissenschaften

Nach diesem Versuch einer weiteren Klirung des den
Geschichtswissenschaften eigentiimlichen Allgemeinen
sei noch einmal auf den bereits in den Kapiteln VIII und
XTI auftauchenden Begriff der geschichtswissenschaftli-
chen Theorie eingegangen. Daf} es in den Naturwissen-
schaften Theorien gibt, weifl jeder. Man spricht von den
Theorien des Lichtes, der Gravitation, der Elementarteil-
chen usf. Merkwiirdigerweise beniitzt man diesen Begriff

5 Vgl. W. SteGMULLER: Probleme und Resultate der Wissen-
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Bd. I: Wissenschaft-
liche Erklirung und Begriindung, Berlin/Heidelberg/New York
1969.

318



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dagegen in den Geschichtswissenschaften kaum oder nur
gelegentlich, auf keinen Fall aber, soweit ich sehe, syste-
matisch und in vollem Bewufltsein dessen, was damit ge-
meint sein soll.

Theorien in den Naturwissenschaften haben unter ande-
rem den Zweck, eine bestimmte Klasse von Naturereig-
nissen zu erkliren, sie in einen moglichst umfassenden
Zusammenhang von Naturgesetzen einzuordnen und
darauf zuriickzufithren. In ganz analogem Sinne kann
man in den Geschichtswissenschaften von Theorien spre-
chen. An die Stelle der Naturgesetze treten Regeln fiir
einen bestimmten Bereich (zum Beispiel des romischen
Rechtswesens), die so gewihlt werden, dafl moglichst alle
fur diesen Bereich zutreffenden Regeln aus ihnen ableit-
bar sind; auch diese Theorien dienen dazu, eine bestimmte
Klasse von Ereignissen, wenn auch historische, zu erkla-
ren, sie in einen moglichst umfassenden Zusammenhang
von Regeln einzuordnen und darauf zuriickzufihren.
Ich sehe hier eine enge Beziehung zu Max WEBERs ,, Ideal-
typus®, auch wenn WEBER offenbar nicht bewuf}t wurde,
daf dieser die Form einer Theorie haben muf8. Ein etwas
ausfithrlicheres Zitat aus seinem Essay tiber ,,Die ,Objek-
tivitit sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er-
kenntnis“ zeigt dies, glaube ich, recht klar und kann zu-
gleich auch als Beispiel fiir eine geschichtswissenschaft-
liche Theorie dienen. WEBER spricht zunichst davon, daf}
man sich von den Vorgingen auf dem Giitermarkt, bei
tauschwirtschaftlichen Gesellschaftsorganisationen, frei-
er Konkurrenz usf. ein Bild macht, und fihrt dann fort:
»Dieses Gedankenbild vereinigt bestimmte Beziehungen
und Vorginge des historischen Lebens zu einem . . . Kos-
mos gedachter Zusammenhinge ... Ihr Verhiltnis zu
den empirisch gegebenen Tatsachen des Lebens besteht
lediglich darin, daf} da, wo ... vom Markt abhingige

319



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorginge, in der Wirklichkeit . . . festgestellt und ver-
mutet werden, wir uns die Eigenart dieses Zusammen-
hanges an einem Idealtypus... verstindlich machen
konnen ... “®

Auf diese Weise, meint WEBER, konstruiere man zum
Beispiel so etwas wie die Idee der Stadtwirtschaft des
Mittelalters und damit einen ,Idealtypus“, durch den
Einzelerscheinungen zu einem einheitlichen Gedanken-
gebilde zusammengeschlossen werden konnen. — Dies ist,
wie ich meine, treffend von thm gesehen, auch wenn die
Pointe fehlt, dafl nimlich dieser Zusammenschluf} nichts
anderes ist als eine Theorie von Regeln. Denn nur darin
kann die Idee der Stadtwirtschaft des Mittelalters beste-
hen.”

Dieses Beispiel macht auch deutlich, was eine geschichts-
wissenschaftliche Theorie beschreibt. Sie beschreibt ein
System in der Geschichte, so wie eine naturwissenschaft-
liche ein System in der Natur. Das bedeutet, sie unter-
stellt die vergangene Wirksamkeit eines Systems von Re-
geln in einer Gruppe von geschichtlichen Erscheinun-
gen, wihrend eine naturwissenschaftliche Theorie die
Wirksamkeit eines Systems von Gesetzen in einer Gruppe
von natiirlichen Erscheinungen voraussetzt. Es zeigt
sich damit wieder, was schon den Kapiteln VIII und XI
entnommen werden konnte, dafl nimlich eine wissen-
schaftliche, also theoretische Betrachtung der Geschichte
auf geschichtliche Systeme bezogen werden mufl. So be-

6 M. WeBer: Die ,Objektivitit’ sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis, in: Soziologie, Weltgeschichtliche
Analysen, Politik, Stuttgart 1964, S. 234.

7 An dieser Stelle sei auf die interessante Arbeit E. vON SAVIGNYS
verwiesen mit dem Titel: Zur Rolle der deduktiv-axiomatischen
Methode in der Rechtswissenschaft, in: Rechtstheorie, Frankfurt
a. M. 1971.

320



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trachtet zum Beispiel eine Theorie der mittelalterlichen
Marktwirtschaft die Marktvorginge dieser Zeit als be-
stimmt durch ein von ihr beschriebenes System von Re-
geln, eine Theorie der Optik aber die Lichterscheinungen
als bestimmt durch ein von ihr beschriebenes immerwih-
rendes System von Naturgesetzen.

" Gegen diese Verwendung der Begriffe , Theorie“ und
»System“ in den Geschichtswissenschaften werden nun
manche gewif} einwenden, daff mit ihnen der Geschichte
eine Rationalitit und Logik unterstellt werde, die sie nicht
besitzt. Sie lasse sich nicht in Systeme pressen. Allzu un-
bestimmt sei, was in ihr geschieht, auch beherrschten
weitgehend Leidenschaften, Irrtum, Wahn und Wider-
spriiche das Geschehen. ,Der Stoff der Geschichte®,
schreibt SCHOPENHAUER, ,, . . . sind die voriibergehenden
Verflechtungen einer wie Wolken im Winde beweglichen
Menschenwelt, welche oft durch den geringfiigigsten Zu-
fall ganz umgestaltet werden.“® ,Was die Geschichte
erziahlt, ist in der Tat nur der lange, schwere und verwor-
rene Traum der Menschheit.“® Wire das wahr, und zwar
in diesem Ausmaf, so wire Geschichtsschreibung nicht
moglich, ja, es gibe nicht einmal eine Geschichte. Den-
noch ist schon darauf hingewiesen worden, dafl nicht nur
geschichtliche Systeme oft logisch mangelhaft oder nicht
hinreichend klar sind, sondern daf} dies auch fiir ihre
Auslegung und die Folgerungen aus ihnen durch die ge-
schichtlich handelnden Personen gilt. Sind aber die Sy-
steme mangelhaft, so wird es die Theorie von ihnen wi-
derspiegeln miissen; und sind es ihre Auslegungen, so
wird dies unter Umstinden mit Mitteln erklirt werden

8 A. SCHOPENHAUER: Simtliche Werke, 2. Bd.: Die Welt als Wille
und Vorstellung, hrsg. von A. HUBSCHER, Leipzig 1938, S. 505.
9 Ebd. S. 506.

321



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miissen, die nicht eigentimlich geschichtswissenschaft-
lich sind, sondern zum Beispiel psychologischer Art.
Denn, wie ich schon sagte, es wirken ja in der Geschichte
nicht nur geschichtliche Systeme, sondern auch solche
der Natur. Oft wird man daher zur Idealisierung greifen,
wie es Max WEBER mit seiner Bezeichnung ,Idealtypus®
zum Ausdruck bringen wollte, oft wird man mitdem Ver-
such, irgendeine Ordnung in die Dinge zu bringen, schei-
tern. Aber dies alles setzt doch schon voraus, daf} solche
Versuche von Historikern nicht nur nicht unterlassen
werden konnen, sondern daf} sie fiir ihn ein unverzicht-
bares heuristisches Mittel seiner Wissenschaft sind, eine
regulative Idee, wie man mit KANT sagen konnte. Wer
darauf von vornherein verzichtet, verzichtet darauf, wis-
senschaftlich Geschichte zu schreiben. Es wire, um noch
einmal KANT zu zitieren, faule Vernunft.

Im librigen mochte ich aber noch einmal davor warnen,
die Logik geschichtlicher Prozesse zu unterschitzen. Ich
wies schon darauf hin, daf unser ganzes Leben bis in die
Einzelheiten des Alltags hinein durch eine Fiille verschie-
denartiger Regeln bestimmt ist. Wo diese unterbrochen
werden, setzen sich meist nur andere an ihre Stelle; und
selbst noch der Wahnsinn hat bekanntlich seine Methode.

6. Zur Frage der Rechtfertigung
theoretischer Grundsitze in
geschichtswissenschaftlichen Theorien

Ich halte also daran fest und sage: Es gibt nicht nur natur-
wissenschaftliche, sondern auch geschichtswissenschaft-
liche Theorien, und beide haben die gleiche logische Form.
Dann aber werden wir im Gegensatz zu einer weitver-
breiteten Meinung in beiden Arten von Theorien insofern

322



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch dieselben erkenntnistheoretischen Probleme an-
treffen, als diese sich genau aus jener Form ergeben.
Auch jede geschichtswissenschaftliche Theorie geht not-
wendig von bestimmten Grundsitzen aus, und daher ist
wieder die Frage der Rechtfertigung dieser Grundsitze
zu beantworten. Zu ithnen gehoren zunichst solche der
Erkenntnis iiberhaupt, wie etwa das Prinzip der Retro-
diktion, das wir in allen empirischen Wissenschaften wie
im tiglichen Leben immer dann anwenden, wenn wir aus
gegenwirtigen Ereignissen auf vergangene zuriickschlie-
fBen. Aber auch spezifisch naturwissenschaftliche Grund-
sitze sind fiir die Geschichtswissenschaften von Bedeu-
tung, da sie sich auf Physik, Astronomie, Biologie usf. als
Hilfswissenschaften stiitzen miissen. Dies geschieht bei
der Altersbestimmung von Funden, der Erforschung
der Echtheit von Urkunden, der Anwendung von Ge-
nealogien und dhnlichem. Schlieflich gibt es zwar spezi-
fisch geschichtswissenschaftliche Grundsitze, aber sie
lassen sich denselben allgemeinen, im Kapitel IV entwik-
kelten Kategorien unterordnen wie diejenigen der Natur-
wissenschaften. Hier wie dort findet man namlich solche,
die man axiomatisch, judical und normativ nennen
konnte. Diese will ich nun niher erlautern und dabei zu-
gleich auf ihre erkenntnistheoretische Problematik hin-
weisen. Sie ist von threm jeweiligen Inhalt — sei er natur-
wissenschaftlich oder geschichtswissenschaftlich — nicht
abhingig.

7. Axiomatische Grundsdtze a priori
in geschichtswissenschaftlichen Theorien

Unter axiomatischen Grundsitzen sind solche zu verste-
hen, welche den Kern einer Theorie ausmachen. In den

323



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturwissenschaften handelt es sich dabei um Annahmen
iiber die fundamentalen Gesetze eines Natursystems (zum
Beispiel die SCHRODINGER-Gleichungen), in den Ge-
schichtswissenschaften aber um Annahmen tber funda-
mentale Grundregeln eines geschichtlichen Systems.
Worin die letzteren bestehen, die hier allein interessieren,
war schon vorhin im Zusammenhang einer eher allgemei-
nen Erlduterung, was Regeln fiir den erklirenden Histo-
riker sind, angedeutet worden. Es sei nun genauer darauf
eingegangen, und zwar unter Anfiihrung von einigen, der
Geschichte der Geschichtsschreibung iiber das alte Rom
entnommenen Beispielen.

Diese Geschichtsschreibung lafit sich als Geschichte von
Theorien liber den romischen Staat und seine Kultur auf-
fassen. Das bedeutet, dafl Fundamentalstrukturen erar-
beitet werden, mit deren Hilfe man versucht, die einzel-
nen Ereignisse zu erkliren und die mannigfaltigsten Pha-
nomene unter einheitlichen Gesichtspunkten — Regeln
und Begriffen als Regeln — zusammenzufassen. Schon
GiBBON deutet in seiner History of the Decline and Fall
of the Roman Empire!? das historische Drama aus allge-
mein geistigen Strukturen der Spitzeit und des Christen-
tums. Noch besser 1a3t sich dies bei N1IEBUHR beobach-
ten, dessen Ausgangspunkt fiir seine Romische Geschich-
te!! die sozialen Grundlagen Roms und die Verfassung
seines Agrarwesens waren. Auch hier wird eine ungeheure
Fiille historischen Einzelmaterials der Ordnung einer
allgemeinen Systematik unterworfen und mit Hilfe ihrer
Prinzipien verarbeitet. Nicht anders sehen wir Momm-
SEN vorgehen, wenn er auch NieBuHr durch seine Ver-
trautheit mit juristischen Fragen weit Ubertrifft und da-
mimo—N:History of the Decline and Fall of the Roman

Empire, neu hrsg. von J. E. Bury, 7 Bde., London 1896-1900.
1 B. G. NieBUHR: Romische Geschichte, 3 Bde., Berlin 1811-32.

324



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

her seine Darstellung vertiefter und besser auf systemati-
sche Grundsitze zuriickzufiihren vermag.'? Neue As-
pekte finden sich ferner bei Rostovrzerr!3, der die Wirt-
schafts- und Sozialgeschichte des Romischen Reiches
unter Verwendung einiger weniger Grundbegriffe ent-
wickelt. In jlingster Zeit hat HEuss den Versuch gemacht,
die romische Innenpolitik teilweise mit der Verfassungs-
geschichte geradezu zu identifizieren und als aus ihr ab-
lesbar darzustellen.

»Anstatt der Veranschaulichung vieler Ereignisse,
schreibt er, ,sollte eine durchsichtige, die Erkenntnis for-
dernde Gliederung der Tatsachenmasse vermittelt und
damit ein orientierender Leitfaden gegeben werden . ..
Das sachliche Prinzip hierfiir war der Begriff der Revolu-
tion, woraus sich die Aufgabe ergab, den Stoff nach den
Phasen des revolutioniren Prozesses zu gliedern und die-
sen in seiner jeweiligen Struktur moglichst klar heraus-
treten zu lassen.“ 14

Theorien finden sich aber auch in allen Einzelfragen der
romischen Geschichte. So wird zum Beispiel die romische
Expansion von den einen mit einem ihr zugrunde liegen-
den machiavellistischen Prinzip des bloffen Willens zur
Macht erklirt, von den anderen aber, insbesondere von
MomMSEN, mit dem Prinzip der immer weiter vordrin-
genden Bestandssicherung. Auch die Gewohnheit der
romischen Auflenpolitik, Kriegserklarungen juristisch
zu verteidigen und dies in einem festen Ritual geschehen
zu lassen, wird aus der konservativen Verfassung Roms
abgeleitet; denn immer handle es sich dabei darum, den

12 TH. MoMMSEN: Das Romische Staatsrecht, Berlin 1887; ders.:
Romische Geschichte, Berlin 1854 —56.

13 M. RostovrzerF: Social and Economic History of the Roman
Empire, 1926; dt. Leipzig 1931.

14 A. Heuss: Romische Geschichte, Braunschweig 1971, S. 575.

325



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegner als Verletzer bestehenden und althergebrachten
Rechts hinzustellen. Von grundlegender Bedeutung sind
ferner die verschiedenen Theorien zu den Grundsitzen
der Optimaten einerseits und der Popularen anderer-
seits. So sehen die einen darin einen Klassengegensatz,
die anderen aber nur einen Verfassungsgegensatz (Regie-
rung durch den Senat allein oder unter Beifiigung eines
Initiativrechts durch die Comitien). Schliefllich sei noch
MEevERs Versuch erwihnt, die Biirger-, Reichs- und Au-
Benpolitik, iiberhaupt den ganzen Umkreis der Wirk-
samkeit des AuGUSTUS, aus einem konstitutionellen Prin-
zip abzuleiten.!$

Solche axiomatischen Grundsitze geschichtswissen-
schaftlicher Theorien sind nun, wie befremdlich dies auch
auf den ersten Blick scheinen mag, genauso wie diejenigen
naturwissenschaftlicher Theorien, Grundsitze a priori.
Und zwar in dem Sinne, daf} auch sie auf der einen Seite
die Erkenntnis von Tatsachen iiberhaupt erst ermogli-
chen, auf der anderen Seite aber niemals unmittelbar
durch Tatsachen verifiziert oder falsifiziert werden kon-
nen.

Um dies zu zeigen, gehe ich von dem Fall aus, daf} ein Hi-
storiker eine Urkunde nur mit Kenntnis der juristischen,
okonomischen oder sozialen Verhiltnisse zu verstehen
vermag, die damals geherrscht haben. Woher aber kann
er von ihnen wissen? Die Antwort lautet: Wieder aus
Quellen, also zum Beispiel aus anderen Urkunden. Mit
ithnen wird er versuchen, das Mannigfaltige in Zusam-
menhinge einzuordnen und aus Grundsitzen herzulei-
ten. Er wird also mit anderen Worten zu den Quellen eine
geschichtswissenschaftliche Theorie konstruieren, derart,
dafl diese ihn in die Lage versetzt, die fragliche Urkunde

15 E. MeYER: Kaiser Augustus, Halle 1924.

326



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu deuten und mit Hilfe der so gedeuteten Urkunde Tat-
sachen zunichst tiberhaupt erst zu ermitteln und dann zu
erkliren. Der Historiker geht in der Tat nicht anders vor
als der Naturwissenschaftler. Hier wie dort handelt es
sich darum, daf§ die einzelne Tatsache nur 1m Lichte einer
Theorie gesehen wird. Sie ist , theorienabhingig®. Und
insofern ist also eine Theorie in der Tat ,,Bedingung der
Moglichkeit der Erfahrung®.

Auf der anderen Seite wird sie nun allerdings wieder der
Priifung durch die Erfahrung unterworfen. Die Auffas-
sung, die man sich von den Grundsitzen des romischen
Rechtes fiir die Erklirung eines historischen Ereignisses
oder die Deutung einer Urkunde gemacht hat, findet man
u. a. in Urkunden bestitigt oder widerlegt; die Konstruk-
tionsbeziehungen, die man fiir den geometrischen Stil der
griechischen Antike entworfen hat, kann man anhand
von Tonkriigen dieser Zeit korrigieren; man kann priifen,
ob die einzelnen Handlungen NAPOLEONSs mit den ihm
unterstellten Zielen iibereinstimmen usf. Es heifit, daf}
man mit einer Interpretation ,durchkommt“ oder nicht
»durchkommt*“. Diese Ausdrucksweise habe ich nur in
die hier eingefiihrten Begriffe tibertragen. Und doch lafit
sich so niemals eine Theorie auf eindeutige und absolute
Weise empirisch verifizieren oder falsifizieren. Denn die
Quellen und Tatsachen, deren man sich dabei als Priif-
steine bedient, setzen ja, wie sich vorhin gezeigt hat,
ihrerseits bereits geschichtswissenschaftliche Theorien
voraus und sind von ihnen abhingig. Jede Verifikation,
jede Falsifikation ist daher immer etwas Hypothetisches.
Auch besteht das logische Schema einer Bestitigung dar-
in, daf} die aus angenommenen Theorien unter gewissen
Bedingungen abgeleiteten Sitze mit den interpretierten
Tatsachen ibereinstimmen; aber die Bestitigung des
Abgeleiteten besagt logisch, wie in den vorangegangenen

327



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapiteln schon mehrfach erliutert wurde, nichts tiber die
Bestitigung von dessen Primissen — in unserem Fall der
axiomatischen Grundsitze. Sie sind also keiner unmittel-
baren empirischen Begriindung fihig, sondern miissen
a priori konstruiert werden.

8. Judicale Grundsitze

Betrachten wir als nichstes die judicalen Grundsitze.
Darunter sind auch hier vor allem solche zu verstehen,
nach denen wir Theorien auf der Grundlage von inter-
pretierten Tatsachen verwerfen oder annehmen. Gerade
weil dies ja, in den Geschichtswissenschaften genauso we-
nig wie in den Naturwissenschaften, auf empirisch zwin-
gende Weise geschehen kann, wie soeben gezeigt wurde,
miissen bestimmte Regeln dafiir vorliegen, wie dies zu er-
folgen hat. So wird man zum Beispiel entscheiden miissen,
ob der Theorie widersprechende Tatsachenaussagen oder
genauer, ob die theoretischen Voraussetzungen dieser
Aussagen selbst anzuerkennen sind. Ist dies der Fall, so
wird weiter zu entscheiden sein, ob damit die Theorie als
falsifiziert betrachtet werden soll oder ob alles nur irgend-
welchen besonderen atypischen Umstinden zuzuschrei-
ben ist; man konnte ferner der Meinung sein, daf} eine
Theorie abgelehnt werden muf}, wenn sie nur mit Hilfe
von ad hoc-Hypothesen zu verteidigen ist, oder man
konnte umgekehrt solche Hypothesen unter bestimmten
Umstianden zulassen; man konnte —aus welchen Griinden
auch immer — entschlossen sein, an gewissen Axiomen in
jedem Fall festzuhalten oder eine Theorie nur dann anzu-
erkennen, wenn sie gegeniiber anderen einen grofleren
und umfassenderen Gehalt hat, noch Unerklirtes erklirt,
noch Unbekanntes entdecken hilft usf. usf. Dies alles ist

328



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Grunde schon, freilich hauptsiachlich mit Hinblick
auf die Naturwissenschaften, in den voraufgegangenen
Kapiteln gesagt worden. Keine dieser Falsifikations- und
Verifikationsregeln, wie immer man zu jeder einzelnen
stehen mag, kann aber auf Erfahrung gegriindet werden,
da die Erfahrung sie voraussetzt. Entscheiden doch zum
Beispiel sie erst, ob eine Tatsache als Priifstein fiir eine
Theorie anzuerkennen ist und im Falle der Ubereinstim-
mung oder Nichtlibereinstimmung als Bestitigung oder
Widerlegung angesehen werden kann. Hat man sich fiir
irgendwelche Regeln dieser Art a priori entschieden, so
zeigt in der Tat die geschichtliche (oder natiirliche) Wirk-
lichkeit, ob sie unter diesen Bedingungen unsere Kon-
struktionen bestatigt oder Nein zu ithnen sagt. (Ich kom-
me darauf noch einmal etwas ausfiihrlicher zuriick.)

9. Normative Grundsdtze

Was schliefilich die normativen Grundsitze betrifft, so
driickt schon der Name ihre Aprioritit aus. Sie sagen uns,
was Uberhaupt zu einer wissenschaftlichen Theorie ge-
hort. Ist sie geschichtlich — und nur hiervon soll ja die
Rede sein —, so wird man erwarten, daf} sie zum Beispiel
die historische Geographie, Chronologie und Genealogie,
dafl sie die Paliographie, Heraldik, Sphragistik und Nu-
mismatik verwendet, sich also auf eine Reihe von Hilfs-
mitteln stiitzt, die ihrerseits wieder gewissen normativen
Anspriichen geniigen und Hilfswissenschaften fiir die
Geschichtsschreibung genannt werden. In sie sind auch
Naturwissenschaften wie die Geographie, die Astrono-
mie und die Biologie verwoben. Von besonderer Bedeu-
tung ist natiirlich die Verwendung von Quellen, fiir die
eigens als wissenschaftlich angesehene Methoden der kri-

329



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tischen Auswahl und Beurteilung entwickelt werden.
Auch wird zum Beispiel die Berufung auf iibersinnliche
Gewalten, das Eingreifen etwa der gottlichen Vorsehung
usf., nicht zugelassen werden.

10. Die Beziebung zwischen Apriorischem
und Aposteriorischem

Ein einfaches Modell moge nun dazu dienen, die Bezie-
hung zwischen dem Apriorischen und dem Aposteriori-
schen noch einmal besonders durchsichtig zu machen.

1. aist F (Fa) (Ty)
2. Immer wenn F,dann G (T) T3, T, S,
aist G (Ga) (T,)

Dieses Schema driickt einen Schluf aus, in dem Fa und Ga
singuldre Sitze sind und die zweite Pramisse Axiom einer
Theorie ist. T, und T, bezeichnen Theorien, mit deren
Hilfe Fa und Ga gegeben sind. Mit T sind normative
Theorien gemeint, denen zufolge T, T; und T, hinsicht-
lich ihrer Form zuldssig sind, mit T, dagegen judicale
Theorien, die dazu dienen, Ga als Bestitigung von T an-
zusehen oder nicht. Schliefllich sei S; die Menge aller so-
eben angefiihrten Theorien T bis T,. Was ist nun empi-
risch in diesem Modell?

Empirisch ist, daf} wir ein Resultat R, nimlich Fa, Ga
und damit etwa die Bestitigung von T erhalten, wenn
wir S; voraussetzen; denn niemand konnte das a priori
wissen. Ersetzen wir andererseits S; durch ein S,, so wer-
den wir moglicherweise ein anderes Resultat R, erhalten.
Und auch dies wire eine empirische Tatsache, denn es
konnte sich ja das Umgekehrte ergeben: S, konnte zu R,

330



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und S, zu R, fithren. Es ist also kein einziger Teil dieses
Modells fiir sich etwas rein Empirisches; weder die ver-
schiedenen S-Mengen, noch die singuldren Sitze; rein
empirisch sind allein die hypothetischen Metasitze: Wenn
wir S; voraussetzen, dann ist das Resultat R;, und wenn
wir S, voraussetzen, dann erhalten wir R,. (Vgl. Kapitel
11L.)

Wenn man also sagt, Theorien konnen empirisch bestitigt
oder widerlegt werden, so ist dies nur eine elliptische
Redeweise. Sie sind vielmehr mit thren Grundsitzen in-
sofern etwas Konstruiertes und Apriorisches, als sie einer-
seits Erfahrungen erst ermoglichen und andererseits
durch Erfahrung nicht unmittelbar priifbar sind. Eine
solche Priifung ist daher nur unter Bedingungen mog-
lich, wie sie eine S-Menge bereitstellt, und von dieser
hangt somit auch das unvorhersehbare Ergebnis der Prii-
fung ab.

Nun sind zwar, wie soeben bemerkt, auch die singulidren
Sitze des Modells fiir sich nichts Empirisches, weil sie so
wenig unmittelbar durch die Erfahrung gegeben werden
wie die Grundsitze. Aber das gilt doch nur insofern, als
sie, als Aussagen lber interpretierte Erfahrungsgegen-
stinde, einen iiber den Erfahrungsgehalt hinausgehen-
den theoretischen Gehalt haben. Dieser ist indessen selbst
Teil der S-Menge. Ein singulirer Satz des Modells driickt
also Erfahrungen unter Bedingungen aus; die S-Menge
aber nur die Bedingungen — und ausschliefilich diese
nenne ich a priori.

Das Apriorische lafit sich demnach, auch in den Ge-
schichtswissenschaften, nicht eliminieren. Als solches
aber bedarf es stets einer besonderen Rechtfertigung.
Bevor ich mich nun wieder dieser quaestio juris zuwende,
mochte ich meine Ausfihrungen aber noch in einigen
wichtigen Punkten erginzen.

331



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Der sogenannte hermenentische Zirkel

Das verwendete Modell zeigt, dafl der sogenannte herme-
neutische Zirkel, von dem heute so viel Aufhebens ge-
macht wird, nicht existiert. Zunichst ist festzustellen,
daf, was filschlicherweise so genannt wird, nicht nur in
den Geschichts- und Geisteswissenschaften, sondern in
jeder empirischen Wissenschaft vorkommt, da die Bezie-
hung zwischen apriorischen Annahmen und mit ihrer
Hilfe gedeuteten Tatsachen grundsitzlich immer die glei-
cheist. Eskann also keine Rede davon sein, daf es sich hier
um etwas den Geschichts- und Geisteswissenschaften
Eigentiimliches handelt.’® Betrachten wir noch einmal
das vorige Schema, das ja auf alle moglichen empirischen
Wissenschaften zutrifft. Nehmen wir an, um die Sache
deutlicher zu machen, es sei T = T; = T, (so dafl ,,im-
mer wenn F, dann G“ nur eines unter mehreren Axiomen
von T ist). Nehmen wir ferner an, daff wir in der Tat Fa,
Ga unter der Voraussetzung von T erhalten und umge-
kehrt schliefflich T mit ihnen bestitigt wird. Darin liegt
aber kein Zirkel, da ja, wie schon vorhin gezeigt, nur die
Erfahrung entscheiden kann, ob wir zu einem solchen
Resultat gelangen, ob sich also unter den gegebenen Vor-
aussetzungen einer S-Menge Fa, Ga und die gesuchte
Bestitigung ergeben. Der Theorie allein 1afit sich dies
nicht entnehmen. Es ist mithin nur bedingt wahr, wenn
gesagt wird, man hole aus den Dingen nur heraus, was
man in sie hineingelegt habe; vielmehr tritt dazwischen
die Erfahrung, auch wenn sie schon durch eine Theorie in

16 Vgl. auch W. STEGMULLER: Der sogenannte ,Zirkel‘ des Verste-
hens, in: Natur und Geschichte. 10. Deutscher Kongref fiir Philo-
sophie, Kiel 1972, hrsg. von K. HisNER und A. MENNE, Hamburg
1974.

332



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewissem Sinne ,vorgeformt* ist, wie es sich durch S im
angegebenen Modell zeigt.!”

Ist Ga eine dem Historiker noch nicht bekannte Tatsache,
so wird er sie aufgrund der Pramisse 2 genauso vorhersa-
gen konnen, wie dies der Naturwissenschaftler beim Ex-
periment zu tun pflegt, und entsprechend wird er sich
dann auch durch eventuelle spitere Funde und Entdek-
kungen in Archiven, bei Ausgrabungen usf. bestitigt oder
widerlegt sehen. Ist Ga aber eine dem Historiker bereits
bekannte Tatsache, so kann es doch sein, daf} sie mit Hilfe
seiner Theorie in einer Weise gedeutet oder mit anderen
Tatsachen verbunden werden kann, zum Beispiel mit Fa,
die als Bestitigung oder Falsifikation dieser seiner Theo-
rie anzusehen ist.

12. Die Erklarung von Explikationen
und Mutationen historischer Systeme
sowie die Erklarung von Bedeuntungen

Bisher war nur von der Erklirung solcher Ereignisse und
Tatsachen in Raum und Zeit durch den Historiker die
Rede, wie sie das Beispiel des Staatsmannes zeigte, der in

17 Ich mochte hier betonen, dafl ich trotz der soeben vorgetragenen
Kritik in manchen Punkten mit den Hermeneutikern iibereinzu-
stimmen glaube. Mir scheint aber, dafl vieles von dem, was sie sagen
wollen, tiberhaupt erst zur Klarheit kommt oder gar erst zurecht-
geriickt werden kann, wenn man sich von threm dunklen Stil befreit
und die analytische Methode auf die Geschichtswissenschaften tiber-
tragt, welche die Wissenschaftstheoretiker bislang vornehmlich
auf die Naturwissenschaften anwandten. Dafl dies moglich ist ge-
rade deswegen, weil beide Zweige der Erkenntnis im Grunde die-
selben logischen Formen haben — wie sehr das auch zunichst ver-
deckt blieb — hoffe ich mit der vorliegenden Untersuchung deutlich
zeigen zu konnen. Zur Kritik an der Hermeneutik siehe auch G.
PatziG: Erklaren und Verstehen, in: Neue Rundschau 3 (1973).

333



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestimmter Weise nach Regeln handelt. Der Historiker
hat aber dariiber hinaus auch das Entstehen von Regeln
selbst zu erkliren, also das Aufkommen von Ideen, Mei-
nungen, Vorstellungen, Praktiken, Stilen usf. Die Ver-
fassungs- und Rechtsgeschichte, die Wirtschaftsgeschich-
te, die Kunstgeschichte usf. liefern zahllose Beispiele da-
fir. Uberhaupt ist die ganze sogenannte Geistes- und
Ideengeschichte solcher Art. Wie aber geschieht dies?
Wie schon im Kapitel VIII gezeigt, konnen historische
Systeme auf Grund ihrer Form nur in zweifacher Weise
einer Bewegung unterworfen werden: nimlich einmal
durch Explikation und zum anderen durch Mutation.
Mit ,Explikation“ eines Systems bezeichne ich dessen
innere Entwicklung unter Beibehaltung seiner Grund-
regeln; ,Mutation“ bedeutet die Anderung dieser seiner
Grundregeln und damit die Entstehung eines neuen Sy-
stems. Die vorige Frage lautet also genauer: Wie erklart
der Historiker Explikationen und Mutationen?

Beginnen wir mit der Explikation. Es handelt sich hier
immer darum, daf aus Regeln andere entwickelt werden.
Der ideale Fall ist, wie gesagt, eine physikalische Theorie,
zum Beispiel die NEwTONsche, aus der immer mehr Theo-
reme abgeleitet und fiir die immer mehr Anwendungs-
bereiche ausfindig gemacht werden. Auch eine solche
Theorie kannja, als historische, samt thren Explikationen
Gegenstand geschichtlicher, zum Beispiel wissenschafts-
geschichtlicher Untersuchungen sein. Ableitungen der
genannten Art zeigen aber auch gewisse Verfassungs-
und rechtsgeschichtliche Entwicklungen, politische,
wirtschaftliche, kiinstlerische usf. Sie ereignen sich nim-
lich immer dann, wenn unter bestimmten Bedingungen
Folgerungen im Rahmen eines gegebenen Zusammen-
hanges gezogen werden miissen. Der Richter, der Ge-
schiftsmann, der Politiker, der Wissenschaftler, sie alle

334



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betitigen sich beinahe taglich in dieser Weise. Es ist wie
bei einem Schachspiel — die Grundregeln stehen fest, und
nun entfalten sich je nach Situation immer wieder neue
und andere Spiele, Spieler6ffnungen, Strategien usf. Je-
der Zug ist aus den Grundregeln ableitbar, daff er aber
wirklich vollzogen wird und daf§ er unter Umstinden in
einem Schachlehrbuch als ein bestimmtes strategisches
Element in einer bestimmten Art von Partie aufgefiihrt
wird, das i3t sich nur aus der Praxis des Schachspiels er-
klaren. Denn die logische Moglichkeit der Ableitung, thr
Impliziertsein in den Grundregeln, darf nicht mit ihrem
wirklichen Auftreten verwechselt werden.

Das Schema der Erklarung historischer Systemexplika-
tionen unterscheidet sich natirlich nicht grundsitzlich
von dem bereits angegebenen singularer Tatsachen, weil
wissenschaftliches Erkliren immer dieselbe Form hat. Es
kann etwa so entworfen werden:

1) Fiir jemanden (es kann auch eine Gruppe sein) ist eine
Regelmenge R gegeben.

2) Dieser befindet sich in einer bestimmten Lage, fiir die
er eine Regel aufstellen soll, die aus R gewonnen wer-
den kann.

3) Er glaubt, daf dies fiir R’ zutrifft.

4) Jemand, der die Primissen 1-3 erfiillt, wird / wird
nicht aufgrund von psychologischen, biologischen,
physikalischen Gesetzen usf. R" aufstellen.

5) Folglich stellte er / stellte er nicht R’ auf.

Das schon erwihnte Aufkommen bestimmter Motive in
der spatmittelalterlichen Kunst kann als Beispiel dienen.
Die Menschen lebten in der Regelmenge dieser Kunst.
Aus ihren gegebenen Formen suchten sie andere zu ent-
wickeln, die fiir die traumatische Situation, in der sie sich

335



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befanden, nimlich das Wiiten der Pest, anwendbar wa-
ren. Sie glaubten diese in den genannten Motiven gefun-
den zu haben. Also wurden diese zu einer neuen, im Rah-
men der alten Regelmenge begreiflichen Regel. An die-
sem Beispiel wird tibrigens deutlich, daff die explizierende
Ableitung keineswegs nur logischer Natur im engeren
Sinne sein muf8. Es handelt ja von Regeln als kiinstleri-
schen Formen und Figuren, so daff deren Systeme teil-
weise in Analogie zu einem Spielkalkiil betrachtet werden
diirfen. Die verschiedenen Arten explizierender Ablei-
tung auf mannigfaltigen Gebieten zu kliren, ist ein weites
Feld kiinftiger Untersuchungen, denen, wie ich meine,
der vorliegende systemtheoretische Ansatz zum Leitfa-
den dienen und hilfreich sein konnte.

Betrachten wir jetzt die Systemmutation. Da es sich hier
um eine Anderung in den Grundlagen handelt, so bewegt
man sich dabei nicht, wie bei der Systemexplikation, in-
nerhalb eines Systems, sondern man tritt in kritische Di-
stanz zu thm, man tritt aus ihm heraus, man spricht dar-
iiber und macht es zur ,,Objektsprache“; man stellt seine
Voraussetzungen, seine Grundsitze zur Disposition;
man verindert sie. Das kann aber offenbar begriindet nur
geschehen, wenn man dabei von anderen Voraussetzun-
gen ausgeht, wenn man von einem anderen System her
das alte kritisch betrachtet und versucht, beide einander
anzugleichen. Formal gesehen besteht also dieser Vor-
gang darin, daf} ein System aus einem anderen abgeleitet
wird, wihrend vorhin, bei der Systemexplikation, nur
eine Regel aus anderen desselben Systems abgeleitet
wurde. Fast alle tiefgreifenden Umbriiche in der Ge-
schichte haben sich, wissenschaftlich betrachtet, in dieser
logischen Form vollzogen. Theoretische Systeme verin-
dern praktische und umgekehrt; politische, wirtschaft-
liche, wissenschaftliche, soziale, kiinstlerische, religiose

336



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

usf. bestimmen einander gegenseitig. Uberall lassen sich
solche Beziehungen herstellen, eines befruchtet, eines be-
einfluflt und verindert das andere. Der Historiker er-
klart also eine Mutation, indem er diesen Prozef} konstru-
ierend ,rekonstruiert“; und wiederum ist das logische
Schema dabei demjenigen der Explikationserklirung
analog. Es braucht daher nicht weiter darauf eingegan-
gen zu werden.

Was hier iiber die Explikation und die Mutation histo-
rischer Systeme gesagt wurde, nenne ich den logischen
Sinn dessen, was man gemeinhin sehr mifiverstindlich
Ideengeschichte oder Geistesgeschichte nennt, wie sie in
der Literaturgeschichte, der Kunstgeschichte, der Reli-
gions-, Wirtschafts-, Rechts-, kurz: Kulturgeschichte, be-
schrieben wird. Miflverstindlich deswegen, weil damit
iberall die Entwicklung von Ideen oder gar von Geist
suggeriert wird, wo es sich einfach nur um die Entwick-
lung und Erstellung von Regeln handelt. Jenes Ballastes
aus der idealistischen Philosophie (Idee, Geist usf.) be-
darf es gar nicht, wenn wir von Regeln sprechen, nach
denen sich die Menschen verhalten. Um ein Beispiel zu
nennen: Die Regeln industrieller Prozesse (sie werden im
Kapitel XIV behandelt) oder gar eines Fufiballspieles
sind schwerlich mit solchen komplizierten Philosophe-
men in Zusammenhang zu bringen und doch handelt es
sich bei beidem um sehr bedeutsame Erscheinungen mo-
derner Kultur.

Noch einmal sei auf die Grenzen historischen Erklirens
mit Hilfe von Systemen verwiesen. Zunichst konnte man
sich ja die Idee eines durchgingigen, wenn auch auflerst
verwickelten Stammbaumes geschichtlicher Systeme
machen, den man mit Ableitungsketten wie in einem ver-
schlungenen Geflecht beschreiben kann. Man wird indes-
sen in Rechnung ziehen miissen, daf} nicht nur, wie ich

337



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon sagte, der Unsinn, der Wider- und Wahnsinn hochst
wirksame Krifte in der Geschichte zu sein vermogen, die
jede logische Kontinuitit zerstoren, sondern dafl der
Verwirklichung dieser Idee auch grundsitzliche Schwie-
rigkeiten entgegenstehen, die mit der erkenntnistheoreti-
schen Verfassung der Systeme selbst zusammenhingen.
Denn auf welches Feld auch immer sie sich beziehen mo-
gen: Sie werden, wie man dem beschriebenen Zusammen-
hang von a priori und a posteriori entnehmen kann, nie-
mals so zwingend durch Erfahrung oder Vernunft be-
griindet sein, daf ihnen nicht ein gewisses Maf} spontaner
Schopfung zugrunde lage, die durch keinerlei notwendi-
ge Einsicht ,letztbegriindet“ sein kann, wie das manche
Philosophen nennen oder uns immer noch glauben ma-
chen wollen. Geht man aber davon aus, so folgt unmittel-
bar, daff geschichtliche Systeme wegen dieser ihrer eigen-
timlichen Spontaneitit ebenso diskontinuierlich wie
kontinuierlich in Folgeketten auftreten konnen. Folge-
ketten, die gewissermaflen ,,schwebend“ konstruiert sind
und nirgends auf absoluten Erfahrungen oder Vernunft-
einsichten aufruhen, konnen wieder abgebrochen und
mit einem neuen Anfang versehen werden. Daf dies aller-
dings nur in den Grenzen eines umfassenderen Zusam-
menhangs moglich ist, geht schon aus den Betrachtungen
iiber die Mutation hervor und soll im folgenden noch
deutlicher werden.

Bisher war nur von Tatsachenerklirungen die Rede, wo-
mit auch das Entstehen von Regeln in der Weise der Ex-
plikation und Mutation gemeint ist. Genauso wichtig
sind indessen fiir den Historiker auch die Bedeutungser-
kldrungen z. B. solche, die sich auf den Sinn von Worten
beziehen. Sie sind es daher auch, die uns den Sinn von
Quellen erschliefen. Bedeutungserklarungen gehen so-
mit den Tatsachenerklirungen voraus, denn um Tatsa-

338



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen erklaren zu konnen, miissen sie ja zunichst erst ein-
mal feststehen, also den Urkunden entnommen worden
sein. Obgleich dieser Zusammenhang bereits im siebenten
Abschnitt dieses Kapitels zur Sprache kam, sei hier noch
einmal auf ihn eingegangen.

Betrachten wir wieder ein einfaches Beispiel. In seiner
kleinen Erzihlung mit dem Titel , AvErrOEs auf der
Suche“ berichtet BOrRGES, AVERROES habe zuerst die Be-
deutung der Worte , Tragodie“ und ,Komodie“ in der
aristotelischen Poetik und Rhetorik nicht verstanden.
Niemand im Umkreis des Islam wufite, was sie bedeuten.
Da plotzlich, angeregt durch das Gebet des Muezzins,
schreibt er folgendes nieder: , Aristi (ARISTOTELES) be-
nennt Tragodien die Panegyriken und Komdodien die
Satiren und Anathemen. Herrliche Tragodien und Ko-
modien bergen in Fiille der Koran und die Mohallas des
Heiligtums.“18

Mit dieser Deutung gewinnt dann AvERROES die Kenntnis
einer Reihe von Tatsachen, denn mit ihr liest er ja den
Bericht des ARISTOTELES Uiber die Geschichte des antiken
Theaters und mit ihnen erfahrt er etwas tiber die aristote-
lische Asthetik des Dramas. (Daf ersich dabeiiiberall irrt,
steht auf einem anderen Blatt).

Die Analyse von Bedeutungserklirungen scheint mir
noch keineswegs restlos geklart. Fiir den vorliegenden
Zusammenhang geniigt es aber, dem angegebenen Bei-
spiel entnehmen zu konnen, dafl erstens zu Bedeutungs-
erklarungen Theorien gehoren, die im Aufstellen von De-
finitionen als allgemeinen Regeln bestehen und dafl zwei-
tens diese Theorien empirisch iiberpriift werden, indem
man untersucht, ob die einzelnen Textstellen mit ihnen
ibereinstimmen. Dabei wird die gesuchte Ubereinstim-

18 J. L. BorGEs: Labyrinthe, Miinchen 1959, S. 89f.

339



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung selten streng formal festgestellt werden konnen,
weswegen immer breite Deutungsspielraume moglich
sind. Es scheint also, dafl Gesetze bei Bedeutungserkli-
rungen an sich keine Rolle spielen, obgleich sie auch hier
durchaus auftreten konnen, zum Beispiel dann, wenn
man fiir sie irgendeine besondere Absicht des Autors her-
anzieht. Aber wie dem auch sei; es gibt keine Bedeutungs-
erkldrung fiir den Historiker ohne die Verwendung einer
geschichtswissenschaftlichen Theorie und damit fallt
auch sie in den gesamten Fragenkreis, der hier verhandelt
wird.

13. Die Rechtfertigung theoretischer Grundsitze
in einer geschichtlichen Situation

Ich kann mich nun endlich dem schon erwihnten Kern-
problem auch der Geschichtswissenschaften zuwenden,
namlich der Frage nach der Rechtfertigung der ihnen zu-
grunde liegenden Grundsitze a priori. Wenn es fiir sie —
und dies setze ich hier allerdings voraus — ebenfalls keine
absolute, keine transzendentale Rechtfertigung gibt;
wenn ihnen ferner gleichfalls eine empirische versperrt
ist und wenn schlieflich der schon angedeutete Zustand
ihres ,Schwebens“ nicht als Ausdruck purer Willkiir ge-
deutet werden soll, so kann das hier wieder nur bedeuten,
dafl ihre Begriindungen, wie es schon bei der Erorterung
der Systemmutation anklang, zunichst anderen Theo-
rien oder allgemeiner: anderen geschichtlichen Syste-
men entnommen werden, worin der Historiker lebt. Die
geistige Mannigfaltigkeit, die ihn umgibt, sucht er wie
jeder Forscher in einen moglichst einheitlichen, moglichst
umfassenden Zusammenhang zu bringen, von Wider-
sprichen und Unklarheiten zu reinigen oder solche zu-

340



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mindest aufzudecken. Ihm gehtes dabei freilich vornehm-
lich darum, den geschichtlichen Stoff in dieses Ganze ein-
zuordnen und die auf ithn gerichteten axiomatischen,
judicalen und normativen Grundsitze a priori zu den
iibrigen der gegebenen Mannigfaltigkeit in eine harmoni-
sche Beziehung zu bringen. Er leitet sie also aus anderen
Gebieten oder Lebensbereichen ab, wo sie ihm schon aus
irgendwelchen Griinden a priori gerechtfertigt zu sein
scheinen, und wendet sie auf seinen Gegenstandsbereich
an. Einige Beispiele sollen auch hier wieder der Verdeut-
lichung dienen.

Schon mit der in der Aufklirung entstehenden, von
Theologie und Dogma sich l6senden wissenschaftlichen
Geschichtsschreibung war man sich der mannigfaltigen
Einflisse bewuflt, denen der Historiker ausgesetzt ist. So
haben die Ahnherren der deutschen historischen Schu-
le, die Gottinger ScHLOzER und RiUHs, auf die Be-
deutung der anderen Wissenschaften fiir die Geschichts-
schreibung hingewiesen, aber auch auf ihren Zusammen-
hang mit politischen und anderen sozialen Faktoren.!®
Sie konnten dies um so mehr, als sie das, was ich judicale
und normative Grundsitze nenne, mit vollem Bewufit-
sein den bereits bestehenden und ausgefeilten kritischen
Methoden entnahmen, die in der klassischen Philologie
und in der Bibelforschung entwickelt worden waren. Vor
allem die kritische Ausgabe des Neuen Testaments diente
thnen als Vorbild. ScHLOZER nennt das: Vergleichen der
Manuskripte, das Reinigen der Texte von Fehlern, die
Feststellung von Interpolationen und Filschungen, die
Entdeckung der von den Autoren verwendeten Quellen
usw. Es wird auch darauf verwiesen, daf} die Entwicklung

19 Zur Bedeutung der Gottinger Schule siehe H. BUTTERFIELD:
Man on his Past, Cambridge 1969.

341



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solcher Methoden ihren Ursprung in den allgemeinen
religiosen Streitigkeiten hatte, welche die Welt seit dem
Zeitalter der Reformation auf so nachdriickliche Weise
bestimmten. Entsprechend hat GATTERER, der erste der
Gottinger Schule, die Ubertragung der kritisch-wissen-
schaftlichen Arbeitsweise auf die Geschichtsschreibung
mit verschiedenen juristischen und konstitutionellen
Fragen in Verbindung gebracht, die von hochster politi-
scher Bedeutung waren. Die Geschichte wird also zur
Wissenschaft erst in einem Augenblick, wo ein normati-
ver Begriff von Wissenschaft bereits auf anderen Gebie-
ten ausgepragt ist; ja er wird ausdriicklich aus gegebenem
Anlaf} von diesen auf jene tibertragen.

Aber nicht nur Bibelkritik und klassische Philologie ha-
ben hier Pate gestanden. Auch die Naturwissenschaften
und eine mit ihnen entwickelte, von der Theologie ge-
reinigte allgemeine Theorie der Erfahrung spielten eine
ausschlaggebende Rolle. Sehr deutlich ist das schon bei
BayLE (also lange vor den Gottingern) zu beobachten,
der diese Theorie auf die Quellen geschichtlicher Tatsa-
chen anwandte und damit eine kritische Methode fiir den
Historiker entwickelte.? Und WEBB konnte auf einem
Hohepunkt der historischen Wissenschaften, namlich
mit Hinblick auf RANKE sagen, dieser habe den Vorle-
sungssaal in ein Laboratorium verwandelt, in dem Doku-
mente anstatt Retorten benutzt werden.?! Vor allem aber
sind es axiomatische Grundsitze, welche die Geschichts-
wissenschaften von den Naturwissenschaften iibernom-
men haben, so befremdlich das auf den ersten Blick schei-
nen mag. Dies zeigt vor allem die Einfiihrung des Geset-

20 Vgl. hierzu auch E. Cassirer: Die Philosophie der Aufklirung,
Tibingen 1932, S. 269-279.

21 v, P. Wess: The Historical Seminar. Its Quter Shell and its
Inner Spirit, in: Mississippi Valley Historical Review 42 (1955/56).

342



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zesbegriffes in ihrem Bereich. VOLTAIRE, der solches als
einer der ersten versuchte, hat damit ausdriicklich die Ab-
sicht verfolgt, ein der NEwtonschen Physik analoges
Geschichtswerk zu verfassen.22 Und wie er die von ithm
beschriebenen Ereignisse deutet, welche Grundsitze er
in thnen wirksam sieht, welche Systematik er ithnen un-
terstellt, ist ganz und gar von dieser ihm vorschwebenden
Idee bestimmt (wobei es hier gleichgiiltig ist, wieweit er
dabei erfolgreich war oder wieweit er auch nur NEwTON
richtig verstand). Auch fiir MonTEsQuIEU diirfte sich
ihnliches nachweisen lassen, zumal er seine ,, Gesetze“
teilweise auf natiirliche Bedingungen, vor allem des Kli-
mas, zuriickfithrt.23 Es ist gewifl zuzugeben, dafl der un-
mittelbare, bewufite Zusammenhang zu den Naturwis-
senschaften danach teilweise wieder aus den Augen ver-
loren wurde, wieja iiberhaupt diese ersten aufklirerischen
Anfinge spiter als Geschichtsschreibung der Philoso-
phen, welche durch eine solche der érudits abzuldsen sei,
verworfen wurde. Aber wer wollte leugnen, dafl einer der
grofiten érudits, nimlich GiBBoN, die Axiome des mitden
Naturwissenschaften entstandenen Rationalismus auf
sein Geschichtswerk iibertragt, indem er nicht nur alle
Ereignisse im Lichte der ,natiirlichen Vernunft“ sieht,
deutet und erklirt, sondern sie dariiber hinaus auch mit
den Mitteln der aufklarerischen Kritik am Christentum
zu schildern sucht? Im iibrigen ist es heute ja beinahe zur
Selbstverstandlichkeit geworden, die Geschichtsschrei-
bung in ihrer Beziehung nicht nur zu den anderen Wis-
senschaften, sondern, in meiner Terminologie gespro-
chen, tberhaupt in Beziehung zu einer Mannigfaltigkeit
von Systemen zu sehen (der Politik, der Wirtschaft, der
msai sur les moeurs et I’esprit des nations, in: CEuvr.

XVIIIL. Le Pyrrhonisme de I’histoire, in: (Euvr. XXVI.
23 MoNTESQUIEU: De Iesprit des lois.

343



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialstruktur, der Technik usf.), in denen sie jeweils
eingebettet ist. Jetzt wo man anfingt, die Ideen der ein-
stigen Gottinger Schule und Lord Actons wieder auf-
zugreifen,?* niamlich Geschichte der Geschichtsschrei-
bung zu treiben, treten solche Gegenstinde geradezu in
den Vordergrund, auch wenn die erkenntnistheoretische
und wissenschaftstheoretische Problematik dabei meist
vollig tibersehen wird. Denn nicht damit ist es getan, daf§
solche Wechselbeziehungen tiberhaupt aufgedeckt, son-
dern daf in ihnen Begriindungen des Apriorischen mit
allen dazugehorigen Fragen erkannt werden.

Der Umkreis von Theorien und geschichtlichen Syste-
men, dem der Historiker die Rechtfertigung der Grund-
satze seiner Theorien entnimmt, oder mit denen er in eine
Wechselbeziehung des Begriindens eintritt, ist im Sinne
von Kapitel VIII seine geschichtliche Situation. Keine
ewig geltende, in sich gegriindete absolute Vernunft und
keine reine, ungedeutete, absolute Erfahrung vermogen
ihn aus ithr herauszufithren und aus dieser Gebundenheit
zu losen. Das Bild der Geschichte, das er entwirft, ist
selbst etwas Geschichtliches. Immer verwendet er dabei
auch Apriorisches, worauf er fortschreitend seine Ge-
danken und Erfahrungen stiitzen muf}, ohne es selbst
gleich im vollen Umfang zum ausdriicklichen Gegen-
stand der Untersuchung machen zu konnen. Jede Be-
griindungskette endet notwendig irgendwo. Man kann
nicht alles priifen; vieles mufl man — vorliufig — fiir hin-
reichend begriindet ansehen. All dies kann eines Tages
wieder ins Kreuzfeuer der Kritik geraten —aber dann wird
es wieder anderes geben, worauf man sich in der verin-
derten geschichtlichen Situation berufen wird. Nichts ge-

24 Vgl. hierzu das Kapitel iiber Lord AcToN in H. BUTTERFIELDs:
Man on his Past (vgl. Anm. 19, S. 341).

344



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schieht wirklich ab ovo. Die das Gegenteil glaubten, wie
zum Beispiel DEscarTEs und DINGLER, haben sich ge-
tiuscht. Das gilt aber auch fiir jene, die meinen, man
konne iiberhaupt jede Voraussetzung willkiirlich setzen,
von der man ausgeht. Derartiges ist ebenso unmoglich,
wie alles priifen zu wollen.

Die ewige Unruhe der Wissenschaft, thr Zwang, sich im-
mer weiter zu entwickeln, ist gewifl nicht zuletzt auch
darauf zuriickzufithren, dafl sie das Begriindungspro-
blem niemals auf absolute Weise l6sen kann, daf dies im-
mer nur vorldufig, ad hoc, hypothetisch, bezogen auf
eine bestimmte Situation, geschieht, dafl man hier aus
dem Schwebezustand nie endgiltig herauskommt. Nun
hat aber die Unruhe der Wissenschaften, sofern sie von
der Geschichte handeln, noch einen anderen Grund,
weswegen auch Rechtfertigungen apriorischer Grund-
sitze und ihres stindigen Wandels zusitzlich in besonde-
rer Weise erfolgen — und hierauf mochte ich nun zu spre-
chen kommen.

14. Die Vergangenbeit als Funktion der Gegenwart

Ich gehe dabei von den sogenannten ,Erzahlsiatzen“ aus,
die, wie es scheint, DANTO als erster behandelt hat (nar-
rative sentences)2S. Was er mit ihnen meinte, erliutert er
unter anderem durch das folgende Beispiel, das er einem
Gedicht von YEATS entnommen hat, in dem der Raub der
Leda durch Zeus geschildert wird.

»A shudder in the loins engenders there / The broken wall,
the burning roof and tower / and Agamemnon dead.“
Damit will DanTO zeigen, dafl kein Augenzeuge dieses

** Vgl. Anm. 1, S. 305.

345



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ereignisses — gesetzt, es hitte stattgefunden — einen sol-
chen Satz schreiben konnte, und zwar deshalb, weil er
nicht wissen konnte, was in Zukunft geschehen wiirde. In
Erzihlsatzen kommt also zum Ausdruck, dafl Ereignisse,
die sich jetzt abspielen, sehr oft anders aussehen und oft
auch tatsichlich gianzlich anders zu betrachten sind, wenn
sie von einem Historiker im Lichte des Wissens davon
dargestellt werden, was sich spiter ereignete. Und dies
trifft selbst dann zu, wenn wir von den Geschehnissen,
die auch dem Augenzeugen bekannt waren, keine nach-
traglich bessere Kenntnis besitzen. Manches, was thm
sehr wichtig ist, mag im Lichte der spiteren Vorkomm-
nisse bedeutungslos erscheinen und umgekehrt; man-
ches mag ihm eng zusammenhingend vorkommen, von
dem sich spiter herausstellt, dal es kaum etwas mitein-
ander zu tun hat; er mag einiges fiir ein grofles Ubel hal-
ten, von dem wir heute erkennen, daf§ es etwas Gutes
war; bisweilen verwendet er zur Deutung von einigen
Tatsachen Konstruktionen historischer Systeme, die wir
nun ganz anders konstruieren.

Noch einmal sei betont: All dies kann auch dann der Fall
sein, wenn wir hinsichtlich der Ereignisse, die der Augen-
zeuge oder Zeitgenosse erlebte, genau so viel wissen, wie
er und hierzu keine neuen, ihm damals unbekannte Tat-
sachen bekannt geworden sind. Dies liegt daran, daf} die
Ereignisse mit wachsender zeitlicher Entfernung in ihren
mannigfaltigen Beziehungen zu anderen, zu mehr und
zu spiteren Geschehnissen gesehen werden. Wir konnen
dies mit dem sich wandelnden Aussehen eines Bildes ver-
gleichen, das wir zuerst aus der Ndhe und dann aus wach-
sender Entfernung betrachten. So treten die Einzelheiten
mehr und mehr in verschiedene Beziehungen zueinander,
und damit dndern sich auch ihre Bedeutung, ihre Funk-
tion und sogar ihr Inhalt. Man erinnere sich ferner daran,

346



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf wir bisweilen sagen: , Ich sehe heute, was sich damals
abspielte, in einem anderen Licht“, und dafl wir damit
keineswegs zwangslaufig meinen, wir wiiften inzwischen
mehr iiber die Einzelheiten der vergangenen Vorkomm-
nisse; denn bisweilen sehen die Dinge einfach deswegen
anders aus als frither, weil man weiff, was nach thnen ge-
kommen ist und wie sie geendet haben.26

Ein einschligiges Beispiel soll dies nun aufs deutlichste,
wie ich hoffe, zeigen und zugleich dazu dienen, DanTOS
Einsicht zu vertiefen und weiter abzuklaren. Dieses Bei-
spiel entnehme ich WoLFGANG SCHADEWALDTs Buch ,,Die
Geschichtsschreibung des Thukydides“??. Die spitere
Diskussion, die es unter Historikern und Philologen her-
vorgerufen hat, ist hier ohne Belang, wo es nicht um die
Einzelheiten der TuukypIDEsforschung geht, sondern

26 Professor TRuNz verdanke ich den Hinweis, daff GoeTHE ihn-
liches auf anmutige Weise in seinem Aufsatz ,, Wiederholte Spiege-
lungen® (Goethes Werke, Bd. 12, Hamburg 1959, S. 322f.) aus-
gedriickt hat. Er schreibt dort: ,Das lange Zeit fortgehegte . . . . wogt
... hin und her, viele Jahre im Innern. Das . .. lang Erhaltene wird
endlich in lebhafter Erinnerung nach auflen angesprochen und
abermals abgespiegelt ... Hieraus entfaltet sich ein Trieb, alles,
was von Vergangenheit noch herauszuzaubern wire, zu verwirk-
lichen. Die Sehnsucht wichst, und um sie zu befriedigen, wird es
unumginglich nétig, an Ort und Stelle zu gelangen, um sich die
Ortlichkeit wenigstens anzueignen ... Hier entsteht nun in der
gewissermaflen verodeten Lokalitit die Moglichkeit, . . . aus Triim-
mern von Dasein und Uberlieferung sich eine zweite Gegenwart zu
verschaffen ... Bedenkt man nun, dafl wiederholte ... Spiegelun-
gen das Vergangene nicht allein lebendig erhalten, sondern sogar
zu cinem hoheren Leben emporsteigen, so wird man der entoptischen
Erscheinungen gedenken, welche gleichfalls von Spiegel zu Spiegel
nicht etwa verbleichen, sondern sich erst recht entziinden, und man
wird ein Symbol gewinnen dessen, was in der Geschichte der Kiinste
und Wissenschaften, der Kirche, auch wohl der politischen Welt sich
mchrmals wiederholt hat und noch tiglich wiederholt.“

27 W. ScHADEwALDT: Die Geschichtsschreibung des THUKYDIDES,
Berlin 1929.

347



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur darum, dafl THUKYDIDES seinen Bericht iiber den Pe-
loponnesischen Krieg nach der endgiiltigen Niederlage
Athens umgeschrieben hat. Und darin sind sich so ziem-
lich alle mit ScHADEWALDT und seinem groflen Vorganger
in dieser Sache, namlich mit EDUARD ScHWARTZ, einig.28
Die Frage lautet also: Was schrieb THUKYDIDES wahrend
des Krieges und was hinterher iiber dieselben Ereignisse?
Wie sahen sie fiir thn aus, wihrend sie sich abspielten — war
er doch mehr oder weniger Zeuge, sogar Augenzeuge —,
und wie nachher, als alles voriiber war? Die Antwort lau-
tet in jedem Fall: ganz anders, was es auch immer fiir Mei-
nungsverschiedenheiten unter den Forschern im einzel-
nen dariiber geben mag. SCHADEWALDT schreibt:

»Die Bedeutung, die die Darstellung der sizilianischen
Expedition im Ganzen des Werkes durch Umfang und
Formgebung erhilt, muf} beruhen auf der Bedeutung, die,
nach der Auffassung des THUKYDIDES, das Ereignis der
sizilianischen Expedition im Ganzen des Peloponnesi-
schen Krieges hatte.“2°

Daraus schliefft ScHADEwALDT, daf die Biicher sechs und
sieben von THUkYDIDES' Werk (also diejenigen, welche die
erwihnten Ereignisse betreffen), nicht vor dem Ende des
Krieges geschrieben sein konnen. Nur im Riickblick
konnte THUkYDIDES die Vernichtung des athenischen
Heeres im Jahre 413 fiir den entscheidenden Wendepunkt
einer Entwicklung halten, die sich mit dem Fall von Athen
im Jahre 404 vollendete. Als Zeitgenosse der siziliani-
schen Katastrophe konnte er dies nicht voraussehen; im
Gegenteil besserte sich sogar die Lage Athens wesentlich
nach dem Sieg bei Kyzikos.

28 E. ScHwARTZ: Das Geschichtswerk des THUKYDIDES, Bonn 1929.
29 W. ScHADEWALDT: Die Geschichtsschreibung des THUKYDIDES,
2.2: 0. S. 7

348



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nur das Wissen um das Ende, nur der umfassende Riick-
blick nach der endgiiltigen Niederlage, dem vollendeten
Schicksal, erméglichte es THUKYDIDES, die bewegenden
Krifte hinter der unmittelbar sichtbaren Szene zu sehen
und folglich, was vorging, in einer neuen Weise zu deuten:
Zusammenhinge zu entdecken, wo keine zu bestehen
schienen, bestimmte Ereignisse als Ursachen, als Griinde
oder Motive fiir Spiteres zu deuten, das niemand voraus-
sehen konnte usf.

»Hier sind nicht blof} Erga einwandfrei ermittelt®, heifit
es weiter bei SCHADEWALDT, ,sondern ein einziges grofles
zusammenhingendes Ergon (7, 87, 5) ist hier geschicht-
lich verstanden worden, verstanden als Teil des jetzt als
Wirkungseinheit aufgefafiten ganzen siebenundzwanzig-
jahrigen Krieges. Und von dieser universalen Einheit her
wird es in seiner Bedeutung erkannt, nach seiner Bedeu-
tung geformt und der ihm immanente Sinn, der Sinn der
Wirklichkeit aufgedeckt. 30

Folglich mufite THUKYDIDES auch die Reden des PERIKLES
umschreiben (,,PERIKLES redet hier nicht aus dem Wissen
und in der Absicht des Historikers von 429, sondern aus
dem Wissen und der Absicht des Historikers nach 404 “)31
und darin den Zwiespalt zwischen den Idealen des PErI-
kLES und den erst spater voll erkennbaren realen Kriften
zeigen; er mufite das Verhalten des ALkIBIADES und die
Abneigung der Athener gegen ihn auf der einen, die Nie-
derlagen zunichst von 413 und spater von 404 auf der an-
deren Seite miteinander in Verbindung bringen; eine Ver-
bindung, die fiir THUKYDIDES erst sichtbar wurde, als er
den Ausbruch von Streitigkeiten zwischen den Athenern
und ALKIBIADES nur als Symptom einer tieferliegenden

349



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischen Erkrankung deuten konnte, einer Art Verfall,
der die Klarsichtigkeit seiner Landsleute allmihlich
triibte und spiter zum endgiiltigen Untergang Athens
fihrte; er muflte die gesamte Periode als einen Krieg an-
sehen und folglich die vergleichsweise langen Friedens-
zeiten zwischen den militirischen Operationen in eine
zusammenhingende Entwicklung einordnen; er mufite
die Einzigartigkeit und die Bedeutung Athens hervor-
heben, die nur nach dieser Zeit iberwiltigender Erfolge,
Leistungen und Anstrengungen auf beinahe allen Gebie-
ten gewirdigt werden konnte, nach der erwiesenen
Standfestigkeit und Intelligenz in verzweifelten und ka-
tastrophalen Lagen. Nur im Riickblick konnten ferner
THeEMISTOKLES und Pausanias als grofle Beispiele fiir die
Probleme der athenischen Demokratie bzw. der sparta-
nischen Oligarchie aufgefiihrt werden; nur im Riick-
blick lieflen sich die Ursachen und Motive des Pelopon-
nesischen Krieges weit in den Zeitabschnitt unmittelbar
nach den Perserkriegen zuriickverfolgen. Und schliefflich
sel noch die sogenannte , Archiologie“ des ersten Bu-
ches erwihnt, die ganz und gar durch die zeitliche Stel-
lung des THUKYDIDES in der Geschichte bestimmt ist.
Dort erinnert er unter anderem daran, dafl sich die helle-
nischen Stimme urspriinglich nicht Hellenen genannt
haben, da sie sich ihrer Einheit noch nicht bewufit waren,
obgleich sie augenscheinlich schon damals ein Volk ge-
wesen sind. Usw. usw.

Wir sehen also erstens, dafl THUKYDIDES einige Ereignisse
nachtraglich fiir Symptome einer politischen Erkrankung
hilt, die erst spiter und nicht sofort diagnostiziert wer-
den konnte. Entsprechend deutete er diese Ereignisse zu
Symptomen um. Denn wenn jemand sagt, daf irgendein
Ereignis Anzeichen einer Krankheit war, ohne es vorher
wissen zu konnen, so gibt er diesem Ereignis offenbar ei-

350



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen neuen Sinn; und wenn diese Krankheit schwerwie-
gende Folgen hatte und er auch dies nicht vorher wissen
konnte, so erhilt der ganze Vorgang noch zusitzlich eine
neue Bedeutung, die thm zunichst nicht zuzusprechen
war. Ferner konnen auf diese Weise Ereignisse mitein-
ander verbunden werden, die vorher nichts miteinander
zu tun zu haben schienen; denn wenn manvon dem Ergeb-
nis, namlich der Krankheit, ausgeht, so mogen wir alle
diese Symptome in einen Zusammenhang bringen, eben
als Symptome ein und derselben Krankheit in ihrer Ent-
wicklung. Zum zweiten konnen wir beobachten, dafl
THUKYDIDES augenscheinlich etwas zu beschreiben sucht,
was ich ein ,geschichtliches System“ nenne: Ich meine
zum Beispiel das System der athenischen Demokratie, der
spartanischen Oligarchie, der politischen Ideale des
PErIKLES usf. Die Krankheit, die nach seiner Meinung wie
ein Gift wirkte, weil allmahlich alles zerstorend, betrach-
tete er als einen Wesensbestandteil dieser Systeme. Und
so wandelte sich auch deren Beschreibung nach der Dia-
gnose dieser Krankheit. Im iibrigen enthiillt sich kein
System sofort.>2 Nur im Laufe der Zeit kann es entwickelt
werden (Explikation) und damit seine Moglichkeiten,
seinen harten Kern, seine Grundideen, seine Widersprii-
che usf. offenbaren. Auch die Originalitit, die Einmalig-
keit und Grofle eines historischen Phinomens konnen
niemals vor seinem Ende bekannt sein.

Die Krankheit, von der THUKYDIDES spricht, besteht in
der vollstandigen tagayy, der geistigen Verwirrung der
Griechen zu dieser Zeit. Wirklichkeit und Ideal klafften
immer mehr auseinander, nachdem die homerische Har-
monie verlorengegangen war. Der natiirliche Wille zur

32 Vgl. K. Huner: Philosophische Fragen der Zukunftsfor-
schung, in: Studium Generale 24 (1971).

351



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macht wurde nicht mehr durch umfassende Entwiirfe
und Ideen ausgeglichen, sondern degenerierte in einem
stupiden Krieg aller gegen alle. Aber nach THUKYDIDES
enthiillte dies nur die tieferen strukturellen Mingel der
athenischen Demokratie auf der einen und der spartani-
schen Oligarchie auf der anderen Seite. Athen konnte die
wachsende Demagogie, Korruption und Anarchie nicht
vermeiden, wihrend die spartanische Oligarchie, die
zwangsliufig immer mehr erstarrte und unfruchtbar
wurde, schliefllich nur noch versuchte, ihre eigene Macht
zu konservieren. So enthiillte sich das eine wie das andere
System im Zuge seiner Explikation in mannigfacher
Weise als in sich widerspriichlich und zum Scheitern
verurteilt.

Wenn es nun aber auch eine Tatsache zu sein scheint, daf§
THukYDIDES all dies erst im Riickblick erkannte —und das
ist hier ja der springende Punkt —, ohne im Hinblick auf
die friiheren Ereignisse als solche mehr als vorher zu wis-
sen, warum sollte es nicht dennoch moglich sein, sich
einen Menschen von hoher prophetischer Gabe vorzu-
stellen, der imstande gewesen wire, das Ende des ganzen
Krieges vorauszusehen und daher sogleich zu schreiben,
was THUKYDIDES erst spiter vermochte? In diesem Falle
aber wire ein Wandel in der Deutung der vergangenen
Ereignisse nicht notwendig.

Nun ist eines gewifl: Ohne eine solche prophetische Gabe
oder ohne einen reinen Zufall wire eine richtige Vorher-
sage in der Geschichte nicht moglich. Denn niemand
konnte derartige Vorhersagen auf rationale Weise recht-
fertigen, weil es keine strengen Gesetze gibt, nicht einmal
indeterministische, auf die er sich dabei berufen konnte.33

33 Vgl. Philosophische Fragen der Zukunftsforschung, a. a. O.
(Anm. 32, S. 351).

352



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vonirrationalen oder gar wundersamen Prophezeiungen,
obgleich denkbar und bisweilen wohl auch vorgekom-
men, ist aber hier nicht die Rede. Vielmehr ist hier die
Rede davon, wie spitere Ereignisse die Deutung fritherer
notwendigerweise gerade dann dndern, wenn der Histo-
riker sich wissenschaftlich verhilt und sich folglich darauf
beschrankt, die Dinge in einer Weise zu sehen und zu be-
schreiben, die er als Historiker verantworten kann. Hier
ein Gleichnis: Ein Arzt vermag bisweilen zu ahnen, wel-
che Krankheit sein Patient hat, ohne es im Augenblick
beweisen zu konnen. Aber in diesem Falle wird er nur
dann verantwortlich als Arzt handeln, wenn er nicht
tibereilt vorgeht, sondern auf weitere Symptome wartet,
um die Krankheit zu diagnostizieren und damit mogli-
cherweise frithere Ereignisse in beweisbarer Weise neu
zu deuten.

Um Miflverstindnisse zu vermeiden, mufd hier betont
werden, dafl ich selbstverstindlich nicht sogenannte
»unwandelbare Tatsachen“ wie die Niederlage Athens
im Jahre 413, den Ausgang der verschiedenen Schlachten
wihrend des Peloponnesischen Krieges usw. leugne. Aber
Tatsachen solcher Art finden sich auch in bloflen Chroni-
ken, die nicht mitden Werken verwechselt werden diirfen,
welche die Historiker schreiben. Wir konnen Kerntat-
sachen von solchen unterscheiden, die mehr oder weniger
dem Wandel, wie sie erscheinen, ausgesetzt sind. Daff zum
Beispiel PERIKLES an der Pest starb, ist eine solche Kern-
tatsache (was nicht bedeutet, dafl sie absolut wahr ist);
aber seine von THUKYDIDES berichteten Reden sind es
nicht.

Damit kann nun, wie ich hoffe, hinreichend klar werden,
was ich meine, wenn ich im Gegensatz zu einer weitver-
breiteten Meinung behaupte, die Vergangenheit ist not-
wendig eine Funktion jeweiliger Gegenwart. Nichts

353



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte falscher sein als SCHILLERs beriihmter Ausspruch:
ewig still steht die Vergangenheit.3* Nicht darin besteht
daher die Hauptaufgabe des Historikers, herauszufinden,
»wie es eigentlich gewesen“ (RANKE), wenn das bedeuten
soll: wie ein' Augenzeuge es gesehen hitte. Im Gegentell,
dies wiirde uns meistens dazu verfithren, dem Phantom
einer ewigen Wahrheit tiber die Vergangenheit nachzu-
jagen, die hinter dem Vorhang des ,Zeitgeistes“ verbor-
gen liegt. Die Hauptaufgabe des Historikers hat vielmehr
darin zu bestehen, die Geschichte immer wieder umzu-
schreiben, indem er dabei den unvermeidbaren Wandel
in Rechnung stellt, dem die Vergangenheit selbst im
Laufe der Zeiten ausgesetzt ist.

Wie dies geschieht, zeigt auch besonders eindrucksvoll
die Geschichte der Geschichtsschreibung des Untergangs
von Rom, an die ich daher, des THUKYDIDES’ Beispiel er-
ginzend, noch kurz erinnere.35 Dieser Untergang ist ja
geradezu ein Topos der abendlindischen Geistesge-
schichte, an dem man ihre groflen Verinderungen sowohl
im jeweiligen Selbstverstindnis wie im Riickblick ablesen
kann. Wenn Aucustinus Roms Fall alsderlangandauern-
den und alles Maf iibertreffenden Siinde Sold ansieht,
so ist dies doch nur moglich, weil er bereits in einer christ-
lichen Zeit lebt und das Ende kennt. Aus mittelalterlicher
Sicht begreift spiter OTTo vON FREISING diesen Fall we-
niger als Untergang einer Epoche, sondern eher als Symp-
tom jener ,translatio imperii ad francos et teutonicos®,
in der sich der romische Universalismus bewahrte, all-
mihlich aber zum Heiligen Romischen Reich Deutscher

3% F. von ScHILLER: Spruch des Konfuzius: Dreifach ist der Schritt
der Zeit, zogernd kommt die Zukunft hergezogen, pfeilschnell ist
das Jetzt entflogen, ewig still steht die Vergangenheit . ..

35 Vgl. hierzu unter anderem W. REHM: Der Untergang Roms im
abendlindischen Denken, Leipzig 1930.

354



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nation heranreifte. Nur so, in dieser Kontinuitit, konnte
sich die katholische Idee entfalten. Das Sinken des irdi-
schen Reiches Roms entspricht hier dem Steigen des
transzendenten Reiches Christi, und was uns heute ge-
trennt scheint, als Zusammenbruch einer alten Welt und
Beginn einer neuen, erschien ihm wie eine zusammen-
hingende Einheit kommunizierender Rohren. Ganz an-
ders wieder sah es und muf3te es MACHIAVELLI sehen. Die
inzwischen hervorgetretene Fragwiirdigkeit christlicher
Politik erlaubte es ihm nicht mehr, Rom und das Mittel-
alter als Einheit und jenes nur als Vorspiel im Drama der
Erlosung zu betrachten. Die Bewertungsmafistibe wer-
den nunmehr ins Gegenteil verkehrt, und das Zusammen-
hingende wird wieder getrennt: Der Fall der Ewigen
Stadt fithrt am Ende zum Unheil der Gegenwart, er be-
deutete den Untergang einer alten Welt voll Grofle zu-
gunsten einer neuen voll Erbarmlichkeit. Die Ursachen
konnten daher auch nicht mehr als transzendente be-
trachtet werden, sondern lagen in den natiirlichen Krif-
ten der Menschen und in der Widerspriichlichkeit der
Prinzipien ihrer Systeme. GIBBON sehen wir auf diesem
Wege fortschreiten. Er fiigt den Axiomen von MACHIA-
VELLIs Betrachtung nur eine ungeheuere Fiille des histo-
rischen Materials hinzu und konnte sich vor allem auf
eine inzwischen durch den Rationalismus ungleich ver-
tiefte Krititk an der christlichen Lehre und Politik
stiitzen.

In AucusTINUS, OTTO VON FREISING, MACHIAVELLI und
GiBBON spiegelt sich jeweils der Grundgedanke, in dem
die thnen zugeordneten Epochen auf den Fall Roms zu-
riickblicken. Ich muf} hier auf die Erwihnung anderer
verzichten, welche das grofie Ereignis in solchem Rahmen
mehr oder weniger ausfiihrlich, wenn auch in vielen De-
tails abweichend oder manches erginzend, schilderten.

355



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieder aber l4f3t sich beobachten, wie uns der historische
Gegenstand im Fortschritt der Entwicklung selbst
zwingt, die Auffassung davon zu indern, was anihm wich-
tig oder unwichtig, zusammengehorig oder getrennt,
iibel oder gut ist; und wie sich dann mit dieser Anderung
des Gegenstandes selbst auch seine genauere Konstruk-
tion, die an thm versuchte Deutung im einzelnen wandeln
mufl. ,Der Gegenstand andert sich heifit dabei nichts
anderes, als dafl er in neue Beziehungen zu spiteren Er-
eignissen tritt; denn er ist, wie sich zeigte, keine Art Atom,
zu dem andere spitere Atome einfach addiert werden
konnen; vielmehr erscheint er durch diese neuen Kon-
stellationen nicht mehr im alten Licht. Er bietet ein neues
Deutungspotential, das nunmehr dem Historiker zur
Auswabhl steht.

15. Drei Formen der Rechtfertigung theoretischer
Grundsdtze in den Geschichtswissenschaften

Kehren wir zur Frage der Rechtfertigung apriorischer
Grundsitze zuriick und fassen wir noch einmal zusam-
men. Erstens: Diese Rechtfertigung erfolgt im Zusam-
menhang mit einer Systemmannigfaltigkeit, in der ein
Wissenschaftler lebt. Zweitens: Der Wandel dieser
Grundsitze wird gerechtfertigt durch den Wandel, den
diese Systemmannigfaltigkeit aus den geschilderten
Griinden (Selbstbewegung von Systemmengen) zwangs-
laufig durchmacht. Drittens: Im Falle historischer Ge-
genstinde ist die Anderung der Grundsitze a priori zu-
satzlich dadurch gerechtfertigt, dafl sich diese Gegen-
stinde notwendig selbst wandeln. Genauer sind sie also
zu rechtfertigen einmal mit dem neuen Deutungspoten-
tial, das die Gegenstinde bieten, zum anderen damit, daf}

356



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die neuen Grundsitze eine solche Auswahl aus diesem
Potential darstellen, die in Ubereinstimmung mit der
jeweils gegebenen Systemmannigfaltigkeit ist.

Wenn man nun meinte, es liege ein Widerspruch darin,
daf} die Wandlungen des Apriorischen nicht durch Aprio-
risches selbst, sondern auch durch Gegenstinde, also Er-
fahrung, bestimmt werden, so erinnere ich daran, was
ich hier anhand des Modells iiber das Zusammenspiel von
Apriorischem und Aposteriorischem zu zeigen suchte.
Es handelt sich ja dabei nicht um eine unmittelbare Be-
stimmung durch Erfahrung, der das Apriorische, als sol-
ches, niemals fiir sich unterworfen werden kann. Dies
kann vielmehr stets nur durch die Zwischenschaltung
von Bedingungen geschehen, wie sie eine S-Menge be-
reitstellt. Deswegen hat man ja auch immer die Wahl,
Erfahrungen iiber Theorien urteilen zu lassen, oder diese
Erfahrungen mit Hilfe des dabei unvermeidlich zu ver-
wendenden apriorischen Instrumentariums zuriickzu-
weisen und dies etwa mit dem umfassenden Zusammen-
hang der Systemmannigfaltigkeit zu begriinden, in die
es eingebettet bleibt. Im Grunde aber hat die S-Menge
doch stets das letzte Wort, weil sie definiert, was unter
Erfahrung und Tatsachen iiberhaupt verstanden werden
soll. Wie auch immer also eine S-Menge aussehen mag, so
wird sie doch im Falle eines historischen Gegenstandes
gerade solche apriorischen Bedingungen enthalten mis-
sen, die seine Erfahrung als eines sich wandelnden mog-
lich machen, so daf} er damit immer wieder einen Teil
jenes apriorischen Instrumentariums sprengen wird, das
sie jeweils bereitgestellt hat.

Man hat an dem Sinn der Geschichtsschreibung oft ge-
zweifelt, weil sie uns nicht gestattet, die Dinge zu erken-
nen, wie sie sich tatsichlich abgespielt haben, sondern
nur, wie wir sie deuten und wie sie im Lichte unserer Zeit

357



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erscheinen. So betrachtet ist sie nur ein langer Roman, in
dem sich jede Epoche selbst bespiegelt. Nun gibt es in der
Tat keine historische Wahrheit wissenschaftlicher Art
jenseits, hinter oder gar ohne Deutungen, ja es gibt auch
keine ewige Wahrheit, etwa diejenige, ,wie es eigentlich
gewesen“ (RANKE). Wohl aber gibt es jene Wahrheit und
geschichtliche Erfahrung, die sich unter Mitwirkung des
jeweiligen und immer wieder neu gerechtfertigten Ge-
flechts von apriorischen Grundsitzen bildet. Jede Gene-
ration mufl in dieser Sicht ihre Gegenwart und ihre Ver-
gangenheit in ihrer Art meistern, und da sie das eine nicht
ohne das andere tun kann, ist es fiir sie unverzichtbar,
Geschichte zu schreiben und sie immer wieder neu zu
schreiben. Daf} dies aber begriindet geschehen kann, soll-
ten unter anderem diese Ausfithrungen zeigen.

358



https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	VIII. Grundlagen einer allgemeinen historistischen Theorie der empirischen Wissenschaften
	1. Eine historische Situation entscheidet über Tatsachen und Grundsätze und nicht umgekehrt. Geschichtliche Systeme und geschichtliche Systemmengen
	2. Die Entwicklung der Wissenschaften wird wesentlich durch Unstimmigkeiten innerhalb von Systemmengen hervorgerufen. Sieben Gesetze historischer Prozesse
	3. Eine historistische Betrachtungsweise ist keineswegs notwendig eine relativistische
	4. Explikation und Mutation von Systemen. Fortschritt I und Fortschritt II
	5. Fortschritt I und Fortschritt II beruhen auf einer Harmonisierung von Systemmengen
	6. Weder der Fortschritt I noch der Fortschritt II wachsen stetig

	IX. Der Übergang von Descartes zu Huygens im Lichte der historistischen Wissenschafts theorie
	1. Die zweite und die vierte Stoßregel Descartes' als Beispiel
	2. Der Sinn der Cartesianischen Stoßgesetze. Die „göttliche Mechanik“
	3. Der innere Widerspruch im Cartesianischen System
	4. Der Übergang von Descartes zu Huygens als ein Beispiel für die Selbstbewegung von Systemmengen

	X. Die Bedeutung des Historisch-Genetischen für die Relativistische Kosmologie und die klassische Frage, ob das Universum eine Idee sei
	1. Einsteins apriorische Begründung der Allgemeinen Relativitätstheorie
	2. Das Postulat über das Weltsubstrat und das kosmologische Prinzip
	3. Vier mögliche Weltmodelle der Relativistischen Kosmologie und ihre apriorische Diskussion
	4. Über die Schwierigkeiten, die Relativistische Kosmologie zu falsifizieren
	5. Zur Rechtfertigung des Apriorischen in der Relativistischen Kosmologie
	6. Ist das Universum nur eine Idee?

	XI. Kritik am Wahrheitsbegriff in der Popperschen Philosophie und der Wahrheitsbegriff in der historistischen Theorie der empirischen Wissenschaften
	1. Kritik an Poppers metaphysischem Realismus und der Wahrheitsbegriff der historistischen Wissenschaftstheorie
	2. Von der Wahrheit der historistischen Wissenschaftstheorie seihst
	3. Einige zusätzliche kritische Bemerkungen zum neueren Popperianismus

	XII. Kritikan der Sneed-Stegmiillerschen Theorie wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse und des wissenschaftlichen Fortschritts
	1. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen Definition theoretischer Größen
	2. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen Unterscheidung zwischen dem Strukturkern und dem erweiterten Strukturkern einer Theorie
	3. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen „Theoriendynamik“

	XIII. Theoretische Grundlagen der Geschichtswissenschaften
	1. Die Philosophen des Verstehens
	2. Die Philosophen des Erklärens
	3. Das für die Geschichtswissenschaften spezifische Allgemeine
	4. Der innere Zusammenhang von Erklären, Verstehen und Erzählen
	5. Der Begriff „Theorie“ in den Geschichtswissenschaften
	6. Zur Frage der Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in geschichtswissenschaftlichen Theorien
	7. Axiomatische Grundsätze a priori in geschichtswissenschaftlichen Theorien
	8. Judicale Grundsätze
	9. Normative Grundsätze
	10. Die Beziehung zwischen Apriorischem und Aposteriorischem
	11. Der sogenannte hermeneutische Zirkel
	12. Die Erklärung von Explikationen und Mutationen historischer Systeme sowie die Erklärung von Bedeutungen
	13. Die Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in einer geschichtlichen Situation
	14. Die Vergangenheit als Funktion der Gegenwart
	15. Drei Formen der Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in den Geschichtswissenschaften


