
Zweiter Teil

Theorie der Wissenschaftsgeschichte 
und der Geschichtswissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Grundlagen einer allgemeinen 
historistischen Theorie der 
empirischen Wissenschaften

Man nennt unser Zeitalter das wissenschaftlich-techni­
sche. Damit ist gemeint, daß die Wissenschaft heute eine 
beherrschende Rolle spielt und beinahe alles durch sie 
beeinflußt ist. Ihre Stellung kann daher durchaus, wie 
befremdlich dies auch zunächst klingen mag, mit derje­
nigen der Theologie in vergangenen Zeiten verglichen 
werden. Wie diese einst das ganze Leben durchdrang, und 
am Ende alles mit ihr gedeutet, begriffen und gemeistert 
werden sollte, so hält man heute die Wissenschaft für 
überall zuständig und gesteht ihr zu, allenthalben mitzu­
sprechen. Hat man früher die Priester vor bedeutenden 
Unternehmungen befragt, so nun die Wissenschaftler. 
Sowohl in öffentlichen wie privaten Angelegenheiten 
werden sie als Berater herangezogen und zwar selbst 
dann, ja bisweilen gerade dann, wenn sie noch recht um­
strittene Gebiete vertreten wie Soziologie und Futurolo­
gie. Phantastische Summen werden für die Wissenschaf­
ten und für wissenschaftliche Unternehmungen, dem 
Bau von Kathedralen in vergangenen Zeiten vergleich­
bar, ausgegeben, und wie man früher meinte, keiner wer­
de selig ohne theologische Unterweisung, so glaubt man 
heute, niemand werde glücklich, er habe denn an einer 
Universität studiert.
Wem verdankt die Wissenschaft diese überragende Rolle? 
Sie verdankt sie der im Zeitalter der Aufklärung ent­
sprungenen Meinung, daß die Wissenschaft, und sie allei­
ne, den rechten Zugang zur Wahrheit eröffne und daß sie 

189

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich der Wahrheit da und dort schon bemächtigt oder 
sich ihr wenigstens mehr und mehr angenähert habe. An 
ein Beispiel dafür, nämlich Kant, ist im ersten Kapitel er­
innert worden. Das Bild, das die Wissenschaft von der 
Wirklichkeit entwirft, werde immer genauer, immer um­
fangreicher, ihre Aussagen und Theorien würden ent­
weder durch objektive Tatsachen oder durch notwendig 
geltende Grundsätze gerechtfertigt und mit ihnen stän­
dig neu überprüft.
Es spielt hier keine Rolle, daß manche, gestützt auf den 
Empirismus, mehr die Tatsachen betonen, manche aber 
mit Berufung auf den Rationalismus mehr die Grund­
sätze; denn im Endergebnis haben Empirismus wie Ra­
tionalismus gleich viel zu jenem wissenschaftlichen Op­
timismus beigetragen, der niemals aufhörte, eine der 
stärksten Triebkräfte für die ungeheuren Veränderungen 
zu sein, denen die Welt seit dem Zeitalter der Aufklärung 
unterworfen wurde. Nichtsdestoweniger beruht dieser 
Optimismus, wie die vergangenen Kapitel zeigen, auf 
einer Illusion.
Wenn wir nämlich, wie es wohl bei näherem Zusehen 
nicht anders sein kann, unter Grundsätzen einmal jene 
Festsetzungen verstehen, welche zu den im Kapitel IV 
entwickelten, aus der Theorie der Naturwissenschaften 
stammenden Kategorien gehören, zum anderen aber 
auch solche, die eine ähnliche Rolle in anderen empiri­
schen Wissenschaften spielen (hiervon wird u. a. das Ka­
pitel XIII handeln), so zwingt uns dies zu der verallge­
meinerten Feststellung: Es gibt weder absolute wissen­
schaftliche Tatsachen, noch absolut gültige Grundsätze, 
worauf sich wissenschaftliche Aussagen oder Theorien im 
strengen Sinn stützen oder mit deren Hilfe sie zwingend 
gerechtfertigt werden können. Tatsachenbehauptungen 
und Grundsätze sind ganz im Gegenteil nur Teile von 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorien, in deren Rahmen gegeben, ausgewählt und 
gültig und folglich auch von ihnen abhängig. Und dies 
gilt für alle empirischen Wissenschaften, für diejenigen 
der Natur wie für diejenigen von der Geschichte.1
Die Sache steht aber noch schlimmer. Wenn wissen­
schaftliche Tatsachen als solche unvermeidlicherweise 
theorienabhängig sind, dann müssen wir jetzt weiter fol­
gern, daß sie sich ändern, wenn sich die Theorien ändern. 
Es ist daher ein Irrtum zu meinen, die Wissenschaft ver­
bessere notwendig im Laufe ihrer Entwicklung kontinu­
ierlich ihr Wissen über dieselben Gegenstände. Wir dür­
fen uns nicht dadurch verwirren lassen, daß oft bei der 
Ersetzung von einer Theorie durch eine andere, die man 
für die bessere hält, dieselben Wörter verwendet werden. 
So finden wir zum Beispiel Ausdrücke wie Masse, Im­
puls, Geschwindigkeit, Zeit, Raum überall in der heuti­
gen wie in der älteren Physik und doch bedeuten sie oft 
ganz Verschiedenes, je nachdem, in welchem theoreti­
schen Zusammenhang wir sie gebrauchen, ob etwa im 
Rahmen der Cartesianischen, der NEWTONSchen oder der 
EiNSTEiNschen Physik und so fort.
Deswegen drängen sich wahrhaft neue Tatsachen nie­
mals von selbst auf, sondern sind immer nur im Licht ei­
ner neuen Theorie zu entdecken (die also vor ihnen da 
sein muß). Vergeblich würde man versuchen, neue Tat­
sachen der bisherigen Stufe der Wissenschaften einfach 
zuzuschlagen, da sie doch dem veränderten Zusammen­

1 Es wird dem Leser auffallen, daß ich zuerst von den Tatsachen, 
dann aber von Tatsachenbehauptungen spreche. Sind aber die letz­
teren theorienabhängig, so können auch die ersteren nichts Abso­
lutes sein; denn der Inhalt der Tatsache wird doch wissenschaftlich 
nur durch eine Behauptung über ihn gegeben. Wenn ich behaupte: 
„Dieser Strom hat 100 Ampere“, drücke ich damit eine Tatsache 
aus. Ist also diese Behauptung theorienabhängig — und dies ist zwei­
fellos der Fall —, so auch die Tatsache, die ich mit ihr meine.

191

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hang einzufügen sind, der sie erst ermöglichte. Die alten 
Tatsachen aber werden mit neuen Theorien teils umge­
deutet, teils ausgeklammert, teils überhaupt für bloßen 
Schein erklärt. Man denke zum Beispiel an das Aufkom­
men der Mechanik im 17. Jahrhundert. Nachdem ihre 
Grundidee in die Welt gesetzt war, ließ sich eine Fülle 
neuer Bewegungsgesetze entdecken. Die vorher mit Ari­
stoteles mehr biologisch gedeuteten Erscheinungen 
wurden nunmehr auf ganz neue Weise aufgefaßt, und al­
les wurde unter mechanischen Gesichtspunkten gesehen. 
Das Lebendige, einst im Mittelpunkt, hatte darin kaum 
noch Platz. „ Animalia sunt automata“ erklärte Descar­
tes kategorisch und fegte es damit förmlich vom Tisch. 
Dieses Beispiel zeigt, wie ich glaube, deutlich, daß Neues 
in den Wissenschaften nicht einfach als Erweiterung, 
Verbesserung, Bereicherung des Alten angesehen werden 
kann. Oft ist sein Auftreten eher dem Entstehen einer 
ganz anders gedeuteten Welt zu vergleichen, mit verän­
derten, teils erweiterten, teils verengten Inhalten.
Gestützt auf die bereits in den vergangenen Kapiteln er­
arbeiteten Ergebnisse fasse ich noch einmal zusammen: 
Der empiristisch-rationalistische Wissenschaftsoptimis­
mus beruht aus folgenden Gründen auf einer Illusion:
1) gibt es weder absolute wissenschaftliche Tatsachen 

noch absolute Grundsätze, auf die sich die Wissen­
schaften stützen könnten,

2) gibt die Wissenschaft nicht notwendigerweise ein stän­
dig verbessertes und erweitertes Bild derselben Ge­
genstände und desselben empirischen Inhalts, und

3) gibt es nicht den mindesten Grund anzunehmen, sie 
nähere sich im Laufe der Geschichte irgendeiner abso­
luten, nämlich theoriefreien Wahrheit. (Von der abso­
luten Wahrheit wird noch ausführlicher im Kapitel XI 
die Rede sein.)

192

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine historische Situation entscheidet über
Tatsachen und Grundsätze und nicht umgekehrt.
Geschichtliche Systeme und geschichtliche 
Systemmengen

In den vorangegangenen Kapiteln wurde mehr anhand 
von Beispielen gezeigt, daß naturwissenschaftliche Aus­
sagen eine historische Rechtfertigung finden können. Das 
vorliegende Kapitel soll nun erstens dazu dienen, diese 
Ergebnisse zu verallgemeinern und auf empirische Theo­
rien überhaupt, sie seien naturwissenschaftlich oder 
nicht, auszudehnen, zweitens die logische Struktur dieser 
Rechtfertigungen genauer und systematisch zu analysie­
ren sowie die hierfür erforderlichen Kategorien bereitzu­
stellen, drittens schließlich die Befürchtungen als unge­
rechtfertigt zurückweisen, daß eine solche historistische 
Deutung der Wissenschaft dem Relativismus und Skep­
tizismus die Tür öffnet sowie alle Hoffnung auf einen 
wissenschaftlichen Fortschritt zerstört.
Ich beginne mit der These: Eine historische Situation 
entscheidet über wissenschaftliche Tatsachen und 
Grundsätze und nicht umgekehrt.
Um dies zu verdeutlichen, werde ich zunächst den Be­
griff geschichtliche Situation4 mit Hilfe von zwei ge­
schichtswissenschaftlichen Kategorien definieren, die ich 
.geschichtliches System'2 und .geschichtliche System­
menge' nenne.
Die Kategorie geschichtliches System4 bezieht sich auf 
die Struktur geschichtlicher Prozesse überhaupt und 
nicht nur wissenschaftlicher. Solche Prozesse verlaufen 
einmal im Einklang mit Naturgesetzen, biologischen Ge­

2 Den Begriff „geschichtliches System“ habe ich zum ersten Mal in 
meinem Aufsatz über „Philosophische Fragen der Zukunftsfor­
schung“ eingeführt. In: Studium Generale 24 (1971).

193

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzen, psychologischen, physikalischen usf., aber auch 
im Einklang mit Regeln, welche von Menschen gemacht 
wurden; und nur auf die letzteren will ich hier die Auf­
merksamkeit wenden. Dieser Art Regeln gibt es so viele, 
als es Bereiche des Lebens gibt. Man denke an die Regeln 
des täglichen Umgangs unter Menschen, überhaupt an die 
mannigfaltigen Beziehungen, in denen Menschen zuein­
ander stehen können; an die Regeln der Geschäftswelt, 
der Wirtschaft, des Staatslebens, an die Regeln der Kunst, 
der Musik, der Religion und nicht zuletzt der Sprache. Da 
solche Regeln einerseits geschichtlich entstanden und 
daher auch geschichtlichem Wandel unterworfen sind 
und da sie andererseits zugleich unserem Leben so etwas 
wie eine systematische Verfassung geben, spreche ich 
von geschichtlichen Regelsystemen, im folgenden kurz 
von Systemen. Zwar entsprechen sie meist nicht gewissen 
Idealen der Exaktheit und der Vollständigkeit, aber im 
allgemeinen sind sie doch so genau wie nötig, um in Si­
tuationen, für die sie gedacht sind, anwendbar zu sein. Im 
Gegensatz zu einer weit verbreiteten Meinung kann man 
daher behaupten, daß auch unser außerwissenschaftli­
ches Leben weitgehend eine gewisse Rationalität und 
Logik besitzt, sofern es sich eben innerhalb solcher Syste­
me abspielt.
Ein geschichtliches System kann als ein axiomatisches 
System aufgefaßt werden oder als etwas, das durch ein 
solches beschreibbar ist. Wenn es sich um ein exaktes 
Axiomensystem und damit um den idealen Fall handelt, 
dann liegen einige wenige exakt formulierte Axiome und 
ein Ableitungsmechanismus vor, mit dem man aus ihnen 
andere Sätze oder Zeichen gewinnen kann. Ein Beispiel 
hierfür ist eine streng aufgebaute physikalische Theorie 
als Gegenstand der Wissenschaftsgeschichte; ein Beispiel 
für ein System, das selbst kein exaktes Axiomensystem 

194

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, wohl aber durch ein solches beschrieben werden kann, 
ist eine wirkliche Maschine, für die es ein mathematisches 
Modell gibt; sie könnte die Geschichtsschreibung der 
Technik beschäftigen. Wenn das System nicht ideal ist — 
und dies ist, wie gesagt, meistens der Fall —, so ist es auch 
nicht durch ein ideales System beschreibbar. Axiome und 
Ableitungen können zwar auch in diesem Fall durchaus 
gegeben oder beschreibbar und, wie gesagt, situations­
gerecht verwertbar sein, aber sie sind mehr oder weniger 
vage, zumindest nicht streng formalisierbar. Dazu ge­
hören die vorhin schon genannten Systeme des prakti­
schen wie kulturellen Lebens, ferner Wertsysteme, 
Rechtssysteme, politische Kalküle usf. Sie alle sind, wenn 
nicht selbst vage Axiomensysteme, so doch als solche be­
schreibbar.
Unter einer geschichtlichen Systemmenge — der zweiten 
vorhin genannten geschichtswissenschaftlichen Katego­
rie — verstehe ich nun eine strukturierte Menge von teils 
gegenwärtigen, teils überlieferten Systemen, die weitge­
hend untereinander in mannigfaltigen Beziehungen ste­
hen und in deren Umkreis sich eine Gemeinschaft von 
Menschen zu irgendeinem Zeitpunkt bewegt. Wissen­
schaftliche Systeme, nämlich Theorien und Theorienhier­
archien sowohl wie die Regeln wissenschaftlichen Arbei­
tens sind also ein Teil dieser Gesamtmenge, welche die 
Welt von Regeln darstellt, in der wir jeweils leben und 
wirken.
Die Beziehungen, in denen die Elemente dieser Menge 
zueinander stehen, können zum Beispiel solche der prak­
tischen Motivation sein, etwa wenn ein System von einem 
anderen aus moralisch beurteilt, gestützt oder verworfen 
wird. Ich erinnere an die früher üblichen Korrekturen 
theoretisch-wissenschaftlicher Aussagen mit Hilfe theo­
logisch-ethischer Axiome; an die heute aufkommende 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neigung, wissenschaftliche Projekte nach Richtlinien 
sogenannter „gesellschaftlicher Relevanz“ zu beurteilen 
usf. Eine andere Form der Beziehung zwischen Systemen 
ist diejenige der theoretischen Kritik des einen mit Hilfe 
des anderen. Man denke an Leibniz4 Kritik an Newton 
mit Hilfe seiner relativistischen Philosophie des Raumes 
und umgekehrt an Eulers Kritik solcher relativistischer 
Philosophien auf der Grundlage des von ihm für evident 
gehaltenen Trägheitsprinzips; oder an die häufig auf­
tretende Ablehnung ethischer Axiome mit Berufung auf 
die theoretische Behauptung von der durchgängigen 
Determiniertheit aller Ereignisse, also auch des mensch­
lichen Handelns. Mit diesen wenigen Hinweisen auf mög­
liche Beziehungen von Systemen untereinander muß ich 
es hier bewenden lassen. Doch muß betont werden, daß 
es auch Systeme in einer Systemmenge geben kann, die 
miteinander unverträglich und solche, die miteinander 
sogar inkommensurabel sind.
Mit Hilfe der soeben erläuterten geschichtswissenschaft­
lichen Kategorien kann ich jetzt den Begriff ,historische 
Situation4 näher definieren: Ich verstehe darunter einen 
geschichtlichen Zeitraum, der durch eine bestimmte Sy­
stemmenge beherrscht wird, und ich behaupte nun: Jeder 
geschichtliche Zeitraum hat diese Verfassung.
Wenn wir in expliziter Form sagen wollten, zu der und der 
Zeit gab es die und die Systemmenge, so müßten wir eine 
logische Konjunktion von axiomatischen Theorien an­
geben, deren jede je einem System dieser Systemmenge als 
seine Beschreibung zugeordnet ist. Selbstverständlich ist 
dies nur eine regulative Idee, die ich aber im Unterschied 
zu den KANTschen nur praktisch eine regulative Idee nen­
nen möchte. Es ist nur eine Idee, sofern niemand einen 
Zeitraum in der angegebenen Weise erschöpfend be­
schreiben kann; sie ist regulativ, weil wir mit ihr aufgefor-

196

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dert sind, über jeden in der Systemmenge festgestellten 
Zusammenhang zu einem weiteren oder umfassenderen 
fortzuschreiten; und sie ist nur praktisch eine Idee, weil 
sie eben nur praktisch nicht erfüllt werden kann, in Wahr­
heit aber doch mit ihr eine endliche Menge gemeint ist. 
Wenn die Systemmenge wegen der Beziehungen, in wel­
cher die Elemente zueinander stehen, eine Struktur hat, 
so könnte man auf den Gedanken kommen, daß vielleicht 
alle diese Elemente aus einem Grundelement der Menge 
ableitbar sind. Das ist jedoch gewiß falsch. Zwar können 
wir regulativ von jedem Punkt ihres Geflechtes in dieser 
oder jener Richtung, wenn auch zumeist nicht in allen 
Richtungen fortschreiten und dabei mancherlei Zusam­
menhänge feststellen. Aber viele Elemente der Menge 
sind, wie gesagt, zueinander inhomogen, miteinander 
inkommensurabel oder widersprechen sich gar.
Fassen wir noch einmal zusammen. Die Systemmenge ist 
nach einer praktisch-regulativen Idee durch eine Kon­
junktion axiomatischer Theorien beschreibbar; zwi­
schen den Elementen dieser Konjunktion lassen sich in 
der angedeuteten Weise Beziehungen herstellen.
Wenn ich also vorhin sagte, eine historische Situation be­
stimme über Tatsachen und Grundsätze und nicht um­
gekehrt, so meinte ich damit genauer, daß die für einen 
bestimmten geschichtlichen Zeitraum charakteristische 
Systemmenge diese bestimmende Macht ausübt. Be­
trachten wir zur Erläuterung zunächst einige Beispiele. 
Sie sind absichtlich den vorangegangenen Kapiteln ent­
nommen, um zu zeigen, wie sich diese nun in das neue 
Deutungsschema einfügen und mit ihm betrachtet wer­
den können.
Tatsachen und Grundsätze, auf denen das Ptolemäische 
System beruhte, wurden, wie vorher erwähnt, durch die 
damals herrschende Aristotelische Lehre vom Unter­

197

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schied zwischen der translunaren und sublunaren Sphäre 
vermittelt. Nach dieser Lehre ist die menschliche Wahr­
nehmung nur innerhalb des irdischen Bereichs eine ver­
läßliche Erkenntnisquelle. So verstanden, widersprachen 
die himmlischen Tatsachen nicht der Ptolemäischen 
Astronomie, sondern konnten als mit ihr im Einklang 
stehend betrachtet werden. Diese Astronomie stützte 
sich aber unter anderem auch auf die Grundsätze der 
zeitgenössischen Physik, Metaphysik und Theologien.3 
Wir haben ferner beobachtet, daß für Einstein die Wirk­
lichkeit aus Substanzen besteht, die an sich bestimmte 
Eigenschaften besitzen, ganz unbeschadet dessen, ob sie 
zu anderen Substanzen in irgendwelchen Beziehungen 
stehen.4 Diese Meinung entstammt einer alten philoso­
phischen Überlieferung, die vor allem durch Aristoteles 
und Cartesius geprägt wurde. Nach Bohr hingegen, 
so zeigte sich weiter, besteht die Wirklichkeit wesentlich 
in Beziehungen zwischen Substanzen, und dieser Stand­
punkt ist wiederum hauptsächlich durch die dialektische 
Philosophie von Kierkegaard und James vermittelt. Die 
Gegenüberstellung von Einstein und Bohr machte in 
großer Klarheit deutlich, daß Tatsachen nicht für beide 
das Gleiche bedeuten und nicht in gleicher Weise gegeben 
sein können. Folgerichtig weist Einstein die Quanten­
mechanik als unvollständig zurück, weil sie manches, was 
in seinen Augen eine Tatsache ist, nicht erfaßt, während 
Bohr leugnet, daß es sich dabei überhaupt um Tatsachen 
handelt. — Es sei nun auch ein Beispiel aus den Geschichts­
wissenschaften aufgeführt (wir werden uns mit ihnen im 
Kapitel XIII noch ausführlich beschäftigen), nämlich die 
Theorie der Tatsachen, die von der positivistisch-histo­

3 VgL hierzu Kapitel V.
4 VgL hierzu Kapitel VI.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Schule verbreitet wurde. Ihr gehörten vor allem 
die amerikanischen Gelehrten Andrew D. White, John 
Fiske, H. B. Adams, Walter P. Webb und andere an. In 
radikaler Weiterentwicklung ziemlich mißverstandener 
Ideen von deutschen Historikern, ich nenne hier vor al­
lem von Savigny, Niebuhr, Lachmann und Ranke, 
waren sie davon überzeugt, daß es durchweg absolute 
Tatsachen in der Geschichte gebe und daß es die Aufgabe 
des Historikers sei, sie zu erforschen. Ihrer Meinung nach 
ist aber dieses Ziel nur dadurch zu erreichen, daß er sich 
ausschließlich auf Urkunden stützt, auf Ausgrabungen, 
Ruinen, Waffenkunde, Verträge, Briefe, Tagebücher, 
Chroniken, Geschichtswerke usw. Nur deren gründli­
ches Studium könne zeigen, was und wie es in Wahrheit 
geschehen ist. Auch diese Lehre über Tatsachen, hier also 
geschichtlicher, hat ihre verschiedenen Wurzeln: die Bi­
belkritik, die Methoden der klassischen Philologie, die 
Philosophie der Aufklärung und nicht zuletzt die Hal­
tung der Naturwissenschaften, wovon der bemerkens­
werte Ausspruch von Webb zeugt, Ranke habe den Vor­
lesungssaal in ein Laboratorium verwandelt, in dem an 
Stelle von Retorten Dokumente verwendet würden.5 
Diese Auffassung wurde später besonders von der deut­
schen historischen Schule zurückgewiesen. Tatsachen, 
behauptet sie, müssen vom Historiker im Zusammen­
hang seiner Begriffsentwürfe gedeutet werden, sind also 
nichts schlechthin Absolutes.6 Auch hier können wir 
wieder deutlich erkennen, daß, was für eine geschicht­
liche Tatsache gehalten wird und was nicht, von mannig­
faltigen Theorien abhängig ist, die einer geschichtlichen 
Situation entspringen.

5 W. P. Webb: The Historical Seminar. Its Outer Shell and its Inner 
Spirit, in: Mississippi Valley Historical Review 42 (1955/56).
6 Vgl. hierzu Kapitel XIII.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung der Wissenschaften wird 
wesentlich durch Unstimmigkeiten innerhalb 
von Systemmengen hervorgerufen.
Sieben Gesetze historischer Prozesse

Ob Ptolemäus, Einstein, Bohr, Webb oder wer auch 
immer, sie alle lassen sich deuten als im Rahmen einer 
Systemmenge lebend und wirkend, die an einen bestimm­
ten Zeitraum gebunden ist. Sie ist der Boden, auf dem wir 
stehen, die Luft, die wir atmen und das Licht, in dem uns 
alles erscheint.
Dies vorausgesetzt, stellt sich nun zwingend die Frage, 
was dann wissenschaftlicher Fortschritt bedeutet und 
wie man dem Relativismus entrinnen kann.
Zunächst zeigt sich in der vorgegebenen Sicht, daß die 
Entwicklung der Wissenschaften wesentlich durch Un­
stimmigkeiten innerhalb der Systemmengen hervorgeru­
fen wird und im inneren Wandel solcher Mengen besteht. 
Ich will versuchen, dies wieder durch ein Beispiel zu er­
läutern. Erneut wähle ich eines aus früheren Kapiteln, 
womit auch hier das schon Erarbeitete im gegenwärtigen 
vertiefteren Zusammenhang beleuchtet werden soll.
Betrachten wir die Systemmenge der Renaissance. Zu 
ihr gehören unter anderem, wie wir gesehen haben: ein 
gewisser emanzipatorischer Humanismus, gewisse Leh­
ren der Theologie, die Ptolemäische Astronomie und die 
Aristotelische Physik. Dieser Humanismus, der den Men­
schen Gott näher bringen will, widerspricht der Ptole- 
mäischen Astronomie, für welche die Erde der Ort des 
Status corruptionis ist und diese Astronomie war mit der 
damaligen Theologie eng verknüpft. Der Widerspruch 
wurde von Kopernikus durch eine Änderung der Astro­
nomie gelöst, und zwar zugunsten des Humanismus. 
Dadurch aber tat sich ein neuer Gegensatz auf, nämlich 

200

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen der neuen Astronomie und der unverändert ge­
bliebenen Aristotelischen Physik. Also versuchte man 
auch diesen zu beseitigen. Als das schließlich spätestens 
mit Newton erreicht war, hatte man aber nicht nur Ari­
stoteles, sondern auch Kopernikus aufgegeben.7 Nun 
wirkte die veränderte naturwissenschaftliche Szenerie 
wieder auf den Humanismus und die Theologie zurück. 
Am Ende hatte sich alles gewandelt, die Astronomie, die 
Physik, der Humanismus, die Theologie und damit, dies 
muß besonders betont werden, die all dem zugeordneten 
Tatsachenbehauptungen und Grundsätze. Das Ergebnis 
war eine ganz neue Systemmenge und eine völlig verän­
derte geschichtliche Situation.
Die angeführten Beispiele zeigen also nicht nur an, daß 
der Begriff der Systemmenge besonders dazu geeignet 
ist, Vorgänge der geschilderten Art klar und deutlich zu 
erfassen, zu gliedern und zu ordnen, sondern sie bestä­
tigen auch in der Tat die vorhin aufgestellte Behauptung, 
daß solche Ereignisse ihren Ursprung in Unstimmigkei­
ten der Systemmenge haben. Der Systemmenge Renais­
sance haftete, wie jeder anderen auch, von Anfang an die­
ser Makel an, und es ging darum, ihn zu beseitigen. Das 
Beispiel zeigt aber noch etwas anderes, nicht minder Be­
merkenswertes: Es zeigt nämlich, daß diese „Katharsis“ 
nur mit den verfügbaren Mitteln gelang, mit den Mitteln 
also, welche die Systemmenge selbst zur Verfügung stellte. 
Lösungen werden innerhalb der gegebenen Situation ge­
sucht, die sich einzig und allein aus sich selbst wandelt, 
und genau derartiges meine ich, wenn ich von einem inne­
ren Wandel der Systemmenge spreche. Denn was tat 
man? Man entschied zugunsten des einen Teils von ihr 
und suchte deren andere Elemente diesem anzugleichen.

7 Vgl. Kapitel V.

201

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kritik wie schöpferischer Wandel stützen sich also beide 
auf geschichtlich bereits Bestehendes. Und schließlich 
können wir hier noch ein Letztes, höchst Bezeichnendes 
feststellen: Im vorliegenden Fall obsiegten jene Bestand­
teile der Systemmenge, denen die zugeordneten Tatsa­
chenbehauptungen weit mehr widersprachen als das bei 
den unterlegenen Systemteilen der Fall war. Blieb doch 
die Umdrehung der Erde so lange ein ungelöstes Rätsel, 
als das Gesetz der Trägheit noch nicht gefunden war und 
die zur Kopernikanischen Theorie ad hoc erfundene Phy­
sik noch weit hinter der Aristotelischen zurückblieb. 
Nicht die Entdeckung neuer Tatsachen, wohl aber die 
innere Unstimmigkeit der Systemmenge ist also hier der 
Ursprung des Wandels. Ich möchte dies in einem Gleich­
nis bildhaft ausdrücken: Die Bewegung der Wissen­
schaften ist wesentlich Selbstbewegung von System­
mengen.
Mit HEGELscher Philosophie hat das nichts zu tun, ob­
gleich es auf den ersten Blick so scheinen mag. Da es zu 
weit führen würde, dies hier im einzelnen zu zeigen, muß 
ich mich mit einigen Hinweisen begnügen. Die Unstim­
migkeiten, die ich meine, und die Prozesse, die sie hervor­
bringen, sind nicht dialektischer Natur. Der emanzipa­
torische Humanismus der Renaissance und die Ptolemä- 
ische Astronomie z. B. verhalten sich nicht zueinander 
wie Thesis und Antithesis im Sinne Hegels, da keine Rede 
davon sein kann, daß eines das andere mit Notwendigkeit 
aus sich hervorgetrieben hätte. Ja, nicht einmal die man­
gelnde Übereinstimmung von Systemen als solche oder 
ihre Auflösung sind der Vernunft in strenger Notwen­
digkeit begreiflich, weil, was sich hier widerspricht oder 
was hier miteinander in Einklang gebracht werden soll, 
von sich aus meist in eindeutiger Strenge gar nicht vor­
liegt. Selbst wissenschaftliche Theorien machen in dieser 

202

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinsicht gegenüber außerwissenschaftlichen Regelzu­
sammenhängen nur selten eine Ausnahme und sind, was 
ihre Exaktheit betrifft, höchstens dem Grade nach von 
diesen verschieden. Der Grund dafür ist aber keineswegs 
bloße Schlamperei, sondern man verzichtet zwangsläufig 
auf formalen Perfektionismus, weil er zu unfruchtbar und 
zu unbeweglich gegenüber den sich dauernd wandelnden 
Situationen sein würde. Systeme, auch wissenschaftliche, 
haben also im allgemeinen keine strenge Geschlossen­
heit, sondern sind nur auf den jeweiligen Gebrauch zu­
geschnitten. Im Zuge der Anpassung an Veränderungen 
wird es daher nicht immer in Strenge zu entscheiden sein, 
welche Schlüsse sich daraus für das jeweilige System er­
geben. So bleiben Spielräume der Konstruktion und 
Deutung offen, die es unmöglich machen, Unstimmig­
keiten zwischen Systemen und deren Auflösung als ver­
nunftnotwendig aufzufassen. Die HEGELsche Dialektik 
aber, wenn es sie gäbe, müßte doch ein Prozeß des sich 
selbst denkenden Denkens sein, dessen Notwendigkeit, 
Strenge und Genauigkeit formal-logischen Einsichten in 
nichts nachstünde, zumal er die Weihe des Weltgeistes 
hätte. Nichts von dem vermag ich in geschichtlichen Vor­
gängen zu entdecken.
Gegenüber Hegel betone ich also die Kontingenz in der 
Geschichte. Sie betrifft zum einen die spontanen Akte, 
welche die schon erwähnten Unklarheiten im praktischen 
Gebrauch der Systeme sowohl auf mehr oder weniger 
klare Widersprüche wie zu deren Losungen bringen. Ich 
nenne diese Akte spontan, weil uns keine Vernunft 
zwingt, dies nur auf eine mögliche Weise zu tun. Zum an­
deren ist auch all das kontingent, was empirisch ist. Das 
Empirische wird ja durch die Theorienabhängigkeit von 
Tatsachen keineswegs eliminiert (vgl. Kapitel III). Im 
Gegenteil ist jede Systemmenge geradezu ein Inbegriff 

203

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Möglichkeiten, die Wirklichkeit überhaupt zum 
Sprechen zu bringen und bietet sozusagen, um mit Kant 
zu reden „die Bedingungen der Möglichkeit“, Erfahrun­
gen zu machen. Diese Bedingungen wechseln historisch 
(vgl. Kapitel IV) - und darin liegt der Unterschied zu 
Kant; aber wie sich die Wirklichkeit unter den besonde­
ren Bedingungen einer gegebenen Systemmenge insge­
samt zeigt, das kann nicht mit Notwendigkeit vorausge­
sehen werden und ist daher ebenso etwas Kontingentes 
wie die durch dieselbe Systemmenge bestimmte Reaktion 
darauf.8
An dieser Stelle möchte ich mich auch noch zu der Auf­
fassung äußern, daß geschichtliche Prozesse durch die 
Natur, also durch psychologische, biologische, physika­
lische Gesetze usf. bestimmt sind. Man verweist dabei 
zum Beispiel auf Gefühle, welche die Menschen immer 
bewegt haben wie Liebe, Haß, Rachsucht, Eitelkeit usf., 
man verweist auf die Triebe wie Hunger, Durst, Ge­
schlechtstrieb usf., aber mit all dem zusammenhängend 
auch auf die Bedingungen des Klimas, der Geographie 
und ähnliches. Nun geht schon aus dem soeben zur Rolle 
der Erfahrung Bemerkten hervor, daß mein Gleichnis 
von der Selbstbewegung der Systemmengen nicht so ver­
standen werden darf, als leugnete ich hierbei den Einfluß 
solcher gleichbleibender und damit ungeschichtlicher 

8 Nach der soeben skizzierten Abgrenzung zu Hegel hier noch 
einige kurze Bemerkungen zu Marx. Wenn er versucht, geschicht­
liche Prozesse als letztlich von den Produktivkräften abhängig dar­
zustellen, so bedeutet das in meiner Sicht der Dinge, daß immer nur 
genau derselbe Teil der Systemmenge der Ausgangspunkt jeder 
Bewegung ist. Marx hat aber damit nur eine vielleicht teilweise 
zutreffende Systembeschreibung einer bestimmten Epoche, nämlich 
der sogenannten ersten industriellen Revolution, auf die gesamte 
Geschichte extrapoliert. Das jedoch ist ein ganz und gar unhisto­
rischer Monismus.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturgegebenheiten und als bliebe daher für deren Wirk­
samkeit kein Raum übrig. Wohl aber scheint es mir, daß 
auch sie überhaupt nur innerhalb einer Systemmenge 
wirksam werden können und daß die notwendigen 
Bedingungen und Inhalte hierfür nur dort vorhanden 
sind.
So ist etwa die sinnlicheBegierde der Salome,sichJocHA- 
naan hinzugeben, ganz durchsetzt von jüdisch-vorchrist­
licher Metaphysik. Auch die Päderastie, wie sie in der An­
tike üblich war, zeigt, daß selbst der Sexualtrieb in kul­
turbestimmte Bahnen gelenkt werden kann. Die Liebe 
Werthers ist unlöslich mit der Sentimentalität der Sturm­
und Drangzeit verbunden, diejenige Tristans mit mittel­
alterlicher, oder, in WAGNERscher Deutung, mit Scho- 
PENHAUERscher Mystik. Der Pistolenschuß eines Atten­
täters ist zwar ein physikalischer Vorgang, aber kein 
Brutus hätte ihn abgeben können; auch wäre kein Römer 
dadurch psychisch zu ermüden gewesen, daß er zu lange 
auf der Autobahn fuhr.
Nach diesen Vorbetrachtungen stelle ich nun einige all­
gemeine historische Strukturgesetze auf, für welche die 
vorhin geschilderten Ereignisse aus der Renaissance 
exemplarische Bedeutung haben.

1) Jeder geschichtliche Zeitraum ist durch eine System­
menge bestimmt.

2) Jede Systemmenge ist in sich unstimmig und instabil.
3) Alle Systemmengen verändern sich als Ergebnis des 

Versuches, solche Unstimmigkeiten zu beseitigen.
4) Das geschieht durch Anpassung eines Teils von ihnen 

an einen anderen Teil.
5) Dieser Vorgang ist nicht streng determiniert.
6) Die Grenzen der Determination sind durch Spielräu­

me gesetzt, welche die Vagheit der Systeme zuläßt.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7) Jedes geschichtliche Ereignis vollzieht sich, selbst wenn 
es von Naturgesetzen mitbestimmt ist, innerhalb einer 
Systemmenge, und nichts kann ganz fremde Elemente 
in diese hineintragen oder ganz aus ihr herausfallen. 
(Es sei hinzugefügt, daß es sich hier insofern um eine 
Idealisierung handelt, als der Austausch mit fremden 
geschichtlichen Systemen und Kulturen vernachläs­
sigt wurde.)

Diese Gesetze bedürfen jedoch einer wichtigen zusätz­
lichen Erläuterung. Es ist nämlich zu beachten, daß sie 
sich auf eine rein logische Analyse der Wissenschaft sowie 
deren Art, ihre eigene Geschichte und Geschichte über­
haupt zu sehen, gründen. Teilweise geht dies schon aus 
Kapitel III hervor, worauf sich der vorliegende Abschnitt 
ja u. a. stützt. Dort wurde bereits ausdrücklich darauf 
hingewiesen, daß es eine rein logische Analyse zum Ge­
genstand hat; daß dies auch für das hier Gesagte gilt, dar­
über wird noch ausführlicher im Kapitel XI gesprochen 
werden. Nur so viel sei erläuternd an dieser Stelle be­
merkt: Es handelt sich bei den aufgeführten Gesetzen 
nicht um eine bestimmte empirische Theorie über die Ge­
schichte, sondern um allgemeine apriorische Grundsätze, 
deren sich die Wissenschaft als solche bedienen muß, 
wenn sie Geschichte mit ihren theoretischen Mitteln und 
mit ihren Kategorien (System, Systemmenge) beschrei­
ben und begreiflich machen will. Die Art dieser histori­
schen Strukturgesetze wird vielleicht besonders deut­
lich, wenn man sie mit dem folgenden (jetzt ohne Gefahr 
vereinfachten) Strukturgesetz der Natur vergleicht: Die 
Natur ist ein System von Kausalgesetzen. Auch dieser 
Satz könnte nur ein apriorischer Grundsatz wissen­
schaftlicher Naturbetrachtung überhaupt sein und nicht 
Axiom einer bestimmten Theorie über ein bestimmtes

206

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


System der Natur. Hier wie dort handelt es sich um aprio­
rische Schemata der wissenschaftlichen Betrachtung, der 
Möglichkeit wissenschaftlicher Erfahrung überhaupt 
und zwar in der Geschichtswissenschaft sowohl wie in 
der Naturwissenschaft.

3. Eine historistische Betrachtungsweise ist 
keineswegs notwendig eine relativistische

Die zuletzt aufgestellten Strukturgesetze sagen nun zwar 
manches über den ständigen inneren Wandeln von Sy­
stemmengen, die Frage nach dem Fortschritt und dem 
Relativismus in den Wissenschaften aber, die sich damit 
unvermeidlich stellt, ist freilich noch immer nicht beant­
wortet. Ich werde mich zunächst dem Relativismus zu­
wenden. Dieser behauptet, daß über Wahrheit und 
Falschheit, über das Gute und das Schlechte nur Beliebig­
keit und Willkür oder eine Art Fatum der Geschichte 
entscheiden. Nichts dergleichen trifft aber mit Notwen­
digkeit zu, wenn man von den vorigen Strukturgesetzen 
ausgeht.
Zunächst wird ja innerhalb von Systemen begründet und 
nicht etwa willkürlich oder fatalistisch abgesteckt, was 
darin wahr, falsch, gut oder schlecht ist. Es gibt also in 
ihnen Entscheidbarkeit über Wahrheit, Falschheit usf. 
Darüber hinaus gibt es aber auch rationale Begründungen 
für Systeme als Ganzes und ihre Veränderungen in einer 
historischen Situation.
Gehen wir beispielsweise davon aus, daß der Raum eukli­
disch ist (axiomatische Festsetzung im Sinne von Kapitel 
IV), und haben wir ferner festgelegt, was eine Beobach­
tung, eine Tatsache, eine Bestätigung, Falsifikation usw. 
ist (judicale Festsetzung im Sinne von Kapitel IV), so wer­

207

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den wir unter bestimmten Umständen mit diesen Voraus­
setzungen die Erfahrung machen und damit die Wahrheit 
erkennen, daß der Raum von Gravitationskräften erfüllt 
ist. Diese Voraussetzungen ihrerseits waren aber nun hi­
storisch weder willkürlich noch fatalistisch gegeben, son­
dern, wie wir jetzt sagen können, begründet durch den in 
der Systemmenge des Renaissancehumanismus vorberei­
teten Rationalismus und seine Grundsätze. Es ist für uns 
heute zwar sinnlos zu sagen, der Raum sei euklidisch oder 
er sei nicht-euklidisch, es ist aber sinnvoll zu sagen, daß 
die Annahme, er sei euklidisch, ein wohlbegründeter und 
entscheidbarer Teil der gegebenen Renaissancebedin­
gungen gewesen ist. Bedingungen, die wir heute nicht 
mehr in derselben Weise vorfinden, weswegen sich für 
uns die Frage nach der Natur des Weltraumes auch ganz 
anders stellt.9
Vielleicht kann ein Gleichnis dazu dienen, den Sachver­
halt noch weiter zu verdeutlichen. Nehmen wir an, ei­
nige Leute spielen miteinander ein Kartenspiel. Durch 
dessen Regeln sei abgesteckt, was in diesem Spiel wahr, 
falsch, gut oder schlecht ist. Es sei beispielsweise wahr, 
daß man ein Spiel verlieren wird, in dem eine bestimmte 

9 Die Sinnlosigkeit absoluter Aussagen über den Raum ergibt sich 
daraus, daß alle Meßergebnisse, die zu seiner Erforschung führen, 
immer entweder so gedeutet werden können, als spiegelten sie die 
Geometrie des Raumes wider, oder so, als wären sie nur eine Folge 
der physikalischen Bedingungen, unter denen diese Ergebnisse 
zustande kamen. Beispielsweise ergab sich in der Antike aus der 
Aristotelischen Naturphilosophie und Physik eine von euklidi­
schen Vorstellungen abweichende Geometrie des Weltraumes; um­
gekehrt entwickelte Descartes aus der Annahme der Euklidizität des 
Raumes seine Physik, wobei, wie schon erwähnt, diese Annahme 
in seiner rationalistischen Philosophie gründete. Einstein schließ­
lich ging wieder von der Physik aus, nämlich von dem Grundsatz 
der Gleichberechtigung aller Koordinatensysteme, als er den Welt­
raum als RiEMANN-Raum interpretierte.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Farbe Trumpf ist, wenn man selbst keine einzige Trumpf- 
Karte besitzt. Es sei eine gute Taktik, eher zu vorsichtig 
als zu waghalsig zu reizen usf. Nehmen wir jetzt weiter 
an, die Spieler stellten fest, daß die Spielregeln gewisse 
Unstimmigkeiten untereinander zeigen. Sie werden sie 
also ändern und entsprechend wird sich ändern, was 
wahr, falsch, gut und schlecht in diesem Spiel ist. Nach 
einiger Zeit mögen auch die neuen Regeln unbefriedigend 
erscheinen, die Spieler werden sie erneut ändern, dies 
wird wieder die genannten Folgen haben usw. Wir können 
uns vorstellen, daß sie schließlich ein Spiel spielen, das 
nur noch sehr wenig mit demjenigen zu tun hat, mit dem 
sie anfingen (obgleich sie ihm vielleicht immer noch den­
selben Namen geben werden). — Wäre es nicht unsinnig, 
dieses Beispiel anzuführen, wenn man zeigen wollte, was 
Relativismus ist? Nicht nur liegt hier, wenn ich so sagen 
darf, eine Art Situationslogik vor, sondern der Wechsel 
der Situationen selbst entspringt ja einer gewissen Logik. 
Wir spielen das Spiel der Erfahrung, aber mit mehr oder 
weniger zwingenden Folgen und bei wiederholtem, wenn 
auch begründetem Wechsel der Bedingungen.
Ich möchte hier erneut betonen, daß ich kein Hegelianer 
bin, und in keiner Weise etwa behaupten, die Geschichte 
der Wissenschaften habe einen streng logischen, wenn 
auch nur streng situationslogischen Verlauf. Ganz sicher 
hat sie dies nicht. Worauf ich aber hindeuten wollte war 
dies, daß nämlich ein konsequent historischer Stand­
punkt nicht schon als solcher mit Relativismus gleichge­
setzt werden darf, es sei denn, man gebraucht dieses Wort 
für Sachverhalte, die den Schrecken subjektiver Willkür 
oder historischer Fatalität verloren haben.
Nun sagte ich schon eingangs: Es gibt nicht den minde­
sten Grund dafür, eine absolute Wahrheit anzunehmen, 
der wir uns mehr und mehr nähern, weil wir weder ab­

209

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solute Tatsachen noch absolut gültige Grundsätze ken­
nen, die uns dabei den Weg zeigen könnten. Auch wird im 
Fortgang der Forschung keineswegs ständig über diesel­
ben Gegenstände besser und besser geredet. Ständig tau­
chen sozusagen vor uns neue Horizonte auf und ver­
schwinden wieder; Horizonte, die auch ganz neue und 
andere Sichtweisen und Erfahrungen ermöglichen. Sie 
besitzen eine erkennbare und verwendbare Beziehung 
zu einer gegebenen Situation, nicht aber zu einer imagi- 
nierten und absoluten Wahrheit. (Darüber, wie gesagt, 
mehr im Kapitel XI.)
Wir sollten es also, glaube ich, endgültig aufgeben, den 
Entwicklungsprozeß der wissenschaftlichen Erkenntnis 
mit dem Malen eines Porträts zu vergleichen, das man 
immer genauer, immer besser, dem wirklichen Menschen 
immer ähnlicher machen kann.
Damit stellt sich die Frage, was Fortschritt in den Wissen­
schaften unter Berücksichtigung der angegebenen Struk­
turgesetze bedeuten kann.

4. Explikation und Mutation von Systemen.
Fortschritt I und Fortschritt II

Offenbar lassen sich hier zwei Grundformen der Ent­
wicklung unterscheiden, nämlich erstens die Explikation 
von wissenschaftlichen Systemen und zweitens deren 
Mutation.™ Unter Explikation von Systemen verstehe 
ich deren Gestaltung und Entfaltung, ohne daß sich dabei 
etwas an ihren Grundlagen ändert, also zum Beispiel das, 
was Kuhn „normal Science“ nennt,11 nämlich die Ablei- 10 11 

10 Zur Einführung dieser Begriffe siehe auch: Philosophische Fra­
gen der Zukunftsforschung, siehe Anm. 2, S. 193.
11 Th. Kuhn: The Structure of Scientific Revolutions, Chicago 
1964.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung von Theoremen aus gegebenen Axiomen, die ge­
nauere Bestimmung von den im Rahmen einer Theorie 
geforderten Konstanten usf. Eine Mutation dagegen liegt 
dann vor, wenn die Grundlagen von Systemen selbst 
geändert werden (wozu beispielsweise der Übergang von 
einer Weltraumgeometrie zu einer anderen gehört). Fort­
schritt kann sich demnach nur in diesen beiden Grundfor­
men geschichtlicher Bewegungen vollziehen, und es 
müssen daher auch zwei Grundformen von ihm unter­
scheidbar sein, die ich entsprechend Fortschritt I und 
Fortschritt II nennen möchte.
Wann könnte man bei einer Explikation von Fortschritt I 
sprechen und wann bei einer Mutation von Fortschritt II? 
Ich glaube, eine Explikation ist in der Wissenschaft schon 
insofern ein Fortschritt, als sie sichtbar macht, was alles in 
einem System steckt, was es leistet und was es nicht leistet. 
Ja, man kann sagen, daß die Explikation die Grundlage 
jedes wissenschaftlichen Fortschritts überhaupt ist, so­
fern ohne sie alles nur Fragment, Skizze, Halbheit bliebe. 
Betrachten wir die Explikation der Relativitätstheorie 
als Beispiel. Sie nimmt ihren geschichtlichen Anfang mit 
der Aufstellung von Gesetzen, die für Inertialsysteme 
kovariant sind; dies zwingt in der Folge zur Definition 
bestimmter Begriffe und führt schließlich zur bekannten 
Energie-Masse-Gleichung. Es ist bewundernswert, wel­
cher Kosmos sich so langsam auftut und wie sich die Theo­
rie immer weiterer Bereiche bemächtigt. Auch jede neue 
Prognose, ob sie die Perihel-Bewegung des Merkur be­
trifft oder die Abweichung der Lichtstrahlen im Schwere­
feld der Sonne — überall haben wir es zunächst mit einer 
Explikation des ursprünglichen Ansatzes zu tun.
Offenbar genügt eine Explikation als solche aber noch 
nicht, um hier von Fortschritt — nämlich im Sinne von 
Fortschritt I — zu reden. Dazu muß man das explizierte

211

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


System mit anderen vergleichen und zwar hinsichtlich 
seiner Funktion und Bedeutung im Zusammenhang der 
bestehenden Systemmenge. Nur so läßt sich beurteilen, 
ob es die Mühe überhaupt lohnt, ob es etwa als steril, hin­
terwäldlerisch, provinziell, obsolet usf. beurteilt werden 
muß. Man denke an den extremen Fall der Verrücktheit, 
die ja auch in sich geschlossene Systeme auszubrüten ver­
mag, deren Kennzeichen aber gerade ihre hoffnungslose 
Idiosynkrasie innerhalb des bestehenden geistigen Zu­
sammenhanges ist. Worin aber kann die Funktion und 
Bedeutung eines wissenschaftlichen Systems innerhalb 
einer Systemmenge bestehen, die seine Explikation zu 
einem Fortschritt I werden läßt? Um diese Frage zu be­
antworten, ist es zweckmäßig, zunächst Fortschritt II zu 
betrachten, dem ja eine Mutation zugrunde liegen muß.

5. Fortschritt I und Fortschritt II beruhen auf 
einer Harmonisierung von Systemmengen

Auch eine Mutation wird man aus zur Explikation ganz 
analogen Gründen nicht als solche schon für etwas Fort­
schrittliches halten. Bloße Willkür, Neuerungssucht, 
Wichtigtuerei oder gar Verrücktheit als einzige Quelle 
für Veränderungen wird ernstlich niemand dafür als aus­
reichend ansehen. Woher anders aber sollten wir ver­
nünftige Argumente für eine Mutation hernehmen als 
aus der gegebenen Systemmenge? Ich wiederhole: Es gibt 
keinen geschichtslosen Raum außerhalb ihrer, in dem 
wir die Maßstäbe für den Fortschritt finden können. 
Wenn dies aber so ist, wenn wir innerhalb einer gegebenen 
Systemmenge bleiben müssen, wenn kein Weg aus ihr 
herausführt, wenn sie sich also nur aus sich selbst heraus 

212 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verändern läßt, so kann die Vernunft solcher Verände­
rung grundsätzlich offenbar nur darin bestehen, daß 
hierdurch die Übereinstimmung der Systemmenge mit 
sich selbst gefördert wird. Das bedeutet: Wir können 
eine Mutation nur in dem Grade als fortschrittlich beur­
teilen, als sie erstens zur Beseitigung von Widersprüchen, 
zweitens zur Beseitigung von Unklarheiten und drittens 
zur Herstellung möglichst umfassender, in sich stimmi­
ger Zusammenhänge beiträgt. Solche Beiträge nenne ich 
Harmonisierung der Systemmenge.
Wiederum können wir die Relativitätstheorie als Muster­
beispiel hierfür ansehen. Einsteins Entschluß, mit ihr — 
zunächst als spezieller — eine Mutation zu wagen, lag die 
Absicht zugrunde, die MAxwELLSche Theorie des Lichtes 
mit einem Hauptgrundsatz der klassischen Physik, näm­
lich der Gleichwertigkeit aller Inertialsysteme, zu ver­
söhnen. Als sich später herausstellte, daß diese Versöh­
nung nur um den Preis möglich war, daß das Gravita­
tionsgesetz davon ausgeschlossen blieb, vollzog er jene 
zweite Systemmutation, die dann zur allgemeinen Rela­
tivitätstheorie führte. Er selbst hat ausdrücklich bekannt, 
daß ihn die Idee von der Harmonie der Welt geleitet habe. 
Ich würde, etwas weniger spekulativ, sagen, daß er in 
Wahrheit von der Idee der Harmonie des wissenschaft­
lichen Systems im Rahmen der ihm gegebenen System­
menge bestimmt war.
Damit läßt sich nun auch die vorhin gestellte Frage be­
antworten, welche Funktion und Bedeutung ein System 
haben muß, wenn seine Explikation als Fortschritt I an­
gesehen werden soll: Es muß genauso zur Harmonisie­
rung der Systemmenge beitragen wie die Mutation, die 
es hervorgebracht hat.
Noch einmal sei an die Explikation der Relativitätstheo­
rie als Beispiel erinnert. Denn die sich mit ihr ergebende 

213

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit, mannigfache Erscheinungen und Prinzipien 
in einen harmonischen Zusammenhang zu bringen und 
einheitliche Erklärungen zu vermitteln, stellt ja offen­
sichtlich einen Beitrag der geforderten Art dar. (Hiervon 
wird ausführlicher im Kapitel X die Rede sein.) Umge­
kehrt ist dann aber auch eine Explikation als bloße Kritik 
fortschrittlich zu nennen, die Widersprüche aufdeckt. 
Denn offensichtlich liegt darin die Aufforderung, sie zu 
beseitigen.
Die Verwendung des Begriffs „Harmonisierung einer 
Systemmenge“ ist, wie mir mehrere Diskussionen zeig­
ten, Mißverständnissen ausgesetzt. Irrtümlich wird er 
oft ästhetisch verstanden, obgleich er, wie die hier soeben 
aufgezählten Kriterien zeigen, doch ein logisch gemeinter 
Begriff ist. Auch wird bisweilen unterstellt, daß mit ihm 
eine durch bloßes Weglassen, Unterdrücken oder gar 
Umfälschen unbequemer Systemteile zustande gebrachte 
Einheitlichkeit gerechtfertigt werden könnte. Ist, so 
wurde ich zum Beispiel gefragt, nicht auch Lyssenkos’ 
berüchtigte Biologie eine Harmonisierung einer System­
menge, nämlich des sowjetischen Sozialismus, soferne 
sie sich dessen materialistischen Grundsätzen anpaßt, 
wenn auch unter Mißachtung wissenschaftlicher Metho­
den und experimenteller Ergebnisse? Darauf ist zu ant­
worten, daß in solchen Fällen kein einziger Widerspruch 
wirklich beseitigt, sondern höchstens verdeckt, wenn 
nicht überhaupt durch bloßen Betrug oder gar Gewalt 
zum Verschwinden gebracht wird. Die bestehende Bio­
logie ist dem sogenannten sowjetischen Diamat an Klar­
heit, umfassenden, in sich stimmigen Zusammenhängen 
trotz aller Mängel so überlegen, daß kein sachlicher Zwei­
fel daran sein kann, welchem von beiden Systemen im 
Falle Lyssenkos der Vorzug gegeben werden muß. „Har­
monisierung“ als Fortschritt heißt also hier: Echte Uber- 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


windung der bestehenden Schwierigkeiten im Gedanken 
und nicht nur scheinbare oder gar gewaltsame.
Aber kehren wir noch einmal zur weiteren Verdeutli­
chung zu Kopernikus zurück. Es ging ihm, ich sagte es 
schon, um die Beseitigung eines Widerspruchs, nämlich 
des Widerspruchs zwischen dem Humanismus seiner Zeit 
und der damaligen Astronomie. Diesen suchte er aufzu­
lösen, indem er die Astronomie zugunsten des Humanis­
mus änderte. Warum versuchte er nicht das Umgekehrte? 
Ist denn nicht schließlich die so erreichte Übereinstim­
mung reichlich gewaltsam erzielt worden, soferne sich da­
mit der Grad der Unstimmigkeit in anderer Hinsicht 
wieder verstärkte? Gerieten doch Kopernikus und seine 
Nachfolger in argen Konflikt mit den systemimmanenten 
Tatsachen! Indessen, die Kopernikanische Entscheidung 
zugunsten des Humanismus enthüllt ihre Vernunft und 
ihren Beitrag zur Harmonisierung der Situation erst, 
wenn man nicht nur den engen Sektor „Astronomie und 
Physik“ in der Systemmenge „Renaissance“ betrachtet. 
Dann zeigt sich nämlich, daß der Renaissance-Humanis­
mus nur ein Teil umfassender und vergleichsweise in sich 
stimmiger Zusammenhänge ist, in deren Zeichen sich die 
ganze Welt zu verwandeln begann. So hatte die Entdek- 
kung neuer Kontinente und Meere zu ungeheuren Ver­
änderungen von Handel und Wandel geführt, die schließ­
lich auch bisher festgefügte sakrale Strukturen, zum Bei­
spiel diejenige des Kaiserreiches, erschütterten. Die Säku­
larisierung der Staaten nahm ihren Anfang; Drucker­
presse und aufkommendes Bürgertum zerstörten alte 
Hierarchien und Privilegien, kräftigten einen neuen In­
dividualismus. Und im Zuge all dessen kam der Gedanke 
auf, daß die göttliche Schöpfung als Konstruktion der 
himmlischen Weltmaschine der menschlichen Vernunft 
begreiflich sein müsse.

215

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der einen Seite wurde also die Welt von einer mehr 
oder weniger zusammenhängenden, mehr oder weniger 
in sich stimmigen Systemmannigfaltigkeit beherrscht, 
auf der anderen standen dazu Systeme im Widerspruch, 
die in sich selbst mit immer größeren Widersprüchen zu 
kämpfen hatten. Die Wende des Kopernikus läßt sich so 
begreifen und auch, daß die Widersprüche, die er dabei 
selbst in Kauf nehmen mußte, nicht schwer genug wogen. 
Aber auch darin lag ein fortschrittliches Moment — wie 
ausdrücklich betont werden muß —, daß seine Gegner un­
ermüdlich auf seine eigenen Widersprüche hinwiesen, 
während nicht zu leugnen ist, daß Kopernikus nur allzu 
sehr versuchte, sie zu verschleiern. Es ist daher unbillig 
und falsch, wenn man der Kirche, die ihn bekämpfte, vor­
wirft, sie sei im Vergleich zu ihm nur rückschrittlich ge­
wesen.
Das Ziel der Harmonisierung einer Systemmenge ist aber, 
wenn überhaupt gesetzt, nicht auf den wissenschaftlichen 
Fortschritt zu beschränken. Umfaßt doch, wie gezeigt, 
diese Menge weit mehr als nur die Wissenschaft. Ferner 
läßt sich verallgemeinert sagen, daß Fortschritt über­
haupt, wo er auch auftreten mag, entgegen der üblichen 
Auffassung weder als auf ein außergeschichtliches Ziel, 
eine Art Eschaton etwa, hingeordnet betrachtet werden 
kann - denn dafür gibt es nicht den mindesten Grund - 
noch in einer totalen Veränderung, in der Schöpfung von 
ganz Neuem gesucht werden darf; denn eine Verände­
rung, die nicht zugleich in irgendeiner Form auf Harmo­
nisierung des Bestehenden abzielt, endet in der geistigen 
Umnachtung der Idiosynkrasie.
Der Fortschritt mag also durchaus Unstimmigkeit, Streit, 
Widerspruch, Ungereimtheit, „Challenge“ einschließen; 
er verdient indessen seinen Namen nur, wenn solches 
zwar in einem engeren Zusammenhang vorläufig in Kauf 

216

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genommen werden muß, in einem anderen, weiteren oder 
bedeutenderen aber durch ein Mehr an Übereinstimmung 
der Systemmenge mit sich selbst ausgeglichen wird.
Aus all dem folgt schließlich, daß Fortschritt im hier ver­
standenen Sinne und wieder im Gegensatz zur üblichen 
Auffassung nicht auf ein sogenanntes fortschrittliches 
Zeitalter beschränkt ist. An ein solches zu glauben, wäre 
geschichtsblinde Borniertheit. Jede historische System­
menge ist vielmehr der Harmonisierung fähig, wie auch 
jede durch hoffnungslose Verstärkung der in ihr beste­
henden Unstimmigkeiten gleichsam verdorben werden 
kann.12 Der Verlauf der Geschichte zeigt uns beide Vor­
gänge in reichem Maße. Fortschritt I und Fortschritt II 
sind normative Maßstäbe, mit deren Hilfe wir jeweils 
Explikationen oder Mutationen, die ja nicht nur auf wis­
senschaftliche, sondern auf geschichtliche Systeme über­
haupt anwendbar sind, auf ihren Wert hin beurteilen 
können.

6. Weder der Fortschritt I noch der Fortschritt II 
wachsen stetig

Könnte man sich nun, trotz allem schon Gesagten, den 
Fortschritt als stetig und steigend vorstellen? Etwa so, 
daß im Laufe der Geschichte immer harmonischere Sy­
stemmengen aufträten?
Wer diese Frage bejaht, der würde übersehen, daß mit der 
Beseitigung von Unstimmigkeiten nicht dieselbe Sy­
stemmenge immer harmonischer und stabiler wird, son­

12 Thukydides hat diese Art Verderbnis wohl als erster intuitiv 
erfaßt, als er das eigentliche Unheil seiner Zeit in der heillosen Ver­
wirrung sah, in der die alte homerische Harmonie endgültig unter­
gegangen war.

217

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern daß sich eine solche dabei — wie ich exemplarisch zu 
zeigen suchte - als Ganzes wandelt, ja, allmählich eine 
ganz andere wird, und so neue Fragen aufwirft und Ant­
worten anbietet, die innerhalb der vorhergehenden un­
bekannt sein mußten. Damit aber treten sogleich spezi­
fisch neue Unstimmigkeiten und Schwierigkeiten auf, 
und wir haben eine ganz veränderte Lage.
Man könnte mit Wittgenstein sagen: Meist haben 
scheinbar gleiche Gegenstände, mit denen es die Wissen­
schaft im Laufe ihrer Geschichte zu tun hatte, nur eine 
gewisse Familienähnlichkeit. Ob es der Weltraum ist, die 
Weltzeit, der bestirnte Himmel, die bewegenden Kräfte 
der Körper usf., man würde vergeblich etwas in all diesen 
Gegenständen streng Gemeinsames suchen, das alle wis­
senschaftlichen Theorien, die ihnen gewidmet sind, wie 
eine Art roter Faden durchzieht, ein Gemeinsames, das 
sich langsam erweitert und auf dem kontinuierlich auf­
gebaut wird. Es fiel uns schwer, allmählich zu begreifen, 
daß nicht in allen Punkten der Welt die gleiche Zeit ab­
läuft. Es mag uns noch schwerer fallen einzusehen, daß 
wir keineswegs immer von demselben reden, wenn wir 
dieselben wissenschaftlichen Gegenstände einst und heu­
te zu erforschen meinen, weil es keine durchgängigen 
Identitäten gibt, die sich hier in Strenge durchhalten 
ließen. Gäbe es sie, so hätte der sogenannte Essentialismus 
recht, so müßte es von ihnen allen Wesensdefinitionen 
geben, die sich auf solche Identitäten stützen. Man ver­
suche aber einmal, Begriffe wie Weltraum, Weltzeit, Kör­
per, bewegende Kraft usw., zu definieren, ohne schon auf 
die Vorstellungswelt geschichtlich bedingter Theorien 
zurückzugreifen, ohne etwas zu verwenden, das keines­
wegs immer mit diesen Begriffen verbunden wurde, oder 
das, falls es mit ihnen immer verbunden wurde, mehr als 
nichtssagend ist.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es dürfte also schwer halten zu sagen, von zwei aufein­
anderfolgenden Systemmengen sei im Endergebnis — ich 
betone: im Endergebnis — die spätere die insgesamt bes­
sere, weil ausgeglichenere, oder sie enthalte gar mehr 
Wahrheit als die vorhergegangene, gesetzt selbst, bei den 
fraglichen einzelnen Mutationen, die zu ihr führten, sei 
noch so viel vernünftige Begründung, noch so viel Fort­
schritt im Spiel gewesen, was ja nicht der Fall sein muß. 
Fortschritt II ist immer nur ein kurzes Glück, wie jedes 
Glück, von Fortschritt I gar nicht zu reden, der auf die 
Dauer Stillstand bedeutete und im übrigen durch eine 
Mutation gestoppt wird. Der Fortschritt besteht darin, 
vorübergehende Entlastungen zu finden, um alsbald 
neue und andere Lasten dafür einzutauschen.
Was ich hier versucht habe, könnte man einen Beitrag zur 
Entzauberung der rationalistisch-empiristisch verstan­
denen Wissenschaften nennen, worunter man den Glau­
ben an absolute wissenschaftliche Tatsachen und Grund­
sätze versteht. Damit bestreite ich zugleich den An­
spruch, die Wissenschaften hätten allein den Zugang zur 
Wahrheit und Wirklichkeit „gepachtet“. Das Auftreten 
der Wissenschaften selbst muß in ihrem eigenen Lichte 
samt den ihnen zugeordneten Wahrheiten und Wirklich­
keiten als durch eine geschichtliche Situation bestimmt 
betrachtet werden. Hieraus folgt, daß ihr Vordringen 
nicht als dasjenige der quasi zu sich selbst kommenden 
eigentlichen Erkenntnis oder gar als Selbstwerdung des 
vernünftigen Menschen aufgefaßt werden kann; es han­
delt sich hier vielmehr um keinen grundsätzlich anderen 
Vorgang als etwa das Aufkommen der Renaissanceideale, 
ja, zwischen beiden besteht sogar ein enger Zusammen­
hang. Wir haben mit unserer wissenschaftlich-techni­
schen Welt, genauer mit ihren apriorischen Vorausset­
zungen, eine durch eine bestimmte Lage begründete 

219

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit gewählt. Wir haben keinen Anlaß zu glau­
ben, daß wir ewig dabei bleiben und darin fortschreiten 
werden, und wir haben keinen Anlaß anzunehmen, daß 
wir alle in Barbarei versinken würden, wenn wir damit 
aufhörten. Man hat sogar im Gegenteil, wie das Kapitel 
XIV zeigen wird, mancherlei Gründe für die Vermutung, 
daß die immer mehr zunehmenden Paroxismen wissen­
schaftlich-technologischer Geschäftigkeit samt den da­
mit verbundenen Fortschrittsideen selbst etwas Barbari­
sches an sich haben könnten. Zunächst aber wollen wir 
uns die hier gewonnenen Ergebnisse wieder an zwei ein­
schlägigen Beispielen verdeutlichen. Von ihnen handeln 
die folgenden Kapitel.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IX. Der Übergang von Descartes zu Huygens 
im Lichte der historistischen 
Wissenschafts theorie

Seit Huygens sagt man, daß von Descartes' sieben Stoß­
regeln sechs falsch seien. Das ganze scheint ein klarer Fall 
zu sein, den man als abgeschlossen zu den Akten legen 
darf. Und doch handelt es sich hier, entgegen der einhelli­
gen Meinung, nicht einfach um die schlichte Ablösung 
des Irrtums durch die Wahrheit, sondern um einen Vor­
gang, der geradezu als bezeichnend für die im vorigen 
Kapitel beschriebene Vielschichtigkeit und Struktur wis­
senschaftshistorischer Prozesse gelten kann.

1. Die zweite und die vierte Stoßregel Descartes'
als Beispiel

Wählen wir, um der Sache nachzugehen, zwei der Carte- 
sischen Stoßregeln aus, nämlich die zweite und die vierte. 
Die zweite lautet: Wenn zwei Körper A und B sich mit 
gleicher Geschwindigkeit aufeinander zu bewegen und 
A ein wenig größer als B ist, dann wird nach dem Zusam­
menstoß nur B zurückweichen, und beide werden sich in 
der Bewegungsrichtung von A mit gleicher Geschwindig­
keit fortbewegen.1
Die vierte lautet: Wenn A ganz ruht und etwas größer als 
B ist, so würde B, mit welcher Geschwindigkeit auch im­

1 R. Descartes: Principia Philosophiae, Pars Secunda, XLVII, 
Oeuvres, hrsg. v. C. Adam u. P. Tannery, Bd. VIII.

221

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mer es sich gegen A bewegte, dasselbe niemals in Bewe­
gung setzen, sondern von ihm in entgegengesetzter Rich­
tung zurückgestoßen werden.2
Mag vielleicht noch die zweite Stoßregel für einen physi­
kalisch ungeschulten Kopf eine gewisse Plausibilität be­
sitzen, so wird jeder die vierte, als den einfachsten Erfah­
rungen widersprechend, verwerfen. Descartes, der es 
doch wissen mußte, ficht dies wenig an; zur siebenten 
Stoßregel bemerkt er, was ihm allgemein zu gelten 
scheint: Dies bedarf nicht der Prüfung, weil es durch sich 
selbst klar ist.3 Kühn spielt er hier die Vernunft gegen 
die Erfahrung aus und zwar in einer so herausfordernden 
Art, daß man sich doch fragen sollte, wie so etwas über­
haupt möglich sein konnte. Ja, es ist erstaunlich, daß nie­
mand eine so naheliegende Frage überhaupt aufwarf.
Freilich wird es auch ein heutiger Physiker keineswegs 
dabei bewenden lassen, zur Widerlegung Descartes* zum 
Beispiel auf das Spiel mit Billardkugeln, Murmeln oder 
ähnliches hinzuweisen. Schon Huygens hat all seinen 
Scharfsinn und einen beträchtlichen theoretischen Appa­
rat aufgeboten, um die Falschheit der Cartesianischen 
Stoßgesetze nachzuweisen, und er hat damit Descartes 
darin recht gegeben, daß die schlichte Erfahrung nicht 
etwas so Selbstverständliches ist, wie es zunächst scheint. 
Mag es also auch fraglich sein, ob die Stoßgesetze „per se“ 
manifest sind, so liegt es deswegen doch keineswegs auf 
der Hand, daß sie schon „per probationem“ falsch sind. 

2 A. a. O. XLIX.
3 A. a. O. LIL Dort heißt es: Nec ista egent probatione, quia per se 
sunt manifesta. — Der französische Text ist sogar noch deutlicher: 
Et les demonstrations de tout cecy sont si certaines, qu’encore que 
l’experience nous sembleroit faire voir le contraire, nous serions 
neantmoins obligez d’adjouster plus de foy ä nostre raison qu’ä nos 
sens (Oeuvres, Bd. IX).

222

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie würde ein heutiger Physiker die beiden genannten 
Stoßgesetze prüfen?
Beginnen wir mit der zweiten Stoßregel. Zuerst werden 
ihre Prämissen in die Sprache der Mathematik übertra­
gen. Für „A ist größer als B“ schreibt man „mi > m2“, 
wobei m; die träge Masse des jeweiligen Körpers bezeich­
net. Ferner drücke „u2 = -u/ aus, daß die Geschwin­
digkeiten beider Körper vor dem Stoß gleich, aber ein­
ander entgegengesetzt sind. Sind vi die Geschwindigkei­
ten nach dem Zusammenstoß, so lassen sich zunächst die 
beiden Axiome aufstellen:
1) rnjUi + m2u2 = m^i + m2v2,
2) ut 4- V! = u2 4- v2.

Hieraus sowie aus u2 = —Uj gewinnt man rein mathe­
matisch

3) Vi (i»i + m2) U1 und

4) v2 (3mi - m2) 
(mi + m2) 1

Betrachtet man die Zähler der in den Gleichungen 3) und 
4) rechts stehenden Brüche, so ergeben sich drei Möglich­
keiten:
a)mi > 3m2, b) mi = 3m2, c) m! < 3m2 .
Geht man von a) aus und nimmt Ui positiv, so ist nach 3) 
auch V! positiv, mi setzte also seine Bewegungsrichtung 
nach dem Stoß fort; aber nach 4) ist auch v2 positiv, m2 
wird daher in der Bewegungsrichtung von mt zurückge­
stoßen ; beides steht im Einklang mit Descartes Behaup­
tung. Dagegen ist unter der Bedingung a) v2 > VpDenn 
angenommen, es gelte: mi = 3m2 4- ö. Durch Einsetzen 
in 3) erhielten wir dann

 3m2 4- ö - 3m2  ö
1 3m2 4- ö 4- m2 U1 4m2 4- ö U1

223

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und durch Einsetzen in 4)
9m2 + 38 — m2 8m2 + 38

v2 = -1 . £ .------ U1 = A ~T~S U1 •3m2 + ö + m2 4m2 4- 8
v2 > Vi steht aber im Widerspruch zu Descartes* zwei­
ter Stoßregel, der gemäß sich beide Körper nach dem 
Stoß mit gleicher Geschwindigkeit fortbewegen werden. 
Entsprechend ließe sich zeigen, daß auch in den Fällen 
b) und c) keine Übereinstimmung mit dieser Regel zu er­
zielen ist.
Behandelt man die Prämissen der vierten Stoßregel mit 
den gleichen unter 1) und 2) genannten Axiomen, so er­
gibt sich, wiederum im Widerspruch zu Descartes* Er­
gebnis, daß der in Ruhe befindliche größere Körper in der 
Bewegungsrichtung des kleineren, bewegten, gestoßen 
wird.
Der Physiker, der Descartes kritisiert, verweist also, wie 
gesagt, nicht einfach auf die schlichte Evidenz alltäglicher 
Erfahrungen, sondern er hält ihm die, wie er meint, richti­
gen Axiome 1) und 2) entgegen. Alles andere ist bloße 
logische Schlußfolgerung hieraus und aus den von Des­
cartes selbst angegebenen Randbedingungen (den Prä­
missen seiner Stoßgesetze). So wird also Descartes wie 
ein Student der Physik widerlegt, dem die Behandlung 
der Stoßgesetze im Rahmen der klassischen Physik als 
Prüfungsfrage gestellt ist und der die in diesem Rahmen 
zu erwartenden Ergebnisse nicht errechnet hat. Anders 
ausgedrückt: Man glaubt, Descartes auf seinem eigenen 
Terrain zu schlagen. Er hätte es sozusagen besser wissen 
müssen. Besonders deutlich läßt sich eine solche Haltung 
bei Huygens beobachten, der in der Tat der Meinung ge­
wesen zu sein scheint, Descartes allein mit Descartes 
widerlegen zu können; oder, wie man es auch ausdrücken 
könnte, der überzeugt war, Descartes* System richtig zu 
explizieren, während Descartes dies falsch getan habe.

224

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der Sinn der Cartesianischen Stoßgesetze.
Die „göttliche Mechanik“

Zu dieser Kritik an den Cartesianischen Stoßregeln muß 
aber zunächst festgestellt werden, daß sie deren Prämis­
sen ganz anders definiert als Descartes. Man geht näm­
lich stillschweigend von der Voraussetzung aus, daß diese 
Prämissen gewisse Angaben über die Impulse zweier Kör­
per enthalten (also über die jeweiligen Produkte aus 
Masse und Geschwindigkeit) und hält entsprechend den 
Satz von der Erhaltung des Impulses (Axiom 1) für hier 
zuständig. Descartes aber spricht gar nicht vom Impuls, 
sondern von etwas anderem. Seine Abhandlung der Stoß­
gesetze leitet er in den Prine., Pars See., XLIII, 19 mit den 
Worten ein: „Hier muß genau beachtet werden, worin die 
Kraft eines Körpers besteht, auf einen anderen einzu­
wirken oder der Einwirkung eines anderen zu wider­
stehen.“4 Und er erklärt wenige Zeilen darauf: „ . . . jene 
Kraft muß teils nach der Größe des Körpers, in dem sie 
ist, und der Oberfläche, durch die er von einem anderen 
getrennt ist, bemessen werden; teils nach der Geschwin­
digkeit der Bewegung sowie der Natur und der gegen­
sätzlichen Art, in der verschiedene Körper einander be­
gegnen.“5 Der Begriff der trägen Masse kommt hier also 
gar nicht vor. Versteht Descartes aber wenigstens unter 
Geschwindigkeit dasselbe wie die klassische Physik?
Nachdem er die Dauer als ein Attribut in den Dingen (in 

4 Hic vero diligenter advertendum est, in quo consistat vis cuiusque 
corporis ad agendum in aliud, vel ad actioni alterius resistendum. 
A. a. O. XLIII.
5 Visque illa debet aestimari tum a magnitudine corporis in quo est, 
et superficiei secundum quam istud corpus ab alio disiungitur; tum 
a celeritate motus, ac natura et contrarietate modi, quo diversa 
corpora sibi mutuo occurrunt. A. a. O. XLIII.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rebus ipsis) bezeichnet hat, erklärt er: „Die einen Attri­
bute und Modi sind in den Dingen selbst, die anderen aber 
sind nur in unserem Denken. Wenn wir also die Zeit von 
der Dauer überhaupt unterscheiden und sagen, sie sei die 
Zahl der Bewegung, so ist dies nur ein Modus des Den­
kens.“6
Und er begründet dies so: „Um aber die Dauer aller Dinge 
zu messen, vergleichen wir sie mit der Dauer jener größ­
ten und gleichmäßigsten Bewegungen, aus denen die 
Jahre und Tage entstehen; und diese Dauer nennen wir 
Zeit. Dies fügt der Dauer, allgemein genommen, nichts 
als einen Modus des Denkens hinzu.“7
Die Dauer, als etwas „in den Dingen“, wird also von der 
gemessenen Zeit, als etwas „nur im Denken“, wohl unter­
schieden. Worauf bezieht sich nun Descartes* Begriff 
von der Geschwindigkeit? Auf die Dauer oder auf die 
Zeit? Meint er damit etwas, was den Dingen selbst zu­
kommt, also einen modus in rebus extensis, oder nur dem 
Denken, also einen modus cogitandi?
Geschwindigkeit ist aber nicht nur auf Zeit oder Dauer 
bezogen, sondern auch auf Bewegung. Lesen wir, was er 

6 Alia autem sunt in rebus ipsis, quarum attributa vel modi esse 
dicuntur; alia vero in nostra tantum cogitatione. Ita, cum tempus 
a duratione generaliter sumpta distinguimus, dicimusque esse 
numerum motus, est tantum modus cogitandi. A. a. O. Pars Prima, 
LVIL Der französische Text ist noch deutlicher: De ces qualitez ou 
attributs, il y en a quelques — uns qui sont dans les choses mesmes, 
et d’autres qui ne sont qu’en nostre pensee (Oeuvres, Bd. IX).
7 Sed ut rerum omnium durationem metiamur, comparamus illam 
cum duratione motuum illorum maximorum, et maxime aequabi- 
lium, a quibus fiunt anni et dies; hancque durationem tempus voca- 
mus. Quod proinde nihil, praeter modum cogitandi, durationi 
generaliter sumptae superaddit. A. a. O. LVII. Auch hier ist wieder 
der französische Text zusätzlich aufschlußreich, wo es heißt:. . . bien 
qu’en effet ce que nous nommons ainsi ne soit rien, hors de la veri- 
table duree des choses, qu’une facon de penser (Oeuvres, Bd. IX).

226

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über sie schreibt: „Aber wenn wir doch nicht nach dem 
gewöhnlichen Gebrauch, sondern der Wahrheit nach be­
trachten, was unter Bewegung verstanden werden sollte, 
um ihr eine bestimmte Natur zuzusprechen, so können 
wir sagen, daß sie eine Übertragung eines Teils der Mate­
rie oder eines Körpers aus der Nachbarschaft jener Kör­
per, die ihn unmittelbar berühren und doch als ruhend 
angesehen werden, in die Nachbarschaft anderer ist“8 
Und ferner: „Ich habe endlich hinzugefügt, daß jene 
Übertragung aus der Nachbarschaft nicht irgendwelcher 
beliebiger anstoßender Körper geschehe, sondern ledig­
lich jener, die als ruhend angesehen werden. Die Übertra­
gung selbst ist nämlich wechselseitig und es kann nicht 
gedacht werden, daß der Körper AB aus der Nachbar­
schaft des Körpers CD versetzt wird, ohne daß auch zu­
gleich der Körper CD als aus der Nachbarschaft des Kör­
pers AB versetzt gedacht werde; und es wird auf der einen 
wie auf der anderen Seite ganz dieselbe Kraft und Tätig­
keit erfordert.“ 9
Bewegung ist also für Descartes etwas Relatives. Wir 
beziehen sie auf etwas, was als ruhend angesehen wird; 
stets kann aber sowohl das Bewegte als ruhend, wie auch 
das Ruhende als bewegt gedacht werden. Ist daraus nicht 

8 Sed si non tarn ex vulgi usu, quam ex rei veritate, consideremus 
quid per motum debeat intelligi, ut aliqua ei determinata natura 
tribuatur: dicere possumus esse translationem unius partis materiae, 
sive unius corporis, ex vicina eorum corporum, qua illud imme- 
diate contingunt et tanquam quiescentia spectantur, in viciniam 
aliorum. A. a. O. Pars Secunda, XXV.
9 Addidi denique, translationem illam fieri ex vicinia, non quorum- 
libet corporum contingorum, sed eorum duntaxat, quae tanquam 
quiescentia spectantur. Ipsa enim translatio est reciproca, nec 
potest intelligi corpus AB transferri ex vicinia corporis CD, quin 
simul etiam intelligatur corpus CD transferri ex vicinia corporis 
AB: ac plane eadem vis et actio requiritur ex’una parte atque ex 
altera. A. a. O. XXIX.

227

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu schließen, daß die Bewegung, so betrachtet, für Des­
cartes nur ein modus cogitandi ist? Daß auch sie daher 
von derjenigen unterschieden werden muß, die in rebus, 
also nicht durch unsere mehr oder weniger willkürliche 
Zeitmessung oder willkürlich gewählten Bezugssysteme 
bestimmt ist?
Diese Frage muß man, glaube ich, bejahen, wenn der un­
mittelbar auf die Lehre von der Bewegung folgende Ab­
schnitt XXXVI des zweiten Teils der Principia nicht, wie 
es bisher anscheinend bei allen Interpreten der Fall war, 
ganz und gar unverständlich bleiben soll. Wir finden dort 
ein Kernstück von Descartes4 Metaphysik. Da er die 
Materie mit der Ausdehnung gleichgesetzt hat, kann sie 
nur durch Gott in Bewegung gesetzt werden und da Gott 
als vollkommenstes Wesen unveränderlich ist, so wird er 
die Gesamtsumme der Bewegung im Universum kon­
stant halten. Wie das im einzelnen geschieht, sollen die 
Stoßgesetze zeigen. Aber diese göttlich sanktionierte 
Konstanz verlöre doch ihren Sinn, wenn die Bewegung 
überhaupt nur einer relativen Beurteilung unterläge. 
Eben dann ist ja diese Konstanz nicht zu erreichen. Mo­
dern gesprochen: Descartes4 Stoßgesetze als Erhaltungs­
gesetze können zum Beispiel nicht von einem rotieren­
den Bezugssystem aus gesehen Geltung haben. Wenn 
aber Gott der Urheber der Bewegung ist, so kann sie für 
ihn jedenfalls nicht relativ, sondern muß in rebus sein; sie 
ist eben nur für uns ein modus cogitandi.
In diesem Zusammenhang scheint mir noch folgende 
Stelle der Principia aufschlußreich: „Wir erkennen auch 
die Vollkommenheit in Gott, nicht nur weil er in sich 
selbst unveränderlich ist, sondern auch, weil er nur auf 
das Beständigste und Unveränderlichste wirkt: So sehr, 
daß er mit Ausnahme der Veränderungen, welche die kla­
re Erfahrung oder die göttliche Offenbarung sicher er­

228

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, und von denen wir einsehen oder glauben, daß sie 
ohne Änderung im Schöpfer geschehen, wir ihm keine 
andere unter seinen Werken unterstellen dürfen, damit 
nicht hieraus auf eine Unbeständigkeit in ihm geschlos­
sen werde. Hieraus folgt ganz und gar vernunftgemäß 
die Annahme, daß Gott, weil er die Teile der Materie bei 
ihrer Erschaffung auf verschiedene Weise bewegt hat, 
diese ganze Materie ganz auf dieselbe Weise und in dem­
selben Verhältnis wie am Anfang erhält und auch dieselbe 
Menge Bewegung in ihr bewahrt.“10
Descartes unterscheidet hier Veränderungen, welche 
die klare Erfahrung (evidens experientia) zeigt, von Ver­
änderungen, die sich aus der göttlichen Offenbarung 
(divina revelatio) ergeben. Kennt man seine abschätzige 
Einstellung zur Erfahrung, die er auch, wie eben erwähnt, 
noch einmal im Zusammenhang mit den Stoßgesetzen 
ausdrücklich bekräftigt, so kann kein Zweifel daran be­
stehen, welche Veränderungen von Gott selbst verursacht 
worden sind: Nämlich die wahren und nicht nur schein­
baren, die nicht durch die Sinne und in beliebiger Relati­
vität als modus cogitandi bestimmbaren, sondern in gött­
licher Offenbarung gegebenen (in rebus).
Fassen wir zusammen: Die Kraft, die für Descartes beim 

10 Die Hervorhebung stammt von mir. Der lateinische Text lautet: 
Intelligimus etiam perfectionem esse in Deo, non solum quod in se 
ipso sit immutabilis, sed etiam quod modo quam maxime con- 
stanti et immutabili operetur: adeo ut, iis, mutationibus exceptis, 
quas evidens experientia vel divina revelatio certas reddit, quasque 
sine ulla in creatore mutatione fieri percipimus aut credimus, nullas 
alias in eius operibus supponere debeamus, ne qua inde inconstantia 
in ipso arguatur. Unde sequitur quam maxime rationi esse con- 
sentaneum, ut putemus ex hoc solo, quod Deus diversimode moverit 
partes materiae, cum primum illas creavit, iamque totam istam 
materiam conservet eodem plane modo eademque ratione qua prius 
creavit, eum etiam tantundem motus in ipsa semper conservare. 
A. a. O. XXXVI.

229

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoß wirksam ist, hat mit Impuls, wie wir ihn verstehen, 
nichts zu tun. Weder bezieht sie sich auf die träge Masse 
noch auf eine Geschwindigkeit, die auf menschlicher 
Zeitmessung und auf möglichen Wahrnehmungen nur 
relativ bewegter Körper beruht. Descartes4 Stoßgesetze 
beschreiben vielmehr fundamentale Vorgänge der Natur, 
wie Gott sie sieht, bezogen nämlich auf eine Dauer und 
eine Bewegung in rebus oder sub specie aeternitatis. Sie 
sind also Teil einer Art „göttlicher Mechanik“. Damit 
aber hebt sich der Widerspruch auf, den man bisher, ich 
erwähne vor allem die Standardwerke von Koyre und 
Mouy, zwischen Descartes4 Lehre von der Relativität 
der Bewegung und seinen göttlichen Erhaltungsgesetzen 
gesehen hat; damit löst sich auch die Schwierigkeit, Des­
cartes einen durch einfache Erfahrung zu findenden Irr­
tum unterstellen zu müssen, der ihm nicht entgangen 
sein konnte; damit erübrigt sich schließlich der weit her­
geholte Versuch Koyres, Descartes4 Hinweis auf die 
Relativität der Bewegung als eine bloß listige Taktik an­
zusehen, welche die Kirche mit der Kopernikanischen 
Astronomie und mit der Bewegung der Erde versöhnen 
sollte; eine Taktik freilich, welche die Cartesianische 
Mechanik widersprüchlich und dunkel gemacht habe.11 

11 Mouy schreibt: „11 y a la une erreur, parce que cette maniere de 
considerer le mouvement est en desaccord complet avec la rela- 
tivite que Descartes lui avait attributee en principe. Si le mouve­
ment est relatif, sa »determination« n’est pas une propriete ab- 
solue qui puisse etre consideree ä part et qu’on ait, par exemple 
le droit d’inverser.“ Le Developpement de la Physique Cartesi- 
enne, Paris 1934, S. 22. - Koyre bemerkt: „En effet, ce n’est pas 
seulement avec les lois du choc que la relativite cinetique du 
mouvement se revele incompatible. Elle Pest dejä avec celle de 
la conversation du mouvement, comprise, comme Descartes veut 
expressement la comprendre, comme conversation de la quantite 
de mouvement; car il est evident que si Pon attribue — a quoi la 

230

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle diese Widersprüche, Schwierigkeiten, Dunkelheiten 
und hergeholten Hypothesen verschwinden, wenn man 
sich zu der doch so naheliegenden und vielleicht gerade 
deswegen stets übersehenen Deutung bereit findet, daß, 
wie gezeigt, Descartes4 Stoßgesetze sich gar nicht auf die 
relative Bewegung als modus cogitandi beziehen, welche 
gewöhnliche Erfahrung notwendig bestimmt.
So unterscheidet Descartes auch den dritten Teil seiner 
Principia, der de mundo adspectabili (von der sichtbaren 
Welt) handelt, von dem vorangegangenen de Principiis 
rerum materialum (über die Prinzipien körperlicher Din­
ge) und beginnt diesen dritten Teil mit den Worten: 
„Nachdem nun einige Prinzipien der körperlichen Dinge 
gefunden worden sind, die nicht den Vorurteilen der 
Sinne, sondern dem Licht der Vernunft so entnommen 
sind, daß wir an deren Wahrheit nicht zweifeln können, 
ist zu prüfen, ob wir aus ihnen allein alle Erscheinungen 
der Natur erklären können.“12 Das Unsichtbare, das dem 

reciprocite et la relativite cinetique nous donneraient le droit — 
la meme vitesse tantöt au grand, tantot au petit corps qui se rap- 
prochent ou s’eloignent l’un de l’autre, on obtiendra des quantites 
de mouvement tres differentes. Or, on ne peut admettre que Des­
cartes soit reste insensible ä des contradictions aussi flagrantes; 
ni qu’elles lui aient echappe.“ Und Koyre fügt hinzu: „L’ultra- 
relativisme de sa notion du mouvement n’est pas originel chez 
Descartes. 11 ne l’adopte, croyons-nous, que pour pouvoir concilier 
l’astronomie copernicienne, ou, plus simplement, la mobilite de la 
terre, visiblement impliquee par sa physique . . . , avec la doctrine 
officielle de l’Eglise. Effort qui n’aboutit qu’ä rendre la mecanique 
cartesienne contradictoire et obscure.“ Galilee et la Loi d’Inertie, 
Paris 1939, S. 329.
12 Inventis iam quibusdam principiis rerum materialium quae non 
a praeiudiciis sensum, sed a lumine rationis ita petita sunt, ut de 
ipsorum veritate dubitare nequeamus, examinandum est, an ex iis 
solis omnia naturae phaenomena possimus explicare. A. a. O. Pars 
Tertia, I.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sichtbaren zugrunde liegt und von dem her wir alleine 
dieses Sichtbare zu deuten haben, wird durch eine unbe­
zweifelbare Vernunft erkannt, welche das Sinnliche auf 
seine wahren Ursachen hin durchschaut und sich eins mit 
dem Lichte göttlicher Offenbarung weiß. Daher das ge­
radezu provozierende Desinteresse am klaren Augen­
schein, ja, seine Herausforderung, wie sie besonders in 
der Regel vier zum Ausdruck kommt.

3. Der innere Widerspruch im Cartesianischen System

Die Kritik an Descartes kann also keinesfalls in dem Hin­
weis darauf bestehen, daß er falsche Stoßgesetze aufge­
stellt hat, sofern man damit solche meint, die für die 
Zwecke menschlicher Erfahrung nutzbar gemacht wer­
den können und auf dem Begriff des Impulses = m • v 
beruhen. Denn hiervon spricht ja Descartes gar nicht. 
Der Vorwurf kann sich daher nur eben dagegen richten, 
daß Descartes hiervon nicht spricht und daß er sich so­
zusagen mit „himmlischen“ anstatt mit „irdischen“ Din­
gen beschäftigt. Denn mit Recht kann man darauf hin­
weisen, daß dem Überschwenglichen und exaltierten Ra­
tionalismus, dem er sich hierbei überläßt, die Legitima­
tion fehlt. Daß die Stoßgesetze für die Vernunft clare et 
distincte seien, ist nicht nachvollziehbar, zumal sie, wie 
schön Huygens bemerkt, teilweise einander widerspre­
chen. Vor allem aber könnte man auf folgendes verwei­
sen: Es gibt zum einen im Cartesianischen System jenen 
Rationalismus, der, als solcher, technisch-praktisch 
wirksam sein will, ja sogar den Anspruch erhebt, über­
haupt erst die Voraussetzungen für eine solche Wirksam­
keit geschaffen zu haben, und zum anderen jenen, der, 

232

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als exaltierte Apotheose der Vernunft, allem Irdischen 
entrückt, die reine Theorie, die reine Erkenntnis als Got­
tesschau sucht. Zwischen beiden aber besteht bei Des­
cartes eine unüberbrückbare Kluft. Hier liegt eine Un­
stimmigkeit im System vor, die Verwirrung stiftet und 
unbefriedigend ist.
Der durch Gott garantierte und damit göttlicher Wahr­
heit verpflichtete Rationalismus, wird, wie gesagt, insbe­
sondere in den Stoßgesetzen deutlich; der dem prakti­
schen Nutzen zugewandte Rationalismus Descartes’ 
dagegen findet vor allem an folgenden Stellen seinen 
Ausdruck: Im Discours de la Methode, sechster Teil, 
schreibt er: „Sobald ich mir aber einige allgemeine 
Grundbegriffe in der Physik verschafft hatte, ... so 
glaubte ich sie nicht verbergen zu dürfen, ohne sehr ge­
gen das Gesetz zu verstoßen, das uns verpflichtet, das 
allgemeine Beste aller Menschen zu befördern. Denn sie 
haben mir gezeigt, daß es möglich ist, zu Kenntnissen zu 
kommen, die von großem Nutzen für das Leben sind, 
und statt jener spekulativen Philosophie, die in den Schu­
len gelehrt wird, eine praktische zu finden, die uns die 
Kraft und Wirkungsweise des Feuers, des Wassers, der 
Luft, der Sterne, der Himmelsmaterie und aller anderen 
Körper, die uns umgeben, ebenso genau kennen lehrt, 
wie wir die verschiedenen Techniken unserer Handwer­
ker kennen, so daß wir sie auf eben dieselbe Weise zu allen 
Zwecken, für die sie geeignet sind, verwenden und uns so 
zu Herren und Eigentümern der Natur machen könnten. 
Dies ist nicht nur für die Erfindung einer unendlichen 
Zahl von Kunstgriffen zu wünschen, die uns ohne jede 
Mühe zum Genuß der Früchte der Erde und aller An­
nehmlichkeiten auf ihr verhelfen würden, sondern vor 
allem auch für die Erhaltung der Gesundheit, die ohne 
Zweifel das erste Gut und die Grundlage aller anderen 

233

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Güter des Lebens ist.“ 13 Und in den Principia, Pars Quar­
ta, CCIII f., lesen wir: „So wie nun die, welche in der Be­
trachtung der Automaten geübt sind, aus dem Gebrau­
che einer Maschine und einzelner ihrer Teile, die sie ken­
nen, leicht abnehmen, wie die anderen Teile, die sie nicht 
sehen, gemacht sind, so habe auch ich versucht, aus den 
sichtbaren Wirkungen und Teilen der Naturkörper zu 
ermitteln, wie ihre Ursachen und unsichtbaren Teilchen 
beschaffen sind. — Wenn man auch vielleicht auf diese 
Weise erkennt, wie alle Naturkörper haben entstehen 
können, so darf man daraus doch nicht folgern, daß sie 
wirklich so gemacht worden sind. Denn derselbe Künst­
ler kann zwei Uhren anfertigen, die beide die Stunden 
gleich gut anzeigen und äußerlich sich ganz gleichen, 
aber innerlich doch aus sehr verschiedenen Verbindun­
gen der Räder bestehen, und so hat unzweifelhaft auch 
der höchste Werkmeister, Gott, alles Sichtbare auf meh­
rere verschiedene Arten hervorbringen können, ohne 
daß es dem menschlichen Geiste möglich wäre, zu er­
kennen, welches der ihm zur Verfügung stehenden Mittel 
er hat anwenden wollen, um sie zu schaffen. Ich gebe diese 
Wahrheit bereitwilligst zu, und ich bin zufrieden, wenn 
die von mir erklärten Ursachen derart sind, daß alle Wir­
kungen, die sie hervorzubringen vermögen, denen gleich 
sind, die mir in den Erscheinungen bemerken, ohne daß 
ich mir deshalb den Kopf zerbreche, ob diese auf diese 
oder eine andere Weise hervorgerufen sind. Dies wird 
auch für die Zwecke des Lebens genügen, weil sowohl die 
Medizin und Mechanik wie alle anderen Künste, welche 

13 Zitiert nach der Übersetzung von L. Gäbe, Hamburg 1960. 
S. 101. Im Gegensatz zu den vorigen Zitaten verzichte ich hier und 
im folgenden auf die Wiedergabe des Originaltextes, da es dabei 
weniger auf den genauen Wortsinn als vielmehr auf den allge­
meinen Zusammenhang ankommt.

234

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Hilfe der Physik bedürfen, nur das Sichtbare und des­
halb zu den Naturerscheinungen Gehörige zu ihrem 
Ziele haben.“14
Nun muß man, meine ich, die zuletzt angeführte Stelle 
aus den Principia nicht so verstehen, als ob Descartes 
auch all das, was er für absolut evidente Prinzipien der 
Natur ausgab (wie zum Beispiel die Stoßgesetze), wieder 
anzweifelte. Mir scheint vielmehr, daß er sich hier auf die 
mehr spezifischen Erörterungen bezieht, die er in den 
Abschnitten über die sichtbare Welt und über die Erde 
vorgetragen hat. Aber wie dem auch sei; beide angeführte 
Zitate zeigen deutlich den geradezu emphatischen An­
spruch auf eine vor allem der technisch-praktischen Welt­
bewältigung dienende Wissenschaft. Und so liegt zwi­
schen seiner der Erfahrung entrückten Schau göttlich­
mechanischer Wirksamkeit, die er in dem Abschnitt über 
die Prinzipien körperlicher Dinge bietet, und diesem 
Anspruch eine unüberbrückbare Kluft.

4. Der Übergang von Descartes zu Huygens
als ein Beispiel für die Selbstbewegung
von Systemmengen

Ich sagte eingangs, die Cartesianischen Stoßgesetze und 
ihre spätere Kritik bieten ein interessantes Beispiel für die 
im vorigen Kapitel beschriebene Vielschichtigkeit und 
Struktur wissenschaftshistorischer Prozesse. Dies will 
ich nun verdeutlichen.
Zunächst können wir feststellen, daß die noch heute all­
gemein geteilte, von Huygens stammende Ansicht, dieser 
habe Descartes empirisch widerlegt, im Banne des alten 

14 Zitiert nach der Übersetzung von A. Buchenau, Hamburg 1955.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klischees vom wissenschaftlichen Fortschritt befangen 
ist: Diejenige Theorie, die eine alte ablöst, ist wahrer, so 
meint man. Aber der historischen Wirklichkeit hält auch 
hier eine solche Vorstellung nicht stand. Es ist in diesem 
Zusammenhang unerheblich, daß die Cartesianischen 
Stoßgesetze gewisse immanente Widersprüche aufwei­
sen (die auch beseitigt werden könnten). Denn auf keinen 
Fall läßt sich davon sprechen — und eben dies forderte ja 
das erwähnte Klischee—, daß der Fortschritt zu Huygens 
durch empirische Falsifikation Descartes’ oder die Ent­
deckung neuer Tatsachen zustande kam. Das erste nicht, 
weil sich, wie gezeigt, Descartes’ Behauptungen jeder 
empirischen Falsifikation entziehen und weil sie über­
haupt von etwas anderem handeln als diejenigen von 
Huygens. Warum aber das zweite nicht zutrifft, läßt sich 
folgendermaßen erkennen:
Erstens: Einer der wichtigsten Gründe, warum Huygens 
und seine Nachfolger von Descartes abrückten, lag in 
der Ablehnung von Descartes’ Entscheidung, nur sol­
che Sätze als wissenschaftlich ausgewiesen zu betrachten, 
die, im Lichte der Vernunft betrachtet, clare et distincte 
sind. So erklärte Huygens ausdrücklich, er stimme die­
sem „XQtTYjpiov veri“ Descartes’15 nicht zu. Umgekehrt 
beruft er sich immer wieder darauf, daß seine, Huygens’, 
Stoßgesetze „vollkommen mit der Erfahrung zusam­
menstimmen“, während diejenigen Descartes’ „gegen 
alle Erfahrung sind“.16 Was sich also zunächst ändert, ist 
das, was ich eine judicale Entscheidung nenne (vgl. Kapi­
tel IV): eine Entscheidung darüber, nach welchen Maß­
stäben theoretische Aussagen anerkannt oder verworfen 
werden sollen. Es handelt sich in diesem Falle um einen 

15 VgL hierzu die von Mouy angeführten Zitate, a. a. O. S. 193.
16 Zitiert nach Mouy: a. a. O. S. 193.

236

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Zuge der damaligen Entwicklung beobachtbaren 
Übergang von einer streng rationalistischen zu einer 
mehr empirischen Einstellung, wenn auch die letztere 
keineswegs — zumindest nicht bei Huygens — mit einem 
nun wieder strengen Empirismus zu verwechseln ist. 
Diese Wendung ist aber Huygens bereits so selbstver­
ständlich, daß er gar nicht sieht, wie er, mit dieser neuen 
judicalen Entscheidung, Descartes weniger in seinen 
Stoßgesetzen, als eben in dieser Entscheidung trifft. Sind 
doch die Stoßgesetze, im Lichte von Descartes’ 
„XQiTqQiov veri“ gesehen, vom empirischen Standpunkt 
gar nicht widerlegbar, ja, besagen dort etwas gänzlich 
anderes als diejenigen der klassischen Physik.
Zweitens: Ähnlich liegt es hier mit dem, was ich normative 
Entscheidungen für die Wissenschaften nenne (vgl. Ka­
pitel IV), also solche über die Ziele, die sie zu verfolgen 
haben. Descartes hatte, wie sich zeigte, zwei solche Ziele, 
nämlich einmal, die göttlichen Konstruktionsprinzipien 
aufzudecken, die, wie er glaubte, sich der Vernunft ent­
hüllen müssen, zum anderen aber wollte er zum tech­
nisch-praktischen Nutzen beitragen. Das eine mit dem 
anderen harmonisch zu verbinden ist ihm nicht gelungen. 
Nun haben sich zwar seine Kritiker und Nachfolger kei­
neswegs immer deutlich für das letztere Ziel ausgespro­
chen, jedenfalls nicht mit derselben Deutlichkeit, mit 
der sie expressis verbis ihre judicalen Entscheidungen 
getroffen haben. Und doch läßt sich auch hierin eine 
Wende nicht nur aus dem umfassenden Zusammenhang 
der auf Descartes folgenden Zeit erkennen, sondern sie 
ist auch deutlich genug eben jenen judicalen Entschei­
dungen zu entnehmen, die ja ohne eine gewisse mehr oder 
weniger bewußte Zielsetzung schwer zu begründen sind. 
Denn die Forderung nach empirischer Prüfung bedeutet 
doch zugleich, die Kontrolle durch verifizierbare oder 

237

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falsifizierbare Vorhersagen zu verlangen — und schon 
darin liegt ein unübersehbares Moment der Praxis, näm­
lich sich auf Erwartetes einstellen zu können und das 
Wissen vom Künftigen zu nutzen. Wenn also Huygens 
erst einmal das relative Bezugssystem festlegt, in Bezie­
hung worauf seine Stoßgesetze gelten sollen, so zeigt er 
bereits die Absicht, ihnen eine Gestalt zu geben, wodurch 
sie im Experiment empirisch realisiert werden können. 
Und so sehr ist ihm dies selbstverständlich, daß ihm Des­
cartes beinahe unbegreiflich zu sein scheint, weil er dar­
auf nicht geachtet hat. Daß Descartes überhaupt etwas 
anderes hätte wollen können, sieht er nicht mehr. Das 
traditionelle Ziel, den göttlichen Weltgrund zu erfor­
schen, woran Descartes, wenn auch in neuer, nämlich 
durch seinen Mechanismus geprägter Form, durchaus 
noch festgehalten hat, ist damit zwar nicht verschwun­
den; aber es ist so überlagert von dem anderen genannten 
Ziel, daß es im folgenden davon teilweise verdeckt, zu­
mindest aber von ihm nicht mehr getrennt wird.
Drittens: Überhaupt erst die veränderten judicalen wie 
normativen Bedingungen führen dann zur Aufstellung 
neuer Axiome über Erhaltungsgesetze, aus denen schließ­
lich die einzelnen, in diesem Rahmen korrekten und 
heute noch verwendeten Stoßgesetze abgeleitet werden 
können.
Aus diesen drei Beobachtungen geht meines Erachtens 
hervor, daß sich Mouy, der als klassischer Vertreter der 
Standardmeinung zum Verhältnis Descartes-Huygens 
gelten kann, irrt, wenn er zusammenfassend behauptet: 
„Or, il est remarquable que, pour parvenir ä ce resultat 
merveilleux, Huygens est parti, tout simplement, des 
hypotheses cartesiennes . . . Huygens est strictement car- 
tesien dans ses principes, et il est impossible de trouver 
cas plus authentique de developpement des postulats 

238

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cartesiens.“17 Im Gegensatz dazu hat aber im Sinne des 
vorangegangenen Kapitels Huygens keineswegs Descar­
tes nur expliziert— nämlich korrekter, als Descartes dies 
selber tat —, sondern er hat das Cartesianische System 
mutiert, indem er gerade die Grundsätze verwarf, von 
denen Descartes ausging. Zum Beweis für seine These 
führt Mouy fünf für Huygens grundlegende Hypothesen 
an, die Mouy für rein cartesianisch hält und aus denen 
Huygens alle seine Stoßgesetze abgeleitet habe. Aber ab­
gesehen davon, daß von diesen fünf Hypothesen zwei von 
den entsprechenden cartesianischen abweichen — was 
Mouy selbst bemerkt —, gibt es unter ihnen eine, von 
Mouy als dritte aufgeführt, die nur in oberflächlicher 
Sicht cartesisch ist; nämlich das „principe du mouvement 
relativ“. Darin liegt ja gerade einer der wichtigen Unter­
schiede zwischen Descartes und Huygens, daß Des­
cartes den Relativismus als etwas, was nur „en nostre 
pensee“ ist, von der Physik ausschließt und folglich seine 
Stoßgesetze aus der Sicht eines göttlichen Beobachters in 
einer Art Offenbarung der apotheotisch und sich ganz 
selbst genügenden Vernunft entwickelt, während Huy­
gens ausdrücklich von einem relativen, irdischen und 
eben damit überhaupt erst empirisch realisierbaren Be­
zugssystem in einem Gedankenexperiment ausgeht: Es 
handelt sich um ein Boot, das mit konstanter Geschwin­
digkeit an einem geraden Ufer entlang fährt. (Ein ent­
sprechendes Bild ziert auch die Titelseite seiner Abhand­
lung über die Bewegung.)
Es ist also in der Tat nicht die Entdeckung neuer Tatsa­
chen, die Huygens dazu zwingen, von Descartes abzu­
weichen; es handelt sich hier vielmehr zunächst um eine 
Änderung der judicalen und normativen Festsetzungen; 

17 Mouy: a. a. O. S. 197.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und erst dann, nach dieser Mutation in den Grundlagen 
des Systems und in diesem neuen Rahmen, werden neue 
physikalische Axiome entworfen und neue Prüfungs­
verfahren entwickelt. Eine andere Sichtweise ist damit 
eröffnet, eine andere Form, Fragen zu stellen und Ant­
worten zu erhalten, kurz: Eine neue Art von Erkenntnis. 
Die Entdeckung neuer Tatsachen folgt also der Wandlung 
in den wissenschaftstheoretischen Kategorien, die im Ka­
pitel IV entwickelt wurden, und nicht umgekehrt folgen 
diese auf neue Tatsachen.
Es stellt sich daher die Frage, warum es zu dieser Mutation 
in den genannten Kategorien kam. Die Antwort liegt, wie 
mir scheint, in der schon angeführten Unstimmigkeit des 
Cartesianischen Systems, das Erwartungen auf eine prak­
tisch-empirische Bewältigung der Naturwirklichkeit in 
faszinierender und suggestiver Weise erweckte, die es 
dann doch enttäuschte. Immer noch zu sehr verfangen in 
eine scholastisch-theologische Denkweise (insbesondere 
die Meditationen Descartes’ zeigen sie ja sehr deutlich), 
vermag Descartes sein normatives Ziel nicht festzuhal­
ten. Stoßgesetze aufzustellen als Grundlage einer Physik, 
für diese Physik selbst höchsten praktischen Nutzen zu 
versprechen und dann diese Gesetze doch wieder aller 
empirischen Verwirklichung und Verwertung dadurch 
zu entziehen, daß sie aus quasi göttlicher Sicht entworfen 
werden, für 'die menschliche Zeitmessung und Bewe­
gungsbestimmung nicht zutreffen, konnte nicht befrie­
digen. Die Theologie und die Verbindung von Vernunft, 
göttlicher Offenbarung und Mechanik nimmt sich im 
Cartesianischen System eben doch nur wie ein erratischer 
Block aus. Und Pascal sah ganz recht, wenn er bemerkte, 
Descartes habe Gott der Welt einen Stoß geben lassen 
und dann habe er ihn nicht mehr gebrauchen können.
Der Fortschritt von Huygens zu Descartes besteht also 

240

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin, daß Huygens das Cartesianische System von seinen 
inneren fundamentalen Unstimmigkeiten befreite, nicht 
aber darin, daß er es empirisch widerlegte oder auf Grund 
neuer empirischer Erkenntnisse verbesserte. Diese Be­
freiung erfolgte um den Preis einer Systemmutation. Zu­
gleich aber erfolgte sie doch wieder mit Hilfe aller jener 
Elemente der Cartesianischen Philosophie, die in den 
neuen Rahmen hinübergerettet werden konnten. Dort 
werden sie neu interpretiert und treten sozusagen in 
neuem Lichte auf. Hierzu gehört insbesondere alles, was 
man als Grundgedanken des Mechanizismus bezeichnet, 
also die Reduktion aller materiellen Vorgänge auf Druck 
und Stoß, das von Descartes zuerst entwickelte Träg­
heitsprinzip, die Euklidizität des Weltraumes usf. Das 
neue System wird sozusagen aus der Konkursmasse des 
Cartesianischen aufgebaut, die Lösung der von Descar­
tes aufgeworfenen Probleme, der von ihm nicht besei­
tigten Unstimmigkeit erfolgt ganz und gar mit den übrig 
gebliebenen Mitteln, die er bereitgestellt hatte.
Ich habe im Kapitel VIII den Ablauf wissenschaftsge­
schichtlicher Prozesse als eine Selbstbewegung von Sy­
stemmengen bezeichnet. Dies ist zwar, wie schon be­
merkt, nur ein Gleichnis, aber ich werde mich seiner im 
folgenden immer dann als einer Kurzformel bedienen, 
wenn ich darauf verweisen will, daß nicht absolute, sy­
stemfreie Tatsachenbehauptungen und nicht absolut gel­
tende Grundsätze die Entwicklung der Wissenschaft be­
wirken, sondern der Versuch, Unstimmigkeiten und In­
stabilitäten innerhalb historisch vorliegender Systeme zu 
beseitigen, wobei Teile von deren Substanz erhalten blei­
ben. Der Übergang von Descartes zu Huygens liefert 
hierfür ein Beispiel. Er zeigt in der Tat, daß nicht neue 
Erfahrungen neue Theorien herbeiführen, sondern daß 
neue Theorien, die aus dem Stoff der alten Theorien ent­

241

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen, neue Erfahrungen bringen, weil sie einen neuen 
Erfahrungshorizont bereitstellen, sozusagen neue Be­
dingungen der Möglichkeit der Erfahrung. Dieser Über­
gang illustriert aber auch noch die weitere, im Kapitel VIII 
aufgestellte These, nach welcher der Versuch, Unstim­
migkeiten und Instabilitäten innerhalb gegebener Sy­
steme zu beseitigen (Selbstbewegung einer Systemmen­
ge), dadurch erfolgt, daß ein Teil des umfassenderen Sy­
stemzusammenhanges an einen anderen, mit ihm nicht 
übereinstimmenden Teil angepaßt wird, und daß haupt­
sächlich darin jener Fortschritt besteht, der die Mutation 
der judicalen, normativen und axiomatischen Grundla­
gen eines Systems herbeiführt. Im vorliegenden Fall heißt 
das zum Beispiel, daß die Stoßgesetze Descartes’ mit 
denjenigen seiner normativen Prinzipien in Überein­
stimmung gebracht werden, welche die empirisch-prak­
tische, zumindest aber die experimentelle Verwendbar­
keit der Wissenschaft fordern.
Schließlich sollte dieses Kapitel zeigen, wie dienlich all­
gemeine wissenschaftstheoretische Betrachtungen (in 
diesem Fall über den Fortschritt) dazu sein können, ein­
zelne historische Prozesse zu interpretieren. Denn das 
Mißverständnis, dem, wie ich meine, die bisherigen Deu­
tungen des Überganges von Descartes zu Huygens un­
terlagen, kommt daher, daß man geeigneter wissen­
schaftstheoretischer Kategorien ermangelte, mit denen 
der bezeichnete Vorgang erhellt werden kann. Und so 
konnte man sich von bequem bereitliegenden und nicht 
reflektierten Klischees, die hinfort stets wiederholt wur­
den, nicht mehr lösen.

242

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


X. Die Bedeutung des Historisch-Genetischen 
für die Relativistische Kosmologie 
und die klassische Frage, 
ob das Universum eine Idee sei

Im folgenden soll die Diskussion und die Rolle des Aprio­
rischen im Sinne von Kapitel VIII am Beispiel der Relati­
vistischen Kosmologie herausgearbeitet werden, ohne 
daß zunächst die Frage seiner Rechtfertigung dabei erör­
tert wird. Das soll in einem späteren Abschnitt des vor­
liegenden Kapitels geschehen. Mit der Rechtfertigung 
dieses Apriorischen wird sich dann auch das Verhältnis 
der Relativistischen Kosmologie zur Wirklichkeit klären 
und sich damit die alte, von Kant aufgeworfene Frage in 
einer neuen und angemessenen Weise beantworten las­
sen: Ist das Universum nur eine Idee?
Daß hier aus den zahlreichen gegenwärtigen Kosmolo­
gien gerade die Relativistische Kosmologie ausgewählt 
wurde, hat keinen in der Sache selbst liegenden Grund. 
Alles, was an dieser demonstriert wird, würde sich auch 
an jenen zeigen lassen. Aber diese Auswahl erweist sich 
doch als vorteilhaft, wenn man sich nicht nur an Spezia­
listen wenden will. Deswegen wurde auch auf eine Ein­
arbeitung der neuesten Entwicklungen auf dem Gebiete 
der Kosmologie weitgehend verzichtet, wie sie etwa durch 
die Namen Hawking, Penrose, Wheeler und andere 
angezeigt werden. Diese Entwicklungen erfordern einen 
erheblichen technischen Aufwand, der nicht allgemein 
vorausgesetzt werden kann.
Die Relativistische Kosmologie stützt sich auf die Allge­
meine Relativitätstheorie sowie üblicherweise auf das 
Postulat des Weltsubstrates und das kosmologische Prin­

243

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zip. Beginnen wir damit und betrachten wir eines nach 
dem anderen.

1. Einsteins apriorische Begründung der
Allgemeinen Relativitätstheorie

Als Einstein die allgemeine Relativitätstheorie aufstellte, 
da dachte er zunächst gar nicht an die Möglichkeit, die 
vorliegenden physikalischen Tatsachen genauer zu be­
schreiben als die bisherige Physik oder gar neue zu ent­
decken. Ihm ging es, wie bereits im Kapitel VIII erwähnt 
wurde, vor allem darum, durch eine andersartige Deu­
tung dieser Tatsachen zu einem einheitlicheren und ein­
leuchtenderen Bild der Natur zu gelangen. Schon zur 
Speziellen Relativitätstheorie war er auf diese Weise ge­
langt. Dort wollte er den Widerspruch zwischen der 
MAxwELLschen Lichttheorie und dem klassischen Grund­
satz der Gleichberechtigung aller Inertialsysteme besei­
tigen. Aber die Spezielle Relativitätstheorie, welche dies 
leistete, war wieder nicht mit der Gravitationstheorie zu 
vereinbaren. Dies gelang erst mit der Allgemeinen Rela­
tivitätstheorie, also mit der Einführung eines Riemann- 
Raumes in die Physik, in dem nicht nur die Inertialsyste­
me, sondern alle Koordinatensysteme gleichberechtigt, 
und die Bahnen aller sich frei bewegenden Testkörper 
geodätische Linien sind, einerlei ob die Bewegungen in 
klassischer Sicht von der Trägheit oder der Schwerkraft 
bestimmt werden. Jetzt erst hatte Einstein erreicht, was 
er suchte: Ein Konzept zur Entwicklung einer umfassen­
den Theorie, welche die MAxwELLSche Theorie, die Me­
chanik und die Gravitationstheorie vereinigt.
Da vorläufig keineswegs feststand, ob gegenüber denje­
nigen Theorien, die bisher über die gleichen Erfahrungs­
bereiche entwickelt worden waren, diejenige von Ein­

244

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stein empirische Vorteile bieten würde, so sah er eben 
darin ihren eigentlichen Vorzug, daß sie umfassender sei 
als die anderen. Darin lag ihre eigentliche Rechtfertigung, 
ja die einzige, die ihm zunächst zur Verfügung stand. 
Einstein ließ sich dabei von dem Grundsatz leiten, daß 
die Natur durch einen einheitlichen Zusammenhang be­
stimmt ist. Und dieser Grundsatz ist insofern a priori, 
als er niemals falsifiziert werden kann. Das Scheitern jeder 
mit seiner Hilfe entwickelten Theorie ließe sich ja damit 
erklären, daß sie eben gerade nicht jene Einheit der Natur 
träfe, welche der Natur in Wahrheit zugrunde liegt. Man 
könnte daher diesen Grundsatz im Sinne Kants auch ein 
regulatives Prinzip nennen. Es besagte dann lediglich, 
daß wir nach der Einheit der Natur suchen sollen.
Nun wissen wir inzwischen, daß die Allgemeine Relativi­
tätstheorie auch empirische Vorteile gegenüber der 
NEWTONSchen Gravitationstheorie verbuchen kann. Sind 
damit Einsteins ursprüngliche Argumente überflüssig 
geworden? Keineswegs, wie sich aus den vorangegange­
nen Kapiteln ergibt. Denn dort zeigte sich: eine empiri­
sche Bestätigung sagt über den Inhalt einer Theorie, also 
über die Wahrheit oder Falschheit dessen, was ihre Axio­
me behaupten, fast nichts aus. Nämlich: bestätigen kann 
man nur Basissätze, die aus diesen Axiomen abgeleitet 
werden; da nun nach den Regeln der Logik Wahres auch 
aus Falschem folgen kann, so dürfen wir jetzt sagen: Es 
läßt sich der genannten Bestätigung nur entnehmen, daß 
die Natur nicht ausdrücklich „Nein“ zum Inhalt der 
Theorie gesagt hat — aber damit hat sie auch nicht „Ja“ 
zu ihm gesagt. Dieser Inhalt braucht daher immer auch 
über solche Bestätigungen hinausgehende Begründun­
gen und Rechtfertigungen a priori. Sie sind selbst dann 
unerläßlich, wenn die Theorie später als falsifiziert an­
gesehen würde. Denn dann wissen wir nur, daß die Natur 

245

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgend etwas aus der Menge der Behauptungen ablehnt, 
welche die Theorie enthält, aber wir wissen nicht was 
(DuHEM-QuiNEsches-Problem, vgl. Kapitel IV, S. 75). 
Und dann ist man wieder darauf angewiesen, u. a. aprio­
rische Gründe anzugeben für das, was man behalten und 
für das, was man aufgeben will.
Aber hören wir Einstein selbst. Seiner Meinung nach ist 
es ein „primitives Ideal“, wenn die Positivisten — und wir 
könnten heute ergänzen: auch die Popperianer — die ein­
zige Aufgabe der Wissenschaft darin sehen, empirisch 
richtige Voraussagen zu machen.1 Er hält es ausdrücklich 
für möglich, „daß beliebig viele, an sich gleichberechtigte 
Systeme der theoretischen Physik möglich wären“ 1 2. Und 
dann müßten ganz andere als empirische Gründe zur 
Auswahl unter ihnen aufgeführt werden. Schließlich 
richte sich auch die „Leidenschaft für die Forschung“3 
vor allem darauf, „die Realität“ begreiflich zu machen; 
sie richtet sich also insofern auf den Inhalt der Theorie, 
über den die Beobachtungsdaten aus den genannten 
Gründen nicht hinreichend Auskunft geben.4 Für dieses 
in seinen Augen Wichtigste an der Theorie gibt er als Kri­
terium eben jenes vorhin erwähnte regulative Prinzip an, 
das mit dem im Kapitel VIII entwickelten Postulat der 
Harmonisierung einer Systemmenge völlig überein­
stimmt, nämlich „ein möglichst einfaches Gedankensy-

1 Zitiert aus P. A. Schilpp: Albert Einstein, Stuttgart 1951, 
S. 281.
2 A. a. O. S. 282.
3 A. a. O. S. 281.
4 A. a. O. S. 281. Was unter „Realität“ näher zu verstehen ist, 
bleibt im vorliegenden Zusammenhang nebensächlich. Hier geht 
es jedenfalls um den Inhalt der Theorie, also darum, daß sich „die 
Leidenschaft der Forschung“ nicht mit willkürlichen, vielleicht 
sogar unverständlichen, von Computern in beliebiger Menge er­
zeugten Theorien zufrieden gibt, sondern ein wie auch immer 
begründetes Bild von der Natur entwerfen will.

246

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stem zu suchen, das die beobachteten Tatsachen zu einem 
Ganzen verbindet“ 5. „Das besondere Ziel, das ich stän­
dig vor Augen hatte“, schreibt er, „ist die Bildung einer 
logischen Einheit im Bereiche der Physik.“6 „In gewis­
sem Sinne halte ich es also für wahr, daß dem reinen Den­
ken die Erfassung des Wirklichen möglich sei, wie es die 
Alten geträumt haben.“7 Die Beziehung zur Erfahrung 
bleibt selbstverständlich gewahrt; aber die theoretische 
Konstruktion, die sich über diese wölbt, hat ihren zusätz­
lichen, eigenen und von der Erfahrung unabhängigen 
Begründungs- und Rechtfertigungszusammenhang. Er 
gehört offensichtlich zur Selbstbewegung der System­
menge, wie sie im Kapitel VIII beschrieben wurde. „Die 
Ratio gibt den Aufbau des Systems“, lesen wir weiter bei 
Einstein.8 Und dies wurde ihm in einem Augenblick 
„völlig evident“,9 als er noch davon ausgehen zu müssen 
glaubte, „daß zwei wesentlich verschiedene Grundlagen 
aufgezeigt werden können“, (nämlich die Allgemeine 
Relativitätstheorie und die NEWTONsche Theorie), „die 
mit der Erfahrung weitgehend übereinstimmen“; von 
denen also keine entscheidende empirische Vorteile für 
sich verbuchen konnte.

2. Das Postulat über das Weltsubstrat
und das kosmologische Prinzip

Diese beiden Postulate (das sogenannte kosmologische 
Prinzip ist nämlich in Wahrheit auch ein Postulat), wer­
den üblicherweise eingeführt, um von der Allgemeinen 

5 A. a. O. S. 281. Hervorhebung vom Verfasser.
6 A. a. O. S. 281.
7 A. a. O. S. 279. Hervorhebung vom Verfasser.
8 A. a. O. S. 273. Hervorhebung vom Verfasser.
9 A. a. O. S. 274.

247

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relativitätstheorie zu einer Relativistischen Kosmologie 
zu gelangen.
Das Postulat über das Weltsubstrat sagt aus, daß das Uni­
versum nach Art eines Gases mit gleichmäßig verteilter 
Materiedichte aufzufassen sei, dessen Moleküle zum Bei­
spiel die Galaxienhaufen sind. Diese Moleküle, die an den 
Strömen des Gases teilhaben, sollen sich zu ihrer näheren 
Umgebung in Ruhe befinden. Alle Koordinatensysteme 
oder Beobachtungspositionen sollen stets als fest verbun­
den mit dem Weltsubstrat gedacht werden.
Das kosmologische Prinzip besagt, daß die Welt für jeden 
Beobachter den gleichen Anblick bietet. In der klassi­
schen Physik bedeutet dies genauer, daß an Punkten mit 
gleichen Koordinaten innerhalb der verschiedenen Koor­
dinatensysteme die Materie dieselbe Geschwindigkeit, 
denselben Impuls und die gleiche Dichte hat. Im Rahmen 
der Allgemeinen Relativitätstheorie bedeutet es, daß, 
grob gesprochen, für alle Beobachter, die sich mit dem 
Weltsubstrat bewegen, die geometrischen Verhältnisse im 
Universum gleich sind.10 11 Um diese Verhältnisse als iso­
trop und homogen betrachten zu können, müssen die 
Weltlinien der Galaxienhaufen radial zum Koordinaten­
ursprung des Beobachters hin- oder wegführen.11

10 Das bedeutet genauer: Für die Punkte der vier-dimensionalen 
Raum-Zeit-Mannigfaltigkeit, die in verschiedenen synchronisierten 
Koordinatensystemen (hier: Gestrichenes und Ungestrichenes) glei­
che Werte der Raum-Koordinaten haben, das heißt x; — xj, gilt: 
gpv (x, t) = gp,v (x, t), wobei die gp,v die Komponenten der Maß­
tensoren bedeuten mit p,v = 0,1,2,3.
11 Bondi sieht im kosmologischen Prinzip die Voraussetzungen 
dafür, daß überall im Universum bei gleichen Bedingungen die glei­
chen experimentellen Resultate erzielt werden. Aus diesem Grunde 
ist er sogar für ein gegenüber dem hier angegebenen verschärftes 
kosmologisches Prinzip, das aber nur für die Steady-State Theorie 
von Bedeutung ist. VgL H. Bondi: Cosmology, Cambridge 1961, 
S. 11 ff.

248

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist sogleich zu sehen, daß auch diese beiden Grundsätze 
von dem Gedanken an die Einheitlichkeit, hier könnte 
man vielleicht besser sagen: an die Einfachheit der Natur 
geprägt sind. Dabei ist wieder zu beachten, daß dieser 
Gedanke, wie schon im Falle der Allgemeinen Relativi­
tätstheorie, nicht abstrakt, sondern in Beziehung auf eine 
gegebene Physik, also eine gegebene historische Situa­
tion, entwickelt wird. Das Postulat über das Weltsubstrat 
sowie das Kosmologische Prinzip entstammen zunächst 
dem Zusammenhang der Vorstellungswelt, die durch die 
klassische Mechanik geprägt war. Hier wird nun weiter­
hin das Kosmologische Prinzip innerhalb der Geometri- 
sierung der Physik formuliert. Durch dergestalt umfas­
sende Prinzipien entsteht ein Bild vom Universum als 
physikalische Einheit. Von dem Gedanken der Einfach­
heit und Einheitlichkeit der Natur beziehen das genannte 
Postulat und das genannte Prinzip ihre Überzeugungs­
kraft. Diese Überzeugungskraft kann keine empirische 
Bestätigung der Relativistischen Kosmologie ersetzen 
und keine empirische Falsifikation schlechthin erledigen. 
Denn eine solche Bestätigung sagte, wie schon bemerkt, 
zu wenig über den Inhalt des Postulates und des Prinzips 
aus, und der Falsifikation wäre nicht zu entnehmen, ob 
sie sich gerade auf diese beiden bezieht.

3. Vier mögliche Weltmodelle der Relativistischen 
Kosmologie und ihre apriorische Diskussion

Wir haben jetzt alle Voraussetzungen beisammen, aus 
denen sich die Relativistische Kosmologie gewinnen läßt. 
Aus dem Postulat über das Weltsubstrat sowie aus dem 
kosmologischen Prinzip folgt logisch die Form der zeit­
abhängigen Metrik des Weltraumes, ausgedrückt durch 

249

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das sog. Robertson-WalkerscA? Linienelement.12 Setzt 
man in die Feldgleichungen der Allgemeinen Relativitäts­
theorie die durch dieses Linienelement gegebenen Maß­
tensoren ein, so läßt sich schließlich eine kosmologische 
Weltformel ableiten, die mehrere Lösungsmöglichkeiten 
und damit mehrere mögliche Verläufe der Geschichte 
des Universums zuläßt.13 Aus diesen seien nun vier Lö- 
sungsfy/jezz und damit vier mögliche Typen von Welt­
modellen ausgewählt. Auf alle einzugehen wäre überflüs­
sig, weil in ihnen die gleichen philosophischen Probleme 
wiederkehren, wie in den ausgewählten. Nur diese Pro­
bleme aber sollen im folgenden diskutiert werden. Die 
vier Lösungstypen lauten:

12 Das kann man sich folgendermaßen verständlich machen: Dem 
Postulat über das Weltsubstrat und dem kosmologischen Prinzip 
läßt sich entnehmen, daß g00 = 1 ist und alle anderen g^v mit 
einem Index 4 verschwinden. Aus dem Linienelement ds2 = g^v 
dxl1 dxv wird dann ds2 = dt2 + g^dx^x^, wobei t die Zeit bedeu­
tet und i,k = 1,2,3 sind. Wenn sich ferner gemäß dem kosmologi­
schen Prinzip die geometrischen Verhältnisse mit der Zeit isotrop 
und homogen verändern sollen, so gilt g = I R(t) I 2 1^.
R(t) ist dabei ein zeitabhängiger Ausdehnungskoeffizient, der we­
gen der vorhin angegebenen quadratischen Form des Linienele­
mentes quadriert wird. Bei passender Koordinatenwahl ergibt sich 
dann das RoBERTSON-WALKERsche Linienelement
ds2 = dt2  [R(t)J2 [(dx1)2 + (dx2)2 + (dx3)2]

{1 + ik [(x1)2 -I- (x2)2 -I- (x3)2]}2,

wobei k die Krümmungskonstante darstellt, die nur die Werte 
— 1,0 und + 1 annehmen kann.

13 Diese Weltformel lautet: = S ~ k + XR2.

Hierbei ist C die Energiekonstante, X die in den Feldgleichungen 
der Allgemeinen Relativitätstheorie auftretende kosmologische 
Konstante und c die Lichtgeschwindigkeit. Die verschiedenen Lö­
sungen dieser Gleichung hängen davon ab, welchen der drei mög­
lichen Werte -1,0 oder + 1 k annimmt und ob X größer als, kleiner 
als oder gleich Null ist.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Die Welt existiert seit einer unendlichen Zeit und ist 
räumlich endlich. In dieser Zeit hat sie sich entweder 
überhaupt nicht verändert oder sie hat sich ausgedehnt 
(EiNSTEiN-Modell).

2) Die Welt existiert seit einer endlichen Zeit. Am Anfang 
war alles in einem Punkt zusammengedrängt, um sich 
dann explosionsartig nach einer Art „Urknall“ ständig 
auszudehnen.

3) Die Welt explodierte vor einer endlichen Zeit durch 
einen Urknall, aber wenn ihre Ausdehnung einen be­
stimmten Höhepunkt erreicht hat, zieht sie sich wieder 
zusammen.

4) Ursprünglich war die Ausdehnung der Welt unend­
lich groß und damit die Materiedichte unendlich klein. 
Allmählich zog sie sich zusammen, aber nach Errei­
chen einer maximalen Dichte dehnte sie sich erneut ins 
Unendliche aus.

Wieder läßt sich zeigen, daß es gewichtige, von den em­
pirischen Überprüfungen unabhängige Gründe gibt, die 
für oder gegen die einzelnen Weltmodelle sprechen. Da­
bei sollen diese Gründe auch jetzt, von Ausnahmen abge­
sehen, nur aufgeführt, aber keiner näheren Prüfung un­
terzogen werden. Die Frage, in welcher Weise in solchen 
Fällen entschieden werden kann, soll ja erst am Schluß 
dieses Kapitels behandelt werden.
Das Folgende wird stark an Kants Erste Antinomie er­
innern und in der Tat wird diese mehrfach zur Sprache 
kommen. Dennoch wird die apriorische Diskussion des 
Universums in der Relativistischen Kosmologie zeigen, 
daß Kants Anspruch, es handele sich bei dieser Antino­
mie um eine notwendige Dialektik der Vernunft, nicht 
aufrechterhalten werden kann. Ob das Universum eine 

251

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee ist oder nicht, das können wir daher heute nicht im 
Rahmen der KANTschen Philosophie klären.
Beginnen wir zunächst mit einem Problem, das alle vier 
Weltmodelle betrifft. Sie alle nämlich setzen offenbar eine 
universelle Zeit, eine Weltzeit, voraus. In der Tat liegt 
eine solche schon im kosmologischen Prinzip. Denn 
wenn sich die geometrischen Verhältnisse im Weltall all­
mählich in allen Richtungen für alle auf die gleiche Weise 
verändern sollen, so heißt das auch, zur gleichen Zeit. 
Aber eine solche Gleichzeitigkeit, eine solche universelle 
Zeit ist relativistisch nur für ausgewählte Beobachter 
möglich, nämlich für diejenigen, die relativ zur mittleren 
Materieverteilung ihrer Nachbarschaft nicht bewegt sind 
- und damit sind offenbar jene gemeint, die mit dem 
Weltsubstrat mitschwimmen. Der relativistische Grund­
satz von der Gleichberechtigung aller Bezugssysteme 
verliert hier seine Bedeutung.
Damit gerät nun zwar die Relativistische Kosmologie in 
keinen Widerspruch zu den Gesetzen der Allgemeinen 
Relativitätstheorie, denn es ist ja immer möglich, aus 
einer an sich gleichberechtigten Menge von Beobachtern 
solche auszuwählen, die in einer bestimmten Hinsicht 
unter bestimmten Bedingungen Gleiches beobachten. 
Aber die Frage ist doch zu stellen, mit welchem Recht 
man von einer Weltzeit sprechen darf, die nur für beson­
dere Bezugssysteme verbindlich sein kann. Und diese 
Frage ist selbstverständlich keine solche, die man allein 
mit irgendwelchen Experimenten beantworten kann.
Es ergaben sich zwei einander entgegengesetzte Auffas­
sungen. Die einen verteidigen die Weltzeit, die anderen 
lehnen sie ab.
Eddington und Jeans zum Beispiel haben sich für die 
Weltzeit mit Gründen eingesetzt, die darauf hinauslau­
fen, daß so der durch die Allgemeine Relativitätstheorie 

252

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervorgerufene Auseinanderfall zwischen einer wissen­
schaftlichen und einer vorwissenschaftlichen Zeitan­
schauung wieder beseitigt werde.14
Gödel dagegen wandte sich gegen eine universelle Welt­
zeit, gerade weil sie „von der besonderen Weise abhängt, 
in der die Materie und ihre Bewegung in der Welt ange­
ordnet sind“. Denn „eine philosophische Anschauung“, 
bemerkt er, „die zu solchen Konsequenzen führt, kann 
kaum als befriedigend betrachtet werden.“15
Zwei einander entgegengesetzte Meinungen, zwei philo­
sophische Begründungen. Der Streit kann also nur philo­
sophisch entschieden werden.
Betrachten wir nun die einzelnen Weltmodelle der Rela­
tivistischen Kosmologie der Reihe nach unter dem Ge­
sichtspunkt der von empirischen Überprüfungen unab­
hängigen Kritik oder Rechtfertigung ihres Inhalts.
Das erste Modell spricht von einer unendlichen Zeit, seit 
welcher die Welt existiert. Auch hier stoßen gegensätz­
liche Meinungen aufeinander. Die einen halten eine sol­
che unendliche Zeit a priori für möglich, die anderen für 
a priori unmöglich.
Kant lehnte sie aus logischen Gründen ab. Eine bis zum 
gegenwärtigen Zeitpunkt abgelaufene unendliche Zeit 
sei ein Widerspruch in sich selbst. Denn damit werde dem 
[///endlichen ein £m/punkt gesetzt, eben das Jetzt, den 
das Unendliche seinem Begriffe nach gar nicht haben 
könne.16
Kant entging es offenbar, daß dieser Widerspruch nur 
eintritt, weil er schon einen bestimmten Begriff über die 

14 A. S. Eddington: Space, Time and Gravitation, Cambridge 
1920; J. Jeans: Physics and Philosophy, Cambridge 1942.
15 K. Gödel: Relativitätstheorie und idealistische Philosophie, in: 
Albert Einstein, Hrsg. P. A. Schilpp, Stuttgart 1951, S. 412.
16 Kant: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existenz eines Ganzen vorausgesetzt hat. Nach seiner 
Auffassung läßt sich nämlich eine solche Existenz nur be­
haupten, wenn es grundsätzlich möglich ist, alle Teile 
eines Ganzen vorzuführen, oder, wie er es auch ausdrückt, 
die „Synthesis“ dieser Teile zu vollenden. Und eine solche 
vollendete Synthesis ist in der Tat mit dem Begriff eines 
unendlichen Ganzen unvereinbar. In Wahrheit ist also 
Kants Beweisführung gar nicht logisch, wie er glaubte, 
sondern erkenntnistheoretisch, nämlich eine solche, die 
sich auf die Wirklichkeit einer Sache bezieht.
Dies wird noch deutlicher, wenn man sich an Cantors 
Begriff des Unendlichen erinnert. Dabei kann Cantor 
in diesem Zusammenhang als Kants Gegenspieler be­
trachtet werden. Cantor hält die Existenz eines unend­
lichen Ganzen für gegeben, wenn es zum Beispiel ein mit 
endlichen Mitteln arbeitendes Abzählverfahren gibt, 
jeden Teil dieses Ganzen einer bestimmten Zahl aus der 
Reihe der Kardinalzahlen zuzuordnen. Es muß also 
grundsätzlich nur möglich sein, diesem Verfahren ent­
sprechend jeden einzelnen Teil vorzuführen, aber daß es 
alle sein müssen, wird nicht verlangt. In dieser Sicht ist es 
auch kein Widerspruch, von einem unendlichen Ganzen 
zu sprechen, das ein letztes abschließendes Glied hat. Die 
unendliche Reihe der negativen Zahlen, die mit—1 endet, 
ist ein Beispiel dafür.17
Kant geht sozusagen von einem extensionalen, Cantor 
von einem intensionalen Begriff eines existierenden Gan­
zen aus. Daß aber der intensionale logisch unmöglich sei, 
kann nicht behauptet werden. Der ganze Unterschied ist, 

17 Vgl. hierzu auch das Kapitel „Infinity and the Actual“ in J. D. 
North: The Measure of the Universe, Oxford 1965. North zeigt 
auch, wie ein CANTORsches Abzählverfahren auf eine unendliche 
Menge von Galaxien angewendet werden könnte.

254

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie schon gesagt, ein erkenntnistheoretischer und damit 
philosophischer. Man kommt aber auch hier nicht darum 
herum, sich mit ihm auseinanderzusetzen, will man über­
haupt den Inhalt dieses ersten Weltmodells ernst nehmen, 
rechtfertigen oder kritisieren.
Bevor die apriorischen Argumente für oder gegen das 
zweite Weltmodell genannt werden können, ist zuerst 
darauf hinzuweisen, daß es zwei Möglichkeiten gibt, es 
zu deuten: Entweder man extrapoliert die ein solches 
Modell darstellende Kurve wirklich bis zu dem Punkt, in 
dem die ganze Weltmaterie zusammengedrängt ist, oder 
man betrachtet diesen Punkt als eine Singularität, die aus 
dem übrigen Weltgeschehen ausgeklammert ist.
Im ersten Fall müßte man zugeben, auf der Grundlage 
der bestehenden Physik zu einem Ergebnis zu kommen, 
das ihr widerspricht, da es zum Beispiel den Erhaltungs­
gesetzen der Quantenphysik zuwiderläuft. Diese Physik 
müßte also nach den Gesetzen der Logik falsch sein („aus 
A folgt-iA“ kann nur zutreffen, wenn „A“ falsch ist). Im 
zweiten Fall vermeidet man zwar logische Schwierigkei­
ten der genannten Art, dafür aber muß man in Kauf neh­
men, daß der Verlauf der Welt in einer endlichen Zeit 
nicht über die ganze Zeitstrecke physikalisch definierbar 
ist. Über den Anfang der Welt könnte dann also die Phy­
sik nichts aussagen.
Die Streitfrage, die sich hier stellt, lautet nun: Will man 
ein Weltmodell gelten lassen, das zu dieser Annahme 
zwingt, oder will man es nicht? Wie man sich auch ent­
scheidet, das ist wieder keine empirische Frage, sondern 
es hängt davon ab, welche normativen Anforderungen 
man an eine physikalische Theorie stellt, welche Leistun­
gen man von ihr fordert. Und freilich hängt diese Erwar­
tung, diese Forderung ihrerseits ab von der Klärung der 
Frage, mit welchem Recht man die Natur für einen durch­

255

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gängig physikalisch interpretierbaren Zusammenhang 
hält.
Eine weitere philosophische Frage, die man an das zweite 
Weltmodell stellen kann, betrifft die endliche Weltzeit. 
Ist eine solche a priori möglich oder nicht?
Auch hierzu haben wir eine klassische Äußerung Kants: 
Wenn die Welt erst seit einer endlichen Zeit existiert, 
dann müßte ihr eine leere Zeit vorausgegangen sein. In 
einer leeren Zeit aber könne nichts anfangen, weil kein 
Teil in ihr von dem anderen — und damit meint Kant of­
fenbar das Früher und Später - unterscheidbar wäre.18 
Aber schon der heilige Augustinus hat bemerkt, daß die 
Annahme, die Welt habe einen Anfang vor einer be­
stimmten Zeit gehabt, keineswegs einschließt, sie habe 
in der Zeit einen Anfang gehabt.19 Die Welt könnte also 
ineins mit der Zeit, die zu ihr gehört, entstanden sein.
Damit entfällt zwar der Einwand Kants, aber dafür wird 
nun wieder gegen Augustinus eingewandt, ein Weltan­
fang wäre ein Ereignis ohne Vorgänger und damit „ob­
jektiv“ unmöglich. Denn die „Objektivität“ von Ereig­
nissen liege darin, daß sie in einen kontinuierlichen, kau­
salen Zusammenhang eingeordnet werden können.20 
Die Zustimmung zu dieser Auffassung hängt wiederum 
davon ab, ob man wie Kant dem Kausalprinzip eine Art 
„transzendentale Bedeutung“ beimißt oder ob man das 
nicht tut.
Wie steht es nun mit der räumlichen Endlichkeit der Welt, 
die in zahlreichen Weltmodellen behauptet wird?
Auch hier ist es freilich nicht zwingend, wenn Kant, dem 

18 Kant: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.
19 Augustinus: De Civitate Dei, XI, 6.
20 Vgl. M. Bunge: The Monist (1962) S. 126. Ferner G. J. Whitrow: 
in: British Journal for the Philosophy of Science (1954) S. 215. R. 
Harre: ebd. (1962) S. 110.

256

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Falle der endlichen Zeit entsprechend, mit einer endli­
chen Welt den Gedanken eines leeren Raumes glaubt ver­
binden zu müssen, in dem sie sich befindet, um dann die­
sen Gedanken dadurch ad absurdum zu führen, daß ein 
leerer Raum ja „nichts“ sei.21 Dies ist deshalb nicht zwin­
gend, weil die endliche Welt der relativistischen Kosmo­
logie nicht in einen sie umgebenden Raum eingebettet 
werden muß, sich also nicht notwendig in einem unend­
lichen flachen Raum befindet.
Und doch würde man es sich zu einfach machen, wollte 
man Kant mit der Bemerkung abtun, er habe eben noch 
keine andere als die euklidische Geometrie gekannt. Denn 
die Frage, ob die euklidische Geometrie eine bevorzugte 
oder gar transzendentale Bedeutung gegenüber anderen 
besitzt, ist weder durch den Nachweis der Existenz nicht­
euklidischer Geometrien noch durch die Relativitäts­
theorie endgültig erledigt. Die Kantianer und die von 
Dingler beeinflußten Operativisten halten heute noch 
daran fest, daß nichteuklidische Geometrien rein mathe­
matische, fiktive Gebilde seien, die mit der Wirklichkeit 
des Weltraumes nichts zu tun haben. Bei den Kantianern 
gründet sich diese Auffassung auf eine bestimmte Theorie 
der Anschauung, bei den Operativisten auf eine bestimm­
te Theorie der Grundlagen aller Messung. Uber diese 
Theorien mag man streiten; aber man widerlegt sie aus 
den bereits angegebenen Gründen gewiß nicht dadurch, 
daß man auf die empirischen Erfolge der Relativitäts­
theorie hinweist. Sondern den Argumenten der Kantia­
ner über die Rolle der Anschauung und denjenigen der 
Operativisten über die Rolle der Messung kann nur wie­
der auf dem Gebiete der Theorie der Anschauung und 
dem der Messung entgegengetreten werden. Hierauf, so­

21 Kant: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.

257

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie auf Kants Meinung, daß ein leerer Raum ebenso wie 
eine leere Zeit ein Nichts sei, wird bei der Erörterung des 
vierten Weltmodells zurückzukommen sein.
Das dritte Weltmodell zwingt zu der Frage, ob die darin 
beschriebene Oszillation zyklisch ist. Wäre dies möglich, 
etwa im Sinne von Nietzsches ewiger Wiederkehr des 
Gleichen oder wäre dies nicht möglich?
Wenn man den Zeitverlauf durch die Reihe der Weltzu­
stände bestimmt, die aufeinander folgen, dann bedeutet 
die Wiederkehr des gleichen Weltzustandes auch die 
Wiederkehr desselben Zeitpunkts. Es gäbe dann aber 
überhaupt nichts, nicht einmal eine Verschiedenheit in 
der Zeit, worin sich der ursprüngliche vom späteren Zu­
stand unterschiede. Ein in diesem Sinne vollständig Iden­
tisches könnte also gar nicht wiederkehren.
Der Gedanke der ewigen Wiederkehr des Gleichen ließe 
sich zwar retten, wenn man eine absolute, von den Welt­
zuständen unabhängige Zeit einführte. Da die Relativi­
stische Kosmologie jedoch eine solche Zeit nicht zuläßt - 
die universelle, von ausgewählten Beobachtern abhängige 
darf man nicht mit ihr verwechseln -, so ist ihr dieser 
Ausweg verschlossen.
Aber ein Zyklus der Oszillation im dritten Weltmodell 
muß gar nicht als Wiederkehr des schlechthin Gleichen, 
sondern kann als Wiederkehr des Ähnlichen aufgefaßt 
werden. Die Oszillation wäre ja nur eine Funktion der 
Weltzeit ausgewählter Beobachter und folglich gäbe es 
auch nur für diese gleiche Zustände. Darüber hinaus gilt 
selbst für sie die geforderte Homogenität der Umgebung 
nur angenähert. So wäre es zwar durchaus möglich, das 
dritte Weltmodell zyklisch zu deuten; unmittelbar ge­
zwungen ist man aber nicht dazu.
Es wäre nämlich im Gegenteil denkbar, daß die Welt ei­
nen Anfang hatte, in dem die Materie auf engem Raum 

258

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dicht zusammengedrängt war und daß sie nach einer Zeit 
großer Ausdehnung wieder ebenso endet, wie sie begon­
nen hat. Nimmt man dies aber an, so wäre freilich nicht 
nur die schon vorhin erörterte Frage zu klären, ob es ein 
erstes, sondern auch diejenige, ob es ein letztes Ereignis 
geben kann. Denn offenbar könnte dieses ebensowenig 
in die Kontinuität eines Kausalzusammenhanges einge­
ordnet werden wie jenes.
Betrachten wir abschließend noch das vierte Weltmodell. 
Es setzt an den Anfang und an das Ende der Welt einen 
unendlichen, leeren Raum.
Der Grund, warum Kant ihn wie auch eine leere Zeit ab­
lehnt, liegt darin, daß beides kein Gegenstand der An­
schauung sein könne.22 Wie schwach dieses Argument ist, 
läßt sich schon daran ermessen, daß Kant an einer ande­
ren Stelle der Kritik der reinen Vernunft ausdrücklich 
das Gegenteil lehrt. Dort heißt es nämlich, man könne 
„sich niemals eine Vorstellung davon machen, daß kein 
Raum sei, ob man sich gleich ganz wohl denken kann, 
daß keine Gegenstände darin angetroffen werden“23. 
Und über die Zeit schreibt er: „Man kann in Ansehung 
der Erscheinungen überhaupt die Zeit selbsten nicht auf­
heben, ob man zwar ganz wohl die Erscheinungen aus der 
Zeit wegnehmen kann.“ 24
Vor allem aber wird man fragen müssen, ob die Behaup­
tung, der leere Raum oder die leere Zeit seien nicht vor­
stellbar, etwas über deren Existenz aussagt. Der Mach- 
sche Empirismus, der unter Vorstellbarkeit „mögliche 
Erfahrung“ verstand, war überzeugt, daß dies zutrifft 
und hat damit bei der Aufstellung der Allgemeinen Rela­

22 Kant: Kritik der reinen Vernunft, Erste Antinomie.
23 Kant: ebd. B. 39.
24 Kant: ebd. B. 46.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivitätstheorie und bei der Absicht, den absoluten Raum, 
der ja kein Gegenstand möglicher Erfahrung sein kann, 
durch die Gleichberechtigung aller Bezugssysteme aus­
zuschalten, mitgewirkt.
Es ist in diesem Zusammenhang besonders bemerkens­
wert, daß sich unter bestimmten Bedingungen aus den 
EiNSTEiNschen Feldgleichungen doch wieder so etwas 
wie ein absoluter Raum ergibt. Vor allem zeigt es sich, 
daß im Falle eines Vakuums, also des Nichtvorhanden­
seins von Materie, die Krümmung der Raumzeit keines­
wegs verschwindet. Der Raum hat also durchaus auch 
dort eine Struktur, wo nichts ist, er hat eine Existenz 
für sich. De Sitter zum Beispiel bewies, daß die kosmolo­
gischen Feldgleichungen eine Lösung für den leeren Raum 
gestatten. Träte in diese ein Testkörper ein, so bewegte 
er sich gemäß der inneren Struktur des leeren, also abso­
luten Raumes.25
Es ist sehr bezeichnend, wie die Physiker darauf anspra­
chen.
Die einen, zum Beispiel Dicke, versuchten, die Allgemei­
ne Relativitätstheorie so zu verändern, daß dieser Wider­
spruch zu einer hinter dem apriorischen Postulat der 
Gleichberechtigung aller Bezugssysteme stehenden em­
piristischen Philosophie wieder aufgehoben werden 
kann.26 Synge dagegen sah nichts Abschreckendes darin, 

25 Bei der ScHWARZSCHii.D-Lösung der EiNSTEiNschen Feldgleichun­
gen wird angenommen, daß es bestimmte ausgezeichnete Bezugs­
systeme gibt, in denen die g^v MiNKOwsKi-Werte im Unendlichen 
annehmen. Damit spielen hier, worauf A. Grünbaum in seinem 
Buch „Philosophical Problems of Space and Time“, Dordrecht 
1973, S. 420 hingewiesen hat, die Randbedingungen im Unend­
lichen die Rolle eines NEWTONschen absoluten Raumes.
26 R. H. Dicke: Cosmology, Mach’s Principle and Relativity, 
in: C. Dewitt und B. S. Dewitt (Hrsg.): Relativity, Groups and 
Topology, New York 1964, S. 222—236.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß der absolute Raum sozusagen im Schoße der Allge­
meinen Relativitätstheorie wieder auftauchte, wenn sich 
dies nur konsequent aus der Allgemeinen Relativitäts­
theorie ergibt, deren einheitlicher Begründungszusam­
menhang damit unmittelbar nicht angetastet wird.27 
Dicke und Synge verteidigen in diesem Falle nur aprio­
rische Grundsätze. Denn es geht hier ja gar nicht um em­
pirische Schwierigkeiten, in welche die Allgemeine Rela­
tivitätstheorie gekommen ist, sondern ausschließlich 
darum, daß gewisse mathematische Folgerungen aus ihr 
Aussagen über den Raum zulassen, die a priori annehm­
bar oder nicht annehmbar zu sein scheinen. Es geht nicht 
um Entscheidungen aus Erfahrung, sondern für Erfah­
rung, nämlich um die theoretischen Voraussetzungen für 
die Deutung und Beschreibung der Wirklichkeit.
Dies war auch bei Newton nicht anders. Er hatte die Exi­
stenz des absoluten Raumes nicht experimentell bewie­
sen, obgleich er dies glaubte. Dessen Existenz machte 
sich seiner Meinung nach dadurch bemerkbar, daß relativ 
zum Raum beschleunigte Körper Wirkungen, zum Bei­
spiel Fliehkräfte, zeigen. Aber spätestens seit der Aufstel­
lung der Allgemeinen Relativitätstheorie wissen wir, daß 
Fliehkräfte relativ zum absoluten Raum nur ein mögli­
ches, der klassischen Physik zugrunde liegendes Deu­
tungsschema sind.
Nach dieser Aufzählung der wichtigsten apriorischen 
Gründe, die bei der Begründung und Beurteilung des 
Inhalts der Relativistischen Kosmologie unvermeidli­
cherweise diskutiert werden müssen, sei nun untersucht, 
wie es mit der empirischen Überprüfung dieser Theorie 
steht. Dabei sei einer der interessantesten Fälle beispiel­
haft herausgegriffen.

27 J. L. Synge: Relativity: The General Theory, Amsterdam 1960.

261

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Über die Schwierigkeiten, die
Relativistische Kosmologie zu falsifizieren

An dieser Stelle bietet sich ein weiterer Anlaß, sich mit 
Poppers Philosophie auseinanderzusetzen. Da er es für 
das Wichtigste hält, daß Theorien falsifizierbar sind und 
einer empirischen Überprüfung zugeführt werden kön­
nen, gehört für ihn alles andere, was zur Aufstellung von 
Theorien führt, in das Gebiet der Psychologie, der Wis­
senschaftsgeschichte und des metaphysischen Glaubens. 
Mit einer wissenschaftlichen Begründung habe das nichts 
zu tun.
So schreibt Popper in seiner „Logik der Forschung“: 
„ . . . das Aufstellen der Theorien, scheint uns einer logi­
schen Analyse weder fähig noch bedürftig zu sein.“28 
Zwar sei wissenschaftliche Forschung „psychologisch 
gesehen, ohne einen wissenschaftlich indiskutablen, also, 
wenn man will, yYnetaphysischerf Glauben an . . . manch­
mal höchst unklare . . . Ideen wohl gar nicht möglich . . . 
Dennoch halten wir es für die wichtigste Aufgabe der Er­
kenntnislogik, einen Begriff der empirischen Wissen­
schaft anzugeben, der . . . insbesondere auch eine klare 
Abgrenzung gegenüber diesen historisch-genetisch 
manchmal so förderlichen metaphysischen Bestandteilen 
gestattet.“ 29
Im Gegensatz hierzu zeigten die vorangegangenen Be­
trachtungen, welche überragende und entscheidende 
Rolle apriorische, also nicht auf Erfahrung beruhende 
Gründe gerade bei der wissenschaftlichen Rechtfertigung 
des Inhalts von Theorien, hier der Relativistischen Kos­
mologie, spielen. Aber damit nicht genug. Der folgende 
Abschnitt soll darüber hinaus zeigen, daß die Prozesse, 

28 K. R. Popper: Logik der Forschung, Tübingen 21966, S. 6.
29 A. a. O. S. 13. Hervorhebung vom Verfasser.

262

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die als empirische Überprüfungen am Ende des wissen­
schaftlichen Unternehmens stehen, von den apriorischen 
Überlegungen, die seinen Anfang begründen, gerade 
nicht abzugrenzen sind, wie Popper das glaubt. Wenn 
also diese keine Begründungen lieferten, so auch nicht 
jene. Was zum Aufstellen einer Theorie führt, ist daher 
genauso wenig wie das, was zu ihrer Prüfung gehört, wis­
senschaftlich indiskutabel, bloßer Glaube, unklar oder 
lediglich von psychologischer und historisch-geneti­
scher Bedeutung, sondern es ist ganz im Gegenteil einer 
der wichtigsten Gegenstände der „Erkenntnislogik“.
Aus der Relativistischen Kosmologie läßt sich eine Glei­
chung ableiten, welche die Abhängigkeit der beobacht­
baren Strahlungsenergie einer Galaxie von der Rotver­
schiebung seines Lichtes bestimmt. Diese Gleichung ent­
hält drei Lösungstypen, je nachdem, ob die in ihr auf­
tretende Krümmungskonstante die Werte —1,0 oder 
+ 1 hat.30 Man könnte dann von einer Falsifikation der

30 Ausgangspunkt ist die aus der Relativistischen Kosmologie ab­
leitbare Gleichung

1 = Li________
° 4n Ro2sk2(W)(l+z)2

Hierin bedeutet lo die zur Zeit to bei einem Beobachter auftre­
tende Lichtenergie einer Galaxie pro Zeit- und Flächeninhalt; Li 
ist die gesamte zur Zeit tt ausgestrahlte Lichtenergie desselben 
Nebels; 4ji R2 Sk2(u>) drückt die Fläche der Wellenfront der Kugel­
welle dieses Lichtes zum Zeitpunkt to im RiEMANN-Raum aus; 
dabei ist k die Krümmungskonstante (—1, 0, +1); (1+z) be­
zeichnet die Rotverschiebung. Nun ist nach dem Weber-Fechner- 
schen Gesetz die Beziehung zwischen der wahrgenommenen Hellig­
keit m und der Strahlungsenergie 1 gegeben durch die Gleichung: 
m = —2,5 log lo. Somit ergibt sich durch die Logarithmierung 
der obigen Ausgangsgleichung: m = M + 5 log Ro + 2,5 log 4n 
+ 5 log 5^ (co) + 5 log (1 + z), wobei M = — 2,5 log LP Es geht 
also darum, eine Beziehung zwischen dem beobachtbaren m und 
dem beobachtbaren z herzustellen, wobei das Argument cd von 
Sk wiederum von z abhängt.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relativistischen Kosmologie sprechen, wenn die Kurve, 
die sich aus den gemessenen Daten der beiden genannten 
Parameter ergibt, mit keiner der drei Lösungstypen zu 
vereinbaren ist.
Die Gewinnung dazu hinreichender Daten ist zwar beim 
gegenwärtigen Stand der Teleskoptechnik noch nicht 
möglich; doch hat dies keine grundsätzliche Bedeutung. 
Eine solche kommt dagegen dem folgenden zu: Die er­
wähnte Gleichung liefert nämlich die überprüfbare Be­
ziehung zwischen der beobachteten Strahlungsenergie 
und der Rotverschiebung nur dann, wenn man das Po­
stulat einführt, daß entweder alle Galaxien gleich viel 
Strahlung zu allen Zeiten abgeben oder daß diese Strah­
lung wenigstens bei allen auf die gleiche Weise von der 
Zeit abhängt.31 Dieses Postulat ist aber nichts anderes als 
ein besonderer Fall des kosmologischen Prinzips, wo­
nach die Zustände in der Welt überall die gleichen sein 
sollen.
Nehmen wir nun an, unsere Teleskoptechnik wäre bereits 
genügend entwickelt, und wir gelangten mit den erwähn­
ten Daten zu einer Kurve, durch welche die Relativisti­
sche Kosmologie falsifiziert wird. Wir könnten diese Fal­
sifikation bestreiten, indem wir das Postulat, das sie 
überhaupt erst möglich gemacht hat, aufgeben. Dann 

31 Die in Anm. 30, S. 263 erwähnte Beziehung zwischen dem beob­
achtbaren m und dem beobachtbaren z läßt sich in der angegebenen 
logarithmischen Gleichung nur gewinnen, wenn u.a. M in einer 
Weise als konstant angesehen wird, so daß die Strahlungsenergie 
der Galaxien entweder für alle Zeiten die gleiche ist oder die gleiche 
Zeitabhängigkeit aufweist. Auch die anderen Tests der Relativi­
stischen Kosmologie, wie zum Beispiel der Dichtetest, der Alters­
test usf. gehen von ähnlichen, auf dem kosmologischen Prinzip 
beruhenden Voraussetzungen aus. Für die hier behandelte Frage 
der Falsifikation bietet also der Strahlungstest nicht etwa eine 
Ausnahme.

264

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würden wir freilich in Kauf nehmen, daß die Theorie im 
vorliegenden Fall nicht mehr falsifizierbar ist. Entschlös­
sen wir uns aber doch, die Falsifikation anzuerkennen, 
dann bedeutete dies, mit dem genannten Postulat gerade 
jenen Teil der gemachten theoretischen Voraussetzungen 
beizubehalten, für den am wenigsten einleuchtende 
Gründe sprechen. Denn daß, bei allem Glauben an die 
Homogenität der Welt, auch noch alle Galaxien ein so 
monotones Verhalten zeigen sollen, das heißt doch wohl, 
das kosmologische Prinzip ein wenig arg zu strapazieren. 
Aber wie immer man sich auch hier verhalten mag: In je­
dem Falle hängt die Entscheidung über die Falsifikation, 
ja über die Falsifizierbarkeit der Theorie davon ab, wie 
man zu dem allgemeinen Prinzip steht, das schon bei der 
Aufstellung der Theorie eine entscheidende Rolle gespielt 
hat. Man kann also in der Tat den „Anfang“ einer Theorie 
von ihrem „Ende“ nicht einfach trennen; beides ist viel­
mehr unlöslich miteinander verknüpft. Quod erat de­
monstrandum. Damit kann aber das strenge Abgren­
zungskriterium, das Popper zwischen Wissenschaftli­
chem und Nichtwissenschaftlichem aufgestellt hat, nicht 
aufrecht erhalten werden. Denn es beruht ja auf der An­
nahme, daß eine solche Trennung zwischen dem empi­
risch Falsifizierbaren und dem nicht empirisch Falsifi­
zierbaren möglich ist.

5. Zur Rechtfertigung des Apriorischen
in der Relativistischen Kosmologie

Fassen wir zusammen: Die Relativistische Kosmologie 
beruht auf der apriorischen Annahme von der Einheit­
lichkeit und Einfachheit der Natur. Über die möglichen 
Weltmodelle, welche diese Theorie liefert, muß teils mit 

265

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirischen, teils mit apriorischen Gründen geurteilt 
werden. Während aber auch im ersten Fall Apriorisches, 
nämlich die soeben genannte Annahme, eine entschei­
dende Rolle spielt, kann im zweiten Falle selbst eine 
nachträgliche empirische Überprüfung, weil sie über den 
Inhalt der Theorie nicht hinreichend Auskunft gibt, das 
einmal a priori gefällte Urteil über diesen nicht einfach 
ersetzen oder schlechthin entkräften.
Bezeichnet man daher mit Popper apriorische Gründe 
als bloß psychologisch interessanten, wissenschaftlich 
aber undiskutablen Glauben, dann versinkt darin mit­
samt der Relativistischen Kosmologie die gesamte Phy­
sik. Denn diese Gründe lassen sich in der Relativistischen 
Kosmologie nur besonders deutlich hervorheben, sie 
sind aber überall nachweisbar.
Wenn wir nun die Frage nach der Rechtfertigung der 
apriorischen Grundsätze in der Relativistischen Kosmo­
logie stellen, so zeigt sich erneut, daß sie im genauen Wi­
derspruch zu Popper nur mit Hilfe des von ihm so ab­
schätzig behandelten Historisch-Genetischen zu beant­
worten ist. Dabei werden wir klar erkennen, wie auch 
hier sich ein Fortschritt I und ein Fortschritt II im Sinne 
von Kapitel VIII vollzieht und der Rechtfertigungszu­
sammenhang innerhalb einer gegebenen Systemmenge 
auftritt.
Wie dem Vorangegangenen zu entnehmen ist, läßt sich 
die historische Situation, die Einstein vorfand, folgen­
dermaßen beschreiben: Gegeben waren die Unverein­
barkeit zwischen der Speziellen Relativitätstheorie und 
der Gravitationstheorie Newtons sowie das Postulat 
von der Einfachheit der Natur. Dies alles vorausgesetzt, 
ergab sich für Einstein die Notwendigkeit, die Spezielle 
Relativitätstheorie und die Gravitationstheorie mitein­
ander in Einklang zu bringen. Dies gelang mit dem aprio­

266

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Postulat der Gleichberechtigung aller Bezugssy­
steme, das zur Allgemeinen Relativitätstheorie hinführ­
te.32 Und darin lag, mit Hinblick eben auf die gegebene 
Lage und im Einklang mit dem Postulat der Harmonisie­
rung der gegebenen Systemmenge, dessen Rechtferti­
gung. Nun war eine neue Lage gegeben. Sie bestand er­
stens wieder aus dem Postulat der Einfachheit der Natur, 
zweitens nun aber zusätzlich aus der Allgemeinen Relati­
vitätstheorie. Daraus ergab sich die weitere Notwendig­
keit, die Allgemeine Relativitätstheorie mit der Kosmo­
logie zu vereinen. Hieraus sowie aus der Gedankenwelt 
der klassischen Mechanik folgen das Postulat über das 
Weltsubstrat und das kosmologische Prinzip. Auch sie 
finden damit eine durch die Lage begreifliche Rechtferti­
gung a priori, die durch keinerlei empirische Daten er­
setzt werden kann. Wollte man aber auch noch das Postu­
lat der Einfachheit der Natur, das sich hier durch alles 
wie ein roter Faden hindurchzieht, gerechtfertigt sehen, 
dann müßte man sehr viel weiter zurückgehen, nämlich 
zu den geistigen Umwälzungen, die zur Auflösung des 

32 Die Apriorität des Grundsatzes von der Gleichberechtigung der 
Bezugssysteme läßt sich, abgesehen davon, daß er durch die An­
wendung des apriorischen Postulates von der Einfachheit der Natur 
in der soeben beschriebenen Lage, in der sich Einstein befand, zu­
stande kommt, auch so deutlich machen. Man kann es zwar als eine 
empirische Tatsache ansehen, daß in der Umgebung unserer Erde kein 
Unterschied zwischen Schwere- und Trägheitsbeschleunigung feststell­
bar ist. Dies beruht auf der experimentell gut abgesicherten Gleichheit 
von träger und schwerer Masse. Aber diese experimentelle Tatsache 
ermöglicht nur, begründet aber nicht die Gleichberechtigung der Be­
zugssysteme, für die ja vorausgesetzt werden muß, daß der genannte 
Unterschied in jedem lokalen LoRENTZ-System an jeder Stelle und zu 
jeder Zeit des Universums verschwindet. Bleibt man bei der euklidi­
schen Geometrie, so ist er da; wählt man einen RiEMANN-Raum, so läßt 
er sich aufheben. Das eine wie das andere ist also ein Beschreibungs­
oder Deutungsschema, das Erfahrungen zugrunde gelegt wird, das aber 
selbst nicht auf Erfahrung beruht.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nominalismus und eines christlich-mythischen Welt­
bildes geführt haben. Denn dort wurde das Universum ja 
gerade nicht für einheitlich — einfach angesehen. (Es war 
weder homogen noch isotrop, es hatte ein Oben und Un­
ten, ein Links und Rechts, den Himmel, die Erde und die 
Hölle.)
Auch die verschiedenen Argumente, die a priori für oder 
gegen die einzelnen, aus der Relativistischen Kosmologie 
ableitbaren Weltmodelle sprechen, können nur mit Hin­
blick auf eine bestimmte Lage, können nur situationslo­
gisch im Sinne von Kapitel VIII beurteilt werden. Man 
wird Kant, der alle möglichen Weltmodelle verwarf, 
weitgehend recht geben müssen, wenn man von der aprio­
rischen Raum-Zeitphilosophie Newtons und der be­
sonderen philosophischen Problemlage ausgeht, in der 
sich Kant befand. Nur darin hatte er Unrecht, daß er die 
apriorischen Grundlagen der newtonischen Philosophie 
und diese von ihr weitgehend mitbestimmte Problemlage 
für notwendig und damit für alle Zeit durch die Vernunft 
gegeben hielt. Eine völlig veränderte Situation findet man 
vor, wenn man zur Relativistischen Kosmologie über­
geht. Auf der Grundlage der apriorischen Postulate der 
Allgemeinen Relativitätstheorie (Gleichberechtigung 
aller Bezugssysteme), des Postulates über das Weltsub­
strat und des kosmologischen Prinzips rechtfertigen sich 
nun alle jene apriorischen Argumente, die für jedes ein­
zelne der vier Modelle der Relativistischen Kosmologie 
sprechen und keines von ihnen von vornherein ausschlie­
ßen. Denn jetzt kann ja überhaupt erst die Kritik an der 
Endlichkeit der Welt, soweit sie auf der Voraussetzung 
der alleinigen Geltung der euklidischen Geometrie be­
ruht, mit Hinweis auf das neue apriorische Recht, relati­
vistisch auch gekrümmte Räume annehmen zu dürfen, 
zurückgewiesen werden; jetzt spricht für die intensionale 

268

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definition unendlicher Mengen, daß sie sich im Gegen­
satz zur extensionalen harmonisch in die Relativistische 
Kosmologie fügt; und jetzt spricht alles für eine philoso­
phische Auffassung, welche die Bedeutung der Anschau­
ung und der Kausalität in der Kosmologie einschränkt, in­
dem sie diese Bedeutung in jenem apriorischen Gesamt­
zusammenhang und Rechtfertigungszusammenhang er­
wägt, dem die Relativistische Kosmologie entspringt und 
den sie selbst darstellt.
Die Rechtfertigungen, von denen hier die Rede ist, haben 
also gewiß wieder die Schwäche, auf eine bestimmte Si­
tuation und nur auf diese bezogen zu sein; darüber hin­
aus ergeben sie sich daraus noch nicht einmal zwingend, 
wie in einer streng logischen Folgerung. Andere Möglich­
keiten, a priori auf eine Situation zu reagieren, sind kei­
neswegs ausgeschlossen. Mehrere Theorien stehen mei­
stens zu einer bestimmten Zeit im Wettbewerb mitein­
ander. So gibt es außer der Relativistischen Kosmologie 
noch zahlreiche andere moderne Kosmologien wie die 
neuere NEWTONsche Kosmologie, die Steady-State Theo­
rie, diejenigen von Eddington, Dirac, Jordan usf. Und 
schließlich verlieren Apriorismen auch noch ihre Recht­
fertigung, wenn die historische Lage, mit der sie verbun­
den sind, durch eine ganz andere abgelöst wird. Für zwin­
gend oder gar allgemein notwendig können sie also in der 
Regel nicht gehalten werden.
Aber zwischen absoluter Geltung einerseits und vollstän­
diger, „wissenschaftlich indiskutabler Willkür“ oder blo­
ßem „Glauben“ andererseits gibt es eben, wie auch hier 
gezeigt werden sollte, noch ein Mittleres: Nämlich ein 
rationales, begreifliches, intersubjektiv nachvollziehba­
res, apriorisches Argumentieren mit Hinblick auf eine 
bestimmte historische Situation. Wir müssen uns auch 
hier von der Zwangsvorstellung frei machen, daß Aprio­

269

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


risches mit Ewig-Gültigem, Transzendentalem gleich­
zusetzen ist. Wir müssen erkennen, daß es selbst in die 
Bewegung des Geschichtlichen hineingerissen und den­
noch dadurch keineswegs zu etwas Empirischem wird. 
An dieser Bewegung haben selbstverständlich auch empi­
rische Argumente Anteil. Aber über demjenigen, was sich 
durch Beobachtung als Bestätigung oder Falsifikation 
ergibt, wölben sich gewaltige, davon weitgehend unab­
hängige, apriorische Konstruktionen, die sich ständig 
verschieben, verändern, umgestalten und eigene Wirkun­
gen oft revolutionärer Art ausüben.
Damit aber läßt sich jetzt abschließend die Frage beant­
worten, ob das Universum nur eine Idee ist.

6. Ist das Universum nur eine Idee?

Kant stützte seine Überzeugung, daß die Welt nur eine 
Idee sei, auf folgende Schlußfolgerung:

1) Die Welt hat entweder einen Anfang in der Zeit und ist 
in räumlichen Grenzen eingeschlossen, oder dies ist 
nicht der Fall, „sondern“ sie „ist sowohl in Ansehung 
der Zeit als des Raumes unendlich“ .33

2) Es ist logisch falsch, daß die Welt unendlich ist; und es 
ist erkenntnistheoretisch falsch, daß sie endlich ist.

3) Da die Aussage über das Univerum in 1) eine vollstän­
dige Disjunktion darstellt, beide Glieder dieser Dis­
junktion aber falsch sind, so läßt sich überhaupt keine 
wahre Aussage über das Universum machen. Das Uni­
versum ist also nur eine Idee in dem Sinne, daß seinem 
Begriff keine Wirklichkeit an sich entspricht; und es ist 
eine unvermeidliche Dialektik der Vernunft, durch 
welche dies bewiesen wird.

33 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 455.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie schon erwähnt, tritt diese Dialektik nur dann ein, 
wenn man u. a. von der apriorischen Raum-Zeitphiloso­
phie Newtons ausgeht. Legt man die Relativistische Kos­
mologie zugrunde, so verschwindet die vollständige Dis­
junktion der ersten Prämisse in Kants Schlußfolgerung. 
Ferner lassen sich, wie gezeigt, die gegebenen Weltmodel­
le nicht logisch, sondern nur philosophisch widerlegen. 
Überdies können sie auch Gegenstand empirischer Über­
prüfung sein. Und schließlich wird heute wohl niemand 
mehr behaupten wollen, die NEWTONSche Physik sei ein 
notwendiges Ergebnis der Vernunft.
Damit bricht Kants Dialektik zusammen. Dennoch zeigt 
das Beispiel der Relativistischen Kosmologie, daß man 
auch heute noch vom Universum als einer Idee sprechen 
muß. Aber nicht, weil jedes Modell, das man von ihm ent­
wirft, notwendigerweise falsch ist, sondern weil jedes 
Modell dieser Art nur eine apriorische Konstruktion ist, 
für deren Inhalt es niemals einen hinreichenden empiri­
schen Beleg geben kann. Solche Konstruktionen sind da­
her weder an sich falsch, noch an sich wahr, und sie sind 
mit vorangegangenen oder späteren Schöpfungen auch 
nur insoweit vergleichbar, als die Lage selbst vergleichbar 
ist, der sie entstammen.34 Trotzdem haben sie, in den vor­
hin angegebenen Grenzen, ihre empirische, vor allem 
aber historisch-apriorische Begründung und Rechtferti­
gung. Der letzteren wegen sind sie als Ideen daher auch 
ein Teil der Welt, in der wir geschichtlich jeweils leben, 
ein Teil unseres Selbstverständnisses in ihr. Denn dafür 
ist es von großer Bedeutung, wie uns das Universum in 

34 North: a. a. O. S. 407, schreibt: . we have found no evi- 
dence of immortality in the natural Sciences. None has an absolute 
and permanent value. The individual theory of cosmology is neither 
true nor false: like any other seientific theory, it is merely an Instru­
ment of what passes for understanding.“

271

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer bestimmten Lage — beinahe — zwingend erscheint. 
Und damit ist die Idee des Universums ein Teil unserer 
Wirklichkeit. Wollte man einwenden, diese Wirklichkeit 
sei dann doch nur ein Schatten von uns, so wäre zu erwi­
dern: Ein Schatten aber, über den wir, als unseren Schat­
ten, nicht springen können. Und schließlich: Was wären 
wir ohne den Schatten? Ein Gespenst.35
Die letzten beiden Kapitel sollten die Betrachtungen des 
Kapitels VIII über die Struktur geschichtlicher Prozesse 
an einigen einschlägigen Beispielen der Wissenschaftsge­
schichte vertiefen. Wir müssen uns aber jetzt noch ein­
mal ausführlicher mit der Frage der Wahrheit beschäfti­
gen. Zwar ergab sich schon, daß von einer beständigen 
Annäherung an so etwas wie die absolute Wahrheit — ein 
alter Traum der Wissenschaften — kaum die Rede sein 
könne. Aber es könnte durch die PopPERsche Philosophie 
der Eindruck entstanden sein, daß eine logisch einwand­
freie Verwendung des Wahrheitsbegriffes mit einer histo­
ristischen Auffassung, wie sie hier vertreten wird, unver­
einbar ist. Diesem Irrtum soll jetzt entgegengetreten 
werden.

35 Für die Durchsicht des Manuskriptes für dieses Kapitel und 
wertvolle Ratschläge hierfür danke ich Herrn Professor Dr. Vol­
ker Weidemann, Institut für theoretische Physik der Universität 
Kiel.

272

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XL Kritik am Wahrheitsbegriff
in der Popperschen Philosophie und 
der Wahrheitsbegriff in der historistischen 
Theorie der empirischen Wissenschaften

Popper stützt sich auf Tarskis Theorie der Wahrheit.1 
Dessen Formulierung „P ist wahr genau dann, wenn p“ 
ändert er allerdings ab in „P entspricht den Tatsachen 
genau dann, wenn p“. „P“ bedeutet hierbei einen sprach­
lichen Ausdruck, „p“ die korrespondierende Tatsache. 
Von Tarski übernimmt Popper auch die drei Mindest­
forderungen, die man an eine solche Wahrheits- und Kor­
respondenzaussage richten muß, soll sie widerspruchsfrei 
und möglich sein: Erstens, sie muß in einer Metasprache 
formuliert sein, in der man über die Ausdrücke der ent­
sprechenden Objektsprache, zum Beispiel „P“, sprechen 
kann. Zweitens, in der Metasprache müssen alle Tatsa­
chen beschrieben werden können, welche die Objekt­
sprache ebenfalls beschreiben kann, zum Beispiel p. Drit­
tens muß die Metasprache Ausdrücke wie „entspricht 
den Tatsachen“ enthalten. So läßt sich dann auch definie­
ren, was eine wirkliche Tatsache ist, nämlich: „p ist eine 
wirkliche Tatsache genau dann, wenn P wahr ist“.
Nun können wir zwar, meint Popper, niemals sicher wis­
sen, ob etwas wahr ist. Aber mit Hilfe von Tarskis Theorie 
der Wahrheit glaubt er doch, einwandfrei von einer An­
näherung an die Wahrheit sprechen zu dürfen.
Hierzu definiert Popper zuerst den Gehalt einer Aussage 

1 Zu Poppers Theorie der Wahrheit vgl. K. R. Popper: Objektive 
Erkenntnis, Hamburg 1973; ders.: Conjectures and Refutations. 
The Growth of Scientific Knowledge, London 1965.

273

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a. Dieser besteht in der Klasse aller logischen Folgerungen 
aus a. Ist also a wahr, so enthält diese Klasse nur wahre 
Aussagen. Ist aber a falsch, so gibt es in ihr ebenso wahre 
wie falsche Aussagen. (Zum Beispiel: „Es regnet immer 
am Sonntag“ ist falsch, aber die Folgerung, daß es am letz­
ten Sonntag geregnet hat, kann wahr sein.) Unter dem 
Wahrheitsgehalt von a versteht Popper entsprechend die 
Klasse der logischen Folgerungen wahrer Sätze aus a, un­
ter dem Falschheitsgehalt aber die Klasse der logischen 
Folgerungen der falschen Sätze daraus.
Angenommen nun, zwei Theorien tj und t2 sind mitein­
ander vergleichbar. In diesem Falle ist t2, wie Popper be­
merkt, dann und nur dann der Wahrheit näher oder ent­
spricht besser den Tatsachen als t15 wenn

a) der Wahrheitsgehalt, aber nicht der Falschheitsgehalt 
von t2 denjenigen von tt übertrifft,

b) der Falschheitsgehalt, aber nicht der Wahrheitsgehalt 
von tt denjenigen von t2 übertrifft.

Bezeichnen wir nun ein denkbares Maß des Wahrheits­
gehaltes (Truth-Content) von a mit CtT(a) und ein ent­
sprechendes Maß des Falschheitsgehaltes (Falsity-Con- 
tent) mit Ctp(a), so können wir eine Formel für die Wahr­
heitsähnlichkeit (Verisimilitude) von a, Vs(a), finden:

Vs(a) = DfCtT(a) - Ctp(a).

(Diese Definition hat Popper später verbessert, worauf 
hier aber nicht eingegangen werden muß.)
Eine Theorie hätte maximale Wahrheitsähnlichkeit, wenn 
sie allen wahren Tatsachen entspricht; sie wäre dann nach 
Popper absolut wahr. In Wirklichkeit aber könnten wir 
immer nur von einer mehr oder weniger großen Wahr­
heitsähnlichkeit reden und entsprechend von einer An­

274

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


näherung an die Wahrheit. Die objektive Wahrheit, die 
absolute Wahrheit und die Wahrheitsähnlichkeit nennt 
Popper eine regulative Idee.

1. Kritik an Poppers metaphysischem Realismus 
und der Wahrheitsbegriff der
historistischen Wissenschaftstheorie

Es ist sonderbar, daß Popper und seine Anhänger ernst­
haft glauben können, rein logische Analysen und Defini­
tionen, wie sie soeben aufgeführt wurden, könnten den 
„metaphysischen Realismus“ stützen. Denn die Logik 
vermag nichts über die Wirklichkeit auszusagen, der me­
taphysische Realismus aber besteht doch in der Behaup­
tung, daß eine bewußtseinstranszendente Wirklichkeit 
an sich existiert, eben jene, die wir in immer größerer An­
näherung erkennen können. Was Tarski und Popper in 
der Tat gezeigt haben, das ist, daß man logisch einwand­
frei über Wahrheit und Wahrheitsähnlichkeit sprechen 
kann — aber mehr nicht.
So läßt sich leicht einsehen, daß ihre exakten Definitionen 
auch mit anderen Erkenntnistheorien und nicht nur mit 
dem metaphysischen Realismus vereinbar sind. Betrach­
ten wir zum Beispiel eine zu diesem geradezu entgegenge­
setzte Auffassung, nämlich diejenige des metaphysischen 
Idealismus von Berkeley. Da er von dem Grundsatz aus­
geht „esse est percipi“, „Sein ist Wahrgenommenwer­
den“, so ist auch eine Tatsache nur das von einem Subjekt 
Wahrgenommene und sonst nichts. Wir könnten also mit 
Berkeley für „Tatsache“ „Wahrgenommenes“ einsetzen 
und entsprechend formulieren: „P entspricht dem Wahr­
genommenen genau dann, wenn p“. Alle von Tarski für 
Wahrheitsaussagen geforderten Mindestforderungen 

275

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wären auch hier erfüllt, selbst wenn eine solche Formu­
lierung zunächst befremdlich klingen mag. Aber man 
muß sich nur klar machen, daß für Berkeley p eben nichts 
anderes ist als etwas Wahrgenommenes. Wer hätte auch 
je daran zweifeln können, daß Berkeleys „esse est per- 
cipi“ als solches und seine davon ableitbare Meinung 
über Tatsachen, Wahrheit usf. rein logisch als möglich 
betrachtet werden muß, wie immer auch sonst man dazu 
stehen mag?
Mit erkenntnistheoretischem Inhalt wird Tarskis und 
Poppers Definition der Wahrheit also erst dann erfüllt, 
wenn geklärt ist, was unter „Tatsache“ und „einer Tat­
sache entsprechen“ zu verstehen ist. Diesen Begriff aber 
deutet Popper, wie insbesondere schon in den Kapiteln 
V und X zum Ausdruck kam, im Sinne eines naiven Empi­
rismus und Realismus.
Gehen wir nun von dem hier vertretenen Standpunkt aus, 
daß Tatsachen etwas sind, was durch Wahrnehmung und 
historisch bedingte Apriorismen zustande kommt. Nen­
nen wir dies einmal kurz „gedeutete Wahrnehmung“. 
Nehmen wir hinzu (vgl. Kapitel IV), daß „einer Tat­
sache entsprechen“ stets auch bedeutet, bestimmte judi- 
cale Bedingungen voraussetzen. Der Satz „P entspricht 
den Tatsachen genau dann, wenn p“, müßte also in dieser 
Auffassung explizit heißen: „P entspricht der gedeuteten 
Wahrnehmung unter den und den judicalen Vorausset­
zungen genau dann, wenn p“.
Fassen wir die Apriorismen einer bestimmten Wahrneh­
mungsdeutung gemäß Kapitel VIII als ein System von 
Grundsätzen S zusammen, so ist also offenbar der Aus­
druck „entspricht den Tatsachen“ immer nur in Bezie­
hung auf ein gegebenes S möglich. Anders ausgedrückt, 
„ist wahr“ bedeutet „ist wahr inS“. Explizit: „P ist wahr 
genau dann, wenn p“ ist zu übersetzen in „P ist wahr in S 

276

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genau dann, wenn p“. Auch hier ist die völlige Überein­
stimmung mit Tarskis rein logischen Forderungen er­
sichtlich. Denn es wird ja nur gefordert, daß die semanti­
sche Metasprache auch eine metatheoretische Sprache ist, 
also nicht nur solche Ausdrücke wie „ist wahr“ oder „ent­
spricht den Tatsachen“ enthalten muß, sondern auch „ist 
wahr in S“.
Aber nicht nur der PoppER-TARSKische Wahrheitsbegriff, 
sondern auch Poppers Definition von „Annäherung an 
die Wahrheit“ ist mit anderen Erkenntnistheorien als 
dem metaphysischen Realismus vereinbar. Diese Defini­
tion stützt sich auf den Wahrheits- bzw. Falschheitsgehalt 
einer Aussage a, sowie auf die Vergleichbarkeit von Theo­
rien. Verstehen wir also zum Beispiel, wie es hier gesche­
hen ist, unter dem gewählten Maß des Wahrheitsgehaltes 
CtT(a) explizit Ctr(a) in S und unter dem gewählten 
Maß des Falschheitsgehaltes explizit Ctp(a) in S, so müs­
sen wir auch, der PoppERschen Definition folgend, in ent­
sprechender Weise von einer Wahrheitsähnlichkeit in S 
sprechen: Vs(a) in S = Df(CtT(a) - Ctp(a)) in S. Das be­
deutet, daß wir die mehr oder weniger große Wahrheits­
ähnlichkeit von a unter den Bedingungen von S behaup­
ten. Und wie wir von Wahrheit selbst dann einwandfrei 
sprechen können, wenn sie nur auf ein bestimmtes S be­
zogen ist, so auch unter der gleichen Bedingung von An­
näherung an die Wahrheit.
Das einfachste Beispiel bietet die im Kapitel VIII erläu­
terte Explikation oder Fortschritt I. Sie besteht ja u. a. 
darin, daß sich der Wahrheitsgehalt einer Theorie erkenn­
bar vermehrt, indem man immer mehr wahre Sätze aus 
ihr abzuleiten vermag — sei es durch genauere Bestim­
mung der in ihr auftretenden Konstanten, sei es durch 
verbesserte mathematische Methoden für die Erreichung 
bestätigungsfähiger Prognosen usf. Wir können dann 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchaus sagen, daß die Wahrheitsähnlichkeit in S immer 
mehr zunehme. Aber dasselbe trifft auch dann zu, wenn 
Theorien durch Überlappung von Teilbereichen der ih­
nen jeweils zugehörigen S vergleichbar sind.
Ein elementarer Fall bestünde darin, daß die Theorie tt 
auf S, die Theorie t2 auf S' beruht und S eine Untermenge 
von S' ist. Hier könnte es dann sein, daß Vs(a') in S' größer 
als Vs(a) in S ist, und auch hier dürften wir von einer grö­
ßeren Annäherung an die Wahrheit in S' als in S sprechen. 
An der notwendigen Beziehung auf ein S änderte sich da­
bei aber nichts.
Wie gesagt ist der Begriff der Annäherung an die Wahr­
heit nur für Theorien, soweit sie vergleichbar sind, also 
nur in Beziehung auf ein S, das ihnen gemeinsam über­
lappend angehört, möglich. Die in den vorhergegange­
nen Kapiteln systematisch begründete wie historisch dar­
gelegte Mannigfaltigkeit sich ausschließender, inkom­
mensurabler oder nur „familienähnlicher“ S schließt es 
aus, insgesamt von einer Annäherung an die Wahrheit 
durch die Wissenschaft zu sprechen. Man kann von einer 
solchen Annäherung immer nur in Beziehung auf ein 
bestimmtes S sprechen.
Weder der Begriff der Wahrheit noch derjenige der An­
näherung an sie ist also notwendig mit demjenigen eines 
metaphysischen Realismus, mit demjenigen einer absolu­
ten Wahrheit verbunden. Im Gegenteil. Auch die hier 
vorgetragene Theorie historisch-apriorischer Festset­
zungen und Systemmengen ist mit diesen beiden Begrif­
fen durchaus vereinbar.
Entsprechend können wir nun auch im Rahmen dieser 
Theorie von einer regulativen Idee sprechen, nämlich 
einer solchen, die dazu führt, immer mehr Explikationen 
an einer Theorie durchzuführen, immer mehr und immer 
bessere Bestätigungen für sie zu suchen oder eine Theorie 

278

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Hinblick auf eine vergleichbare immer besser ab­
schneiden zu lassen. Freilich, gesetzt selbst, es gelänge 
uns, dabei eine maximale Wahrheitsähnlichkeit zu errei­
chen, so daß unsere Theorie schließlich allen in ihr mög­
lichen Tatsachen entspricht — was auch immer dies ei­
gentlich heißen mag —, so könnten wir dennoch nicht si­
cher behaupten, diese Theorie sei folglich absolut wahr. 
Denn es ist ja stets logisch denkbar, daß Gleiches mit einer 
anderen vergleichbaren Theorie ebenfalls erreichbar 
wäre. Wir hätten dann zwei oder mehr vollkommen be­
friedigende Weltdeutungen. Logisch denkbar aber ist 
dies deswegen, weil die Menge der Tatsachen, die eine 
Theorie bestätigen, mit der Menge der Tatsachen, die 
eine andere Theorie bestätigen, nicht identisch ist; weil 
überdies die zur Prüfung von Theorien herangezogenen 
Basissätze im Rahmen verschiedener Theorien auch ver­
schieden interpretierbar sind. Ein Gleichnis: Nehmen wir 
an, wir könnten die Welt vollkommen richtig beschrei­
ben, wenn wir entweder eine rote oder eine blaue Brille 
aufsetzen, sonst aber nicht. Im ersten Falle wäre alles rot, 
im zweiten alles blau. Wie könnten wir wissen, daß eines 
von beiden das absolut wahre Bild der Wirklichkeit lie­
fert?
Auch Popper gibt ein Gleichnis. Er beschreibt die abso­
lute Wahrheit als einen Gipfel, der stets in den Wolken ist. 
Sollten wir ihn erreichen, so wüßten wir es nicht. Aber die 
absolute Wahrheit sei etwas Objektives, das nicht davon 
berührt werde, ob wir sie erkennen können. Es wäre also 
möglich, um noch einmal das vorige Beispiel aufzugrei­
fen, daß „wirklich“ alles blau ist, wir könnten nur niemals 
entscheiden, ob dies der Fall ist oder nicht. Darauf wäre 
zu bemerken: Eine absolute Wahrheit dieser Art wäre 
für uns vollkommen bedeutungslos. Dagegen ist es für 
uns von großer Bedeutung, Wahrheit und Wahrheitsähn­

279

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit in einem S festzustellen, und wir können dies 
wohlbegründet und objektiv tun. Zum Beispiel ist der 
Satz „Wenn ich die mikrophysikalische Theorie T mit­
samt gewissen instrumentalen und judicalen Annahmen 
voraussetze, so befindet sich an dieser Stelle eine Elektro­
nenwolke“, mit jeder nur wünschenswerten Genauigkeit 
und Gewißheit empirisch wahr oder falsch und in dieser 
seiner Wahrheit oder Falschheit objektiv — nämlich für 
alle — erkennbar. Aber er bezieht sich nicht auf einen ab­
soluten Gegenstand, sondern auf einen solchen, der nur 
durch die Beziehung auf eine Menge von Grundsätzen 
gegeben ist. Die absolute Wahrheit und die Annäherung 
an eine absolute Wahrheit ist also weder erkennbar, noch 
von irgendwelcher Bedeutung. Dagegen ist eine Wahrheit 
und Wahrheitsannäherung in einem gegebenen S sowohl 
erkennbar, als auch von Bedeutung, als auch objektiv zu 
begründen.
Hier wird wieder deutlich, daß die Popperianer einen 
„relationalen Wahrheitsbegriff' (relational auf ein S) mit 
einem „relativistischen“ verwechseln, der alle Erkennt­
nis in Willkür, Beliebigkeit und bloße Behauptung ver­
dreht. Der relationale Wahrheitsbegriff hat ferner mit 
Skeptizismus und Agnostizismus nichts zu tun, sondern 
zeigt vielmehr die Bedingungen auf, unter denen allein 
objektive Wahrheit, wenn auch nicht bedingungslose, 
also absolute, möglich ist. Wer wollte leugnen, daß wir 
wahre Dinge sehen, obgleich alle Welt weiß, daß unsere 
Beobachtungen von der besonderen Konstruktion unse­
rer Augen und Sehnerven abhängen? Sie sind wahr unter 
der Bedingung des Sehapparates und erlernter Sehge­
wohnheiten.
Popper unterscheidet vier verschiedene Wahrheitstheo­
rien: Die Korrespondenztheorie, das ist diejenige, die er 
selbst vertritt (Wahrheit eines Satzes als Korrespondenz 

280

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu den Tatsachen), die Kohärenztheorie, die nur auf die 
innere logische Widerspruchsfreiheit und den logischen 
Zusammenhang eines Systems achtet, die Evidenztheorie, 
für die Wahrheitswissen und objektive Wahrheit un­
trennbar sind und die pragmatische Theorie, für die 
Wahrheit in der Nützlichkeit liegt. Alle Theorien außer 
der Korrespondenztheorie hält er für subjektivistisch 
und meint, daß sie die für die Wahrheit notwendige Be­
ziehung zur Objektivität verfehlen. Die Kohärenztheo­
rie verfehlt die Beziehung zur bewußtseinstranszenden­
ten Wirklichkeit, die Evidenztheorie übersieht, daß die 
Wahrheit zuerst an sich vorliegt und dann erst gefunden 
wird, die pragmatische Theorie verkennt, daß der Erfolg 
nichts über die Wahrheit einer Sache aussagt. Demgegen­
über ist festzustellen, daß die von mir hier vorgeschlagene 
Theorie erstens eine Korrespondenztheorie ist, soferne 
sie die Korrespondenz mit den Tatsachen, allerdings in 
S, fordert; sie ist zweitens eine Kohärenztheorie, soferne 
sie von dem gegebenen S erwartet, daß es zur Harmoni­
sierung einer gegebenen Systemmenge beiträgt, daß also 
dieses S, als Bedingung möglicher empirischer Wahrheit 
und möglicher Annäherung an die Wahrheit diese Sy­
stemmenge von Unklarheiten oder Widersprüchen be­
freit und umfassende Zusammenhänge in ihr aufschließt; 
sie ist drittens eine Evidenztheorie, soferne sie die grund­
sätzliche objektive Erkennbarkeit von Wahrheit und da­
mit auch einen Grund, von Wahrheit überhaupt zu spre­
chen, verlangt; und sie ist viertens schließlich eine prag­
matische Theorie von Wahrheit, weil sie nur von jener 
Wahrheit zu sprechen erlaubt, die, als erkannte oder er­
kennbare Beziehung auf ein gegebenes S innerhalb einer 
gegebenen Systemmenge Teil der Welt ist, in der Men­
schen jeweils praktisch handeln und objektiv Wirklich­
keit erfahren.

281

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Popperianer behaupten schließlich, nur die regula­
tive Idee der absoluten Wahrheit ermögliche wissen­
schaftlichen Fortschritt und ermutige ihn. So weit ich 
sehe, ist das der eigentliche Grund, der sie auf diese Idee 
gebracht hat. Dem wird hier die regulative Idee einer 
Wahrheit in S entgegengesetzt, ferner einer Annäherung 
an diese Wahrheit in S (Fortschritt I) und schließlich ei­
ner optimalen Gestaltung dieses S als Bedingung mögli­
cher Erfahrung im Rahmen einer gegebenen System­
menge (Fortschritt II). Verglichen mit dieser Idee ist 
Poppers Fortschrittsziel überspannt. Einen Gipfel be­
steigen zu wollen, von dem man niemals wissen kann, ob 
man ihn erstiegen hat —um in seinem Gleichnis zu bleiben 
—, ist eher frustrierend als ermutigend. Dagegen wird der 
Fortschritt ein sinnvoller Gedanke, wenn man sich Ziele 
setzt, von denen man mit Gewißheit wissen kann, ob man 
sie erreicht hat. Die Idee einer absoluten Wahrheit ist also 
nicht nur bedeutungslos, sondern es erweist sich auch, daß 
der einzige von den Popperianern angegebene Grund, an 
ihr festzuhalten, alles andere als stichhaltig ist. Wir kön­
nen nicht erwarten, daß das Licht, in dem wir die Dinge 
sehen, das Licht der Dinge selbst ist; wir können aber er­
warten, daß die Natur uns in diesem Licht erscheint, daß 
sie in diesem Lichte sichtbar wird und uns zeigt, wie sie 
wirklich darin aussieht. Wer mehr will, verlangt ein Gott 
zu sein oder eine göttliche Offenbarung zu haben. Eine 
absolute Wahrheit müßte sich auf das Ding an sich be­
ziehen. Eine empirische Theorie damit in Verbindung zu 
bringen, wie es die Popperianer versuchen, entbehrt der 
einleuchtenden Begründung.

282

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Wahrheit der historistischen
Wissenschaftstheorie seihst

An dieser Stelle ist nun auf eine gewiß entscheidende Fra­
ge einzugehen, nämlich: Wie steht es mit der Wahrheit der 
historistischen Wissenschaftstheorie selbst? Ist auch sie nur 
wahr in einem S als Teil einer historischen Systemmenge 
und damit selbst künftig dem Schicksal möglicher Mu­
tation unterworfen? Wäre dies der Fall, so wäre sie nicht 
widerspruchsfrei. Denn gerade indem sie in die Selbst­
bewegung einer Systemmenge hineingerissen würde, 
müßte ja das, was sie behauptet, Geltung behalten. Ihre 
Lehre würde also gerade dadurch bestätigt, daß sie (durch 
Mutation) aufgehoben wird. Oder ist sie gar absolut 
wahr? Wie ließe sich indessen eine solche Anmaßung, die 
einzige Ausnahme unter allen anderen der Geschichtlich­
keit verfallenen Theorien zu sein, rechtfertigen?
Blicken wir noch einmal zurück und erinnern wir uns der 
einzelnen Abschnitte ihrer Begründung. Im Kapitel III 
ergab sich auf Grund einer rein logischen Analyse, daß 
Basissätze, Theoreme (Naturgesetze) und Axiome einer 
empirischen Theorie apriorische Festsetzungen zur not­
wendigen Bedingung haben. Im Kapitel IV wurden solche 
Festsetzungen ebenfalls auf Grund einer logischen Ana­
lyse systematisiert und in Kategorien zusammengefaßt. 
Aber auch diese Einsicht bedarf keiner Erfahrung, daß 
jene Festsetzungen weder logisch, noch transzendental, 
noch willkürlich begründet werden können und daß folg­
lich nur noch eine Möglichkeit übrig bleibt, sie nämlich 
in einer geschichtlichen Lage zu begründen. Weiter er­
gab sich im Kapitel VIII — im Kapitel XIII wird dies noch 
ausführlicher behandelt werden -, daß eine solche ge­
schichtliche Lage, soll sie ein Gegenstand der Wissen­
schaft sein, nur in axiomatischen Theorien und damit als 

283

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Systemmenge beschreibbar ist. Es wurde schließlich eben 
dort logisch gezeigt, worin eine begründete Entwicklung 
(Explikation) und Veränderung (Mutation) einzig be­
stehen kann, die sich innerhalb solcher wissenschaftlich 
konstruierter Systemmengen abspielen muß (Harmoni­
sierung von Systemmengen). Und am Ende von all diesen 
logischen Überlegungen, die sich insgesamt aus dem Be­
griffe einer mit axiomatischen Theorien arbeitenden em­
pirischen Wissenschaft ergaben, stand die Schlußfolge­
rung, daß Geschichte, wissenschaftlich gesehen, als eine 
Art Selbstbewegung von Systemmengen auf gefaßt wer­
den muß.
Die empirischen Beispiele aus der Geschichte der Wissen­
schaften, die in den vorangegangenen Kapiteln aufge­
führt wurden, dienten somit nur zur Illustration und 
Veranschaulichung, nicht aber zur Begründung der hi­
storistischen Wissenschaftstheorie. Diese Beispiele haben, 
von ihrem wissenschaftsgeschichtlichen Wert „an sich“ 
abgesehen, eine propädeutische Bedeutung im Sinne von 
Kapitel IV.
Die historistische Wissenschaftstheorie ist also weder 
empirisch noch transzendental wahr, sondern behauptet 
eine logische Wahrheit, die von der Art eines Wenn- 
Dann-Satzes ist. Man könnte ihr die Kurzfassung geben 
(vgl. auch Kapitel IX, S. 241, zweiter Absatz): Wennes eine 
empirische Wissenschaft gibt, dann betrachtet sie die 
Geschichte ausdrücklich oder unausdrücklich als eine 
Geschichte sich selbst bewegender Systemmengen. Diese 
logische Wahrheit ist als solche immer gültig, also nicht 
selbst geschichtlich - der am Anfang dieses Abschnittes 
aufgezeigte Widerspruch kann sie daher nicht betreffen. 
Auf der anderen Seite aber ist sie doch insofern an eine 
geschichtliche Bedingung geknüpft, als der Gegenstand, 
auf den sie sich bezieht, eben die Wissenschaft, wieder ver­

284

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwinden könnte. Sie behielte dann freilich ihre Geltung 
- aber sie hätte buchstäblich ihre Aktualität eingebüßt, 
sie wäre obsolet.
Wenn aber die Wissenschaft dadurch verschwände, daß 
sie einer anderen Art der Betrachtungsweise Platz machte, 
so wäre dieser Vorgang freilich aus der Sicht der neuen 
Betrachtungsweise zwar ein Vorgang in der Geschichte, 
aber er wäre nicht mehr systemgeschichtlich beschreib­
bar wie es typisch für die Wissenschaft ist. Was Geschichte 
zum Beispiel in mythischer Deutung sein kann, wird im 
Kapitel XV behandelt werden.

3. Einige zusätzliche kritische Bemerkungen
zum neueren Popperianismus

Diesem Kapitel seien abschließend noch einige ergän­
zende Bemerkungen zur Kritik am Popperianismus hin­
zugefügt.
Zwei hauptsächliche Thesen, die gegenwärtig von Philo­
sophen an der London-School of Economics (LSE) ver­
treten werden, möchte ich dabei herausgreifen.2 Sie 
lauten:

1) Der Falsifikationismus — dies ist nur ein anderes Wort 
für „Popperianismus“ — ist dem Induktivismus des­
wegen überlegen, weil er durchgängig deduktivistisch 
ist und weil er Goodmans Paradox vermeidet. (Was 
darunter zu verstehen ist, wird später verdeutlicht 
werden.)

2 Diese Thesen wurden von ihnen während eines durch die Thys- 
senstiftung unterstützten Symposiums vorgetragen, das im Juli 1975 
auf Schloß Kronberg stattgefunden hat. Dort waren fast alle Ver­
treter der PoppER-LAKATOsschen Philosophie an der LSE anwe­
send.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Keine Tatsache, die bei der Konstruktion einer Theorie 
verwendet wurde, kann diese Theorie bestätigen.

Beginnen wir mit der ersten These. Sie wird folgender­
maßen begründet: Echte wissenschaftliche Folgerungen, 
sagen die LSE-Philosophen, schreiten entweder deduktiv 
fort von Prämissen, die Vermutungen enthalten, zu prüf­
baren Schlußfolgerungen, oder von einer geprüften und 
falsifizierten Schlußfolgerung zur Verneinung einer Men­
ge vom Prämissen, aus denen jene abgeleitet wurde.
Darauf ist zu erwidern, daß, wie sich gezeigt hat, auch 
jede Falsifikation einige Prämissen hat, wie zum Beispiel 
Axiome bestimmter Theorien über die Beobachtung. 
Sind nun diese Prämissen ebenfalls Vermutungen, und 
dies wird von den LSE-Philosophen nicht geleugnet, so 
ist auch die Falsifikation nur eine Vermutung. Diese Ver­
mutung kann rein willkürlich sein, und dann wäre die 
Falsifikation praktisch bedeutungslos; oder der Wissen­
schaftler hat einige Gründe für diese Vermutungen — 
dann aber kann man Induktionen gar nicht vermeiden. 
Wenn man zum Beispiel einen Stab verwendet, um eine 
Messung auszuführen, so wird man gewöhnlich nicht er­
warten, daß er sich verändert hat, seit er zum letzten Mal 
benutzt wurde. Diese Erwartung aber, die man nicht ver­
meiden kann, wenn die Messung einen Sinn haben soll, 
wird meistens von früheren Erfahrungen abhängen und 
damit induktiv sein. Was also ist tatsächlich gegenüber 
den Induktivisten gewonnen worden? Die Falsifikatio- 
nisten haben ihnen vorgeworfen, Verifikationen zuge­
lassen zu haben, die nur Vermutungen enthalten können; 
aber mit demselben Recht könnten die Induktivisten den 
Spieß umdrehen und den Falsifikationisten vorwerfen, 
Falsifikationen zu gestatten, die ebenfalls nur Vermutun­
gen, oder, noch schlimmer, überhaupt bedeutungslos 
sind.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der zweite Grund, warum die LSE-Philosophen meinen, 
daß der Falsifikationismus dem Induktivismus überlegen 
sei, besteht in der Annahme, nur der Induktivismus werde 
durch Goodmans Paradox betroffen. Dieses Paradox 
besteht in folgendem: Man definiert zuerst das Wort 
„grot“ folgendermaßen: Etwas ist grot, wenn entweder 
zum Zeitpunkt t eine Prüfung zeigte, daß es grün ist oder 
wenn es, falls es zum Zeitpunkt t nicht geprüft wird, rot 
ist. Nun wird der Satz „Alle Smaragde sind grün“ mit 
dem Satz „Alle Smaragde sind grot“ verglichen. Dabei 
stellt sich heraus, daß paradoxerweise beide gleicher­
maßen induktiv bestätigt werden, denn offenkundig ist 
jede induktive Bestätigung des ersten auch eine solche 
des zweiten. Nun ist es aber nicht wahr, daß dieses Para­
doxon nur den Induktivismus, nicht aber den Falsifika­
tionismus trifft. Wenn wir einen Smaragd untersuchen 
und wenn das Ergebnis zum Zeitpunkt t0 lautet: „Der 
Smaragd ist nicht grün“, dann wurde die Hypothese 
„Alle Smaragde sind grot“ falsifiziert; wenn aber das Er­
gebnis zum Zeitpunkt t0 lautet: „Der Smaragd ist grün“, 
dann ist die Falsifikation gescheitert und die Hypothese 
wurde, laut Popper, bekräftigt. Die LSE-Philosophen 
sehen also offenbar nicht, daß Goodmans Paradox gar 
nicht in erster Linie das Problem des Induktivismus be­
trifft, sondern eher das Problem, wie man ein echtes von 
einem Psewdo-Gesetz unterscheiden kann. So zeigt uns 
auch Goodmans Paradox klar, daß es nicht genügt, mit 
Popper zu definieren: Ein Gesetz ist ein Satz, der falsifi­
zierbar sein muß. Denn „alle Smaragde sind grot“ ist ein 
Satz, den man in der Tat falsifizieren kann, den aber nie­
mand ernstlich für ein echtes Gesetz halten wird. Dieses 
Paradox trifft also beide: Induktivisten und Falsifikatio- 
nisten.
Im übrigen ist zu bemerken, daß die strenge Ablehnung 

287

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Induktivismus mit der allgemeinen Regel der Pop- 
perianer unverträglich ist, die bereits im Kapitel V be­
handelt wurde, daß nämlich eine Theorie oder ein For­
schungsprogramm besser und fortschrittlicher sei als 
andere, mit ihr im Wettstreit liegende, wenn sie durch 
mehr Tatsachen bestätigt wird als diese. Denn diese Regel 
kann selbst nichts anderes als eine solche der Induktion 
sein. Soll sie doch zum Ausdruck bringen, daß ein derar­
tiges Programm als fortschrittliches mehr für die Zukunft 
erwarten läßt, auch mehr Unterstützung verdient — und 
zwar aus dem induktiven Grunde, daß es bisher so be­
sonders erfolgreich war!
Und schließlich noch ein letztes Wort hierzu. Das soeben 
zitierte Fortschrittskriterium versagt völlig für die Deu­
tung von Übergängen, wie sie das im Kapitel IX analy­
sierte Beispiel Descartes-Huygens zeigt. Denn da geht 
es ja zunächst gar nicht um Theorien über Tatsachen, 
sondern um die Erarbeitung normativer Kriterien dafür, 
worin überhaupt eine wissenschaftliche Theorie bestehen 
soll. Es ist der Übergang von einer rein rationalistischen 
Mechanik zu einer empirischen Mechanik. Das Kriterium 
der Popperianer kann also in diesem Fall erst zur Geltung 
kommen, wenn die letztere schon eingeführt ist. Eine 
Deutung jener so eminent wichtigen wissenschaftsge­
schichtlichen Prozesse, die in der Erarbeitung von Meta­
theorien und wissenschaftstheoretischen Systemen be­
stehen, wo erst darum gerungen wird, ob und in welchem 
Ausmaße Tatsachen eine Rolle zu spielen haben oder 
was überhaupt als Tatsache anzuerkennen ist oder nicht, 
läßt sich in der PopPERschen Philosophie nicht geben.
Ich fasse zusammen: Durch die aufgeführte Regel wider­
sprechen die Popperianer erstens ihrem eigenen radikalen 
Antiinduktivismus, zweitens ist diese Regel unklar (was 
ist eine Tatsache?) und drittens erfaßt sie gerade einen 

288

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der wichtigsten Felder des Fortschritts nicht - nämlich 
den Fortschritt von einer Metatheorie zur anderen (der 
sich andererseits, wie die vorangegangenen Kapitel zei­
gen, mit den hier bereitgestellten Mitteln der Theorie 
historischer Systemmengen deuten läßt).
Betrachten wir noch kurz die zweite der aufgeführten 
Thesen der LSE-Philosophen. Sie verweisen dabei als 
Beispiel auf den Versuch, die NEWTONsche Theorie da­
durch zu verbessern, daß sie an die von der Allgemeinen 
Relativitätstheorie richtig vorausgesagte Perihelbewe­
gung des Merkur angepaßt wird. Dieser Versuch sei zu­
rückzuweisen, weil die Kenntnis der Tatsache dieser Be­
wegung bei der Konstruktion der verbesserten Theorie 
Newtons verwendet wurde. Dagegen läßt sich folgendes 
einwenden. Nehmen wir an, daß jemand in einer fernen 
Zukunft, in der die Geschichte der Wissenschaft völlig 
vergessen worden ist, zwei Bücher ausgräbt: Eines, das 
die verbesserte Theorie Newtons und eines, das die Theo­
rie Einsteins enthält. Kein Zweifel, daß er beide für voll­
kommen äquivalent, weil in gleicher Übereinstimmung 
mit den Tatsachen, halten wird. Dies zeigt, daß der Aus­
druck „Verwendung einer Tatsache bei der Konstruk­
tion einer Theorie“ irreführend ist. Er scheint einen logi­
schen Zirkel anzudeuten. Aber in Wahrheit bezieht sich 
derjenige, welcher die Relativitätstheorie der verbesser­
ten Theorie Newtons vorzieht, weil Einstein sie auf­
stellte, ohne dabei nach der Bewegung des Merkur zu 
schielen, in keiner Weise auf das Kriterium „Unterstüt­
zung durch eine Tatsache“, sondern auf etwas ganz ande­
res, nämlich auf eine zeitliche Priorität: Einstein war es, 
der zuerst die fragliche Perihelbewegung ableitete, nicht 
Newton. Eine größere wissenschaftliche Rechtfertigung 
ist darin jedoch nicht erkennbar — denn am Ende stehen 
ja wieder beide im Einklang mit der Wirklichkeit. Dies 

289

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alleine ist entscheidend. Die Geschichte der Herstellung 
dieses Einklanges ist demgegenüber ohne Bedeutung. Im 
übrigen: Wenn man, wie die LSE-Philosophen, an die 
absolute Wahrheit glaubt, mit welchem Recht sollte man 
dann überzeugt sein, daß eine an bekannte Tatsachen an­
gepaßte Theorie nur deswegen falscher oder auch nur 
weniger wahr sein muß als eine andere, weil sie, im Ver­
gleich zu dieser, nicht gleich ins Schwarze traf?

290

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XII. Kritik
an der Sneed-Stegmiillerschen Theorie 
wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse 
und des wissenschaftlichen Fortschritts

Sneed-Stegmüller gehen davon aus, daß man eine 
Theorie mit Hilfe der Definition eines mengentheoreti­
schen Prädikates darstellen kann, welches die mathema­
tische Struktur dieser Theorie beschreibt.1
Als Beispiel läßt sich die klassische Partikelmechanik auf­
führen (KPM). Man kann sagen:
KPM (x) <-> es gibt Mengen P, T, ein s, ein m und einT 
(in Worten: „x ist eine KPM“ genau dann, wenn es eine 
Menge P usf. gibt), so daß gilt:

1) x = <P, T, s, m, f> (in Worten: x ist eine Struktur mit 
P, T usf., wobei die Menge P Partikel, die Menge T 
Zeitpunkte, s die Funktion des Ortsvektors, m die 
Funktion der Masse und f die Funktion der Kraft 
bedeuten).

2) P ist eine endliche, nichtleere Menge.
3) T ist ein Intervall reeller Zahlen.
4) s ist die Funktion des Ortsvektors mit Dj(t) = P X T 

und Dn(s) <= TR3. (Dj ist der Definitions- oder Argu­
mentbereich von s, „X” bedeutet das cartesische 
Produkt. M. a. W.: Im Definitionsbereich von ? ist 
jedem Partikel die Zeitspanne T zugeordnet. Djl 
ist der Bildbereich von s, also dasjenige, worauf die 

1 VgL W. Stegmüller: Theorie und Erfahrung, 1973. Ders.: 
Theoriendynamik und logisches Verständnis, in: W. Diederich 
(Hrsg.): Beiträge zur diachronen Wissenschaftstheorie, Frankfurt 
a. M. 1974.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion s abbildet. TR3 bedeutet die Menge der Tripel 
reeller Zahlen. „Dji TR3“ heißt also: Der Bildbereich 
Du, nämlich derjenige der Menge der Ortsvektoren, ist 
eine Untermenge der Menge der Tripel reeller Zahlen - 
denn jeder Ortsvektor wird ja durch drei reelle Zahlen, 
nämlich seine Koordinaten, bestimmt.)

5) m ist eine Funktion mit Di(m) = P und Dn(m) ^P, 
wobei m(ui) > 0 für alle u e P. („ugP“ bedeutet: u 
ist ein Element der Menge P.)

6) ? ist eine Funktion mit Dj(t) = P X T X M (wobei M 
die Menge der natürlichen Zahlen bedeutet, auf welche 
die Anzahl der auf ein Teilchen wirkenden Kräfte 
abgebildet wird) und Dn (f) Ferner ist für alle 
u e P und t g T 2 f (u,t,i) absolut konvergent (d.h., die

i6fN
Summe der absoluten Beträge hat einen Grenzwert).

7) Für alle ueP und alle t g T gilt: m(u)xD2s(u,t) = S f 
(u,t,i) (wobei D2 die zweite zeitliche Ableitung von s 
bedeutet. Es handelt sich hier also um die bekannte 
Gleichung: Masse X Beschleunigung = Kraft.)

Von dieser rein mengentheoretischen Definition könnte 
man nun nach Sneed-Stegmüller zu einer empirischen 
Behauptung gelangen, wenn man sagen dürfte: Es gibt 
eine Anwendung a dieser Struktur auf wirkliche Systeme. 
Zum Beispiel habe das Sonnensystem eine solche Struk­
tur. Empirische Sätze dieser Art haben demnach die all­
gemeine Form: a hat eine Struktur, die eine bestimmte 
Theorie definiert (zum Beispiel eine KPM) oder kürzer, 
a hat ein S, wobei S das Fundamentalgesetz der Theorie 
genannt wird.
In einem zweiten Schritt wird nun von Sneed-Stegmül­
ler definiert, was man unter einer theoretischen Größe 

292

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen habe. Theoretische Größen, sagen sie, sind 
solche, die theorienabhängig gemessen werden. Das soll 
nach ihrer Auffassung bedeuten, daß die Ermittlung der 
Werte dieser Größen von einer vorherigen erfolgreichen 
Anwendung eben derjenigen Theorien abhängt, in wel­
cher diese Größen vorkommen. So seien zum Beispiel in 
der KPM nur Kraft und Masse theorienabhängig, Ort und 
Zeit aber nicht, weil sie auch auf nichtmechanische, zum 
Beispiel optische Weise Gegenstand von Messungen wer­
den können.
Jedes a, worauf eine Theorie anwendbar ist, wird Modell 
von S genannt und von einem möglichen (potentiellen) 
Partialmodell unterschieden. So ist zum Beispiel die Par­
tikelkinematik (PK) ein mögliches Partialmodell der 
KPM. Es gilt: PK (x) <—> es gibt eine Menge P, eine Men­
ge T und eine Funktion s, so daß die vorhin aufgeführten 
Punkte 1) — 4) zutreffen, mit deren Hilfe die KPM defi­
niert wird, nicht aber mehr. Die Masse und die Kraft wer­
den also (freilich auch schon in Punkt 1), wo sie bereits 
vorkommen), abgezogen. Damit erscheint KPM als eine 
„theoretische Ergänzung“ von PK. Anstatt allgemein „a 
ist S“, wie vorhin, kann man jetzt sagen (und diese Be­
hauptung wird im Unterschied zu einer später folgenden 
mit „(I)“ bezeichnet):

(I):  a ist ein potentielles Partialmodell von S, und es exi­
stiert eine theoretische Ergänzung x von a, die ein 
Modell von S ist. Dieser Satz wird die „Primitiv- 
Form der RAMSEY-Darstellung des empirischen Ge­
haltes einer Theorie“ genannt.

Warum sollte man aber den komplizierteren Satz (I) an 
die Stelle des einfacheren „a ist ein S“ setzen? Dies wird 
von Sneed-Stegmüller so begründet: Um „a ist S“ zu 

293

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überprüfen, muß man die Werte bestimmter theoreti­
scher Größen bestimmen. Hierzu wird aber laut Defini­
tion dieser Größen eine erfolgreiche Anwendung der 
Theorie mit der Struktur S vorausgesetzt. Um diese An­
wendung zu prüfen, müßte wieder eine andere erfolgrei­
che Anwendung von ihr vorausgesetzt werden usf. Die 
Folge wäre ein unendlicher Regress oder ein Zirkel. Um 
dagegen die empirische Wahrheit von (I) zu erkennen, 
genügt es festzustellen, ob die bei der Beschreibung von 
a verwandten nichttheoretischen Größen (I) erfüllen. 
Zum Beispiel bestünde eine im Rahmen der PK bzw. 
KPM gedeutete Bestätigung von (I) in dem bloßen Nach­
weis, daß es irgendwelche Partikel gibt, denen ein Zeit­
intervall und ein Ortsvektor zugeordnet werden können. 
Denn hierzu gibt es eben eine theoretische Ergänzung, 
die ein Modell der KPM ist, d. h., wir können auf ein sol­
ches a, das ein potentielles Modell der KPM darstellt, die 
theoretischen Funktionen der KPM anwenden. (I) ist also 
gegenüber „a ist ein S“ eine abgeschwächte empirische 
Behauptung, nämlich die Behauptung einer nur mögli­
chen, nicht wirklichen Anwendung der theorieabhängi­
gen Größen.

1. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen Definition 
theoretischer Größen

Schon hier drängen sich einem kritische Fragen auf. Vor 
allem leuchtet die SNEED-STEGMÜLLERsche Definition 
theoretischer Größen nicht ein. Warum muß die erfolg­
reiche Anwendung der Theorie, von der solche Größen 
abhängen, in diese Definition eingehen? Zeigt nicht die 
von Sneed-Stegmüller daraus gezogene Folgerung, daß 
nämlich Raum und Zeit keine theorieabhängigen Größen 

294

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, wie fragwürdig dies ist? Denn es gibt, worauf schon 
mehrfach in den vorangegangenen Kapiteln hingewiesen 
wurde, keine Raum-Zeitbestimmungen ohne kompli­
zierte theoretische Voraussetzungen. Zwar muß man, um 
„a ist ein S“ als wahr zu behaupten, Messungen anstellen — 
aber dies geschieht doch eben so, daß damit die Geltung 
der für solche Messungen notwendigen Theorien wenig­
stens teilweise a priori gesetzt wird (auch dies wurde hier 
schon mehrfach nachgewiesen). Mehr wird nicht gefor­
dert, weil es zu jenem Zirkel oder unendlichen Regreß 
führte, den ja Sneed-Stegmüller selbst sehen; mehr muß 
aber auch nicht gefordert werden. Ferner ist doch selbst 
die Behauptung, „a ist ein potentielles Partialmodell von 
S“, wenn sie, wie verlangt, zum empirischen Gehalt der 
Theorie gehören soll, durch Messungen zu entscheiden - 
wie also kann man mit der Formulierung (I) des empiri­
schen Gehaltes einer Theorie eben jene Schwierigkeiten 
vermeiden, die bereits der Satz „a ist ein S“ heraufbe­
schwört, sobald man sich auf den Standpunkt von Sneed- 
Stegmüller stellt? Und schließlich: Ist (I) wirklich eine 
adäquate Definition des empirischen Gehaltes einer 
Theorie? Steht denn so einwandfrei fest, daß man diesem 
Satz nicht den Sinn geben könnte: „a ist ein potentielles 
Partialmodell“, das heißt, es ist a priori in dieser Weise 
interpretierbar? Der empirische Gehalt bestünde dage­
gen in Sätzen wie zum Beispiel: „Das Planetensystem, a 
priori im Rahmen der klassischen Mechanik interpretiert, 
weist die und die bestimmten Bewegungen, Massen und 
Kräfte auf“ usf.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen
Unterscheidung zwischen dem Strukturkern und 
dem erweiterten Strukturkern einer Theorie

Aber verfolgen wir zunächst die SNEED-STEGMÜLLERsche 
Theorie weiter. Es gibt zu jeder Theorie, heißt es dort, 
verschiedene „intendierte Anwendungen“ (zum Bei­
spiel für die klassische Physik das Sonnensystem, die Ge­
zeiten, das Pendel usw.). Diese Anwendungen werden 
durch „Nebenbedingungen“ miteinander verknüpft. So 
werden demselben Objekt in verschiedenen Anwendun­
gen dieselben Funktionswerte zugeteilt (zum Beispiel 
soll die Masse der Erde sowohl im Rahmen des Sonnen­
systems wie in einem Untersystem davon die gleiche sein). 
Ferner gelten in gewissen Anwendungen „spezielle Ge­
setze“, unter denen eine „Verschärfung der Struktur S“ 
zu verstehen ist. (Hierzu gehören mit Hinblick auf die 
KPM das Gravitationsgesetz, das HooKEsche Gesetz und 
anderes mehr.) Wird auch dies alles noch berücksichtigt, 
so ergibt sich nach Sneed und Stegmüller die Endfassung 
der RAMSEY-Darstellung einer Theorie. Sie lautet:

(II): Es existiert eine solche theoretische Ergänzung p der 
Menge a von physikalischen Systemen zu Modellen 
der mathematischen Struktur S, daß die in dieser Er­
gänzung benützten theoretischen Funktionen eine 
Klasse vorgegebener Nebenbedingungen erfüllen 
und daß außerdem gewisse echte Teilmengen von a 
zu Modellen bestimmter Verschärfungen der Struk­
tur S ergänzbar sind.

Hier wird der sogenannte „Strukturkern“ K einer Theo­
rie von dem „erweiterten Strukturkern“ E unterschieden. 
Zu K gehören:

296

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Die Menge der möglichen Modelle (d. i. die mathema­
tische Struktur der Theorie). 2) Die Menge der möglichen 
Partialmodelle. 3) Die Restriktionsfunktion (das ist jene, 
durch welche den möglichen Modellen Partialmodelle 
zugeordnet werden). 4) Die Menge der Modelle. 5) Die 
Menge der Nebenbedingungeh. Führt man zu diesen fünf 
Bestandteilen des Strukturkernes, die hier nicht näher 
diskutiert werden müssen, noch die oben genannten spe­
ziellen Gesetze hinzu, so erhält man den erweiterten 
Strukturkern E.
Der Hauptgedanke der SNEED-STEGMÜLLERschen Theo­
rie besteht nun darin, daß im wissenschaftsgeschichtli­
chen Prozeß an K festgehalten wird, E sich aber ändert. II 
ist demnach eine empirische Behauptung, die von Zeit zu 
Zeit schwankt. Der Strukturkern dagegen ist sozusagen 
das Apriorische in der Theorie; er bleibt daher konstant 
und bedarf keiner besonderen „Immunisierungsstrate­
gie“.
Hier wird die nächste kritische Frage unvermeidlich: Ist 
die Grenze zwischen K und E nicht willkürlich? Wo sind 
die Kriterien, nach denen sie objektiv oder zwingend be­
stimmt werden könnte? Wenn diese aber fehlen, so fehlen 
auch Gründe dafür, was empirisch geopfert werden kann 
und was nicht. Gewiß läßt die mengentheoretische Defi­
nition einer Theorie deren immunen, apriorischen Kern 
formal deutlich hervortreten. Aber das setzt doch voraus, 
daß vorher einleuchtend begründet wurde, warum die 
Grenze zwischen ihm und seiner Erweiterung so und 
nicht anders gezogen wurde. Um zum Beispiel festzu­
stellen, daß das zweite Grundgesetz der Mechanik - Kraft 
gleich Masse X Beschleunigung - zum Kern gehört und 
damit a priori gelten soll, bedarf es ganz anderer als men­
gentheoretischer Untersuchungen. Und Stegmüller 
sieht das selbst, wenn er darauf hinweist, daß die Messung 

297

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der durch dieses Gesetz bestimmten Größen dieses Ge­
setz schon voraussetzt. Ferner ist es unzutreffend, daß 
für den Strukturkern einer Theorie keinerlei Immunisie­
rungen erforderlich sind. Wie die vorangegangenen Ka­
pitel zeigen, sind auch alle apriorischen Momente einer 
Theorie der geschichtlichen Erosion ausgesetzt und müs­
sen eben deswegen immer wieder neu auf mannigfaltige 
Weise verteidigt werden (Teils so, daß man für sie wieder 
andere apriorische Grundsätze heranzieht, teils so, daß 
man ihre Fähigkeit nachweist, einen tragfähigen Rahmen 
abzugeben, innerhalb dessen erfolgreich Erfahrung an­
gestellt werden kann usf.).

3. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen
„ Theoriendynamik“

Es folgt nun die Definition einer Theorie, wozu noch eine 
Menge J von physikalischen Systemen eingeführt wird, 
die „intendierte Anwendungen“ von E darstellen. Ferner 
kennzeichnen wir noch die Klasse der möglichen inten­
dierten Anwendungen von E mit A(E). Dann soll gelten: 
x ist eine physikalische Theorie genau dann, wenn x = 
< K, J >. Damit läßt sich nun nach Sneed-Stegmüller 
auch der empirische Gehalt der Theorie mengentheore­
tisch ausdrücken. Anstelle von (II) tritt:

(III) J ist ein Element von A(E). (Denn a in (II) ist ja nichts 
anderes als die zu einer bestimmten Zeit angenom­
mene Menge J der intendierten Anwendungen und 
das verschäfte S in (II) ist das E.)

Endlich wird noch das „Verfügen über eine Theorie zur 
Zeit t“ definiert und zwar semantisch wie pragmatisch.

298

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die semantische Definition lautet: Eine Person P verfügt 
zur Zeit t über eine Theorie T, wenn p zur Zeit t weiß, daß 
erstens J ein Element von A(E), zweitens, daß dieses E 
das schärfste bekannte E, zu dessen Anwendung] gehört, 
und drittens, daß J eine maximale Menge ist, die zur An­
wendung von E gehört. Die pragmatische Definition lau­
tet: Eine Person p verfügt zur Zeit t über eine Theorie T, 
wenn erstens p semantisch über T verfügt, wenn zweitens 
eine andere Person p0 (zum Beispiel der Schöpfer von T) 
existiert, welche die intendierten Anwendungen von T 
durch eine paradigmatische Beispielmenge Jo festlegte, 
drittens, wenn für p Jo Teilmenge der zur Zeit t gewählten 
Menge J ist, viertens, wenn p glaubt, daß es eine weitere 
Verschärfung E' von E gibt, für die J wieder ein Element 
von A(E') ist, und fünftens, wenn p an eine Erweiterung 
von J glaubt, die zugleich Element dieser verschärften 
Erweiterung ist.
Punkt vier in der pragmatischen Definition wird dabei 
„theoretischer Fortschrittsglaube“, Punkt fünf „empiri­
scher Fortschrittsglaube“ genannt.
Damit sind nun die Mittel bereitgestellt, um zur Sache 
selbst zu kommen, um also die SNEED-STEGMÜLLERsche 
Theorie wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse, wofür sie 
den Ausdruck „Theoriendynamik“ verwenden, zu ent­
wickeln.
Die geschichtliche Tatsache, daß sich oft verschiedene 
Personen zur selben Theorie bekennen, dennoch aber 
verschiedene Hypothesen mit ihr verbinden, kann nur 
damit erklärt werden, daß die betreffenden Personen 
über den erweiterten Strukturkern E oder über den Um­
fang der Menge J der intendierten Anwendung von E ge­
teilter Meinung sind, jedoch an der gleichen paradigma­
tischen Ausgangsmenge Jo festhalten.
Die geschichtliche Tatsache, daß so oft Theorien falsifi­

299

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziert werden (hier bedeutet das die Falsifikation der Sätze 
(II) bzw. (III)), ohne daß man diese Theorien aufgibt, 
kann damit erklärt werden, daß nur der Versuch, den 
Strukturkern K zu erweitern, gescheitert ist, nicht aber 
dieser selbst, der ja gar nicht scheitern kann. (Als Beispiel 
wird genannt: Wenn Licht nicht aus Partikeln besteht, 
so ist nicht die Partikelmechanik gescheitert, sondern es 
wird nur ein Element der Menge der intendierten Anwen­
dungen von E aus ihr gestrichen.)
Eine normale wissenschaftliche Entwicklung liegt 
schließlich in dieser Sicht dann vor, wenn E und J erwei­
tert werden, eine revolutionäre dagegen, wenn ein neuer 
Strukturkern K entwickelt wird.2 Damit wird die weitere 
geschichtliche Tatsache erklärt, daß revolutionäre Ent­
wicklungen nicht von der Falsifikation irgendwelcher 
Strukturkerne ihren Ausgang nehmen. Denn solche Fal­
sifikationen sind ja gar nicht möglich. Man bleibe also 
trotz des Scheiterns von Strukturkernerweiterungen so 
lange bei einem gegebenen Strukturkern, bis ein besserer 
gefunden werde. Ein von Menschen benötigtes, wenn 
auch arg heimgesuchtes Objekt sei immerhin besser als 

2 Damit spielt Stegmüller auf Kuhns Unterscheidung von nor­
mal Science und revolutionary Science an.
Mancher könnte hier die Auseinandersetzung mit Kuhns Theorie 
über die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (The Structure 
of Scientific Revolutions, Chicago 1962; deutsch: Die Struktur wis­
senschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a. M. 1967) vermissen. 
Ohne Kuhns historisches Verdienst um die Entdeckung wichtiger 
wissenschaftstheoretischer Grundprobleme schmälern zu wollen, 
muß aber doch festgestellt werden, daß die neuere popperianische 
Theorie und diejenige von Sneed-Stegmüller aus der Einsicht in 
die inzwischen kaum noch bestrittenen Schwächen der Auffas­
sungen Kuhns hervorgegangen sind und sich daher gegenwärtig 
nur noch die Auseinandersetzung mit diesen lohnt. Vgl. auch meine 
Rezension von Kuhns Schrift in: Philosophische Rundschau 
15 (1968) S. 185-193.

300

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keines. Im übrigen sei ja das Scheitern von Erweiterungs­
versuchen kein Beweis dafür, daß solche überhaupt un­
möglich seien.
Insbesondere Stegmüller erweckt den Eindruck, als ob 
es vor allem die mengentheoretische Definition einer 
Theorie sei, mit der man die drei beschriebenen, für die 
Wissenschaftsgeschichte allerdings grundlegenden Tat­
sachen erklären könne. Betrachte man nämlich eine Theo­
rie nicht mengentheoretisch, sondern, wie es bisher üb­
lich sei, als eine Klasse von Sätzen (Aussageauffassung), 
die wahr oder falsch sein können, so wäre die Immunität 
des Kernes der Theorien, die ja sozusagen jenseits von 
„wahr und falsch“ steht, unverständlich und damit der 
Verlauf der Wissenschaftsgeschichte ein irrationales 
Rätsel.
Nun ist hier schon darauf hingewiesen worden, daß die 
mengentheoretische Darstellung einer Theorie in der 
Tat den Vorteil bietet, den apriorischen Kern einer Theo­
rie in einer formal besonders klaren Weise hervorzuhe­
ben. Aber diese Darstellung ersetzt nicht die ihr vorher­
gehende notwendige Entscheidung darüber, was nun 
eigentlich zum Kern, zum Apriori der Theorie, zu zählen 
ist und was nicht, welche Kriterien hierfür anzuwenden 
sind und was überhaupt unter Apriorität in einem sol­
chen Zusammenhang zu verstehen ist. Derartige Ent­
scheidungen können aber immer nur dadurch getroffen 
werden, daß man die einzelnen Aussagen hinsichtlich ih­
rer Fähigkeit, empirisch oder nichtempirisch begründet 
zu werden, prüft und daß man dabei den Gesamtzusam­
menhang heranzieht, in dem sie auftreten. Keine formale 
Darstellung, wie sie die mengentheoretische ist, kann 
diese inhaltlichen Untersuchungen ersparen; sie wird da­
her auch immer erst am Ende einer Theorienbildung ste­
hen, nämlich wenn die Theorie als eine Klasse von Aus­

301

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen erst einmal dasteht, niemals aber an ihrem Anfang, 
also dort, wo überhaupt erst die Grenze zwischen K und 
E, zwischen dem Apriorischen und Aposteriorischen fest­
gelegt wird, wo die axiomatischen, funktionalen, judi- 
calen und normativen Grundsätze ihre eigentümliche 
apriorische Rechtfertigung erfahren und damit von dem 
empirisch Gegebenen, das in ihrem Rahmen erscheint, 
unterschieden werden.
Weil die mengentheoretische Beschreibung von Theo­
rien bei allen formalen Vorteilen gerade deren Begrün­
dungsproblematik verdeckt, verdeckt sie auch deren ge­
schichtliche Bestimmtheit. So geschieht es dann, daß 
Stegmüller das Festhalten an einem Strukturkern trotz 
des Scheiterns vieler seiner Erweiterungsversuche rein 
psychologisch erklärt, nämlich damit, daß es, kurz ge­
sagt, besser sei, etwas Mangelhaftes, als gar nichts zu ha­
ben. Die Möglichkeit, dieses Festhalten nicht als psycho­
logisch, sondern als historisch und folglich in einer be­
stimmten Situation sachlich begründet zu sehen, wie es 
durch mehrere einschlägige Beispiele hier vorgeführt und 
in der Theorie geschichtlicher Systemmengen allgemein 
begründet wurde, kann in der mengentheoretischen Be­
trachtungsweise nicht einmal auftauchen.
Schließlich liefert sie auch keinerlei Erklärung dafür, 
warum revolutionäre Entwicklungen eintreten, warum 
eines Tages ein neuer Kern entworfen wird. Denn alles, 
was Stegmüller hierzu bemerkt, daß dies nämlich zum 
Beispiel geschähe, wenn die alte Theorie auf die neue 
Theorie reduzierbar sei und wenn diese explanatorisch 
und prognostisch mindestens dasselbe leiste wie jene, 
hat mit der mengentheoretischen Beschreibung von 
Theorien nichts zu tun, sondern ist eine rein historische 
Behauptung, die im übrigen, auch das sollten die voran­
gegangenen Kapitel zeigen, nicht zutrifft. Warum aber 

302

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die geschichtliche Entwicklung nicht auf solche Weise 
verlaufen ist, ohne damit rätselhaft oder irrational zu 
werden, gerade das läßt sich im Rahmen ihrer system­
theoretischen Beschreibung, im Rahmen also der hier 
entwickelten historistischen Wissenschaftstheorie, ver­
stehen.
Die SNEED-STEGMÜLLERsche Theorie ist ein, wenn auch in 
manchem fragwürdiges, so doch im ganzen vorzügliches, 
Instrument zur logischen Analyse gegebener Theorien; 
eine „Theorien^yzzzzmz^“ und damit eine Metatheorie der 
Entstehung, Begründung, Auswahl und historischen 
Entwicklung von Theorien kann nicht von ihr abgeleitet 
werden und deswegen ist diese Bezeichnung für sie irre­
führend.

303

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XIII. Theoretische Grundlagen 
der Geschichtswissenschaften

Mehr und mehr rückte in den vorangegangenen Kapiteln 
die Rolle der Geschichte und der Geschichtlichkeit in 
den Vordergrund. Wir wollen uns nun im besonderen 
der Theorie der Geschichtswissenschaften zuwenden 
und das bisher Erarbeitete dabei anwenden.

Noch heute ist die Meinung weit verbreitet, die Ge­
schichtswissenschaften richteten sich auf das Besondere 
und Individuelle — z. B. auf eine bestimmte Persönlich­
keit, einen bestimmten Staat, eine bestimmte Kunstepo­
che usf.; die Naturwissenschaften aber wendeten sich dem 
Allgemeinen zu — den überall geltenden Gesetzen und 
den immer gleichen Erscheinungen. Entsprechend seien 
die Methoden hier und die Methoden dort voneinander 
verschieden: Der Geschichtsschreiber „verstehe“, ver­
setze sich nämlich einfühlend in die Einzelheiten ihm ver­
trauter menschlicher Zusammenhänge, während der Na­
turforscher „erkläre“, also Erscheinungen auf allgemeine 
Gesetze zurückführe. Diese oder eine ähnliche Meinung 
haben bekanntlich besonders deutsche Philosophen und 
Historiker vertreten, zu denen Herder, von Humboldt, 
Dilthey, Ranke, Droysen, Windelband und viele an­
dere gehören.

Ihnen wurde schon oft, gerade aber in jüngster Zeit wie­
der, in den angelsächsischen Ländern widersprochen. 
Auch in den Geschichtswissenschaften, so behaupteten 
z. B. Hempel, Oppenheim, Gardiner, White und 

304

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danto,1 um nur einige zu nennen, wird erklärt und von 
allgemeinen Gesetzen Gebrauch gemacht. In dieser Hin­
sicht seien überhaupt alle Erfahrungswissenschaften 
gleich.
Auf der einen Seite stehen also die Philosophen des Ver­
stehens, auf der anderen die Philosophen des Erklärens. 
Ich werde damit beginnen, ihren Standpunkt in Kürze 
zu diskutieren, und wende mich zuerst den Philosophen 
des Verstehens zu.

1. Die Philosophen des Verstehens

Ihre einleitend skizzierte Meinung bedarf einer wichti­
gen Ergänzung. Sie behaupten nämlich keineswegs, wie 
ihnen oft oberflächlicherweise unterstellt wird, daß sich 
die Geschichtswissenschaften nur mit dem Besonderen 
und Individuellen beschäftigen. Denn das von ihnen so 
hervorgehobene Besondere ist selbst in gewisser Hinsicht 
ein Allgemeines. Es unterscheidet sich allerdings von 
demjenigen eines Naturgesetzes dadurch, daß seine Gel­
tung von Menschen geändert, daß es verletzt werden 
kann und daß es daher historisch begrenzt ist. Wenn Na­
turgesetze in der schon mehrfach beschriebenen Weise 
teilweise selbst nur menschliche Konstruktionen sind, 
so ist das für den gegenwärtigen Zusammenhang ohne 
Belang. Denn jetzt ist nicht von den Bedingungen ihrer 
Erkenntnis die Rede, sondern davon, daß Naturgesetze, 
wie immer ihre Aufstellung zustande gekommen sein 

1 C. G. Hempel: Aspects of Scientific Explanation, New York 
1965; P. Gardiner: The Nature of Historical Explanation, Ox­
ford 1961; M. White: Foundations of Historical Knowledge, New 
York 1969; A. C. Danto: Analytical Philosophy of History, 
Cambridge 1968.

305

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mag, quasi als eine unabänderliche Verfassung der Natur 
betrachtet werden, während eine vergleichbare Unver­
letzlichkeit bei dem von den Philosophen des Verste­
hens gemeinten Allgemeinen gerade nicht gemeint sein 
kann. Und selbst wenn die Natur mitsamt ihren Gesetzen 
ebenfalls als historischen Wandlungen unterworfen an­
gesehen würde, so wären doch, in dieser nicht vom kon­
struierenden Subjekt, sondern vom konstruierten Ob­
jekt ausgehenden Sicht, solche Wandlungen niemals von 
Menschen ausgelöst. Im NEWTONschen Gravitationsge­
setz z. B. spiegelt sich zwar eine historische Phase der 
Physik, aber es wird doch als etwas angesehen, dem sich 
kein Mensch widersetzen könnte; bei einem Gesetz des 
Bürgerlichen Gesetzbuches dagegen ist derartiges gewiß 
nicht der Fall. Nur dieser Unterschied innerhalb des All­
gemeinen wird also im folgenden ins Auge gefaßt.
Nach einer solchen Klarstellung können wir nun fest­
stellen, daß zwar in der Tat, wie die Philosophen des Ver­
stehens hervorheben, ein bestimmter Staat, eine be­
stimmte Verfassung, ein Wirtschaftssystem, eine religiöse 
Lehre, ein Kunststil usf. etwas Individuelles und Ge­
schichtliches sind; aber andererseits ist dies doch auch 
wieder etwas Allgemeines, nämlich deswegen, weil darin 
mannigfache Erscheinungen des staatlichen, wirtschaft­
lichen, religiösen Lebens usf. in umfassendere Zusammen­
hänge eingeordnet werden können. Wenn ich nicht irre, 
gibt es unter den Philosophen des Verstehens kaum einen, 
der solche allgemeinen Ordnungsformen leugnet und 
sich damit einem radikalen Nominalismus verschrieben 
hätte. Wenn sie das Besondere in den Geschichtswissen­
schaften so stark betonen, wollen sie doch dadurch nur 
auf das geschichtlich Einmalige dieser Formen hinweisen 
und damit den soeben dargelegten Unterschied zum All­
gemeinen in den Naturwissenschaften hervorheben.

306

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indessen — und damit komme ich zur Kritik —, was hier 
näher unter dem Allgemeinen zu verstehen sei, darüber 
sind sich die Philosophen des Verstehens nicht nur nicht 
einig, sondern sie haben davon auch nur mehr oder weni­
ger verschwommene, zumindest aber nicht genauer be­
stimmte Vorstellungen. Manche sprechen ein wenig un­
klar von vieles umfassenden „Ganzheiten“ organischer, 
pflanzenhafter Art, andere sehen darin Bedeutungs- oder 
Wirkungszusammenhänge des Lebens usf.2 Um solche 
Dunkelheiten beschreiben, umschreiben, durchdringen 
zu können, müssen dann auch besondere Fähigkeiten der 
Einfühlung, des Verstehens, des Ahnens, ja der Divina- 
tion beschworen werden.3

2. Die Philosophen des Erklärens

Dagegen wenden sich die Philosophen des Erklärens. Man 
kann an einem sehr einfachen Musterbeispiel ihre An­
sicht verdeutlichen. Angenommen, jemand hat einen 
Ofen angemacht. Dies könnte in einer Geschichte so er­
zählt werden: „Jemand fror, hatte aber einen Ofen. Und 
da nun Menschen, die frieren, sich Wärme zu verschaffen 
suchen, so zündete er folglich seinen Ofen an.“ In dieser 
Geschichte wird offenbar ein Satz über ein einzelnes Er­
eignis, daß nämlich jemand den Ofen anmachte, aus Prä­

2 So betrachtet zum Beispiel Herder in seinen geschichtsphilo­
sophischen Betrachtungen die Nationen als Organismen, von 
Humboldt vergleicht historische Prozesse mit Metamorphosen 
von Pflanzen, Ranke nennt Völker „Ganzheiten“, ähnlich drückt 
sich Dilthey aus: In seinen späteren Werken spricht er von Bedeu­
tungs-, Wirkungs- und Strukturzusammenhängen.
3 „Einfühlen“ nennt es zum Beispiel Herder, von „Verstehen“ 
spricht Dilthey, „Ahnen“ nennt es Troeltsch, „Divination“ 
Ranke.

307

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


missen abgeleitet, die ein allgemeines Gesetz enthalten, 
demgemäß alle frierenden Menschen versuchen, sich 
Wärme zu verschaffen. In einer solchen Ableitung be­
steht nun aber nach Ansicht der Philosophen des Erklä­
rens jede wissenschaftliche Erklärung. Immer handelt es 
sich dabei um eine Folgerung aus Prämissen, in denen, 
wie das Beispiel zeigt, allgemeine Gesetze vorkommen. 
Sie meinen also, daß es auf solches Erklären in den Ge­
schichten der Historiker ankomme und daß dieses Erklä­
ren sich von demjenigen der Naturwissenschaftler grund­
sätzlich nicht unterscheide.
Ich stimme dem aus Gründen, die ich noch anführen wer­
de, durchaus zu, glaube aber, daß die Philosophen des 
Erklärens über diese sie sehr beschäftigende Einsicht das 
den Historiker eigentlich interessierende und für ihn we­
sentliche Allgemeine beinahe übersehen haben. So kam 
es, daß sie sich in der durch das aufgeführte Beispiel ge­
zeigten Weise fast nur mit den allgemeinen Gesetzen be­
schäftigten. Zweifellos kommen diese auch in den ge­
schichtswissenschaftlichen Erklärungen vor, sind in 
Wahrheit aber eher Gesetze der Psychologie, der Biologie 
und anderer Wissenschaften. Im Gegensatz dazu haben 
meiner Meinung nach die Philosophen des Verstehens, 
wie sich gleich zeigen wird, zwar richtig gesehen, daß es 
hier auf etwas anderes, nämlich auf etwas wirklich Ge­
schichtliches ankommt, aber ihr Blick war wieder allzu­
sehr durch eine fragwürdige Metaphysik getrübt.

3. Das für die Geschichtswissenschaften
spezifische Allgemeine

Es geht hier also zunächst um eine Klärung des für die Ge­
schichtswissenschaften thematischen Allgemeinen. Be­
ginnen wir wieder mit einem Beispiel:

308

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angenommen, es habe sich ein Staatsmann geweigert, 
einen Gegner beseitigen zu lassen, obgleich dies politisch 
für ihn vorteilhaft gewesen wäre. Eine Erklärung hierfür 
könnte folgendermaßen lauten: Er war Anhänger be­
stimmter politischer Grundsätze. Aus ihnen glaubte er 
schließen zu müssen, daß er ein bestimmtes Ziel zu ver­
folgen habe. Dies zu erreichen, hielt er die Beseitigung 
seines Gegners in einem geeigneten Augenblick für das 
beste Mittel. Er war aber zugleich Anhänger moralischer 
Grundsätze, denen er sogar den Vorzug vor den politi­
schen gab. Da er nun glaubte, daß die Beseitigung des Geg­
ners seinen moralischen Grundsätzen widerspreche, so 
weigerte er sich folglich, diese Tat zu vollbringen.
Hier kommt scheinbar kein einziges Gesetz der Art vor: 
„Wenn Menschen frieren, suchen sie Wärme“, sondern 
jeder Satz der Prämissen bezieht sich auf ein singuläres 
Ereignis wie: „Er war Anhänger von“, „Er meinte, 
glaubte“ usf. Freilich ist das, in wissenschaftlicher Sicht, 
eine Täuschung. Denn das Gesetz, durch welches der 
Schluß dieser Erklärung überhaupt erst logisch zu­
stande kommt, ist hier nur ausgelassen worden. Es liegt 
nämlich in der Behauptung, daß Menschen, die in der be­
schriebenen Weise etwas glauben, meinen, wünschen und 
sich in einer bestimmten Situation befinden, wie dieser 
Staatsmann, auch so handeln wie er. Dennoch wird nie­
mand, es sei denn ein strenger Logiker, die Auslassung des 
Gesetzes in der vorliegenden Erklärung vermißt haben. 
Sie ist in ihrer vorliegenden verkürzten Form vollkom­
men einleuchtend. Das liegt daran, daß dieses Gesetz hier 
gar nicht interessiert, daß es dem Historiker vollkommen 
gleichgültig ist, weil es ihm auf etwas ganz anderes an­
kommt, dem er seine ganze Aufmerksamkeit zuwendet. 
Dies wird allerdings nicht immer so sein. Es mag wohl 
vorkommen, daß jemand, der an eine Regel glaubt (zum 

309

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispiel an Grundsätze wie der erwähnte Staatsmann), an 
die er sich in bestimmten Situationen halten soll, dennoch 
dieser entgegenhandelt, weil er aus psychologischen, bio­
logischen, physiologischen und anderen Gründen ähn­
licher Art daran gehindert wird. In solchen Fällen wird 
sich der Historiker ausdrücklich auf allgemeine Gesetze, 
wie sie die Philosophen des Erklärens im Auge haben, be­
ziehen.
Meistens allerdings wird er sich klar vom Naturwissen­
schaftler in seiner Art, Dinge zu erklären, unterscheiden, 
wie der folgende Vergleich zeigen mag:
Mögliche Formen der Erklärung

Geschichtswissenschaften

1. Jemand war in einer be­
stimmten Lage.

2. Zu diesem Zeitpunkt 
glaubte er an die Gel­
tung einer bestimmten 
Regel, nach der man im­
mer in solchen Lagen 
handeln müsse.

3. Jemand, der die Prämis­
sen 1 und 2 erfüllt, wird/ 
wird nicht nach der ge­
nannten Regel auf 
Grund von psychologi­
schen, biologischen, phy­
sikalischen Gesetzen usf. 
handeln.

4. Folglich handelte er/ 
handelte er nicht nach 
dieser Regel.

Naturwissenschaften

1. Etwas war in einer be­
stimmten Lage.

2. Immer, wenn etwas in 
einer solchen Lage ist, 
verändert es sich nach 
bestimmten Gesetzen.

3. Folglich ändert es sich 
nach diesen Gesetzen.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man sieht: Das eigentlich Wesentliche für die historische 
Erklärung liegt in der zweiten Prämisse auf der linken 
Seite. Die dritte, das Gesetz, wird meist ausgelassen, wenn 
dies auch logisch nicht korrekt ist. Im Gegensatz dazu 
kann der Naturwissenschaftler das Gesetz in der zweiten 
Prämisse auf der rechten Seite nicht übergehen, da ihn 
gerade dies interessiert.
Obgleich ich später bei der Erörterung geschichtswissen­
schaftlicher Axiome näher darauf eingehen werde, sei hier 
schon ein wenig mehr erläutert, was mit allgemeinen Re­
geln gemeint ist. Bei ihnen handelt es sich um keine ande­
ren als jene, die auch im Kapitel VIII erwähnt wurden. 
Es war, wie bereits gezeigt wurde, zunächst die Rede von 
sittlichen und politischen Grundsätzen. Dazu gehören 
zum Beispiel die zehn Gebote der Bibel, der kategorische 
Imperativ sowie politische Leitlinien als allgemeine Be­
stimmungen des politischen Willens (die Charta der Ver­
einten Nationen, die Sozialisierung von Industrien usf.). 
Allgemeine Regeln liegen aber ebenso Wirtschafts- und 
Sozialordnungen zugrunde, selbst wenn diese Regeln 
nicht immer ausdrücklich schriftlich niedergelegt, kodi­
fiziert sind. Dasselbe gilt für Rechtsgrundsätze und aus 
ihnen ableitbare Gesetze. Wir finden ferner in der Kunst 
und im religiösen Bereich allgemeine Regeln, zum Bei­
spiel als Gesetze der Harmonielehre, als Grundlagen von 
Tonsystemen, als Stilelemente, als Formen kultischer 
Handlungen usf. Die Fülle der möglichen Beispiele, die 
hier aufgeführt werden könnten — es sei noch einmal be­
tont — ist fast so groß wie die Fülle der verschiedenen Le­
bensbereiche. Allenthalben vollzieht sich unser Leben 
nach Regeln, die sehr oft, was ihre Strenge und Genauig­
keit betrifft, den Naturgesetzen nicht nachstehen. Man 
denke an die Regeln des alltäglichen Umgangs unter Men­
schen, Regeln der Höflichkeit, der Gastlichkeit, des Be­

311

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmens, Regeln des Straßenverkehrs, des Geschäfts-, 
Geld- und Warenverkehrs, Regeln des Verhaltens im Be­
ruf und Betrieb und vor allem an die Regeln der Sprache. 
Ja, selbst da, wo wir spielen, unterwerfen wir uns genauen 
Regeln, eben den Spiel-Regeln.
Bisweilen wird der Historiker den im Kapitel VIII be­
zeichneten idealen Fall antreffen, daß solche Regeln nicht 
nur kodifiziert, sondern sogar in eine streng logische und 
systematische Ordnung gebracht worden sind. So könnte 
sein Gegenstand zum Beispiel eine physikalische Theorie 
wie diejenige Newtons sein, wenn er ein Wissenschafts­
historiker wäre; oder ein Gesetzbuch, wenn er ein Rechts­
historiker wäre. Oft wird man aber auf Regeln stoßen, 
die nicht einmal kodifiziert sind. Dann wird der Histori­
ker versuchen, sie überhaupt erst zu rekonstruieren. Bei­
spiele sind die Regeln des Güteraustauschs in der Antike, 
die Grundsätze, auf denen das alte Sparta beruhte, oder 
der verlorengegangene Operationsplan für eine Schlacht, 
die offenbar nach einem solchen ablief. All dies mag, auch 
darauf ist schon hingewiesen worden, selten genug einem 
formalen Exaktheitsideal genügen; aber meist wird hier 
so viel Exaktheit gefunden werden, als nötig ist, um die 
fraglichen Regeln in bestimmten Lagen praktisch anwen­
den zu können.

Ich komme also zu dem folgenden Ergebnis:
Erstens: Bei dem für die Geschichtswissenschaften im 
Vordergrund stehenden Allgemeinen handelt es sich um 
Regeln. Hier, wie die Philosophen des Verstehens, orga­
nische und unbestimmte Ganzheiten, Bedeutungszusam­
menhänge und ähnliches zu wittern, halte ich für eine My­
stifikation.
Zweitens: Diese Regeln sind aber solche der Vergangen­
heit und mit historisch beschränkter Wirkung. In diesem 

312

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fall wende ich mich nun wieder gegen die Philosophen des 
Erklärens, die ihren Blick von Gesetzen mit geschichtlich 
unbegrenzter Wirkung nicht hinreichend lösen, wodurch 
sie meines Erachtens das eigentümlich Historische ver­
fehlen. Freilich verwendet auch der Historiker allgemei­
ne Gesetze, wie ich schon bemerkte; aber in dem Ausmaß, 
als er dies tut, ist er eben Psychologe, Biologe, Physiker 
usf., wohingegen er Historiker nur insoweit ist, als er sich 
auf jenes Allgemeine bezieht, wovon ich soeben gespro­
chen habe.
Wie weit die Philosophen des Erklärens in die Irre gegan­
gen sind, sei noch an zwei Punkten hervorgehoben, wel­
che die hier vorgetragene Kritik an ihnen vervollständi­
gen soll.
Soweit ich sehe, sind für sie Erklärungen, die in der be­
schriebenen Art der Angabe von Gesetzen ermangeln, 
nur „Erklärungsskizzen“ oder „Quasi-Erklärungen“. 
Aber Ausdrücke solcher Art sind, wie mir scheint, irre­
führend, da sie den Eindruck erwecken, als hätten die Ge­
schichtswissenschaften eine Art Makel, als wären sie ins­
besondere vage und unterschieden sich hauptsächlich 
dadurch von den Naturwissenschaften. Wenn zum Bei­
spiel jemand sagt, er habe eine Pille genommen, weil er 
von Kopfschmerzen geplagt sei, so meine ich, daß dies 
normalerweise niemand ernstlich eine „Erklärungs­
skizze“ nennen wird. Ob ein solcher Ausdruck angebracht 
ist, hängt von bestimmten Umständen ab. Und wie Er­
klärungen des Alltags von solcher Art, so sind auch die 
meisten historischen Erklärungen restlos klar und ohne 
Zweideutigkeit verstehbar. Zuviel Vollkommenheit 
könnte hier eher schaden, die Dinge unnötig komplizie­
ren und schließlich erst recht Unklarheiten hervorrufen. 
Und dies gilt übrigens auch in den Naturwissenschaften. 
Aber diejenigen Philosophen, die nur auf die in histori- 

313

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Erklärungen vorkommenden Gesetze gestarrt ha­
ben, wurden auch dadurch irregeleitet, daß sie Regeln für 
Gesetze halten, weil sie für Regeln, ihrer Zielrichtung 
entsprechend, geradezu blind sind. So sprechen sie bei­
spielsweise von ökonomischen Gesetzen, obgleich diese 
sich, wie die Regeln der Freien Marktwirtschaft, des 
Goldwährungssystems usf., bei näherem Zusehen als in­
stitutionelle Normen erweisen. Oder nehmen wir W. L. 
Langers Versuch, gewisse mittelalterliche Ereignisse mit 
Hilfe psychoanalytischer Gesetze zu deuten; ein Ver­
such, der von einigen Philosophen des Erklärens aufge­
griffen worden ist. Langer führt den Ursprung einiger 
Motive in der spätmittelalterlichen Kunst — den Toten­
tanz, Höllendarstellungen, das jüngste Gericht —psycho­
analytisch auf ein allgemeines Trauma zurück, das durch 
die ganz Europa verheerende Pest hervorgerufen worden 
sei.4 Indessen wird hier vollständig übersehen, daß dieses 
Ereignis die beobachtete Wirkung haben konnte, weil die 
Menschen damals in der geistigen Welt des spätmittelal­
terlichen Christentums und seiner Kunst lebten. Niemals 
hätten Höllendarstellungen und Bilder des Jüngsten Ge­
richts durch die Pest hervorgerufen werden können, die 
während des Peloponnesischen Krieges in Athen tobte. 
Grundsätze und Grundformen des spätmittelalterlichen 
Christentums und seiner Kunst sind aber keine psycho­
analytischen Gesetze, ja sie sind überhaupt keine Gesetze, 
sondern Regeln eines historischen Zeitraums.
Die geistigen, politischen, sozialen, religiösen Verhält­
nisse usf., in denen historische Personen gelebt haben, 
sind also meistens viel wichtiger als psychologische Ge­

4 W. L. Langer: The Next Assignement, in: American Historical 
Review 69 (1963).

314

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setze und sogenannte Dispositionseigenschaften, von 
denen heute in der Philosophie der Geschichtsschreibung 
so viel Aufhebens gemacht wird. Im Gegensatz dazu ha­
ben die Philosophen des Verstehens ganz richtig gesehen, 
wie ich glaube, daß eine andere Art des Allgemeinen als 
in den Naturwissenschaften der springende Punkt ist; 
nur haben sie nicht erkannt, daß dieses Allgemeine, was 
allein seine logische Form anbelangt, von Naturgeset­
zen nicht verschieden ist; denn wie diese besteht es aus 
Regeln.

4. Der innere Zusammenhang von
Erklären, Verstehen und Erzählen

Mit den genannten Regeln wird erklärt. Es handelt sich 
hierbei, wie die Philosophen des Erklärens gesagt haben, 
um eine Weise des Schließens. Das Verstehen, was auch 
immer man damit meint, mag das Erklären begleiten und 
erleichtern, es ist hierfür aber nicht notwendig. Der Hi­
storiker erklärt jedenfalls; ob er dabei auch versteht, ist 
eine zweite Frage. So wird oft etwas aus den Verhaltens­
weisen vergangener Kulturen erklärt, zu denen uns der 
innere Zugang verschlossen ist. Es ist aber hier auch zu 
fragen, ob Verstehen überhaupt etwas anderes sein kann 
als Erklären mit Hilfe eines Regel- oder Gesetzeszusam­
menhanges, der einfach besonders vertraut ist, der ent­
weder ein Stück eigener Wirklichkeit enthält oder einer 
solchen, in die man sich durch steten Umgang, Übung 
usw. „hineingelebt“ hat (wie es ja der Historiker tut, der 
sich in vergangene Zeiten so sehr versenkt, daß er wie ein 
antiker, ein mittelalterlicher Mensch usf. zu fühlen und 
zu denken vermag). Das Fremde, ja Unverständliche 
ferner Kulturen und Rassen liegt wohl darin begründet, 

315

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß wir ihr Verhalten nur teilweise kennen oder daß es in 
den uns vertrauten Regelhorizont nicht ohne Schwierig­
keiten einzuordnen ist. Wobei auch noch zu bemerken 
wäre, daß Verstehen nicht mit Zustimmen oder Sym­
pathisieren gleichgesetzt werden darf. Kennt man die 
Zusammenhänge genügend, so kann einem auch ein Ver­
brechen verstehbar werden; billigen muß man es deswe­
gen noch lange nicht.
Betrachtet man die Dinge so, dann wird die Behauptung, 
die Natur — als das Fremde — könne man nur erklären, 
aber nicht verstehen, sinnlos. In Wahrheit ist uns ein 
Großteil des natürlichen Geschehens so vertraut wie das 
Menschenleben, und wir kennen die Natur, in deren Zu­
sammenhang wir uns ganz mühelos und selbstverständ­
lich bewegen, nicht schlechter als jenes. Menschen und 
Kulturen, die sich den Blick fürs nächste noch nicht so 
verstellt haben wie wir, geben dies hinreichend in Kultus, 
Mythos, Kunst und Dichtung zu erkennen. Das Fremde 
der Natur tritt uns erst dort entgegen, wo sich ihre Gleich­
gültigkeit gegenüber menschlichen Zwecken erweist; 
insbesondere aber dort, wo sie, wie in den Naturwissen­
schaften, zum Gegenstand einer Betrachtung wird, die 
bewußt unseren alltäglichen Umgang mit ihr ausklam­
mert. Die Unmöglichkeit, in gewissen Verhältnissen 
Natur- und Menschenwelt zu trennen, zeigt aber aufs 
deutlichste, meine ich, daß Verstehen nicht nur auf Men­
schen bezogen werden kann und daß es im Grunde auf 
nichts anderem beruht als auf einem völligen Vertraut­
sein mit einem umfassenden Zusammenhang von Regeln 
oder Gesetzen.
Manche glauben nun, das Eigentümliche der Geschichts­
wissenschaften werde schon dann verfehlt, wenn man 
überhaupt den Begriff des Erklärens so sehr in den Mittel­
punkt stelle. Denn der Historiker, sagen sie, erkläre we­

316

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niger, sondern er erzähle vor allem. Ich meine aber, daß 
in den Geschichtswissenschaften jede Erklärung auch 
eine Erzählung ist und dort kaum eine Trennung zwi­
schen Erzählung und Erklärung möglich ist. Die Erklä­
rung der Handlungen des Staatsmannes im vorigen Bei­
spiel mag als Hinweis dafür dienen; denn ganz offenbar 
ist sie zugleich eine Erzählung. Auf die enge Verflechtung 
von Erklärung und Erzählung hat besonders Danto in 
seinem schon zitierten Buch hingewiesen (Kapitel XI, His- 
torical Explanation: The Role of Narratives). Jede Er­
zählung, bemerkt er dort, schildere einen Wandel, von 
den an ihrem Anfang zu den an ihrem Ende liegenden Er­
eignissen. Sie kann daher nach Danto folgende Grund­
form besitzen:

(1) x ist F zur Zeit tn
(2) x widerfährt H zur Zeit t2,
(3) x ist G zur Zeit t3.

Der Mittelteil der Erzählung, (2) also, erklärt, wie es zu 
dem Wandel von (1) zu (3) kam. In dieser Erklärung fehlt 
zwar das allgemeine Gesetz, aber sie zeigt es an; man 
könnte es von ihr sozusagen abheben: Ein F, dem H wi­
derfährt, wandelt sich zu G. Daß dies nicht, mit Hegel 
zu reden, auf eine „elende Tautologie“ hinausläuft, zeigt 
das vorhin aufgeführte Schema möglicher Formen der 
Erklärung. Denn erstens ist das dort in der dritten Prä­
misse aufgeführte Gesetz keineswegs immer trivial, wie 
ich schon erwähnte (nämlich besonders nicht in verwik- 
kelten psychologischen oder biologischen Lagen), und 
zweitens ist es auch dann nicht leer an Inhalt, wenn es für 
den Historiker trivial ist; denn psychologisch betrachtet 
besteht ein noch ziemlich undurchsichtiger Zusammen­
hang zwischen Wollen, Glauben und Handeln, auf den 

317

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier aber nicht näher einzugehen ist.5 Nach Danto sind 
also eine streng deduktive Erklärung und eine Erzählung 
nur zwei verschiedene Formen der Erklärung, und die 
eine kann in die andere überführt werden. Hierbei ist al­
lerdings zu beachten, daß Erzählungen oft den Wandel 
über sehr große Zeiträume hinweg schildern, so daß der 
Mittelteil meist aus lauter einzelnen Schritten der soeben 
aufgeführten Form besteht (die Danto deswegen die­
jenige einer Atom-Erzählung nennt). Zusammenfassend 
stellt Danto folgende Wesensmerkmale für eine zusam­
menhängende Erzählung auf (und eine solche kann ja 
vom Historiker erwartet werden): 1. Sie handelt von ei­
nem Wandel, in dem etwas das kontinuierliche Subjekt 
dieses Wandels ist. 2. Sie erklärt den Wandel dieses Sub­
jekts. Und 3. sie enthält nur so viel an Information, als für 
2. benötigt wird. Auch hierin tritt die Analogie zur de­
duktiven Erklärung deutlich hervor.

5. Der Begriff „Theorie“
in den Geschichtswissenschaften

Nach diesem Versuch einer weiteren Klärung des den 
Geschichtswissenschaften eigentümlichen Allgemeinen 
sei noch einmal auf den bereits in den Kapiteln VIII und 
XI auftauchenden Begriff der geschichtswissenschaftli­
chen Theorie eingegangen. Daß es in den Naturwissen­
schaften Theorien gibt, weiß jeder. Man spricht von den 
Theorien des Lichtes, der Gravitation, der Elementarteil­
chen usf. Merkwürdigerweise benützt man diesen Begriff 

5 Vgl. W. Stegmüller: Probleme und Resultate der Wissen­
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Bd. I: Wissenschaft­
liche Erklärung und Begründung, Berlin/Heidelberg/New York 
1969.

318

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dagegen in den Geschichtswissenschaften kaum oder nur 
gelegentlich, auf keinen Fall aber, soweit ich sehe, syste­
matisch und in vollem Bewußtsein dessen, was damit ge­
meint sein soll.
Theorien in den Naturwissenschaften haben unter ande­
rem den Zweck, eine bestimmte Klasse von Naturereig­
nissen zu erklären, sie in einen möglichst umfassenden 
Zusammenhang von Naturgesetzen einzuordnen und 
darauf zurückzuführen. In ganz analogem Sinne kann 
man in den Geschichtswissenschaften von Theorien spre­
chen. An die Stelle der Naturgesetze treten Regeln für 
einen bestimmten Bereich (zum Beispiel des römischen 
Rechtswesens), die so gewählt werden, daß möglichst alle 
für diesen Bereich zutreffenden Regeln aus ihnen ableit­
bar sind; auch diese Theorien dienen dazu, eine bestimmte 
Klasse von Ereignissen, wenn auch historische, zu erklä­
ren, sie in einen möglichst umfassenden Zusammenhang 
von Regeln einzuordnen und darauf zurückzuführen.
Ich sehe hier eine enge Beziehung zu Max Webers „Ideal­
typus“, auch wenn Weber offenbar nicht bewußt wurde, 
daß dieser die Form einer Theorie haben muß. Ein etwas 
ausführlicheres Zitat aus seinem Essay über „Die ,Objek­
tivität4 sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er­
kenntnis“ zeigt dies, glaube ich, recht klar und kann zu­
gleich auch als Beispiel für eine geschichtswissenschaft­
liche Theorie dienen. Weber spricht zunächst davon, daß 
man sich von den Vorgängen auf dem Gütermarkt, bei 
tauschwirtschaftlichen Gesellschaftsorganisationen, frei­
er Konkurrenz usf. ein Bild macht, und fährt dann fort: 
„Dieses Gedankenbild vereinigt bestimmte Beziehungen 
und Vorgänge des historischen Lebens zu einem . . . Kos­
mos gedachter Zusammenhänge . . . Ihr Verhältnis zu 
den empirisch gegebenen Tatsachen des Lebens besteht 
lediglich darin, daß da, wo . . . vom Markt abhängige 

319

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorgänge, in der Wirklichkeit. . . festgestellt und ver­
mutet werden, wir uns die Eigenart dieses Zusammen­
hanges an einem Idealtypus . . . verständlich machen 
können . . . “ 6
Auf diese Weise, meint Weber, konstruiere man zum 
Beispiel so etwas wie die Idee der Stadtwirtschaft des 
Mittelalters und damit einen „Idealtypus“, durch den 
Einzelerscheinungen zu einem einheitlichen Gedanken­
gebilde zusammengeschlossen werden können. — Dies ist, 
wie ich meine, treffend von ihm gesehen, auch wenn die 
Pointe fehlt, daß nämlich dieser Zusammenschluß nichts 
anderes ist als eine Theorie von Regeln. Denn nur darin 
kann die Idee der Stadtwirtschaft des Mittelalters beste­
hen.7
Dieses Beispiel macht auch deutlich, was eine geschichts­
wissenschaftliche Theorie beschreibt. Sie beschreibt ein 
System in der Geschichte, so wie eine naturwissenschaft­
liche ein System in der Natur. Das bedeutet, sie unter­
stellt die vergangene Wirksamkeit eines Systems von Re­
geln in einer Gruppe von geschichtlichen Erscheinun­
gen, während eine naturwissenschaftliche Theorie die 
Wirksamkeit eines Systems von Gesetzen in einer Gruppe 
von natürlichen Erscheinungen voraussetzt. Es zeigt 
sich damit wieder, was schon den Kapiteln VIII und XI 
entnommen werden konnte, daß nämlich eine wissen­
schaftliche, also theoretische Betrachtung der Geschichte 
auf geschichtliche Systeme bezogen werden muß. So be­

6 M. Weber: Die ,Objektivität' sozialwissenschaftlicher und 
sozialpolitischer Erkenntnis, in: Soziologie, Weltgeschichtliche 
Analysen, Politik, Stuttgart 1964, S. 234.
7 An dieser Stelle sei auf die interessante Arbeit E. von Savignys 
verwiesen mit dem Titel: Zur Rolle der deduktiv-axiomatischen 
Methode in der Rechtswissenschaft, in: Rechtstheorie, Frankfurt 
a. M. 1971.

320

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtet zum Beispiel eine Theorie der mittelalterlichen 
Marktwirtschaft die Marktvorgänge dieser Zeit als be­
stimmt durch ein von ihr beschriebenes System von Re­
geln, eine Theorie der Optik aber die Lichterscheinungen 
als bestimmt durch ein von ihr beschriebenes immerwäh­
rendes System von Naturgesetzen.
Gegen diese Verwendung der Begriffe „Theorie“ und 
„System“ in den Geschichtswissenschaften werden nun 
manche gewiß einwenden, daß mit ihnen der Geschichte 
eine Rationalität und Logik unterstellt werde, die sie nicht 
besitzt. Sie lasse sich nicht in Systeme pressen. Allzu un­
bestimmt sei, was in ihr geschieht, auch beherrschten 
weitgehend Leidenschaften, Irrtum, Wahn und Wider­
sprüche das Geschehen. „Der Stoff der Geschichte“, 
schreibt Schopenhauer, „ . . . sind die vorübergehenden 
Verflechtungen einer wie Wolken im Winde beweglichen 
Menschenwelt, welche oft durch den geringfügigsten Zu­
fall ganz umgestaltet werden.“8 „Was die Geschichte 
erzählt, ist in der Tat nur der lange, schwere und verwor­
rene Traum der Menschheit.“ 9 Wäre das wahr, und zwar 
in diesem Ausmaß, so wäre Geschichtsschreibung nicht 
möglich, ja, es gäbe nicht einmal eine Geschichte. Den­
noch ist schon darauf hingewiesen worden, daß nicht nur 
geschichtliche Systeme oft logisch mangelhaft oder nicht 
hinreichend klar sind, sondern daß dies auch für ihre 
Auslegung und die Folgerungen aus ihnen durch die ge­
schichtlich handelnden Personen gilt. Sind aber die Sy­
steme mangelhaft, so wird es die Theorie von ihnen wi­
derspiegeln müssen; und sind es ihre Auslegungen, so 
wird dies unter Umständen mit Mitteln erklärt werden 

8 A. Schopenhauer: Sämtliche Werke, 2. Bd.: Die Welt als Wille 
und Vorstellung, hrsg. von A. Hübscher, Leipzig 1938, S. 505.
9 Ebd. S. 506.

321

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen, die nicht eigentümlich geschichtswissenschaft­
lich sind, sondern zum Beispiel psychologischer Art. 
Denn, wie ich schon sagte, es wirken ja in der Geschichte 
nicht nur geschichtliche Systeme, sondern auch solche 
der Natur. Oft wird man daher zur Idealisierung greifen, 
wie es Max Weber mit seiner Bezeichnung „Idealtypus“ 
zum Ausdruck bringen wollte, oft wird man mit dem Ver­
such, irgendeine Ordnung in die Dinge zu bringen, schei­
tern. Aber dies alles setzt doch schon voraus, daß solche 
Versuche von Historikern nicht nur nicht unterlassen 
werden können, sondern daß sie für ihn ein unverzicht­
bares heuristisches Mittel seiner Wissenschaft sind, eine 
regulative Idee, wie man mit Kant sagen könnte. Wer 
darauf von vornherein verzichtet, verzichtet darauf, wis­
senschaftlich Geschichte zu schreiben. Es wäre, um noch 
einmal Kant zu zitieren, faule Vernunft.
Im übrigen möchte ich aber noch einmal davor warnen, 
die Logik geschichtlicher Prozesse zu unterschätzen. Ich 
wies schon darauf hin, daß unser ganzes Leben bis in die 
Einzelheiten des Alltags hinein durch eine Fülle verschie­
denartiger Regeln bestimmt ist. Wo diese unterbrochen 
werden, setzen sich meist nur andere an ihre Stelle; und 
selbst noch der Wahnsinn hat bekanntlich seine Methode.

6. Zur Frage der Rechtfertigung 
theoretischer Grundsätze in 
geschichtswissenschaftlichen Theorien

Ich halte also daran fest und sage: Es gibt nicht nur natur­
wissenschaftliche, sondern auch geschichtswissenschaft­
liche Theorien, und beide haben die gleiche logische Form. 
Dann aber werden wir im Gegensatz zu einer weitver­
breiteten Meinung in beiden Arten von Theorien insofern 

322

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch dieselben erkenntnistheoretischen Probleme an­
treffen, als diese sich genau aus jener Form ergeben.
Auch jede geschichtswissenschaftliche Theorie geht not­
wendig von bestimmten Grundsätzen aus, und daher ist 
wieder die Frage der Rechtfertigung dieser Grundsätze 
zu beantworten. Zu ihnen gehören zunächst solche der 
Erkenntnis überhaupt, wie etwa das Prinzip der Retro­
diktion, das wir in allen empirischen Wissenschaften wie 
im täglichen Leben immer dann anwenden, wenn wir aus 
gegenwärtigen Ereignissen auf vergangene zurückschlie­
ßen. Aber auch spezifisch naturwissenschaftliche Grund­
sätze sind für die Geschichtswissenschaften von Bedeu­
tung, da sie sich auf Physik, Astronomie, Biologie usf. als 
Hilfswissenschaften stützen müssen. Dies geschieht bei 
der Altersbestimmung von Funden, der Erforschung 
der Echtheit von Urkunden, der Anwendung von Ge­
nealogien und ähnlichem. Schließlich gibt es zwar spezi­
fisch geschichtswissenschaftliche Grundsätze, aber sie 
lassen sich denselben allgemeinen, im Kapitel IV entwik- 
kelten Kategorien unterordnen wie diejenigen der Natur­
wissenschaften. Hier wie dort findet man nämlich solche, 
die man axiomatisch, judical und normativ nennen 
könnte. Diese will ich nun näher erläutern und dabei zu­
gleich auf ihre erkenntnistheoretische Problematik hin­
weisen. Sie ist von ihrem jeweiligen Inhalt — sei er natur­
wissenschaftlich oder geschichtswissenschaftlich — nicht 
abhängig.

7. Axiomatische Grundsätze a priori
in geschichtswissenschaftlichen Theorien

Unter axiomatischen Grundsätzen sind solche zu verste­
hen, welche den Kern einer Theorie ausmachen. In den 

323

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturwissenschaften handelt es sich dabei um Annahmen 
über die fundamentalen Gesetze eines Natursystems (zum 
Beispiel die ScHRÖDiNGER-Gleichungen), in den Ge­
schichtswissenschaften aber um Annahmen über funda­
mentale Grundregeln eines geschichtlichen Systems. 
Worin die letzteren bestehen, die hier allein interessieren, 
war schon vorhin im Zusammenhang einer eher allgemei­
nen Erläuterung, was Regeln für den erklärenden Histo­
riker sind, angedeutet worden. Es sei nun genauer darauf 
eingegangen, und zwar unter Anführung von einigen, der 
Geschichte der Geschichtsschreibung über das alte Rom 
entnommenen Beispielen.
Diese Geschichtsschreibung läßt sich als Geschichte von 
Theorien über den römischen Staat und seine Kultur auf­
fassen. Das bedeutet, daß Fundamentalstrukturen erar­
beitet werden, mit deren Hilfe man versucht, die einzel­
nen Ereignisse zu erklären und die mannigfaltigsten Phä­
nomene unter einheitlichen Gesichtspunkten — Regeln 
und Begriffen als Regeln — zusammenzufassen. Schon 
Gibbon deutet in seiner History of the Decline and Fall 
of the Roman Empire10 11 das historische Drama aus allge­
mein geistigen Strukturen der Spätzeit und des Christen­
tums. Noch besser läßt sich dies bei Niebuhr beobach­
ten, dessen Ausgangspunkt für seine Römische Geschich­
te11 die sozialen Grundlagen Roms und die Verfassung 
seines Agrarwesens waren. Auch hier wird eine ungeheure 
Fülle historischen Einzelmaterials der Ordnung einer 
allgemeinen Systematik unterworfen und mit Hilfe ihrer 
Prinzipien verarbeitet. Nicht anders sehen wir Momm­
sen vorgehen, wenn er auch Niebuhr durch seine Ver­
trautheit mit juristischen Fragen weit übertrifft und da­

10 E. Gibbon: History of the Decline and Fall of the Roman 
Empire, neu hrsg. von J. E. Bury, 7 Bde., London 1896-1900.
11 B. G. Niebuhr: Römische Geschichte, 3 Bde., Berlin 1811-32.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


her seine Darstellung vertiefter und besser auf systemati­
sche Grundsätze zurückzuführen vermag.12 Neue As­
pekte finden sich ferner bei Rostovtzeff13, der die Wirt­
schafts- und Sozialgeschichte des Römischen Reiches 
unter Verwendung einiger weniger Grundbegriffe ent­
wickelt. In jüngster Zeit hat Heuss den Versuch gemacht, 
die römische Innenpolitik teilweise mit der Verfassungs­
geschichte geradezu zu identifizieren und als aus ihr ab­
lesbar darzustellen.
„Anstatt der Veranschaulichung vieler Ereignisse“, 
schreibt er, „sollte eine durchsichtige, die Erkenntnis för­
dernde Gliederung der Tatsachenmasse vermittelt und 
damit ein orientierender Leitfaden gegeben werden . . . 
Das sachliche Prinzip hierfür war der Begriff der Revolu­
tion, woraus sich die Aufgabe ergab, den Stoff nach den 
Phasen des revolutionären Prozesses zu gliedern und die­
sen in seiner jeweiligen Struktur möglichst klar heraus­
treten zu lassen.“ 14
Theorien finden sich aber auch in allen Einzelfragen der 
römischen Geschichte. So wird zum Beispiel die römische 
Expansion von den einen mit einem ihr zugrunde liegen­
den machiavellistischen Prinzip des bloßen Willens zur 
Macht erklärt, von den anderen aber, insbesondere von 
Mommsen, mit dem Prinzip der immer weiter vordrin­
genden Bestandssicherung. Auch die Gewohnheit der 
römischen Außenpolitik, Kriegserklärungen juristisch 
zu verteidigen und dies in einem festen Ritual geschehen 
zu lassen, wird aus der konservativen Verfassung Roms 
abgeleitet; denn immer handle es sich dabei darum, den 

12 Th. Mommsen: Das Römische Staatsrecht, Berlin 1887; ders.: 
Römische Geschichte, Berlin 1854-56.
13 M. Rostovtzeff: Social and Economic History of the Roman 
Empire, 1926; dt. Leipzig 1931.
14 A. Heuss: Römische Geschichte, Braunschweig 1971, S. 575.

325

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegner als Verletzer bestehenden und althergebrachten 
Rechts hinzustellen. Von grundlegender Bedeutung sind 
ferner die verschiedenen Theorien zu den Grundsätzen 
der Optimaten einerseits und der Populären anderer­
seits. So sehen die einen darin einen Klassengegensatz, 
die anderen aber nur einen Verfassungsgegensatz (Regie­
rung durch den Senat allein oder unter Beifügung eines 
Initiativrechts durch die Comitien). Schließlich sei noch 
Meyers Versuch erwähnt, die Bürger-, Reichs- und Au­
ßenpolitik, überhaupt den ganzen Umkreis der Wirk­
samkeit des Augustus, aus einem konstitutionellen Prin­
zip abzuleiten.15
Solche axiomatischen Grundsätze geschichtswissen­
schaftlicher Theorien sind nun, wie befremdlich dies auch 
auf den ersten Blick scheinen mag, genauso wie diejenigen 
naturwissenschaftlicher Theorien, Grundsätze a priori. 
Und zwar in dem Sinne, daß auch sie auf der einen Seite 
die Erkenntnis von Tatsachen überhaupt erst ermögli­
chen, auf der anderen Seite aber niemals unmittelbar 
durch Tatsachen verifiziert oder falsifiziert werden kön­
nen.
Um dies zu zeigen, gehe ich von dem Fall aus, daß ein Hi­
storiker eine Urkunde nur mit Kenntnis der juristischen, 
ökonomischen oder sozialen Verhältnisse zu verstehen 
vermag, die damals geherrscht haben. Woher aber kann 
er von ihnen wissen? Die Antwort lautet: Wieder aus 
Quellen, also zum Beispiel aus anderen Urkunden. Mit 
ihnen wird er versuchen, das Mannigfaltige in Zusam­
menhänge einzuordnen und aus Grundsätzen herzulei­
ten. Er wird also mit anderen Worten zu den Quellen eine 
geschichtswissenschaftliche Theorie konstruieren, derart, 
daß diese ihn in die Lage versetzt, die fragliche Urkunde 

15 E. Meyer: Kaiser Augustus, Halle 1924.

326

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu deuten und mit Hilfe der so gedeuteten Urkunde Tat­
sachen zunächst überhaupt erst zu ermitteln und dann zu 
erklären. Der Historiker geht in der Tat nicht anders vor 
als der Naturwissenschaftler. Hier wie dort handelt es 
sich darum, daß die einzelne Tatsache nur im Lichte einer 
Theorie gesehen wird. Sie ist „theorienabhängig“. Und 
insofern ist also eine Theorie in der Tat „Bedingung der 
Möglichkeit der Erfahrung“.
Auf der anderen Seite wird sie nun allerdings wieder der 
Prüfung durch die Erfahrung unterworfen. Die Auffas­
sung, die man sich von den Grundsätzen des römischen 
Rechtes für die Erklärung eines historischen Ereignisses 
oder die Deutung einer Urkunde gemacht hat, findet man 
u. a. in Urkunden bestätigt oder widerlegt; die Konstruk­
tionsbeziehungen, die man für den geometrischen Stil der 
griechischen Antike entworfen hat, kann man anhand 
von Tonkrügen dieser Zeit korrigieren; man kann prüfen, 
ob die einzelnen Handlungen Napoleons mit den ihm 
unterstellten Zielen übereinstimmen usf. Es heißt, daß 
man mit einer Interpretation „durchkommt“ oder nicht 
„durchkommt“. Diese Ausdrucksweise habe ich nur in 
die hier eingeführten Begriffe übertragen. Und doch läßt 
sich so niemals eine Theorie auf eindeutige und absolute 
Weise empirisch verifizieren oder falsifizieren. Denn die 
Quellen und Tatsachen, deren man sich dabei als Prüf­
steine bedient, setzen ja, wie sich vorhin gezeigt hat, 
ihrerseits bereits geschichtswissenschaftliche Theorien 
voraus und sind von ihnen abhängig. Jede Verifikation, 
jede Falsifikation ist daher immer etwas Hypothetisches. 
Auch besteht das logische Schema einer Bestätigung dar­
in, daß die aus angenommenen Theorien unter gewissen 
Bedingungen abgeleiteten Sätze mit den interpretierten 
Tatsachen übereinstimmen; aber die Bestätigung des 
Abgeleiteten besagt logisch, wie in den vorangegangenen

327

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapiteln schon mehrfach erläutert wurde, nichts über die 
Bestätigung von dessen Prämissen — in unserem Fall der 
axiomatischen Grundsätze. Sie sind also keiner unmittel­
baren empirischen Begründung fähig, sondern müssen 
a priori konstruiert werden.

8.Judicale  Grundsätze

Betrachten wir als nächstes die judicalen Grundsätze. 
Darunter sind auch hier vor allem solche zu verstehen, 
nach denen wir Theorien auf der Grundlage von inter­
pretierten Tatsachen verwerfen oder annehmen. Gerade 
weil dies ja, in den Geschichtswissenschaften genauso we­
nig wie in den Naturwissenschaften, auf empirisch zwin­
gende Weise geschehen kann, wie soeben gezeigt wurde, 
müssen bestimmte Regeln dafür vorliegen, wie dies zu er­
folgen hat. So wird man zum Beispiel entscheiden müssen, 
ob der Theorie widersprechende Tatsachenaussagen oder 
genauer, ob die theoretischen Voraussetzungen dieser 
Aussagen selbst anzuerkennen sind. Ist dies der Fall, so 
wird weiter zu entscheiden sein, ob damit die Theorie als 
falsifiziert betrachtet werden soll oder ob alles nur irgend­
welchen besonderen atypischen Umständen zuzuschrei­
ben ist; man könnte ferner der Meinung sein, daß eine 
Theorie abgelehnt werden muß, wenn sie nur mit Hilfe 
von ad hoc-Hypothesen zu verteidigen ist, oder man 
könnte umgekehrt solche Hypothesen unter bestimmten 
Umständen zulassen; man könnte — aus welchen Gründen 
auch immer — entschlossen sein, an gewissen Axiomen in 
jedem Fall festzuhalten oder eine Theorie nur dann anzu­
erkennen, wenn sie gegenüber anderen einen größeren 
und umfassenderen Gehalt hat, noch Unerklärtes erklärt, 
noch Unbekanntes entdecken hilft usf. usf. Dies alles ist 

328

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Grunde schon, freilich hauptsächlich mit Hinblick 
auf die Naturwissenschaften, in den voraufgegangenen 
Kapiteln gesagt worden. Keine dieser Falsifikations- und 
Verifikationsregeln, wie immer man zu jeder einzelnen 
stehen mag, kann aber auf Erfahrung gegründet werden, 
da die Erfahrung sie voraussetzt. Entscheiden doch zum 
Beispiel sie erst, ob eine Tatsache als Prüfstein für eine 
Theorie anzuerkennen ist und im Falle der Übereinstim­
mung oder Nichtübereinstimmung als Bestätigung oder 
Widerlegung angesehen werden kann. Hat man sich für 
irgendwelche Regeln dieser Art a priori entschieden, so 
zeigt in der Tat die geschichtliche (oder natürliche) Wirk­
lichkeit, ob sie unter diesen Bedingungen unsere Kon­
struktionen bestätigt oder Nein zu ihnen sagt. (Ich kom­
me darauf noch einmal etwas ausführlicher zurück.)

9. Normative Grundsätze

Was schließlich die normativen Grundsätze betrifft, so 
drückt schon der Name ihre Apriorität aus. Sie sagen uns, 
was überhaupt zu einer wissenschaftlichen Theorie ge­
hört. Ist sie geschichtlich - und nur hiervon soll ja die 
Rede sein —, so wird man erwarten, daß sie zum Beispiel 
die historische Geographie, Chronologie und Genealogie, 
daß sie die Paläographie, Heraldik, Sphragistik und Nu­
mismatik verwendet, sich also auf eine Reihe von Hilfs­
mitteln stützt, die ihrerseits wieder gewissen normativen 
Ansprüchen genügen und Hilfswissenschaften für die 
Geschichtsschreibung genannt werden. In sie sind auch 
Naturwissenschaften wie die Geographie, die Astrono­
mie und die Biologie verwoben. Von besonderer Bedeu­
tung ist natürlich die Verwendung von Quellen, für die 
eigens als wissenschaftlich angesehene Methoden der kri­

329

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Auswahl und Beurteilung entwickelt werden. 
Auch wird zum Beispiel die Berufung auf übersinnliche 
Gewalten, das Eingreifen etwa der göttlichen Vorsehung 
usf., nicht zugelassen werden.

10. Die Beziehung zwischen Apriorischem
und Aposteriorischem

Ein einfaches Modell möge nun dazu dienen, die Bezie­
hung zwischen dem Apriorischen und dem Aposteriori­
schen noch einmal besonders durchsichtig zu machen.

1. aistF(Fa) (TJ
2. Immer wenn F, dann G (T) T3, T4

a ist G (Ga) (T2)

Dieses Schema drückt einen Schluß aus, in dem Fa und Ga 
singuläre Sätze sind und die zweite Prämisse Axiom einer 
Theorie ist. Tt und T2 bezeichnen Theorien, mit deren 
Hilfe Fa und Ga gegeben sind. Mit T3 sind normative 
Theorien gemeint, denen zufolge T, Tt und T2 hinsicht­
lich ihrer Form zulässig sind, mit T4 dagegen judicale 
Theorien, die dazu dienen, Ga als Bestätigung von T an­
zusehen oder nicht. Schließlich sei St die Menge aller so­
eben angeführten Theorien T bis T4. Was ist nun empi­
risch in diesem Modell?
Empirisch ist, daß wir ein Resultat R1? nämlich Fa, Ga 
und damit etwa die Bestätigung von T erhalten, wenn 
wir St voraussetzen; denn niemand könnte das a priori 
wissen. Ersetzen wir andererseits St durch ein S2, so wer­
den wir möglicherweise ein anderes Resultat R2 erhalten. 
Und auch dies wäre eine empirische Tatsache, denn es 
könnte sich ja das Umgekehrte ergeben: St könnte zu R2 

330

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und S2 zu Rj führen. Es ist also kein einziger Teil dieses 
Modells für sich etwas rein Empirisches; weder die ver­
schiedenen S-Mengen, noch die singulären Sätze; rein 
empirisch sind allein die hypothetischen Metasätze: Wenn 
wir Sj voraussetzen, dann ist das Resultat Rn und wenn 
wir S2 voraussetzen, dann erhalten wir R2. (Vgl. Kapitel 
III.)
Wenn man also sagt, Theorien können empirisch bestätigt 
oder widerlegt werden, so ist dies nur eine elliptische 
Redeweise. Sie sind vielmehr mit ihren Grundsätzen in­
sofern etwas Konstruiertes und Apriorisches, als sie einer­
seits Erfahrungen erst ermöglichen und andererseits 
durch Erfahrung nicht unmittelbar prüfbar sind. Eine 
solche Prüfung ist daher nur unter Bedingungen mög­
lich, wie sie eine S-Menge bereitstellt, und von dieser 
hängt somit auch das unvorhersehbare Ergebnis der Prü­
fung ab.
Nun sind zwar, wie soeben bemerkt, auch die singulären 
Sätze des Modells für sich nichts Empirisches, weil sie so 
wenig unmittelbar durch die Erfahrung gegeben werden 
wie die Grundsätze. Aber das gilt doch nur insofern, als 
sie, als Aussagen über interpretierte Erfahrungsgegen­
stände, einen über den Erfahrungsgehalt hinausgehen­
den theoretischen Gehalt haben. Dieser ist indessen selbst 
Teil der S-Menge. Ein singulärer Satz des Modells drückt 
also Erfahrungen unter Bedingungen aus; die S-Menge 
aber nur die Bedingungen — und ausschließlich diese 
nenne ich a priori.
Das Apriorische läßt sich demnach, auch in den Ge­
schichtswissenschaften, nicht eliminieren. Als solches 
aber bedarf es stets einer besonderen Rechtfertigung. 
Bevor ich mich nun wieder dieser quaestio juris zuwende, 
möchte ich meine Ausführungen aber noch in einigen 
wichtigen Punkten ergänzen.

331

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Der sogenannte hermeneutische Zirkel

Das verwendete Modell zeigt, daß der sogenannte herme­
neutische Zirkel, von dem heute so viel Aufhebens ge­
macht wird, nicht existiert. Zunächst ist festzustellen, 
daß, was fälschlicherweise so genannt wird, nicht nur in 
den Geschichts- und Geisteswissenschaften, sondern in 
jeder empirischen Wissenschaft vorkommt, da die Bezie­
hung zwischen apriorischen Annahmen und mit ihrer 
Hilfe gedeuteten Tatsachen grundsätzlich immer die glei­
che ist. Es kann also keine Rede davon sein, daß es sich hier 
um etwas den Geschichts- und Geisteswissenschaften 
Eigentümliches handelt.16 Betrachten wir noch einmal 
das vorige Schema, das ja auf alle möglichen empirischen 
Wissenschaften zutrifft. Nehmen wir an, um die Sache 
deutlicher zu machen, es sei T = = T2 (so daß „im­
mer wenn F, dann G“ nur eines unter mehreren Axiomen 
von T ist). Nehmen wir ferner an, daß wir in der Tat Fa, 
Ga unter der Voraussetzung von T erhalten und umge­
kehrt schließlich T mit ihnen bestätigt wird. Darin liegt 
aber kein Zirkel, da ja, wie schon vorhin gezeigt, nur die 
Erfahrung entscheiden kann, ob wir zu einem solchen 
Resultat gelangen, ob sich also unter den gegebenen Vor­
aussetzungen einer S-Menge Fa, Ga und die gesuchte 
Bestätigung ergeben. Der Theorie allein läßt sich dies 
nicht entnehmen. Es ist mithin nur bedingt wahr, wenn 
gesagt wird, man hole aus den Dingen nur heraus, was 
man in sie hineingelegt habe; vielmehr tritt dazwischen 
die Erfahrung, auch wenn sie schon durch eine Theorie in 

16 VgL auch W. Stegmüller: Der sogenannte ,Zirkel* des Verste­
hens, in: Natur und Geschichte. 10. Deutscher Kongreß für Philo­
sophie, Kiel 1972, hrsg. von K. Hübner und A. Menne, Hamburg 
1974.

332

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewissem Sinne „vorgeformt“ ist, wie es sich durch S im 
angegebenen Modell zeigt.17
Ist Ga eine dem Historiker noch nicht bekannte Tatsache, 
so wird er sie aufgrund der Prämisse 2 genauso Vorhersa­
gen können, wie dies der Naturwissenschaftler beim Ex­
periment zu tun pflegt, und entsprechend wird er sich 
dann auch durch eventuelle spätere Funde und Entdek- 
kungen in Archiven, bei Ausgrabungen usf. bestätigt oder 
widerlegt sehen. Ist Ga aber eine dem Historiker bereits 
bekannte Tatsache, so kann es doch sein, daß sie mit Hilfe 
seiner Theorie in einer Weise gedeutet oder mit anderen 
Tatsachen verbunden werden kann, zum Beispiel mit Fa, 
die als Bestätigung oder Falsifikation dieser seiner Theo­
rie anzusehen ist.

12. Die Erklärung von Explikationen
und Mutationen historischer Systeme
sowie die Erklärung von Bedeutungen

Bisher war nur von der Erklärung solcher Ereignisse und 
Tatsachen in Raum und Zeit durch den Historiker die 
Rede, wie sie das Beispiel des Staatsmannes zeigte, der in 

17 Ich möchte hier betonen, daß ich trotz der soeben vorgetragenen 
Kritik in manchen Punkten mit den Hermeneutikern übereinzu­
stimmen glaube. Mir scheint aber, daß vieles von dem, was sie sagen 
wollen, überhaupt erst zur Klarheit kommt oder gar erst zurecht­
gerückt werden kann, wenn man sich von ihrem dunklen Stil befreit 
und die analytische Methode auf die Geschichtswissenschaften über­
trägt, welche die Wissenschaftstheoretiker bislang vornehmlich 
auf die Naturwissenschaften anwandten. Daß dies möglich ist ge­
rade deswegen, weil beide Zweige der Erkenntnis im Grunde die­
selben logischen Formen haben — wie sehr das auch zunächst ver­
deckt blieb - hoffe ich mit der vorliegenden Untersuchung deutlich 
zeigen zu können. Zur Kritik an der Hermeneutik siehe auch G. 
Patzig: Erklären und Verstehen, in: Neue Rundschau 3 (1973).

333

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmter Weise nach Regeln handelt. Der Historiker 
hat aber darüber hinaus auch das Entstehen von Regeln 
selbst zu erklären, also das Aufkommen von Ideen, Mei­
nungen, Vorstellungen, Praktiken, Stilen usf. Die Ver- 
fassungs- und Rechtsgeschichte, die Wirtschaftsgeschich­
te, die Kunstgeschichte usf. liefern zahllose Beispiele da­
für. Überhaupt ist die ganze sogenannte Geistes- und 
Ideengeschichte solcher Art. Wie aber geschieht dies? 
Wie schon im Kapitel VIII gezeigt, können historische 
Systeme auf Grund ihrer Form nur in zweifacher Weise 
einer Bewegung unterworfen werden: nämlich einmal 
durch Explikation und zum anderen durch Mutation. 
Mit „Explikation“ eines Systems bezeichne ich dessen 
innere Entwicklung unter Beibehaltung seiner Grund­
regeln; „Mutation“ bedeutet die Änderung dieser seiner 
Grundregeln und damit die Entstehung eines neuen Sy­
stems. Die vorige Frage lautet also genauer: Wie erklärt 
der Historiker Explikationen und Mutationen?
Beginnen wir mit der Explikation. Es handelt sich hier 
immer darum, daß aus Regeln andere entwickelt werden. 
Der ideale Fall ist, wie gesagt, eine physikalische Theorie, 
zum Beispiel die NEWTONsche, aus der immer mehr Theo­
reme abgeleitet und für die immer mehr Anwendungs­
bereiche ausfindig gemacht werden. Auch eine solche 
Theorie kann ja, als historische, samt ihren Explikationen 
Gegenstand geschichtlicher, zum Beispiel wissenschafts­
geschichtlicher Untersuchungen sein. Ableitungen der 
genannten Art zeigen aber auch gewisse Verfassungs­
und rechtsgeschichtliche Entwicklungen, politische, 
wirtschaftliche, künstlerische usf. Sie ereignen sich näm­
lich immer dann, wenn unter bestimmten Bedingungen 
Folgerungen im Rahmen eines gegebenen Zusammen­
hanges gezogen werden müssen. Der Richter, der Ge­
schäftsmann, der Politiker, der Wissenschaftler, sie alle 

334

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betätigen sich beinahe täglich in dieser Weise. Es ist wie 
bei einem Schachspiel — die Grundregeln stehen fest, und 
nun entfalten sich je nach Situation immer wieder neue 
und andere Spiele, Spieleröffnungen, Strategien usf. Je­
der Zug ist aus den Grundregeln ableitbar, daß er aber 
wirklich vollzogen wird und daß er unter Umständen in 
einem Schachlehrbuch als ein bestimmtes strategisches 
Element in einer bestimmten Art von Partie aufgeführt 
wird, das läßt sich nur aus der Praxis des Schachspiels er­
klären. Denn die logische Möglichkeit der Ableitung, ihr 
Impliziertsein in den Grundregeln, darf nicht mit ihrem 
wirklichen Auftreten verwechselt werden.
Das Schema der Erklärung historischer Systemexplika­
tionen unterscheidet sich natürlich nicht grundsätzlich 
von dem bereits angegebenen singulärer Tatsachen, weil 
wissenschaftliches Erklären immer dieselbe Form hat. Es 
kann etwa so entworfen werden:

1) Für jemanden (es kann auch eine Gruppe sein) ist eine 
Regelmenge R gegeben.

2) Dieser befindet sich in einer bestimmten Lage, für die 
er eine Regel aufstellen soll, die aus R gewonnen wer­
den kann.

3) Er glaubt, daß dies für R' zutrifft.
4) Jemand, der die Prämissen 1—3 erfüllt, wird / wird 

nicht aufgrund von psychologischen, biologischen, 
physikalischen Gesetzen usf. R' aufstellen.

5) Folglich stellte er / stellte er nicht R' auf.

Das schon erwähnte Aufkommen bestimmter Motive in 
der spätmittelalterlichen Kunst kann als Beispiel dienen. 
Die Menschen lebten in der Regelmenge dieser Kunst. 
Aus ihren gegebenen Formen suchten sie andere zu ent­
wickeln, die für die traumatische Situation, in der sie sich 

335

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


befanden, nämlich das Wüten der Pest, anwendbar wa­
ren. Sie glaubten diese in den genannten Motiven gefun­
den zu haben. Also wurden diese zu einer neuen, im Rah­
men der alten Regelmenge begreiflichen Regel. An die­
sem Beispiel wird übrigens deutlich, daß die explizierende 
Ableitung keineswegs nur logischer Natur im engeren 
Sinne sein muß. Es handelt ja von Regeln als künstleri­
schen Formen und Figuren, so daß deren Systeme teil­
weise in Analogie zu einem Spielkalkül betrachtet werden 
dürfen. Die verschiedenen Arten explizierender Ablei­
tung auf mannigfaltigen Gebieten zu klären, ist ein weites 
Feld künftiger Untersuchungen, denen, wie ich meine, 
der vorliegende systemtheoretische Ansatz zum Leitfa­
den dienen und hilfreich sein könnte.
Betrachten wir jetzt die Systemmutation. Da es sich hier 
um eine Änderung in den Grundlagen handelt, so bewegt 
man sich dabei nicht, wie bei der Systemexplikation, in­
nerhalb eines Systems, sondern man tritt in kritische Di­
stanz zu ihm, man tritt aus ihm heraus, man spricht dar­
über und macht es zur „Objektsprache“ ; man stellt seine 
Voraussetzungen, seine Grundsätze zur Disposition; 
man verändert sie. Das kann aber offenbar begründet nur 
geschehen, wenn man dabei von anderen Voraussetzun­
gen ausgeht, wenn man von einem anderen System her 
das alte kritisch betrachtet und versucht, beide einander 
anzugleichen. Formal gesehen besteht also dieser Vor­
gang darin, daß ein System aus einem anderen abgeleitet 
wird, während vorhin, bei der Systemexplikation, nur 
eine Regel aus anderen desselben Systems abgeleitet 
wurde. Fast alle tiefgreifenden Umbrüche in der Ge­
schichte haben sich, wissenschaftlich betrachtet, in dieser 
logischen Form vollzogen. Theoretische Systeme verän­
dern praktische und umgekehrt; politische, wirtschaft­
liche, wissenschaftliche, soziale, künstlerische, religiöse 

336

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


usf. bestimmen einander gegenseitig. Überall lassen sich 
solche Beziehungen herstellen, eines befruchtet, eines be­
einflußt und verändert das andere. Der Historiker er­
klärt also eine Mutation, indem er diesen Prozeß konstru­
ierend „rekonstruiert“; und wiederum ist das logische 
Schema dabei demjenigen der Explikationserklärung 
analog. Es braucht daher nicht weiter darauf eingegan­
gen zu werden.
Was hier über die Explikation und die Mutation histo­
rischer Systeme gesagt wurde, nenne ich den logischen 
Sinn dessen, was man gemeinhin sehr mißverständlich 
Ideengeschichte oder Geistesgeschichte nennt, wie sie in 
der Literaturgeschichte, der Kunstgeschichte, der Reli- 
gions-, Wirtschafts-, Rechts-, kurz: Kulturgeschichte, be­
schrieben wird. Mißverständlich deswegen, weil damit 
überall die Entwicklung von Ideen oder gar von Geist 
suggeriert wird, wo es sich einfach nur um die Entwick­
lung und Erstellung von Regeln handelt. Jenes Ballastes 
aus der idealistischen Philosophie (Idee, Geist usf.) be­
darf es gar nicht, wenn wir von Regeln sprechen, nach 
denen sich die Menschen verhalten. Um ein Beispiel zu 
nennen: Die Regeln industrieller Prozesse (sie werden im 
Kapitel XIV behandelt) oder gar eines Fußballspieles 
sind schwerlich mit solchen komplizierten Philosophe­
men in Zusammenhang zu bringen und doch handelt es 
sich bei beidem um sehr bedeutsame Erscheinungen mo­
derner Kultur.
Noch einmal sei auf die Grenzen historischen Erklärens 
mit Hilfe von Systemen verwiesen. Zunächst könnte man 
sich ja die Idee eines durchgängigen, wenn auch äußerst 
verwickelten Stammbaumes geschichtlicher Systeme 
machen, den man mit Ableitungsketten wie in einem ver­
schlungenen Geflecht beschreiben kann. Man wird indes­
sen in Rechnung ziehen müssen, daß nicht nur, wie ich 

337

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon sagte, der Unsinn, dor Wider- und Wahnsinn höchst 
wirksame Kräfte in der Geschichte zu sein vermögen, die 
jede logische Kontinuität zerstören, sondern daß der 
Verwirklichung dieser Idee auch grundsätzliche Schwie­
rigkeiten entgegenstehen, die mit der erkenntnistheoreti­
schen Verfassung der Systeme selbst Zusammenhängen. 
Denn auf welches Feld auch immer sie sich beziehen mö­
gen: Sie werden, wie man dem beschriebenen Zusammen­
hang von a priori und a posteriori entnehmen kann, nie­
mals so zwingend durch Erfahrung oder Vernunft be­
gründet sein, daß ihnen nicht ein gewisses Maß spontaner 
Schöpfung zugrunde läge, die durch keinerlei notwendi­
ge Einsicht „letztbegründet“ sein kann, wie das manche 
Philosophen nennen oder uns immer noch glauben ma­
chen wollen. Geht man aber davon aus, so folgt unmittel­
bar, daß geschichtliche Systeme wegen dieser ihrer eigen­
tümlichen Spontaneität ebenso diskontinuierlich wie 
kontinuierlich in Folgeketten auftreten können. Folge­
ketten, die gewissermaßen „schwebend“ konstruiert sind 
und nirgends auf absoluten Erfahrungen oder Vernunft­
einsichten aufruhen, können wieder abgebrochen und 
mit einem neuen Anfang versehen werden. Daß dies aller­
dings nur in den Grenzen eines umfassenderen Zusam­
menhangs möglich ist, geht schon aus den Betrachtungen 
über die Mutation hervor und soll im folgenden noch 
deutlicher werden.
Bisher war nur von Tatsachenerklärungen die Rede, wo­
mit auch das Entstehen von Regeln in der Weise der Ex­
plikation und Mutation gemeint ist. Genauso wichtig 
sind indessen für den Historiker auch die Bedeutungser­
klärungen z. B. solche, die sich auf den Sinn von Worten 
beziehen. Sie sind es daher auch, die uns den Sinn von 
Quellen erschließen. Bedeutungserklärungen gehen so­
mit den Tatsachenerklärungen voraus, denn um Tatsa­

338

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen erklären zu können, müssen sie ja zunächst erst ein­
mal feststehen, also den Urkunden entnommen worden 
sein. Obgleich dieser Zusammenhang bereits im siebenten 
Abschnitt dieses Kapitels zur Sprache kam, sei hier noch 
einmal auf ihn eingegangen.
Betrachten wir wieder ein einfaches Beispiel. In seiner 
kleinen Erzählung mit dem Titel „Averroes auf der 
Suche“ berichtet Borges, Averroes habe zuerst die Be­
deutung der Worte „Tragödie“ und „Komödie“ in der 
aristotelischen Poetik und Rhetorik nicht verstanden. 
Niemand im Umkreis des Islam wußte, was sie bedeuten. 
Da plötzlich, angeregt durch das Gebet des Muezzins, 
schreibt er folgendes nieder: „Aristü (Aristoteles) be­
nennt Tragödien die Panegyriken und Komödien die 
Satiren und Anathemen. Herrliche Tragödien und Ko­
mödien bergen in Fülle der Koran und die Mohallas des 
Heiligtums.“18
Mit dieser Deutung gewinnt dann Averroes die Kenntnis 
einer Reihe von Tatsachen, denn mit ihr liest er ja den 
Bericht des Aristoteles über die Geschichte des antiken 
Theaters und mit ihnen erfährt er etwas über die aristote­
lische Ästhetik des Dramas. (Daß er sich dabei überall irrt, 
steht auf einem anderen Blatt).
Die Analyse von Bedeutungserklärungen scheint mir 
noch keineswegs restlos geklärt. Für den vorliegenden 
Zusammenhang genügt es aber, dem angegebenen Bei­
spiel entnehmen zu können, daß erstens zu Bedeutungs­
erklärungen Theorien gehören, die im Aufstellen von De­
finitionen als allgemeinen Regeln bestehen und daß zwei­
tens diese Theorien empirisch überprüft werden, indem 
man untersucht, ob die einzelnen Textstellen mit ihnen 
übereinstimmen. Dabei wird die gesuchte Ubereinstim- 

18 J. L. Borges: Labyrinthe, München 1959, S. 89 f.

339

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung selten streng formal festgestellt werden können, 
weswegen immer breite Deutungsspielräume möglich 
sind. Es scheint also, daß Gesetze bei Bedeutungserklä­
rungen an sich keine Rolle spielen, obgleich sie auch hier 
durchaus auftreten können, zum Beispiel dann, wenn 
man für sie irgendeine besondere Absicht des Autors her­
anzieht. Aber wie dem auch sei; es gibt keine Bedeutungs­
erklärung für den Historiker ohne die Verwendung einer 
geschichtswissenschaftlichen Theorie und damit fällt 
auch sie in den gesamten Fragenkreis, der hier verhandelt 
wird.

13. Die Rechtfertigung theoretischer Grundsätze
in einer geschichtlichen Situation

Ich kann mich nun endlich dem schon erwähnten Kern­
problem auch der Geschichtswissenschaften zuwenden, 
nämlich der Frage nach der Rechtfertigung der ihnen zu­
grunde liegenden Grundsätze a priori. Wenn es für sie — 
und dies setze ich hier allerdings voraus — ebenfalls keine 
absolute, keine transzendentale Rechtfertigung gibt; 
wenn ihnen ferner gleichfalls eine empirische versperrt 
ist und wenn schließlich der schon angedeutete Zustand 
ihres „Schwebens“ nicht als Ausdruck purer Willkür ge­
deutet werden soll, so kann das hier wieder nur bedeuten, 
daß ihre Begründungen, wie es schon bei der Erörterung 
der Systemmutation anklang, zunächst anderen Theo­
rien oder allgemeiner: anderen geschichtlichen Syste­
men entnommen werden, worin der Historiker lebt. Die 
geistige Mannigfaltigkeit, die ihn umgibt, sucht er wie 
jeder Forscher in einen möglichst einheitlichen, möglichst 
umfassenden Zusammenhang zu bringen, von Wider­
sprüchen und Unklarheiten zu reinigen oder solche zu­

340

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mindest aufzudecken. Ihm geht es dabei freilich vornehm­
lich darum, den geschichtlichen Stoff in dieses Ganze ein­
zuordnen und die auf ihn gerichteten axiomatischen, 
judicalen und normativen Grundsätze a priori zu den 
übrigen der gegebenen Mannigfaltigkeit in eine harmoni­
sche Beziehung zu bringen. Er leitet sie also aus anderen 
Gebieten oder Lebensbereichen ab, wo sie ihm schon aus 
irgendwelchen Gründen a priori gerechtfertigt zu sein 
scheinen, und wendet sie auf seinen Gegenstandsbereich 
an. Einige Beispiele sollen auch hier wieder der Verdeut­
lichung dienen.
Schon mit der in der Aufklärung entstehenden, von 
Theologie und Dogma sich lösenden wissenschaftlichen 
Geschichtsschreibung war man sich der mannigfaltigen 
Einflüsse bewußt, denen der Historiker ausgesetzt ist. So 
haben die Ahnherren der deutschen historischen Schu­
le, die Göttinger Schlözer und Rühs, auf die Be­
deutung der anderen Wissenschaften für die Geschichts­
schreibung hingewiesen, aber auch auf ihren Zusammen­
hang mit politischen und anderen sozialen Faktoren.19 
Sie konnten dies um so mehr, als sie das, was ich judicale 
und normative Grundsätze nenne, mit vollem Bewußt­
sein den bereits bestehenden und ausgefeilten kritischen 
Methoden entnahmen, die in der klassischen Philologie 
und in der Bibelforschung entwickelt worden waren. Vor 
allem die kritische Ausgabe des Neuen Testaments diente 
ihnen als Vorbild. Schlözer nennt das: Vergleichen der 
Manuskripte, das Reinigen der Texte von Fehlern, die 
Feststellung von Interpolationen und Fälschungen, die 
Entdeckung der von den Autoren verwendeten Quellen 
usw. Es wird auch darauf verwiesen, daß die Entwicklung 

19 Zur Bedeutung der Göttinger Schule siehe H. Butterfield: 
Man on his Past, Cambridge 1969.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solcher Methoden ihren Ursprung in den allgemeinen 
religiösen Streitigkeiten hatte, welche die Welt seit dem 
Zeitalter der Reformation auf so nachdrückliche Weise 
bestimmten. Entsprechend hat Gatterer, der erste der 
Göttinger Schule, die Übertragung der kritisch-wissen­
schaftlichen Arbeitsweise auf die Geschichtsschreibung 
mit verschiedenen juristischen und konstitutionellen 
Fragen in Verbindung gebracht, die von höchster politi­
scher Bedeutung waren. Die Geschichte wird also zur 
Wissenschaft erst in einem Augenblick, wo ein normati­
ver Begriff von Wissenschaft bereits auf anderen Gebie­
ten ausgeprägt ist; ja er wird ausdrücklich aus gegebenem 
Anlaß von diesen auf jene übertragen.
Aber nicht nur Bibelkritik und klassische Philologie ha­
ben hier Pate gestanden. Auch die Naturwissenschaften 
und eine mit ihnen entwickelte, von der Theologie ge­
reinigte allgemeine Theorie der Erfahrung spielten eine 
ausschlaggebende Rolle. Sehr deutlich ist das schon bei 
Bayle (also lange vor den Göttingern) zu beobachten, 
der diese Theorie auf die Quellen geschichtlicher Tatsa­
chen anwandte und damit eine kritische Methode für den 
Historiker entwickelte.20 Und Webb konnte auf einem 
Höhepunkt der historischen Wissenschaften, nämlich 
mit Hinblick auf Ranke sagen, dieser habe den Vorle­
sungssaal in ein Laboratorium verwandelt, in dem Doku­
mente anstatt Retorten benutzt werden.21 Vor allem aber 
sind es axiomatische Grundsätze, welche die Geschichts­
wissenschaften von den Naturwissenschaften übernom­
men haben, so befremdlich das auf den ersten Blick schei­
nen mag. Dies zeigt vor allem die Einführung des Geset­

20 VgL hierzu auch E. Cassirer: Die Philosophie der Aufklärung, 
Tübingen 1932, S. 269-279.
21 V. P. Webb: The Historical Seminar. Its Outer Shell and its 
Inner Spirit, in: Mississippi Valley Historical Review 42 (1955/56).

342

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zesbegriffes in ihrem Bereich. Voltaire, der solches als 
einer der ersten versuchte, hat damit ausdrücklich die Ab­
sicht verfolgt, ein der NEWTONschen Physik analoges 
Geschichtswerk zu verfassen.22 Und wie er die von ihm 
beschriebenen Ereignisse deutet, welche Grundsätze er 
in ihnen wirksam sieht, welche Systematik er ihnen un­
terstellt, ist ganz und gar von dieser ihm vorschwebenden 
Idee bestimmt (wobei es hier gleichgültig ist, wieweit er 
dabei erfolgreich war oder wieweit er auch nur Newton 
richtig verstand). Auch für Montesquieu dürfte sich 
ähnliches nachweisen lassen, zumal er seine „Gesetze“ 
teilweise auf natürliche Bedingungen, vor allem des Kli­
mas, zurückführt.23 Es ist gewiß zuzugeben, daß der un­
mittelbare, bewußte Zusammenhang zu den Naturwis­
senschaften danach teilweise wieder aus den Augen ver­
loren wurde, wie j a überhaupt diese ersten aufklärerischen 
Anfänge später als Geschichtsschreibung der Philoso­
phen, welche durch eine solche der erudits abzulösen sei, 
verworfen wurde. Aber wer wollte leugnen, daß einer der 
größten erudits, nämlich Gibbon, die Axiome des mit den 
Naturwissenschaften entstandenen Rationalismus auf 
sein Geschichtswerk überträgt, indem er nicht nur alle 
Ereignisse im Lichte der „natürlichen Vernunft“ sieht, 
deutet und erklärt, sondern sie darüber hinaus auch mit 
den Mitteln der aufklärerischen Kritik am Christentum 
zu schildern sucht? Im übrigen ist es heute ja beinahe zur 
Selbstverständlichkeit geworden, die Geschichtsschrei­
bung in ihrer Beziehung nicht nur zu den anderen Wis­
senschaften, sondern, in meiner Terminologie gespro­
chen, überhaupt in Beziehung zu einer Mannigfaltigkeit 
von Systemen zu sehen (der Politik, der Wirtschaft, der 

22 Voltaire: Essai sur les moeurs et l’esprit des nations, in: CEuvr. 
XVIII. Le Pyrrhonisme de l’histoire, in: GEuvr. XXVI.
23 Montesquieu: De l’esprit des lois.

343

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialstruktur, der Technik usf.), in denen sie jeweils 
eingebettet ist. Jetzt wo man anfängt, die Ideen der ein­
stigen Göttinger Schule und Lord Actons wieder auf­
zugreifen,24 nämlich Geschichte der Geschichtsschrei­
bung zu treiben, treten solche Gegenstände geradezu in 
den Vordergrund, auch wenn die erkenntnistheoretische 
und wissenschaftstheoretische Problematik dabei meist 
völlig übersehen wird. Denn nicht damit ist es getan, daß 
solche Wechselbeziehungen überhaupt aufgedeckt, son­
dern daß in ihnen Begründungen des Apriorischen mit 
allen dazugehörigen Fragen erkannt werden.
Der Umkreis von Theorien und geschichtlichen Syste­
men, dem der Historiker die Rechtfertigung der Grund­
sätze seiner Theorien entnimmt, oder mit denen er in eine 
Wechselbeziehung des Begründens eintritt, ist im Sinne 
von Kapitel VIII seine geschichtliche Situation. Keine 
ewig geltende, in sich gegründete absolute Vernunft und 
keine reine, ungedeutete, absolute Erfahrung vermögen 
ihn aus ihr herauszuführen und aus dieser Gebundenheit 
zu lösen. Das Bild der Geschichte, das er entwirft, ist 
selbst etwas Geschichtliches. Immer verwendet er dabei 
auch Apriorisches, worauf er fortschreitend seine Ge­
danken und Erfahrungen stützen muß, ohne es selbst 
gleich im vollen Umfang zum ausdrücklichen Gegen­
stand der Untersuchung machen zu können. Jede Be­
gründungskette endet notwendig irgendwo. Man kann 
nicht alles prüfen; vieles muß man - vorläufig - für hin­
reichend begründet ansehen. All dies kann eines Tages 
wieder ins Kreuzfeuer der Kritik geraten — aber dann wird 
es wieder anderes geben, worauf man sich in der verän­
derten geschichtlichen Situation berufen wird. Nichts ge­

24 VgL hierzu das Kapitel über Lord Acton in H. Butterfields : 
Man on his Past (vgL Anm. 19, S. 341).

344

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schieht wirklich ab ovo. Die das Gegenteil glaubten, wie 
zum Beispiel Descartes und Dingler, haben sich ge­
täuscht. Das gilt aber auch für jene, die meinen, man 
könne überhaupt jede Voraussetzung willkürlich setzen, 
von der man ausgeht. Derartiges ist ebenso unmöglich, 
wie alles prüfen zu wollen.
Die ewige Unruhe der Wissenschaft, ihr Zwang, sich im­
mer weiter zu entwickeln, ist gewiß nicht zuletzt auch 
darauf zurückzuführen, daß sie das Begründungspro­
blem niemals auf absolute Weise lösen kann, daß dies im­
mer nur vorläufig, ad hoc, hypothetisch, bezogen auf 
eine bestimmte Situation, geschieht, daß man hier aus 
dem Schwebezustand nie endgültig herauskommt. Nun 
hat aber die Unruhe der Wissenschaften, sofern sie von 
der Geschichte handeln, noch einen anderen Grund, 
weswegen auch Rechtfertigungen apriorischer Grund­
sätze und ihres ständigen Wandels zusätzlich in besonde­
rer Weise erfolgen — und hierauf möchte ich nun zu spre­
chen kommen.

14. Die Vergangenheit als Funktion der Gegenwart

Ich gehe dabei von den sogenannten „Erzählsätzen“ aus, 
die, wie es scheint, Danto als erster behandelt hat (nar­
rative sentences)25. Was er mit ihnen meinte, erläutert er 
unter anderem durch das folgende Beispiel, das er einem 
Gedicht von Yeats entnommen hat, in dem der Raub der 
Leda durch Zeus geschildert wird.
„ A shudder in the loins engenders there / The broken wall, 
the burning roof and tower / and Agamemnon dead.“ 
Damit will Danto zeigen, daß kein Augenzeuge dieses 

25 Vgl. Anm. 1, S. 305.

345

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ereignisses — gesetzt, es hätte stattgefunden — einen sol­
chen Satz schreiben konnte, und zwar deshalb, weil er 
nicht wissen konnte, was in Zukunft geschehen würde. In 
Erzählsätzen kommt also zum Ausdruck, daß Ereignisse, 
die sich jetzt abspielen, sehr oft anders aussehen und oft 
auch tatsächlich gänzlich anders zu betrachten sind, wenn 
sie von einem Historiker im Lichte des Wissens davon 
dargestellt werden, was sich später ereignete. Und dies 
trifft selbst dann zu, wenn wir von den Geschehnissen, 
die auch dem Augenzeugen bekannt waren, keine nach­
träglich bessere Kenntnis besitzen. Manches, was ihm 
sehr wichtig ist, mag im Lichte der späteren Vorkomm­
nisse bedeutungslos erscheinen und umgekehrt; man­
ches mag ihm eng zusammenhängend vorkommen, von 
dem sich später herausstellt, daß es kaum etwas mitein­
ander zu tun hat; er mag einiges für ein großes Übel hal­
ten, von dem wir heute erkennen, daß es etwas Gutes 
war; bisweilen verwendet er zur Deutung von einigen 
Tatsachen Konstruktionen historischer Systeme, die wir 
nun ganz anders konstruieren.
Noch einmal sei betont: All dies kann auch dann der Fall 
sein, wenn wir hinsichtlich der Ereignisse, die der Augen­
zeuge oder Zeitgenosse erlebte, genau so viel wissen, wie 
er und hierzu keine neuen, ihm damals unbekannte Tat­
sachen bekannt geworden sind. Dies liegt daran, daß die 
Ereignisse mit wachsender zeitlicher Entfernung in ihren 
mannigfaltigen Beziehungen zu anderen, zu mehr und 
zu späteren Geschehnissen gesehen werden. Wir können 
dies mit dem sich wandelnden Aussehen eines Bildes ver­
gleichen, das wir zuerst aus der Nähe und dann aus wach­
sender Entfernung betrachten. So treten die Einzelheiten 
mehr und mehr in verschiedene Beziehungen zueinander, 
und damit ändern sich auch ihre Bedeutung, ihre Funk­
tion und sogar ihr Inhalt. Man erinnere sich ferner daran,

346

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß wir bisweilen sagen: „Ich sehe heute, was sich damals 
abspielte, in einem anderen Licht“, und daß wir damit 
keineswegs zwangsläufig meinen, wir wüßten inzwischen 
mehr über die Einzelheiten der vergangenen Vorkomm­
nisse; denn bisweilen sehen die Dinge einfach deswegen 
anders aus als früher, weil man weiß, was nach ihnen ge­
kommen ist und wie sie geendet haben.26
Ein einschlägiges Beispiel soll dies nun aufs deutlichste, 
wie ich hoffe, zeigen und zugleich dazu dienen, Dantos 
Einsicht zu vertiefen und weiter abzuklären. Dieses Bei­
spiel entnehme ich Wolfgang Schadewaldts Buch „Die 
Geschichtsschreibung des Thukydides“27. Die spätere 
Diskussion, die es unter Historikern und Philologen her­
vorgerufen hat, ist hier ohne Belang, wo es nicht um die 
Einzelheiten der THUKYDiDEsforschung geht, sondern 

26 Professor Trunz verdanke ich den Hinweis, daß Goethe ähn­
liches auf anmutige Weise in seinem Aufsatz „Wiederholte Spiege­
lungen“ (Goethes Werke, Bd. 12, Hamburg 1959, S. 322f.) aus­
gedrückt hat. Er schreibt dort: „Das lange Zeit fortgehegte .... wogt 
. . . hin und her, viele Jahre im Innern. Das . . . lang Erhaltene wird 
endlich in lebhafter Erinnerung nach außen angesprochen und 
abermals abgespiegelt . . . Hieraus entfaltet sich ein Trieb, alles, 
was von Vergangenheit noch herauszuzaubern wäre, zu verwirk­
lichen. Die Sehnsucht wächst, und um sie zu befriedigen, wird es 
unumgänglich nötig, an Ort und Stelle zu gelangen, um sich die 
Örtlichkeit wenigstens anzueignen . . . Hier entsteht nun in der 
gewissermaßen verödeten Lokalität die Möglichkeit, . . . aus Trüm­
mern von Dasein und Überlieferung sich eine zweite Gegenwart zu 
verschaffen . . . Bedenkt man nun, daß wiederholte . . . Spiegelun­
gen das Vergangene nicht allein lebendig erhalten, sondern sogar 
zu einem höheren Leben emporsteigen, so wird man der entoptischen 
Erscheinungen gedenken, welche gleichfalls von Spiegel zu Spiegel 
nicht etwa verbleichen, sondern sich erst recht entzünden, und man 
wird ein Symbol gewinnen dessen, was in der Geschichte der Künste 
und Wissenschaften, der Kirche, auch wohl der politischen Welt sich 
mehrmals wiederholt hat und noch täglich wiederholt.“
27 W. Schadewaldt: Die Geschichtsschreibung des Thukydides, 
Berlin 1929.

347

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur darum, daß Thukydides seinen Bericht über den Pe- 
loponnesischen Krieg nach der endgültigen Niederlage 
Athens umgeschrieben hat. Und darin sind sich so ziem­
lich alle mit Schadewaldt und seinem großen Vorgänger 
in dieser Sache, nämlich mit Eduard Schwartz, einig.28 
Die Frage lautet also: Was schrieb Thukydides während 
des Krieges und was hinterher über dieselben Ereignisse? 
Wie sahen sie für ihn aus, während sie sich abspielten—war 
er doch mehr oder weniger Zeuge, sogar Augenzeuge —, 
und wie nachher, als alles vorüber war? Die Antwort lau­
tet in jedem Fall: ganz anders, was es auch immer für Mei­
nungsverschiedenheiten unter den Forschern im einzel­
nen darüber geben mag. Schadewaldt schreibt:
„Die Bedeutung, die die Darstellung der sizilianischen 
Expedition im Ganzen des Werkes durch Umfang und 
Formgebung erhält, muß beruhen auf der Bedeutung, die, 
nach der Auffassung des Thukydides, das Ereignis der 
sizilianischen Expedition im Ganzen des Peloponnesi- 
schen Krieges hatte.“ 29
Daraus schließt Schadewaldt, daß die Bücher sechs und 
sieben von Thukydides' Werk (also diejenigen, welche die 
erwähnten Ereignisse betreffen), nicht vor dem Ende des 
Krieges geschrieben sein können. Nur im Rückblick 
konnte Thukydides die Vernichtung des athenischen 
Heeres im Jahre 413 für den entscheidenden Wendepunkt 
einer Entwicklung halten, die sich mit dem Fall von Athen 
im Jahre 404 vollendete. Als Zeitgenosse der siziliani­
schen Katastrophe konnte er dies nicht voraussehen; im 
Gegenteil besserte sich sogar die Lage Athens wesentlich 
nach dem Sieg bei Kyzikos.

28 E. Schwartz: Das Geschichtswerk des Thukydides, Bonn 1929.
29 W. Schadewaldt: Die Geschichtsschreibung des Thukydides, 
a. a. O. S. 7.

348

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur das Wissen um das Ende, nur der umfassende Rück­
blick nach der endgültigen Niederlage, dem vollendeten 
Schicksal, ermöglichte es Thukydides, die bewegenden 
Kräfte hinter der unmittelbar sichtbaren Szene zu sehen 
und folglich, was vorging, in einer neuen Weise zu deuten: 
Zusammenhänge zu entdecken, wo keine zu bestehen 
schienen, bestimmte Ereignisse als Ursachen, als Gründe 
oder Motive für Späteres zu deuten, das niemand voraus­
sehen konnte usf.
„Hier sind nicht bloß Erga einwandfrei ermittelt“, heißt 
es weiter bei Schadewaldt, „sondern ein einziges großes 
zusammenhängendes Ergon (7, 87, 5) ist hier geschicht­
lich verstanden worden, verstanden als Teil des jetzt als 
Wirkungseinheit aufgefaßten ganzen siebenundzwanzig­
jährigen Krieges. Und von dieser universalen Einheit her 
wird es in seiner Bedeutung erkannt, nach seiner Bedeu­
tung geformt und der ihm immanente Sinn, der Sinn der 
Wirklichkeit aufgedeckt.“30
Folglich mußte Thukydides auch die Reden des Perikles 
umschreiben („Perikles redet hier nicht aus dem Wissen 
und in der Absicht des Historikers von 429, sondern aus 
dem Wissen und der Absicht des Historikers nach 404 “)31 
und darin den Zwiespalt zwischen den Idealen des Peri­
kles und den erst später voll erkennbaren realen Kräften 
zeigen; er mußte das Verhalten des Alkibiades und die 
Abneigung der Athener gegen ihn auf der einen, die Nie­
derlagen zunächst von 413 und später von 404 auf der an­
deren Seite miteinander in Verbindung bringen; eine Ver­
bindung, die für Thukydides erst sichtbar wurde, als er 
den Ausbruch von Streitigkeiten zwischen den Athenern 
und Alkibiades nur als Symptom einer tieferliegenden 

30 A. a. O. S. 27.
31 A. a. O. S. 24.

349

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Erkrankung deuten konnte, einer Art Verfall, 
der die Klarsichtigkeit seiner Landsleute allmählich 
trübte und später zum endgültigen Untergang Athens 
führte; er mußte die gesamte Periode als einen Krieg an­
sehen und folglich die vergleichsweise langen Friedens­
zeiten zwischen den militärischen Operationen in eine 
zusammenhängende Entwicklung einordnen; er mußte 
die Einzigartigkeit und die Bedeutung Athens hervor­
heben, die nur nach dieser Zeit überwältigender Erfolge, 
Leistungen und Anstrengungen auf beinahe allen Gebie­
ten gewürdigt werden konnte, nach der erwiesenen 
Standfestigkeit und Intelligenz in verzweifelten und ka­
tastrophalen Lagen. Nur im Rückblick konnten ferner 
Themistokles und Pausanias als große Beispiele für die 
Probleme der athenischen Demokratie bzw. der sparta­
nischen Oligarchie aufgeführt werden; nur im Rück­
blick ließen sich die Ursachen und Motive des Pelopon- 
nesischen Krieges weit in den Zeitabschnitt unmittelbar 
nach den Perserkriegen zurückverfolgen. Und schließlich 
sei noch die sogenannte „Archäologie“ des ersten Bu­
ches erwähnt, die ganz und gar durch die zeitliche Stel­
lung des Thukydides in der Geschichte bestimmt ist. 
Dort erinnert er unter anderem daran, daß sich die helle­
nischen Stämme ursprünglich nicht Hellenen genannt 
haben, da sie sich ihrer Einheit noch nicht bewußt waren, 
obgleich sie augenscheinlich schon damals ein Volk ge­
wesen sind. Usw. usw.
Wir sehen also erstens, daß Thukydides einige Ereignisse 
nachträglich für Symptome einer politischen Erkrankung 
hält, die erst später und nicht sofort diagnostiziert wer­
den konnte. Entsprechend deutete er diese Ereignisse zu 
Symptomen um. Denn wenn jemand sagt, daß irgendein 
Ereignis Anzeichen einer Krankheit war, ohne es vorher 
wissen zu können, so gibt er diesem Ereignis offenbar ei­

350

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen neuen Sinn; und wenn diese Krankheit schwerwie­
gende Folgen hatte und er auch dies nicht vorher wissen 
konnte, so erhält der ganze Vorgang noch zusätzlich eine 
neue Bedeutung, die ihm zunächst nicht zuzusprechen 
war. Ferner können auf diese Weise Ereignisse mitein­
ander verbunden werden, die vorher nichts miteinander 
zu tun zu haben schienen; denn wenn man von dem Ergeb­
nis, nämlich der Krankheit, ausgeht, so mögen wir alle 
diese Symptome in einen Zusammenhang bringen, eben 
als Symptome ein und derselben Krankheit in ihrer Ent­
wicklung. Zum zweiten können wir beobachten, daß 
Thukydides augenscheinlich etwas zu beschreiben sucht, 
was ich ein „geschichtliches System“ nenne: Ich meine 
zum Beispiel das System der athenischen Demokratie, der 
spartanischen Oligarchie, der politischen Ideale des 
Perikles usf. Die Krankheit, die nach seiner Meinung wie 
ein Gift wirkte, weil allmählich alles zerstörend, betrach­
tete er als einen Wesensbestandteil dieser Systeme. Und 
so wandelte sich auch deren Beschreibung nach der Dia­
gnose dieser Krankheit. Im übrigen enthüllt sich kein 
System sofort.32 Nur im Laufe der Zeit kann es entwickelt 
werden (Explikation) und damit seine Möglichkeiten, 
seinen harten Kern, seine Grundideen, seine Widersprü­
che usf. offenbaren. Auch die Originalität, die Einmalig­
keit und Größe eines historischen Phänomens können 
niemals vor seinem Ende bekannt sein.
Die Krankheit, von der Thukydides spricht, besteht in 
der vollständigen Tapaxij, der geistigen Verwirrung der 
Griechen zu dieser Zeit. Wirklichkeit und Ideal klafften 
immer mehr auseinander, nachdem die homerische Har­
monie verlorengegangen war. Der natürliche Wille zur 

32 VgL K. Hübner: Philosophische Fragen der Zukunftsfor­
schung, in: Studium Generale 24 (1971).

351

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht wurde nicht mehr durch umfassende Entwürfe 
und Ideen ausgeglichen, sondern degenerierte in einem 
stupiden Krieg aller gegen alle. Aber nach Thukydides 
enthüllte dies nur die tieferen strukturellen Mängel der 
athenischen Demokratie auf der einen und der spartani­
schen Oligarchie auf der anderen Seite. Athen konnte die 
wachsende Demagogie, Korruption und Anarchie nicht 
vermeiden, während die spartanische Oligarchie, die 
zwangsläufig immer mehr erstarrte und unfruchtbar 
wurde, schließlich nur noch versuchte, ihre eigene Macht 
zu konservieren. So enthüllte sich das eine wie das andere 
System im Zuge seiner Explikation in mannigfacher 
Weise als in sich widersprüchlich und zum Scheitern 
verurteilt.
Wenn es nun aber auch eine Tatsache zu sein scheint, daß 
Thukydides all dies erst im Rückblick erkannte — und das 
ist hier ja der springende Punkt —, ohne im Hinblick auf 
die früheren Ereignisse als solche mehr als vorher zu wis­
sen, warum sollte es nicht dennoch möglich sein, sich 
einen Menschen von hoher prophetischer Gabe vorzu­
stellen, der imstande gewesen wäre, das Ende des ganzen 
Krieges vorauszusehen und daher sogleich zu schreiben, 
was Thukydides erst später vermochte? In diesem Falle 
aber wäre ein Wandel in der Deutung der vergangenen 
Ereignisse nicht notwendig.
Nun ist eines gewiß: Ohne eine solche prophetische Gabe 
oder ohne einen reinen Zufall wäre eine richtige Vorher­
sage in der Geschichte nicht möglich. Denn niemand 
könnte derartige Vorhersagen auf rationale Weise recht­
fertigen, weil es keine strengen Gesetze gibt, nicht einmal 
indeterministische, auf die er sich dabei berufen könnte.33 

33 Vgl. Philosophische Fragen der Zukunftsforschung, a. a. O. 
(Anrn. 32, S. 351).

352

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von irrationalen oder gar wundersamen Prophezeiungen, 
obgleich denkbar und bisweilen wohl auch vorgekom­
men, ist aber hier nicht die Rede. Vielmehr ist hier die 
Rede davon, wie spätere Ereignisse die Deutung früherer 
notwendigerweise gerade dann ändern, wenn der Histo­
riker sich wissenschaftlich verhält und sich folglich darauf 
beschränkt, die Dinge in einer Weise zu sehen und zu be­
schreiben, die er als Historiker verantworten kann. Hier 
ein Gleichnis: Ein Arzt vermag bisweilen zu ahnen, wel­
che Krankheit sein Patient hat, ohne es im Augenblick 
beweisen zu können. Aber in diesem Falle wird er nur 
dann verantwortlich als Arzt handeln, wenn er nicht 
übereilt vorgeht, sondern auf weitere Symptome wartet, 
um die Krankheit zu diagnostizieren und damit mögli­
cherweise frühere Ereignisse in beweisbarer Weise neu 
zu deuten.
Um Mißverständnisse zu vermeiden, muß hier betont 
werden, daß ich selbstverständlich nicht sogenannte 
„unwandelbare Tatsachen“ wie die Niederlage Athens 
im Jahre 413, den Ausgang der verschiedenen Schlachten 
während des Peloponnesischen Krieges usw. leugne. Aber 
Tatsachen solcher Art finden sich auch in bloßen Chroni­
ken, die nicht mit den Werken verwechselt werden dürfen, 
welche die Historiker schreiben. Wir können Kerntat­
sachen von solchen unterscheiden, die mehr oder weniger 
dem Wandel, wie sie erscheinen, ausgesetzt sind. Daß zum 
Beispiel Perikles an der Pest starb, ist eine solche Kern­
tatsache (was nicht bedeutet, daß sie absolut wahr ist); 
aber seine von Thukydides berichteten Reden sind es 
nicht.
Damit kann nun, wie ich hoffe, hinreichend klar werden, 
was ich meine, wenn ich im Gegensatz zu einer weitver­
breiteten Meinung behaupte, die Vergangenheit ist not­
wendig eine Funktion jeweiliger Gegenwart. Nichts 

353

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte falscher sein als Schillers berühmter Ausspruch: 
ewig still steht die Vergangenheit.34 Nicht darin besteht 
daher die Hauptaufgabe des Historikers, herauszufinden, 
„wie es eigentlich gewesen“ (Ranke), wenn das bedeuten 
soll: wie ein Augenzeuge es gesehen hätte. Im Gegenteil, 
dies würde uns meistens dazu verführen, dem Phantom 
einer ewigen Wahrheit über die Vergangenheit nachzu­
jagen, die hinter dem Vorhang des „Zeitgeistes“ verbor­
gen liegt. Die Hauptaufgabe des Historikers hat vielmehr 
darin zu bestehen, die Geschichte immer wieder umzu­
schreiben, indem er dabei den unvermeidbaren Wandel 
in Rechnung stellt, dem die Vergangenheit selbst im 
Laufe der Zeiten ausgesetzt ist.
Wie dies geschieht, zeigt auch besonders eindrucksvoll 
die Geschichte der Geschichtsschreibung des Untergangs 
von Rom, an die ich daher, des Thukydides’ Beispiel er­
gänzend, noch kurz erinnere.35 Dieser Untergang ist ja 
geradezu ein Topos der abendländischen Geistesge­
schichte, an dem man ihre großen Veränderungen sowohl 
im jeweiligen Selbstverständnis wie im Rückblick ablesen 
kann. Wenn Augustinus Roms Fall als der langandauern­
den und alles Maß übertreffenden Sünde Sold ansieht, 
so ist dies doch nur möglich, weil er bereits in einer christ­
lichen Zeit lebt und das Ende kennt. Aus mittelalterlicher 
Sicht begreift später Otto von Freising diesen Fall we­
niger als Untergang einer Epoche, sondern eher als Symp­
tom jener „translatio imperii ad francos et teutonicos“, 
in der sich der römische Universalismus bewahrte, all­
mählich aber zum Heiligen Römischen Reich Deutscher 

34 F. von Schiller: Spruch des Konfuzius: Dreifach ist der Schritt 
der Zeit, zögernd kommt die Zukunft hergezogen, pfeilschnell ist 
das Jetzt entflogen, ewig still steht die Vergangenheit . . .
35 VgL hierzu unter anderem W. Rehm: Der Untergang Roms im 
abendländischen Denken, Leipzig 1930.

354

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nation heranreifte. Nur so, in dieser Kontinuität, konnte 
sich die katholische Idee entfalten. Das Sinken des irdi­
schen Reiches Roms entspricht hier dem Steigen des 
transzendenten Reiches Christi, und was uns heute ge­
trennt scheint, als Zusammenbruch einer alten Welt und 
Beginn einer neuen, erschien ihm wie eine zusammen­
hängende Einheit kommunizierender Röhren. Ganz an­
ders wieder sah es und mußte es Machiavelli sehen. Die 
inzwischen hervorgetretene Fragwürdigkeit christlicher 
Politik erlaubte es ihm nicht mehr, Rom und das Mittel- 
alter als Einheit und jenes nur als Vorspiel im Drama der 
Erlösung zu betrachten. Die Bewertungsmaßstäbe wer­
den nunmehr ins Gegenteil verkehrt, und das Zusammen­
hängende wird wieder getrennt: Der Fall der Ewigen 
Stadt führt am Ende zum Unheil der Gegenwart, er be­
deutete den Untergang einer alten Welt voll Größe zu­
gunsten einer neuen voll Erbärmlichkeit. Die Ursachen 
konnten daher auch nicht mehr als transzendente be­
trachtet werden, sondern lagen in den natürlichen Kräf­
ten der Menschen und in der Widersprüchlichkeit der 
Prinzipien ihrer Systeme. Gibbon sehen wir auf diesem 
Wege fortschreiten. Er fügt den Axiomen von Machia- 
Vellis Betrachtung nur eine ungeheuere Fülle des histo­
rischen Materials hinzu und konnte sich vor allem auf 
eine inzwischen durch den Rationalismus ungleich ver­
tiefte Kritik an der christlichen Lehre und Politik 
stützen.
In Augustinus, Otto von Freising, Machiavelli und 
Gibbon spiegelt sich jeweils der Grundgedanke, in dem 
die ihnen zugeordneten Epochen auf den Fall Roms zu­
rückblicken. Ich muß hier auf die Erwähnung anderer 
verzichten, welche das große Ereignis in solchem Rahmen 
mehr oder weniger ausführlich, wenn auch in vielen De­
tails abweichend oder manches ergänzend, schilderten.

355

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieder aber läßt sich beobachten, wie uns der historische 
Gegenstand im Fortschritt der Entwicklung selbst 
zwingt, die Auffassung davon zu ändern, was an ihm wich­
tig oder unwichtig, zusammengehörig oder getrennt, 
übel oder gut ist; und wie sich dann mit dieser Änderung 
des Gegenstandes selbst auch seine genauere Konstruk­
tion, die an ihm versuchte Deutung im einzelnen wandeln 
muß. „Der Gegenstand ändert sich“ heißt dabei nichts 
anderes, als daß er in neue Beziehungen zu späteren Er­
eignissen tritt; denn er ist, wie sich zeigte, keine Art Atom, 
zu dem andere spätere Atome einfach addiert werden 
können; vielmehr erscheint er durch diese neuen Kon­
stellationen nicht mehr im alten Licht. Er bietet ein neues 
Deutungspotential, das nunmehr dem Historiker zur 
Auswahl steht.

15. Drei Formen der Rechtfertigung theoretischer 
Grundsätze in den Geschichtswissenschaften

Kehren wir zur Frage der Rechtfertigung apriorischer 
Grundsätze zurück und fassen wir noch einmal zusam­
men. Erstens: Diese Rechtfertigung erfolgt im Zusam­
menhang mit einer Systemmannigfaltigkeit, in der ein 
Wissenschaftler lebt. Zweitens: Der Wandel dieser 
Grundsätze wird gerechtfertigt durch den Wandel, den 
diese Systemmannigfaltigkeit aus den geschilderten 
Gründen (Selbstbewegung von Systemmengen) zwangs­
läufig durchmacht. Drittens: Im Falle historischer Ge­
genstände ist die Änderung der Grundsätze a priori zu­
sätzlich dadurch gerechtfertigt, daß sich diese Gegen­
stände notwendig selbst wandeln. Genauer sind sie also 
zu rechtfertigen einmal mit dem neuen Deutungspoten­
tial, das die Gegenstände bieten, zum anderen damit, daß 

356

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die neuen Grundsätze eine solche Auswahl aus diesem 
Potential darstellen, die in Übereinstimmung mit der 
jeweils gegebenen Systemmannigfaltigkeit ist.
Wenn man nun meinte, es liege ein Widerspruch darin, 
daß die Wandlungen des Apriorischen nicht durch Aprio­
risches selbst, sondern auch durch Gegenstände, also Er­
fahrung, bestimmt werden, so erinnere ich daran, was 
ich hier anhand des Modells über das Zusammenspiel von 
Apriorischem und Aposteriorischem zu zeigen suchte. 
Es handelt sich ja dabei nicht um eine unmittelbare Be­
stimmung durch Erfahrung, der das Apriorische, als sol­
ches, niemals für sich unterworfen werden kann. Dies 
kann vielmehr stets nur durch die Zwischenschaltung 
von Bedingungen geschehen, wie sie eine S-Menge be­
reitstellt. Deswegen hat man ja auch immer die Wahl, 
Erfahrungen über Theorien urteilen zu lassen, oder diese 
Erfahrungen mit Hilfe des dabei unvermeidlich zu ver­
wendenden apriorischen Instrumentariums zurückzu­
weisen und dies etwa mit dem umfassenden Zusammen­
hang der Systemmannigfaltigkeit zu begründen, in die 
es eingebettet bleibt. Im Grunde aber hat die S-Menge 
doch stets das letzte Wort, weil sie definiert, was unter 
Erfahrung und Tatsachen überhaupt verstanden werden 
soll. Wie auch immer also eine S-Menge aussehen mag, so 
wird sie doch im Falle eines historischen Gegenstandes 
gerade solche apriorischen Bedingungen enthalten müs­
sen, die seine Erfahrung als eines sich wandelnden mög­
lich machen, so daß er damit immer wieder einen Teil 
jenes apriorischen Instrumentariums sprengen wird, das 
sie jeweils bereitgestellt hat.
Man hat an dem Sinn der Geschichtsschreibung oft ge­
zweifelt, weil sie uns nicht gestattet, die Dinge zu erken­
nen, wie sie sich tatsächlich abgespielt haben, sondern 
nur, wie wir sie deuten und wie sie im Lichte unserer Zeit 

357

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheinen. So betrachtet ist sie nur ein langer Roman, in 
dem sich jede Epoche selbst bespiegelt. Nun gibt es in der 
Tat keine historische Wahrheit wissenschaftlicher Art 
jenseits, hinter oder gar ohne Deutungen, ja es gibt auch 
keine ewige Wahrheit, etwa diejenige, „wie es eigentlich 
gewesen“ (Ranke). Wohl aber gibt es jene Wahrheit und 
geschichtliche Erfahrung, die sich unter Mitwirkung des 
jeweiligen und immer wieder neu gerechtfertigten Ge­
flechts von apriorischen Grundsätzen bildet. Jede Gene­
ration muß in dieser Sicht ihre Gegenwart und ihre Ver­
gangenheit in ihrer Art meistern, und da sie das eine nicht 
ohne das andere tun kann, ist es für sie unverzichtbar, 
Geschichte zu schreiben und sie immer wieder neu zu 
schreiben. Daß dies aber begründet geschehen kann, soll­
ten unter anderem diese Ausführungen zeigen.

358

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187 - am 26.01.2026, 02:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993699-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	VIII. Grundlagen einer allgemeinen historistischen Theorie der empirischen Wissenschaften
	1. Eine historische Situation entscheidet über Tatsachen und Grundsätze und nicht umgekehrt. Geschichtliche Systeme und geschichtliche Systemmengen
	2. Die Entwicklung der Wissenschaften wird wesentlich durch Unstimmigkeiten innerhalb von Systemmengen hervorgerufen. Sieben Gesetze historischer Prozesse
	3. Eine historistische Betrachtungsweise ist keineswegs notwendig eine relativistische
	4. Explikation und Mutation von Systemen. Fortschritt I und Fortschritt II
	5. Fortschritt I und Fortschritt II beruhen auf einer Harmonisierung von Systemmengen
	6. Weder der Fortschritt I noch der Fortschritt II wachsen stetig

	IX. Der Übergang von Descartes zu Huygens im Lichte der historistischen Wissenschafts theorie
	1. Die zweite und die vierte Stoßregel Descartes' als Beispiel
	2. Der Sinn der Cartesianischen Stoßgesetze. Die „göttliche Mechanik“
	3. Der innere Widerspruch im Cartesianischen System
	4. Der Übergang von Descartes zu Huygens als ein Beispiel für die Selbstbewegung von Systemmengen

	X. Die Bedeutung des Historisch-Genetischen für die Relativistische Kosmologie und die klassische Frage, ob das Universum eine Idee sei
	1. Einsteins apriorische Begründung der Allgemeinen Relativitätstheorie
	2. Das Postulat über das Weltsubstrat und das kosmologische Prinzip
	3. Vier mögliche Weltmodelle der Relativistischen Kosmologie und ihre apriorische Diskussion
	4. Über die Schwierigkeiten, die Relativistische Kosmologie zu falsifizieren
	5. Zur Rechtfertigung des Apriorischen in der Relativistischen Kosmologie
	6. Ist das Universum nur eine Idee?

	XI. Kritik am Wahrheitsbegriff in der Popperschen Philosophie und der Wahrheitsbegriff in der historistischen Theorie der empirischen Wissenschaften
	1. Kritik an Poppers metaphysischem Realismus und der Wahrheitsbegriff der historistischen Wissenschaftstheorie
	2. Von der Wahrheit der historistischen Wissenschaftstheorie seihst
	3. Einige zusätzliche kritische Bemerkungen zum neueren Popperianismus

	XII. Kritikan der Sneed-Stegmiillerschen Theorie wissenschaftsgeschichtlicher Prozesse und des wissenschaftlichen Fortschritts
	1. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen Definition theoretischer Größen
	2. Kritik an der Sneed-Stegmüllerschen Unterscheidung zwischen dem Strukturkern und dem erweiterten Strukturkern einer Theorie
	3. Kritik an der Sneed-Stegmiillerschen „Theoriendynamik“

	XIII. Theoretische Grundlagen der Geschichtswissenschaften
	1. Die Philosophen des Verstehens
	2. Die Philosophen des Erklärens
	3. Das für die Geschichtswissenschaften spezifische Allgemeine
	4. Der innere Zusammenhang von Erklären, Verstehen und Erzählen
	5. Der Begriff „Theorie“ in den Geschichtswissenschaften
	6. Zur Frage der Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in geschichtswissenschaftlichen Theorien
	7. Axiomatische Grundsätze a priori in geschichtswissenschaftlichen Theorien
	8. Judicale Grundsätze
	9. Normative Grundsätze
	10. Die Beziehung zwischen Apriorischem und Aposteriorischem
	11. Der sogenannte hermeneutische Zirkel
	12. Die Erklärung von Explikationen und Mutationen historischer Systeme sowie die Erklärung von Bedeutungen
	13. Die Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in einer geschichtlichen Situation
	14. Die Vergangenheit als Funktion der Gegenwart
	15. Drei Formen der Rechtfertigung theoretischer Grundsätze in den Geschichtswissenschaften


