
 

3 Fazit und Schlusswort 

 

 

 

Eine philosophisch-theologische Weltanschauungsbetrachtung, wie sie diese Arbeit 

vornahm, kann der „Bestandsaufnahme und Analyse unserer gegenwärtigen Wirk-

lichkeit“
1
, wie sie im eben wiedergegeben Zitat gefordert wurde, zuträglich sein. Sie 

kann aber eine solche allein nicht leisten und stellt auch kein fertiges Rezept zur Er-

fassung einer weltanschaulichen Ist-Situation der Menschen in der Moderne dar. Die 

beiden eben angeschnittenen Ausblicke eröffneten bereits Felder, in denen die Me-

thode dieser Arbeit weitergedacht werden müsste:  

Der Ausblick zu einer weltanschauungsanalytischen Literaturtheologie machte 

deutlich, welch offene Fragen in Bezug auf das Verhältnis von Literatur und Theolo-

gie bestehen. Die in dieser Arbeit erfolgten Untersuchungen zur literarischen Jen-

seitsreise stellten zwar einen Zugang zu einer literaturtheologischen Arbeit dar. Eine 

Einordnung in eine Literaturtheologie bzw. die Bestimmung einer solchen stehen 

aber aus. 

Der Ausblick auf die Stellung von Literatur in einer Loci-Lehre eröffnete das 

Diskussionsfeld rund um den Sinn und die Bestimmung moderner loci theologici. 

Plädiert wurde, gestützt durch Hünermanns Erweiterung der loci alieni, für einen er-

weiterten Blick auf theologische Erkenntnisorte, wobei die Literatur als ein solcher 

bestimmt wurde.  

Weitere Ausblicke bzw. Weiterbearbeitungen wären in Bezug auf folgende The-

men zu leisten:  

Eine weltanschauungsanalytische Literaturtheologie wäre einzuordnen in (res-

pektive eine solche Einordnung wäre zu diskutieren in Bezug auf) eine Theologie der 

Zeichen der Zeit. Die entsprechende Perspektive des „Außen“ des Zweiten Vatika-

nums, „die im Theologumenon von den ‚Zeichen der Zeit‘ kulminiert“
2
, wurde ja in 

diesem Kapitel bereits erwähnt. Die hier vertretene Relevanz von Weltanschauungs-

beobachtung korrespondiert im Grunde mit der vom Konzil geforderten Wahrneh-

mung des Außen, der Theologie der Zeichen der Zeit als einer methodischen Anwei-

sung, als „modus procedendi“
3
. Nicht zu vernachlässigen sind aber auch die Grenzen 

                                                             

1 Böttigheimer 2012, 17. 

2 Böttigheimer und Bruckmann 2012, 9. 

3 Theobald 2006, 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

von GAUDIUM ET SPES, die diese Aufgabe definiert, sowie die theologischen und epis-

temologischen Hindernisse einer Theologie der Zeichen der Zeit.
4
 

Weiterhin wäre eine weltanschauungsanalytische Literaturtheologie im Kontext 

„postmoderner Theologien“
5
 zu erörtern. Der Theologe Peter Hünermann charakteri-

siert diese Theologie-Entwürfe, deren Bezeichnung sich vor allem im angelsächsi-

schen Raum eingebürgert habe, wie folgt:  

 

„Es handelt sich um Theologien [, die nach dem II. Vatikanum etwa seit den 80er Jahren ent-

standen sind], die folgende philosophische, epistemisch-methodologische Reflexionen einbe-

zogen haben: 

 die Sprachanalyse Wittgensteins und die darauf aufbauende Sprachphilosophie 

 die seins- und kulturgeschichtlichen, Metaphysik und Ontotheologie betreffenden Re-

flexionen Heideggers, Gadamers, Ricoeurs, Adornos, Levinias’, 

 die kritischen, „dekonstruktivistischen“ Entwürfe Lyotards und Derridas.“
6
 

 

Gerade das in der Sprachphilosophie behandelte Verhältnis von Bewusstsein, Wirk-

lichkeit und Sprache sowie die Aussage des späten Wittgenstein, dass sich die Be-

deutung eines Wortes aus seinem Gebrauch ergebe,
7
 wären bei einer Reflexion philo-

sophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung im Lichte postmoderner Theo-

logie einzubeziehen. Die Typen postmoderner Theologie, so Hünermann, setzten 

letztlich die begriffliche Uneinholbarkeit der Realität voraus. Nur im Zusammenspiel 

von Semantik, Pragmatik und Grammatik ergäben sich Verstehen und Kommunika-

tionsmöglichkeiten, die wesentlich geschichtlich seien. „Dies bedeutet, dass Bedeu-

tungen und Begrifflichkeiten wie logische Ordnungen immer als Momente eingebun-

den sind in ein geschichtlich-sozial vermitteltes Sprach- und Verstehensgeschehen, 

das ganzheitliche Verhaltens- und Umgangsweisen des Menschen umschließt.“
8
 Aus 

der „Pluralität von kulturell geprägten Sprach- und Lebenswelten“
9
, in denen sich der 

Mensch bewege, resultiere, so Hünermann, dass es für den geschichtlich verorteten 

Menschen, der sich immer nur auf einen Weg der Wahrheit begeben könne, keine 

rein objektiven oder auch nur theoretische Vergewisserungen sondern immer nur ka-

tegoriale Wahrheiten gäbe.
10

 „Für die Theologie bedeutet dies, dass sie nicht davon 

ausgehen kann, dass es eine ‚rein objektive‘ Vergewisserung des Glaubens bzw. sei-

ner Voraussetzungen geben kann.“
11

 Theologie muss sich folglich am Verständnisho-

rizont und damit der Weltanschauung ihrer geschichtlichen Gesprächspartner orien-

tieren. 

                                                             

4 Vgl. Theobald 2006. 

5 Hünermann 2006, 58. 

6 Hünermann 2006, 58. 

7 Wittgenstein 2008, §43. 

8 Hünermann 2006, 58. 

9 Hünermann 2006, 58. 

10 Vgl. Hünermann 2006, 59. 

11 Hünermann 2006, 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 421 

Sollen „theologische Aussagen […] an den Glaubensvollzug der Subjekte […] 

und an jene geschichtlichen Orte, an den dieser Glaubensvollzug Gestalt gewinnt“
12

 

rückgebunden werden, will man die „Kennzeichen unserer Gegenwart“
13

 theologisch 

deuten, so wäre es über den Ansatz dieser Arbeit hinaus sicher sinnvoll, kleinschritti-

ger zu beobachten und zu beschreiben. Gerade um auch eine Deutung von Gescheh-

nissen, „die für unsere Zeit insofern signifikant sind, als sie den herkömmlichen 

Gang der Geschichte unterbrechen, eine neue Situation heraufführen und u.U. Anstoß 

für Entwicklungen geben, die für [sic!] das gesellschaftliche Leben nachhaltig beein-

flussen können“
14

, einzubeziehen, wäre dies notwendig. Die untersuchten Beispiele 

für Jenseitsreisen in der modernen Literatur haben die Relevanz solcher Geschehnis-

se teilweise bereits anklingen lassen: So wurde beispielsweise bei der Analyse von 

Kasacks Die STADT HINTER DEM STROM deutlich, dass das „Ereignis“
15

 des Zweiten 

Weltkrieges die darin artikulierte Weltanschauung grundlegend beeinflusst. Um den 

Blick zu weiten und auch spätere Ereignisse wie die Anschläge am 11. September 

2001 mit bedenken zu können, sollte man bei einer differenzierteren und weiterge-

henden Weltanschauungsuntersuchung in jedem Fall auch Werke des 21. Jahrhun-

derts einbeziehen bzw. überlegen, an welcher Stelle man Zäsuren sieht.  

 

Nachdem diese Ausblicke das Potential, aber auch die Grenzen der in dieser Arbeit 

entwickelten philosophisch-theologischen Weltanschauungsbetrachtung aufgezeigt 

haben, soll kurz noch einmal resümiert werden, welche Erkenntnisse die Erarbeitung 

und Erprobung dessen erbrachte bzw. inwiefern die in der Einleitung genannten The-

sen bestätigt wurden: 

 

Das I. Kapitel erbrachte mit einer Verständigung über den Zugriff dieser Arbeit auf 

Moderne an und für sich die Gesprächsgrundlage für die folgenden Kapitel, die auf 

eine weltanschauungsanalytische Lesart von Jenseitsreisen abzielten. Anhand der 

Schlagworte aus den Werken von Charles Taylor, Peter L. Berger, Ulrich Beck, Hans 

Joas und Hans-Joachim Höhn wurde deutlich, dass der Mensch in der Moderne zwar 

einerseits aus einer schier unüberblickbaren, pluralen Fülle an Optionen selbstbe-

stimmt – im Sinne der Individualisierung – zu wählen hat. Andererseits führt diese 

Optionsmenge aber zu einer generellen Ungewissheit; die Wirklichkeit erscheint 

kontingent und trotz all dessen, über das Mensch dank der wissenschaftsfundierten 

Technik verfügen kann, letztlich unverfügbar. Das Fehlen klarer metaphysischer 

Sinngebungsmodelle sowie die Unübersichtlichkeit seiner Lebenswirklichkeit we-

cken im Menschen das Bedürfnis nach einem Überblick, einem Standpunkt, von dem 

aus er die Ordnung oder Unordnung der Welt erfassen kann.  

                                                             

12 Hünermann 2006, 60. 

13 Böttigheimer 2012, 12. 

14 Böttigheimer 2012, 19. 

15 Der Begriff des Ereignisses weise auf Einzigartigkeit und Unvergleichbarkeit hin, so 

Bruckmann. Zu seinem Aufweis der systematischen Relevanz des Ereignis-Begriffs an-

hand des Begriffsverständnisses von Martin Heidegger, Jean-François Lyotard, Karl Pop-

per, Arthur C. Danto, Hans-Georg Gadamer und Paul Ricœur siehe Bruckmann 2012, 

479-484. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ein solches Orientierungsbedürfnis, die Welt als Kosmos geordnet zu erblicken, 

wird in der literarischen Jenseitsreise artikuliert – man denke an das Zitat zu Beginn 

der Einleitung zurück: „Nur wenn die Welt als Kosmos erdacht oder erschaut werden 

kann, kann der Mensch in ihm leben. Das völlig Ungeordnete lässt keine Orientie-

rung zu.“
16

 Hauser benennt dieses Ordnungsbedürfnis im Grunde auch, wenn er, wo-

bei er mit dem Wort „Gefährdung“ direkt auf die spezifische Situation der Moderne 

eingeht, schreibt: „Himmelsreise-Metaphorik dient dabei, gleichgültig ob sie auf wa-

che oder nächtliche ekstatische Erlebnisse zurückgeht oder ob diese Bildwelt rein li-

terarisch genutzt wird, dazu, die Ordnungshaftigkeit des Kosmos und seine Gefähr-

dung in der Form der Anschauung zu thematisieren.“
17

 

Entsprechend der eingangs formulierten These erwies sich der überschauende 

Blick literarischer Jenseitsreisen auf die Ordnungshaftigkeit des Kosmos als konsis-

tentes Merkmal des Motivs. Die im II. Kapitel anhand antiker Beispiele filtrierten 

elementaren Bestandteile von Jenseitsreisen können sich in modernen Literaturbei-

spielen vom antiken Motivgebrauch unterscheiden, wie das Zwischenfazit im 

IV. Kapitel resümierte. Die Bewegung zu beziehungsweise Suche nach einem über-

geordneten Standpunkt, von dem aus der Kosmos erfasst werden kann, konnte aber 

in all den Jenseitsreisen bei Lewis, Dostojewski, Werfel, Lindsay, Kasack, Mann und 

Beckett aufgezeigt werden und wurde im Grunde zum zentralen Definitionskriterium 

für eine Jenseitsreise erhoben. Die These, dass das Motiv der Jenseitsreise die Sinn-

suche des Menschen in der Moderne dekliniere, einen Resonanzkörper dafür bilde, 

wurde also bestätigt. Die spezifische Modernität der untersuchten literarischen Jen-

seitsreisen wurde im V. Kapitel reflektiert und auf die Schlagworte des I. Kapitels 

rückbezogen. 

Die weltanschauungsanalytische Perspektive auf die literarischen Jenseitsreisen 

in der Moderne bestätigte als Methode eine weitere These der Einleitung: Anhand 

der Analyse von Weltanschauung lassen sich die Bedürfnisse des modernen Men-

schen identifizieren. Dies wiederum kann philosophisch und theologisch reflektiert 

und genutzt werden. Dass es für die Theologie notwendig ist, sich mit der Weltan-

schauung der Menschen und mit einer Gegenwartsbeschreibung zu beschäftigen, 

machte, so die Ausführungen zu Beginn dieses VI. Kapitels, auch das Zweite Vatika-

num mit seiner Öffnung der Kirche zur Welt
18

 hin deutlich. Die Perspektive von Dia-

log und Solidarität der Pastoralkonsitution GAUDIUM ET SPES lege dar, so Lehmann: 

 

„Kirche und Welt lassen sich nicht fein säuberlich voneinander unterscheiden. Der Geist Gottes 

weht auch außerhalb der Kirche – in der Welt. Und die Kirche selbst ist bis zum Ende der Tage 

immer auch ein Stück Welt. Die Welt bleibt für den Christen unaufhebbar dialektisch beides, 

nämlich Ort der Sendung und des Kampfes, der Hoffnung und des Todes, der Liebe und der 

Verwundung. Sie ist stets Heimat und Fremde zugleich.“
19

 

 

                                                             

16 Schmid 2005, 699. 

17 Hauser 17.06.2001, 21. 

18 Dass diese Öffnung zur Welt hin in eine Krise geraten ist und die Rezeption der Botschaft 

von GAUDIUM ET SPES weiter eine Herausforderung darstellt, verdeutlicht Lehmann 2006. 

19 Lehmann 2006, 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 423 

Das Schema zur Weltanschauungsanalyse der ausgewählten literarischen Jenseitsrei-

sen erwies sich insofern als ergiebig, als dass es gezielt das für die Arbeit spezifische 

Verständnis von Jenseitsreise und Weltanschauung zusammenbringen konnte. Es 

diente als Hilfsmittel, weltanschauliche Aussagen aus den Jenseitsreisen zu filtrieren. 

Dementsprechend könnte es bei einem anderen Motiv in dieser Form nicht angewen-

det werden, sondern müsste überarbeitet werden. Ohnehin sollte deutlich geworden 

sein, dass die entwickelte Hermeneutik kontingent und kein Allgemeinrezept ist, 

auch deshalb, da eine weltanschauungsanalytische Perspektive immer den histori-

schen Hintergrund und damit die Veränderlichkeit von Geschichte mitbedenken 

muss.  

Insofern Weltanschauung verstanden wird als Verstehenshorizont von Wirklich-

keit, der durch eine je individuelle Aneignung von Tradition und Erfahrung das 

Selbst- und Weltverständnis des Menschen und sein Verhalten zu seiner Um- und 

Mit-Welt bestimmt,
20

 ist dieser Aspekt der Geschichtlichkeit von großer Bedeutung. 

Gerade angesichts des „Verlust[s] einer absoluten sinngebenden Instanz in der Mo-

derne“
21

, des Individualismus und des Pluralismus geschieht die Bildung des 

je-meinen Standpunktes im Austausch mit meinen Mitmenschen und den nun so viel-

fältig erscheinenden Ausdrücken von Endlichkeitsgestaltung in der Kultur. Sowohl 

der biografische als auch der soziale Hintergrund und damit eben seine Gegenwart 

spielen für die Weltanschauung eines Menschen eine Rolle. So unterscheidet sich 

beispielsweise das Menschenbild, als weltanschaulich bestimmte Konstruktion, in 

der Literatur unterschiedlicher Zeiten stark und wäre auch ein Aspekt, der sich welt-

anschauungsanalytisch genauer betrachten und philosophisch-theologisch reflektie-

ren ließe.  

 

Hinsichtlich der eingangs aufgestellten These zur Relevanz einer weltanschauungs-

analytischen Lesart von Literatur bzw. des literarischen Motivs der Jenseitsreise er-

gibt sich aus der Arbeit letztlich also Folgendes:  

Dass sich für eine weltanschauungsanalytische Betrachtungsweise das Motiv der 

Jenseitsreise als ergiebig erweist und dieses eben gerade die zentrale Problemlage 

seiner Zeit, hier speziell der Moderne, bearbeitet, stellte das V. Kapitel heraus. Im 

Zuge ihres Charakteristikums des überschauenden Blicks, aus dem die Darstellung 

eines Gesamtbildes von Ordnung oder Unordnung des Kosmos in der Erzählung re-

sultiert, wird in einer Jenseitsreiseerzählung ein Selbst- und Weltverständnis sowie 

eine Umgangsweise mit der radikalen Endlichkeit entworfen, und damit eine Weltan-

schauung ausdrücklich. Das Motiv der Jenseitsreise ist wie das Bild von Schöpfung 

und Weltuntergang eine Daseinsmetapher von hoher theologischer Relevanz. Inso-

fern würde es lohnen, noch weitere Beispiele anderer Autoren zu untersuchen und es 

zu erproben, andere Motive in einer Form einer weltanschauungsanalytischen Litera-

turtheologie zu betrachten.  

Die Beschreibung und Analyse einer Weltanschauung kann in einem weiteren 

Schritt, wie die soteriologische Deutung des Jenseitsreisenmotivs im V. Kapitel so-

wie der Beginn dieses VI. Kapitels deutlich machte, philosophisch und theologisch 

                                                             

20 Vgl. Hauser 1983, 38 und die Ausführungen zu seiner Definition im III. Kapitel.  

21 Blödorn und Fauth 2006, Klappentext. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

reflektiert werden. Literatur erweist sich so als ein Erkenntnisort für Theologie, 

könnte gar als neuer locus alienus gedeutet werden und damit der Ausbildung der ge-

schichtlichen Identität des Glaubens dienen. Denn: „Im Aufsuchen der ‚eigenen und 

fremden‘ Orte, der loci proprii und alieni, gewinnt die Theologie eine zeitbezogene 

Verbindlichkeit, die nicht von einem philosophischen System entliehen ist, sondern 

aus den geschichtlichen Gestalten des Glaubens selbst erwächst.“
22

 

 

                                                             

22 Hünermann 2006, 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023 - am 14.02.2026, 11:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

