
Kapitel II
Nicht normalisierbares Leben:
Aristoteles’ Politik, Friedrich Schillers »ästhetische
Erziehung« und Giorgio Agambens »Lebensformen«

1. Zwischen Ästhetik und Ästhesiologie: wahrnehmendes Selbst im Kampf um ein
lebbares Leben  (53) | 2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive (57) |
3. Aristoteles über Lebensformen (64) | 4. Giorgio Agamben und die monastischen
Lebensformen des Mittelalters (66) | 5. Zu Friedrich Schillers Ästhetik (72) | 6. Le‐
bensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst (77)

Pathos muß da sein,
damit das Vernunftwesen seine Unabhängigkeit kundtun

und sich handelnd darstellen könne.1

1. Zwischen Ästhetik und Ästhesiologie:
wahrnehmendes Selbst im Kampf um ein lebbares
Leben

Schon oft ist auf den kontingenten Ursprung dessen hingewiesen
worden, was heute im Allgemeinen unter dem Oberbegriff Ästhetik
firmiert. So alt das Wort aísthesis ist, auf den dieser Begriff zurück‐
geht, so ganz neuartig konnte im 18. Jahrhundert diese Disziplin
erscheinen − als ob sie überhaupt keine Vorläufer gehabt hätte.
Bis heute aber ist sie radikal umstritten und ihrer Grundlagen
nicht sicher. Man wirft ihr sogar vor, von Anfang an verkannt zu
haben, worum es im Ästhetischen, das sich auf die bei Aristoteles
aísthesis genannte Wahrnehmung gründet, eigentlich geht. Weder
als Lehre von sinnlicher Erkenntnis und Darstellung (Alexander
G. Baumgarten) oder von der Beurteilung des Schönen (Immanuel
Kant) noch als eine Philosophie der Kunst als Manifestation der
»Idee« bzw. des absoluten Geistes (Georg W. F. Hegel) lässt man sie
heute noch gelten, wo ein vielfach zu beobachtender »Rückzug d[er]

1 F. Schiller, Über das Pathetische [1793], in: Sämtliche Werke Bd. 5, München 1962,
512–537, hier: 512 f.

53

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetik auf aísthesis, auf Wahrnehmung« festgestellt und verlangt
wird.2 Verlangt wird das offenbar, weil man meint, dass Ästhetik
allererst aus Wahrnehmung entspringt; und zwar, wie ich hinzufü‐
gen möchte, aus der aísthesis eines wahrnehmenden Selbst, das sich
nicht denken lässt, ohne in sich selbst mit der Frage seiner Lebbar‐
keit konfrontiert zu sein, an der es so oder so leidet.3 Keineswegs
handelt es sich beim Rückgang von Ästhetik auf Wahrnehmung
nur um einen Rekurs auf eine aristotelische Aisthesiologie, die zur
Frage der Lebbarkeit eines individuellen bzw. individuierten Lebens
noch kein rechtes Verhältnis erkennen lässt. Wo diese Frage zum
Vorschein kommt, kann es auch nicht mehr bloß darum gehen,
etwa »zu den Griechen zurück[zu]kehren«, um sich dabei auf »eine
wahrhaftige Ästhetik, […], des Berührt-Seins, des Pathetisch-Seins
[zu] berufen«.4 Vielmehr kommt es nach dem durch Hegel ausge‐
rufenen Ende der Kunst, mit dem die Ästhetik als deren Theorie
ironischerweise von Anfang an und bis heute leben muss5, im 20.
Jahrhundert überhaupt erst zu einer Philosophie der Wahrnehmung,
die diese als Angelegenheit eines Subjekt-Leibes (corps-sujet6) und
eines selbsthaften Lebens begreift, in dem es von Anfang an in seiner
pathischen, mit ›pathetischem‹ Ausdruck nicht zu verwechselnden
Verfassung um dessen Lebbarkeit geht. Für diese noch längst nicht
abgeschlossene Entwicklung7 stehen Namen wie Helmuth Plessner
mit seiner »Anthropologie der Sinne«8 und Maurice Merleau-Pon‐

2 Vgl. W. Welsch, Ästhetisches Denken, Stuttgart 41995, 109; J. Rancière, Das ästheti‐
sche Unbewußte, Berlin, Zürich 2006, 9 f.

3 Vgl. Vf., Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im
gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas,
Ricœur und Butler, Zug 2014, bes. Kap. VIII zu Judith Butler.

4 Vgl. G. Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und Phantom‐
zeit bei Aby Warburg, Berlin 2019, 229.

5 Diese These ist bis heute vielen Missverständnissen ausgesetzt; vgl. H.-G. Ga‐
damer, Der Kunstbegriff im Wandel, in: Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg
(Hg.), Künste unserer Zeit: Studium generale an d. Univ. Heidelberg, Vorträge im
Sommersemester 1983, Heidelberg 1985, 7–19, hier: 12.

6 M. Merleau-Ponty, Natur und Logos: der menschliche Leib, in: Vorlesungen I,
Berlin, New York 1973, 124–128.

7 Vgl. B. Waldenfels, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des
Leibes, Frankfurt/M. 2000.

8 Vgl. H. Plessner, Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes
(1923), in: Gesammelte Schriften III, Frankfurt/M. 1980, 7–316, hier: 268, 278; Mit
anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart 1982, 5.

Kapitel II

54

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ty9, der, angeregt u. a. von Edmund Husserl, Aron Gurwitsch und
Kurt Goldstein, eine gleichfalls aisthesiologisch bzw. ästhesiologisch
ansetzende Phänomenologie vielfältiger Sinnbildungsprozesse ent‐
worfen hat, die ein leibhaftig wahrnehmendes Selbst betreffen, dem
die Frage der Lebbarkeit seines Lebens unvermeidlich widerfährt
und das ihr insofern ausgesetzt ist.10 Mitnichten erschöpft sich diese
Frage in bloßer Selbsterhaltung oder, wenn gerade sie das Leben
zu kosten droht, das sie eigentlich sichern soll11, in einem ästheti‐
schen Interesse am Schönen, das gegebenenfalls für ein als unleb‐
bar erscheinendes Leben irgendwie entschädigen soll. Es ist immer
noch ein (auch hier nicht eingelöstes) Desiderat, den mit diesem
Ansatz verbundenen Rückgang von ›Ästhetik‹ auf Wahrnehmung
umfassend zu explizieren, um deutlich zu machen, wie jene Frage
ein leibhaftiges Subjekt herausfordert und überfordert. Keinesfalls
handelt es sich um einen bloßen Rückzug etwa auf eine »Lehre von
der Sinnlichkeit« im Allgemeinen, so als ob es nur darum ginge,
zu klären, wie uns als endlichen Wesen etwas sinnlich (als Sichtba‐
res, Hörbares usw.) ›gegeben‹ sein kann und uns auf diese Weise
affiziert im Verhältnis zu einer äußerlich vorgestellten Welt. Was
die klassischen Theorien, die dazu vorliegen, weitgehend übersehen,
ist, worum es einem wahrnehmenden Selbst angesichts dessen geht,
dass es sich als rückhaltlos und leibhaftig-sinnlich einer mit Anderen
doppelsinnig geteilten Welt ausgesetzt begreifen muss.12 Der Begriff

9 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966,
§§ 48 f.; Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 54, 56.

10 So jedenfalls lese ich die §§ 26–39 des ersten Teils der Phänomenologie der
Wahrnehmung. Der Begriff der Lebbarkeit (livability) wird quasi terminologisch
jedoch, so weit ich sehe, erst von Judith Butler verwandt. Bei B. Waldenfels,
der sich, ebenfalls an eine Ästhesiologie Husserl‘scher und Plessner‘scher Pro‐
venienz anknüpfend, bekanntlich besonders eng an Merleau-Ponty orientiert,
spielt dieser Begriff dagegen keine Rolle; vgl. B. Waldenfels, Sinne und Künste
im Wechselspiel. Modi ästhetischer Erfahrung, Berlin 2010, 34, 89.

11 Vgl. M. Horkheimer, T. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M.
1969, 33.

12 Vgl. die in diesem Sinne die kritische Diskussion einer »›ästhesiologischen‹
Gemeinschaft« bei E. Levinas, Über die Intersubjektivität. Anmerkungen zu Mer‐
leau-Ponty, in: A. Métraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren
von Merleau-Pontys Denken, München 1986, 48–55, hier: 52; ders., De la sensi‐
bilité, in: Hors sujet, Paris 1987, 162–171, hier: 169. Diese Diskussion macht deut‐
lich, wie problematisch der fragliche Zusammenhang zwischen Wahrnehmung
und Sozialität nach wie vor ist. (Siehe dazu wiederum Merleau-Ponty, Das

1. Zwischen Ästhetik und Ästhesiologie

55

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Selbst kommt, obwohl auch er eine bis in die Antike zurückrei‐
chende Vorgeschichte hat, überhaupt erst in der Philosophie des 20.
Jahrhunderts, angeregt durch Søren Kierkegaard, voll zum Tragen;13

und zwar so, dass deutlich wird, was für ein menschliches Selbst
in seiner leibhaftigen Existenz vor allem auf dem Spiel steht, näm‐
lich ob und wie es in einem Leben mit und unter Anderen, unter
Umständen aber auch ganz getrennt von ihnen, in einer Lebensform
Gestalt annehmen kann.14 Ich wende mich im Folgenden daher
zuerst diesem sozialphilosophischen Grundbegriff im Rückgang auf
sein aristotelisches Äquivalent (bíos) zu. Im Anschluss daran werfe
ich mit Blick auf die Ästhetik Friedrich Schillers und auf Giorgio
Agambens jüngere Schriften die Frage auf, welche Folgen sich daraus
ergeben, dass es heute durch das Syntagma Lebens-Form ersetzt
worden ist, das einer Vielzahl von Ästhetisierungen Raum gibt −
darunter besonders solche, die für das Versprechen einzustehen
scheinen, sich jeglicher Normalisierung zu widersetzen, um auf diese
Weise zu garantieren, worum es dem menschlichen Leben an ihm
selbst gehen muss: seine Lebbarkeit mit und unter Anderen.

Auge und der Geist, 54 ff.) Im Übrigen ist hier von einem Zusammenleben mit
Anderen als Anderen die Rede, das sie nicht um ihre Alterität, ihr Anderssein
verkürzt. Vgl. dazu die aktuelle sprachkritische Revision dieser Redeweise bei
P. Ricœur, Anders. Eine Lektüre von Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

13 Vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012.

14 In seinem Buch Athen und Jerusalem. Versuch einer religiösen Philosophie [1937],
Berlin 1994, hat Leo Schestow diese Frage mit Blick auf Kierkegaard so gefasst,
als würde sie das Problem aufwerfen, ob man etwa rechtschaffen »in den Ka‐
tegorien leben« kann, »in denen man denkt« (171, 239 f., 270), oder ob man
umgekehrt in jenen Kategorien denken muss, nach denen man – in einer »Alp‐
traum-Wirklichkeit« (178) – lebt (285). Beide Deutungen scheint er schließlich
zu verwerfen, wo er auf den Spuren Martin Luthers suggeriert, Begriffe wie
Wissen, Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit seien geradezu zu zerschlagen, in‐
sofern sie alle nur eine Selbstgerechtigkeit (201) derer anzeigen, die allen Ernstes
meinen, die anscheinend unaufhebbaren Missverhältnisse zwischen Existenz
und Begriff, Leben und Form usw. in einem sich selbst transparent gewordenen
und nach eigenen Vorstellungen wirklich gelebten Leben aufgehoben zu haben.

Kapitel II

56

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive

Für manche ist Sozialphilosophie lediglich eine Art Restkategorie,
unter der sie alles subsumieren, was in den traditionellen Arbeits‐
gebieten der Philosophie nicht so recht Platz hat. Selbst Axel Hon‐
neth, der sich hauptsächlich mit Sozialphilosophie beschäftigt hat,
legte zuletzt diese Deutung nahe.15 Demgegenüber möchte ich daran
erinnern, dass Sozialphilosophie im 20. Jahrhundert sogar zur Ers‐
ten Philosophie aufgerückt ist16 und auf diese Weise scheinbar der
auf diesen Titel traditionell, seit Aristoteles Anspruch erhebenden
Metaphysik den Rang abgelaufen hat. Ob das wirklich eine Frage
des Vorrangs ist bzw. sein muss, bleibe dahingestellt. Doch möchte
ich dem Eindruck entgegenwirken, es handle sich bei Sozialphilo‐
sophie gewissermaßen um eine Restkategorie, unter der bearbeitet
wird, was anderswo zufällig keinen Platz findet. Dem Wort und der
Etymologie nach handelt es sich allerdings unbestreitbar um eine
relativ junge Angelegenheit. In Theorie und Praxis (1963) hat Jürgen
Habermas den Terminus social philosophy auf Thomas Hobbes zu‐
rückgeführt.17 Umfangreiche historische Nachforschungen erbrach‐
ten indessen den Befund, dass das Wort als Terminus erst im 19.
Jahrhundert bei Neo-Hegelianern und Neu-Kantianern Verbreitung
gefunden hat, zur Zeit des Aufkommens der sogenannten »sozialen
Frage«.18

Dabei betrifft es der Sache nach schon die ursprünglichste Ange‐
legenheit, die uns geradezu ausmacht. Sie liegt darin, dass unser
Leben überhaupt nur als ein Leben mit und unter Anderen Gestalt

15 Aber wohl nicht, um sich ihr letztlich auch anzuschließen. A. Honneth, Sozi‐
alphilosophie, in: S. Gosepath, W. Hinsch, B. Rössler (Hg.), Handbuch der
Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Bd. 2, Berlin 2008, 1234–1241,
hier: 1234; Vf., Zur Rekonfiguration der Sozialphilosophie. Ontologie − Phänome‐
nologie − Kritik, in: Philosophische Rundschau 60, Heft 2 (2013), 91–129.

16 Siehe E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität,
Freiburg, München 1987,  442; S. Strasser, Emmanuel Levinas: Ethik als Erste
Philosophie, in: B. Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/M.
1983, 218–265.

17 J. Habermas, Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt/M.
1978, 48 ff.

18 K. Röttgers, Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg 2002, 25–120.

2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive

57

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


annimmt.19 Wir sind nicht ›am Leben‹ und nehmen dann mehr oder
weniger zufällig mit Anderen Kontakt auf − wie es bei Hobbes den
Anschein hat, den man von Habermas bis Honneth als ersten Sozi‐
alphilosophen tituliert hat. Hobbes verglich Menschen mit Pilzen,
die scheinbar zufällig und unverbunden hier und dort aus dem Bo‐
den schießen.20 Wir leben, im Gegensatz zu dieser (auch biologisch
ganz falschen) Vorstellung, vielmehr von Anfang an ein ›soziales‹
Leben − nicht nur in einem äußerlichen Verhältnis zu Anderen;
sondern ein Leben, das geradezu als ein solches Verhältnis Gestalt
annimmt.21 Als Zur-Welt-Gekommene bewegen wir uns unvermeid‐
lich in generativen Verhältnissen zu Anderen, die wir durch den Tod
gewissermaßen wieder verlassen, ohne dass sie darum einfach ausge‐
löscht würden. Nicht umsonst verbindet man mit den ersten nach‐
weisbaren Bestattungspraktiken den Ursprung menschlicher Kultur,
der bezeugt, dass sich das Leben mit Anderen auch über den Tod
hinaus fortsetzt − in der Erinnerung, im Gedächtnis, in der Trauer
und selbst im Vergessen der Überlebenden.

Auf Anhieb ist klar, dass diese Formulierung: ›von Anfang an
leben wir ein soziales Leben…‹, eine Reihe von Problemen aufwirft.
Verstehen wir das Wort ›Anfang‹ hier chronologisch, wie es zunächst
nahe liegt, so ist an zweierlei zu denken: In ontogenetischer Hinsicht
mag es plausibel sein, dass wir ›von Anfang an‹ ein soziales Leben
leben. In diesem Falle heißt ›zur Welt kommen‹: geboren werden.
Wir alle sind also Töchter oder Söhne Anderer und aus einer Filia‐
tion hervorgegangen, die unser eigenes Leben nur als ein Leben
von Anderen her und auf Andere hin und insofern als ein soziales
verständlich werden lässt. Das hatte wohl auch der tschechische
Phänomenologe Jan Patočka im Sinn, als er von einem »Generati‐
onszusammenhang der Filiation« sprach, ohne diesen allerdings als
ein bloßes Nacheinanderleben auffassen zu wollen.22 Aber was soll es
in gattungsgeschichtlicher Hinsicht besagen, ›von Anfang an‹ lebten
wir ein soziales Leben?

19 Von Martin Heidegger über Eugen Fink bis hin zu Jean-Luc Nancy wird darauf
der ontologische Begriff des Mitseins gemünzt.

20 T. Hobbes, Grundzüge der Philosophie, Leipzig 1949, 162.
21 Vgl. J. Derrida, Gestade, Wien 1994, 207, zur Verschlingung von Symbiose und

Synthanathose.
22 Vgl. J. Patočka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Stuttgart 1988,

44.

Kapitel II

58

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch im 18. Jahrhundert glaubte fast niemand, dass die Erde
älter sei als wenige tausend Jahre. Und nicht wenige hofften sei‐
nerzeit, wenigstens die vergangenen Jahrtausende mit der bekannt‐
lich auf wenige Tage beschränkten Schöpfungsgeschichte symbo‐
lisch-allegorisch zur Deckung bringen zu können. Doch längst
reicht das menschliche Gedächtnis dank der Evolutionstheorie, der
archäologischen Stratigrafie, der Paläogeografie und der C-14-Me‐
thode in der Dimension historischer »Tiefenzeit« (Stephen J. Gould)
Jahrmillionen zurück − bis in eine Vor-Geschichte23, aus der irgend‐
wann die Prä-Hominiden und schließlich die menschliche Gattung,
die Gattung des ›aufrechten Gangs‹, auftauchte.24 Anatomisch-mor‐
phologisch zeigt dieser Gang eine neuartige Lebensweise an, der
zuletzt der Philosoph Hans Blumenberg eine aufwändige Beschrei‐
bung des Menschen gewidmet hat, in der der Mensch als »ein noma‐
disches Wesen« charakterisiert wird − von seinem ersten Auftauchen
in der afrikanischen Savanne an (vermutlich, nach bisherigem Wis‐
sen, unbeschadet polygenetischer Hypothesen) bis hin zum »ethi‐
schen Rigorismus« einer Lebensform »theoretischer Askese«.25 So
schreibt sich Blumenberg in eine evolutionäre Perspektive ein, die
heute weitgehend selbstverständlich zu sein scheint und besagt, dass
menschliche Lebensformen nach und nach aus einer Kontinuität
mit prä- und sub-humanen Lebensformen hervorgegangen sind −
wie auch immer sie diese transzendiert haben mögen in einer Plu‐
ralität, die sich längst nicht mehr auf die Biologie einer einzigen
Lebensweise reduzieren lässt. Um eine eindeutige Markierbarkeit
eines Anfangs sozialen Lebens der menschlichen Gattung ist es in
phylogenetischer Perspektive demnach schlecht bestellt − ungeachtet
der Tatsache, dass paläoanthropologische Forschung zeitlich weit
hinter die ersten Quellen zurückreicht, die über soziales Leben aus‐
drücklich Auskunft geben. Lange schon, so müssen wir gleichwohl
vermuten, lebten die Menschen, die Neandertaler und selbst die Prä-
Hominiden ein soziales Leben, bevor sie sich einen Begriff davon
machen konnten. Auf der Suche nach Begriffen, die überliefert wur‐

23 S. J. Gould, Die Entdeckung der Tiefenzeit. Zeitpfeil oder Zeitzyklus in der Ge‐
schichte unserer Erde, München 1992.

24 R. Wrangham, Die Zähmung des Menschen. Warum die Gewalt uns friedlicher
gemacht hat, München 2019.

25 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 84, 88.

2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive

59

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, werden wir jedoch erst in der griechischen Antike, besonders
bei Aristoteles, fündig.

Schon Aristoteles, der die philosophische, weniger asketische
denn kontemplative theoría tatsächlich als eine Lebensform (bíos)
begriffen hat, spielte offenbar mit dem Gedanken einer unaufheb‐
baren Pluralität von Lebensformen (bíoi). Aber für ihn war (ohne
jeglichen Rekurs auf eine für ihn noch unvorstellbare genetisch-bio‐
logische Perspektive der Herleitung menschlicher Lebensformen als
solcher) klar, dass sich alle menschlichen Lebensformen durch eines
auszeichnen, was ihnen bei aller Verschiedenheit gemeinsam ist: in
ihnen manifestiert sich die Art und Weise, eigenes Leben in der Ver‐
flochtenheit mit dem Leben Anderer zu leben, zu führen, zu regie‐
ren. Dazu gab es für ihn kein Gegenstück in der nicht-menschlichen
Natur. Insofern hätte es ihn irritiert, den auf gelebtes Leben gemünz‐
ten Begriff bíos für eine Wissenschaft wie die erst in der Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert bei Jean-Baptiste de Lamarck, Gottfried R.
Treviranus, Karl F. Burdach und anderen terminologisch auftretende
Biologie in Anspruch genommen zu sehen, die davon nichts verrät,
wie sich Lebewesen zum eigenen Leben als solchem verhalten.

Gerade darum aber ging es Aristoteles wie schon Platon: zu ver‐
stehen, ob darin, dass Menschen ›am Leben sind‹, auch schon liegt,
wie und worumwillen sie sich dazu verhalten bzw. verhalten sollten,
wenn sie ihr Leben nur richtig verstehen. Aristoteles’ Antwort ist
bekannt: zur Ausrichtung auf das Gute hin gibt es im Grunde gar
keine Alternative. Ein Leben, das nicht im Zusammenleben mit An‐
deren auf das Gute ausgerichtet wäre und es nicht zu realisieren
trachtete, ist letztlich einfach unverständlich. Menschliches Leben
droht zu einem Leben zu degenerieren, das kaum mehr seinen Na‐
men verdient und noch unter dem der Tiere steht, meinte er, wenn
es die Orientierung am Guten aus den Augen verliert. So kennt
Aristoteles den Verfall menschlicher Lebensformen, aber nicht deren
Genealogie aus nicht-menschlichen Lebensformen. Er schreibt von
der Pluralität von Lebensformen und bedenkt die Frage, was sie eint
und wie sie zusammen passen könnten, vor allem politisch. Aber
er zieht das Gute als solches nicht in Zweifel. Und der Frage, wie
sich menschliches Leben, das eigens ›gelebt‹ werden muss26 und sich

26 Das ist das große Thema Foucaults, der allerdings nicht zögert, seine Rekon‐
struktion einer »Ästhetik« und »Technologie« der Selbstformung einer eigenen

Kapitel II

60

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht von selbst lebt, überhaupt am Guten ausrichten lässt, widmet
er noch keine besondere Aufmerksamkeit.

Das geschieht systematisch − noch immer überschirmt vom Gu‐
ten − erst in einer Zeit, in der der politische Horizont der Philoso‐
phie der Antike längst verblasst ist27, um erst auf dem Umweg ihrer
iberisch-islamischen Rezeption wieder nach und nach zur Geltung
zu kommen. In der Zwischenzeit geschieht begriffsgeschichtlich Ent‐
scheidendes: Die Einheit des aristotelischen Begriffs bíos, an den
ich im Folgenden zuerst anknüpfe (3.), geht im Mittelalter in das
duale Syntagma forma vitae über, wie namentlich Agamben deutlich
gemacht hat (4.). In Folge dessen wird das reziproke Verhältnis
zwischen Leben und Form problematisch: sei es im Sinne der Iden‐
tität, sei es im Sinne eines Chiasmas, das die Frage aufwirft, wie
die Überkreuzung von Leben und Form ihrerseits ›gelebt‹ werden
kann. Damit beschäftigt sich bereits das christliche Mönchtum. Ver‐
schärft tritt diese Frage aber erst in dem Moment ans Licht, wo
ein individualisiertes Interesse daran durchbricht, sein Leben nicht
bloß in einer geordneten, geregelten und insofern normalisierten
Lebensform zuzubringen (und es in Folge dessen womöglich als
ungelebtes zu verspielen). Unmissverständlich wird dieses Interesse
in Friedrich Schillers Ästhetik (5.) und in der Frühromantik deut‐
lich. Ich beschränke mich im Folgenden auf einen Exkurs zu Schil‐
lers Idee ästhetischer Erziehung im Hinblick auf das gegenwärtige
Interesse an Lebensformen, die nicht in ihrer Normalität aufgehen
(6.). Dabei lege ich − auf den ersten Blick paradoxerweise − einen
nicht-ästhetischen Begriff des Ästhetischen zugrunde. Gemeint ist
weder eine Lehre von sinnlicher Erkenntnis und Darstellung noch
auch von der Beurteilung des Schönen oder gar eine Philosophie der

Lebensform (bíos) in präsentistischer Absicht von einer teleologischen Ausrich‐
tung auf das Gute zu lösen, um sie für seine Gegenwart fruchtbar machen zu
können. Vgl. M. Foucault et al., Technologien des Selbst, Frankfurt/M. 1993;
Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82), Frank‐
furt/M. 2004, 544 ff.; Schriften in vier Bänden. Dits et ecrits, Bd. IV, 1980–1988,
Frankfurt/M. 2005, 423–438; Vf., Lebensformen des Selbst unter dem Druck der
Bio-Politik. Kritische Überlegungen zu späten Denkwegen Michel Foucaults, in:
Philosophischer Literaturanzeiger 58, Nr. 3 (2005), 285–307; Das menschliche
Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine Bilanz der ›Hermeneutik‹ Michel Fou‐
caults, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2, Nr. 1 (2008), 113–135.

27 Vgl. Foucault et al., Technologien des Selbst, 41; M. Finley, Das politische Leben in
der antiken Welt, München 1991, Kap. IV und V.

2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive

61

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst als Manifestation des absoluten Geistes, sondern die aísthesis
eines wahrnehmenden Lebens, das sich nicht denken lässt, ohne in
sich selbst mit der Frage seiner Lebbarkeit konfrontiert zu sein.

In gewisser Weise wird das schon bei Aristoteles deutlich, insofern
er zu lehren scheint, dass menschliches Leben als solches ›wirklich‹
oder ›in Wahrheit‹ nur lebbar ist, wenn es am Guten orientiert ist.
Die christlichen Mönche werden das Gleiche sagen, aber auf der
konkreten Regelungsbedürftigkeit gelebten Lebens bestehen. Diese
wiederum erscheint Schiller als zwanghaft, wenn sie nicht in die
Ästhetik eines »regelfrei erscheinenden« Lebens übergeht. Dabei
geht es nur auf den ersten Blick um Schönheit und insofern um
Ästhetik. Tatsächlich wird nämlich die Schönheit ihrerseits im Re‐
kurs auf natürliche Zwanglosigkeit erläutert. Und an der müssen
wir, suggeriert Schiller, ein starkes, sogar leidenschaftliches Interesse
haben, sobald wir dem Widerfahrnis (páthos) der Frage nach der
Lebbarkeit unseres Lebens ausgesetzt sind. Die Frage, wie unser
Leben wirklich lebbar sein kann, widerfährt uns bzw. geht uns aber
immer schon und unvermeidlich unter die Haut, sobald wir unser
Leben eigens leben müssen. Menschliches, zu lebendes Leben ist nur
in dieser Fraglichkeit möglich. Wir können demnach überhaupt nicht
leben, ohne zugleich auch mit dieser Frage konfrontiert zu sein, wie
unser Leben überhaupt lebbar sein kann, sei es allein, sei es mit
und unter Anderen, in Formen der Zusammenarbeit, des zusammen
Handelns, sei es im Namen eines gemeinschaftlichen, »ästhetischen
Staates«, sei es in einem abgeschiedenen Leben28 und im Verzicht
auf jegliche Macht und jeglichen Besitz.

Genau das ist es, was Agamben − unter dramatisch veränderten
Bedingungen allerdings − vorschwebt: Die in anti-kapitalistischer
Perspektive längst fällige Rückbesinnung auf eine Lebensform des
Verzichts und der Armut. Auf diese Perspektive gehe ich am Schluss
ein, nicht ohne vorher bedacht zu haben, welche Probleme die ide‐
engeschichtliche Reaktualisierung eines Begriffs wie Lebensform,
bíos, heute aufwirft, wo der Horizont eines in der menschlichen

28 Vgl. die (wie bei Blumenberg) ›nomadistische‹ Deutung der Lebensform der xe‐
nitheia (Unbehaustheit, Heimatlosigkeit) als eines philosophischen, freiwilligen
Aufenthalts in der Fremde bei R. Barthes, Wie zusammen leben. Simulationen
einiger alltäglicher Räume im Roman. Vorlesung am Collège de France 1976–1977,
Frankfurt/M. 2007, 203–209.

Kapitel II

62

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur angelegten Guten ebenso verblasst zu sein scheint wie die on‐
tologische Ruhe eines mittelalterlichen Ordnungsgefüges, in dem es
mehr oder weniger isoliert Lebenden möglich gewesen sein mag, ein
weitgehend sich selbst beschränkendes Leben zu führen. In genauso
weite Ferne ist das Ziel einer ästhetisch-mythologischen Aufhebung
aller heterogenen Lebensformen in einem »schönen« Staat gerückt,
wie es Hegel im 1813 bekannt gewordenen Ältesten Systemprogramm
des deutschen Idealismus konzipiert hatte.29

Heute stehen wir offensichtlich vor einer wesentlich komplexeren
Herausforderung: die unaufhebbare Pluralität der Lebensformen,
die auf mannigfaltige Art und Weise gelebt und geformt werden
können, jenseits ihrer mehr oder weniger starren Regelung und
Normalisierung so zu denken, dass sie einem individuell lebbaren
Leben Spielräume gewähren und sichern − Spielräume, welche
nicht mehr autark und isoliert, sondern nur noch in der Verfloch‐
tenheit, Interferenz und Vernetzung30 mit dem Leben Anderer und
Fremder möglich sind, die vielfach an ganz anderen Lebensweisen
interessiert sind, so dass Programmatiken, die auf eine totale, »ästhe‐
tische« Lebens(re)form hinauslaufen sollen, obsolet bzw. eminen‐
ter Gewaltsamkeit verdächtig sind. Diese ›Randbedingungen‹ muss
man beachten, andernfalls drohen die ideengeschichtlichen Anlei‐
hen, die man wie Agamben bei früherem Denken macht, in krassen
Anachronismus umzuschlagen.

29 Vgl. W. Beierwaltes, Einleitung, in: F. W. J. Schelling, Texte zur Philosophie der
Kunst, Stuttgart 1982, 3–49, hier: 32 f.; C. Jamme, H. Schneider (Hg.), Mytholo‐
gie der Vernunft. Hegels ›ältestes Systemprogramm des deutschen Idealismus‹,
Frankfurt/M. 1984.

30 Mit diesen Metaphern deute ich nur an, was genauer zu untersuchen wäre: Wie
das, was Aristoteles als ein Leben in der Verflochtenheit mit dem Leben Anderer
beschreibt, heute, besonders im Zeichen medialer Vermittlungsprozesse, gewis‐
sermaßen neuartige Aggregatzustände annimmt. Vgl. B. Latour, Existenzweisen.
Eine Anthropologie der Modernen, Berlin 2014. Zur aktuellen Kritik an der
Metaphorik der Vernetzung vgl. A. Friedrich, Ricœurs Spannungsmodell der Me‐
tapher und das Problem der Metaphorologie, in: B. Liebsch (Hg.), Grundfragen
hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext:
Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd. II: Interpretation, Baden-Baden
2024, 1469–1492.

2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive

63

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aristoteles über Lebensformen

Zunächst sind wir in Aristoteles’ Sicht am Leben: als empfinden‐
de, auf Ernährung angewiesene, beseelte und denkende Wesen.31

Wir sind darüber hinaus aber so am Leben, dass wir dabei nicht
umhin können, als auf das Gute (agathón) aus zu sein; wir leben
›teleologisch‹ − umwillen der Realisierung des Guten. Mehr noch:
das verbindet uns ungeachtet aller praktischen Gegensätze, in die
wir uns verstricken mögen, gemeinschaftlich. Aber das muss man
auch einsehen: Was auch immer uns schon von Natur aus verbindet,
›wirkliche‹ Gemeinschaft (koinonía) entsteht erst durch ein gemein‐
sames Streben nach Gemeinschaft. (Bei genauem Hinsehen haben
wir es hier also mit einem dreifachen Begriff der Gemeinschaft
zu tun.) Aristoteles weiß allerdings auch, dass einige sogar »ohne
Recht und Gesetz« leben und so zu den »schlimmsten Lebewesen«
zu werden drohen.32 Keineswegs steht also für ihn unverbrüchlich
fest, dass Menschen von Natur aus (physei) auf unproblematische
Art und Weise vergemeinschaftet sind. Die meisten leben ein einfa‐
ches Leben (P, 1257 b, 40 f.), in dem es ihnen an gemeinsamen
Vorstellungen (vom Guten, Schlechten) mangelt, durch die erst eine
gemeinschaftliche Lebensform ins Leben gerufen werden kann, wel‐
che ihren Namen verdient, insofern sie gemeinsames gutes Leben
(eû zên) umwillen des Guten zu realisieren verspricht (eudaimonía).

Zwischen einfachem Am-Leben-sein (ohne [angemessene] Vor‐
stellung vom Guten) und tatsächlicher Verwirklichung des Guten
kennt Aristoteles eine Vielzahl von Lebensformen (bíoi), die gleich‐
sam auf halbem Wege stehen bleiben. Gemeint sind beständige, hab‐
ituelle Formen des Lebens, wie sie bei Fischern, Jägern, Nomaden,
Bauern und Händlern (oft ortsansässigen Fremden [Metöken]) zu
beobachten sind. Diese leben ihr Leben, indem sie sich um ihre
Angelegenheiten kümmern, sich um sich sorgen und auf diese Weise
ihr Leben führen. Sie tun das aber nicht unbedingt auch gut und
auf für alle Anderen auch gute Art und Weise. Das Gleiche gilt für
jene, die sich der Musik mit ihren pädagogischen, diagogischen,
orgiastischen, kathartischen Wirkungen widmen (P, 1341 a, 30 ff.).
Viele verbinden darüber hinaus mehrere Lebensweisen (P, 1256 a,

31 I. Düring, Aristoteles, Heidelberg 1966, 470 f., 541, 551, 572.
32 Aristoteles, Politik, Reinbek 1994, 1253 a, 39 ff. [=P].

Kapitel II

64

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20). Andere wiederum geben sich allem im Übermaß (hyperbolē)
hin, sei es der Bereicherung, sei es auch dem Misstrauen oder der
Verachtung Anderer, in der sie ihr Leben zubringen. Viele geben
ihrer Begierde (epithymía) grenzenlos nach, die ihrerseits »keine
Grenzen« kennt (P, 1267 b). Fatal wirkt sich das bei denen aus, die
ihr Leben durch »Gelderwerb« bestreiten und nur auf Reichtum
(ploutos) und Besitz (ktesis) aus sind (P, 1256 b, 40 ff.). Aristoteles
kam indessen nicht in den Sinn, eine solche Lebensform könne
ein politisches Gemeinwesen im Ganzen bestimmen und sie könne
dabei ungeachtet ihrer fortwährend sich steigernden Dynamik me‐
tastabil bleiben, wie es heute den Anschein hat, wo kapitalistische
Systeme eine spekulative Finanzwirtschaft institutionalisiert haben.
Ob sie dadurch ihren eigenen Untergang heraufbeschwören, steht
dahin.

Was Aristoteles umtrieb, war die Frage, ob sich nicht angesichts
dieser (unaufhebbaren) Pluralität von Lebensformen wenn schon
nicht eine »beste Lebensform«, so doch wenigstens eine stabile
»mittlere« Lebensform ausmachen lässt, die alle erreichen und in
der sie übereinkommen könnten (P, 1295 a, 25 ff.). Bekanntlich
beantwortet er diese Frage positiv. Politie heißt bei ihm diejenige
Lebensform, die mit der Verfassung des Staates zusammenfällt. Sie
soll ein gutes, gemeinschaftliches (Zusammen-) Leben »in der Ver‐
flochtenheit«33 mit Anderen und in der Pluralität ihrer jeweiligen
Lebensformen gewährleisten.

Nun sind die politischen Lebensformen der griechischen Antike
längst untergegangen. Für den Begriff der Lebensform, der diesen
Untergang überlebt hat, hatte das eine nachhaltige De-Politisierung
zur Folge. Heute spricht man zwar von der Demokratie als einer
politischen Lebensform, doch das ist die Folge einer Re-Politisierung
des Begriffs, die sich erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts durchzu‐
setzen beginnt.34 Zwischenzeitlich ist keineswegs jeglicher ›gemein‐
schaftliche‹ Sinn des Begriffs verloren gegangen. Er hat sich aber –
zumal im deutschsprachigen Kontext seit Ferdinand Tönnies‘ schar‐

33 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Reinbek 42013, Buch I, 1097 b.
34 Vgl. die Hinweise auf Ernst Haeckel, Rudolf Kjellén und viele andere v. Vf.,

Lebensform/Lebenskunst, in: P. Kolmer, A. G. Wildfeuer (Hg.), Neues Handbuch
philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2, Freiburg, München 2011, 1404–1418.

3. Aristoteles über Lebensformen

65

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fer Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft35 und der
anschließenden Kritik politisierten Redens von (Pseudo-) ›Gemein‐
schaft‹36 – eher in einem weitgehend de-politisierten Kontext erhal‐
ten, auf den ich im Folgenden eingehen möchte. Das lohnt sich, weil
an ihm ein systematisches Problem deutlich wird, das uns bis heute
beschäftigt, wenn wir wissen wollen, wie eigentlich diese beiden
Begriffe − Leben und Form − zusammengehen können, ohne je zur
Deckung zu kommen. Ich wende mich, um das verständlich zu ma‐
chen, anschließend der Philosophie Agambens zu, der das Schicksal
des Lebensformbegriffs im Ausgang von der nachklassischen Antike
genau in dieser systematischen Absicht verfolgt hat.

4. Giorgio Agamben und die monastischen Lebensformen
des Mittelalters

Quellen des Begriffs lassen sich nicht nur in der griechischen, son‐
dern auch in der lateinischen Antike nachweisen. Bei Cicero, Seneca
und Quintillian begegnet uns die Rede von einer forma vitae.37 Dass
hier das eine Wort bíos durch ein Syntagma nachgebildet wird, muss
uns noch beschäftigen. Agamben beobachtet aber erst im 4., 5. nach‐
christlichen Jahrhundert eine Rede von Lebensformen, die ihm »oh‐
ne Vorläufer« zu sein scheint (HA, 15). Warum? Auf den ersten Blick
apolitische Mönche widmen sich einem gemeinschaftlichen guten
Leben, das, Zönobium genannt, auf gutes Leben ausgerichtet sein
sollte, als Lebensform (HA, 26). Das wurde per Gelübde (Gott) ver‐
sprochen und auf diese Weise ein Band (vinculum) gestiftet, durch
das es zur »normativen Konstituierung des mönchischen Lebens als
solchen« kommen sollte (HA, 70). Allerdings nicht durch Unterwer‐
fung unter eine dem Leben äußerliche Form. Man wollte offenbar

35 F. Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft [1887/81935], Darmstadt 1979.
36 Man denke nur an Helmuth Plessners Grenzen der Gemeinschaft (1924); vgl. W.

Eßbach, J. Fischer, H. Lethen (Hg.), Plessners »Grenzen der Gemeinschaft«. Eine
Debatte, Frankfurt/M. 2002; F. Trautmann, Nichtmitmachen. Zur Negativität
der Gemeinschaft, in: B. Liebsch, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile negativis‐
tischer Sozialphilosophie. Ein Kompendium. Sonderband Nr. 32 der Deutschen
Zeitschrift für Philosophie, Berlin 2011, 181–200.

37 G. Agamben, Höchste Armut. Ordensregeln und Lebensform. Homo sacer IV, 1,
Frankfurt/M. 2012, 131 [=HA].

Kapitel II

66

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Realisierung einer Identität von Leben und Form hinaus. Zu
diesem Zweck wandte man sich sowohl von einem Gesetzesbegriff
jüdischer Provenienz als auch von römischem Legalitätsdenken ab
und orientierte sich an beispielhaftem Leben, an Vorbildern, aber
auch an Regeln, um das Leben zu führen bzw. anzuleiten. So sollte
sich eine christliche forma vivendi nicht durch die Anwendung von
Normen (gesetzlich), sondern nur auf dem Wege eines geregelten
Lebens ergeben, das als solches zugleich als konstitutiv für Gemein‐
schaft aufgefasst wurde (HA, 12, 49, 71 ff., 82).

Dabei ging es nicht so sehr um Regeln als solche, sondern viel‐
mehr um die Ermöglichung einer Lebensweise, um ein Leben »nach
der Regel«. Ein solches, habituelles Leben nach christlichen Regeln,
die dem gelebten Leben nicht mehr äußerlich sein sollten, sei als
religio aufgefasst worden (HA, 83, 86). Dementsprechend habe man
sich nicht mit nach verlangter Frömmigkeit oder nach irgendeiner
anderen Richtschnur gelebten Leben zufrieden geben, sondern im
Gehorsam leben wollen. In einem gehorsamen Leben sollten Leben
und Form idealiter zur Deckung kommen, so scheint es (HA, 90 f.).
Aber ist das überhaupt möglich oder auch nur denkbar?

In gewissen mönchischen Lebensformen haben wir möglicher‐
weise das »radikalste und rigideste« Projekt einer forma vitae vor
uns, in der Leben und Form so innig verbunden sein sollten, dass sie
schließlich nicht mehr zu unterscheiden sein dürften (HA, 121, 9).
Das lief u. a. darauf hinaus, sich von der (stündlichen) Ordnung der
Zeit leiten lassen zu wollen − bis zu einem Punkt, wo die Mönche
selbst zu lebenden Uhren (horologium) zu werden schienen (HA,
37, 41); und zwar derart rigide, dass eine Lebensdisziplinierung
erreicht wurde, an die nicht einmal die tayloristische Fabrik der
Moderne und deren groteske Deutung in Charly Chaplins Film
Modern Times heranzureichen vermochte. Die Rigidität betraf nicht
nur die Zeitökonomie der monastischen Lebensweise, in der deren
Regelung von ständiger Zeitverschwendung im Zählen der Stunden
kaum noch unterscheidbar war (HA, 18, 36), sondern auch Äuße‐
res wie die Kleidung (ornatum), die der innerlichen Lebensweise
(interiore cultum; HA, 30) ganz genau zu entsprechen hatte, und
eine liturgische Praxis, die mit einer unablässigen Regulierung des
Alltäglichen befasst war. Man richtete das alltägliche Leben durch
Empfehlungen, Ermahnungen, durch Rat und Direktiven an einer
Form aus, die ganz und gar gelebt werden sollte. Diese Form und das

4. Giorgio Agamben und die monastischen Lebensformen des Mittelalters

67

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben drohten sich jedoch um so mehr zu entziehen, je mehr man
beides zu regeln versuchte, um womöglich eine Identität von Leben
und Form zu bewerkstelligen.

Die Vergeblichkeit dieses Ansinnens musste bekanntlich häufig
mit der »anthropologischen Katastrophe« der acedia bezahlt wer‐
den.38 Aber um die psychischen Folgen geht es hier nicht; vielmehr
um die Aporie, dass die angezielte Identität von Leben und Form
beides aufzuheben bzw. zu ruinieren droht (HA, 45). Ein durch und
durch geregeltes Leben wäre nicht mehr, was es sein soll: mit bzw.
von Leben erfüllt (HA, 89). Ein Leben, das nicht mehr von den
Regeln zu unterscheiden ist, durch die es Form annehmen soll, kann
nicht mehr Leben genannt werden (HA, 17).39 In einem solchen
Leben wären auch die Regeln selbst, durch die es ›Form annehmen‹
soll, als solche nicht mehr erkennbar. Sie würden sich im gelebten
Leben geradezu auflösen (HA, 121), denn in diesem Falle wäre keine
Differenz mehr zwischen Regeln einerseits und dem zu Regelnden
andererseits festzustellen.40

Im bíos-Begriff kann diese systematische Schwierigkeit noch nicht
deutlich werden, auf die man erst mit der Dualität der beiden Be‐
griffe aufmerksam wird, die im Wort Lebensform scheinbar eine
Einheit bilden: Leben und Form. Wenn es sich dabei nicht um eine
Identität von Leben und Form handeln kann bzw. darf, so lässt sich
beides nur im Sinne eines Chiasmas denken: Form greift auf Leben
über; und Leben greift in vielfacher Art und Weise (nicht zuletzt
durch Müdigkeit, Langeweile, Melancholie, Überdruss an Routinen
usw.) auf Form über, ohne dass es zur Aufhebung dieser doppelten
Differenz kommen könnte. Wir haben es mit geformtem Leben und
mit vitalisierter Form zu tun, aber auch mit bloßem Leben, das
der Formung sich widersetzt, ihrer unter Umständen jedoch bedarf,
ohne ihr bereits unterworfen zu sein. Und wir haben es mit bloßer
Form zu tun, die der Vitalität oder Vitalisierung bedarf, aber unter
Umständen nicht fähig ist, vitalisiert zu werden oder sich dagegen
sperrt.

38 Barthes, Wie zusammen leben, 63 ff., 156; vgl. J. W. Goethe, West-östlicher Divan,
Frankfurt/M. 81988, 137.

39 Und ein gemeinsames Leben (syzen), das völlig in der Regel aufgeht, setzt sie
außer Kraft, ja erklärt sie für nichtig, sagt Agamben sogar (HA, 25, 20).

40 Ich lasse dahingestellt, ob sich dieses Problem auch für den Marquis de Sade im
18. Jahrhundert noch gestellt hat; vgl. HA, 22.

Kapitel II

68

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An die Stelle des einfachen Begriffs bíos und an die Stelle der
im Lebensformbegriff angedeuteten Dualität treten nun also vier
Konzepte: bloßes Leben; (mehr oder weniger) geformtes Leben;
(mehr oder weniger) vitalisierte Form und bloße Form. Bei bloßem
Leben und bloßer Form handelt es sich lediglich um Grenzbegriffe.
Praktisch begegnet uns ein völlig ungeformtes Leben41 ebenso wenig
wie vollkommen leblose Form. Und von Leben und Form soll hier
nur in praktischer Hinsicht die Rede sein, d.h. im Hinblick auf das,
was wir ›gelebtes‹ Leben nennen, in dem wir nicht nur ›am Leben
sind‹, sondern uns auch zur Frage verhalten, was es als solches
eigentlich ausmacht bzw. ausmachen müsste.

Heidegger sprach in diesem Zusammenhang von transitiv-intran‐
sitiver Zweideutigkeit42: Das Leben trägt uns durch vitale Vollzüge
(Metabolismus, Atmung, organismische Selbsterhaltung…), deren
Subjekt wir nicht sind; aber wir leben unser Leben auch aktiv im
Sinne eines Verhaltens zu ihm als solchem. Wir haben nicht bloß
Angst, wir sind Angst, wir ›existieren‹ sie − ebenso wie die Hoff‐
nung, ästhetische Kreativität oder den Gehorsam, um den es den
Mönchen ging. Existieren ist hier ein transitives Verb. Es stellt darauf
ab, wie wir unser Leben ›leben‹; zugleich aber auch darauf, was mit
›Leben‹ gemeint sein soll.43

Was wie eine ganz unnötige Doppelung aussieht, bringt unver‐
meidlich die Dualität von Leben und Form ins Spiel. Allerdings auf
vielfache Art und Weise. So wie das Sein bzw. das Seiende lt. Aristo‐

41 Schon das oft als »bloßes« Leben titulierte Geschehen ist ja kein monotones
Dahinvegetieren. Vielmehr weist es durch organische Vorgänge, tägliche Rhyth‐
men, Müdigkeit, Durst und Hunger bedingte Ansätze und Herausforderungen
zur Formierung auf, die ihrerseits auf vielfältige Art und Weise geschehen kann,
keineswegs nur durch bewusste Vorsätze und Maximen etwa.

42 M. Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in
die phänomenologische Forschung (Gesamtausgabe Bd. 61), Frankfurt/M. 1985,
82.

43 Zuletzt hat François Jullien auf diese Frage eine klare und programmatische
Antwort gegeben: Es heißt, »existierend« zu leben, statt in weitgehend norma‐
lisierten Lebensformen geradezu zu »versanden« und zu verkümmern. Dabei
bleibt der bei Jullien emphatische Begriff der Existenz allerdings weitgehend
individuellem und in sozialer Hinsicht v.a. privaten Beziehungen, die sich nicht
mit, sondern wirklich ›zwischen‹ Zweien abspielen, vorbehalten. Vgl. F. Jullien,
De l’intime. Loin du bruyant Amour, Paris 2013; Existierend leben. Eine neue
Ethik [2016], Berlin 2022.

4. Giorgio Agamben und die monastischen Lebensformen des Mittelalters

69

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teles auf irreduzibel vielfache Art und Weise ausgesagt wird44, so
reden wir auch von ›Leben‹ mit ganz unterschiedlichen Bedeutun‐
gen. Das Gleiche gilt für die Form, die wir ihm geben, sei es durch
Vorsätze, durch Regeln, Gewohnheitsbildung, Direktiven, Maximen,
Orientierung an Vorbildern, aber auch durch gewisse Bereitschaften
wie die zur Nachgiebigkeit, zum Zuhören, zur Responsivität usw.
Jedes Mal aber, so scheint es, zielt man wenn nicht auf eine Identität
von Leben und Form, so doch darauf ab, dass Leben und Form sich
gewissermaßen überschneiden − etwa in einem ›geregelten Leben‹
(in dem das zu Regelnde aber niemals ganz aufgehen kann). Als In‐
begriffe geregelten Lebens kannte man in der Antike die Ausdrücke
hexis und habitus.

Heute verbinden wir mit beiden Begriffen indessen ein routinier‐
tes, normalisiertes Leben, dessen weitgehende Normalisierung als
Schreckbild erscheint. Wäre ein ganz und gar ›geregeltes‹ Leben
nicht eine Art Tod? Mit Blick auf Ludwig Wittgenstein und die
Sprechakttheorie definiert Agamben Lebensformen durch die Ge‐
samtheit der konstitutiven Regeln, von denen sie bestimmt werden
(HA, 103).45 Wenn konstitutive und regulative Regeln aber die betref‐
fenden Lebensformen durchgängig normalisieren, d.h. hier: in einer
routinemäßigen Form der Wiederholung aufgehen lassen und Kon‐
ventionen unterwerfen, verdienen Lebensformen dann überhaupt
noch ihren Namen? Auch wenn man nicht dem Missverständnis
aufsitzt, Lebensformen könnten je eine Identität von Leben und
Form herbeiführen, wenn man also eine unaufhebbare Differenz
von geformtem Leben und vitalisierter Form in Betracht zieht, bleibt
die Frage virulent, ob nicht eine normalisierte Praxis, in der sich
eine habituelle Lebensform manifestiert, ohne die Differenz von
Leben und Form aufzuheben, verfehlen muss, worum es im mensch‐
lichen Leben geht. Folgen wir Agamben, so tritt diese Frage kei‐
neswegs erst mit sogenannten post-konventionellen Lebensformen

44 Aristoteles, Metaphysik, Stuttgart 1984, IV. Buch, 1003a. In Main Trends in Phi‐
losophy, New York, London 1979, 114, hat Ricœur die »polysemia of being« als
Aristoteles’ »greatest single legacy to the West« bezeichnet.

45 Ich sehe an dieser Stelle davon ab, zu erörtern, ob es sich hier um eine ange‐
messene Wittgenstein-Interpretation handelt. Zweifellos ist der Autor der Philo‐
sophischen Untersuchungen, auf die sich die meisten philosophischen Theorien
menschlicher Lebensformen beziehen, kein Kulturtheoretiker, als der er immer
wieder ausgegeben wird.

Kapitel II

70

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(etwa im Zeichen des romantischen Interesses an einem experimen‐
tellen Leben) und im Kontext einer ästhetisierten Lebenskunst oder
von post-modernen »Technologien des Selbst« auf, wie man auf den
ersten Blick meinen könnte.

Pointiert spricht Agamben von der »Entdeckung des Lebens« in
den religiösen Bewegungen im 11. und 12. Jahrhundert n. Chr. Das
ist nach dem 4. und 5. Jahrhundert unserer Zeitrechnung der zweite
historische Kontext, in dem er die Rede von Lebensformen unter‐
sucht. Zum terminus technicus ist forma vitae erst mit den Franzis‐
kanern geworden (HA, 133). Typischerweise geht er mit Armutsfor‐
derungen einher (HA, 128). Im Sinne eines novum vitae genus will
man über alle Regeln hinaus bloß leben. Und das hält Agamben
nicht ohne Grund für eine immer noch aktuelle Problematik (HA,
130 f.): Wie kann man seinem Leben so eine Form geben, dass es
sich nicht bloß äußerlich wie gemäß einer Vorschrift nach ihr richtet
(um prompt ständig hinter ihr zurückzubleiben)? Kann man seinem
Leben so eine Form geben, dass das Leben selbst sie annimmt und
die Form in ihm aufgeht? Dann würde das Leben niemals nur nach
Regeln bzw. ›geregelt‹ ablaufen, sondern schlicht so gelebt, dass es
seinen Sinn habituell vollzieht. Wäre das nicht der Idealfall? In
dieser Frage geht es gerade nicht mehr um eine durch Regeln und
deren möglichst strikte Befolgung erzwungene Identität von Leben
und Form, sondern um eine Lebensform jenseits regelhaften Zwangs;
das heißt, um eine Überwindung jeglichen Normativismus, jeglicher
Nomolatrie und jeglichen Regelfetischismus und Juridismus, kurz:
um die Abwendung von jeglicher Vorstellung, das Leben sei durch
›Anwendung‹ irgendeiner Art von sozialer, rechtlicher oder morali‐
scher Vorschrift, Norm oder maßgeblichen Orientierung zu leben
und gewinne eben dadurch und nur dadurch Form (HA, 138, 142).

Für Agamben geht es hier um eine Überwindung der Dichoto‐
mie Form versus Leben in Lebens-Formen, die aber doch nicht auf
eine Identität von Leben und Form hinauslaufen können. Es geht
vielmehr um in der Differenz von mehr oder weniger geformten
Leben und vitalisierter Form gelebtes Leben als dessen konkretes
Geschehen und außerdem darum, dass es nicht in einer durchgrei‐
fenden Normalisierung sich erschöpft. Gerade das Interesse an einer

4. Giorgio Agamben und die monastischen Lebensformen des Mittelalters

71

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›wirklichen‹ Lebensform muss das Leben wieder freigeben46 und
sowohl vor jeglicher Unterwerfung unter Normen, Gesetze, Regeln
und Direktiven als auch vor einer durchgängigen Normalisierung
durch ständige Anwendung von Regeln bewahren. Zugleich muss es
als Interesse an einer wirklichen Lebensform die Form so erfahrbar
werden lassen, dass sie dem zu formenden Leben nicht mehr derart
äußerlich gegenüber steht.

5. Zu Friedrich Schillers Ästhetik

Genau in diesem Sinne, meine ich, spricht bereits Schiller, der wie
kein anderer vor ihm das Verhältnis von Leben und Form zur An‐
gelegenheit einer (nicht-technischen) Kunst gemacht hat, in einem
seiner Kallias-Briefe an Christian G. Körner (vom 18. Februar 1893)
davon, es müsse »regelfrei erscheinen«.47 Dabei ging es ihm keines‐
wegs darum, jegliche Regelung des Lebens regressiv zu unterlaufen,
sondern um eine zwanglose und insofern quasi-natürliche Art seiner

46 Vgl. die in diesem Sinne ggf. reinterpretierbaren Hinweise auf eine »Kunst ohne
Kunst«, die gemäß »lebendiger Regeln« (Lü Benzhong) praktiziert werden
sollte − im Gegensatz zu einem konfuzianisch-legalistischen Regelverständnis,
das auf »tote Regeln« (fa) hinauszulaufen droht −, bei G. Wohlfart, Kunst
ohne Kunst, in: R. Elberfeld, G. Wohlfart (Hg.), Komparative Ästhetik. Künste
und ästhetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, Köln 2010, 137–150,
hier: 141, 147, Anm. 29. Diese Kritik eines falschen, weil u.a. zu starren Regelver‐
ständnisses liegt von einer Philosophie des Nicht-Tuns (wuwei) nicht fern, die
das dem europäischen Denken allzu selbstverständliche Handeln als solches in
Zwanglosigkeit transformieren möchte. Bei Agamben deutet, soweit ich sehe,
nichts auf ein solches Denken hin; vgl. aber Barthes, Wie zusammen leben, 148;
Das Neutrum. Vorlesung am Collège de France 1977–1978, Frankfurt/M. 2005,
290 f.; sowie J. Schlieter, Ästhetische Handlungen: Ost und West, in: Elberfeld,
Wohlfart (Hg.), Komparative Ästhetik, 319–337, hier: 335 ff. − Ich markiere
mit dieser Anmerkung allerdings nur ein Desiderat. Ob die Vorstellung einer
ihrerseits ›lebendigen‹ Regelung menschlichen Lebens einerseits und der Begriff
»regelfreien Erscheinens« andererseits auf das Gleiche abzielen, ist durchaus
fraglich. Im Lichte west-östlicher Ideale quasi-natürlicher Zwanglosigkeit hat
es zwar den Anschein. Doch bleibt es eine offene Frage, ob man dabei nur
eine Modalität zwanglos geregelten Lebens oder eine Überwindung seiner Rege‐
lungsbedürftigkeit selbst im Blick hat.

47 F. Schiller, Kallias oder über die Schönheit. Über Anmut und Würde, Stuttgart
1984, 25.

Kapitel II

72

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formung, die es nicht unterwirft. Diese quasi-natürliche Art des
Lebens sollte Angelegenheit einer »ästhetischen Kunst« oder »Le‐
benskunst« sein, die Schiller in seiner Schrift Über die ästhetische
Erziehung des Menschen (1795) glaubte mit kantischen Mitteln expli‐
zieren zu können.48 Eine gelungene menschliche Lebensform sollte
aber derart ›geregelt‹ (und dadurch geformt) sein, dass sie wie nicht
geregelt erscheint. Das Vorbild dafür findet Schiller im Spiel natürli‐
cher Phänomene, etwa im Spiel der Wellen, das allerdings überhaupt
nicht ›geregelt‹ wird, sondern sich von allein ergibt.

Die Erscheinung soll kein bloßer Schein sein, sondern zu erken‐
nen geben, dass das gelebte (geformte) Leben tatsächlich in sich
selbst zwanglos und frei verfasst ist. Und das ist mit Regellosigkeit
nicht zu verwechseln. Vielmehr handelt es sich um ein derart ge‐
formtes Leben, dass es Anderen gegenüber zwanglos erscheint, weil es
auch sich selbst keinen Zwang antut.49 So ist zu verstehen, was Schil‐
ler als ›ästhetisch‹ und als ›Kunst‹ eines Lebens begreift, das gerade
als ›gelebtes‹, durch Regeln geformtes, sehr leicht um gerade das
gebracht werden kann, was es als Leben eigentlich ausmachen soll:
eine freie Vitalität, die sich niemals in einer starren Regelung des Le‐
bens, in einer Identität von Leben und Form oder in einem sog. ›ge‐
regelten Leben‹ erschöpfen darf, das in seiner Normalität gerade das
einzubüßen droht, worumwillen das Leben überhaupt geregelt wird:
die freie, lebendige Form des eigenen Lebens. Schiller weist so gesehen
die Vorstellung eines durchgängig normierten Lebens zurück und
scheint sich für ein Leben auszusprechen, das in seinem regelfreien
Erscheinen zwar nicht jegliche Regelung hinter sich lässt, sich aber
doch derart (zwanglos) selbst reguliert, dass es davor bewahrt ist,
sich in der Normalität eines durchgängig geregelten Lebens zu er‐

48 Vgl. W. Düsing, Ästhetische Form als Darstellung der Subjektivität. Zur Rezeption
Kantischer Begriffe in Schillers Ästhetik, in: J. Bolten (Hg.), Schillers Briefe über
die ästhetische Erziehung, Frankfurt/M. 1984, 185–228.

49 So ›schön‹ allerdings diese Idee auf den ersten Blick anmuten mag, so fragwür‐
dig ist doch, ob ein pathisch verfasstes, d.h. vom Widerfahrnis vitalisiertes Le‐
ben, das sich als solches als außerordentlich verletzbares erweist, überhaupt die
geringste Aussichte auf völlige innere und äußere Zwanglosigkeit hat. Diese ist
auch bei Schiller nicht einfach »unverstellte Natürlichkeit« (wie man das fern‐
östliche ziran übersetzt hat), sondern allenfalls wiedergewonnene Freiheit, die
ihr pathisches Herausgefordertsein niemals ganz überwindet bzw. überwinden
sollte. Schließlich lebt sie als responsive Freiheit gerade daraus. Vgl. Wohlfart,
Kunst ohne Kunst, 139, 148.

5. Zu Friedrich Schillers Ästhetik

73

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schöpfen. Wo ihm das droht, kann es nicht mehr ›spielerisch‹ und
insofern frei geschehen. Die Frage ist allerdings, wie man sich ein
spielerisch-zwangloses Leben vorstellen soll, das dennoch ›geregelt‹
ist, ohne sich je auf die bloße Anwendung von ›Spielregeln‹ reduzie‐
ren zu lassen, die normalerweise feststehen und kaum Anwendungs-,
Durchführungs- oder Interpretationsspielräume lassen.

Darüber hinaus ist die Frage nicht zu umgehen, um was für Re‐
geln es hier im Einzelnen geht (die sich auf bloße Regelmäßigkeiten
und Üblichkeiten beschränken, aber auch über Vorschriften gemein‐
samer Lebenspraxis, wie sie monastische Lebensformen prägen, bis
hin zu Maximen und deontischen Normen ganz unterschiedlich
regulierenden Charakter aufweisen können). Und liegt das Interesse
an einem möglichst zwanglos zu lebenden Leben, das (wie) regel‐
frei erscheinen sollte, grundsätzlich im menschlichen Leben selbst
beschlossen? Genau das unterstellt Schiller, wo er das von den Na‐
turforschern Caspar F. Wolf und Johan F. Blumenbach angeregte,
von Kant übernommene Konzept des Bildungstriebs teleologisch
deutet.50 Demnach liegt in der menschlichen Natur ein Bestimmt‐
sein dazu, sich aus einem fragmentierten Leben herauszuarbeiten,
um eine verlorene Totalität der Menschheit in einem freien Leben
wiederherzustellen. Nur soll das am Ende zwanglos geschehen, d.h.
nicht so, dass diejenigen, die die Menschheit in sich ausprägen, sich
selbst dabei Gewalt antun. Das teleologische, ästhetisch gewendete
Motiv der Wiederherstellung liegt prima facie ganz auf der Linie
von Hegels späterem Ältesten Systemprogramm des deutschen Idea‐
lismus.51 Tatsächlich spricht Schiller denn auch von Aussichten auf
die Realisierung eines »ästhetischen Staates«. Doch zielt sein vorran‐
giges Interesse zunächst auf das ästhetische Leben des Einzelnen,
das, wie er meint, nur als in sich zwangloses und darum regelfrei

50 Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen,
Stuttgart 1984, 32, 125.

51 Ebd., 126 zum »ästhetischen Staat«. Auf die spezielle, v.a. im Futurismus, im
italienischen Faschismus und im deutschen Nationalsozialismus offenkundig
gewordene Fragwürdigkeit dieses Begriffs eigens einzugehen, würde den Rah‐
men dieses Kapitels sprengen. Zweifellos läuft man Gefahr, unter diesem Begriff
ganz Verschiedenes gewaltsam zu subsumieren. (Stellt etwa das Älteste System‐
programm die Weichen in Richtung totalitärer Herrschaft?) Vgl. H. Schmidt-
Bergmann (Hg.), Futurismus. Geschichte, Ästhetik, Dokumente, Reinbek 2009.

Kapitel II

74

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheinendes überhaupt dafür in Frage kommen kann, das ihm
einbeschriebene Telos zu realisieren.

Dass das auf dem Wege einer »Lebenskunst« geschehen soll, be‐
deutet weder, dass diese Kunst etwa im Sinne Michel Foucaults zur
Angelegenheit einer Lebens-Technik werden könnte (denn es ist in
keiner Weise klar, wie denn regelfreies Erscheinen sollte technisch
bzw. ›technologisch‹ bewerkstelligt werden können52), noch bedeu‐
tet es, dass es in dieser Lebenskunst um ›Kunst‹ geht. Jegliche in
diese Richtung zielende Engführung des Ästhetischen erweist sich
im Falle Schillers als irreführend. Sein Programm ästhetischer Erzie‐
hung ist ein primär moralisch-pädagogisches, welches besagt, dass
durch Zwanglosigkeit zur Zwanglosigkeit erzogen werden soll53; nur
so könne die Menschheit, von der sich Schiller mit Kant eine ›wür‐
dige‹ Vorstellung macht, im Einzelnen Gestalt annehmen, ohne ihm
Gewalt anzutun. Gelingt das, so verdient das regelfreie Erscheinen
des Einzelnen in seinen Augen das Attribut ›schön‹. Die Schönheit
tritt hier nicht etwa an die Stelle der Moralität, sondern bezeichnet
deren ideale Manifestationsform.

Davon abgesehen stellt sich die Frage, ob bereits in den monas‐
tischen Lebensformen und bei Schiller ein systematisches Problem
zum Vorschein kommt, das auch Agamben im Blick hat, wenn er
von einer forma di vita spricht, die sich gerade nicht aus einer mehr
oder weniger zwangsmäßigen, ja gewaltsamen Anwendung von Re‐
geln ›auf das Leben‹ ergeben soll (wie es auch die Vorstellung von
einem frommen Leben ›im Gehorsam‹ besagt). Das systematische,
sowohl in der gläubigen Unterwerfung unter einen monastischen
Kodex wie auch unter der modernen Bedingung individueller Mora‐
lität auftretende Problem liegt darin, wie ein Leben, das ›geformt‹
wird, aber in seiner Formung niemals aufgehen kann, so zu leben ist,

52 Vf., Technologien des Selbst versus Passivität als das Andere des Technischen.
Zu einem missverständlichen Begriff von Technisierung, in: Divinatio. Studia
Culturologica Series 36, autumn − winter (2012/3), 101–131.

53 Dass auch die ›Erzieher‹ ihrerseits von denen wenn nicht direkt ›erzogen‹,
so doch in anderer Weise belehrt werden könnten, auf die sie pädagogisch
einwirken, zieht Schiller nicht besonders in Betracht. Dabei könnte gerade das
kindliche Spiel als Vorbild einer Zwanglosigkeit gelten, die er im Blick hat. An
dieser Stelle sollte man sich allerdings nicht zu falschen Idealisierungen verleiten
lassen. ›Spielerische‹ Zwanglosigkeit kommt an der Auseinandersetzung mit
massiven gesellschaftlichen Zwängen früher oder später keinesfalls vorbei.

5. Zu Friedrich Schillers Ästhetik

75

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass es sich nicht fortwährend Gewalt antun muss, um nicht wieder
einer relativen Formlosigkeit zu verfallen. Wie können wir, mit an‐
deren Worten, unser Leben so leben, dass wir ihm nicht durch mehr
oder weniger rigide Reglementierung eine Form aufzwingen, der
sich das zu formende Leben aufgrund eben dieser Gewaltsamkeit im
Grunde widersetzen muss? Kann nicht nur ein nicht derart gewalt‐
sam gelebtes Leben auch den geringsten Anspruch darauf erheben,
als ein sich selbst und Anderen gegenüber glaubwürdiges gelten zu
dürfen?54

Dieses Problem verschärft sich in dem Maße, wie ›hohe‹ Ansprü‐
che an zu lebendes Leben herangetragen werden − sei es an ein
Leben, das auf jeglichen Besitz verzichtet, sei es an ein Leben, das
dem unbedingten Anspruch eines jeden auf Achtung seiner Würde
gerecht werden soll. In beiden Fällen geht es keineswegs um lebens-
und weltfremde Ideale, nach denen man sich wie nach äußerlichen
Maßstäben richten soll, sondern um ein Leben in Armut oder in
bzw. gemäß der Würde, das Andere als solche praktisch würdigt.
Genau so will Agamben denn auch die Aktualität des scheinbar
sehr weit hergeholten Lebensform-Begriffs verstanden wissen. Der
Verdacht liegt allerdings nahe, er missverstehe ein religiöses, mittel‐
alterliches Verständnis von Lebensformen auf anachronistische Art
und Weise. Das ist keineswegs schon deshalb unvermeidlich, weil
sich Agamben dafür interessiert, wie sich ein weitestgehend auf ma‐
teriellen und geistigen Besitz verzichtendes Leben heute (noch oder
wieder) leben ließe. Agamben kann jedoch nicht umhin, diese Frage
unter modernen oder postmodernen, jedenfalls heutigen Bedingun‐
gen aufzuwerfen. Das zeigt sich schon daran, dass er die Forschung
nach Spielräumen eines auf Besitz verzichtenden Lebens gegen jegli‐
che Unterwerfung unter rechtliche, moralische oder ökonomische
Normen und gegen jegliche Normalisierung abgrenzt, wie sie erst
unter Rahmenbedingungen modernisierter Gesellschaften zum Zuge
gekommen ist.

54 Diese Frage tangiert gewiss nur Fragen der Glaubwürdigkeit, wie sie mit Phä‐
nomenen sozialer Verbindlichkeit (par excellence des Versprechens) verknüpft
sind. Diese aber müssen als überaus fragwürdig erscheinen, wenn sie um den
Preis einer inneren Gewaltsamkeit derer erkauft sind, die dennoch als ›glaub‐
würdig‹ gelten wollen.

Kapitel II

76

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abgesehen vom offenkundig anti-kapitalistischen Gegenwartsbe‐
zug dieser Strategie ist nicht zu übersehen, dass der Begriff der
Normalität erst im 19. Jahrhundert in kritischer Weise zur Geltung
gekommen ist. Der Begriff der Normalisierung ist noch jünger.55

Erst dadurch, dass sich seit der Frühromantik im 19. und im 20. Jahr‐
hundert das Interesse an nicht durchgängig normalisierten Lebensfor‐
men Geltung verschafft hat, konnte nachträglich deutlich werden,
wie man sich bereits früher ansatzweise mit einem systematischen
Problem auseinandergesetzt hat, das die Rede von bíoi und von
einer vitae forma, forma di vitae, von formes de la vie oder auch
ways of life… aufwirft. − Ohne den geschichtlichen Exkurs weiter
fortzuführen, möchte ich nun abschließend auf genau diese Schwie‐
rigkeit genauer eingehen.

6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung:
Philosophie und Kunst

Agamben spricht von einem nicht normalisierten Leben als einem
Leben im (andauernden) Ausnahmezustand. Damit spielt er nicht
nur auf Carl Schmitts, zeitweise dem Nationalsozialismus angedien‐
te Politische Theorie, sondern auch auf eine ›ästhetische‹ Kritik
normaler Lebensformen an, die sich seit der Frühromantik und
dann auch in der von Luc Boltanski und Ève Chiapello sogenann‐
ten »Künstlerkritik«56 Geltung verschafft hat, in der es um die
Lebbarkeit eines individuellen Lebens ging, das sich, wie Agamben
schreibt, »aufs Spiel setzt« und sich unter Umständen dazu gezwun‐
gen sieht, mit dem Leben zu experimentieren. Damit ist der Hori‐
zont weitgehend kollektivierter und konventionalisierter Lebensfor‐
men des Mittelalters gesprengt.

Individuelles Leben kündigt zwar keineswegs jegliche Gemein‐
schaft auf; aber die genannte Kritik besteht doch, mit Søren Kierke‐
gaard, Martin Heidegger, Paul Ricœur und Judith Butler zu reden,
darauf, dass in einem unvermeidlich ekstatischen, außer sich gera‐

55 Vgl. J. Link, Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird,
Göttingen 42013; B. Waldenfels, Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M.
1998.

56 L. Boltanski, È. Chiapello, Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 2003, 80 f.

6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst

77

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tendem Leben jede(r) Einzelne ›anders‹ und somit in gewisser Weise
eine Ausnahme ist. Jede(r) ist einzig in ihrer bzw. seiner Art und
darauf angewiesen, Wege eines für sich (mit und unter Anderen)
lebbaren Lebens zu finden, die nicht einfach vorgegeben sind.

Damit verkompliziert sich die Herausforderung, es auf neue Wei‐
se Gestalt annehmen zu lassen: (1) die Suche nach einem individuell
lebbaren Leben kann nicht auf eine Identität von Leben und Form
abzielen, denn die höbe beides auf; (2) sie muss ein Chiasma von
Leben und Form realisieren (geformtes Leben vs. vitalisierte Form),
(3) das zwar eine dauerhafte Gestalt annehmen kann, sich aber nicht
in Gewohnheit und Routine erschöpfen sollte. Denn darin läge eine
Normalisierung, die Lebensformen in einem ›geregelten Leben‹ zu
ersticken droht. (4) Genau dagegen wendet sich eine Auffassung
von individuellem Leben als Kunst, die weder als bloße Lebenskunst
noch auch im üblichen Sinn ästhetisch oder als ›bloßes Spiel‹ auf‐
zufassen ist. Diese Auffassung von Leben als Kunst wehrt sich gegen
eine bloß diäthetische Auffassung von Lebenskunst57 wie auch gegen
eine falsch verstandene »Ästhetisierung«58, die das gesuchte Leben
von jeglicher Verbindlichkeit sozialer, moralischer, rechtlicher oder
politischer Art ablösen würde, um sich womöglich nur noch auf das
Wie des Lebens bzw. auf dessen Stil zu beschränken.59

57 Vgl. I. Kant, Von der Macht des Gemüts, durch den bloßen Vorsatz seiner krank‐
haften Gefühle Meister zu sein, in: C. W. Hufeland, Makrobiotik oder die Kunst,
das menschliche Leben zu verlängern [1796], Frankfurt/M. 1984, 227–225, hier:
233 ff.

58 Vgl. I. Brombach, D. Setton, C. Temesvári (Hg.), »Ästhetisierung.« Der Streit
um das Ästhetische in Politik, Religion und Erkenntnis, Zürich 2010. Vielfach
wird der Begriff der Ästhetisierung (wie bei Wolfgang Welsch etwa) auf ein
›Ästhetisch-machen‹ dessen bezogen, was von sich aus nicht ›ästhetisch‹ ist. Im
Fall des Politischen handelt es sich in diesem Sinne oft (wie schon bei Walter
Benjamin in seiner Beschreibung faschistischer Ästhetisierung) um die Kritik
einer illegitimen Bemächtigungsstrategie. Im Folgenden schlage ich einen ande‐
ren Begriff von Ästhetisierung vor, der sich eine solche Kritik nicht zuziehen
muss, wenn er auf das páthos eines Lebens zurückbezogen wird, dem es um
seine durch nichts zu garantierende freie Lebbarkeit geht. Wenn Ästhetisierung
diesem ›Interesse‹ Ausdruck verleiht und wenn sie an eine diesem páthos selbst
innewohnende aísthesis anknüpft, ist sie nicht generell einer gewaltsamen Be‐
mächtigung von Nicht-Ästhetischem verdächtig.

59 Vom Stil sprach Barthes als einem »tief gesunkene[n]Begriff« (Wie zusammen
leben, 254; vgl. M. Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, München 1984, 89). Ob
er sich retten lässt, statt nur eine Auflösung jeglicher ›Substanzialität‹ menschli‐

Kapitel II

78

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Sinne nimmt Agamben denn auch Foucault gegen den
Vorwurf der Ästhetisierung der Lebens-Kunst in Schutz.60 Worum es
unter der Devise Leben als Kunst geht, ist nicht eine Ästhetisierung
durch Entpflichtung, Entmoralisierung oder Entpolitisierung, die
sich schließlich nur noch auf ein angeblich autonomisiertes Schönes
bzw. auf autonome bzw. souveräne ästhetische Erfahrung61 beziehen
würde. Vielmehr geht es darum, die unaufhebbare Differenz von
vitalisierter Form und geformtem Leben nicht auf dem Weg einer
weitgehenden Normalisierung bewältigen zu wollen. Insofern treten
Foucault und Agamben tatsächlich als Apologeten einer Entnormali‐
sierung auf. Die aber muss kein Selbstzweck sein, so als ginge es nur
darum, Lebensformen wieder zu ent-regeln und in diesem Sinne um
eine Anarchie, die jegliche Normalität zu beseitigen verspräche.

Vielmehr geht es um Erfahrungen und Praktiken der Suspendie‐
rung einer normalisierten Differenz von geformtem Leben und vi‐
talisierter Form, deren Sinn darin liegt, das ekstatische, der Welt,
Anderen und sich selbst exponierte Leben als solches − poetisch,
musikalisch, künstlerisch oder auch theoretisch − zum Ausdruck
und zur Darstellung kommen zu lassen, ohne jegliche Normalität
regressiv zu unterlaufen. Dieser Ausdruck erfindet nicht etwa Mög‐
lichkeiten ›kreativen‹ Lebens ex nihilo, sondern kämpft darum, ein

cher Lebensformen im Wie ihrer Manifestation anzuzeigen, bleibe dahingestellt;
vgl. S. Sontag, Kunst und Anti-Kunst, Frankfurt/M. 62003, 23–47; I. Blom, Stil
als Ort. Eine Neudefinition der Frage nach Kunst und Sozialität, in: K. Gludo‐
vatz, D. v. Hantelmann, M. Lüthy, B. Schieder (Hg.), Kunsthandeln, Zürich 2010,
165–180. Hier soll der Stil mit Berel Lang als »Seinsform« (statt als Attribut)
rehabilitiert werden (170). Wie auch Susan Sontag in ihrer Ehrenrettung des
Stil-Begriffs zeigt, wäre es jedenfalls auf schlechte Weise abstrakt, sog. »Inhal‐
te« gegen Stile als deren Formen auszuspielen. Das gilt auch für menschliche
Lebensformen: Worum es ›inhaltlich‹ in ihnen geht, lässt sich überhaupt nicht
trennen davon, wie man sich miteinander um Strittiges auseinandersetzt (was
aber zunächst nichts mit einem bloßen ›Lebensstil‹ zu tun hat, wie man ihn in
gewissen Prospekten anpreist). Das hat auch Jacques Rancière in seiner ›politi‐
schen Ästhetik‹ im Blick, der das ›Wie‹ allerdings nicht (wie schon Husserl und
Merleau-Ponty) auf der Ebene der Wahrnehmung entfaltet; vgl. Merleau-Ponty,
Die Prosa der Welt, 78.

60 G. Agamben, Profanierungen, Frankfurt/M. 2005, 60. Der Autor bezeichnet
dann aber ein sich aufs Spiel setzendes Leben als »ethisch« (ebd., 65).

61 Deren Spezifizität kann man durchaus verteidigen, ohne zum phänomenolo‐
gisch unplausiblen Gedanken einer wörtlich als Selbstgesetzgebung verstande‐
nen Auto-Nomie Zuflucht zu nehmen.

6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst

79

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgängiges Leben zum Vorschein zu bringen, das sich zunächst
pathisch, nämlich im Widerfahrnis sei es schmerzhafter, sei es da‐
rüber hinaus inspirierender Herausforderungen überhaupt erst als
vitales Leben abzeichnet, das aber durch mannigfaltige Prozesse sei‐
ner Normierung und Normalisierung unterdrückt zu werden droht.
Genau dafür kann par excellence ästhetische bzw. eigens ästhetisierte
Erfahrung sensibilisieren.62 Überzeugend wird ihr dies jedoch nur
gelingen, wo sie nicht etwa subjektivistisch, scheinbar beliebig63,
künstlich oder gewaltsam Lebensverhältnisse ›ästhetisiert‹, sondern
wo sie − wie sublimiert auch immer − das páthos eines Lebens
aufgreift, das von Anfang an um seine Lebbarkeit ringen muss, in so‐
zialen und politischen Lebensformen, im Widerstreit ihrer pluralen
Manifestationsformen und jenseits ihrer vielfältigen Normierungen
und Normalisierungen, die zu ersticken drohen, worum es ihm in
Freiheit gehen muss, wenn wir Schiller folgen.64

Am Ende dieser Überlegungen treffen wir hier auf eine Vitalität,
die auf solche Herausforderungen immer schon Antwort gibt, bevor
sie in Lebensformen aufgefangen und normalisiert werden kann; um
einen Preis womöglich, den wohl jeder zu hoch findet, der sich für
eine Suspendierung eines normalisierten Lebens interessiert, das als
durchgängig geregeltes zu verkümmern droht. In dieser Perspektive
eröffnet sich eine ganze Reihe von sozialphilosophisch grundlegen‐
den und zugleich für das Verhältnis von Philosophie und Kunst
zentralen Fragen: (1) Wie ziehen wir uns solche Herausforderungen
zu? Wie gehen sie einem exponierten, ekstatischen Leben ›unter die
Haut‹, um nach Formen des Ausdrucks zu verlangen, die in einem

62 Vgl. Welsch, Ästhetisches Denken, 75.
63 Vgl. J. Kulenkampff, Metaphysik und Ästhetik: Kant zum Beispiel, in: A. Kern,

R. Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philoso‐
phischen Ästhetik, Frankfurt/M. 2002, 49–80, hier: 52 f.

64 Für nicht ausgemacht halte ich, was Peter Sloterdijk und auf gewisse Weise auch
Rancière als kaum noch zu bestreitende empirische Tatsache ausgibt: dass dem
Leiden (bzw. dem Widerfahrnis [páthos]) kein Gewicht mehr zukomme. Sloter‐
dijk spricht von einem »Jargon der Not«, der darüber nicht hinwegtäuschen
könne. Sind überdies wirklich »alle rebellischen Energien vom Konsum absor‐
biert«? J. Rancière Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009, 42 ff. Ist das eine
bewiesene Tatsache oder etwa nur Ausdruck einer Larmoyanz saturierter Kri‐
tik? Dieser widersetzt sich Rancière, indem er (optimistisch) auf einen Dissens
setzt, der jederzeit und überall auftauchen kann (ebd., 60). Nicht jedoch ohne
›pathologisch‹ von ihm herausgeforderte leibhaftige Subjekte, wie ich meine.

Kapitel II

80

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weitgehend normalisierten Leben nicht zu haben sind? Leben wir
wirklich und unumgänglich im Interesse an der Suspendierbarkeit
eines geregelten, geformten Lebens, wie es hier unterstellt wurde?65

(2) Wie sind Lebensformen zu begreifen, denen es an solchen vita‐
len bzw. vitalisierenden Herausforderungen mangelt? Man denke
an Phänomene der Apathie, der Indifferenz, der Gleichgültigkeit,
der Erschöpfung und Depression.66 (3) Wie stimulieren solche He‐
rausforderungen expressive Leidenschaften67, die nicht in normali‐
sierten Lebensformen aufgehen können? (4) Wie können solche
Leidenschaften (im Bereich des Theaters, der Musik, des Films, der
Literatur, der Malerei) eine Suche nach anderen Lebensformen anre‐
gen, ohne auf überholte und irreführende Modelle einer Identität
von Leben und Form etwa abzuzielen?68 Wie können sie mit der un‐
aufhebbaren Differenz von vitalisierter Form und geformtem Leben
umgehen, ohne dass diese Differenz als bloßes Scheitern erfahren
werden muss? (5) Wie können sich solche Leidenschaften in heuti‐
gen Kontexten unaufhebbarer Pluralität von Lebensformen politisch
situieren, ohne auf deren Aufhebung − etwa in einem »ästhetischen
Staat« − abzuzielen, ohne sich aber auch in politische Abstinenz und
Indifferenz zurückzuziehen, die sie um jegliche (wenigstens indirek‐
te) gesellschaftliche Bedeutung zu bringen droht? (6) Wie können

65 Diese Frage ist gewiss nicht neu. Bereits Georg Simmel, der bekanntlich auch
schon den ihm als geradezu tragisch erscheinenden Gegensatz von Form und
Leben bedacht hat, wirft sie (in einer anderen Terminologie) auf; bspw. in dem
Essay Die Großstädte und das Geistesleben [1903], in: Soziologische Ästhetik,
Bodenheim 1998, 119–134. Hier spricht er vom »tiefsten Anspruch des Individu‐
ums«, sich seine »Eigenart« zu bewahren, und zwar durch die Differenzemp‐
findlichkeit einer auf alles Antwort gebenden Seele (ebd., 119, 125), die sich nur
in der Weise des »Andersseins« in einer praktischen Lebensform ausprägen
kann (ebd., 130). Gerade das bewahre sie aber nicht vor einem Konformismus,
der sich auch in einem forcierten und nachgeahmten Anderssein manifestieren
kann.

66 Ob die genannten Phänomene durchgängig privativ zu deuten sind, bleibe
dahingestellt. Vgl. M. Geier, Das Glück der Gleichgültigen. Von der stoischen
Seelenruhe zur postmodernen Indifferenz, Reinbek 1997.

67 Zu deren Ambiguität vgl. G. Agamben, Der Mensch ohne Inhalt [1970], Berlin
2012, 115, mit Blick auf Nietzsche.

68 Eine schlichte Identifikation von Kunst und Lebensform kann in dieser Sicht
nicht überzeugen; vgl. R. Shusterman, Kunst Leben. Die Ästhetik des Pragma‐
tismus, Frankfurt/M. 1994, 37; J. Rancière, Die Aufteilung des Sinnlichen. Die
Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin 22008, 37 ff.

6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst

81

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie speziell ästhetische Arten und Weisen der Suspendierung nor‐
malisierter Formen sozialen Lebens wieder an diese zurückbinden,
statt sich nur irreversibel von ihnen zu entfernen und womöglich
zu entfremden? (7) Diese Frage schließlich mündet in hochkom‐
plexe Probleme einer Gegenwartsdiagnostik, die nicht zuletzt das
Selbstverständnis zur Sprache bringen muss, im dem wir uns als
pathisch verfasste und leidenschaftlich-expressive Subjekte begreifen
im Kontext einer Kultur, die besonders in Folge einer weitgehenden
Verrechtlichung und Ökonomisierung des Sozialen zu einem Nor‐
malismus neigt, in dem die Regelung menschlichen Leben über das
zu regelnde Leben zu triumphieren droht. (8) Wenn ästhetische
Formen der Suspendierung normalisierten Lebens einem solchen
Normalismus nicht geradewegs den Krieg erklären, wie können sie
es dann mit ihm aufnehmen, ohne sich auf eine Weise zu überfor‐
dern, die nur in Resignation münden kann?69 Und wie können sie es
vermeiden, gerade als Formen einer solchen Suspendierung wiederum
für opportune Zwecke in Dienst genommen zu werden; vor allem
durch einen Markt, der es offenbar versteht, aus allem Kapital zu
schlagen, auch aus höchst individualisierten, expressiven und experi‐
mentellen Lebensformen, die unter ökonomischem Druck am Ende
in Formen der Selbstausbeutung umzuschlagen drohen?

Davor ist selbst ein auf Besitz, Macht und Geld weitestgehend
verzichtendes Leben nicht geschützt, das man − sei es als ge‐
meinschaftliches, sei es ganz ›auf eigene Rechnung‹ − in der An‐

69 Eine, und nicht die geringste, Überforderung liegt bekanntlich darin, dass die
Kunst wie auch ihre ästhetische Theorie die Rolle radikaler Kritik eines Ver‐
blendungszusammenhangs übernehmen soll, der uns angeblich derart total be‐
herrscht, dass lt. T. W. Adorno überhaupt kein richtiges oder gutes Leben mehr
im falschen oder unguten mehr denkbar und möglich erschien. Vgl. R. Bubner,
Ästhetische Erfahrung, Frankfurt/M. 1989, 106; J. Rancière, Die ästhetische Re‐
volution und ihre Folgen. Erzählungen von Autonomie und Heteronomie, in:
Brombach, Setton, Temesvári (Hg.), »Ästhetisierung«, 23–40, hier: 36 f. Wenn
Rancière dagegen darauf baut (ähnlich wie schon Goethe, der meinte, alles
könne poetisiert werden), alles könne »re-ästhetisiert« werden (ebd., 34), so
fragt man sich doch, ob man nicht anzugeben versuchen sollte wozu − zumal,
wie dieser Autor selbst feststellt, die frühere Allianz zwischen künstlerischer und
politischer Radikalität aufgelöst und nicht wieder herstellbar zu sein scheint;
schon gar nicht im Sinne des Versprechens der Verwirklichung einer politisch-
ästhetischen Gemeinschaft; vgl. J. Rancière, Das Unbehagen in der Ästhetik,
Wien 2007, 32, 47.

Kapitel II

82

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahme selbst zu leben versucht, dass es sich nur so überhaupt als
›lebbar‹ erweisen kann. Dass es sich von sich aus als lebbar erwei‐
sen kann, ist jedenfalls weniger denn je gewiss, seit dem uns kein
philosophisches Wissen mehr darüber zur Verfügung steht, ob im
menschlichen Leben von Natur aus ein realisierbares télos angelegt
ist, sei es die Verwirklichung des für alle Guten (wie bei Aristoteles),
sei es die Ausprägung der Menschheit in der Gestalt eines jeden
(wie bei Schiller) oder einer durch nichts zu vereinnahmenden Indi‐
vidualität (wie bei Kierkegaard) und Andersheit (wie bei gegenwär‐
tigen Apologeten der Differenz und Alterität). Aber mangels eines
solchen télos sind wir nicht zu einer subjektivistischen Ästhetisie‐
rung unseres Lebens verurteilt, wie es Hegel glauben machte, wenn
wir uns der ›pathischen‹ Dimension einer Ästhesiologie leibhaftigen
Lebens versichern, dessen Lebbarkeit durch nichts garantiert ist.
Gerade darin mögen am Ende auch die Künste − unbeschadet des
so oft schon ausgerufenen ›Endes‹ der Kunst70 − eine Quelle ihrer
Vitalität haben, die nicht versiegen wird.71

70 Ein Ende, das ironischerweise diverse Künste und nicht die klassische Ästhe‐
tik ›überlebt‹ zu haben scheinen. Vgl. aber J. Rancière, Die stumme Sprache.
Essay über die Widersprüche der Literatur, Zürich 2010, 10, wo der Autor es
als »kernigen Empirismus« abtut, »den Verabsolutierungen des Kunstdiskurses
die prosaischen Praktiken der Künste entgegenzusetzen«. Zukunft hat eine
Aisthesiologie vermutlich, da sich menschliches Leben ohne die andauernde
Virulenz der ihm selbst innewohnenden Frage nach seiner Lebbarkeit kaum
denken lassen dürfte, wie auch immer es künftig um ›die Kunst‹ bestellt sein
wird und selbst wenn die Rede von ihrem ›Ende‹ sich doch noch bewahrheiten
sollte; sei es im Sinne einer Erfüllung der ihr zugeschriebenen Erwartungen,
sei es durch deren avantgardistische Entleerung; vgl. P. Bürger, Theorie der
Avantgarde, Frankfurt/M. 21980, 66 f., 80.

71 Dass mit diesem Rekurs auf ein ›leidenschaftliches‹ Ästhetisches nicht geklärt
ist, wie ein spezifisch ästhetisches Genießen bzw. ästhetische Lust, die sich an
einer spezifisch ästhetischen Differenz entzündet und bei ihr sich aufhält, zu
jener Vitalität beitragen kann, versteht sich von selbst. Vgl. H. R. Jauß, Der
ästhetische Genuß und die Grunderfahrungen der Poiesis, Aisthesis und Kathar‐
sis, in: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt/M. 1991,
71–90, wo allerdings wieder die »sinnliche Erkenntnis« triumphiert, um »in der
Welt heimisch zu sein«, und zwar durch Kunst, die angeblich »der Außenwelt
ihre spröde Fremdheit benimmt« (Hegel; ebd., 87 f.).

6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst

83

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-53 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zwischen Ästhetik und Ästhesiologie: wahrnehmendes Selbst im Kampf um ein lebbares Leben
	2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspektive
	3. Aristoteles über Lebensformen
	4. Giorgio Agamben und die monastischen Lebensformen des Mittelalters
	5. Zu Friedrich Schillers Ästhetik
	6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung: Philosophie und Kunst

