
2. ANNÄHERUNGEN 

Die Aufgabe des zweiten Kapitels besteht darin, die festgelegten Ausgangspunkte durch 
Linien an die jeweils gegenüberliegenden Strukturelemente anzunähern. Dadurch ent
steht ein Dreieck, dessen Inhalt nun an den Eckpunkten näher erläutert werden kann. 

2.1 Die Verwirklichung von Bedeutungsrelationen 

Bedeutungsrelationen können als Handlungsformen in verschiedenen Ordnungssyste
men verwirklicht werden.1 Das Argumentieren ist einer von solchen Handlungstypen. 
Um das deutlich zu machen, wird das Konzept vom Übergangskreis dem Kritischen Ra
tionalismus und dem Debattentreiben angenähert. 

Leitqualitäten für Entwicklungen 

Auch der Handlungstypus »Argumentieren« basiert auf dem Verwirklichen von Bedeu
tungsrelationen. Je nachdem, wie sich eine Argumentation qualifiziert, werden förder
liche und hemmende Kräfte in Behauptung und Begründung zusammengesetzt. Ent
wicklungsförderlich ist das, was mit der Idee eines guten Lebens verbunden wird. 

1 Vgl. Kap. 1.1 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

Dem Argumentieren ist eine Bedeutungsstruktur inhärent, die sich im Übergangs
kreis in Stufen unterteilen läßt. Diese umfassen konkrete und abstrakte Bedeutungen. 
Es ist wichtig, die Stufen des Übergangskreises zu kennen, denn ein faktisches Detail 
hat keine Bedeutung, wenn wir seinen Stellenwert nicht erkennen. Und wenn wir zwei 
unterschiedliche Fakten haben, denen nicht die gleiche Bedeutung zugeschrieben wird, 
sollten wir wissen, welche prinzipiell die wichtigere ist. Nicht in Abrede gestellt wird, 
daß es hierfür persönliche Einschätzungen gibt, doch eine fragmentierte Meinung ist 
noch kein Konzept. Deshalb bevorzuge ich ein Lernmodell, mit dem sich die Relevanz 
von Stufen im Vergleich einschätzen läßt. Ein Juror kann dann entscheiden, ob eine hö
here Ebene einer deutlich niedrigeren unterliegt, und zwar genau dann, wenn sie zu we
nig begründet wurde. 

Debatten würden sich verbessern, wenn weniger Fakten als Bedeutungen miteinan
der konkurrieren könnten. Denn Bedeutungen sind klarer und unmißverständlicher als 
Fakten. Wer die Dynamik einer Entwicklung will, sollte sich anschicken, diese Bedeu
tungen herauszuarbeiten. Nicht die Anzahl der Fakten entscheidet, welche Bedeutung 
gewinnt. Wünschenswert wäre die Benennung von Leitqualitäten, an die sich Zielgrup
pen für das Erreichen ihrer konkreten Ziele binden. Verteilen sich die Leitqualitäten auf 
Stufen, können wir die Ziele der Akteure besser beurteilen. Wir könnten als Redner auch 
zu Beginn unseres Vortrags das Publikum eindeutiger über unsere Absichten informie
ren. Doch das sind Hoffnungen, die noch auf ihre Erfüllung warten. Im weiteren Ver
lauf der Arbeit werde ich versuchen, logische Begründungen für die Wertehierarchie aus 
der Evolution des Menschen abzuleiten. Dazu benötigen wir das Gedankengut des Kri
tischen Rationalismus. 

Logische Begründungen 

Komplexe Vernetzungen in evolutionären Systemen lassen sich durch Hierarchien be
schreiben. In ihnen sind die Elemente nach Funktionen geordnet. Dies gilt insbeson
dere für den Ordnungsrahmen menschlichen Handelns. Dieser steht im Zentrum aller 
Debatten. Wer bewußt handelt, kann Zustimmung oder Ablehnung erfahren. Wer vor ei
ner Jury die Notwendigkeit einer Handlung darlegt, sollte es mit der Logik als Überzeu
gungsmittel versuchen. Sie suggeriert mehr Plausibilität als bloße Vermutungen. Die 
Brücke zwischen dem, was ist, und dem, was werden soll, darf nicht aus Zufällen be
stehen. Die Logik der Bedeutung von Handlungen hat ein höheres Organisationsniveau. 
Die Erkenntnis der Stufen klärt uns darüber auf, welche Bedeutung ganz unterschiedli
che Handlungen von Akteuren haben. Sie ordnen die Welt als Entwicklungsgeschehen. 
Die gleichen Bedeutungsrelationen können mit unterschiedlichen Inhalten das Thema 
einer Debatte polarisieren. Ich werde mich bemühen, dies mit den Prüftexten anhand 
ausgewählter Themen zu zeigen. 

Entwicklung ist ein universaler Wert, dem kaum jemand widersprechen mag. Er 
birgt ein Narrativ, das die meisten Menschen anzieht. Der Weg zu ihrer Überzeugung ist 
das Argument, das eine Behauptung glaubwürdig macht. Wir können leichter glauben, 
was wir in seiner Bedeutung verstanden haben. Die Logik der Bedeutungsrelationen 
wäre hier eine substantielle Hilfe. Doch müssen wir sie erst begründen, um sie verstehen 
zu lernen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 37 

Verkörpertes Reden 

Wesentlich für die Bedeutungsrelationen ist, daß sie eine Beziehung zwischen dem Kör
perlichen, dem Emotionalen und dem Geistigen schaffen. Wer dies akzeptiert, wird es 
leicht haben, ihre Beziehung zu der 3 Welten Theorie und dem Debattentreiben herzu
stellen. Nun ist näher zu klären, was der Terminus Verkörperung bedeutet.2 

Verkörpert zu reden heißt, als Redner eine gute Beziehung zwischen seinem Kör
per, Gefühl und Geist während des eigenen Vortrags herzustellen. Damit wird es sehr 
wahrscheinlich, daß er auch verkörperte Argumente hervorbringt. Wie das gelingt, ist 
Bestandteil vieler Übungen, die im 5. Kapitel für ein Training konzeptualisiert beschrie
ben werden. Dort werden sie als Verwirklichung eines jeweils spezifischen Stufenargu
ments vorgestellt. Die Übungen beziehen sich auf die Wahrnehmung von Bauchatmung, 
Sprachrhythmus, Körperhaltung, Gestik und Mimik, um einige von ihnen zu nennen. 
Verkörpertes Reden kann man üben, indem man lernt, daß die Wahrnehmung des Kör
pergeschehens die Gestaltung und Ausführungskraft der Worte unterstützt. Das Trai
ning lehrt, wie ein Redner seinen Körper angenehm spüren kann, während er konzen
trierte Worte an seine Zuhörer richtet. Das beginnt u.a. mit der positiven Wahrnehmung 
des Raumes als Aufführungsort der Überzeugung. In ihm reagiert der Redner auf eige
ne Einfälle oder improvisiert auf die Einwürfe anderer. Es ist zudem eine mentale Leis
tung, in einem Vortrag ein Bild zu verkörpern, das sich in den Köpfen der Anwesenden 
festsetzt. Mit dem Bild wird die Rede zur wirksamen Grundlage des Verstehens. 

Entkörpert zu sprechen bedeutet, entweder die Kontrolle über den eigenen Körper zu 
verlieren oder ihn gar nicht erst wahrzunehmen. Das kann sich in vielerlei Unannehm
lichkeiten auswirken: z.B. in einem hohen Sprechtempo, einem vorwurfsvollen Sprech
ton, einer abstrakten Sprache oder einer gekünstelten Gestik. Stilvoll elegante Reden da
gegen sind verkörpert. Sie verbinden die Schönheit ihres Erlebens mit leichter Ruhe. Der 
Zuhörer kann sich in ihnen auf die Aussagen einstellen, die dem Sprecher wichtig sind. 
Dieser behält die Kontrolle über das, was er sagen möchte, während der interne Verar
beitungsprozeß beim Zuhörer für die Aufnahme neuer Informationen gesichert bleibt. 

Man kann dieser Behauptung freilich widersprechen: »Dir ist doch sicherlich be
wußt, daß zu einem guten Spiel unterschiedliche Figuren gehören. Und die haben alle 
ihre verschiedenen Eigenschaften. Und jeder Redner möchte doch auf seine Weise die 
Trompete von Jericho sein.« Dreimal »Ja« ist meine Antwort. Doch halte ich entgegen, 
daß trotz aller Individualität der menschlichen Natur ein Kontrollverlust selten begrüßt 
wird. Wer sagt schon gerne: »Heute ist nicht mein Tag«, wenn er neben sich steht? Ich 
gehe sogar noch weiter: Verkörperte Redner tragen langfristig mehr Lernpotential in 
sich, weil ihre Worte Energieträger sind, die entwicklungsfördernd auf sie zurückwir
ken; auch wenn sie die Debatte verlieren. 

2 »Verkörpern« ist die zweite entwicklungsförderliche Bedeutungsrelation im Handlungstypus 
»Sprechhandeln« des Übergangskreises. Ich werde in Kap. 3.1 Abschn. »Stufenstruktur und ihre 
Kontextualisierung« erläutern, wie sie im Handlungstypus »Argumentieren« als Spezifikation des 
Sprechhandelns verwirklicht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

2.2 Die Suche nach einer besseren Welt 

Der Kritische Rationalismus sieht den Wandel des Lebens evolutionär, insbesondere im 
Hinblick auf die Gattung Mensch, darin begründet, daß Lernprozesse einem beständi
gen Wechsel von Versuch und Irrtum unterliegen. Mit dieser Sichtweise nähert er sich 
dem Debattieren an, für das die Welt in einen Kosmos von Fragen zerfällt und Irrtümer 
ganz selbstverständlich sind. Deshalb wird nach besseren Argumenten gesucht, ohne 
daß der Sport die Welt mit Antworten beruhigen will. 

Und Redner professionalisieren sich dort, indem sie Irrtümer eingestehen und nach 
besseren Argumenten suchen. Auch der Kritische Rationalismus nähert sich dem Über
gangskreis, indem er ihn fragt, wie er seine Behauptung, Entwicklung verlaufe über Stu
fen, logisch begründet, und ihn herausfordert, seine Theorie zu falsifizieren. 

Evolution 

Karl Popper hat sich einer evolutionären Erkenntnistheorie3 die Frage gestellt, ob und 
auf welche Weise Lebewesen Geist entwickeln. Er schreibt dazu grundsätzlich: 

»Ich vermute, daß das Leben und auch später der Geist in einem Universum entstan
den sind oder sich entwickelt haben, das bis zu einer gewissen Zeit ohne Leben und 
ohne Geist war. Leben oder lebende Materie ist irgendwie aus nicht lebender Materie 
hervorgegangen und es scheint nicht ganz unmöglich, daß wir eines Tages wissen wer
den, wie das geschehen ist. Was die Entstehung des Geistes angeht, so sehen die Dinge 
viel schwieriger aus« (GW 11: 452–453). 

Der Evolutionstheoretiker führt die Anpassung von Organismen an ihre Umwelt auf ih
re Wahrnehmungsfähigkeit zurück, mit der die Lebewesen grundsätzlich auf ihre Um
welt reagieren können. Die Anpassung selbst erfolgt nicht nur, um zu überleben4, son

3 G. Vollmer (1995) möchte sie eher als »evolutionäre Wissenschaftstheorie« verstanden wissen und 
von der »evolutionären Erkenntnistheorie« im Sinne von K. Lorenz abgrenzen (134, 136ff.). Er be
gründet dies mit der lebensphilosophischen Ausrichtung Poppers, die nicht dem Schwerpunkt der 
primär biologischen Sichtweise von Lorenz entspreche. Ich ordne Poppers Überlegungen dennoch 
der »Evolutionären Erkenntnistheorie« zu, weil ich im vierten Kapitel darlegen werde, daß eine 
lebensphilosophische Interpretation biologischer Befunde die Entwicklung der Stufenargumente 
sichtbar macht und mir der Begriff »Evolutionäre Wissenschaftstheorie« den biologischen Aus
gangspunkt Poppers zu wenig wiedergibt. Popper und Lorenz, die seit ihrer Kindheit befreundet 
waren, akzeptierten gemeinsame Kernaussagen. Vgl. Popper/Lorenz/Kreuzer (1985a) in den »Al
tenberger Gesprächen« sowie die audiovisuelle Dokumentation dieser Tagung (https://www.yout 
ube.com/watch?v=4wo-jMajhUw). 

4 Der Drang zu überleben wird wahrscheinlich weitgehend von älteren Hirnstrukturen im Hippo
campus und Thalamus unterhalb des Neocortex gesteuert. Diese Strukturen finden sich bereits 
bei Reptilien, die lange vor der Entstehung von Säugetieren und Menschen existierten. Spätes
tens mit der Ausbildung des Neocortex sind Menschen in der Lage, durch kognitive Leistungen die 
Bedeutung von Dingen zu erkennen, um ihre Lebensbedingungen bewußt und gezielt zu verbes
sern. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=4wo-jMajhUw
https://www.youtube.com/watch?v=4wo-jMajhUw
https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=4wo-jMajhUw
https://www.youtube.com/watch?v=4wo-jMajhUw


2. ANNÄHERUNGEN 39 

dern auch um Bedingungen für sie zu verbessern.5 Das meint Popper (1995) mit der »Su
che nach einer besseren Welt« von Organismen. Diese Auffassung steht nicht im Wider
spruch zu der von Glaubrecht (2019), für den Evolution ein »sich selbst organisierender« 
und ein »zufällig auf einmalige Weise so und nicht anders ablaufender Naturprozeß« 
(65) ist. Evolution ist per se »kein Norm legitimierender Prozeß«, wie der Biologe Eckard 
Voland (2013: 225) hervorhebt. 

Das Verhalten der Organismen wird durch ein mehr oder minder stark ausgeprägtes 
Bewußtsein gesteuert.6 Es zeigt sich in komplexen Handlungen, die kontrolliert werden 
müssen, und entsteht aus einer m.E. noch unfokussierten Selbstwahrnehmung7, für die 
wir eine Anlage zuerst bei den Menschenaffen (Hominiden) finden können, deren erstes 
Auftreten im Miozän vor ca. 20 Millionen Jahren vermutet wird. Der Mensch selbst ist 
zeitlich gesehen ein Newcomer. Würde man ein Buch über den Verlauf der Evolution mit 
1000 Seiten schreiben, kämen der Gattung homo die letzten vier Zeilen zu. Diese sind 
umgerechnet immerhin noch etwa rund zwei Millionen Jahre, in denen sich sein Gehirn 
bis zu dem des homo sapiens ausformte8. Nach aktuellen Erkenntnissen nehmen wir an, 

5 Auch A. Koestler (1978) betont die Rolle des aktiven Organismus und stimmt mit den Anhängern 
des Neodarwinismus überein: »Der Schöpfer war seit den Anfängen des Lebens jeder einzelne 
Organismus, der bemüht und bestrebt war, das Beste aus seinen begrenzten Möglichkeiten her
auszuholen, und die Gesamtsumme dieser Ontogenesen widerspiegelt das tätige Streben der le
benden Substanz, das evolutionäre Potential des Planeten möglichst weitgehend auszuschöpfen« 
(249). 

6 Koestler (1978) zitiert zustimmend die Kritik von L. von Bertalanffy, der er in Abwendung von ei
nem passiven Darwinismus schreibt: »Nach meiner Auffassung gibt es jedoch nicht den Funken 
eines wissenschaftlichen Beweises dafür, daß Evolution im Sinne einer Progression von einfache
ren zu komplizierteren Organismen irgendetwas mit zunehmender Anpassung, mit Selektions
vorteil oder mit der Produktion einer größeren Nachkommenschaft zu tun hat […] Eine Amöbe, 
ein Wurm, ein Insekt oder ein nichtplazentales Säugetier ist ebenso gut angepaßt wie ein Pla
zentalier; wären sie das nicht, so wären sie schon längst ausgestorben« (202–203). Koestler führt 
ebenfalls den Biologen W. H. Thorpe auf, der hervorhob: »Alles Beweismaterial deutet daraufhin, 
daß das Bewußtsein auf den unteren Sprossen der Evolutionsleiter – wenn es dort überhaupt exis
tiert – von sehr allgemeiner Art, das heißt sozusagen unstrukturiert sein muß; und daß mit der 
Entwicklung von zielgerichteten Verhaltensweisen und intensivierter Aufmerksamkeit das erwar
tungsvolle Bewußtsein ständig lebhafter und präziser wird« (268–269). Erwähnen wir noch H. v. 
Ditfurth (1990a), der über die Fähigkeit, unser Bewußtsein umfassender zu erkennen, schreibt: 
»Wir wissen nicht, was ›Bewußtsein‹ ist. Uns fehlt, naturgemäß, die nächsthöhere Ebene, von der 
aus wir auf das Phänomen hinabblicken können, um es zu begreifen« (321). 

7 Die Fähigkeit zur Selbstwahrnehmung wird von Popper als ein Wunder betrachtet und ist für ihn 
evolutionär die Grundlage für die Entstehung der Welt 3. Die Selbstwahrnehmung ist eine geis
tige Tätigkeit, die vor allem reflexiver Natur ist, da sich der Mensch mit ihr auf Zusammenhänge 
unterschiedlichster Art bezieht. Diese Zusammenhänge sind u.a. argumentativer Art und werden 
z.B. in Büchern, Symphonien, aber auch in abstrakten Plänen wie z.B. für den Bau eines Hauses 
konzeptualisiert. Auch wenn kein Säugetier außer dem Menschen argumentieren kann, so hat es 
doch Bewußtsein. 

8 Vgl. Wilson/Lumsden (1984: 34). Der spanisch-amerikanische Biologe und Philosoph F. J. Ayala 
(2013) führt aus: »Das Gehirn ist das komplexeste und herausragendste Organ des Menschen. Es 
besteht aus 30 Milliarden Nervenzellen oder Neuronen, die durch zwei Typen von Ausläufern – 
Axone und Dendriten – jeweils mit vielen anderen verknüpft sind. Aus evolutionsbiologischer 
Sicht ist das Gehirn der Tiere eine bedeutende biologische Anpassung: Es ermöglicht dem Orga

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

daß er schon vor 300 000 Jahren9 existierte. Damals waren es vermutlich Fragmente des 
Erlebens eines noch diffus wahrgenommenen Selbst, mit dem wir das erlebten, was wir 
heute beispielsweise mit Worten wie Kälte, Hunger, Schmerz oder Glück bezeichnen. 

Popper meint, daß offene Verhaltensprogramme der Lebewesen die Anfänge ihres 
Bewußtseins gebildet haben können; selbst wenn bei diesen offenen Programmen »viel
leicht die Wahrscheinlichkeit […] festgelegt ist, den einen oder anderen Weg zu wählen« 
(454). Für ihre Entwicklungen, so Popper weiter, »müssen wir annehmen« (455), sind 
komplexe und sich verändernde Umweltsituationen notwendig. Diese wirkten auf die 
Organismen durch ihren Druck, sich anzupassen im Rahmen einer natürlichen Selek
tion. Doch »haben wir nicht die geringste Vorstellung davon, auf welcher evolutionären 
Ebene der Verstand entstanden ist« (453). 

Bewußtsein entsteht also vor allem durch die Fähigkeit, Erfahrungen zu sammeln 
und auf sie zu reagieren. Diese basalen Lebensvorgänge werden von einer zentralen Ein
stellung gesteuert, die Popper Erwartung nennt. Sie ist ein Dreh- und Angelpunkt sei
nes evolutionären Denkens. Denn die Überlegung, daß wir im Grunde nichts wissen und 
ständig Hypothesen bilden, durchzieht sein gesamtes wissenschaftstheoretisches Werk. 
Noch in seinem zehnten Lebensjahrzehnt lesen wir von ihm: 

»Was die Evolution des Bewußtseins anbetrifft, so ist unser Unwissen ungeheuer groß. 
Doch wir dürfen annehmen, daß das Bewußtsein ein Bedürfnis erfüllte. Seine funk
tionalen Anfänge liegen wahrscheinlich nicht sehr weit weg vom Beginn des Lebens. 
Denn am Beginn stand, wie ich vermute, das Auftreten von (unbewußten) Erwartun
gen. Erwartungen sind in den einfachsten Organismen eingebaut, die wir kennen: Sie 
passen sich an, sie stellen sich auf bevorstehende Ereignisse ein. Das sind die Prozesse, die 
wir ›Erwartungen‹ nennen. Und das ist der Beginn von. Wissen. Es ist wichtig, daß wir 
von einem biologischen Standpunkt vereinfachen können: Wissen=Erwartung« (Pop
per 1991: 226).10 

Die Hypothesenbildung von Organismen ist eine grundsätzlich lebenserhaltende Kraft. 
Sie ist eine kreative Tätigkeit, mit der Lebewesen eine geeignete Nische suchen, um von 
dort »zu lernen, deren neue Möglichkeiten auszuschöpfen« (Niemann 2018c: 365–366). 
Niemann (2018c) zitiert Popper, daß er »mehr oder weniger Anpassung und Wissen 
gleichsetze« (366). Die aktive Suchbewegung der Organismen nach einer Nische ist ein 
Vorgang der Anpassung an ihre Umwelt, in dem Erwartungen durch Versuche bestätigt 

nismus die Aufnahme und Verarbeitung von Informationen über Umweltbedingungen, auf die er 
sich dann einstellen kann (77). Dennoch ist der Bemerkung von Junker (2006) zuzustimmen: »Un
erläßlich für das Überleben eines Organismus ist ein Gehirn jedenfalls nicht. Einzeller, Pflanzen 
und niedere Tiere kommen auch sehr gut ohne es aus« (53). 

9 Bisherige fossile Funde hatten die Existenz des homo sapiens auf 100 bis 200 Tausend Jahre da
tiert. Vgl. Junker/Paul (1973: 203) und Wilson/Lumsden (1984: 34). 

10 Vgl Popper (GW 13: 417). Die Richtung dieser Überlegungen bestätigt der Evolutionsbiologe Tomer 
J. Czaczkes (2003), indem er schreibt: »Jede Ameise oder Biene, jeder Käfer in unserer Umwelt ist 
eine komplexe Ansammlung von Erinnerungen und Erwartungen, möglicherweise mit einem Be
wusstsein« (19). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 41 

und Irrtümer korrigiert werden. Beide sind als Lernerfahrungen zu verstehen, weil sich 
mit ihnen Wissen der Lebewesen vermehrt.11 

Dieses Lernen führt zur Ausbildung von Organen, in deren Beschaffenheit und Fä
higkeiten sich das erworbene Wissen materialisiert und damit verkörpert, das die Or
ganismen im Verlauf ihrer Evolution erworben haben, und sich langsam zu vergeistigen 
beginnt. Menschen verfügen über ausgesprochen viel angeborenes Wissen12, das sie vor 
allem mit ihren Sinnesorganen erworben haben. Wir verfügen über die Fähigkeit zu se
hen und zu sprechen, bevor wir anfangen, sie zu üben. Beide Kompetenzen sind Einstel
lungen, die sich in unserer Evolutionsgeschichte herausgebildet haben. Sie waren einst 
und sind bis heute Erwartungshaltungen, mit denen wir dem Leben besser begegnen 
können.13 So geht ein Kind ganz selbstverständlich von der Elternliebe aus, wenn es in 
die Welt hineingeboren wird. 

Dennoch sollte dies nicht zur Annahme verleiten, daß Wahrnehmbares per se wahr 
ist. Popper (1985b) verweist immer wieder darauf: »Wir alle wissen nichts oder fast 
nichts. Das ist, wie ich vermute, eine Grundtatsache unseres Lebens. Wir wissen nichts, 
wir können nur vermuten: Wir raten« (114). – Die Bildung von Theorien als Ausdruck 
des menschlichen Strebens nach Erkenntnis ist »homolog« (GW 13: 417) zu der Bildung 
von Organen, die für Lebewesen Träger von Erwartungen an ihre Umwelt sind. Dieser 
Einsicht folgt auch der Physiker und Philosoph Gerhard Vollmer (2002). Er verwendet 
Einstellungen zum Aufbau eines hypothetischen Realismus und nimmt genauso wie 
Karl Popper an, daß die Instrumente unserer Erkenntnis »ein Ergebnis der Evolution« (102) 
sind, die unsere fortwährende Existenz erlauben: »Die subjektiven Erkenntnisstrukturen 
[…] stimmen mit den realen Strukturen (teilweise) überein, weil nur eine solche Übereinstimmung 
das Überleben ermöglichte« (102),14 schreibt Vollmer. Er folgert daraus: »Danach haben alle 
Aussagen über die Welt Hypothesen-Charakter« (35). Der Schriftsteller Jürgen August 
Alt (1992) wendet dies pragmatisch und gibt die persönlich formulierte Empfehlung: 

»Weil jede Erfahrung mit unterschiedlichen Theorien verträglich ist, solltest Du – inso
fern Du an Erkenntnisfortschritten interessiert bist – keine Erfahrungen heranziehen, 
um Deine Hypothesen zu bestätigen oder zu begründen […] Verwende Erfahrungen 
vor allem im Kontext kritischer Prüfungen!« (115). 

Der österreichische Zoologe Rubert Riedl geht davon aus, daß zur Sicherung der eige
nen Existenz die Aufgabe von zweifelhaften Annahmen über das Leben gegenüber star
ren Dogmen zu priorisieren ist. Riedl führt dafür einen evolutionären Grund an und 
schreibt: »Das Bewusstsein ist sicher durch den enormen Überlebensvorteil entstanden, 

11 In Erweiterung dieser Betrachtung kann mit den Biologen E. und R. Voland (2014) festgehalten 
werden: »Evolutionär ist die Verhaltenssteuerung […] dazu eingerichtet, ein Verhalten an den Tag 
zu legen, mit dem letztlich auch Gewinnaussichten hinsichtlich einer vorteilhaften Lösung der bio
logischen Grundprobleme von Selbsterhaltung und Fortpflanzung verbunden sind […]« (197). 

12 Vgl. Popper (GW 13): »Ich meine, daß, sagen wir, 99 % des Wissens aller Organismen angeboren 
und in unsere biochemische Konstitution eingebaut sein dürfte« (416). 

13 Wahrscheinlich verdanken wir die Fähigkeit zu sprechen dem Zufall einer Mutation, die in der So
zialgeschichte des Menschen erfolgreich war. 

14 Im Original ebenfalls kursiv gesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

durch die Fähigkeit, die Hypothese anstatt seiner selbst sterben zu lassen.«15 Bewußtsein 
ist also eine Form des Geistes, auch wenn wir »die Naturerfahrung aus erster Hand gar 
nicht mehr kennen«, schreibt der Anthropologe Arnold Gehlen (1964: 117). 

Gerhard Vollmer (1995) weist für den allgemeinen Kontext evolutionstheoretischer 
Überlegungen darauf hin, daß es »unbedingt erforderlich [ist], in jedem Falle ganz klar
zumachen, über welche Art von Evolution man gerade spricht« (85). Für Karl Popper, aus 
dessen Werk ich viele Anleihen entnahm, sind es vor allem die lebenspraktischen Auf
fassungen, mit denen er die »Suche nach einer besseren Welt« charakterisiert. Deshalb 
grenzt er sich von einem »passiven Darwinismus« (GW 11: 493) ab, in dem die Anpassung 
eines Organismus ein dominierendes Element ist. Für ihn hingegen »rührt die Kreati
vität der evolutionären Prozesse von der Aktivität der lebenden Organismen her« (Nie
mann 2018c: 362–363) und Niemann betrachtet es als Poppers 

»Verdienst […] gezeigt zu haben, dass Eigenarten, Vorlieben und Aktivitäten der indi
viduellen Organismen nicht Nebeneffekte, sondern die wichtigsten Faktoren der Evolu
tion sind; von ihnen hängt die Richtung der Evolution weitgehend und ihre Kreativität 
ausschließlich ab« (363). 

Die Bereitschaft von Lebensformen, sich zu verändern, ist ausgestattet mit einem be
wegten Geist, der sich seine Umgebung sucht. Gerade das kennzeichnet einen neuen, 
aktiven Darwinismus: 

»So komme ich zu meiner These, daß Geist, beim Menschen und schon vor den Men

schen, eine sehr aktive Rolle in der Evolution spielt und insbesondere in seiner eigenen 
Evolution. Wir sind großenteils die aktiven Schöpfer unserer selbst; und es ist unser 
Geist, der im wesentlichen unsere Stellung in der Natur bestimmt« (GW 11: 499). 

Popper ist sich des vagen Charakters seiner Überlegungen bewußt, weil sie nicht wissen
schaftlich überprüft werden können, und beteuert: »Ich kann gar nicht oft genug beto
nen, daß meine Hypothese keine wissenschaftliche Vermutung ist: Weil sie nicht geprüft 
werden kann, sollte sie als eine metaphysische Vermutung bezeichnet werden« (498). 

An dieser Stelle ist ein Exkurs über die Natur des Menschen anzutreten, der aller
dings auch im Bereich der Metaphysik bleibt. Denn über das, was der Mensch ist, kann 
man endlos streiten. Die folgenden Überlegungen bereiten jedoch das dritte Kapitel vor, 
denn wir werden Stufenargumente herausarbeiten, die sich aus meinem Übergangs
kreis konstituieren. Hier wird nämlich die Natur des Menschen mit einem starken Ent
wicklungswunsch charakterisiert. Das Modell arbeitet mit Zentrierungen, die entwick

15 https://de.wikipedia.org/wiki/Evolution%C3%A4re_Erkenntnistheorie; aufgerufen am 
11.12.2022. Ebenfalls auf den Aspekt des Überlebens eingehend, schreibt der Philosoph und 
Logiker G. Günther (1978): »Bewußtsein hat eine Aufgabe, […], die notwendig ist, um Systeme von 
hoher und höchster Komplexität wenigstens eine Zeit lang im Equilibrium zu erhalten und ihrer 
Spezies eine Zukunft und weitere Entwicklungsmöglichkeiten zu sichern« (176). Und nicht zuletzt 
weist auch der amerikanische Biologe E. O. Wilson (1980) auf die funktionale Verschränktheit von 
Bewußtsein und der Kontinuität unserer Existenz hin: »Der menschliche Geist ist ein Mittel des 
Überlebens und der Reproduktion […]« (10). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Evolution%C3%A4re_Erkenntnistheorie
https://de.wikipedia.org/wiki/Evolution%C3%A4re_Erkenntnistheorie
https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Evolution%C3%A4re_Erkenntnistheorie
https://de.wikipedia.org/wiki/Evolution%C3%A4re_Erkenntnistheorie


2. ANNÄHERUNGEN 43 

lungsförderlich sind, benennt aber auch solche, die hemmend wirken.16 All das wider
spricht den Überlegungen Poppers nicht. Doch ist zu vermerken, daß er sich mit sol
chen aus der Anthropologie des Menschen stammenden Fragen nicht beschäftigen woll
te. Doch hat sich Hans-Joachim Niemann (2018b) mit der Ethik menschlichen Verhal
tens ausführlich auseinandergesetzt. Dieser betrachtet die von Popper vertretene Ethik 
im Kritischen Rationalismus »nicht augenfällig« (554) treffend, obwohl sie nach seiner 
Angabe in zirka siebzig Arbeiten Poppers (572) vorliegt. Niemann hat Poppers Ethik und 
Moral in zwei Monographien (1999, 2008) und in verschiedenen Aufsätzen17 herausgear
beitet. Dort wird, soweit ich sehe, einerseits die Alltagspragmatik rationalen und kom
promißbereiten Handelns verhandelt, andererseits der theoretische Diskurs, der Richt
linien für Politik und Wissenschaft gibt. Niemann entwirft darüber hinaus eine Strategie 
der Problemlösung in zehn Schritten (2018b: 563), die er für alle Bereiche des Denkens 
und Handelns geltend macht. Die kleine Fibel verweist darauf, daß moralische Werte, 
evolutionär gesehen, dem Menschen helfen, besser zu leben. Wir erfahren dort, daß mo
ralische Zwistigkeiten sich leichter lösen lassen, wenn zuvor die mit ihnen verbundenen 
Sachprobleme beendet wurden. Eine ganze Reihe plausibler Anwendungsinterventionen 
wird hierfür vorgestellt. Sie zielt darauf ab, die sachlichen Folgen einer Handlung deut
lich zu machen und nicht deren moralischen Werte. Für die Auflistung der Handlungs
regeln werden insgesamt zehn unterschiedliche Beispiele gewählt und schließen erfreu
licherweise Krieg, Terror und Verbrechen nicht aus. Doch auch Niemann spekuliert über 
die Natur des Menschen nicht. Vielleicht verbietet das die Natur des Kritischen Rationa
lismus, weil man jede Vermutung über sie nicht logisch begründen kann. Die praktische 
Lebensweise sagt uns eher, was wir vernünftigerweise zu tun haben, und nicht, wie wir 
sind. 

Trotz alledem halte ich es für nützlich, sich der Frage nach der Natur des Menschen 
zuzuwenden. Anlässe, dem vermeintlichen Janus-Gesicht des Menschen näher in die Au
gen zu schauen, gibt es genügend: »Ausgangspunkt ist die Ambivalenz menschlichen 
Handelns«, wie der Theologe Stephan Ernst (2023: 192) schreibt. Menschen führen bei
spielsweise Krieg, schließen Frieden, zerstören Natur und möchten sie gestalten, sie 
stehlen und geben, lieben und hassen. Schon bei diesen Kontrasten im Tun des homo sa
piens kann man rätseln, ob der Mensch gut oder böse ist. Der Zoologe Konrad Lorenz hat 
für die zwei Seiten des homo sapiens ein Bild entworfen: »Da sitzen wir nun, in der Hand 
die Atombombe und im Herzen die Instinkte unserer steinzeitlichen Vorfahren« (zit.n. 
Ditfurth 1987). Gesellen wir ein Bonmot des Philosophen Friedrich Nietzsche (2005) aus 
der Vorrede seines Zarathustras hinzu: 

»Der Mensch ist ein Seil, geknüpft zwischen Tier und Übermensch – ein Seil über ei
nem Abgrunde. Ein gefährliches Hinüber, ein gefährliches Auf-dem-Wege, ein gefähr
liches Zurückblicken, ein gefährliches Schaudern und Stehenbleiben. Was gross ist am 
Menschen, das ist, dass er eine Brücke und kein Zweck ist: was geliebt werden kann am 
Menschen, das ist, dass er ein Übergang und ein Untergang ist«. 

16 Vgl. Abschn. »Zentrierungen« im 1. Kap. 
17 Z. B. Niemann (sehr ausführlich in 2018b; aber auch 2021g und 2021 h). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

Der Biologe Edward O. Wilson (2013) bemerkt: »Wir nahmen einfach, was wir bekamen, 
vermehrten uns weiter und konsumierten in blindem Gehorsam gegenüber den Instink
ten, die wir von unseren niederen, unter brutaleren Zwängen lebenden altsteinzeitlichen 
Vorfahren geerbt hatten« (98). In gleicher Weise denkt aber auch der Biologe Ludwig von 
Bertalanffy, den ich ausführlich nach dem Schriftsteller Arthur Koestler (1978) zitieren 
möchte: 

»Was man allgemein als menschlichen Fortschritt bezeichnet, ist eine rein intellektu
elle Angelegenheit. Im moralischen Bereich dagegen zeichnet sich keine besondere 
Entwicklung ab. Es erscheint zumindest zweifelhaft, ob die Methoden der modernen 
Kriegsführung den großen Steinen vorzuziehen sind, mit denen der Neandertaler sei
nem mißliebigen Nachbarn den Schädel einschlug. Es läßt sich nicht leugnen, daß der 
moralische Standard von Laotse und Buddha dem unsrigen keinesfalls unterlegen war. 
Der menschliche Cortex enthält etwa zehn Milliarden Neuronen, die den Fortschritt 
von der Steinaxt zum Flugzeug und zur Atombombe von der primitiven Mythologie 
bis zur Quantentheorie ermöglicht haben. Im Bereich unserer Instinkte gibt es aber 
keine vergleichbare Entwicklung, die den Menschen zu einer moralischen Besserung 
antriebe. Aus diesem Grund haben sich auch die Moralpredigten, die durch die Jahr
hunderte hindurch der Menschheit von Religionsgründern und edlen Führern vorge
setzt wurden, als bemerkenswert unwirksam erwiesen« (17). 

Hören wir Wilson (2013) fragen: »Ist der Mensch von Natur aus gut, wird aber von der 
Macht des Bösen verdorben? Oder ist er vielmehr von Natur aus verschlagen und nur 
durch die Macht des Guten zu retten?« (289). Und lesen wir gleich seine Antwort: 

»Beides trifft zu. Und wenn wir nicht unsere Gene verändern, wird es auch immer dabei 
bleiben; denn das menschliche Dilemma wurde in unserer Evolution festgelegt und 
ist mithin ein unveränderlicher Teil der menschlichen Natur. Der Mensch und seine 
sozialen Ordnungen sind von Grund aus unvollkommen – zum Glück.« 

Wilson begründet seine Ansicht mit der Unvollkommenheit der Menschen, die aber not
wendig ist, in seiner ständig sich Wandel befindlichen Welt flexibel reagieren zu können 
und damit zu überleben. Er führt weiter aus: 

»Das Dilemma zwischen Gut und Böse beruht auf der Multilevel-Selektion, bei der 
Individualselektion und Gruppenselektion gleichzeitig, aber großteils in entgegenge
setzter Richtung auf das Individuum einwirken. Zur Individualselektion kommt es im 
Überlebens- und Fortpflanzungskampf zwischen den Mitgliedern derselben Gruppe. 
Sie formt bei jedem Mitglied Instinkte heraus, die gegenüber anderen Mitgliedern 
grundlegend egoistisch sind. Die Gruppenselektion dagegen ergibt sich aus dem 
Wettkampf zwischen Gesellschaften, sowohl durch direkten Konflikt als auch durch 
verschieden hohe Kompetenz bei der Nutzung der Umwelt« (289). 

Während wir in der Zuordnung zu einer Gruppe, die wir stets suchen und brauchen, in
stinktiv altruistisch sind, begehen wir als Einzelwesen im Streben nach Status und Erfolg 
Handlungen, die wir als Sünde bezeichnen. Die Dimension dieses Aneinanderprallens 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 45 

von Selektion der Individuen und der Selektion von menschlichen Gruppen hat für die 
Zukunft existentielle Folgen. So schrieben Thomas Junker und Sabine Paul (1973) schon 
vor mehr als 50 Jahren: 

»Ob auch unsere eigene Art, homo sapiens, in naher Zukunft aussterben wird und dem

zufolge das zumindest auf unserem Planeten wohl einmalige Naturexperiment einer 
vernunftbegabten Tierart scheitert, ist noch nicht entschieden« (202). 

Wilson (2013) betont: »Das Entstehen der modernen Menschheit war ein reiner Zufall 
– für unsere Art eine Zeit lang ein Glücksfall, für die meisten anderen Lebensformen 
aber ein einziges Unglück« (66). In ähnlicher Weise charakterisiert der Zoologe Matthias 
Glaubrecht (2019) die Menschen: 

»Wir sind eine von Millionen von Tierarten, an sich unbedeutend und unerheblich, we
der Ziel noch Zweck der Evolution; eine arrivierte Affenart, […], deren Ahnen mehr als 
Glück hatten, überhaupt zu überleben. Keineswegs lief vom Tier alles auf den Men

schen hinaus« (69). 

Die anfangs dieses Exkurses gestellte Frage nach der Natur des Menschen beantwortet 
Wilson zusammengefaßt mit folgenden Worten: 

»Kurz gesagt, die Natur des Menschen ist ein endemisches Getümmel, das in den Evo
lutionsprozessen wurzelt, aus denen wir hervorgegangen sind. In unserer Natur exis
tiert das Schlimmste neben dem Besten, und das wird immer so bleiben. Wollten wir 
es entwirren (wenn das überhaupt möglich wäre), so wären wir keine Menschen mehr« 
(74). 

Ebenso pointiert vertritt Arthur Koestler (1978) unmißverständlich die Auffassung, der 
Mensch sei ein »Irrläufer der Evolution«. Er ist der Überzeugung, daß nach dem Abwurf 
der Atombombe in Hiroshima am 6. 8.1945 

»unsere Spezies […] die diabolische Fähigkeit besitzt, sich selbst zu vernichten, und 
nach ihrer bisherigen Geschichte zu urteilen, alle Aussichten bestehen, daß sie diese 
Fähigkeit bei einer der vielen Krisen in nicht allzu ferner Zeit auch einsetzen wird. Das 
Ergebnis wäre die Verwandlung des Raumschiffs Erde in einen Fliegenden Holländer, 
der mit seiner toten Besatzung im Sternenmeer umhertreibt« (12).18 

Für Koestler ist der homo sapiens »kein vernünftiges Wesen […] – denn wenn er es wäre, 
hätte er aus seiner Geschichte keinen solchen Schlachthof gemacht«. Darüber hinaus 
sieht der Autor »auch keine Anzeichen dafür, daß er dabei ist, ein vernünftiges Wesen 
zu werden« (13). Denn 

18 Eine solche Auffassung findet sich auch im Epilog einer früheren Publikation von Koestler aus dem 
Jahre 1959 (S. 551–552). Sie läßt es fragwürdig erscheinen, daß der Begründer der Evolutionstheo
rie, C. Darwin (2002), das »moralische Gefühl« (161) als »vielleicht die beste und höchste Unter
scheidung zwischen dem Menschen und anderen Tieren« ansieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

»Indizien aus der bisherigen Menschheitsgeschichte und der modernen Gehirn
forschung deuten darauf hin, daß an irgendeinem Punkt des letzten explosiven 
Entwicklungsstadiums des Homo sapiens irgendetwas falsch gelaufen ist; daß es ei
nen Defekt in unserem angeborenen Rüstzeug – genauer gesagt, in den Schaltkreisen 
unseres Nervensystems – gibt, einen möglicherweise verhängnisvollen technischen 
Fehler, der für jenen paranoiden Zug verantwortlich ist, welcher unsere Geschichte 
durchzieht. Das ist die häßliche, aber plausible Hypothese, die bei jeder ernst zu 
nehmenden Untersuchung der Wissenschaft vom Menschen berücksichtigt werden 
muß« (14). 

Arthur Koestler entwickelt seine Argumentation weiter, indem er sich auf den ameri
kanischen Physiker und Neurophysiologen Paul Donald Mac-Lean stützt. Dessen Ent
wurf eines »triune brains« ist zwar wegen seiner Vereinfachung nicht unumstritten ge
blieben19, gleichwohl er durch den Wissenschaftler Carl Sagan recht populär wurde. Die 
Auffassung besagt, daß das Gehirn des homo sapiens aus drei Anteilen besteht: einem 
Reptiliengehirn, einem Säugetiergehirn und dem Neocortex, dessen Entwicklung in der 
Phylogenese an Geschwindigkeit und Größenzuwachs ein Alleinstellungsmerkmal ist, 
allerdings mit gravierenden Folgen. Koestler weiter: 

»So ließ das explosive Gehirnwachstum eine geistig unausgeglichene Spezies entste
hen, bei der sich altes Gehirn und neues Gehirn, Gefühl und Intellekt, Glaube und Ver
nunft in den Haaren liegen. Auf der einen Seite der blasse Abdruck rationalen Denkens, 
eine an einem dünnen, allzu leicht reißenden Faden hängende Logik; auf der anderen 
Seite das angeborene Ungestüm leidenschaftlich vertretener irrationaler Glaubenssät
ze, das sich in den Massenmorden der Vergangenheit und der Gegenwart austobt« (20). 

Es hätte auch anders kommen können. Dann hätte sich die Evolution »nicht damit »zu
frieden [gegeben], der alten Struktur einfach eine neue, differenziertere Struktur auf
zupfropfen, ohne Funktionsüberschneidungen zu verhindern und ohne das neue Gehirn 
mit eindeutigen Kontrollbefugnissen über das alte auszustatten« (20), begründet Koest
ler weiter. 

Diese Argumentationslinie Koestlers erklärt rückblickend viele meiner beruflichen 
Erfahrungen als Körperpsychotherapeut. Es scheint dem homo sapiens eine grundsätz
liche Limitierung innezuwohnen, beständig vernünftig sein zu können. Das betrifft auch 
die für sein Überleben erforderliche Entscheidungsfähigkeit. Und wenn das stimmen 
würde, dann könnte, so Koestler (1965), »vielleicht« die »Notwendigkeit, sich mit dem 
Gedanken an sein mögliches Aussterben auszusöhnen, […] im Menschen eine neue De
mut wecken« (427). Mit ihr könnte es der homo sapiens dann aufgeben, »sich als Krone 
der Schöpfung zu betrachten«. Koestler erinnert an die Einsicht des Philosophen Arthur 
Schopenhauers, der sich selbst als »vergängliches Blatt an einem unvergänglichen Baum 
betrachtete« und sieht die Tatsache, daß die Blätter eines Baumes, die im Frühjahr sprie
ßen und im Herbst von den Winden davongetragen werden, als Gleichnis nicht nur für 
Individuen, sondern für die Menschheit an sich. Doch trotz dieser sehr nüchternen und 
vielleicht auch bedrohlichen Einschätzung trägt Koestler (1978) auch Zuversicht in sich. 

19 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Triune_Brain; aufgerufen am 2.12.2023. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Triune_Brain
https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Triune_Brain


2. ANNÄHERUNGEN 47 

Als Autor fühlt er sich gegenüber seinen Lesern verantwortlich und zeigt ihnen eine Per
spektivität auf: 

»Es scheint keine unmögliche Aufgabe, diese pathogenen Erscheinungen zu neutra
lisieren. Gegen gewisse Arten schizophrener und manisch-depressiver Psychosen hat 
die Medizin Mittel gefunden. Es ist nicht mehr utopisch zu glauben, daß sie auch eine 
Kombination hilfreicher Enzyme entdecken wird, die dem Neocortex ein Veto gegen 
die Torheiten des archaischen Hirns ermöglichen, den krassen Fehler der Evolution kor
rigieren, die Emotionen mit der Vernunft in Einklang bringen und den Übergang zum 
Menschen einleiten könnte« (31). 

Eine solche Überlegung scheint mit der optimistischen Sicht von Karl Popper, Konrad 
Lorenz (1985a) und Hans-Joachim Niemann (2021e: 329–360) übereinzustimmen. Die
se Autoren nämlich betonen zum einen die historisch unzweifelhafte Verbesserung der 
Lebensbedingungen und verorten die Zukunft der Menschen in einem perspektivischen 
Möglichkeitsraum. Darauf verweist letztlich auch Koestler, wenn er schreibt, daß wir es 
»doch immer noch mit Wahrscheinlichkeiten und nicht mit Gewissheiten zu tun haben« 
(13). Denn »Menschen sind moralische Wesen und stehen daher zu jeder Zeit vor der Fra
ge, wie sie ihr eigenes Handeln steuern und bewerten sollen«, wie die Theologin Sigrid 
Müller (2009: 55) hervorhebt. 

Die Thematisierung dieser Wahrscheinlichkeitsräume im evolutionären und lebens
weltlichen Praxisbezug der Gegenwart ist ein wichtiges Anliegen der Forschungsarbeiten 
von Niemann (2024). Er sieht den evolutionären Verlauf als einen Prozess des Entdeckens 
zunehmend geistig werdender Lebewesen, die auf der Suche nach ihren Nischen sind. 
In diesen Nischen können sie leichter mit anderen Lebewesen kooperieren. Die Neu
gestaltung der Welt durch alle Lebewesen hängt von ihrem Wissen ab, das sie sich in 
diesem Spiel erworben haben. Ihre Kompetenz ist maßgeblich für die Teilhabe an ihm. 
Entdeckt werden kann nur auf der Grundlage dessen, was sie vermögen zu tun. Je mehr 
wir wissen und können, desto mehr haben wir im Verlauf unserer eigenen individuellen 
Entwicklung schon entdeckt. Aus der Innenperspektive zeigt sich der Möglichkeitsraum 
nur durch die Welt 1 des Körperlichen begrenzt, solange wir in Welt 2 Freude daran ha
ben, ihn zu betreten. Aus der Außenperspektive von Welt 3 zeigt er sich begrenzt, denn 
das Entdeckte war als Möglichkeit immer schon vorhanden. Niemann schreibt für die 
Weiterentwicklung des Kritischen Rationalismus: 

»Im Mittelpunkt des neuen, positiven Darwinismus steht die Aneignung von neuem 
Wissen und Können, das die Verbreitung der Lebewesen und die Diversifikation ihrer 
Lebensweisen möglich macht. Der negative Darwinismus des Aussterbens der weni
ger Lebensfähigen spielt darin nur eine Nebenrolle; die Hauptrolle spielt die Variation 
der Gene, die keine zufällige ist, sondern eine gezielte Variation, die als systematische 
Neugier und Suche nach neuen Möglichkeitsräumen interpretiert werden kann. Mög

lichkeitsräume sind Lebensräume, noch öfter aber unterschiedliche Lebensweisen, die 
in unterschiedlichen Ketten von Wissen und Können entdeckt werden – ›entdeckt‹, 
nicht ›entwickelt‹« (32). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

Ich habe die Arbeiten von Arthur Koestler und Hans-Joachim Niemann aus zwei Gründen 
länger referiert: 

Zum einen, weil Koestler Überlegungen für meine in diesem Buch entwickelten Stu
fenargumente von Bedeutung sind. Denn ich konstruiere die Evolution nach den Zen
trierungen des Übergangskreises und beschreibe damit die Entwicklung des homo sa
piens. Diese Entwicklung wird stufenförmig modelliert und dadurch wird es möglich, 
hypothetische Strategien für das menschliche Handeln herauszuarbeiten. Diese Stra
tegien nenne ich Stufenargumente20 und als Denkfiguren verbinden sie, wie ich mei
ne, höhere mit tieferen Gehirnstrukturen. Nach meiner beruflichen Erfahrung sind zwei 
Drittel dieser Denkfiguren kindlicher Natur und nur ein Drittel steht für das vernünftige 
Denken Pate. Ich bin der Überzeugung, daß die Verwirklichung von Bedeutungsrelatio
nen die Entwicklungs- und Argumentationsfähigkeit eines Menschen aus dem folgen
den Grund deutlich verbessern kann: Sie verschränken die Sphären des Körperlichen, 
Emotionalen und Geistigen in der 3 Welten Theorie Poppers. Es ist nützlich, mit ihnen 
zu argumentieren.21 

Zum anderen verstehe ich den Begriff der Entwicklung als das beständige Nutzen 
von Möglichkeitsräumen im Sinne Niemanns zugunsten einer zielgerichteten Verände
rung. Die Möglichkeitsräume reflektieren den Charakter eines Werdens, das von Wissen 
und Kompetenz abhängig ist. Kein Mensch jedoch kann alle Möglichkeitsräume betre
ten, denn es verbleibt immer ein »ungelebtes Leben«, wie es der Arzt und Psychothera
peut Viktor von Weizsäcker (1950) in seinem »Gestaltkreis« formuliert: 

»Nun ist überhaupt das den Menschengeist am Leben Erstaunende weniger eine 
unverbrüchliche Gesetzmäßigkeit und der Bedrohung durch die Unsicherheit seiner 
Existenz. Verwundert sind wir vielmehr durch den unabsehbaren Reichtum seiner 
verschiedenen Möglichkeiten: die Fülle ungelebten Lebens übertrifft in unvorstellba
rem Maße das kleine Stück des wirklich Gelebten und Erlebten. Gäben wir uns außer 
dem Wirklichen auch allem dem hin, was möglich wäre, so würde das Leben wohl sich 
selbst zerstören. Diesmal erscheint also die Limitierung nicht als eine Folge des leider 
begrenzten Menschenverstandes, sondern als ein Gebot der Selbsterhaltung« (153).22 

Fazit des Exkurses: Aus evolutionärer Sicht hat die vermeintliche Natur des Menschen 
seit wenigen Jahrzehnten einen prekären Zustand hervorgebracht, der sein Überleben 
unwahrscheinlich macht. Aber das Entdecken und das Nutzen einer einzigen Möglich
keit, die Selbstvernichtung der Menschheit zu verhindern, begrenzt das Recht, für sie 
die Aussichtslosigkeit einer längeren Zukunft zu konstatieren. 

20 Hierzu ausführlich das 3. Kap. 
21 Sie füllen den neuen Krug, den ich zurückbringen wollte, um das Bild aus dem Vorwort aufzugrei

fen. 
22 Zum Begriff des »ungelebten Lebens« siehe auch die Ausführungen des Psychiaters und Psycho

therapeuten Albert Zacher (1984, 1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 49 

Wahrscheinlichkeiten 

Popper unterscheidet grundsätzlich zwischen subjektiven und objektiven Wahrschein
lichkeiten, wenn wir Aussagen auf ihre Richtigkeit bewerten. Die subjektiven Wahr
scheinlichkeiten sind abhängig von unserem Wissen wie beispielsweise über das 
Wetter in drei Wochen. Dieses ist ein Ereignis, das noch nicht eingetreten ist. Objek
tive Wahrscheinlichkeiten entstammen einem Wissen, bei dem wir auf ein künftiges 
Ereignis Einfluß nehmen können. Ein Beispiel hierfür ist, wenn wir sagen, daß das 
Normalgewicht eines Menschen auch von seiner Bewegungsaktivität abhängt. Die Un
terscheidung ist deshalb relevant, weil sie deutlich macht, ob und wie wir Einfluß auf 
die Zukunft haben. Diese ist für all das, was überhaupt geschehen kann, grundsätzlich 
offen und es gibt »Möglichkeitsräume«, wie wir von Niemann (2021b, 2024) hörten. Aber 
es gibt auch Wahrscheinlichkeiten, mit denen wir sie betreten werden können. 

Diese Wahrscheinlichkeiten existieren, ob wir von ihnen Kenntnis haben oder nicht. 
Und je nachdem, wie wir handeln, beeinflußen wir ihre Tendenz, sich zu verwirklichen. 
So verhalten sich die Menschen im sozialen Raum anhand der Möglichkeiten, die sie 
haben, wie die Elementarteilchen in ihren Bewegungen sich an den Möglichkeiten des 
Lichts orientieren. Das Verhalten beider hängt »von verschieden wahrscheinlichen Mög
lichkeiten ab. Sie sind reale Größen« (Niemann 2021e: 108). 

Für unsere Zusammenhänge ist dies wichtig, weil Menschen als Akteure sowohl den 
körperpsychotherapeutischen Raum des Übergangskreises betreten als auch kultivier
te Streitigkeiten in Debatten betreiben. Wir können uns fragen, ob die dort getroffenen 
Aussagen aus einem subjektiven oder einem Wissen stammen, denn wenn wir Antwor
ten hätten, könnten wir besser vorhersehen, ob Maßnahmen relevant sind, die zu einer 
effizienten Einflußnahme führen. 

Popper spricht von »Propensitäten« anstelle von Wahrscheinlichkeiten und meint 
damit die Tendenz zur Verwirklichung einer Sache, bei der im evolutionären Kontext 
die Neigungen und Präferenzen eines lebenden Organismus – nicht erst bei Menschen 
– eine zentrale Rolle spielen. Im Kontext einer allgemeinen Interpretation von Propen
sitäten schlägt er vor, 

»die objektive Wahrscheinlichkeit eines Einzelereignisses als Maß einer objektiven 
Propensität zu interpretieren, das ist die Stärke der Tendenz, die der genau beschriebe
nen physikalischen Situation zugrunde liegt, das Ereignis zu realisieren, es geschehen 
lassen zu lassen« (GW 7: 453). 

Wir kommen jedoch mit dieser technischen Interpretation nicht weiter, weil wir we
der für den Übergangskreis noch für das Debattentreiben solche genau definierten 
Zustandsbeschreibungen liefern können. Wir benötigen sie aber auch nicht. Es reicht, 
wenn wir der Interpretation von Hans-Joachim Niemann folgen können, der mit seiner 
Beschreibung von Möglichkeitsräumen ein Feld für die Beschreibung menschlicher 
Entwicklungen geschaffen hat. Denn damit werden Entwicklungen im Denken erfaßt, 
wie die Gestaltung von argumentativen Reden. Das Eintreten einer Wahrscheinlichkeit 
ist hier abhängig von Wissen und Kompetenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

Wertschätzung von Irrtümern 

Wir beschäftigen uns weiterhin mit der Evolution, denn ihre Theorie ist das »tiefgrei
fendste, machtvollste Gedankengebäude, das in den letzten 200 Jahren erdacht wurde«, 
wie der amerikanische Biologe Jare Diamond (zit. in Mayr 2003: 7) es betrachtet. Beein
druckend ist die rekonstruktive Erkenntnis, daß die meisten Lebewesen, die auf diesem 
Planeten entstanden, bisher wieder von ihm verschwanden. 

Popper (GW11) sieht »ganz offensichtlich […] eine große Ähnlichkeit« (519) zwischen 
der Methodik der Wissenschaft, Vermutungen einer Falsifikation zu unterziehen, und 
der Lehre von Darwin, daß die natürliche Selektion diejenigen Lebewesen eliminiert, 
die sich nicht behaupten können. Der Forscher versucht, eine Theorie auf ihre Gültig
keit hin zu hinterfragen und ihre Irrtümer zu korrigieren. Viele kleine Veränderungen 
führen zu Fortschritten. Bei der Verbesserung von Maschinen«, so Popper weiter, »ar
beiten wir weitgehend mit der Methode von Versuch und Fehlerbeseitigung. Wir halten 
Ausschau nach Teilen, die nicht richtig funktionieren: Das ist die Eliminierung unserer 
Fehler« (490). Auf diese Weise entstehen auch beispielsweise Fahrräder, Schreibmaschi
nen oder Uhren. Nicht viel anderes geschieht in der Natur. Sowohl der »Fehler in der 
Evolution des Lebens« als auch der »Fehler bei den Versuchen der Anpassung« sind »je
weils Prozesse von Versuch und Irrtum«. In der Biologie werden die Varianten der Or
ganismen Mutationen genannt, die nicht geplant sind. »Sie sind das Ergebnis zufälliger 
Fehler der Kopiermaschine für die Erbanlagen. Was kopiert wird, sind die Gene, und die 
Kopierfehler bereichern den Genpool« (490). Mutationen, die ungünstig für Lebewesen 
in einer feindlichen Umgebung sind, haben keine Überlebenschancen; wenngleich auch 
diese nach einem besseren Leben suchen. 

Doch dieser negative Darwismus, wie ihn Niemann bezeichnet, hat auch eine Kehr
seite, denn es gibt einen kreativen Geist in den Lebensformen der Natur, der sich ent
wickeln will. »Dem tödlichen Irrtum zu entkommen, das schlichte Überleben, ist nicht 
der Kern des evolutionären Lernens«, schreibt Niemann (2018c: 365) pointiert in der Re
ferierung Poppers Neuinterpretation des Darwinismus. Fehler zu machen ist lebenslang 
wertvoll. »Jedoch nur dann, wenn uns unsere Fehlbarkeit dauernd vor Augen steht« (556). 
Wer Fehler verurteilt, lebt in einem morbiden Perfektionismus. Die Bildungsfähigkeit 
eines Menschen hängt von seiner Fähigkeit ab, sie zu tolerieren. Und auch die Wissen
schaft profitiert von ihnen, indem ihr Sinn wächst. Popper vermerkt: »Die Methode von 
Versuch und Irrtum ist die einzig mögliche Forschungsmethode« (555) und wird zum 
»Teil der teleologischen Biologie«, d.h. einer Wissenschaft vom Leben, die nach deren 
Ziel- und Sinnhaftigkeit fragt. Wenn wir also Entwicklung präferieren und unser For
schen an der Natur ausrichten möchten, so ist das Auftreten von Fehlern wichtig und 
nützlich. 

2.3 Die Erfassung der Welt in Fragen 

Das Debattentreiben ist für jede Frage offen, die im kultivierten Wettstreit nach Regeln 
aufgegriffen werden kann. Solche Fragen sind auch die nach dem Nutzen und Schaden 
von Wissenschaft und Erkenntnis sowie der Menschheit für Entwicklung und Evolution. 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 51 

Von diesem Verständnis her nähert sich das Debattieren dem Kritischen Rationalismus 
und dem Übergangskreis. 

Ausrichtungen 

Debattiert werden Themen in ihrer grundlegenden Form mit zwei Fragen: »Ist das ei
ne besser als das andere?« Und: »Wie begründet man dies?« Diese beiden Denkfiguren 
finden sich in jedem Thema und führen zur Herausarbeitung von Prinzipien als Wert
systeme. Dem Spiel der Kontroversen wird ein fiktives parteiliches Haus übergeordnet, 
das im gesellschaftlichen Leben eine Regierung repräsentiert. So sagt man beispielswei
se: »Dieses Haus glaubt, daß Digitalisierung mehr schadet als nutzt.«23 Eine Oppositi
on wird ihm gegenüber gestellt. Optionale Handlungen, die direkt auf Handlungen in 
der Zukunft verweisen, werden anders eingeleitet: »Dieses Haus würde den Mars besie
deln«, um ein anderes Beispiel zu nennen. Die »DHW«-Formulierung richtet sich auf 
eine zielgerichtete Maßnahme, die Inhalt eines Antrags der Regierung ist. Mit erkenn
baren Emotionen versehen sind Einleitungen solcher Art: »Dieses Haus bedauert«, z.B. 
die Existenz der Menschheit. Auch hier ist wie bei den vorherigen Ausrichtungen zu er
klären, daß eine andere mögliche Welt besser ist als jene, in der wir im Status quo leben. 

Die Themen müssen von den Parteien gegensätzlich bearbeitet werden. Dabei ist der 
Grundsatz für das Spiel: Es darf keine Versöhnung geben. Diese Spielregel macht weder 
im Alltag Sinn noch könnten mit ihr in der Politik endlose Streitigkeiten beendet wer
den. Streiten ohne Ende würde einem Land steuerungstechnisch großen Schaden zufü
gen. Dennoch: Im Debattentreiben initiiert es Lernprozesse.24 Denn die Kompromißlo
sigkeit des Debattierens führt zur Schärfung von Argumenten. Die Modi des »glauben«, 
»würde tun« und »bedauern« der Themen sind menschliche Grundhaltungen, die jedem 
zugänglich sind und sich dann mit Behauptungen verknüpfen lassen, welche die Welt in 
ihrer prinzipiellen Veränderlichkeit zeigen. 

Um Debatten zu verstehen, ist es wichtig, die gegensätzlichen Kräfte zu sehen, die 
im Spiel aufeinander wirken. Es sind dies Bedeutungsrelationen, die sich in den Interak
tionen der Parteien verwirklichen. Sie werden in förderlichen bzw. hinderlichen Hand
lungen einer Rede thematisiert.25 Eine Partei nutzt die einen, um eine Entwicklung auf
zuzeigen. Sie wählt die anderen, um einen Schaden auszuweisen, wenn man ihr nicht 
folgt. 

Förderung der Vernunft 

Die Übung der Rhetorik fördert die Verbalisierung von vernünftigen Standpunkten. Im 
Debattierkontext heißt Vernunft26 sehr oft, daß man einer Maßnahme, einer Haltung 

23 Z. B.: »Dieses Haus glaubt, daß die Digitalisierung mehr schadet als nutzt.« Abgekürzt wird die 
Einleitung mit »DHG«. 

24 Siehe dazu den entsprechenden Abschn. im 1. Kap. 
25 Vgl. 1. Kap. »Stufen« und 2. Kap. »Leitqualitäten für Entwicklungen«. 
26 Wir wollen hier von Vernunft mit ihrer praktischen und theoretischen Komponente sprechen, 

die nach C. Wolff vom Verstand abgrenzbar ist (siehe »Vernunft« in Wikipedia; aufgerufen am 
12.11.2022). Damit wird nicht geleugnet, daß die Fähigkeit des Verstandes, durch Beobachtung 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Uwe Christian Dech: Stufen der Argumentation 

oder einem Prinzip in der spezifischen Situation eines Themas zustimmen kann. Es gilt 
für beide Seiten: Das unerbittliche Dagegensprechen einer Partei kann erfolgreich nur 
über die Aufstellung versteh- und akzeptierbarer Gegenargumente geschehen. Wer als 
Sprecher nicht lernt, weder in der Vorbereitung seiner Rede noch in dieser selbst die Ar
gumente der Gegenseite zu antizipieren, wird wenig Stärke zeigen können. Denn er wird 
kaum gut vermögen, entgegengestellte Behauptungen zu widerlegen oder zu entkräf
ten. Die Vernunft seiner Ausführungen bildet sich in der kognitiven und empathischen 
Einfühlung in die Denkfiguren und emotionalen Sorgen der Gegenseite aus. Mit dem 
Training in der jeweiligen Spezifität des Themas und seiner durch Losentscheid festge
legten Ausrichtung wird gefördert, daß Debattierende lernen, vernünftig beide Seiten 
zu bedenken. Freilich kann man nicht alles antizipieren und vor Überraschungen bleibt 
man nicht gefeit. Die Freiheit, dem besseren Argument nach der Debatte den Vorrang 
zu geben, bleibt jedoch vernünftig. 

Die Vernunft konkretisiert sich in jeder Partei nach dem Format, in dem sie formu
liert wird. Sie zeigt sich darin, wie ein Redner seine spezifische Rolle mit Inhalten aus
füllt. Es macht einen Unterschied, ob man einen Antrag zu stellen hat, eine Thematik 
erweitern soll, einen neuen Punkt einführen muß oder zusammenfassende Gewichtun
gen trifft. Gefördert wird also eine Vernunft, die im Idealfall aus verschiedenen Rollen 
heraus behauptet, begründet, entkräftet und sich in neuer Form wieder aufstellt, so daß 
sie sich im Verlauf einer Debatte differenziert und zugleich dabei wächst. Redner und 
Zuhörer können von einem solchen Lernprozess nur profitieren. 

Am Ende einer Debatte unterzieht ein Juriervorgang die einzelnen Beiträge einer kri
tischen Würdigung. Die Etablierung dieses Vorgangs war vernünftig sowie unverzicht
bar, weil man den Parteien nicht selbst ein Urteil über die besseren Argumente überlas
sen kann. Ihre Vertreter sind in einer zugelosten Rolle während des Streites in einer Rolle 
befangen und die Verarbeitung aller Worte zielt auf den Gewinn der Auseinanderset
zung ab. Mit anderen Worten: Die Redner waren involviert in ein dynamisches Gesche
hen, das Gefühle hervorruft, und ein Juror muß nach der Beendigung dazu beitragen, 
die gespannten Redner etwas zu beruhigen. Denn allen ist klar, daß er als Außenstehen
der nicht inhaltlich in das Geschehen eingegriffen hat und daher neutral geblieben ist. 
Auch ein Juror braucht eine Zeitspanne, in der er sich vom Geschehen zurückzieht, be
vor er mit seinem Urteil in die Gruppe zurückkehrt. Seine Aufgabe ist dann, sein Urteil 
möglichst transparent zu verkünden. 

Es mag sein, daß langjährige Debattierer ihre gespielten Emotionen nach Ende der 
Debatte und vor dem Urteil des Jurors leichter ablegen können als andere. Doch auch 
sie vertrauen darauf, daß das Ensemble der Redner vom Juror gerecht beurteilt wird. 
Aber ein Juror kann nicht alles beurteilen, weil er nicht alles gehört hat. Er konnte nicht 
jeden Inhalt wegen der Wortfülle von mindestens sechs Rednern aufnehmen, während 
er im laufenden Geschehen vorherige Argumente noch zu verarbeiten hatte. Es ist daher 
vernünftig, wenn ein Juror während dieses komplexen Prozesses von einem zweiten oder 
dritten Juror unterstützt wird. 

und Erfahrung zu schlußfolgernden Urteilen zu gelangen, sehr wichtig ist. Der Begriff »Vernunft« 
wird bevorzugt, weil er an den Kritischen Rationalismus anknüpft, insbesondere an den »Traktat 
über kritischen Vernunft« von Hans Albert (1968). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. ANNÄHERUNGEN 53 

Kosmos an Themen 

Die Vernunft bildet sich in Debatten, die über alles in der Welt geführt werden können. 
Sie sind dabei immer zumindest in zwei Richtungen offen.27 Von diesen ergeben sich 
weitere Abzweigungen, die in die Tiefe einer Thematik gehen können. Dort lassen sich 
viele Ansätze für Behauptungen entdecken und mit Begründungen zu Argumenten aus
arbeiten. 

Es existiert darüber hinaus ein Kosmos an Ausrichtungen28,29, die mit Aussagen for
muliert in vergangenen, gegenwärtigen und denkbar zukünftigen Lebenswelten behei
matet sind. In einem Debattierclub stehen Menschen der dritten Lebensphase als wer
dende Akademiker unter diesem Sternenhimmel offen gegenüber. Sie erarbeiten sich 
dort eine eigene Sicht der Welt, bei der die Einsicht in die eigene Unwissenheit wächst. 
Denn ihr Blick zeigt ihnen eine kaum schätzbare Zahl leuchtender Motions und eine 
noch größere Anzahl von Betrachtungspunkten. Das ist eine profunde Erfahrung,30 bei 
der das Staunen über die Komplexität der Welt, in der wir uns befinden, größer wird. 
Und selbst jene pragmatisch orientierten Studenten, die einen Club nur für ein vorüber
gehendes Training besuchen, sind beeindruckt von der Endlosigkeit der Themen. 

Redner sind zurecht glücklich, wenn sie durch eine klare Rede den Juror für ihren 
Sieg über eine andere Partei überzeugt haben. Doch sie sind sich bewußt, daß die 
Klarheit im Debattieren stets nur eine vorübergehende ist. Denn die Reflexion über ein 
Thema bringt neue Fragen und Betrachtungsweisen hervor. Sie diskutiert man oftmals 
schon direkt am Abend in einer Kneipe mit den Kommilitonen. Dort zeigt die Erörte
rung ohne Rollenerwartung im Sinne des gemachten Spiels noch stärker als zuvor, daß 
dem Blick auf den Kosmos der Möglichkeiten spiegelbildlich die Einsicht auf die eigene 
Fragmentarität des Denkens gegenübersteht. Der Dichter Rainer Maria Rilke(1962) hat 
dieses Verhältnis in seinen Duineser Elegien poetisch ausgedrückt: »Uns überfüllts. Wir 
ordnens. Es zerfällt. Wir ordnens wieder und zerfallen selbst« (472). 

27 Bei der sorgfältigen Vorbereitung von Turnieren erstellen die Ausrichter für die Auswahl von The
men sog. Casefiles, in denen sie Pro und Kontra einer Seite auflisten, um sie auf ihre Fairness zu 
prüfen und dann zu entscheiden, ob sie geeignet sind. 

28 Der Vergleich mit dem Sternenhimmel drängt sich auf. »Wir ahnen die Unermeßlichkeit unserer 
Unwissenheit«, schreibt Popper (GW 10), »wenn wir die Unermeßlichkeit des Sternenhimmels be
trachten« (44). 

29 Es sind »Möglichkeitsspielräume« im Sinne H.-J. Niemanns Interpretation (2021 e) der Propensi
täten K. Poppers. 

30 »Ich glaube, daß es der Mühe wert ist, den Versuch zu machen, mehr über die Welt zu erfahren, 
selbst wenn alles, was bei dem Versuch herauskommt, nichts ist als die Erkenntnis, wie wenig wir 
wissen« (Popper GW 10: 45). 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409145-005 - am 13.02.2026, 14:58:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409145-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

