
Die Beziehung zwischen Persönlichkeitsverständnis 
und Bildungsprogramm:  
Die Ethnographie der Bakış-Schule 

Müge Ayan Ceyhan 

Im Schuljahr 2004/2005 wurde vorerst als Pilotprojekt, dann stufenweise in allen 
Grundschulen, eine als konstruktivistisches oder schülerzentriertes Bildungspro-
gramm qualifizierte Reform durchgeführt. Diese Reform veränderte den Inhalt der 
Bildung weitgehend. Der vorliegende Aufsatz will der Frage nachgehen, inwiefern 
das Verständnis, das dieser Schulreform zu Grunde liegt, in soziologischer Hinsicht 
realistisch und effizient ist. Dabei wird auch nach der Interdependenz zwischen 
Bildungspraxis und sozialen Trends gefragt. Wie kann, mit Hinblick auf diese In-
terdependenz, eine effiziente Bildungsreform durchgeführt werden? 

Das neue Unterrichtsprogramm soll das Fundament für den Übergang von einer 
passiven zu einer aktiven Staatsbürgerschaft (ERG 2005) legen. Es unterstützt statt 
den gewohnten traditionellen lehrerzentrierten Methoden ein schülerzentriertes 
Vorgehen und betont die individuellen Unterschiede zwischen den SchülerInnen. 
Zu den hauptsächlich geförderten Bereichen zählen kritisches Denken, kreatives 
Denken, Förderung der Beziehungsfähigkeit, Problemlösung und Initiativgeist. 

Jedem Bildungsmodell liegt ein bestimmtes Verständnis der „Person“ zugrunde. 
Um das jeweils angestrebte Menschenbild zu verwirklichen, wird eine Bildungspra-
xis eingesetzt, die dieses Menschenmodell formt und das Bildungsmodell umge-
staltet. Mit anderen Worten formen sich Personenverständnis und Bildungsmodell 
sowohl selber als auch gegenseitig in einer fortgesetzten Bewegung (Ayhan Ceyhan 
2009a).  

Folgende Fragen sollten sowohl bei der Konzeption als auch bei der Umset-
zung von Bildungsprogrammen gestellt werden:  

– Was für einen Menschen streben wir an?
– Welches Bildungsmodell ist zu schaffen, um dieses Menschenmodell zu errei-

chen?
– Wie können wir dieses Programm realistisch und effizient gestalten?

Methodische Vorgehensweise 

Seit dem Jahr 2000 habe ich in diversen staatlichen und privaten Schulen als 
teilnehmende Beobachterin, also mit einem Blick von Innen, langfristige Studien 
durchgeführt. Dabei interessierte mich, wie SchülerInnen, Lehrpersonen, Eltern 
und Schulleitung die Geschehnisse an der Schule erlebten und was sie für sie be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 80 

deuteten. Einen Teil der ethnographischen Daten, die ich dabei sammelte, werde 
ich hier den LeserInnen vorstellen. Meine These ist, dass die Beobachtung von 
Spannungen und Widersprüchen im Alltag realistische Daten liefert, und dass 
wir nur mit Hilfe dieser Daten die Grundlage für ein effizientes Bildungskonzept 
schaffen können. Die bisher für Bildungsreformen übliche Praxis ist jedoch der 
Import von Bildungsprogrammen aus dem Westen. Zwar wurde stets betont, 
man habe diese Programme an einer Anzahl Pilotschulen getestet, jedoch habe 
ich an einer dieser Pilotschulen im Schuljahr 2007–2008 eine einjährige Untersu-
chung durchgeführt und dabei festgestellt, dass das Leben mit seinen Spannun-
gen und Widersprüchen in diesen Testphasen nicht deutlich wird. Ich wurde per-
sönlich Zeugin davon, wie man sich darauf beschränkte, auf dem Papier stereo-
type Resultate zu notieren. Das bedeutet, dass bis heute, ein altbekanntes Phä-
nomen, stets die eigentlichen Probleme und Spannungen ignoriert werden. In 
diesem Aufsatz werde ich also Bildungspraktiken untersuchen und dabei auftre-
tende Spannungen und Widersprüche nicht unter den Teppich kehren oder als 
inexistent deklarieren, sondern sie offen darlegen und sichtbar machen. Damit 
wende ich mich auch gegen das überkommene Vorgehen; ich stelle diese Span-
nungen und was sie uns lehren zur Diskussion. 

In diesem Aufsatz werde ich die Bildungspraxis, wie ich sie an den meisten 
Schulen angetroffen habe, mit einem alternativen Lehrmodell vergleichen. Es 
wird in einer Primarschule in Ankara angewendet, wo ich von 2002 bis 2004 als 
Verantwortliche für Forschung und Entwicklung tätig war und die ich ,Bakış‘-
Schule nennen will. In dieser Zeit hatte ich Gelegenheit, mit SchülerInnen aus 
verschiedenen Klassen und Stufen zusammenzuarbeiten und auch mit den El-
tern zu sprechen. Zudem konnte ich ganz direkt auch mit sehr verschiedenen 
Lehrpersonen arbeiten. In Zusammenarbeit mit der Schulleitung wurde ich dar-
über hinaus mit der Entwicklung eines Bildungsprogrammes und einer Bewer-
tungsskala betraut. Daher lernte ich die Schule aus ganz unterschiedlichen Blick-
winkeln kennen. Die Bakış-Schule ist in vielerlei Hinsicht anders als die Schulen, 
die ich zuvor und seither beobachten konnte. In den weiteren Abschnitten dieses 
Aufsatzes werde ich daher auch auf die Frage eingehen, worauf diese Unterschie-
de zurückzuführen sind. 

Zur Zeit meiner Beobachtungen in der Bakış-Schule war die Bildungsreform 
von 2004 noch nicht umgesetzt. Ich behaupte aber und werde dies im Kapitel 
„Personverständnis“ auch zusammenfassen, dass die Haltung hinter dieser Bil-
dungsreform der Haltung gleicht, die ich in Bakış feststellen konnte. Die Feldstu-
die, die ich dort auf der Mikroebene durchgeführt habe, kann daher wichtige Hin-
weise zu den Widersprüchlichkeiten geben, die auf der Makroebene bei der Um-
setzung der türkischen Bildungsreform zu erwarten sind. 

In den weiteren Kapiteln dieses Aufsatzes wird also von der Bildungspraxis in 
der Bakış-Schule die Rede sein und vom Personenverständnis, das dieser zu Grun-
de liegt. Dieses Personenverständnis wird dann mit dem der anderen Schulen ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 81 

glichen, in denen ich Beobachtungen durchgeführt habe. Kommen wir noch zu 
einem weiteren wichtigen Punkt, welcher die Generalisierung meiner Ergebnisse 
anbetrifft, so muss beachtet werden, dass ich von Untersuchungen in zwei staatli-
chen und zwei privaten Schulen ausgegangen bin, die ich im Anschluss an meine 
eigene Ausbildung unternommen habe. Ich bezwecke also keine Gesamtdarstel-
lung der Praxis in allen Schulen in der Türkei. Auf der anderen Seite muss unter-
strichen werden, dass Daten, die in vertieften Langzeitstudien erhoben werden, uns 
durch ihre Spezifität weitere Horizonte eröffnen können. Der zu beschreitende 
Weg ist es daher nicht, wie oft geschehen, von dieser Art vertieften ethnographi-
schen Untersuchungen abzusehen, nur um dem Problem der Verallgemeinerung 
zu entgehen und Repräsentativität zu sichern. Im Gegenteil sind, ganz im Bewusst-
sein dieser Probleme, solche Untersuchungen voranzutreiben. Der Reichtum an 
Daten, die wir dann durch diese und nur durch diese Art Untersuchung gewinnen, 
ist anschließend wissenschaftlich auszuwerten.  

Setzen wir uns nun einen theoretischen Rahmen, bevor wir uns der ethnogra-
phischen Untersuchnung von Bakış zuwenden. Wir werden die Ethnographie der 
Bakış-Schule in Bezug auf das nun zu erläuternde Individualismus-Kollektivis- 
mus-Kontinuum untersuchen. 

Das Kontinuum von Individualismus und Kollektivismus 

Die Klassifizierung individualistischer und kollektivistischer Gesellschaften ist 
von der Kulturpsychologie schon des Öftern untersucht worden.1 Stark verein-
facht meint diese Klassifizierung Folgendes: Der individualistische Mensch stellt 
die eigenen Bedürfnisse über die Bedürfnisse der Gemeinschaft. Das Individuum 
definiert sich selber als Individuum und existiert als solches. In individualisti-
schen Gesellschaften sind die Individuen unabhängig und stehen auf eigenen 
Füßen. Der kollektivistische Mensch hingegen definiert sich über die Gruppe, an 
die er gebunden ist. Die Bedürfnisse der Gruppe haben Vorrang vor den eigenen 
Bedürfnissen. Um der Gefahr der Verallgemeinerung zu entgehen, die eine sol-
che Vereinfachung mit sich bringen kann, nehmen wir die Klassifizierung als 
heuristisches Instrument an die Hand.  

Heute anerkennen die Sozialwissenschaften jedoch, dass individualistische 
oder kollektivistische Eigenschaften aufweisende Gesellschaften nicht absolut, 
unveränderlich oder introvertiert sind; dies muss im Rahmen der Theorie der in-
einander fließenden Kulturen betont werden. Zudem muss das Begriffspaar Kol-
lektivismus und Individualismus nicht als Gegensatzpaar verstanden werden, 
sondern als Kontinuum (Chen et al. 1998: 290). In den weiteren Abschnitten 
dieses Aufsatzes soll daher auch untersucht werden, wie das Kontinuum Indivi-

                                                                                          
1 Zu dieser Diskussion siehe auch Hofstede (1980); Kağıtçıbaşı (1997); Kağıtçıbaşı/Berry 

(1989); Kim et al. (1994); Triandis (1988, 1990, 1995). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 82 

dualismus-Kollektivismus2 bei der Konzeption eines soliden Menschenmodelles 
und seines Verhältnisses zur Bildung von Nutzen sein kann. 

Definitorisch und voneinander abgegrenzt können Individualismus und Kol-
lektivismus folgendermaßen dargestellt werden (Triandis 1995):  

Tabelle 1: Individualismus und Kollektivismus, definitorische Eigenschaften 

Individualismus Kollektivismus

Ich-Wahrnehmung Autonome, differenzierte 
Ich-Identität  

Interdependentes und in ge-
genseitiger Abhängigkeit ste-
hendes Ich 

Verhältnis zu den Zielen3 Persönliche Ziele haben 
Vorrang 

Kollektive Ziele haben Vor-
rang 

Relative Wichtigkeit von  
Verhalten und Normen4 

Das soziale Verhalten wird 
bestimmt von persönlichen 
Überzeugungen, Wertvor-
stellungen und Haltungen  

Das soziale Verhalten wird 
bestimmt von sozialen Nor-
men, Pflichten und Zwängen 

Betonung von Beziehungen5 – Tendenz zur Pflichterfül-
lung

– zeitweilige Vernachlässi-
gung von Beziehungen
möglich

– Tendenz zum Aufbau har-
monisierender Beziehun-
gen

– zeitweilige Vernachlässi-
gung von Pflichten möglich

Wie aus der Tabelle deutlich wird, steht der Individualismus nicht über dem Kol-
lektivismus. Vielmehr als mit einer Über- beziehungsweise Unterordnung haben 
wir es mit unterschiedlichen Ansätzen und Trends zu tun. Dennoch akzeptiert 
die westliche Psychologie nur eine Art „von gesundem Ich-Verständnis: Die diffe-
renzierte Ich-Identität. Diese Haltung wird durch die regelsetzende Struktur der 
Psychologie zusätzlich verstärkt. Zwar kann sie den Menschen im guten Sinn 
stärken, bringt aber, sobald sie falsch umgesetzt wird, mehr Schaden als Nutzen. 
Der Hauptaspekt der Kritik an der amerikanischen Psychologie war denn auch 
folgender: Bei Egoismus oder Mangel an sozialer Bindung bietet die Psychologie 
keine Hilfe an. Sie ist im Gegenteil einer der Gründe für diese Probleme“ 
(Kağıtçıbaşı 1998: 98). Bei näherer Betrachtung der Bildungspraxis in der Türkei 
werden Widerspiegelungen dieses Zustandes sichtbar.  

2 Wurde früher die Türkei als der kollektivistischen Seite des Kontinuums näher stehend de-
finiert, so zeigen aktuelle Untersuchungen vor allem zu städtischen Mittelschichtfamilien, 
dass bei der Kindererziehung heute sowohl kollektivistische als auch indivualistische An-
sätze zur Anwendung kommen (Göregenli 1995, 1997; Anamur 1998; Kılıç 2000; Kağıtçı-
başı/Ataca 2005).  

3 Triandis (1989); Yamaguchi (1994).  
4 Bontempo/Riviero (1992); Davidson/Jaccard/Triandis/Morales/Diaz-Guerrero (1976).  
5 Bontempo/Riviero (1992); Davidson/Jaccard/Triandis/Morales/Diaz-Guerrero (1976).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 83 

Die kollektivistischen Kulturen vertreten ein Familienmodell, das von Inter-
dependenz und engen Beziehungen geprägt ist. Man weiß, dass dieses Modell in 
der Lage ist, eine erfolgreiche Ökonomie hervorzubringen. Die wirtschaftlichen 
Erfolge von Japan und China sind treffende Beispiele dafür. In westlichen Kultu-
ren wie England oder Amerika, wo das individualistische, autonome Modell 
stark ist, hat man sich mit dem eigenen Bildungsmodell auseinandergesetzt und 
sich gefragt, was man von einem Bildungssystem mit hohen kollektivistischen 
und interdependentistischen Anteilen wie etwa dem japanischen lernen könne. 
Zusammenfassend lässt sich festhalten: Ein übergeordnetes Ich-Verständnis, das 
für jede Gesellschaft gleichermaßen Gültigkeit besitzt, gibt es nicht. Entspre-
chende Studien zeigten zudem, dass es zu ungünstigen Befunden führt, wenn 
man Gesellschaften mit einem vorherrschend kollektivistischen Verständnis die 
Erfolgsmotive des individualistischen Verständnisses einzuimpfen sucht (McClel-
land/Winter 1969). Die Erfolge der japanischen und chinesischen Studierenden 
sind bekannt (Kağıtçıbaşı 1998: 100). Unterschiedliche Auffassungen von Perso-
nenverständnis werden in unterschiedlichen Gesellschaften auf ganz unterschied-
liche Art und Weise aufgefasst und umgesetzt. Ein Personenverständnis, das in 
einer Gesellschaft für Erfolg garantiert, kann in einer anderen ganz ohne Wir-
kung bleiben. Dies bedeutet jedoch nicht, dass jene Gesellschaft erfolglos ist. Im 
Gegenteil kann dort ein völlig anderes Modell Gültigkeit haben.  

Modelle des Menschen 

Hier werden wir die Klassifizierung von Hofstede (1980) weiterführen und Men-
schenmodelle6 untersuchen, darunter auch das von Kağıtçıbaşı (1998, 2007). Be-
stehende Menschenmodelle lassen sich folgendermaßen klassifizieren: Das auf 
gegenseitiger Abhängigkeit beruhende Menschenmodell, das Modell der Unab-
hängigkeit und das auf gegenseitiger emotionaler Bindung beruhende Modell. 
Die grundlegende Eigenschaft des auf gegenseitiger Abhängigkeit beruhenden 
Modells ist die familiäre und individuelle Abhängigkeit, und zwar sowohl mate-
riell als auch emotional. Dabei geht es um die Entwicklung des Beziehungs-Ichs. 
Beim Unabhängigkeitsmodell hingegen, das materiell und emotional auf familiä-
rer und individueller Unabhängigkeit basiert, geht es um die Entwicklung des 
unabhängigen, autonomen, differenzierten Ich. Beim Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung, das sich in Gesellschaften mit einer Interdependenzkultur 
im Verlauf der sozioökonomischen Entwicklung entfaltet, besteht in materieller 
Hinsicht eine familiäre und individuelle Unabhängigkeit, in emotionaler Hin-

                                                                                          
6 Nach Kağıtçıbaşı kann dieses Modell sowohl als Familien- als auch als Menschenmodell 

definiert werden. Der Gewichtung dieses Aufsatzes gemäß wird es hier als Menschenmo-
dell in die Hand genommen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 84 

sicht hingegen eine gegenseitige Bindung. Bei diesem Modell bestehen Interde-
pendenz und Autonomie nebeneinander.  

Die Urbanisierung hat die materiellen Abhängigkeiten verringert. Die emotiona-
len Bindungen sind durch die Verstädterung jedoch nicht in gleichem Maße beein-
flusst worden. Die Entwicklung geht hier in Richtung eines auf gegenseitiger emo-
tionaler Bindung beruhenden Menschenmodells, welches sowohl das autonome 
als auch das beziehungsoriente Ich einschließt (Kağıtçıbaşı 1998: 127–128). In 
Amerika, wo das Modell des unabhängigen Menschen verbreitet ist, begann man 
sich als Reaktion darauf dem Modell der gegenseitigen emotionalen Bindung zu-
zuwenden (Kağıtçıbaşı 1998: 128). Kağıtçıbaşı beschreibt dies im Kapitel „Eine 
neue Fokussierung?“ ihrer Monographie Kültürel Psikoloji folgendermaßen:  

„Hand in Hand mit der wirtschaftlichen Entwicklung geht in der Mehrheitswelt ein 
Übergang vom Modell der gegenseitigen Abhängigkeit zum Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung einher. Gibt es nun wohl in den nachindustriellen Gesellschaften 
einen Übergang vom Modell der unabhängigen Familie zum Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung? Da das Modell der gegenseitigen emotionalen Bindung eine dia-
lektische Synthese von zwei Grundbedürfnissen des Menschen enthält, Verbindung und 
Trennung, Interdependenz und Autonomie, kann ein solcher Übergang tatsächlich statt-
finden“ (Kağıtçıbaşı 1998: 129). 

Hodgins et al. (1996) haben in einer Studie über Studierende in Amerika gezeigt, 
dass zwischen Autonomie und Interdependenz eine positive Beziehung besteht. 
Sowohl in individualistischen als auch in kollektivistischen Kulturen bestehen 
zudem Interdependenz und Autonomie nebeneinander (Kwak 2003; Meeus et al. 
2002).  

In den weiteren Kapiteln dieser Arbeit wird die Ethnographie der Bakış-Schule 
vorgestellt und im Rahmen des bisher summarisch präsentierten theoretischen 
Rahmens untersucht. 

Die Ethnographie der Bakış-Schule: Bildungspraxis7  

Zum Zweck des Vergleichs untersuchen wir in einem ersten Schritt die Organisa-
tion von Zeit und Raum, die Beziehung zwischen Lehrpersonen und SchülerIn-
nen sowie die Unterrichtsmethoden. Auf einer weiteren Stufe der Ethnographie 
berichten wir dann von einem Ereignis aus dem Schulalltag und analysieren es. 
Dabei weisen wir auf einige Vorkommnisse hin, die fast nebensächlich scheinen, 
bei der Erfassung gewisser Probleme der Gesamtlage aber von Bedeutung sind. 

Die Organisation von Raum und Zeit. Im Allgemeinen steht die Lehrperson im 
Zentrum der Klasse und erteilt den Unterricht, während die SchülerInnen mit 
Blick zur Lehrperson in hintereinander angeordneten Bänken in Reihen sitzen. 

7 Ein eingehender Vergleich zur Bildungspraxis findet sich bei Ayan (2006) und Ayan Cey-
han (2009b). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 85 

In der Bakış-Schule besteht eine andere Klassenordnung. Sie ist so organisiert, 
dass die Lehrperson für die Klasse diejenige Sitzordnung wählt, von der aus sie 
am wirksamsten mit den SchülerInnen in Beziehung treten kann. Die Lehrper-
son kann hier selber die Form vorgeben, die für individuelle Arbeit, Gruppenar-
beit oder Unterricht in der Gesamtklasse am geeignetsten ist. Bei dieser Raum-
anordnung steht die Lehrperson nicht im Brennpunkt der Klasse, sondern in der 
geeignetsten Position. Die schülerzentrierte Praxis, welche die SchülerInnen als 
autonome Individuen begreift, liegt näher bei der individualistischen Seite des 
o.g. Kontinuums. Die lehrerzentrierte Praxis hingegen, die davon ausgeht, dass 
alle SchülerInnen im selben Moment mit derselben Aktivität befasst sind, liegt 
näher an der kollektivistischen Seite des Kontinuums, welche die sozialen Ziele 
in den Vordergrund stellt und von sozialem Verhalten, Aufgaben und Pflichten 
geleitet wird. 

Im Allgemeinen beginnt der Unterricht mit der Glocke, worauf die Kinder die 
Klasse betreten. Das Ritual des sich Erhebens der SchülerInnen konstituiert die 
Hierarchie zwischen Lehrperson und SchülerInnen zu Beginn jeder Lektion. 
Darauf folgen vierzig Minuten Unterricht. Dann klingelt erneut die Glocke und 
beschließt die Lektion. Hat die Lehrperson ihnen die Erlaubnis zum Verlassen 
der Klasse erteilt, gehen die SchülerInnen in die Pause. Nach der Pause klingelt 
die Glocke erneut in gleicher Weise. Man geht zurück ins Klassenzimmer, der 
Kreislauf beginnt von Neuem. Bei dieser Praxis geht man davon aus, dass alle 
gleichzeitig dasselbe tun; sie liegt der kollektivistischen Seite des Kontinuums 
näher.  

Betrachten wir nun die Praxis einer Institution wie der Bakış-Schule, sehen wir, 
dass die Organisation durch die Glocke wegfällt. Die SchülerInnen kommen zur 
gegebenen Zeit von sich aus zur Schule; sie sollen, so das Ziel dieser und ähnli-
cher Schulen, die dazu notwendige innere Disziplin entwickeln.8 Diese Praxis 
von Bakış verleiht den SchülerInnen Autonomie und positioniert sich damit auf 
der individualistischen Seite des Kontinuums. 

Unterrichtspraxis. Im Gegensatz zu einer Unterrichtsform, bei der die SchülerIn-
nen möglichst ohne sich zu rühren und stumm auf ihren Plätzen verharren und 
der Lehrperson zuhören, welche zur gesamten Klasse gewendet unterrichtet, gibt 
es in Bakış verschiedene Niveaugruppen. Diesen Gruppen entsprechend werden 
gleichzeitig verschiedene Lektionen erteilt. Dahinter steht die Annahme, dass 
zwischen den SchülerInnen „individuelle Unterschiede“ bestehen, mit anderen 
Worten, dass jedeR SchülerIn über andere Interessensgebiete verfügt und mit un-
terschiedlichem Tempo lernt. Ein die individuellen Unterschiede betonendes 

                                                                                          
8 Die jüngeren Kinder, von denen noch keine innere Disziplin erwartet werden kann, und 

die auch die Uhrzeit noch nicht ablesen können, werden von der Lehrperson darauf auf-
merksam gemacht, dass der Unterricht nun beginnt, und begeben sich dann ins Klassen-
zimmer.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 86 

Bildungswesen steht zweifelsohne der individualistischen Seite des Kontinuums 
näher. Das Ziel ist hier nicht, alle SchülerInnen auf einem bestimmten Niveau zu 
halten, wie dies die Schulen im Allgemeinen anstreben, sondern das Potenzial 
eines jeden Kindes freizusetzen. Zu diesem Zweck wird auch auf Abwechslung 
bei den Aktivitäten im Unterricht geachtet. So kann ein Kind, das die von ihm 
erwartete Arbeit beendet hat, in die Leseecke gehen. Diese Methode erlaubt es 
den SchülerInnen, sich mit unterschiedlichen Aktivitäten zu befassen und zu 
entdecken, welche ihnen davon mehr zusagen, wohin sie ihre Neigung zieht. 
Zudem wird der Unterricht dadurch lebhafter, was den Lerneffekt verbessert, falls 
man die Konzentrationszeiten der SchülerInnen angemessen respektiert. Dies al-
les erhöht wiederum den Spaß am Lernen.9 

Lernprogramm und Schulbücher. Im Allgemeinen wird vom Unterricht erwartet, 
dass er es den SchülerInnen erlaubt, das von der Lehrperson vermittelte Wissen 
zu lernen. Dieses Wissen wird durch die Schulbücher und das nationale Bil-
dungsprogramm vorgegeben. In der Bakış-Schule werden die SchülerInnen ange-
leitet, selbst zu entdecken, zu fragen und miteinander zu diskutieren. Um dies zu 
ermöglichen und die Steuerung des Unterrichts nicht vollständig dem Unter-
richtsmittel zu überlassen, verfassen die Bakış-Lehrkräfte ihre Unterrichtsbro-
schüren selbst. Diese Broschüren werden selbstverständlich auf ein Unterrichts-
programm abgestimmt; dieses stimmt, wie auch die Broschüren, in diversen 
Punkten mit dem Programm der Nationalen Bildung überein. In anderen Punk-
ten wiederum weichen sie davon ab. Dies sieht dann so aus: Im Allgemeinen 
werden in den Schulen die Bücher verwendet, die vom Erziehungsministerium 
vorgegeben sind. In der Bakış-Schule hingegen wird das Programm des Erzie-
hungsministeriums mit Beispielen aus anderen Schulen der Welt kombiniert. So 
entsteht ein gemischtes Programm, welches wiederum zur Grundlage für die Bro-
schüren wird, die man im Unterricht verwendet. Sie werden getestet und mit den 
von den Lehrkräften für notwendig befundenen Änderungen versehen. So ste-
hen sie in einem dauernden Neuerungsprozess. Neben der Realisierung ,sinnvol-
len Lernens‘ wird damit noch ein zweiter Gewinn erzielt. Die Lehrkräfte fühlen 
sich im Vergleich zu Lehrkräften in den Mainstream-Schulen weitaus zuständiger. 
Sowohl Lehrpersonen als auch SchülerInnen sind bei dieser Praxis in effizienter 

9 Damit ein solches Unterrichtsmodell überhaupt möglich wird, muss der Anzahl Schüle-
rInnen pro Lehrperson und damit dem Klassenbestand größte Bedeutung beigemessen 
werden. Nach PIRLS (Progress in International Reading Literacy Study), deutsch IGLU (Inter-
nationale Grundschul-Lese-Untersuchung), betrug der Anteil der Klassen mit weniger als 20 
SchülerInnen in der Türkei 6% und in Deutschland 30% bei einem internationalen Durch-
schnitt von 23%. Der Anteil der Klassen mit 21 bis 30 SchülerInnen hingegen betrug in 
der Türkei 34% und in Deutschland 66% bei einem internationalen Durchschnitt von 
54%. Klassen mit über 30 SchülerInnen machten in der Türkei 60% und in Deutschland 
3% aus bei einem internationalen Durchschnitt von 23% (PIRLS 2001). Die Statistiken 
zeigen also, dass es in der Türkei in der Praxis um Bildungsprogramme, die individuellen 
Unterschieden Vorrang einräumen, schlecht bestellt ist.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 87 

Weise in den Lernprozess eingebunden. Sie steuern mit den von ihnen verfassten 
und gutgeheißenen Unterrichtshilfen den Lernprozess. 

Personenverständnis. Hinter den bisher angeführten Unterrichtspraxen stehen zwei 
unterschiedliche Auffassungen der Person. Das Menschenbild, das im Allgemei-
nen in der Mainstream-Schule vorherrscht, geht von Kindern aus, die einander 
gleichen, in dieselbe Schuluniform gesteckt werden, auf mehr oder weniger dem-
selben Niveau stehen und wahrscheinlich auch mit vergleichbaren Interessenge-
bieten ausgestattet sind; uniforme, stereotype SchülerInnen. Unwidersprochen 
akzeptieren sie alle Aussagen aus dem Mund der Lehrperson, einer Autorität. Von 
dieser erwartet man, dass sie alles „richtig“ weiß, von den SchülerInnen hingegen, 
dass sie zuhören und lernen, was ihnen erzählt wird. Diese Auffassung ist fest eta-
bliert. Die SchülerInnen trauen sich auch nicht, ins Lehrerzimmer oder ins Büro 
der Schulleitung zu gehen oder einer Lehrperson oder der Schulleitung Fragen zu 
stellen. In der Bakış-Schule hingegen stehen SchülerInnen und Lehrpersonen auf 
der gleichen Ebene und sind gleichberechtigt. Die SchülerInnen fürchten sich 
nicht vor den Lehrpersonen und können diese jederzeit ohne Scheu ansprechen. 
In den Mainstream-Schulen wird von den SchülerInnen erwartet, dass sie ohne 
Widerrede ausführen, was man ihnen aufträgt. Das in Bakış vorherrschende Per-
sonenverständnis dagegen geht von einem auf eigenen Füßen stehenden Men-
schen aus, der seine Probleme selber löst und sich selbst ausdrücken, diskutieren 
und mit anderen in Beziehung treten kann. Dieses Verständnis trägt ähnliche Zü-
ge wie das der türkischen Bildungsreform von 2004; ich habe mich zusammenfas-
send im zweiten Abschnitt dieses Aufsatzes dazu geäußert. Ziel ist eine initiative 
Schülerpersönlichkeit, die kritisch und kreativ zu denken gelernt hat, beziehungs-
fähig ist und über die Fähigkeit zur Problemlösung verfügt. 

Ein ethnographischer Fall: Der Schulausflug10 

Betrachten wir die Praxis der Bakış-Schule noch etwas genauer und fragen uns, in 
welchem Maß sich die Auffassung, welche die Bakış-Schule leitet, durchgesetzt 
hat. Wir nehmen uns zu dem Zweck ein ethnographisches Beispiel vor.  

Wir haben die dritte Klasse zum Schulausflug begleitet. Die Kinder waren auf-
geregt und überglücklich; sie unternahmen zum ersten Mal einen Ausflug ohne 
ihre Eltern. Es war vorgesehen, auch in der anderen Stadt zu übernachten. Wir 
kamen zum Hotel; wir waren dort die einzige Schulreisegruppe. Nach dem 
Abendessen gingen wir mit den Kindern in die kleine Disco des Hotels. Es war 
ein kleiner Raum mit einer Bar und einer Lightshow. An der Bar holten wir Was-
ser für die Kinder. Sie tanzten die ganze Nacht, waren sehr vergnügt und lachten 

                                                                                          
10 Diese Ethnographie ist bereits in früheren Veröffentlichungen der Autorin behandelt wor-

den (Ayan Ceyhan 2009a u. b). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 88 

in einem fort. Am folgenden Tag stand ein Entdeckungsausflug mit einer langen 
Wanderung auf dem Programm. Auf dieser Wanderung sprachen sie immer wie-
der davon, wie sehr sie sich am Vorabend in der Disco vergnügt hätten, und stell-
ten sich bereits vor, wie toll es wäre, abends wieder hinzugehen. Als wir im Hotel 
ankamen, hatte sich dort noch eine andere Schulreisegruppe einquartiert.11 Die 
Kinder waren davon gar nicht begeistert. Wir gingen zum Abendessen. Aus dem 
Alltag in der Bakış-Schule waren die Kinder gewohnt, in einer Mensa anzuste-
hen; niemand versuchte, sich einen besseren Platz zu ergattern. Dies hatten sie 
gänzlich automatisiert. Auch die Lehrpersonen stellten sich mit den Kindern zu-
sammen in die Schlange. Bloß in Ausnahmefällen, wenn etwa Eile geboten war, 
baten sie die SchülerInnen um Vortritt. Deshalb drückte sich niemand nach vorn, 
niemand tat einem anderen Kind Unrecht. Nicht nur wäre eine solches Vorgehen 
nicht als besonders schlau oder gar erfolgsversprechend bezeichnet worden, es 
wäre den Kindern im Gegenteil überhaupt nicht in den Sinn gekommen. So, wie 
sie es gewohnt waren, stellten sie sich also zum Essen an. Die SchülerInnen der 
anderen Schule versuchten sogleich, die Bakış-Kinder zu übervorteilen. Diese 
konnten sich gegen die anderen Kinder nicht verteidigen. Ihre Reaktion darauf 
ist aus anthropologischer Sicht bemerkenswert. Völlig perplex beklagten sich bei 
ihrer Lehrerin: „Sie drängen sich vor“. 

Dieses ethnographische Ereignis lässt sich folgendermaßen analysieren: Die 
Bakış-SchülerInnen sind sich ihrer Rechte bewusst. In gleichem Maß sind sie sich 
aber auch der Rechte anderer bewusst. Das heißt, sie verhalten sich nicht nach 
dem Grundsatz, wenn ich bloß mein eigenes Recht durchsetzen kann, ist mir al-
les andere egal. Sie glauben im Gegenteil, dass sie das Recht der anderen in dem 
Maß zu respektieren haben, in dem sie auf ihren eigenen Vorteil bedacht sind. 
Dieses Bewusstsein haben sie so sehr verinnerlicht, dass sie höchst erstaunt sind, 
wenn man ihnen Unrecht tut. Die Erziehung in Bakış vermittelt ihnen ein Ver-
ständnis, das sich im Rahmen der Habermas’schen Theorie des kommunikativen 
Handelns auswerten lässt (Habermas 1981): Die Bakış-Kinder gelangen durch 
gemeinsame Arbeit am Interpretationsprozess zu einem gemeinsamen Verständ-
nis; sie bewegen sich dabei im Rahmen eines Diskurses, der keinen Druck kennt. 
Die Kinder anderer Schulen hingegen bewegen sich innerhalb einer strategischen 
Aktivität, die darauf angelegt ist, ihnen Vorteile zu verschaffen. 

Ein weiterer interessanter Aspekt des Vorfalls ist die Tatsache, dass die Lehrper-
sonen der anderen Schule es nicht für nötig hielten, ihre SchülerInnen zu ermah-
nen. Auch die Lehrpersonen sind es wohl so gewohnt und halten es für angemes-
sen, kein Aufhebens von dieser Sache zu machen. So mussten wir schließlich ihre 

11 Auch diese Schule war eine Privatschule, jedoch sozioökonomisch auf einem tieferen 
Stand als die Bakış-Kinder. Dass wir uns hier nicht auf eine Diskussion über sozioökono-
mische Klassen eingelassen haben, bedeutet nicht, dass wir die direkte Beziehung zwischen 
sozialer Klasse und Bildung unterschätzen. Im Gegenteil halten wir eine solche direkte und 
enge Beziehung für unbestreitbar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 89 

Kinder ermahnen. Nach dem Essen kam dann endlich der Moment, den die Kin-
der den ganzen Tag herbeigesehnt hatten, wir gingen zur Disco. Einer der verant-
wortlichen Lehrer der Schule nahm vor der Tür die Kinder beiseite und sagte, es 
könne sein, dass noch andere Kinder in der Disco seien, auch wäre es denkbar, dass 
sie sich frech benehmen und fluchen oder gar dreinschlagen würden. Was immer 
auch geschieht, sagte er, wir erwarten von euch, dass ihr nicht darauf reagiert. Man 
versuchte zwar, die Kinder dazu zu erziehen, dass sie sich selbst behaupten kön-
nen, damit sie auf eigenen Füßen stehen. Hier wurden sie nun aber sehr ernsthaft 
angewiesen, sich nicht zu verteidigen. Nun, die Kinder hielten es nicht für not-
wendig, dem Gesagten einen Sinn zu geben, und nickten eifrig, wie wenn sie zu-
stimmen würden. In dem Moment war ihr einziger Gedanke ganz offenkundig, 
endlich zur wohlverdienten Unterhaltung zu kommen. Aber gleich beim Eintritt 
sahen sie, dass die Kinder der anderen Schule den ganzen Raum besetzt hatten. 
Wie sehr ihnen dies missfiel, war sogleich von ihren Gesichtern abzulesen. Sie bil-
deten einen Kreis12 und begannen zu tanzen, möglichst ohne der anderen Gruppe 
ins Gehege zu kommen. Aber nach bloß fünf Minuten kamen sie zu den Lehrper-
sonen und fragten, ob sie in ihre Zimmer gehen könnten. 

Was zeigt dieser höchst eindrückliche Vorfall? Eine Gruppe neunjähriger Kin-
der erwartet den ganzen Tag sehnlichst ein Ereignis, das am Abend stattfinden 
würde, als es dann aber tatsächlich so weit ist, verzichten sie innerhalb von fünf 
Minuten darauf. Es war ihnen verwehrt worden, sich selbst zu behaupten und 
sich das zu nehmen, was ihnen zustand. Genau dies aber war das Verhalten, das 
sie kannten. Sie fühlten sich deshalb so unwohl, dass sie mit dieser Situation 
nicht mehr zurecht kamen. Als autonome Personen, die dazu erzogen worden 
waren, auf eigenen Füßen zu stehen und sich selber auszudrücken, waren sie von 
der Lehrperson eindringlich dazu aufgefordert worden, sich nicht zu verteidigen. 
Dies zeigt, wie unklar hier die Vorstellungen der Lehrperson im Hinblick auf das 
von ihr angestrebte Personenverständnis sind. 

Wenn wir nun die hier aufgeführte Bildungspraxis im Lichte dieses erstaunli-
chen Beispiels zusammen auswerten, wird deutlich, dass das Erziehungsziel der 
Bakış-Schule, ein auf seinen eigenen Füßen stehender Mensch, bis zu einem ge-
wissen Grad wirksam ist. Bemerkenswerter Weise bekamen nun aber die Schüle-
rInnen innerhalb dieses Prozesses widersprüchliche Botschaften vermittelt. Su-
chen wir nach deren Ursprung, sehen wir, dass die Lehrpersonen selbst mit dem 
Menschenverständnis, das sie den Kindern zu vermitteln versuchen, nicht hinrei-

                                                                                          
12 Hier soll noch angefügt werden, dass weitere, den Rahmen dieser Arbeit überschreitende 

Kriterien wie Klassenunterschiede oder protektinistisches Verhalten bei der Introversion 
der Kinder eine Rolle spielten. Dieser Aufsatz fokussiert auf die Frage, inwieweit die Kin-
der dieses westlich geprägte individualistische Modell, das man ihnen nahezubringen 
trachtet, auch tatsächlich übernommen haben, und wie sie dies repräsentieren. Zur Frage 
der anthropologischen Analyse des protektionistischen Verhaltens türkischer Familien des 
oberen Mittelstandes siehe Ayan (2006).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 90 

chend vertraut sind. Wir haben uns daher auch zu fragen, wie sehr sich die Lehr-
personen das Verständnis eines auf eigenen Füßen stehenden und sich selbst ent-
spannt und gelassen ausdrückenden Menschen angeeignet haben.13 

Fazit  

Aus den ethnographischen Untersuchungen an der Bakış-Schule geht hervor, dass 
das Personenverständnis, das dem Erziehungsprogramm zu Grunde liegt, von den 
an der Schule Beteiligten nicht genügend verstanden wurde; dies führt in der Praxis 
zu widersprüchlichem Verhalten. Widersprüche und Spannungen sind Ausdruck 
einer Gegenposition zur vorherrschenden Ideologie. Es ist daher wichtig, diese 
Widersprüche zu benennen, will man das Problem korrekt identifizieren.  

Auf zwei Punkte soll hier noch hingewiesen werden. Erstens wäre es unreali-
stisch von den Lehrpersonen zu erwarten, dass sie den Kindern ein Verhalten 
vermitteln, das sie selbst nicht verinnerlicht haben. Die Warnung der Lehrperso-
nen an die Kinder kurz vor dem Besuch der Disco ist Ausdruck einer nur unvoll-
ständigen Verinnerlichung des dem Bildungsprogramm zu Grunde liegenden 
Personenverständnisses. Daher vermitteln sie den Kindern widersprüchliche Bot-
schaften. Dies bedeutet nun nicht, dass wir von den Lehrpersonen bloß ein eta-
bliertes, konservatives Verhalten erwarten dürfen. Jedoch müssen wir uns klar 
sein, dass Neuerungen wie die der Bakış-Schule einen Prozess darstellen. Ein sol-
cher Wandlungsprozess bringt Widersprüche mit sich; mit diesen haben wir uns 
ebenfalls ausführlich zu befassen. Dies ist wichtig, um den Prozess in die ge-
wünschte Richtung steuern zu können. Wird die dem Erziehungsprogramm zu 
Grunde liegende Haltung nicht richtig verstanden, erwachsen daraus zwei ernst-
hafte Probleme. Erstens entsteht so bei der Lehrperson ein permanentes Gefühl 
des Ungenügens; sie ist auch kaum mit der geleisteten Arbeit zufrieden. Daher 
hat sie keine andere Wahl, als ein nicht angewendetes Modell auf dem Papier so 
darzustellen, als sei es angewendet worden. In der Folge wird ein wesentliches 
Problem verdeckt: Die Wahrscheinlichkeit, dass ein anwendbares Erziehungspro-
gramm zu Stande kommt, wird ernsthaft gefährdet. Kaum treten wir jedoch in 
die Klasse und atmen die Luft darin ein, werden wir uns dieses Problems sogleich 
bewusst. Es ist sonnenklar, dass ein Lehrplan, dessen zu Grunde liegender Ge-
danke nicht verständlich wird oder mit dem man sich nicht identifizieren kann, 
bei der praktischen Umsetzung auf Probleme stößt.  

Noch ein zweiter wichtiger Gedanke soll hier Erwähnung finden. Er betrifft die 
Beziehung zwischen dem Bildungsprogramm und dem Personenverständnis, von 
dem es getragen wird. Als Erstes sollte das Personenverständnis offen definiert 

13 Zur Frage der emotionalen und psychologischen Reaktionen der Lehrpersonen beim Ver-
such, mit den beim Aufbau eines alternativen Bildungssystems auftretenden unrealisti-
schen Maßnahmen fertig zu werden, siehe Ayan (2006).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 91 

werden; diese Definition muss mit den Tendenzen der Zielgruppe übereinstimmen 
und deren Bedürfnissen entgegenkommen. Um zu verstehen, wo das Bildungspro-
gramm in Hinsicht auf ebendiese Tendenzen und Bedürfnisse steht, ist es zudem 
nützlich, die Praxis an der Schule zu beobachten. Bei der Umsetzung des Bil-
dungsprogrammes an der Bakış-Schule sind Widersprüche aufgetreten. Diese rüh-
ren vom Mangel an Übereinstimmung des dem Bildungsprogramm zu Grunde 
liegenden Personenverständnisses mit den gesellschaftlichen Tendenzen und Be-
dürfnissen her. Werden nun die Widersprüche und Spannungen bei der Umset-
zung des Programms thematisiert, kann das Bildungsprogramm revidiert und effi-
zienter gestaltet werden. 

Hier müssen wir uns mit einem weiteren wesentlichen Thema auseinanderset-
zen, und zwar, ob ein dem westlichen Verständnis gemäß formulierter Begriff des 
Individuums tatsächlich in jeder Hinsicht tauglicher ist. Zu diesem Zweck bezie-
hen wir uns auf die Klassifizierung von individualistischen und kollektivistischen 
Kulturen gemäß Hofstede (1980) und das von Kağıtbaşı vorgeschlagene Men-
schenmodell (1998, 2007). Wie wir im Kapitel „Menschenmodell“ bereits er-
wähnt haben, zeigen entsprechende Untersuchungen, dass sowohl in individuali-
stischen als auch in kollektivistischen Kulturen Interdependenz und Autonomie 
nebeneinander bestehen können. Des Weiteren zeigen Studien aber auch, dass es 
zu negativen Resultaten führt, wenn einer Gemeinschaft mit vorherrschend kol-
lektivistischer Grundhaltung die Erfolgsmotive einer individualistischen Grund-
haltung eingeimpft werden. 

Erst wenn die Eigenschaften individualistischer beziehungsweise kollektivisti-
scher Kulturen ausreichend betont werden können, wird es möglich, gesellschaft-
liche Harmonie zu erreichen. Eine eingehende Auseinandersetzung mit der en-
gen Beziehung zwischen Personenverständnis und Bildungspraxis kann Wege 
aufzeigen, wie wir unsere gesellschaftlichen Neigungen zur Stärkung unseres Bil-
dungssystems positiv einsetzen können. Ein realistisches und effizientes Bil-
dungssystem sollte so angelegt sein, dass es die Harmonie der Gesellschaft selbst 
zum Ausdruck bringt: Wenn wir ein Personenverständnis schaffen, in dem sich 
Interdependenz und Autonomie mischen, und unseren Bildungsentwurf darauf 
ausrichten, wird uns dies weiter bringen. Dazu eignet sich das „Modell gegensei-
tiger emotionaler Bindung“: In ihm sind Interdependenz und Autonomie verei-
nigt. Einem solchen Programm sind daher gesellschaftliche Akzeptanz und Er-
folg bei der Umsetzung sicher. An Stelle einer künstlichen Praxis, die nicht ver-
standen, daher weder aufgenommen noch verinnerlicht wird und die daher auch 
nicht wirklich umgesetzt werden kann, die man aber so darstellt, als sei sie umge-
setzt worden, an Stelle einer solchen Praxis schaffen wir so den Rahmen für ein 
wirklich anwendbares Bildungssystem. Ein solcherart solides, auf festem Boden 
stehendes, von den gesellschaftlichen Realitäten gehaltenes Bildungssystem wird 
vom Volk akzeptiert, weil es sich direkt ans Volk wendet. Und weil es akzeptiert 
wird, versuchen es sich die Lehrpersonen auch mit großem Einsatz anzueignen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 92 

Kurz, nicht ein von oben verordnetes Bildungssystem ist effizient, sondern ein 
aus den Rückmeldungen seiner primären AnwenderInnen, den an der Schule Be-
teiligten, genährtes Bildungsprogramm. Gestützt werden sollte es zudem von 
Disziplinen wie Kulturpsychologie, Anthropologie und Erziehungswissenschaft.  

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie  

Anamur, Z. N. 1998. Individualism – Collectivism, Self-Concept and Sources of Self-
Esteem (unveröffentlichte Diplomarbeit). 

Ayan, M. 2006. Changing Conceptions of Personhood in Contemporary Turkey: An Up-
per Middle Class School Ethnography (unveröffentlichte Doktorarbeit). 

Ayan Ceyhan, M. 2009a. Emergence of Individualism, Entrepreneurialism and 
Creativity in Turkey’s State-run Educational System: Anthropological Contribu-
tions to Educational Sciences. Procedia – Social and Behavioral Sciences: 101–104.  

Ayan Ceyhan, M. 2009b. Vacillating between Opposing Conceptions of Person-
hood: Individualism and Conformism in Turkish Educational Practices. Re-
search in Comparative and International Education (4/2): 204–210.  

Bontempo, R./Rivero, J. C. 1992. Cultural Variation in Cognition: The Role of Self-
Concept in the Attitude-Behavior Link. Annual Meeting of the Academy of Ma-
nagement’ta Sunulmuş Bildiri. Las Vegas. 

Chen, C. C./Chen, X./Meindl, J. R. 1998. How Can Cooperation Be Fostered? 
The Cultural Effects of Individualism – Collectivism. The Academy of Manage-
ment Review (23/2): 285–304.  

Davidson, A. R./Jaccard, J. J./Triandis, H. C./Morales, M. L./Diaz-Guerrero, R. 
1976. Cross-Cultural Model Testing: Toward a Solution of the Etic-Emic Di-
lemma. International Journal of Psychology (11): 1–13. 

ERG 2005. Öğretim Programları İnceleme ve Değerlendirme 1. Müfredat Değerlendirme 
Komisyonu: Çiğdem Kağıtçıbaşı, İlhan Tekeli, İpek Gürkaynak, Petek Aşkar, Süha Se-
vük, Tosun Terzioğlu, Üstün Ergüder. Istanbul: ERG.  

Göregenli, M. 1995. Individualism – Collectivism Orientations in the Turkish 
Culture: A 

Preliminary Study. Türk Psikoloji Dergisi (10):1–14. 
Göregenli, M. 1997. Individualist – Collectivist Tendencies in a Turkish Sample. 

Journal of Cross-Cultural Psychology (28): 787–794.  
Habermas, J. 1981. Theorie kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.  
Hodgins, H./Koestner, R./Duncan, N. 1996. On the Compatibility of Autono-

my and Relatedness. Personality and Social Psychology Bulletin (22): 227–237.  
Hofstede, G. 1980. Culture’s Consequences. Beverly Hills: Sage.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 93 

Kağıtçıbaşı, Ç./Berry, J.B. 1989. Cross-Cultural Psychology: Current Research 
and Trends. Annual Review of Psychology (40): 493–531.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 1997. Individualism and Collectivism. In J. W. Berry/M. H. Se-
gall/Ç. Kağıtçıbaşı (Hrsg.). Handbook of Cross-Cultural Psychology 3. Boston: Al-
lyn and Bacon, 1–49.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 1998. Kültürel Psikoloji: Kültür Bağlamında İnsan ve Aile. Istanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.  

Kağıtçıbaşı, Ç./Ataca, B. 2005. Value of Children, Family and Self: A Three De-
cade Portrait from Turkey. Applied Psychology: An International Review (54/3): 
317–337.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 2007. Family, Self, and Human Development Across Cultures: Theory 
and Applications. New Jersey: Lawrence Erlbaum Associates.  

Kılıç, B. 2000. Procedural Justice and Its Effects on Trust in Supervisor, Organizational 
Commitment and Work Performance (unveröffentlichte Diplomarbeit). 

Kim, U./Triandis, H. C./Kağıtçıbaşı, Ç./Choi, S. C./Yoon, G. 1994. Individua-
lism and Collectivism, Theory Method Applications. Newbury Park: Sage.  

Kwak, K. 2003. Adolescents and Their Parents: A Review of Intergenerational 
Family Relations for Immigrant and Non-immigrant Families. Human Deve-
lopment (46): 15–36.  

Meeus, W./Oosterwegel, A./Vollebergh, W. 2002. Parental and Peer Attachment 
and Identity Development in Adolescence. Journal of Adolescence (25): 93–106.  

McClelland, D. C./Winter, D. G. 1969. Motivating Economic Achievement. New 
York: Free Press.  

PIRLS 2001. International Report: IEA’s Study of Reading Literacy Achievement in 
Primary School in 35 Countries. Boston: International Study Center. 

Triandis, H. C. 1988. Collectivism and Individualism: A Reconceptualisation of 
a Basic Concept in Cross-Cultural Psychology. In G. K. Verma/C. Bagley 
(Hrsg.). Personality, Attitudes, and Cognitions. London: McMillan, 60–95.  

Triandis, H. C. 1989. Self and Social Behavior in Differing Cultural Contexts. 
Psychological Review (96): 269–289. 

Triandis, H. C. 1990. Cross-Cultural Studies of Individualism and Collectivism. 
In J. Berman (Hrsg.). Cross-Cultural Perspectives: Nebraska Symposium on Motiva-
tion. Lincoln: University of Nebraska Press, 41–134.  

Triandis, H. C. 1995. Individualism and Collectivism. Boulder: Westview. 
Yamaguchi, S. 1994. Collectivism among the Japanese: A Perspective from the 

Self. In U. Kim/H. C. Triandis/Ç. Kağıtçıbaşı/S. C. Choi/G. Yoon (Hrsg.). In-
dividualism and Collectivism, Theory Method Applications. Newbury Park: Sage, 
175–199. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79 - am 21.01.2026, 07:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

