
 

 

5 Integrität und Verantwortung 

 

„Politik beruht auf der Tatsache der 

Pluralität der Menschen. Gott hat den 

[Hervorhebung im Original] Menschen 

geschaffen, die [Hervorhebung im Ori-

ginal] Menschen sind ein menschliches, 

irdisches Produkt, das Produkt der 

menschlichen Natur.“ 

Arendt, Was ist Politik?, S. 9  

 

 

Arendt, die sich immer wieder weigerte, den Begriff der menschlichen 

Natur auf eine Definition zu reduzieren, die anzweifelte, dass es so et-

was wie eine allgemeingültige und umfassende Definition überhaupt gä-

be,
1
 gestand jedoch zu, dass es das Menschsein gerade ausmache, unter 

Menschen zu leben.
2
 Pluralität in dem Sinne, dass Menschen sich inso-

weit gleichen, dass sie sich miteinander verständigen können, sich aber 

so unterscheiden, dass sie der Sprache zur Verständigung bedürfen,
3
 sei 

die „Ordnung der Menschheit“
4
. Wenn sie also schreibt, dass sich der 

Nationalsozialismus als Herrschaftsform sui generis in den Konzentrati-

onslagern ausweise, in denen darauf gezielt wurde, die „menschliche 

Natur selbst“
5
 zu transformieren,

6
 bezeichnet sie dadurch den Prozess, 

der das Potential auslöschte, etwas so Unnatürliches wie der Mensch zu 

                                                             

1 Arendt, Vita Activa, S. 19. 

2 Ebd., S. 17. 

3 Ebd., S. 213. 

4 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 395. 

5 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 940 f. 

6 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 | Integrität und Verantwortung 

 

 

werden, indem Individuen auf „Reaktionsbündel“
7
 reduziert wurden; 

sich im Handeln und Sprechen nicht mehr aktiv voneinander unterschei-

den konnten. An den Konzentrationslagern offenbarte sich, dass die 

nationalsozialistische Herrschaft darauf ausging, den Menschen in seiner 

Einzigartigkeit, der Tatsache, dass ihm „ein individuelles Leben mit ei-

ner erkennbaren Lebensgeschichte zukommt“
8
 zu vernichten, die Men-

schen im Plural überflüssig zu machen, um an ihre Stelle ein „Men-

schenindividuum“
9
 zu stellen, das als vollkommen berechenbar einzig 

die durch die Natur vorgegebenen Prozesse exekutiert.  

In der vorliegenden Arbeit wird ersichtlich, welch exponierte Rolle 

dem Recht bei der Durchsetzung dieser ideologischen Vorgaben zukam. 

Es diente, gerade in der Formierungsphase des Nationalsozialismus so-

wie in der Konsolidierungsphase der Vorkriegszeit dazu, durch schritt-

weise Entziehung rechtlich gesicherter Positionen, den Menschen seiner 

individuellen Identität zu berauben und an deren Stelle ideologisch de-

kretierte Zuschreibungen zu setzen. Die Verweisung ins Private, durch 

Außerkraftsetzung der politischen Freiheitsrechte, unterminierte jene 

performative Personwerdung, die in der Öffentlichkeit durch das Er-

scheinen vor Anderen und das Interagieren mit ihnen verwirklicht wer-

den kann. Nur im Handeln und Sprechen enthüllten Menschen ihre Ein-

zigartigkeit,
10

 indem sie sich aktiv voneinander unterschieden und damit 

die menschliche Bedingung der Pluralität, „eine Vielheit, die die para-

doxe Eigenschaft hat, dass jedes ihrer Glieder in seiner Art einzigartig 

ist“
11

 manifestierten. Die Offenbarung des ‚Jemand‘, der Person, ist im-

mer auf Interpersonalität angelegt, wenn auch die Verfassung durch Ver-

leihung der persona die dazu notwendigen Bedingungen garantieren 

muss. Die Nationalsozialisten beließen es jedoch nicht bei einer Verwei-

sung ins Private, sondern organisierten auch diesen Bereich, indem sie 

Rechtssubjektivität, den basalen Anspruch des Menschen, einen Bereich 

zu haben, in dem man unbehelligt von staatlichen Interventionen 

idiosynkratische Bindungen knüpfen kann, insbesondere durch die soge-

nannten Blutschutzgesetze, ebenfalls zerstörten. Es sei stets ein Teil der 

                                                             

7 Ebd., S. 913. 

8 Arendt, Vita Activa, S. 29. 

9 Arendt, Was ist Politik?, S. 12. 

10 Arendt, Vita Activa, S. 213. 

11 Ebd., S. 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 259 

 

menschlichen Würde gewesen, dass Menschen dazu in der Lage waren, 

„die gegebene Tatsächlichkeit zu meistern, für menschliche Zwecke ein-

richten und ändern zu können.“
12

 Die absolute – in dem Sinne, dass sie 

keinen Lebensbereich unangetastet ließ – ideologische Definition des 

Individuums führte jedoch dazu, dass es einzig als Gattungswesen be-

griffen wurde und demnach Naturprozessen unterworfen, ohne die Mög-

lichkeit, sich von dessen zyklischem Verlauf zu emanzipieren. 

Die Instabilität des nationalsozialistischen Rechts, das vorgab, biolo-

gisch determinierte Notwendigkeiten zu vollstrecken, vernichtete Frei-

heitsräume durch sein Bewegungsmoment radikal und verhinderte da-

durch die Entstehung und Fortführung intersubjektiver Beziehungen, 

denen stets ein Machtpotential immanent ist. Würde man davon ausge-

hen, dass Arendts Personenbegriff rein performativ ist, müsste man at-

testieren, dass nach Entzug politischer Freiheitsrechte und Unterminie-

rung der Rechtsstaatlichkeit keine Personwerdung mehr möglich ist und 

dem Individuum jede Möglichkeit zur Weltveränderung genommen 

wurde. Diese These wird jedoch spätestens durch Arendts Prozessbe-

obachtungen in Jerusalem falsifiziert. Hier offenbart die politische Theo-

retikerin einen Personenbegriff, der seinen Ursprung nicht in der auf Re-

ziprozität ausgelegten Identität findet, sondern in dem integritätskonstru-

ierenden Denken.
13

 Denken bedeutet Nachdenken und Erinnern, es 

bringt ein Gewissen und somit eine Handlungsgrenze hervor, die indivi-

duelle Verantwortung bedingt. Auch in Zeiten politischer Machtlosigkeit 

hat der Mensch die Möglichkeit, durch Verweigerung des Gehorsams 

die Unterstützung für das System aufzukündigen und sich zurückzuzie-

hen. Zwar bedürfe eine funktionierende politische Gemeinschaft nicht 

der moralischen Menschen, sondern der gesetzestreuen Bürgerinnen,
14

 

doch das Befolgen von Gesetzen signalisiert stets auch die Zustimmung 

zur gegenwärtigen politischen Ordnung, und demnach liegt es in der 

Verantwortung der Individuen, Normen vor ihrer Anwendung mithilfe 

des Gemeinsinns zu reflektieren. 

An dieser Stelle muss jedoch differenziert werden zwischen denjeni-

gen, die innerhalb der nationalsozialistischen Gemeinschaft noch immer 

agieren konnten, wenn auch das Handeln unmöglich gemacht wurde, 

und denjenigen, die als objektive Gegner subjektiv unschuldig waren. 

                                                             

12 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 939. 

13 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 87. 

14 Arendt, Über das Böse, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Ausgehend davon, dass Rechtspersonalität keiner der Einwohnerinnen 

des totalen Staates gewährleistet wurde, und Rechtssubjektivität allen-

falls in speziellen Fällen des Privatrechtsverkehrs erhalten blieb, ist es 

die Rechtsadressabilität, die die Demarkationslinie profilieren kann. 

Vom Recht nicht mehr angesprochen und somit in einen Ausnahmezu-

stand gestoßen, der sich dadurch auszeichnet, dass er personal gebunden 

ist, befinden sich die objektiven Feindinnen in einer Situation, in der ih-

nen „dauernd Dinge zustoßen, die ganz unabhängig davon sind, was sie 

tun oder unterlassen.“
15

 Die dem personalen Ausnahmezustand Ausge-

setzte findet sich demnach in einer absurden Situation, die sich dadurch 

auszeichnet, dass sie faktisch unter Mitmenschen ist, jedoch die Verbin-

dung, die in Form von Gesetzen existiert, nicht mehr vorhanden ist, sie 

unter Menschen weilend also von ihnen isoliert bleibt, wie unter einer 

Glasglocke. Die Unfähigkeit, durch eigenes Interagieren Veränderung 

herbeizuführen, die Unmöglichkeit, sich selbst ins Private zurückzuzie-

hen und den Gehorsam aufzukündigen, bedinge eine „absolute Verant-

wortungslosigkeit“
16

, die schlechterdings „unerträglich ist.“
17

 Dabei darf 

die von Arendt beklagte Verantwortungslosigkeit nicht im Sinne einer 

Rücksichtlosigkeit gelesen werden. Verantwortung bedeutet bei ihr die 

Konstituierung von Handlungsgrenzen durch das Gewissen, die in der 

Wirklichkeit zu respektieren sind
18

 – es ist Verantwortung für das Selbst. 

Diese Gewissensentscheidungen sind jedoch für die „vollkommen Un-

schuldigen“
19

 nicht von Relevanz, da sie unabhängig von ihrem eigenen 

Tun als Exponentinnen des Rechts der Natur von diesem aufgenommen 

und durch dessen Prozesse determiniert werden.  

Erst in dem Moment, in dem das, was einem geschieht, in keinem 

Sinnzusammenhang mehr mit dem eigenen Tun steht, verschwindet die 

Verantwortung.
20

 Das Nebeneinander von Normen- und Gewaltordnung, 

dem jede Einwohnerin des totalen Staates ausgeliefert war, war demnach 

nicht geeignet, die sich durch das Denken bildende moralische Person zu 

töten. Die Verantwortung für das Selbst, die auch dann bestehen bleibt, 

                                                             

15 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613. 

16 Ebd., S. 610. 

17 Ebd. 

18 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

19 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 610. 

20 Ebd., S. 897. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 261 

 

wenn Verantwortung für die Welt nicht mehr zu tragen ist, ist Bedin-

gung für die Kontinuität der politischen Größe der Menschheit nach dem 

Traditionsbruch, den die Shoa für sie bedeutet hat. Aus der These indi-

vidueller Verantwortung ließ sich ein Schuldvorwurf an diejenigen for-

mulieren, die an der „Fabrikation von Leichen“
21

 in den Vernichtungsla-

gern beteiligt waren – und dieser Vorwurf ermöglichte eine nicht nur ge-

sellschaftliche, sondern strafrechtliche Aufarbeitung des Holocaust. Da-

bei diente der Prozess nicht nur dazu – wie ausführlich im vorigen Teil 

der Arbeit dargelegt – dem Täter die Möglichkeit zu eröffnen, Person zu 

werden, sondern auch der öffentlichen ‚Repersonifizierung‘ der Opfer, 

die durch Erzählen der eigenen Geschichte und Offenbarung der Person 

ihre einmalige Identität, unabhängig von kollektiven Zuschreibungen, 

präsentieren konnten und somit einen spezifischen Aspekt der Men-

schenwürde zurückgewannen.
22

 Das abschließende Urteil sowie die ver-

hängte Strafe waren nicht allein Ausdruck einer institutionellen Missbil-

ligung des Verbrechens, sondern vor allem eine Form der Solidarität mit 

den Opfern, deren Zugehörigkeit zum Verband der Menschheit, aus dem 

die Nationalsozialisten versucht haben, sie auszustoßen, dadurch bestä-

tigt wurde. Die Solidarisierung mit den Betroffenen sowie die Ächtung 

des Genozides setzten einen neuen Maßstab für die zukünftige politische 

Ordnung und erlaubten eine Versöhnung mit dem Geschehenen. Dabei 

bedeutet die politische Versöhnung keineswegs ein Vergessen oder Ver-

zeihen, sondern nur ein Abfinden mit der Gegenwart, wie ihr das Indivi-

duum angehört.
23

 Allerdings handelt es sich hierbei um einen reziproken 

Prozess, bei dem es nicht genügt, wenn eine der Beteiligten von dem 

Thema ablässt, sondern der Gegenpart auch Reue zeigen muss.
24

 Eine 

                                                             

21 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (29 f.). 

22 Arendt, Vita Activa, S. 221 f., wenngleich eine solche Definition hier 

schwierig ist und anderen Ausführungen zu ihrem Menschenwürdebegriff 

widerspricht, da sie suggeriert, dass auch die Menschenwürde bedingt ist, al-

so von ihrer Verwirklichung abhängt. Es scheint jedoch elementar zu sein, 

dass mit diesem Erscheinen der Mensch wieder zu einem „Jemand“ wird, 

und somit Protagonist der eigenen Geschichte. Allerdings ist davon auszuge-

hen, dass die Menschenwürde auch ohne diese Exponierung vorhanden ist, 

die sich aus ihr ergebenen Konsequenzen allerdings keine Wirkung zeitigen 

können. 

23 Arendt, Denktagebuch, S. 331. 

24 Ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Versöhnung mit Eichmann war dementsprechend nicht möglich, wohl 

jedoch eine zwischen den Opfern und der Menschheit.
25

 Dabei ist ihr ein 

für das Politische eminent wichtiges Potential immanent: Wie das Ver-

zeihen in intersubjektiven Beziehungen, ermöglicht auch die Versöh-

nung die Fortführung einer Handlung in eine andere Richtung
26

 und im-

pliziert das Versprechen, die Würde der Anderen in Zukunft durch die 

Anerkennung ihrer Person zu bewahren.
27

 

Ersichtlich wird hier ein Element, das seit den 1990er Jahren unter 

dem Begriff der Transitional Justice Eingang in Strategien der Vergan-

genheitsbewältigung, insbesondere von Makrokriminalität, gefunden hat 

und sich unter anderem in Institutionen wie dem Internationalen Strafge-

richtshof offenbart. Ausgehend davon, dass ein künftiges Zusammenle-

ben ohne Gewalt nur unter der Voraussetzung möglich ist, dass Verant-

wortliche benannt und bestraft werden und Opfer sich von der dem Be-

griff immanenten passiven Position emanzipieren können, dienen diese 

Verfahren der Sicherung der Zukunft durch Offenlegung und Bewertung 

der Vergangenheit und generieren so Anhaltspunkte für eine neue Grün-

dungsgeschichte,
28

 die jüngste Erfahrungen integriert und aus ihnen 

Schlüsse und Lehren zieht. Im Falle Eichmanns waren die aus dem Jeru-

salemer Verfahren und Urteil zu ziehenden Schlüsse zunächst, dass auch 

die Pluralität der Menschen eine gefährdete Tatsache ist, die zu sichern 

Grund und Aufgabe jeder politischen Gemeinschaft sein soll. Dies führte 

auch zu der, von Arendt in Eichmann in Jerusalem bekräftigten Forde-

rung nach einem internationalen Gerichtshof, der legitimiert ist, Genozi-

de – in Arendts Worten „Verbrechen an der Menschheit“
29

 – zu judizie-

ren. So kann ein richterliches Urteil, wenn die Richterin sich mit der 

Vergangenheit auseinandergesetzt hat, sie erkundet hat und ihre Erzäh-

lung ein Urteil über sie bildet,
30

 den Gründungsmythos für eine neue po-

litische Gemeinschaft nach der Zäsur bilden. 

                                                             

25 Loick, Juridismus, S. 48. 

26 Arendt, Denktagebuch, S 312. 

27 Bruns, Was heißt Menschenwürde in: Meins/ Daxner/ Kraiker (Hrsg.), Raum 

der Freiheit. Reflexionen über Idee und Wirklichkeit, S. 79 (86). 

28 Straßenberger, Über das Narrative in der politischen Theorie, S. 41. 

29 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 399. 

30 Arendt, Das Urteilen, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 263 

 

Dass die politische Größe der Menschheit in der Tat einen Neuan-

fang braucht, hat die nationalsozialistische Herrschaft, in der sich Ele-

mente der europäischen Tradition zu einem mörderischen Konglomerat 

mischten, mit aller Kraft bewiesen. Das System der Konzentrationslager, 

das „kein Zorn rächen, keine Liebe ertragen, keine Freundschaft verzei-

hen, kein Gesetz bestrafen“
31

 kann, forderte einen radikalen System-

wechsel – die post-totalitäre politische Theorie muss dem Geschehenen 

dadurch Rechnung tragen, dass sie das Bild einer politischen Gemein-

schaft entwirft, in der verhindert wird, dass Menschen in ihrer differentia 

specifica erneut überflüssig werden. 

Die Wurzel des totalitären Übels sei bereits in den Gründungsprinzi-

pien moderner europäischer Demokratien integriert gewesen. Das Motto 

der französischen Republik, ‚Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‘ habe 

durch den Verweis auf das Verwandtschaftsverhältnis Gleichartigkeit an 

die Stelle der Gleichberechtigung gesetzt und den politischen Körper am 

Bild der Familie ausgerichtet. In einem solchen Gemeinschaftsverständ-

nis ist „für den Einzelnen, und das heißt für den Verschiedensten, kein 

Unterkommen“
32

. Zudem hat dieses Staatsverständnis, wird es global als 

Organisationsstruktur praktiziert, stets zur Folge, dass die Exklusion aus 

einer politischen Gemeinschaft die Exklusion aus der Menschheit über-

haupt bedeutet, weil diese sich als „Familie der Nationen“
33

 begreift. 

Überwunden werden kann dieser Geburtsfehler nur bei einer grundle-

genden Neudefinition des Politischen, orientiert am Ideal der Freund-

schaft, deren verbindendes Element nicht das gemeinsame Blut, sondern 

das Gespräch über die Welt ist. Die Anerkennung der Anderen erfolgt 

hier nicht aufgrund der Intimität der Verwandtschaft, sondern aufgrund 

der Gleichheit in der Verschiedenheit, aufgrund des Auch-Person-Seins 

der Anderen. Die Zugehörigkeit zur partikularen Gemeinschaft obliegt 

somit der individuellen Entscheidung der Einzelnen. Dies impliziert je-

doch auch, dass die Entscheidung über die Zugehörigkeit unter keinen 

Umständen Gegenstand demokratischer Diskurse sein darf. Arendt war 

keine Radikaldemokratin, ihr war als Republikanerin das fragile Gleich-

gewicht zwischen Rechtsstaatlichkeit und Demokratie stets bewusst. Es 

müssen Gesetze, nicht Menschen herrschen
34

 und eine solche Freiheit 

                                                             

31 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 941. 

32 Arendt, Was ist Politik?, S. 10. 

33 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 608. 

34 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 | Integrität und Verantwortung 

 

 

von Souveränität ist nur dann zu gewährleisten, wenn Macht und Autori-

tät voneinander getrennt sind und sich gegenseitig begrenzen. Während 

die Macht also bei den Bürgerinnen liegt, im Demos angesiedelt ist, be-

anspruchen die Verfassung sowie die die Konstitution bestätigende und 

aktualisierende Judikative Autorität, sind aber andererseits insofern ein-

geschränkt, als sie keine Veränderungen anstoßen dürfen. Die Verfas-

sung, die als Manifestation der Gründungsversprechen dem „demago-

gisch verhetzbaren Volkswillen“
35

  relativ entzogen ist, muss nicht nur 

die politischen Freiheitsrechte, sondern als Prämisse des Politischen 

auch und vor allem das subjektive Recht auf Zugehörigkeit als Ausdruck 

der Menschenwürde unbedingt verbürgen. Nur so kann garantiert wer-

den, dass der Diskurs über Rechte und Gesetze nicht nur von denjenigen 

geführt wird, die als bereits Inkludierte darüber verfügen können, und 

somit das Recht zum Herrschaftsinstrument degradiert wird. Daraus ist 

jedoch nicht zu schlussfolgern, dass Arendt dem Demos, bzw. der durch 

ihn ermächtigten Vertretung die Gesetzgebungskompetenz vollständig 

entziehen möchte.
36

 Das Ziel ist allein eine Einhegung in zwei Hinsich-

ten: Zum einen ist der Beratungs- und Entscheidungsprozess in Form 

von Meinungsaustausch, Diskurs und Urteil darauf ausgelegt, an die 

Stelle des Willens zu treten, der als subjektiv, ephemer und nicht not-

wendigerweise rational nicht den Anforderungen von Rechtssicherheit, 

Allgemeinheit und Überparteilichkeit entsprechen würde. Des Weiteren 

sind jene Aspekte, die die menschliche Würde in ihren unterschiedlichen 

Facetten schützen, nicht disponibel. Hierbei handelt es sich nicht um ei-

ne verfahrensrechtliche Vorgabe, sondern um eine inhaltliche Schranke, 

die weitere Konsequenzen für den Arendt’schen Rechtsbegriff zeitigt. 

Dieses darf nicht als Instrument zur Durchsetzung eines kollektiven 

Wohls genutzt werden. Recht dient der Herstellung und Sicherung eines 

herrschaftsfreien Raumes sowie der Stabilisierung und Bewahrung 

menschlicher Verbindungen und ist somit schlussendlich die Garantie 

dafür, dass jede, unabhängig von präpolitischen Determinanten, ihr Po-

tential zum Politischen verwirklichen kann – sie also als Person vor an-

deren erscheinen kann und somit Protagonistin ihrer eigenen Geschichte 

wird. Es muss also der Freiheit und Gleichheit aller Individuen, nicht 

aber dem Überleben einer abstrakten Idee von Kollektivität, und heiße 

                                                             

35 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 576. 

36 Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse, S.  198. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 265 

 

sie auch Menschheit, dienen. Diese Aufgabe würde es konterkarieren, 

würde das Recht auf dem Fundament einer ‚Nützlichkeit‘ für ein ‚Gan-

zes‘ stehen. Arendt selbst konstatiert, dass das Hitler’sche „’Recht ist, 

was dem deutschen Volke nutzt‘ nur die vulgarisierte Form einer 

Rechtsauffassung sei“
37

, die Recht mit dem identifiziert, „was gut für.... 

ist – den einzelnen oder die Familie oder das Volk oder die große 

Zahl“
38

. Hieran illustriert sich deutlich, warum ein Gesetz seine Legiti-

mität nicht allein aus einem Mehrheitsbeschluss, mag er noch so demo-

kratisch zustande gekommen sein, schöpft, sondern stets auch an den 

Maßgaben der Verfassung zu messen ist. 

Doch auch mit der von Arendt proklamierten Trennung von Macht 

und Autorität steht sie vor dem Problem der Gründung. Sie selbst kon-

statiert, dass Recht nicht apodiktisch ist und absolute Wahrheiten den 

Raum des Politischen aufgrund der ihnen anhaftenden Tendenz zur Des-

potie, zerstören würden. Die im horizontalen Gesellschaftsvertrag nie-

dergelegten fundamentalen Versprechen schaffen eine Ursprungslegende 

des acting in concert, des gemeinsamen Handelns. Dabei ist diese Meta-

pher durchaus in ihrer vielschichtigen Bedeutung zu verstehen: Acting in 

concert meint nicht die Einmütigkeit, sondern das Erklingenlassen der 

eigenen Stimme auf Basis einer gemeinsam gefundenen Harmonie, also 

ein auf die gemeinsame Welt gerichtetes Handeln, kein Gegeneinander. 

Dies prononciert erneut die fundamentale Bedeutung der verfassungs-

rechtlich zu garantierenden politischen Freiheitsrechte, deren Ausübung 

den Ursprung der Gemeinschaft aktualisiert. Allerdings begründet es 

über die rechtliche Gewährleistung hinaus noch eine Bürgerinnenpflicht, 

nämlich jene, die Andere als Person, in ihrer Einmaligkeit und Unter-

schiedenheit, als Freie und Gleiche anzuerkennen. Das ist die notwendi-

ge Konsequenz der durch die europäische Moderne erlangten Erkennt-

nis, dass Recht nicht göttlich, nicht natürlich und auch nicht – wie die 

Staatenlosen der Zwischenkriegszeit dramatisch demonstriert haben – 

dem atomisierten Individuum immanent ist,
39

 sondern nur die Mensch-

                                                             

37 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 618. 

38 Ebd. 

39 Hier sei der Unterschied zwischen der Menschenrechtsauffassung des 18. 

Jahrhunderts und des 20. Jahrhunderts deutlich zu erkennen. Die Menschen-

rechtserklärungen des 18. Jahrhunderts hätten die Unabhängigkeit der Würde 

von der gesellschaftlichen Position des Individuums als die große Errungen-

schaft ihrer Zeit angesehen, eine Annahme, die spätestens durch die Staaten-

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


266 | Integrität und Verantwortung 

 

 

heit geschaffen und nur durch sie realisierbar.
40

 Damit formuliert sie ei-

ne neue Definition der Menschheit als politische Größe, nicht im Sinne 

einer abstrakten Idee, sondern als umfassendes Gemeinwesen, „in dem 

alle Gemeinwesen auf der Erde zusammen bestehen“
41

 und somit Be-

dingung für das Bestehen partikularer Gemeinschaften.
42

 Dieses Ideal ist 

jedoch nur dann tragbar, wenn niemand aus ihr exkludiert wird.
43

 Das 

Recht mit seinem transsubjektiven Charakter statuiert damit eine indivi-

duelle Verantwortung für das Fortbestehen der Gemeinschaft, die in dem 

Moment übernommen wird, in dem sich der Mensch in die gemeinsame 

Welt einschaltet.
44

 Das bedeutet im Angesicht der Bedingung der Plura-

lität, unter der Menschen auf der Welt leben, nicht nur eine Anerken-

nung des Gegenübers als Gleiche, Andere, sondern ein In-Beziehung-

Setzen zu ihr. Der Standpunkt, den das Recht garantiert, muss vom Indi-

viduum aktiv eingenommen werden, indem es sich eine Meinung bildet 

und diese mitteilt, indem es wagt zu urteilen und selbst beurteilt zu wer-

den, um dadurch die größte Gefahr des Politischen, nämlich die Indiffe-

renz gegenüber der Gemeinschaft, in der man sich befindet, zu überwin-

den.
45

 Somit ist die Forderung, Person zu sein, für Arendt Rechtsver-

ständnis „Rechtsgebot im objektiven Sinn, als das Gebot zum [Hervor-

hebung im Original] Recht“
46

, da es als etablierte Spielregeln zwischen 

den Menschen immer von ihnen abhängt. 

Wenn also, wie in dieser Arbeit geschehen, die Interdependenz zwi-

schen Recht und Person in das Zentrum der Untersuchungen gestellt 

werden, lässt sich das nicht nur dadurch rechtfertigen, dass das Recht als 

interpersonale Bindung und menschliche Konstruktion von Individuen 

abhängig ist, die sich zu ihm positioniert haben, die es ständig reflektie-

ren und, wenn nötig, Änderungsprozesse anstoßen. Vielmehr ist es nur 

                                                                                                                     

losen der Zwischenkriegszeit widerlegt worden sei (Arendt, Elemente und 

Ursprünge totaler Herrschaft, S. 616). 

40 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 617. 

41 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (580). 

42 Ebd. 

43 Arendt, Organized Guilt and Universal Responsibility in: Essays in Under-

standing, S. 121 (131). 

44 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

45 Arendt, Über das Böse, S. 150. 

46 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (586). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 267 

 

die allein vom Recht zu garantierende, unbedingte Einbindung in eine 

politische Gemeinschaft dem Menschen erlaubt, seine individuelle Ein-

zigartigkeit vor anderen darzustellen, Geschichten, deren Protagonist er 

ist, zu schaffen und somit das menschliche Potential, das eigene Leben 

zu transzendieren, zu realisieren. Zum Verständnis von Arendts Ideal der 

Politik der Freundschaft ist es nicht ausreichend, Rechtssubjektivität 

oder gar nur Rechtsadressabilität zu gewährleisten, eine Politik der 

Freundschaft ist stets an der Person, wie sie in die Öffentlichkeit tritt, 

orientiert und bedarf daher der unbedingten Prämisse des individuellen 

Anspruchs auf Rechtspersonalität,
47

 verbietet somit auch jede Form des 

Ausschlusses aus der Gemeinschaft. Das hat Relevanz nicht nur in Hin-

blick auf die Konstitution des Demos, sondern auch in der bereits beste-

henden Gemeinschaft, im Strafrecht. Obwohl sich die Legitimität des 

Strafrechts und der damit einhergehenden Implikationen daraus ergibt, 

dass es sich um einen demokratischen Konsens handelt, die Täterin in 

ihrer Rolle als Staatsbürgerin das Strafrecht somit aktiv gestalten konnte, 

und diesem nun entgegenhandelt, dient gerade das Strafverfahren der 

Wiedereinbindung in die öffentliche Welt durch das Recht und nicht 

dem Ausschluss. Diese Konsequenz muss als Ausdruck der Menschen-

würde Fundament und Prinzip der republikanischen Rechtsordnung dar-

stellen.  

Rückgreifend auf den Ausgangspunkt Arendts politischer Theorie, 

den Traditionsbruch, den die Shoa bedeutet hat, lässt sich also abschlie-

ßend zusammenfassen, dass sie einen Gegenentwurf zu jener Form apo-

litischer Politik, in der Menschen in ihrer Pluralität überflüssig wurden, 

postuliert, und eine Theorie der Republik entwirft, die eine gemeinsame 

Welt und ein Miteinander in den Fokus rückt, das nicht von pseudo-

biologischer Homogenität zusammengehalten wird, sondern von Kom-

munikation und Interaktion. Die Verschiedenheit von Individuen ist da-

bei nicht allein ein von der Politik zu bewältigendes Faktum, sondern die 

conditio per quam der Politik. Der von Arendt uneingeschränkt gefor-

derte subjektive Anspruch auf Teilhabe an einer politischen Gemein-

schaft ist eine Modernisierung des kantianischen Weltbürgerrechts, dem 

nicht mit einem Besuchs- oder Asylrecht genüge getan ist, und das sich 

nicht darin erschöpft, der Anderen nicht feindlich gegenüberzustehen, 

sondern das vielmehr eine aktive Aufnahme der interpersonalen Bezie-

                                                             

47 Loick, Juridismus, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


268 | Integrität und Verantwortung 

 

 

hungen verlangt, eine Einbindung in die gemeinsame Welt.
48

 Ihr „anth-

ropologischer Universalismus“
49

  fordert eine „Ethik der radikalen Inter-

subjektivität“
50

, der nur durch die verfassungsrechtlich garantierte Integ-

ration des Individuums in eine politische Ordnung entsprochen werden 

kann.  

Ohne rechtliche Einbindung in die gemeinsame Welt gehe es den 

Menschen wie den Dorfbewohnern in dem eingangs zitierten Schloss bei 

Kafka: Sie bleiben dem Schicksal ausgeliefert, ohne Raum für ein 

selbstbestimmtes Leben.
51

 Deswegen bleibt für Arendt die Verwirkli-

chung des Rechts auf Rechte die unbedingte Anstrengung, die von der 

Menschheit zu tragen ist: „Nur innerhalb eines Volkes kann ein Mensch 

als Mensch unter Menschen leben – wenn er nicht vor ‚Entkräftung‘ 

sterben will. Und nur ein Volk, in Gemeinschaft mit anderen Völkern, 

kann dazu beitragen, auf der von uns allen bewohnten Erde eine von uns 

allen gemeinsam geschaffene und kontrollierte Menschenwelt zu konsti-

tuieren.“
52

 

                                                             

48 Vgl. Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 229. 

49 Benhabib, Identity, Perspective and Narrative in: History and Memory 1996, 

S. 35 (54). 

50 Ebd. 

51 Arendt, Die verborgene Tradition in: Die verborgene Tradition, S. 46 (69). 

52 Ebd., S. 46 (73). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012 - am 14.02.2026, 11:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

