
68 Ernährungskulturen und Geschlecht

Mit dem Konzept der hegemonialen Männlichkeit wird es also möglich,

Machtverhältnisse als Geschlechterverhältnisse zu begreifen und diese als

machtvolle Differenzierungen in den Fokus zu rücken. Die damit verbundene

Forschungsstrategie zielt darauf, über die Analyse abweichender, gegebe-

nenfalls marginalisierter oder subversiver Formen von Männlichkeit, die

Konstruktionsmodi hegemonialer Männlichkeit in Überkreuzung mit Klas-

senverhältnissen offenzulegen. Diese Analyse der Geschlechterverhältnisse

wird damit in Relation zu den auf der Ebene des Lebensmittelkonsums

anvisierten Verhältnissen zwischen Praxen des Karnismus, Vegetarismus

und Veganismus gestellt. Die Praxen der counter-hegemony werden als ana-

lytischer ›Katalysator‹ zum Verständnis von Normalität, Macht, Herrschaft

und Hegemonie eingesetzt.

3.3 Ernährung/Materialitäten/Geschlecht

Eine sozialwissenschaftliche Betrachtung von Ernährung kommt nicht um-

hin, sich mit demmateriellen Vorgang der Einverleibung von Speisen in Kör-

per auseinanderzusetzen. Die Lebensmittel und Körper und wie ihr Verhält-

nis in Ernährungspraxen soziologisch betrachtet werden kann, werde ich nun

als Dimension der Materialitäten beleuchten. Die Auseinandersetzung mit

der Materialität der Körper ist insofern angezeigt, da sowohl Geschlecht als

auch Ernährungsnormen (nicht nur solche, die eine geschlechtliche Differen-

zierung aufweisen) mit Verweis auf Körper stark naturalisiert werden (Paulitz

und Winter 2017, 2022). In diesem Unterkapitel geht es daher um die Frage,

wie Materialitäten sozialtheoretisch betrachtet und in den bisher dargelegten

theoretischen Rahmen integriert werden können.

3.3.1 Materialität/en sozialtheoretisch

Wenn Ernährung betrachtet wird, stehen zwei Formen von Materialität im

Vordergrund: Lebensmittel undKörper. Es geht damit darum,wie Lebensmit-

tel produziert und konsumiert werden, also Lebensmittel demKörper sozialer

Akteur*innen zugeführt werden. Körperliche Prozesse, insbesondere welche

Körper welche Ernährung zur Reproduktion benötigen würden, wird häufig

als qua »Natur« und menschlicher Biologie vorgegeben betrachtet. Während

so etwa Barlösius ([1999] 2011, 45) die Wirkung von bestimmten Nährstof-

fen im menschlichen Körper als Bereich der körperlichen Physis aus der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 69

trachtung ausklammert und als Gegenstand der Naturwissenschaften als ›na-

türlich‹ gesetzt betrachtet, sollen diese hier soziologisch betrachtet werden.

Die damit verfolgte Perspektive weist die Unterteilung von »Natur« und »Kul-

tur« der Ernährung zurück und weitet so den Bereich der soziologischen For-

schung auf körperliche Prozesse aus. Setzungen körperlich-materieller Pro-

zesse als »Natur« sollen im Folgenden sozialtheoretisch eingefangen und für

die empirische Analyse fruchtbar gemacht werden.

Eine gängige naturalistische Argumentationslinie, warum Ernährung

auch »Teil der Natur« sei, ist, dass der Mensch sterben würde, wenn er

aufhörte zu essen. So bezeichnet Monika Setzwein (die grundsätzlich kon-

struktivistisch argumentiert) Essen als »unhintergehbare Notwendigkeit«

(Setzwein 2004, 17). Aber, so möchte ich mit Foucaults Verständnis von

Macht/Wissen zeigen, Körper bekommen »als Ort von physiologischen

Prozessen und Metabolismen« (Foucault [1976] 1994, 36) nicht nur eine Ge-

schichte, sondern werden in ihrer materiellen Existenz politisch und sollten

daher nicht als gegeben vorausgesetzt werden. Auf diese Weise kommt

vor allem in den Blick, dass durch die Zuführung von Lebensmitteln zum

Körper, die dieser verstoffwechselt, dieser mit der »Energie« zum Leben

versorgt wird. Körper werden lebendig gemacht. Denn diese Grundlegung

lässt sich dahingehend zuspitzen, dass die gesellschaftliche Verteilung von

Lebensmitteln und damit die Produktion lebendiger Menschen ein zutiefst

soziales und kulturelles – und damit machtvolles – Unterfangen15 ist, also

das, was Foucault »Bio-Macht« nennt: »die sorgfältige Verwaltung der Kör-

per und die rechnerische Planung des Lebens.« (Foucault [1977] 1997, 135)

Diese sei eine »Macht, leben zu machen«; ihre Strategien nennt Foucault

»Lebens-Macht-Technologien« (Foucault [1977] 1997, 134, 146). Dies betrifft

sowohl Gesellschaften, in denen Lebensmittelknappheit herrscht, als auch

gegenwärtige westeuropäische Gesellschaften, die dadurch geprägt sind,

dass Essen für große Teile der Gesellschaft eine Frage der Auswahl ist,16

denn Menge und Auswahl des Essens sind jeweils sozial strukturiert und

lassen sich sowohl im kleinen Maßstab (etwa von Familien) bis hin zum

großen Maßstab globaler Verteilung betrachten. Ich werde daher das oben

15 Darauf hat auch die Erforschung von Reproduktionstechnologien bereits mit Nach-

druck hingewiesen (Sänger 2018).

16 Womit nicht negiertwerden soll, dass für Teile der deutschenBevölkerung auch Ernäh-

rungsarmut und Hunger herrschen, was insbesondere auf die oft nicht ausreichenden

»Hartz IV«-Sätze zurückzuführen ist (Pfeiffer 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Ernährungskulturen und Geschlecht

referierte ernährungssoziologische Argument – der Mensch müsse essen,

damit er nicht sterbe – sozialtheoretisch ›umdrehen‹: Durch Ernährung wird

der Mensch nicht am Leben erhalten, sondern er wird lebendig gemacht.17

Diese vielleicht klein anmutende Umkehr der Sichtweise geht mit sozial-

theoretischen Folgen für die Konzeption von Nahrung, Körpern und Leben

einher.

Foucault hat die »Bio-Macht« zwischen den Polen der »Disziplin« und der

»Bio-Politik« gerahmt. Während Ersteres auf die »politische Anatomie des

menschlichen Körpers« zielt, diesen »dressiert«, konzipiert Foucault »Bio-

Politik« als »um den Gattungskörper zentriert, der von der Mechanik des Le-

benden durchkreuzt wird und den biologischen Prozessen zugrunde liegt.«

(Foucault [1977] 1997, 135) Ich lege das Verhältnis von Disziplin und Biopoli-

tik so aus, dass »Disziplin« Praxen benennt, die quasi ›von außen‹ auf den

Körper einwirken oder diesen für bestimmte Praxen anpassen und sich in

ihn einschreiben. Foucault nutzt hierzu die Metapher der »Maschine«, die

dementsprechend technisch bearbeitet und in andere Prozesse integriert wird.

Biopolitik zielt dann auf das körperliche ›Innen‹ und ist als ein makrosozialer

Gegenstand der ›Bevölkerung‹ zu verstehen. Der »Gattungskörper«, von dem

Foucault spricht, ist vom einzelnen, individuellen Körper abstrahiert. Konkret

benennt Foucault die »Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeits-

rate, das Gesundheitsniveau, die Lebensdauer, die Langlebigkeit« (Foucault

[1977] 1997, 135) auf die politisch eingewirkt wird.

Die Materialität der Körper wird damit als politisch begriffen und für die

soziologische Analyse disponibel. Es ist vor allem Judith Butler, die eine (ge-

schlechter)soziologisch fruchtbare, Foucaults Einsichten weiterführende Per-

spektive entworfen hat, die machtvolle Diskurse und körperliche Materialitä-

ten zusammendenkt. Sie vollzieht damit den Schritt hin zu einer dynamischen

Vorstellung von Körperlichkeit. Sie fordert eine

17 Damit setze ich gewissermaßen eine elementare theoretische Forderung von Eva Bar-

lösius ([1999] 2011, 33) konsequent um. Sie fordert nämlich, Ernährung »nicht von sei-

nen Verhaltensnotwendigkeiten, sondern von seinen Handlungsmöglichkeiten her zu

verstehen.« Dabei grenze ichmich aber wie dargestellt dezidiert von demdort verfolg-

ten Kulturverständnis und der Setzung körperlicher Dimensionen als »natürlich« ab.

Die hier nichtweiter verfolgte Pointe diesesArguments betrachtet damit die ungleiche

Verteilung qua sozialer Strukturen und kultureller Ordnung und damit schlussendlich

auch das Sterbenlassen, also die nicht-Produktion von Menschen durch Unterversor-

gung als Effekt ebendieser Macht.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 71

Rückkehr zum Begriff der Materie, jedoch nicht als Ort oder Oberfläche vor-

gestellt, sondern als ein Prozeß der Materialisierung, der im Laufe der Zeit

stabil wird, so daß sich die Wirkung von Begrenzung und Oberfläche her-

stellt, den wir Materie nennen. (Butler 1997, 32)

Materialisierung begreift sie als eine »Machtdynamik«, in der die körperli-

chen Prozesse untrennbar mit Normen und Bedeutungszuschreibungen ver-

bunden sind. Zentral erscheint mir das direkt an Foucault anschließende Ar-

gument, dassmaterielle Existenz immer eine Folge vonMachtwirkungen dar-

stellt und dass »Sein« immer als Praxis zu verstehen ist. Materielles »Sein«

ist damit immer machtdurchzogen, »denn ontologisches Gewicht wird nicht

vorausgesetzt, sondern wird immer verliehen.« (Butler 1997, 61) Materiali-

sierungen erscheinen dann in der Praxis durch Vorgänge der Ontologisie-

rung und Dinghaftwerdung nicht als Machteffekte, sondern als »primäre Ge-

gebenheiten«, die als Grundlage für weitere – z.B. naturwissenschaftliche –

Betrachtungen dienen (Butler 1997, 62). Butlers Ansatz betrachte ich als an-

schlussfähig an die hegemonietheoretischen Überlegungen zur Naturalisie-

rung von Bedeutung für Prozesse der Materialisierung. Ausgehend davon

stellen Diskurse eine Abgrenzung nicht mehr nur des Denk- und Sagbaren

dar, sondern auch des Lebbaren (vgl. auch Villa [2003] 2012, 22). Damit ist

nicht nur die Frage der Lebensführung, sondern der konkretenmateriell-phy-

sischen Existenz gemeint.

Die Prozesse der Materialisierung von Körpern und Lebensmitteln aus

einer sozialwissenschaftlichen Perspektive zu erfassen, ist sehr vorausset-

zungsvoll. Daher soll dies an dieser Stelle tiefergehend behandelt werden.Da-

zu werde ich nun solche Arbeiten heranziehen, dieMaterialisierungen stärker

in Bezug auf den Zusammenhang von Technik und Körper gedacht haben, um

dies dannmit dem bisher Ausformulierten zusammenzudenken. In verschie-

denen Graden der Bezugnahme auf poststrukturalistische Diskurstheorien

im Anschluss an Foucault und Butler und die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT),

die mit Nachdruck auf die Praxisbeteiligung und agency von als »Aktanten«

verstandenen materiellen Artefakten verwiesen hat, haben sich in den STS in

den letzten Jahren zwei Strömungen prominent etabliert, die sich mit Mate-

rialisierungen auseinandersetzen. Erstens ist der new materialism (siehe u.a.

Coole und Frost 2010; zur kritischen Einführung: Hoppe und Lemke 2021) zu

nennen. Innerhalb dieser Strömung hat Jane Bennett (2007, 2010) eine Per-

spektive auf Ernährung vorgelegt. Zweitens ist der relational materialism (Law

undMol 1995) zu nennen.Hier hat Annemarie Mol (siehe u.a. 2021, 2013, 2011,

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Ernährungskulturen und Geschlecht

2014) umfangreich zum Thema Essen gearbeitet. Diese beiden in den STS

diskutierten Spielarten zur Betrachtung von Materialitäten gehen in einigen

Aspekten den gleichen Ansprüchen nach, unterscheiden sich aber in vielerlei

Hinsicht deutlich. Die Konvergenzen und Differenzen sollen hier punktuell

in ihren für das Thema Ernährung relevanten theoretischen Linien diskutiert

und produktiv genutzt werden. Auch wenn die verschiedenen Spielarten sich

auf ähnliche theoretische Wurzeln in der Sozialtheorie berufen, gibt es mit-

unter deutliche Differenzen in der Konzeption von Epistemologie und Onto-

logie. Es ist hier nicht der Ort und daher nicht mein Anspruch, die Debatte

zur Gänze aufzurollen, wiederzugeben und weiterzuführen. Vielmehr ist es

in der Auseinandersetzung mit zentralen Beiträgen mein Ziel, verschiedene

Impulse aufzugreifen, um fruchtbare Knotenpunkte zu identifizieren, die die

oben hervorgehobenen analytischen Werkzeuge der Ko-Produktion und Ko-

Konstruktion für die materiellen Prozesse von Ernährung weiter schärfen.

3.3.1.1 Dynamisch-machtvolle Materie: Der new materialism

Unter dem Dach des Labels new materialism hat sich eine Forschungsausrich-

tung formiert, die in den feministischen STS auf breite Resonanz gestoßen ist

(Coole und Frost 2010; van der Tuin und Dolphijn 2012; Bath et al. 2013; Löw et

al. 2017). Dieser interdisziplinäre Forschungsstrang zielt auf Zusammenhän-

ge zwischen sozialen Ungleichheiten, Macht- und Herrschaftsverhältnissen

und Materialisierungen. Ein grundlegendes Charakteristikum dieser Ansät-

ze ist, dass Materie in verschiedenen Formen als mit einer agency verbunden

gedacht wird, die eigensinnig ist und nicht (nur) auf menschliches Handeln

zurückgeführt werden kann (Frost 2011, 70).Die Prozesse von undmitMaterie

sind nicht nur als Folge menschlicher Aktivität, Intention oder struktureller

Prägung zu betrachten.

Eine Perspektive, die (körperlicher) Materie eine eigensinnige agency zu-

schreibt, bringt den Verdacht des Essentialismus mit sich. Samantha Frost

(2011, 75-7) verteidigt aber diese Ansätze und führt die Essentialismuskri-

tik am new materialism auf ein im cartesianischen Denken verhaftetes Mo-

dell unilinearer Kausalität zurück, dass Phänomene nur entweder das eine

(»Natur«) oder das andere (»Kultur«) sein könnten. Es gehe im feminist new

materialismmithin darum, »to denaturalize nature and deculturalize culture«,

weshalb »new materialists push feminists to decenter human intentionality

and design in the conceptualization of the relationship between nature and

culture.« (Frost 2011, 77) Damit geht eine radikale Dezentrierung mensch-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 73

licher agency einher. Eine verteilt gedachte Handlungskapazität bringt Sa-

mantha Frost wie folgt zum Ausdruck: »biology and culture, organisms and

contexts, are co-emergent; they provoke, challenge, and consequently shape

one another.« (Frost 2011, 77) Dieses Verständnis von »Ko-Emergenz« geht

dementsprechend über Ko-Produktion und Ko-Konstruktion hinaus, indem

es Wissen und Bedeutungen mit physischen Materialisierungen untrennbar

zusammendenkt, bleibt dabei aber zunächst abstrakt in der Frage, wie diese

aufeinander einwirken.

Für die Betrachtung von Ernährung sind zwei Ansätze besonders her-

vorzuheben. Zunächst kann Karen Barads »agentieller Realismus« (2007) als

paradigmatisch für neo-materialistische Perspektiven gelten (Lemke 2017),

weshalb ich diese zunächst einführen möchte. Daneben hat Jane Bennett ihr

Konzept der »thing power« unter anderem an einem ernährungsbezogenen

Gegenstand ausgearbeitet. Diese Perspektiven können durch ihren Bezug auf

nicht-sozialwissenschaftliche Theorien das Potenzial bieten, soziologische

Theoriebildung zu irritieren, und so beitragen, die Begriffe von Materialität

zu schärfen. Es folgt daher keine ausführliche Auseinandersetzung, sondern

eine gezielte Skizzierung punktueller Anknüpfungsmöglichkeiten.

Barads Ausgangspunkt ist eine grundsätzliche Kritik der cultural turns:

»Language has been granted too much power.« (Barad 2003, 801) Auf diese

These baut sie ihrTheoriengebäude auf, in dem sie sich nebenMichel Foucault

und Judith Butler auch auf den Physiker Niels Bohr bezieht. Sie verfolgt den

Anspruch, das Verhältnis von Materialität und Signifikation neu zu denken.

Barad erarbeitet eine eigene Ontologie, in der die kleinste Einheit Phänome-

ne seien, die als »agential cuts« existieren. Die einzelnen Teile eines Phäno-

mens können nur als Teil dieses Phänomens in den Blick genommen werden

und sind Resultat ihrer »Intra-Aktionen« (im Gegensatz zu Inter-Aktionen,

›Intra-‹, da innerhalb des Phänomens). Diesen Fokus auf Phänomene lese ich

als durchaus verwandt, aber nicht deckungsgleich mit den Praxistheorien,

die Praktiken als die kleinste Einheit des Sozialen betrachten.18 Mit Bezug

auf Foucault und Butler entwickelt sie ein diskurstheoretisch anschlussfähi-

ges »performative understanding of discursive practices« (Barad 2003, 802):

Dinge und Worte bestehen nicht unabhängig vom »Phänomen«, sie sind in

diesem »co-constitutive«. Mit diesem Verständnis möchte sie eine von ihr bei

18 Thomas Scheffer (2017) legt einen Vorschlag zu einem »praxeologischen neuen Mate-

rialismus« vor. Er kritisiert, die Ansätze des new materialism würden dazu neigen, Ma-

terialisierungen vom konkreten Geschehen abzulösen.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Ernährungskulturen und Geschlecht

Foucault und Butler identifizierte Leerstelle beheben. Denn beide kritisiert

sie dafür, kein präzises Verständnis dafür zu haben, wie Materialisierungen

passieren (Barad 2003, 807). Konkret benennt sie, dass Butler »fails to reco-

gnize matter’s dynamism« (Barad 2007, 64). An Foucaults oben dargestellten

»Lebens-Macht-Technologien« kritisiert Barad, dass es unentbehrlich für ein

Verständnis vonMacht sei, auch dieMacht derMaterie und ihre Produktivität

mit einzubeziehen (Barad 2003, 809-10). Um diese mit diskursiver Praxis zu-

sammenzudenken, verknüpft sie Foucault mit Niels Bohrs Reflexionen über

Versuchsaufbauten. Sie folgert daraus folgende Wendung diskursiver Praxis:

On an agential realist account, discursive practices are specific material

(re)configurings of the world through which local determinations of bound-

aries, properties, andmeanings are differentially enacted. That is, discursive

practices are ongoing agential intra-actions of theworld throughwhich local

determinacy is enacted within the phenomena produced. […] Discursive

practices are boundary-making practices that have no finality in the ongoing

dynamics of agential intra-activity. (Barad 2003, 820-1)

Diskursive Praxis bestimmt nicht nur das Denk-, Sag-, und Lebbare, sondern

auch die unmittelbare materielle Existenz, indem sie sie auf bestimmte Wei-

se hervorbringt und begrenzt – und ist dabei nicht (schon gar nicht kausal)

allein menschlichen Akteur*innen zuzuschreiben, denn Materie ist aktiv-dy-

namisch an diesen Hervorbringungen beteiligt.

Eine weitere neo-materialistische Position, die sich explizit mit derMacht

von Materie beschäftigt, vertritt Jane Bennett (2004, 2007, 2010). Ihre Aus-

führungen sind auch insofern für die vorliegende Arbeit relevant, da sie ihre

Theorie der vibrant matter (Bennett 2010) und der thing power (Bennett 2004)

unter anderem an einem ernährungsbezogenen Beispiel erarbeitet hat (insb.

Bennett 2007). Thing power oder ›Ding-Macht‹ definiert sie als »lively energy

and/or resistant pressure that issues from one material assemblage and is re-

ceived by others.« (Bennett 2004, 365) Die Handlungsmacht bestimmter ma-

terieller Zusammenhänge, die sie als »Assemblagen« bestimmt, macht also

eine konkret benennbare Macht aus. In einer Studie über Fettsäuren schreibt

sie diesen eben jene »thing-power« zu und referiert dazu ernährungswissen-

schaftliche und (sozial)psychologische Studien. »Thing-power« sei dann »a

productive power intrinsic to foodstuff, which enables edible matter to co-

arsen or refine the imagination or render a disposition more or less liable to

ressentiment, depression, hyperactivity, dull-wittedness, or violence.« (Ben-

nett 2010, 49) Lebensmittel hätten demnach eine ihnen innewohnendeMacht,

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 75

die zu bestimmten individuellen, psychischen Ausformungen führe oder auch

in Kollektiven bestimmte Verhaltens- und Handlungsweisen beeinflusse, z.B.

bei Gefängnisinsass*innen zu einer höheren Neigung zu Gewalt führen kön-

ne. Ernährung sei so also die Formierung einer Assemblage, die die jeweiligen

Elemente mit einer gewissen Handlungskapazität ausstattet. »This capacity

includes the negative power to resist or obstruct human projects, but it also

includes themore active power to affect and create effects.« (Bennett 2010, 49)

Der Metabolismus, bei dem innen und außen sich vermischen und das Ein-

genommene bestimmte Effekte zeigt, ist so für Bennett ein zentrales Beispiel

für eine »vital materiality« (Bennett 2010, 50).

Die von Barad und Bennett vorgeschlagenen Konzeptionen verfolgen da-

mit den Anspruch einer radikalen Dezentrierung humaner agency und bean-

spruchen Materialitäten in eine Konzeption von Macht einzubeziehen. Die

Dezentrierung gelingt mit einem komplexen Kausalitätsverständnis, welches

unidirektionale Verbindungen ausschließt und immer die Verteilung, Gleich-

zeitigkeit und Untrennbarkeit von Wirkungen und Auswirkungen betrach-

tet. Für die Betrachtung von Ernährungsprozessen ist dabei die grundsätz-

liche Unabgeschlossenheit und Offenheit von Materie und deren Integration

in die Analyse von Machtverhältnissen weiterführend. Hier sieht auch Lemke

die Vorteile von Bennetts Konzept, da es im Gegensatz zur foucaultschen Be-

trachtung von Biopolitik organisches »Leben« nicht als gegeben voraussetze:

»the idea of ›thing power‹ invites us to take into account a wider spectrum of

actants. These include entities and agencies that were mostly excluded from

the analytical frame of biopolitics, which often focuses on humans and the

social as the central frame of reference.« (Lemke 2018, 38) Damit lässt sich

die oben vorgenommene Wendung, dass Leben nicht vorausgesetzt werden

könne, noch weiter zuspitzen.

Allerdings lässt sich bei Barad und Bennett eine theoretische Inkonsis-

tenz ausmachen: So besteht ein Widerspruch zwischen der Betonung radika-

ler Relationalität und einem gleichzeitigen Festhalten an Materie innewoh-

nenden Kräften. Während bei Bennetts thing power explizit den materiellen

Entitäten eine gewisse Handlungsmacht zugeschrieben wird, lässt sich dies

auch bei Barad ausmachen, wenn etwa von der »Dynamik der Materie« ge-

sprochen wird (wie oben in der dargestellten Kritik an Butler), die Materie

eben per se habe. Dies weist auf konzeptionelle Spannungen in diesen neoma-

terialistischen Theorien hin, auf die Hoppe und Lemke (2015; vgl. auch Lem-

ke 2015, 12-3) aufmerksam machen: Sie ordnen diese Spannung als »theo-

riestrategisch« ein, mit der sich der new materialism scharf gegenüber einem

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ernährungskulturen und Geschlecht

Konstruktivismus und dessen Repräsentationskritik abgrenzen würde. Um

menschliche Handlungsträgerschaft nicht als kausale Quelle von Prozessen

zu betrachten, müsse von den neomaterialistischen Theoretiker*innen nun

dieser Weg gegangen werden, Materie mit einer gewissen Potenzialität aus-

zustatten. Die Kritik daran, die eingangs als Essentialismusvorwurf thema-

tisiert wurde, wiegt meines Erachtens schwer und lässt sich nicht so einfach

durch einen Verweis auf ein dualistisch-cartesianisches Weltbild aufheben.

Denn die Frage danach,wie dieseMacht zustande kommt,wie also ein Aktant

wie eine Omega-3-Fettsäure ontologisches Gewicht bekommt, bleibt unbefrie-

digend beantwortet. Genau an dieser Stelle setzt auch die Kritik der zweiten

materialistischen Strömung innerhalb der STS an, die ich hier im Folgenden

referiere. Insbesondere für die Frage der material agency ist diese Perspektive

weiterführend.

3.3.1.2 Multiple Ontologien: Der relational materialism

Die Vertreter*innen dieses relational materialism, der im Kontext der Perspek-

tiven der Akteur-Netzwerk-Theorie zu positionieren ist (vgl. insb. Law und Mol

1995), betonen ebenfalls die Relationalität von Handlungsträgerschaft. Anne-

marie Mol etwa kritisert am new materialism, dass die Autor*innen des new

materialism durch ein Festschreiben von agency oder dynamism an bestimmte

materielle ›Dinge‹, hinter die (Naturwissenschafts-)Kritik der STS zurückfal-

len würden:

As the newmaterialism forgets […] relational engagements and affordances

it has no way of talking about what matter ›itself‹ does, other than naively

echoing natural science textbooks and journal articles –minus thematerials

and methods section. (Mol 2013, 380-1)19

Während dieser Punkt bei Mol eher polemisch bleibt, hat Trevor Pinch

eine solche Kritik an Barads agential realism als ›szientistisch‹ ausführlich

ausbuchstabiert. Er kritisiert vor allem den Bezug auf Niels Bohr, mit dem

19 Esmuss eingewendet werden, dass Barad nicht davon ausgeht, dassMaterie irgendet-

was von sich aus »tut«. Denn Barad schreibt vielmehr: »Agency is a matter of intra-act-

ing; it is an enactment, not something that someone or something has. Agency cannot

be designated as an attribute of subjects or objects (as they do not preexist as such).«

(Barad 2007, 214) Bezogen auf denHandlungsbegriff läuft diemolsche Kritik bei Barad

damit ein Stück weit ins Leere bzw. bezieht sich auf die vonHoppe und Lemke identifi-

zierte Spannung zwischen dieser relationalen Konzeption von Handlungsträgerschaft

und der unscharfen Zuschreibung von »Dynamik« an Materie.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 77

Barad die Glaubwürdigkeit von Experimenten übernimmt, ohne die Kulturen

der Naturwissenschaften zu beachten, die diese epistemische Autorität pro-

duzieren: »Once it is realized that repeatable experiments themselves come

from a culture of trust, a shared form of life and shared practices, including

tacit knowledge, learnt and passed on in communities of practice, then the

orientation is focused once more on humans.« (Pinch 2011, 440) Deutlich

griffiger wird Mol in ihrer Kritik am Konzept der thing power bei Bennett.

Es müsse Handlungträgerschaft – egal ob human, non-human, organisch

oder nicht-organisch – immer strikt relational, also verteilt gedacht werden

(Mol 2013, 380). Denn: »if matters act, they never act alone« (Abrahamsson

et al. 2015, 15). In meinen Augen drückt das kleine Wort ›if‹ hier den gro-

ßen Unterschied aus: Während der relational materialism nach der verteilten

Handlungsträgerschaft fragt, würde im newmaterialism bennettscher Spielart

hier keine Frage stehen, sondern die Feststellung ›matters act‹.

Hier eröffnet sich eine Schnittstelle zum produktiven Machtbegriff Fou-

caults, der Macht nicht als ›Besitz‹ einzelner Akteur*innen, sondern als Re-

lation begreift. In diesem Sinne müsste also auch Handlungsmacht als pro-

duktive Relation zwischen Akteur*innen und materiellen Entitäten begriffen

werden. Diese Offenheit in der Frage nach verteilter Handlungsträgerschaft

und -macht gelingt im relationalen Materialismus, indem die Realitäten von

Entitäten und Akteur*innen immer als Teil und Effekt einer bestimmten Pra-

xis verstanden werden. Realitäten werden dabei im (semantischen) Plural ge-

fasst, da hinter dieser Betrachtung eine grundlegende Konzeption von On-

tologien als multipel (vgl. dazu ausführlich Mol 2002) steht. Was bedeutet es,

Ontologien als multipel zu verstehen?

Grundsätzlich werden in dieser Perspektive Materialitäten in ihrer Rea-

lität als in der jeweiligen Praxis »enacted« begriffen. Sie sind diesen nicht

vorgängig:

[M]aterials are interactively constituted; outside their interactions they have

no existence, no reality. (Law und Mol 1995, 277)

Ein illustratives Beispiel für diesen Ansatz ist die von Yates-Doerr und Mol

auf der Grundlage von ethnografischen Untersuchungen in der Ausbildung

von Köch*innen aufgestellte These, dass ›Fleisch‹ jeweils als ein unterschied-

liches Objekt hervorgebracht wird: einmal als aus Nährstoffen bestehender

Stoff, einmal als zentrales, geschmacklich-ästhetisches Element eines Gerich-

tes. Die Autorinnen schließen daraus:

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Ernährungskulturen und Geschlecht

For what we have here is not a single (natural) substance (›meat‹) that in dif-

ferent classes is accorded a different (cultural) meaning (say, ›centre piece

of a plate‹ versus ›source of protein‹). Instead, the two courses each accul-

turate a different ›meat‹ and, in doing so, foster different cooking practices.

(Yates-Doerr und Mol 2012, 56)

Die in unterschiedlichen Praktiken enaktierten Realitäten sind also »simply

not the same thing« (Mol 2013, 380). In dieser Auffassung spiegelt sich auch

eine Kritik an einer Auffassung von (Natur-)Wissenschaft als Repräsentation

einer Realität wider und die mikrosoziale Pointe des Ansatzes wird deutlich:

Die Realität der Dinge wird in lokal verankerten Praxen hervorgebracht. Sie

werden aber nicht pluralisiert, sondern multipliziert – oder sie sind »more

than one, less than many« wie Mol mit Bezug auf die Anthropologin Mari-

lyn Strathern argumentiert: Ein ›Ding‹ ist multipel, die Realitäten sind nicht

diskret voneinander zu trennen, sondern miteinander verbunden (Mol 2002,

84). Diese Multiplizität der Realitäten bedeutet, dass die Ontologien der Din-

ge unmittelbar politisch sind. Mol beschreibt dies als »ontologische Politik«,

als eine Politik der (materiellen) Realität:

[R]eality does not precede the mundane practices in which we interact with

it, but is rather shaped within these practices. So the term politics works to

underline this activemode, this process of shaping, and the fact that its char-

acter is both open and contested. (Mol 1999, 75)

Die Realitäten werden in der Praxis hervorgebracht und was ein Ding ist,

ist umkämpft.20 Es geht damit nicht mehr ›nur‹ um die Bedeutungen und

Sinnzuschreibungen von Objekten, sondern um deren materielle Realität.

Diese relationale Konzeption von Materialität hat einige Vorzüge, aber

auch einige Engführungen, die für die hier verfolgte Perspektive zu bearbei-

ten sind (Paulitz undWinter 2017, 390-1). Problematisch ist vor allem ein ver-

kürztes Verständnis von Diskursen und eine damit verbundene Konzentra-

tion auf die Mikroebene zu nennen. Die lokalen enactments hängen so relativ

unverbunden mit gesellschaftlichen Strukturen in der Luft. In einer Ausein-

andersetzung mit Foucault, insbesondere dem ›archäologischen‹, schlägt Mol

(2002, 60-71) vor, die jeweiligen Koordinationen zwischen den verschiedenen

20 Gleichzeitig verschmelzen Ontologien und Normativitäten bei ihr zu »Ontonorms«.

Mol untersucht mit diesem Analysetool »goods and bads relevant to different ways

of enacting food, and of affording food with particular possibilities to act« (Mol 2013,

381).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 79

Realitäten zu analysieren. Die diskursive Ebene wird aber mitunter gegen

die lokale Praxis ausgespielt: Diskurse würden die Realität nicht greifen kön-

nen. Das, worum es zum Beispiel in der Pflege ›wirklich‹ gehe, könne nicht

in medizinischen oder ethischen Diskursen untersucht werden (Harbers,Mol

und Stollmeyer 2002) und die Hervorbringung in der Praxis wird relativ sa-

lopp von Diskursen, wie sie etwa in Medizinlehrbüchern zu finden sind, ab-

getrennt: »that is not necessarily the way things work out in practice.« (Mol

1999, 78)

Insgesamt sehe ich nun zwei Leerstellen im Ansatz vonMol. Erstens bleibt

die Historizität vonMaterie unterbelichtet. Die Geschichte von Praktiken und

deren Kontingenz wird vonMol zwar angeschnitten, aber nicht konzeptionell

auf die damit verbundenen Machtkämpfe bezogen (Mol 1999, 79). Wie gewin-

nen Ontologien an Stabilität, wie materialisieren sich beispielsweise sozial

differenzierte Körper in ihrer individuellen und gesellschaftlichen Entwick-

lung? Zweitens bleibt die Frage der vertikalen Positionierungen von Ontolo-

gien unterbelichtet, wenn der Fokus auf die »Ontologische Politik« innerhalb

der jeweiligen Praxis gerichtet bleibt. Wie hängen die verschiedenen Ontolo-

gien mit gesellschaftlichen Macht- und Herrschaftsverhältnissen – etwa mit

Geschlecht – zusammen?

3.3.1.3 Zwischenbilanz: Ontologische Politik und Biopolitik

als Grenzziehungen

Die beiden skizzierten Ansätze zur Untersuchung von Materialität haben je-

weils ihre Vorzüge und Fallstricke. Mein Ziel ist es an dieser Stelle, ausge-

hend von der Darstellung dieser Ansätze ein Bild für die sich machtvoll ma-

terialisierenden Effekte von Ernährungspraxis zu schaffen, welches sowohl

ein Verständnis von sozialen Ungleichheiten und damit verbundenen Macht-

und Herrschaftseffekten schafft, als auch über den Status vonMaterialität/en

als passiv hinausgeht. Diesen Anspruch haben definitiv sowohl neo- als auch

relational materialistische Stoßrichtungen, indem sie die Materie als Ort des

Politischen anerkannt und offensiv vorgebracht haben. Beide betonen dabei

eine relational verteilte Handlungsmacht und eine Dezentrierung mensch-

licher agency. Die neomaterialistischen Theoretikerinnen Barad und Bennett

unterscheiden sich in der Konzeption von Materie, Erstere sieht diese als ›dy-

namischen‹ Teil von Phänomenen, Letztere sieht diese stärker als inhärent

machtvoll an; beide führen damit einen nicht zu vernachlässigenden Anteil

von Materiedefinitionen mit, die ich im Anschluss an die oben dargestellten

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ernährungskulturen und Geschlecht

Kritiken für problematisch erachte.Die Pointe des relationalenMaterialismus

imAnschluss anMol liegt nun in derMultiplizität von Realitäten,während die

agency von Materie in der Praxis entsteht und nicht losgelöst von dieser be-

steht. Dieser Ansatz geht damit aber mit einer tendenziellen Engführung auf

die Mikroebene einher, wodurch der Zusammenhang von Materialisierungen

und Diskursen und gesellschaftlichen Strukturen unterbelichtet bleibt.

In Auseinandersetzungmit Barad hatThomas Lemke (2015) mit Bezug auf

ein »Government ofThings« bei Foucault einige an dieser Stelle weiterführen-

de Gedanken vorgelegt, die Lemke als relationalen Materialismus im Anschluss

anMol (Lemke 2015, 14) positioniert und die hierzu eine Lösung eröffnen. Das

»Government of Things« sei eine unterentwickelte Konzeption, die Foucault

an seine Überlegungen zur Biopolitik anschließt. Lemke arbeitet nun einen

gewichtigen Unterschied zum newmaterialism heraus: Bei Foucault werde ›Le-

ben‹ oder Vitalität von Materie nicht als ontologisch gesetzt betrachtet:

Like ›politics‹ and ›the economy‹, ›life‹ is not an object that is always already

there, nor can it be reduced to an (illusionary or ideological) effect of scien-

tific practices. Rather, it has to be conceptualized as […] a dynamic ensemble

of matter and meaning. (Lemke 2015, 13)

Damit ist auch verbunden, dass nichts prädiskursiv als ›Ding‹ oder ›Mensch‹

gilt, sondern diese Kategorien selbst Effekt diskursiver Praxis sind (Lemke

2015, 8). Diesen Gedanken von Lemke möchte ich aufgreifen und damit ei-

ne diskurstheoretische(re) Lesart von Mols Konzept »Ontologischer Politik«

vornehmen, die sich in dieser Ausrichtung auch punktuell auf Barad bezieht.

Liest man den relationalenMaterialismus aus einer diskurstheoretischen und

vom new materialism inspirierten Perspektive, so ist ein zentraler Aspekt des

enactments von Objekten, dass diese in der Praxis von anderen Objekten ab-

gegrenzt werden und dadurch als die jeweilige Entität (mit entsprechendem

ontologischemGewicht) in Relation zu und im Ensemble mit anderen Subjekten

undObjekten hervorgebracht werden.Hier ist Barads Konzeption diskursiver

Praxis als »boundary-making practices« (s.o., Barad 2003, 820-1) anschluss-

fähig und spezifiziert die Frage, wie Entitäten enaktiert werden. Ich nehme

damit an dieser Stelle keine nahtlose Verschmelzung derTheoriegebäude vor,

allerdings betrachte ich die Ähnlichkeiten, insbesondere was die Betonung

der Relationalität angeht, für kompatibel genug, um hier eine derartige se-

lektive Verknüpfung vorzunehmen.

Diskursive Praxen enaktieren durch Abgrenzung Entitäten wie Objekte,

Subjekte und Praxisbereiche. Dies ist damit unmittelbar anschlussfähig an

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 81

die Perspektive zu Wissens- und Technikkulturen, in der Grenzziehungen in

den Fokus genommen werden. Existenz und gegebenenfalls agency ist damit

Produkt von Grenzziehungspraxen, die ontologisches Gewicht verleihen.Die-

se Grenzziehungen produzieren und reproduzieren soziale Macht- und Herr-

schaftsverhältnisse. Die oben in 3.2.2 mit Bezug auf Paulitz’Männlichkeitsso-

ziologie gemachten Ausführungen weiterdenkend, bedeutet dies für die Ana-

lyse von Materialisierungen, dass strategische Referenzen in der Grenzzie-

hungspraxis auf hegemoniale Männlichkeit – oder andere hegemoniale Ka-

tegorien – nicht nur Distinktionsgewinne versprechen, sondern auch onto-

logisches Gewicht verleihen, stabilisieren oder verstärken. Objekte, Subjekte

und Handlungsmacht verstehe ich dabei im Sinne Mols als multipel. Sie va-

riieren zwischen diskursiven Praktiken und sind umkämpft. Damit schlage

ich hier auch den Bogen zur Interdiskurstheorie.Multiple Materialisierungen

begreife ich als interdiskursiv miteinander verbunden, wodurch die ontologi-

sche Multiplizität koordiniert wird. Hierüber sind die mikrosozialen Praxen

mit Spezial- und Interdiskursen verbunden. Dementsprechend geht es nicht

nur ummultiple Materialisierungen und deren Koordination, vielmehr spitze

ich die Analyse »ontologischer Politik« auf die Untersuchung hegemonialerMa-

terialisierungen zu. Bestimmte Materialisierungen sind dementsprechend als

hegemonial zu betrachten, sie haben ontologisches Gewicht über mehrer Be-

reiche hinweg, während andere Materialisierungen marginalisiert sind, nur

in bestimmten Bereichen Gewicht haben oder verschwinden. Hegemoniale

Materialisierungen erscheinen als ›natürliche‹ Grundlagen sozialer Praxis.

Aus dieser Perspektive einer diskurstheoretischen Lesart »ontologischer

Politik« wird diese mit dem foucaultschen Begriff der Bio-Politik und der Bio-

Macht zusammengedacht. Aus dieser Richtung könnenmit ontologischer Po-

litik auch über die jeweilige lokale Praxis hinweggehende, makrogesellschaft-

liche Kämpfe und Strategien als auf die jeweiligen Ontologien der Dinge, der

Objekte und der Subjekte gerichtete bzw. sie durchkreuzende Prozesse be-

trachtet werden. ›Ontologische‹ Macht bringt bestimmte Realitäten hervor,

ohne dass sie im foucaultschen Sinne einenOrt oder eine*n Besitzer*in haben

kann. Sie besteht in den Relationen, in den gegeneinander gerichteten agenci-

es undMaterialisierungen. Diskursive Praxen sind Grenzziehungspraxen, um

das Denk-, Sag- und Lebbare und als solche als onto-bio-politische Strategien zu

analysieren.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ernährungskulturen und Geschlecht

3.3.2 Metabolismen: Embodying, Biofakte, Ko-Materialisierungen

Es ist an dieser Stelle sinnvoll, den Gegenstand der Arbeit prominenter ins

Boot zu holen, um den theoretischen Rahmen darauf zuzuspitzen. Für die

Analyse von Ernährungspraxen ist es sinnvoll, das Vokabular für die hier an-

zutreffenden Forschungsgegenstände so weit zu schärfen, dass deren Zusam-

menspiel theoretisch geklärt werden kann.Vor allem für Körper, aber auch für

Lebensmittel liegen theoretische Rahmungen vor, die hier aufgegriffen und

vor dem Hintergrund der bisher gemachten theoretischen Überlegungen zu-

sammengeführt und ›verknotet‹ werden sollen.

3.3.2.1 Verkörperung als »Embodying«

Vor dem Hintergrund des bereits dargelegten theoretischen Rahmens lassen

sich Körper nicht als feststehende, klar abgegrenzte Entitäten begreifen. Viel-

mehr werden diese (oder Teile davon) durch diskursive Grenzziehungen her-

vorgebracht, die zwar durch Machteffekte materialisierend stabilisiert (he-

gemonial), aber potenziell offen und umkämpft sind. Was es bedeutet, da-

von auszugehen, dass körperliche Grenzen sich in der Praxis manifestieren,

zeigen die Arbeiten von John Law und Mol, die ich im Folgenden aufgreifen

möchte. Mol diskutiert am Beispiel des Apfelessens die Frage, ab wann der

gegessene Apfel zu einem Teil des menschlichen Körpers und damit zum Teil

des Subjekts wird, und welche agency auch dem Apfel zukommt:

[S]houldwebewidening the category of potential subjects in such away that

it comes to include apples, too? In otherwords: is the subjectivity ofmy apple

a matter of finding a good way of drawing boundaries around me – bound-

aries that include the apples I have eaten or may eat […]? (Mol 2008, 30)

Was ist der Apfel, was ist das Subjekt? Und wer oder was handelt? Während

dieser Text von Mol eine eher philosophische Debatte anreißt, erläutern Mol

und Law die dahinterliegende Argumentation in einer ethnografischen Studie

im Krankenhaus in Auseinandersetzung mit Hypoglykaemie (ein niedriger

Blutzuckerspiegel, der häufig in Zusammenhang mit Diabeteserkrankungen

auftritt). Mol und Law betrachten die Grenzen von Körpern als »semi-perme-

able« (Mol und Law 2004, 51). Der Körper nimmt anderes auf und scheidet

aus: Luft, Keime, Äpfel und so weiter. Nicht nur in Bezug auf Essen ist al-

so der Metabolismus zentral: »the paradigmatic activity of the body-in-action

is […] metabolization.« (Mol und Law 2004, 53-4) Körper sind nicht als feste

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 83

»Dinge«, sondern als Prozesse, genauer: Stoffwechselprozesse21 zu betrach-

ten. Der Körper als Aktant, aber auch als Prozess wird wechselseitig mit an-

deren Aktanten (in diesem Fall die Krankheit, hier sind aber auch andere Ak-

tanten wie Äpfel oder Hunger oder Körperbilder genauso zu betrachten) her-

vorgebracht. Der »body is actively engaged in enacting hypoglycaemia; (the

threat of) hypoglycaemia, in its turn, helps to enact the body – in a quite spe-

cific way.« (Mol und Law 2004, 54) Der Körper und seine agency sind an die

Krankheit gebunden und beide bringen sich wechselseitig auf eine für dieses

Ensemble spezifischeWeise hervor. Offen bleibt bei dieser Perspektive, wie es

zu stabilen, dauerhaften Materialisierungen in Körpern kommt, und wie hier

soziale Differenzierungskategorien wie Geschlecht ins Spiel kommen. Denn

gerade Geschlecht wird zumeist mit Referenz auf körperliche Eigenschaften

begründet (Meuser 2005), weshalb der geschlechtertheoretische Zugriff noch

weiter geschärft werden muss.

Hier kann das Konzept des embodiment oder auch embodyingweiterführen-

de Einsichten liefern. Die Frage, »wie« Körper hervorgebracht werden und in

einem Zusammenhang mit wissenschaftlichen Praxen stehen, analysiert An-

ne Fausto-Sterling in ihrer Studie menschlicher Sexualität. Genauer fragt sie,

wie »scientists create truths about sexuality; how our bodies incorporate and

confirm these truths; and how these truths sculpted by the social milieu in

which biologists practice their trade, in turn refashion our cultural environ-

ment.« (Fausto-Sterling 2000, 5) Das Zusammenspiel von wissenschaftlicher

Praxis und ›kultureller Umwelt‹ betrachte ich analog zu Spezial- und Inter-

diskursen. Fausto-Sterling benennt aber darüber hinaus noch einen Zusam-

menhang von Wissenspraxis und der Materialisierung von Körpern. Zentral

ist dabei der Prozess der Verkörperung bzw. des embodiment:

As we grow and develop, we literally […] construct our bodies, incorporat-

ing experience into our very flesh. To understand this claim, we must erode

the distinctions between the physical and the social body. (Fausto-Sterling

2000, 20)

21 Metabolismusmuss sich dabei nicht nur auf Verkörperungen beziehen, sondern ist für

die Betrachtungen von Materialität/en und Sozialität durchaus skalierbar und auch

auf Makroprozesse anwendbar, wie in der Umweltsoziologie bereits vor einiger Zeit

vorgeschlagen wurde (siehe etwa: Fischer-Kowalski undWeisz 1998). Diese Denkfigur

findet sich ursprünglich bei Marx (Marx [1867, 1890] 1962, 57, 119), der im »Kapital«

Arbeit auch als »Stoffwechsel zwischenMensch undNatur« undAustausch undHandel

als »gesellschaftlichen Stoffwechsel« begreift.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ernährungskulturen und Geschlecht

Körperliche Prozesse – Metabolismen – finden immer in einem sozialen

Rahmen statt. Daher ist eine Unterscheidung in den physischen und den

sozialen Körper nicht haltbar. Der Begriff der Konstruktion bekommt dabei

von ihr eine spezielle, an der Materialität ansetzende Bedeutung. Diesen

wendet sie auch an, um körperbezogene naturwissenschaftliche Wissens-

prozesse als »process of knowledge construction.« (Fausto-Sterling 2000,

28) zu bezeichnen: Wissen und körperliche Materialität werden so als auf-

einander verwiesene Konstruktionen begriffen. Was oben als Ko-Produktion

und Ko-Konstruktion analytisch getrennt umschrieben wird, geht in diesem

Verständnis von embodiment ineinander auf, indem sich Wissen körperlich

materialisiert.

In Auseinandersetzung mit Barad, Fausto-Sterling und Haraway schla-

gen Sigrid Schmitz und Nina Degele vor, diesen Gedanken als embodying22 zu

fassen. Denn

Körpern werden geschlechtliche Bedeutungen zugeschrieben, sie werden

in ihrer Materialität selbst durch geschlechtliche Praxen und Strukturen

geformt – und umgekehrt beeinflussen Körperprozesse und die Wahrneh-

mung dieses Körpers Denken und Handeln. (Schmitz und Degele 2010, 31)

Ein Verständnis von embodying erlaubt es so, die Wissensprozesse und sich

materialisierenden körperlichen Stoffwechselprozesse zusammenzudenken.

Damit möchte ich die Relationalität zwischen den Prozessen und den jeweils

diskursiv-materiell abgegrenzten Handlungsinstanzen hervorheben, die auf-

einander verweisen und voneinander abhängig sind. Sie sind dabei aber nicht

einförmig, sondern multipel. Embodying geht auf die materialisierenden Ef-

fekte sozialer Praxis ein, die damit auch in einem Zusammenhang mit so-

zialen Strukturen stehen und wo sich dementsprechend Geschlechter- oder

Klassenverhältnisse jeweils materialisieren. Materiell-diskursive Verbindun-

gen zwischen pluralisierten, lokal enaktierten Realitäten sind sozial struktu-

riert. Vergeschlechtlichte Verkörperungen aus einem Praxisbereich tauchen

in einem anderen wieder auf, was sich wie (gebrochen, verschoben, partiell)

überträgt und was nicht, sind onto-bio-politische Machteffekte.

22 Die Autorinnen plädieren für »eine Dynamisierung und Erweiterung des Begriffs em-

bodiment als Embodying« und verstehen darunter »Prozesse der Verkörperung von

Gesellschaft und Vergesellschaftung körperlicher Materialität zwischen/jenseits von

Konstruiertheit und Determinierung.« (Schmitz und Degele 2010, 31)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 85

3.3.2.2 Lebensmittel als »Biofakte«

Damit soll nun ein Schritt weiter zu den anderen »Beteiligten« an Stoffwech-

selprozessen gemacht werden: den Lebensmitteln. Diese habe ich oben als

(alltags)technologische Artefakte beschrieben, die mit Geschlecht in einem

Verhältnis der Ko-Konstruktion stehen. Denkt man diese Perspektive mit den

bisher gemachten Ausführungen zum Körper zusammen, so ergibt sich ein

Bild, das als ein beispielhafter Fall für Haraways (1995) Metapher der Cyborg

gesehen werden kann. Denn »Ernährung kann in diesem Sinne geradezu als

paradigmatischer Fall für Kopplungen von Körpern und Artefakten verstan-

den werden.« (Paulitz und Winter 2018, 11).

Lebensmittel haben in der vorliegenden Arbeit sozialtheoretisch eine dop-

pelt herausfordernde Position: Es sind zum einen, Mittel, die »Leben ma-

chen«, und zum anderen sind es aber auchMittel, die zu einem großen Teil le-

ben oder gelebt haben. Hier soll es zunächst um Letztere gehen, um anschlie-

ßend die Rolle im Metabolismus genauer zu betrachten. Ein Verständnis für

den biotischen, organischen Charakter von Lebensmitteln hat die Technik-

philosophin Nicole C. Karafyllis vorgelegt. Sie betrachtet diese als »Biofakte«:

»Biofakte sind biotische Artefakte, d.h. sie sind oder waren lebend.« (Kara-

fyllis 2003, 12) Karafyllis greift mit diesem Begriff denWiderspruch zwischen

dem Lebendigen, was sie als »autonom wachsend« begreift, und dem artifizi-

ell gemachten (also Artefakten), welches rein äußerlich determiniert ist, auf.

»Biofaktisch« ist damit sowohl äußerlich determiniert, als auch durch einen

autonomen Teil charakterisiert und unterstellt damit einen fundamentalen

Unterschied zum Unbelebten. Züchtung, Haltung, Verarbeitung und Verede-

lung von Tieren zu Fleisch ist damit ein »biofaktischer« Prozess. Durch die

belebten, autonomen Teile unterstellt dieser Begriff auch eine gewisse Eigen-

logik und agency, die als biofaktisch, aber in spezifischer Weise »sozial« und

»kulturell« eingefangen – »dressiert« und biopolitisch reguliert – ist: »Bio-

fakte sind zwar auch wachsend, aber nicht das Resultat einer selbst unverur-

sachten Ursache ›Zeugung‹, denn sie haben ja einen Urheber, einen zielset-

zenden, planenden Konstrukteur, der ihr Wachstum genau so und genau dann

veranlaßt.« (Karafyllis 2003, 16) Ausgehend davon argumentiert die Autorin

phänomenologisch, dass für die Betrachtenden kein Unterschied zwischen

Biofakt und ›natürlichem‹ Lebewesen auszumachen sei. Das Problem, so ar-

gumentieren in unmittelbaremAnschluss an Karafyllis die Autorinnen Sabine

Maasen, Barbara Sutter und Laura Trachte (2018, 196), sei dann ein uneindeu-

tiger ontologischer Status. Die Autorinnen stellen darauf aufbauend folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Ernährungskulturen und Geschlecht

de These auf: »Die technischen Aspekte des Natürlichen […] sind nicht nur

verborgen, sondern sie werden in diskursiv-praktischen Arrangements sys-

tematisch verkannt.« (Maasen, Sutter und Trachte 2018, 196) Im Anschluss an

die bisher gemachten Ausführungen zu Materialitäten macht es aber wenig

Sinn, nach dem richtigen ontologischen Status der Biofakte zu suchen. Viel-

mehr geht es darum, was das Biotische in konkreten Kontexten, so wie sie

sich praktisch präsentieren, in deren onto-politischenMachtverhältnissen ist.

Es kann dabei folglich nicht darum gehen, welche wahre Wahrheit hinter der

praktischen Wahrheit wirklich steckt. Mit dem Begriff »Biofakte« soll hier al-

so nicht phänomenologisch argumentierend nach dem ontologischen Status

der Lebensmittel gefragt werden. Ich vertrete vielmehr die Auffassung, dass

Biofakte in den jeweiligen Praxisbereichen ontopolitisch andere Dinge sind

und dies als machtvoller Realitätseffekt zu betrachten ist.

Davon ausgehend lohnt es sich, den Begriff mit jenem der »Bio-Objects«

(Vermeulen, Tamminen und Webster 2012) zusammenzudenken. Anschluss-

fähig an das oben skizzierte, relationalmaterialistisch ausgelegte Konzept des

embodying ist hier insbesondere die Denkbewegung in Richtung »bio-objec-

tification«, also auch eine Konzeption biotischer Materie als Prozess:

[T]here is no once-and-for-all list of bio-objects, a sort of bio-object cata-

logue, made up of life forms that have specific properties or essential char-

acteristics. Instead, we want to argue […] that it is more useful to focus on

the process of bio-objectification, that is to say, how different life forms are

created and are given life, and perhaps, multiple lives. (Webster 2012, 2)

Folgt man dieser Konzeption, dann werden Biofakte (ich bleibe aufgrund der

Nähe zum technischen Artefakt bei diesem Begriff) in bestimmten Praxen

hervorgebracht und deren Vitalität besteht nicht unabhängig von diesen Pra-

xen. Die Grenze zwischen Biofakten und Artefakten ist folglich eine in der

Praxis begründete Differenzierung.Was diese Vitalität oderHandlungsmacht

der Biofakte ausmacht, liegt also nicht in den Biofakten, sondern ist relational

in den in der jeweiligen Praxis hervorgebrachten Akteur*innen und Aktanten

verteilt. Deshalb kann nicht von einer einförmigen Ontologie (und damit ein-

hergehendem ›Leben‹) der Biofakte die Rede sein, sondern von multiplen.

3.3.2.3 Ko-Materialisierungen

Damit soll abschließend auf das Zusammenspiel von Lebensmitteln und Kör-

pern eingegangen werden. Webster (2012, 4-5) macht in seiner konzeptionel-

len Einleitung zu den »Bio-Objects« eine Bemerkung zum politischen Status

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 87

von Biofakten. Dies betrifft nämlich zugleich eine Macht auf das Biofakt –

wie es beschaffen ist, materialisiert – und durch das Biofakt – welche Auswir-

kungen es hat oder haben kann. Die onto-politischen Strategien im Bereich

der Ernährung zielen also auf und durch die biofaktischen Materialisierun-

gen hindurch auf metabolismen und embodyings. Damit wird darauf abge-

zielt, dass Materialitäten und Wissen eng miteinander verflochten sind und

im Bereich der Ernährung die Produktion und Distribution von Lebensmit-

teln nicht von den Materialisierungsprozessen von Körpern zu trennen ist.

Es geht folglich um mehr als um epistemische Ko-Produktion von Wis-

sen, Kultur und gesellschaftlichen Strukturen und technische Ko-Konstruktion

von Artefakten undGeschlecht oder anderenDifferenzierungskategorien.Die

Auseinandersetzung mit embodying und Biofakten und die damit verbunde-

nen onto-politischen Strategien zeigen, dassWissen undMaterialisierungen,

epistemische und technische Praktiken nicht zu trennen sind.

Dabei lässt sich der Zusammenhang mit der Kategorie Geschlecht noch

weiter schärfen. Mit Bezug auf die ANT und Butler schlägt Gabriele Winker

(2005) vor, Geschlecht und technische Materialitäten als gleichzeitige, prak-

tische Hervorbringungen und damit als »Ko-Materialisierungen« zu fassen.

Damit ist angesprochen, dass sich Geschlecht nicht einfach in Biofakte und

Körper einschreibt. Es geht damit auch »um einen sozialen Prozess der Sub-

jektivierung, in dem sich materielle und symbolische Dimensionen von Kör-

pern und Nahrungsmitteln interdependent und gleichzeitig (re-)produzie-

ren.« (Paulitz undWinter 2018, 14) Weder Geschlecht noch Lebensmittel noch

Körper sind jeweils dem anderen vorgängig. Die so verstandenen Prozesse

der Ko-Materialisierung können auch als Effekte von ontologischer Macht

verstanden werden. Diese Ko-Materialisierungen sind dementsprechend ma-

teriell-diskursive Grenzziehungen, die dadurch bestimmte Entitäten mit on-

tologischemGewicht und damit mit relational verteilter agency ausstatten; sie

sind dabei an gesellschaftliche Strukturen gekoppelt und sowohl horizontal

(im Sinne von Spezialisierungen) als auch vertikal (im Sinne hegemonialer

Materialisierungen) differenziert.

3.4 Zwischenfazit: Macht/Wissen/Materie

Zusammengefasst betrachte ich Ernährungskulturen als Komplex aus Macht,

Wissen und Materialisierungen. Der Begriff zielt hier auf die kulturellen und

gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen Lebensmittel, Körper und Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008 - am 13.02.2026, 21:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

