68

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Mit dem Konzept der hegemonialen Mannlichkeit wird es also méglich,
Machtverhiltnisse als Geschlechterverhiltnisse zu begreifen und diese als
machtvolle Differenzierungen in den Fokus zu riicken. Die damit verbundene
Forschungsstrategie zielt darauf, iber die Analyse abweichender, gegebe-
nenfalls marginalisierter oder subversiver Formen von Minnlichkeit, die
Konstruktionsmodi hegemonialer Minnlichkeit in Uberkreuzung mit Klas-
senverhiltnissen offenzulegen. Diese Analyse der Geschlechterverhiltnisse
wird damit in Relation zu den auf der Ebene des Lebensmittelkonsums
anvisierten Verhiltnissen zwischen Praxen des Karnismus, Vegetarismus
und Veganismus gestellt. Die Praxen der counter-hegemony werden als ana-
lytischer >Katalysator« zum Verstindnis von Normalitit, Macht, Herrschaft
und Hegemonie eingesetzt.

3.3 Ernahrung/Materialitaten/Geschlecht

Eine sozialwissenschaftliche Betrachtung von Ernihrung kommt nicht um-
hin, sich mit dem materiellen Vorgang der Einverleibung von Speisen in Kér-
per auseinanderzusetzen. Die Lebensmittel und Korper und wie ihr Verhilt-
nis in Erndhrungspraxen soziologisch betrachtet werden kann, werde ich nun
als Dimension der Materialititen beleuchten. Die Auseinandersetzung mit
der Materialitit der Korper ist insofern angezeigt, da sowohl Geschlecht als
auch Ernihrungsnormen (nicht nur solche, die eine geschlechtliche Differen-
zierung aufweisen) mit Verweis auf Korper stark naturalisiert werden (Paulitz
und Winter 2017, 2022). In diesem Unterkapitel geht es daher um die Frage,
wie Materialititen sozialtheoretisch betrachtet und in den bisher dargelegten
theoretischen Rahmen integriert werden konnen.

3.3.1 Materialitat/en sozialtheoretisch

Wenn Ernihrung betrachtet wird, stehen zwei Formen von Materialitit im
Vordergrund: Lebensmittel und Korper. Es geht damit darum, wie Lebensmit-
tel produziert und konsumiert werden, also Lebensmittel dem Kérper sozialer
Akteur*innen zugefithrt werden. Korperliche Prozesse, insbesondere welche
Korper welche Erndhrung zur Reproduktion benétigen witrden, wird hiufig
als qua »Natur« und menschlicher Biologie vorgegeben betrachtet. Wihrend
so etwa Barl6sius ([1999] 2011, 45) die Wirkung von bestimmten Nihrstof-
fen im menschlichen Korper als Bereich der kérperlichen Physis aus der Be-

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

trachtung ausklammert und als Gegenstand der Naturwissenschaften als>na-
tirlich« gesetzt betrachtet, sollen diese hier soziologisch betrachtet werden.
Die damit verfolgte Perspektive weist die Unterteilung von »Natur« und »Kul-
tur« der Erndhrung zuriick und weitet so den Bereich der soziologischen For-
schung auf kérperliche Prozesse aus. Setzungen korperlich-materieller Pro-
zesse als »Natur« sollen im Folgenden sozialtheoretisch eingefangen und fiir
die empirische Analyse fruchtbar gemacht werden.

Eine gingige naturalistische Argumentationslinie, warum Erndhrung
auch »Teil der Natur« sei, ist, dass der Mensch sterben wiirde, wenn er
aufhorte zu essen. So bezeichnet Monika Setzwein (die grundsitzlich kon-
struktivistisch argumentiert) Essen als »unhintergehbare Notwendigkeit«
(Setzwein 2004, 17). Aber, so mochte ich mit Foucaults Verstindnis von
Macht/Wissen zeigen, Korper bekommen »als Ort von physiologischen
Prozessen und Metabolismen« (Foucault [1976] 1994, 36) nicht nur eine Ge-
schichte, sondern werden in ihrer materiellen Existenz politisch und sollten
daher nicht als gegeben vorausgesetzt werden. Auf diese Weise kommt
vor allem in den Blick, dass durch die Zufithrung von Lebensmitteln zum
Korper, die dieser verstoffwechselt, dieser mit der »Energie« zum Leben
versorgt wird. Korper werden lebendig gemacht. Denn diese Grundlegung
lisst sich dahingehend zuspitzen, dass die gesellschaftliche Verteilung von
Lebensmitteln und damit die Produktion lebendiger Menschen ein zutiefst
soziales und kulturelles — und damit machtvolles — Unterfangen® ist, also
das, was Foucault »Bio-Macht« nennt: »die sorgfiltige Verwaltung der Kor-
per und die rechnerische Planung des Lebens.« (Foucault [1977] 1997, 135)
Diese sei eine »Macht, leben zu machen«; ihre Strategien nennt Foucault
»Lebens-Macht-Technologien« (Foucault [1977] 1997, 134, 146). Dies betrifft
sowohl Gesellschaften, in denen Lebensmittelknappheit herrscht, als auch
gegenwirtige westeuropiische Gesellschaften, die dadurch geprigt sind,
dass Essen fiir grofRe Teile der Gesellschaft eine Frage der Auswahl ist,*®
denn Menge und Auswahl des Essens sind jeweils sozial strukturiert und
lassen sich sowohl im kleinen MafSstab (etwa von Familien) bis hin zum
grofien Maf3stab globaler Verteilung betrachten. Ich werde daher das oben

15 Darauf hat auch die Erforschung von Reproduktionstechnologien bereits mit Nach-
druck hingewiesen (Sanger 2018).

16  Womitnichtnegiert werdensoll, dass fiir Teile der deutschen Bevolkerung auch Erndh-
rungsarmut und Hunger herrschen, was insbesondere auf die oft nicht ausreichenden
»Hartz IV«-Satze zurlickzufiihren ist (Pfeiffer 2014).

- am 13.02.2026, 21:46:0:

69


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Erndhrungskulturen und Geschlecht

referierte ernihrungssoziologische Argument — der Mensch miisse essen,
damit er nicht sterbe — sozialtheoretisch >umdrehen«: Durch Ernihrung wird
der Mensch nicht am Leben erhalten, sondern er wird lebendig gemacht."”
Diese vielleicht klein anmutende Umkehr der Sichtweise geht mit sozial-
theoretischen Folgen fiir die Konzeption von Nahrung, Kérpern und Leben
einher.

Foucault hat die »Bio-Macht« zwischen den Polen der »Disziplin« und der
»Bio-Politik« gerahmt. Wihrend Ersteres auf die »politische Anatomie des
menschlichen Kérpers« zielt, diesen »dressiert«, konzipiert Foucault »Bio-
Politik« als »um den Gattungskorper zentriert, der von der Mechanik des Le-
benden durchkreuzt wird und den biologischen Prozessen zugrunde liegt.«
(Foucault [1977] 1997, 135) Ich lege das Verhiltnis von Disziplin und Biopoli-
tik so aus, dass »Disziplin« Praxen benennt, die quasi >von aulenc auf den
Korper einwirken oder diesen fiir bestimmte Praxen anpassen und sich in
ihn einschreiben. Foucault nutzt hierzu die Metapher der »Maschine«, die
dementsprechend technisch bearbeitet und in andere Prozesse integriert wird.
Biopolitik zielt dann auf das kérperliche >Innen< und ist als ein makrosozialer
Gegenstand der >Bevolkerung« zu verstehen. Der »Gattungskdrper«, von dem
Foucault spricht, ist vom einzelnen, individuellen Kérper abstrahiert. Konkret
benennt Foucault die »Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeits-
rate, das Gesundheitsniveau, die Lebensdauer, die Langlebigkeit« (Foucault
[1977] 1997, 135) auf die politisch eingewirkt wird.

Die Materialitit der Kérper wird damit als politisch begriffen und fiir die
soziologische Analyse disponibel. Es ist vor allem Judith Butler, die eine (ge-
schlechter)soziologisch fruchtbare, Foucaults Einsichten weiterfithrende Per-
spektive entworfen hat, die machtvolle Diskurse und kérperliche Materialitd-
ten zusammendenkt. Sie vollzieht damit den Schritt hin zu einer dynamischen
Vorstellung von Kérperlichkeit. Sie fordert eine

17 Damit setze ich gewissermafien eine elementare theoretische Forderung von Eva Bar-
18sius ([1999] 2011, 33) konsequent um. Sie fordert namlich, Erndhrung »nicht von sei-
nen Verhaltensnotwendigkeiten, sondern von seinen Handlungsmaéglichkeiten her zu
verstehen.« Dabei grenze ich mich aber wie dargestellt dezidiert von dem dort verfolg-
ten Kulturverstandnis und der Setzung kérperlicher Dimensionen als »natirlich« ab.
Die hier nicht weiter verfolgte Pointe dieses Arguments betrachtet damit die ungleiche
Verteilung qua sozialer Strukturen und kultureller Ordnung und damit schlussendlich
auch das Sterbenlassen, also die nicht-Produktion von Menschen durch Unterversor-
gung als Effekt ebendieser Macht.

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Riickkehr zum Begriff der Materie, jedoch nicht als Ort oder Oberflache vor-
gestellt, sondern als ein ProzeR der Materialisierung, der im Laufe der Zeit
stabil wird, so dafd sich die Wirkung von Begrenzung und Oberflache her-
stellt, den wir Materie nennen. (Butler 1997, 32)

Materialisierung begreift sie als eine »Machtdynamike, in der die korperli-
chen Prozesse untrennbar mit Normen und Bedeutungszuschreibungen ver-
bunden sind. Zentral erscheint mir das direkt an Foucault anschliefende Ar-
gument, dass materielle Existenz immer eine Folge von Machtwirkungen dar-
stellt und dass »Sein« immer als Praxis zu verstehen ist. Materielles »Sein«
ist damit immer machtdurchzogen, »denn ontologisches Gewicht wird nicht
vorausgesetzt, sondern wird immer verliehen.« (Butler 1997, 61) Materiali-
sierungen erscheinen dann in der Praxis durch Vorginge der Ontologisie-
rung und Dinghaftwerdung nicht als Machteffekte, sondern als »primire Ge-
gebenheitenc, die als Grundlage fiir weitere — z.B. naturwissenschaftliche —
Betrachtungen dienen (Butler 1997, 62). Butlers Ansatz betrachte ich als an-
schlussfihig an die hegemonietheoretischen Uberlegungen zur Naturalisie-
rung von Bedeutung fiir Prozesse der Materialisierung. Ausgehend davon
stellen Diskurse eine Abgrenzung nicht mehr nur des Denk- und Sagbaren
dar, sondern auch des Lebbaren (vgl. auch Villa [2003] 2012, 22). Damit ist
nicht nur die Frage der Lebensfithrung, sondern der konkreten materiell-phy-
sischen Existenz gemeint.

Die Prozesse der Materialisierung von Korpern und Lebensmitteln aus
einer sozialwissenschaftlichen Perspektive zu erfassen, ist sehr vorausset-
zungsvoll. Daher soll dies an dieser Stelle tiefergehend behandelt werden. Da-
zu werde ich nun solche Arbeiten heranziehen, die Materialisierungen stirker
in Bezug auf den Zusammenhang von Technik und Kérper gedacht haben, um
dies dann mit dem bisher Ausformulierten zusammenzudenken. In verschie-
denen Graden der Bezugnahme auf poststrukturalistische Diskurstheorien
im Anschluss an Foucault und Butler und die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT),
die mit Nachdruck auf die Praxisbeteiligung und agency von als »Aktanten«
verstandenen materiellen Artefakten verwiesen hat, haben sich in den STS in
den letzten Jahren zwei Strémungen prominent etabliert, die sich mit Mate-
rialisierungen auseinandersetzen. Erstens ist der new materialism (siche u.a.
Coole und Frost 2010; zur kritischen Einfithrung: Hoppe und Lembke 2021) zu
nennen. Innerhalb dieser Stromung hat Jane Bennett (2007, 2010) eine Per-
spektive auf Erndhrung vorgelegt. Zweitens ist der relational materialism (Law
und Mol 1995) zu nennen. Hier hat Annemarie Mol (siehe u.a. 2021, 2013, 2011,

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Erndhrungskulturen und Geschlecht

2014) umfangreich zum Thema Essen gearbeitet. Diese beiden in den STS
diskutierten Spielarten zur Betrachtung von Materialititen gehen in einigen
Aspekten den gleichen Anspriichen nach, unterscheiden sich aber in vielerlei
Hinsicht deutlich. Die Konvergenzen und Differenzen sollen hier punktuell
in ihren fir das Thema Erndhrung relevanten theoretischen Linien diskutiert
und produktiv genutzt werden. Auch wenn die verschiedenen Spielarten sich
auf dhnliche theoretische Wurzeln in der Sozialtheorie berufen, gibt es mit-
unter deutliche Differenzen in der Konzeption von Epistemologie und Onto-
logie. Es ist hier nicht der Ort und daher nicht mein Anspruch, die Debatte
zur Ginze aufzurollen, wiederzugeben und weiterzufithren. Vielmehr ist es
in der Auseinandersetzung mit zentralen Beitrigen mein Ziel, verschiedene
Impulse aufzugreifen, um fruchtbare Knotenpunkte zu identifizieren, die die
oben hervorgehobenen analytischen Werkzeuge der Ko-Produktion und Ko-
Konstruktion fiir die materiellen Prozesse von Ernihrung weiter schirfen.

3.3.1.1 Dynamisch-machtvolle Materie: Der new materialism

Unter dem Dach des Labels new materialism hat sich eine Forschungsausrich-
tung formiert, die in den feministischen STS auf breite Resonanz gestofen ist
(Coole und Frost 2010; van der Tuin und Dolphijn 2012; Bath et al. 2013; Low et
al. 2017). Dieser interdisziplinire Forschungsstrang zielt auf Zusammenhin-
ge zwischen sozialen Ungleichheiten, Macht- und Herrschaftsverhiltnissen
und Materialisierungen. Ein grundlegendes Charakteristikum dieser Ansit-
ze ist, dass Materie in verschiedenen Formen als mit einer agency verbunden
gedacht wird, die eigensinnig ist und nicht (nur) auf menschliches Handeln
zuriickgefithrt werden kann (Frost 2011, 70). Die Prozesse von und mit Materie
sind nicht nur als Folge menschlicher Aktivitit, Intention oder struktureller
Prigung zu betrachten.

Eine Perspektive, die (kérperlicher) Materie eine eigensinnige agency zu-
schreibt, bringt den Verdacht des Essentialismus mit sich. Samantha Frost
(2011, 75-7) verteidigt aber diese Ansitze und fiihrt die Essentialismuskri-
tik am new materialism auf ein im cartesianischen Denken verhaftetes Mo-
dell unilinearer Kausalitit zuriick, dass Phinomene nur entweder das eine
(»Natur«) oder das andere (»Kultur«) sein konnten. Es gehe im feminist new
materialism mithin darum, »to denaturalize nature and deculturalize culture,
weshalb »new materialists push feminists to decenter human intentionality
and design in the conceptualization of the relationship between nature and
culture.« (Frost 2011, 77) Damit geht eine radikale Dezentrierung mensch-

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

licher agency einher. Eine verteilt gedachte Handlungskapazitit bringt Sa-
mantha Frost wie folgt zum Ausdruck: »biology and culture, organisms and
contexts, are co-emergent; they provoke, challenge, and consequently shape
one another.« (Frost 2011, 77) Dieses Verstindnis von »Ko-Emergenz« geht
dementsprechend tiber Ko-Produktion und Ko-Konstruktion hinaus, indem
es Wissen und Bedeutungen mit physischen Materialisierungen untrennbar
zusammendenkt, bleibt dabei aber zunichst abstrakt in der Frage, wie diese
aufeinander einwirken.

Fir die Betrachtung von Erndhrung sind zwei Ansitze besonders her-
vorzuheben. Zunichst kann Karen Barads »agentieller Realismus« (2007) als
paradigmatisch fiir neo-materialistische Perspektiven gelten (Lemke 2017),
weshalb ich diese zunichst einfithren méchte. Daneben hat Jane Bennett ihr
Konzept der »thing power« unter anderem an einem ernihrungsbezogenen
Gegenstand ausgearbeitet. Diese Perspektiven kénnen durch ihren Bezug auf
nicht-sozialwissenschaftliche Theorien das Potenzial bieten, soziologische
Theoriebildung zu irritieren, und so beitragen, die Begriffe von Materialitit
zu schirfen. Es folgt daher keine ausfithrliche Auseinandersetzung, sondern
eine gezielte Skizzierung punktueller Ankniipfungsmaoglichkeiten.

Barads Ausgangspunkt ist eine grundsitzliche Kritik der cultural turns:
»Language has been granted too much power.« (Barad 2003, 801) Auf diese
These baut sie ihr Theoriengebiude auf, in dem sie sich neben Michel Foucault
und Judith Butler auch auf den Physiker Niels Bohr bezieht. Sie verfolgt den
Anspruch, das Verhiltnis von Materialitit und Signifikation neu zu denken.
Barad erarbeitet eine eigene Ontologie, in der die kleinste Einheit Phinome-
ne seien, die als »agential cuts« existieren. Die einzelnen Teile eines Phino-
mens koénnen nur als Teil dieses Phinomens in den Blick genommen werden
und sind Resultat ihrer »Intra-Aktionen« (im Gegensatz zu Inter-Aktionen,
>Intra-¢, da innerhalb des Phinomens). Diesen Fokus auf Phinomene lese ich
als durchaus verwandt, aber nicht deckungsgleich mit den Praxistheorien,
die Praktiken als die kleinste Einheit des Sozialen betrachten.’® Mit Bezug
auf Foucault und Butler entwickelt sie ein diskurstheoretisch anschlussfihi-
ges »performative understanding of discursive practices« (Barad 2003, 802):
Dinge und Worte bestehen nicht unabhingig vom »Phanomenc, sie sind in
diesem »co-constitutive«. Mit diesem Verstindnis mochte sie eine von ihr bei

18  Thomas Scheffer (2017) legt einen Vorschlag zu einem »praxeologischen neuen Mate-
rialismus« vor. Er kritisiert, die Ansdtze des new materialism wiirden dazu neigen, Ma-
terialisierungen vom konkreten Geschehen abzuldsen.

- am 13.02.2026, 21:46:0:

13


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Foucault und Butler identifizierte Leerstelle beheben. Denn beide kritisiert
sie dafiir, kein prazises Verstindnis dafiir zu haben, wie Materialisierungen
passieren (Barad 2003, 807). Konkret benennt sie, dass Butler »fails to reco-
gnize matter’s dynamism« (Barad 2007, 64). An Foucaults oben dargestellten
»Lebens-Macht-Technologien« kritisiert Barad, dass es unentbehrlich fiir ein
Verstindnis von Macht sei, auch die Macht der Materie und ihre Produktivitit
mit einzubeziehen (Barad 2003, 809-10). Um diese mit diskursiver Praxis zu-
sammenzudenken, verkniipft sie Foucault mit Niels Bohrs Reflexionen iiber
Versuchsaufbauten. Sie folgert daraus folgende Wendung diskursiver Praxis:

On an agential realist account, discursive practices are specific material
(re)configurings of the world through which local determinations of bound-
aries, properties, and meanings are differentially enacted. That s, discursive
practices are ongoing agential intra-actions of the world through which local
determinacy is enacted within the phenomena produced. [..] Discursive
practices are boundary-making practices that have no finality in the ongoing
dynamics of agential intra-activity. (Barad 2003, 820-1)

Diskursive Praxis bestimmt nicht nur das Denk-, Sag-, und Lebbare, sondern
auch die unmittelbare materielle Existenz, indem sie sie auf bestimmte Wei-
se hervorbringt und begrenzt — und ist dabei nicht (schon gar nicht kausal)
allein menschlichen Akteur*innen zuzuschreiben, denn Materie ist aktiv-dy-
namisch an diesen Hervorbringungen beteiligt.

Eine weitere neo-materialistische Position, die sich explizit mit der Macht
von Materie beschiftigt, vertritt Jane Bennett (2004, 2007, 2010). Ihre Aus-
fithrungen sind auch insofern fiir die vorliegende Arbeit relevant, da sie ihre
Theorie der vibrant matter (Bennett 2010) und der thing power (Bennett 2004)
unter anderem an einem ernihrungsbezogenen Beispiel erarbeitet hat (insb.
Bennett 2007). Thing power oder >Ding-Macht« definiert sie als »lively energy
and/or resistant pressure that issues from one material assemblage and is re-
ceived by others.« (Bennett 2004, 365) Die Handlungsmacht bestimmter ma-
terieller Zusammenhinge, die sie als »Assemblagen« bestimmt, macht also
eine konkret benennbare Macht aus. In einer Studie iiber Fettsiuren schreibt
sie diesen eben jene »thing-power« zu und referiert dazu ernihrungswissen-
schaftliche und (sozial)psychologische Studien. »Thing-power« sei dann »a
productive power intrinsic to foodstuff, which enables edible matter to co-
arsen or refine the imagination or render a disposition more or less liable to
ressentiment, depression, hyperactivity, dull-wittedness, or violence.« (Ben-
nett 2010, 49) Lebensmittel hitten demnach eine ihnen innewohnende Macht,

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

die zu bestimmten individuellen, psychischen Ausformungen fithre oder auch
in Kollektiven bestimmte Verhaltens- und Handlungsweisen beeinflusse, z.B.
bei Gefingnisinsass*innen zu einer héheren Neigung zu Gewalt fithren kon-
ne. Erndhrung sei so also die Formierung einer Assemblage, die die jeweiligen
Elemente mit einer gewissen Handlungskapazitit ausstattet. »This capacity
includes the negative power to resist or obstruct human projects, but it also
includes the more active power to affect and create effects.« (Bennett 2010, 49)
Der Metabolismus, bei dem innen und aufen sich vermischen und das Ein-
genommene bestimmte Effekte zeigt, ist so fiir Bennett ein zentrales Beispiel
fiir eine »vital materiality« (Bennett 2010, 50).

Die von Barad und Bennett vorgeschlagenen Konzeptionen verfolgen da-
mit den Anspruch einer radikalen Dezentrierung humaner agency und bean-
spruchen Materialititen in eine Konzeption von Macht einzubeziehen. Die
Dezentrierung gelingt mit einem komplexen Kausalititsverstindnis, welches
unidirektionale Verbindungen ausschlief8t und immer die Verteilung, Gleich-
zeitigkeit und Untrennbarkeit von Wirkungen und Auswirkungen betrach-
tet. Fiir die Betrachtung von Erndhrungsprozessen ist dabei die grundsitz-
liche Unabgeschlossenheit und Offenheit von Materie und deren Integration
in die Analyse von Machtverhiltnissen weiterfithrend. Hier sieht auch Lemke
die Vorteile von Bennetts Konzept, da es im Gegensatz zur foucaultschen Be-
trachtung von Biopolitik organisches »Leben« nicht als gegeben voraussetze:
»the idea of >thing power« invites us to take into account a wider spectrum of
actants. These include entities and agencies that were mostly excluded from
the analytical frame of biopolitics, which often focuses on humans and the
social as the central frame of reference.« (Lemke 2018, 38) Damit lisst sich
die oben vorgenommene Wendung, dass Leben nicht vorausgesetzt werden
konne, noch weiter zuspitzen.

Allerdings ldsst sich bei Barad und Bennett eine theoretische Inkonsis-
tenz ausmachen: So besteht ein Widerspruch zwischen der Betonung radika-
ler Relationalitit und einem gleichzeitigen Festhalten an Materie innewoh-
nenden Kriften. Wahrend bei Bennetts thing power explizit den materiellen
Entititen eine gewisse Handlungsmacht zugeschrieben wird, lasst sich dies
auch bei Barad ausmachen, wenn etwa von der »Dynamik der Materie« ge-
sprochen wird (wie oben in der dargestellten Kritik an Butler), die Materie
eben per se habe. Dies weist auf konzeptionelle Spannungen in diesen neoma-
terialistischen Theorien hin, auf die Hoppe und Lembke (2015; vgl. auch Lem-
ke 2015, 12-3) aufmerksam machen: Sie ordnen diese Spannung als »theo-
riestrategisch« ein, mit der sich der new materialism scharf gegeniiber einem

- am 13.02.2026, 21:46:0:

75


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Konstruktivismus und dessen Reprasentationskritik abgrenzen wiirde. Um
menschliche Handlungstrigerschaft nicht als kausale Quelle von Prozessen
zu betrachten, miisse von den neomaterialistischen Theoretiker*innen nun
dieser Weg gegangen werden, Materie mit einer gewissen Potenzialitit aus-
zustatten. Die Kritik daran, die eingangs als Essentialismusvorwurf thema-
tisiert wurde, wiegt meines Erachtens schwer und lasst sich nicht so einfach
durch einen Verweis auf ein dualistisch-cartesianisches Weltbild aufheben.
Denn die Frage danach, wie diese Macht zustande kommt, wie also ein Aktant
wie eine Omega-3-Fettsiure ontologisches Gewicht bekommt, bleibt unbefrie-
digend beantwortet. Genau an dieser Stelle setzt auch die Kritik der zweiten
materialistischen Strémung innerhalb der STS an, die ich hier im Folgenden
referiere. Insbesondere fir die Frage der material agency ist diese Perspektive
weiterfithrend.

3.3.1.2  Multiple Ontologien: Der relational materialism

Die Vertreter*innen dieses relational materialism, der im Kontext der Perspek-
tiven der Akteur-Netzwerk-Theorie zu positionieren ist (vgl. insb. Law und Mol
1995), betonen ebenfalls die Relationalitit von Handlungstrigerschaft. Anne-
marie Mol etwa kritisert am new materialism, dass die Autor*innen des new
materialism durch ein Festschreiben von agency oder dynamism an bestimmte
materielle >Dinges, hinter die (Naturwissenschafts-)Kritik der STS zuriickfal-
len wiirden:

As the new materialism forgets [..] relational engagements and affordances
it has no way of talking about what matter sitself< does, other than naively
echoing natural science textbooks and journal articles—minus the materials
and methods section. (Mol 2013, 380-1)"

Wihrend dieser Punkt bei Mol eher polemisch bleibt, hat Trevor Pinch
eine solche Kritik an Barads agential realism als »szientistisch« ausfithrlich
ausbuchstabiert. Er kritisiert vor allem den Bezug auf Niels Bohr, mit dem

19 Esmusseingewendet werden, dass Barad nicht davon ausgeht, dass Materie irgendet-
was von sich aus »tut«. Denn Barad schreibt vielmehr: »Agency is a matter of intra-act-
ing; itis an enactment, not something that someone or something has. Agency cannot
be designated as an attribute of subjects or objects (as they do not preexist as such).«
(Barad 2007, 214) Bezogen auf den Handlungsbegriff lauft die molsche Kritik bei Barad
damit ein Stiick weit ins Leere bzw. bezieht sich auf die von Hoppe und Lemke identifi-
zierte Spannung zwischen dieser relationalen Konzeption von Handlungstragerschaft
und der unscharfen Zuschreibung von »Dynamik« an Materie.

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Barad die Glaubwiirdigkeit von Experimenten iibernimmt, ohne die Kulturen
der Naturwissenschaften zu beachten, die diese epistemische Autoritit pro-
duzieren: »Once it is realized that repeatable experiments themselves come
from a culture of trust, a shared form of life and shared practices, including
tacit knowledge, learnt and passed on in communities of practice, then the
orientation is focused once more on humans.« (Pinch 2011, 440) Deutlich
griffiger wird Mol in ihrer Kritik am Konzept der thing power bei Bennett.
Es miisse Handlungtrigerschaft — egal ob human, non-human, organisch
oder nicht-organisch — immer strike relational, also verteilt gedacht werden
(Mol 2013, 380). Denn: »if matters act, they never act alone« (Abrahamsson
et al. 2015, 15). In meinen Augen driickt das kleine Wort »if< hier den gro-
Ben Unterschied aus: Wihrend der relational materialism nach der verteilten
Handlungstrigerschaft fragt, wiirde im new materialism bennettscher Spielart
hier keine Frage stehen, sondern die Feststellung >matters actx.

Hier eréffnet sich eine Schnittstelle zum produktiven Machtbegriff Fou-
caults, der Macht nicht als >Besitz« einzelner Akteur*innen, sondern als Re-
lation begreift. In diesem Sinne miisste also auch Handlungsmacht als pro-
duktive Relation zwischen Akteur*innen und materiellen Entititen begriffen
werden. Diese Offenheit in der Frage nach verteilter Handlungstrigerschaft
und -macht gelingt im relationalen Materialismus, indem die Realititen von
Entititen und Akteur*innen immer als Teil und Effekt einer bestimmten Pra-
xis verstanden werden. Realititen werden dabei im (semantischen) Plural ge-
fasst, da hinter dieser Betrachtung eine grundlegende Konzeption von On-
tologien als multipel (vgl. dazu ausfithrlich Mol 2002) steht. Was bedeutet es,
Ontologien als multipel zu verstehen?

Grundsitzlich werden in dieser Perspektive Materialititen in ihrer Rea-
litdt als in der jeweiligen Praxis »enacted« begriffen. Sie sind diesen nicht
vorgangig:

[Mlaterials are interactively constituted; outside their interactions they have
no existence, no reality. (Law und Mol 1995, 277)

Ein illustratives Beispiel fir diesen Ansatz ist die von Yates-Doerr und Mol
auf der Grundlage von ethnografischen Untersuchungen in der Ausbildung
von Kéch*innen aufgestellte These, dass >Fleisch« jeweils als ein unterschied-
liches Objekt hervorgebracht wird: einmal als aus Nihrstoffen bestehender
Stoff, einmal als zentrales, geschmacklich-asthetisches Element eines Gerich-
tes. Die Autorinnen schliefien daraus:

- am 13.02.2026, 21:46:0:

71


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Erndhrungskulturen und Geschlecht

For what we have here is not a single (natural) substance (meat¢) thatin dif-
ferent classes is accorded a different (cultural) meaning (say, >centre piece
of a plate« versus ssource of protein<). Instead, the two courses each accul-
turate a different>meat<and, in doing so, foster different cooking practices.
(Yates-Doerr und Mol 2012, 56)

Die in unterschiedlichen Praktiken enaktierten Realititen sind also »simply
not the same thing« (Mol 2013, 380). In dieser Auffassung spiegelt sich auch
eine Kritik an einer Auffassung von (Natur-)Wissenschaft als Reprisentation
einer Realitit wider und die mikrosoziale Pointe des Ansatzes wird deutlich:
Die Realitit der Dinge wird in lokal verankerten Praxen hervorgebracht. Sie
werden aber nicht pluralisiert, sondern multipliziert — oder sie sind »more
than one, less than many« wie Mol mit Bezug auf die Anthropologin Mari-
lyn Strathern argumentiert: Ein >Ding« ist multipel, die Realititen sind nicht
diskret voneinander zu trennen, sondern miteinander verbunden (Mol 2002,
84). Diese Multiplizitit der Realititen bedeutet, dass die Ontologien der Din-
ge unmittelbar politisch sind. Mol beschreibt dies als »ontologische Politik«,
als eine Politik der (materiellen) Realitit:

[Rleality does not precede the mundane practices in which we interact with
it, but is rather shaped within these practices. So the term politics works to
underline this active mode, this process of shaping, and the fact that its char-
acter is both open and contested. (Mol 1999, 75)

Die Realititen werden in der Praxis hervorgebracht und was ein Ding ist,
ist umkimpft.>° Es geht damit nicht mehr >nur< um die Bedeutungen und
Sinnzuschreibungen von Objekten, sondern um deren materielle Realitit.
Diese relationale Konzeption von Materialitit hat einige Vorziige, aber
auch einige Engfithrungen, die fiir die hier verfolgte Perspektive zu bearbei-
ten sind (Paulitz und Winter 2017, 390-1). Problematisch ist vor allem ein ver-
kiirztes Verstindnis von Diskursen und eine damit verbundene Konzentra-
tion auf die Mikroebene zu nennen. Die lokalen enactments hingen so relativ
unverbunden mit gesellschaftlichen Strukturen in der Luft. In einer Ausein-
andersetzung mit Foucault, insbesondere dem »archiologischens, schligt Mol
(2002, 60-71) vor, die jeweiligen Koordinationen zwischen den verschiedenen

20 Cleichzeitig verschmelzen Ontologien und Normativititen bei ihr zu »Ontonormsx.
Mol untersucht mit diesem Analysetool »goods and bads relevant to different ways
of enacting food, and of affording food with particular possibilities to act« (Mol 2013,
381).

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Realititen zu analysieren. Die diskursive Ebene wird aber mitunter gegen
die lokale Praxis ausgespielt: Diskurse wiirden die Realitit nicht greifen kon-
nen. Das, worum es zum Beispiel in der Pflege >wirklich« gehe, kénne nicht
in medizinischen oder ethischen Diskursen untersucht werden (Harbers, Mol
und Stollmeyer 2002) und die Hervorbringung in der Praxis wird relativ sa-
lopp von Diskursen, wie sie etwa in Medizinlehrbiichern zu finden sind, ab-
getrennt: »that is not necessarily the way things work out in practice.« (Mol
1999, 78)

Insgesamt sehe ich nun zwei Leerstellen im Ansatz von Mol. Erstens bleibt
die Historizitit von Materie unterbelichtet. Die Geschichte von Praktiken und
deren Kontingenz wird von Mol zwar angeschnitten, aber nicht konzeptionell
auf die damit verbundenen Machtkimpfe bezogen (Mol 1999, 79). Wie gewin-
nen Ontologien an Stabilitit, wie materialisieren sich beispielsweise sozial
differenzierte Korper in ihrer individuellen und gesellschaftlichen Entwick-
lung? Zweitens bleibt die Frage der vertikalen Positionierungen von Ontolo-
gien unterbelichtet, wenn der Fokus auf die »Ontologische Politik« innerhalb
der jeweiligen Praxis gerichtet bleibt. Wie hingen die verschiedenen Ontolo-
gien mit gesellschaftlichen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen — etwa mit
Geschlecht - zusammen?

3.3.1.3 Zwischenbilanz: Ontologische Politik und Biopolitik
als Grenzziehungen

Die beiden skizzierten Ansitze zur Untersuchung von Materialitit haben je-
weils ihre Vorziige und Fallstricke. Mein Ziel ist es an dieser Stelle, ausge-
hend von der Darstellung dieser Ansitze ein Bild fiir die sich machtvoll ma-
terialisierenden Effekte von Erndhrungspraxis zu schaffen, welches sowohl
ein Verstindnis von sozialen Ungleichheiten und damit verbundenen Macht-
und Herrschaftseffekten schafft, als auch iiber den Status von Materialitit/en
als passiv hinausgeht. Diesen Anspruch haben definitiv sowohl neo- als auch
relational materialistische Stofrichtungen, indem sie die Materie als Ort des
Politischen anerkannt und offensiv vorgebracht haben. Beide betonen dabei
eine relational verteilte Handlungsmacht und eine Dezentrierung mensch-
licher agency. Die neomaterialistischen Theoretikerinnen Barad und Bennett
unterscheiden sich in der Konzeption von Materie, Erstere sieht diese als »dy-
namischen« Teil von Phinomenen, Letztere sieht diese stirker als inhirent
machtvoll an; beide fithren damit einen nicht zu vernachlissigenden Anteil
von Materiedefinitionen mit, die ich im Anschluss an die oben dargestellten

- am 13.02.2026, 21:46:0:

79


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Kritiken fur problematisch erachte. Die Pointe des relationalen Materialismus
im Anschluss an Mol liegt nun in der Multiplizitit von Realititen, wihrend die
agency von Materie in der Praxis entsteht und nicht losgeldst von dieser be-
steht. Dieser Ansatz geht damit aber mit einer tendenziellen Engfithrung auf
die Mikroebene einher, wodurch der Zusammenhang von Materialisierungen
und Diskursen und gesellschaftlichen Strukturen unterbelichtet bleibt.

In Auseinandersetzung mit Barad hat Thomas Lembke (2015) mit Bezug auf
ein »Government of Things« bei Foucault einige an dieser Stelle weiterfithren-
de Gedanken vorgelegt, die Lemke als relationalen Materialismus im Anschluss
an Mol (Lemke 2015, 14) positioniert und die hierzu eine Losung eréffnen. Das
»Government of Things« sei eine unterentwickelte Konzeption, die Foucault
an seine Uberlegungen zur Biopolitik anschliefit. Lemke arbeitet nun einen
gewichtigen Unterschied zum new materialism heraus: Bei Foucault werde >Le-
ben< oder Vitalitit von Materie nicht als ontologisch gesetzt betrachtet:

Like >politicscand sthe economys, slifecis not an object that is always already
there, nor can it be reduced to an (illusionary or ideological) effect of scien-
tific practices. Rather, it has to be conceptualized as [...] a dynamic ensemble
of matter and meaning. (Lemke 2015, 13)

Damit ist auch verbunden, dass nichts pradiskursiv als sDing« oder sMensch«
gilt, sondern diese Kategorien selbst Effekt diskursiver Praxis sind (Lemke
2015, 8). Diesen Gedanken von Lemke mochte ich aufgreifen und damit ei-
ne diskurstheoretische(re) Lesart von Mols Konzept »Ontologischer Politik«
vornehmen, die sich in dieser Ausrichtung auch punktuell auf Barad bezieht.
Liest man den relationalen Materialismus aus einer diskurstheoretischen und
vom new materialism inspirierten Perspektive, so ist ein zentraler Aspekt des
enactments von Objekten, dass diese in der Praxis von anderen Objekten ab-
gegrenzt werden und dadurch als die jeweilige Entitit (mit entsprechendem
ontologischem Gewicht) in Relation zu und im Ensemble mit anderen Subjekten
und Objekten hervorgebracht werden. Hier ist Barads Konzeption diskursiver
Praxis als »boundary-making practices« (s.o., Barad 2003, 820-1) anschluss-
fahig und spezifiziert die Frage, wie Entititen enaktiert werden. Ich nehme
damit an dieser Stelle keine nahtlose Verschmelzung der Theoriegebiude vor,
allerdings betrachte ich die Ahnlichkeiten, insbesondere was die Betonung
der Relationalitit angeht, fiir kompatibel genug, um hier eine derartige se-
lektive Verkniipfung vorzunehmen.

Diskursive Praxen enaktieren durch Abgrenzung Entititen wie Objekte,
Subjekte und Praxisbereiche. Dies ist damit unmittelbar anschlussfihig an

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

die Perspektive zu Wissens- und Technikkulturen, in der Grenzziehungen in
den Fokus genommen werden. Existenz und gegebenenfalls agency ist damit
Produkt von Grenzziehungspraxen, die ontologisches Gewicht verleihen. Die-
se Grenzziehungen produzieren und reproduzieren soziale Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse. Die oben in 3.2.2 mit Bezug auf Paulitz’ Minnlichkeitsso-
ziologie gemachten Ausfithrungen weiterdenkend, bedeutet dies fiir die Ana-
lyse von Materialisierungen, dass strategische Referenzen in der Grenzzie-
hungspraxis auf hegemoniale Mannlichkeit — oder andere hegemoniale Ka-
tegorien — nicht nur Distinktionsgewinne versprechen, sondern auch onto-
logisches Gewicht verleihen, stabilisieren oder verstirken. Objekte, Subjekte
und Handlungsmacht verstehe ich dabei im Sinne Mols als multipel. Sie va-
riieren zwischen diskursiven Praktiken und sind umkimpft. Damit schlage
ich hier auch den Bogen zur Interdiskurstheorie. Multiple Materialisierungen
begreife ich als interdiskursiv miteinander verbunden, wodurch die ontologi-
sche Multiplizitit koordiniert wird. Hieriiber sind die mikrosozialen Praxen
mit Spezial- und Interdiskursen verbunden. Dementsprechend geht es nicht
nur um multiple Materialisierungen und deren Koordination, vielmehr spitze
ich die Analyse »ontologischer Politik« auf die Untersuchung hegemonialer Ma-
terialisierungen zu. Bestimmte Materialisierungen sind dementsprechend als
hegemonial zu betrachten, sie haben ontologisches Gewicht tiber mehrer Be-
reiche hinweg, wihrend andere Materialisierungen marginalisiert sind, nur
in bestimmten Bereichen Gewicht haben oder verschwinden. Hegemoniale
Materialisierungen erscheinen als »natiirliche< Grundlagen sozialer Praxis.

Aus dieser Perspektive einer diskurstheoretischen Lesart »ontologischer
Politik« wird diese mit dem foucaultschen Begriff der Bio-Politik und der Bio-
Macht zusammengedacht. Aus dieser Richtung kénnen mit ontologischer Po-
litik auch iiber die jeweilige lokale Praxis hinweggehende, makrogesellschaft-
liche Kdmpfe und Strategien als auf die jeweiligen Ontologien der Dinge, der
Objekte und der Subjekte gerichtete bzw. sie durchkreuzende Prozesse be-
trachtet werden. >Ontologische« Macht bringt bestimmte Realititen hervor,
ohne dass sie im foucaultschen Sinne einen Ort oder eine*n Besitzer*in haben
kann. Sie besteht in den Relationen, in den gegeneinander gerichteten agenci-
es und Materialisierungen. Diskursive Praxen sind Grenzziehungspraxen, um
das Denk-, Sag- und Lebbare und als solche als onto-bio-politische Strategien zu
analysieren.

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Erndhrungskulturen und Geschlecht

3.3.2 Metabolismen: Embodying, Biofakte, Ko-Materialisierungen

Es ist an dieser Stelle sinnvoll, den Gegenstand der Arbeit prominenter ins
Boot zu holen, um den theoretischen Rahmen darauf zuzuspitzen. Fir die
Analyse von Ernidhrungspraxen ist es sinnvoll, das Vokabular fiir die hier an-
zutreffenden Forschungsgegenstinde so weit zu schirfen, dass deren Zusam-
menspiel theoretisch geklirt werden kann. Vor allem fir Korper, aber auch fiir
Lebensmittel liegen theoretische Rahmungen vor, die hier aufgegriffen und
vor dem Hintergrund der bisher gemachten theoretischen Uberlegungen zu-
sammengefiihrt und >verknotet« werden sollen.

3.3.2.1 Verkorperung als »Embodying«

Vor dem Hintergrund des bereits dargelegten theoretischen Rahmens lassen
sich Korper nicht als feststehende, klar abgegrenzte Entititen begreifen. Viel-
mehr werden diese (oder Teile davon) durch diskursive Grenzziehungen her-
vorgebracht, die zwar durch Machteffekte materialisierend stabilisiert (he-
gemonial), aber potenziell offen und umkampft sind. Was es bedeutet, da-
von auszugehen, dass korperliche Grenzen sich in der Praxis manifestieren,
zeigen die Arbeiten von John Law und Mol, die ich im Folgenden aufgreifen
mochte. Mol diskutiert am Beispiel des Apfelessens die Frage, ab wann der
gegessene Apfel zu einem Teil des menschlichen Kérpers und damit zum Teil
des Subjekts wird, und welche agency auch dem Apfel zukommt:

[Slhould we be widening the category of potential subjects in such a way that
itcomes to include apples, too? In other words: is the subjectivity of my apple
a matter of finding a good way of drawing boundaries around me — bound-
aries that include the apples | have eaten or may eat [..]? (Mol 2008, 30)

Was ist der Apfel, was ist das Subjekt? Und wer oder was handelt? Wihrend
dieser Text von Mol eine eher philosophische Debatte anreifit, erliutern Mol
und Law die dahinterliegende Argumentation in einer ethnografischen Studie
im Krankenhaus in Auseinandersetzung mit Hypoglykaemie (ein niedriger
Blutzuckerspiegel, der hiufig in Zusammenhang mit Diabeteserkrankungen
auftritt). Mol und Law betrachten die Grenzen von Koérpern als »semi-perme-
able« (Mol und Law 2004, 51). Der Kérper nimmt anderes auf und scheidet
aus: Luft, Keime, Apfel und so weiter. Nicht nur in Bezug auf Essen ist al-
so der Metabolismus zentral: »the paradigmatic activity of the body-in-action
is [...] metabolization.« (Mol und Law 2004, 53-4) Kérper sind nicht als feste

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

»Dinge«, sondern als Prozesse, genauer: Stoffwechselprozesse® zu betrach-
ten. Der Korper als Aktant, aber auch als Prozess wird wechselseitig mit an-
deren Aktanten (in diesem Fall die Krankheit, hier sind aber auch andere Ak-
tanten wie Apfel oder Hunger oder Kérperbilder genauso zu betrachten) her-
vorgebracht. Der »body is actively engaged in enacting hypoglycaemia; (the
threat of) hypoglycaemia, in its turn, helps to enact the body — in a quite spe-
cific way.« (Mol und Law 2004, 54) Der Korper und seine agency sind an die
Krankheit gebunden und beide bringen sich wechselseitig auf eine fiir dieses
Ensemble spezifische Weise hervor. Offen bleibt bei dieser Perspektive, wie es
zu stabilen, dauerhaften Materialisierungen in Kérpern kommt, und wie hier
soziale Differenzierungskategorien wie Geschlecht ins Spiel kommen. Denn
gerade Geschlecht wird zumeist mit Referenz auf korperliche Eigenschaften
begriindet (Meuser 2005), weshalb der geschlechtertheoretische Zugrift noch
weiter geschirft werden muss.

Hier kann das Konzept des embodiment oder auch embodying weiterfithren-
de Einsichten liefern. Die Frage, »wie« Krper hervorgebracht werden und in
einem Zusammenhang mit wissenschaftlichen Praxen stehen, analysiert An-
ne Fausto-Sterling in ihrer Studie menschlicher Sexualitit. Genauer fragt sie,
wie »scientists create truths about sexuality; how our bodies incorporate and
confirm these truths; and how these truths sculpted by the social milieu in
which biologists practice their trade, in turn refashion our cultural environ-
ment.« (Fausto-Sterling 2000, 5) Das Zusammenspiel von wissenschaftlicher
Praxis und >kultureller Umwelt< betrachte ich analog zu Spezial- und Inter-
diskursen. Fausto-Sterling benennt aber dariiber hinaus noch einen Zusam-
menhang von Wissenspraxis und der Materialisierung von Kérpern. Zentral
ist dabei der Prozess der Verkérperung bzw. des embodiment:

As we grow and develop, we literally [..] construct our bodies, incorporat-
ing experience into our very flesh. To understand this claim, we must erode
the distinctions between the physical and the social body. (Fausto-Sterling
2000, 20)

21 Metabolismus muss sich dabei nicht nur auf Verkdrperungen beziehen, sondern ist fiir
die Betrachtungen von Materialitidt/en und Sozialitdt durchaus skalierbar und auch
auf Makroprozesse anwendbar, wie in der Umweltsoziologie bereits vor einiger Zeit
vorgeschlagen wurde (siehe etwa: Fischer-Kowalski und Weisz 1998). Diese Denkfigur
findet sich urspriinglich bei Marx (Marx [1867, 1890] 1962, 57, 119), der im »Kapital«
Arbeitauch als»Stoffwechsel zwischen Mensch und Natur«und Austausch und Handel
als »gesellschaftlichen Stoffwechsel« begreift.

- am 13.02.2026, 21:46:0:

83


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Korperliche Prozesse — Metabolismen - finden immer in einem sozialen
Rahmen statt. Daher ist eine Unterscheidung in den physischen und den
sozialen Korper nicht haltbar. Der Begriff der Konstruktion bekommt dabei
von ihr eine spezielle, an der Materialitit ansetzende Bedeutung. Diesen
wendet sie auch an, um koérperbezogene naturwissenschaftliche Wissens-
prozesse als »process of knowledge construction.« (Fausto-Sterling 2000,
28) zu bezeichnen: Wissen und korperliche Materialitit werden so als auf-
einander verwiesene Konstruktionen begriffen. Was oben als Ko-Produktion
und Ko-Konstruktion analytisch getrennt umschrieben wird, geht in diesem
Verstindnis von embodiment ineinander auf, indem sich Wissen kdrperlich
materialisiert.

In Auseinandersetzung mit Barad, Fausto-Sterling und Haraway schla-
gen Sigrid Schmitz und Nina Degele vor, diesen Gedanken als embodying®* zu
fassen. Denn

Kérpern werden geschlechtliche Bedeutungen zugeschrieben, sie werden
in ihrer Materialitat selbst durch geschlechtliche Praxen und Strukturen
geformt — und umgekehrt beeinflussen Koérperprozesse und die Wahrneh-
mung dieses Koérpers Denken und Handeln. (Schmitz und Degele 2010, 31)

Ein Verstindnis von embodying erlaubt es so, die Wissensprozesse und sich
materialisierenden korperlichen Stoffwechselprozesse zusammenzudenken.
Damit mdchte ich die Relationalitit zwischen den Prozessen und den jeweils
diskursiv-materiell abgegrenzten Handlungsinstanzen hervorheben, die auf-
einander verweisen und voneinander abhingig sind. Sie sind dabei aber nicht
einférmig, sondern multipel. Embodying geht auf die materialisierenden Ef-
fekte sozialer Praxis ein, die damit auch in einem Zusammenhang mit so-
zialen Strukturen stehen und wo sich dementsprechend Geschlechter- oder
Klassenverhiltnisse jeweils materialisieren. Materiell-diskursive Verbindun-
gen zwischen pluralisierten, lokal enaktierten Realititen sind sozial struktu-
riert. Vergeschlechtlichte Verkdrperungen aus einem Praxisbereich tauchen
in einem anderen wieder auf, was sich wie (gebrochen, verschoben, partiell)
tibertragt und was nicht, sind onto-bio-politische Machteffekte.

22 Die Autorinnen pladieren fiir »eine Dynamisierung und Erweiterung des Begriffs em-
bodiment als Embodying« und verstehen darunter »Prozesse der Verkérperung von
Gesellschaft und Vergesellschaftung korperlicher Materialitiat zwischen/jenseits von
Konstruiertheit und Determinierung.« (Schmitz und Degele 2010, 31)

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

3.3.2.2 Lebensmittel als »Biofakte«

Damit soll nun ein Schritt weiter zu den anderen »Beteiligten« an Stoftwech-
selprozessen gemacht werden: den Lebensmitteln. Diese habe ich oben als
(alltags)technologische Artefakte beschrieben, die mit Geschlecht in einem
Verhiltnis der Ko-Konstruktion stehen. Denkt man diese Perspektive mit den
bisher gemachten Ausfithrungen zum Kérper zusammen, so ergibt sich ein
Bild, das als ein beispielhafter Fall fiir Haraways (1995) Metapher der Cyborg
gesehen werden kann. Denn »Erndhrung kann in diesem Sinne geradezu als
paradigmatischer Fall fir Kopplungen von Kérpern und Artefakten verstan-
den werden.« (Paulitz und Winter 2018, 11).

Lebensmittel haben in der vorliegenden Arbeit sozialtheoretisch eine dop-
pelt herausfordernde Position: Es sind zum einen, Mittel, die »Leben ma-
chen«, und zum anderen sind es aber auch Mittel, die zu einem grofRen Teil le-
ben oder gelebt haben. Hier soll es zundchst um Letztere gehen, um anschlie-
Bend die Rolle im Metabolismus genauer zu betrachten. Ein Verstindnis fiir
den biotischen, organischen Charakter von Lebensmitteln hat die Technik-
philosophin Nicole C. Karafyllis vorgelegt. Sie betrachtet diese als »Biofakte«:
»Biofakte sind biotische Artefakte, d.h. sie sind oder waren lebend.« (Kara-
fyllis 2003, 12) Karafyllis greift mit diesem Begriff den Widerspruch zwischen
dem Lebendigen, was sie als »autonom wachsend« begreift, und dem artifizi-
ell gemachten (also Artefakten), welches rein duflerlich determiniert ist, auf.
»Biofaktisch« ist damit sowohl dufRerlich determiniert, als auch durch einen
autonomen Teil charakterisiert und unterstellt damit einen fundamentalen
Unterschied zum Unbelebten. Ziichtung, Haltung, Verarbeitung und Verede-
lung von Tieren zu Fleisch ist damit ein »biofaktischer« Prozess. Durch die
belebten, autonomen Teile unterstellt dieser Begriff auch eine gewisse Eigen-
logik und agency, die als biofaktisch, aber in spezifischer Weise »sozial« und
»kulturell« eingefangen — »dressiert« und biopolitisch reguliert — ist: »Bio-
fakte sind zwar auch wachsend, aber nicht das Resultat einer selbst unverur-
sachten Ursache >Zeugungs, denn sie haben ja einen Urheber, einen zielset-
zenden, planenden Konstrukteur, der ihr Wachstum genau so und genau dann
veranlafit.« (Karafyllis 2003, 16) Ausgehend davon argumentiert die Autorin
phinomenologisch, dass fir die Betrachtenden kein Unterschied zwischen
Biofakt und >natiirlichem« Lebewesen auszumachen sei. Das Problem, so ar-
gumentieren in unmittelbarem Anschluss an Karafyllis die Autorinnen Sabine
Maasen, Barbara Sutter und Laura Trachte (2018, 196), sei dann ein uneindeu-
tiger ontologischer Status. Die Autorinnen stellen darauf aufbauend folgen-

- am 13.02.2026, 21:46:0:

85


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Erndhrungskulturen und Geschlecht

de These auf: »Die technischen Aspekte des Natiirlichen [...] sind nicht nur
verborgen, sondern sie werden in diskursiv-praktischen Arrangements sys-
tematisch verkannt.« (Maasen, Sutter und Trachte 2018, 196) Im Anschluss an
die bisher gemachten Ausfithrungen zu Materialititen macht es aber wenig
Sinn, nach dem richtigen ontologischen Status der Biofakte zu suchen. Viel-
mehr geht es darum, was das Biotische in konkreten Kontexten, so wie sie
sich praktisch prasentieren, in deren onto-politischen Machtverhiltnissen ist.
Es kann dabei folglich nicht darum gehen, welche wahre Wahrheit hinter der
praktischen Wahrheit wirklich steckt. Mit dem Begrift »Biofakte« soll hier al-
so nicht phinomenologisch argumentierend nach dem ontologischen Status
der Lebensmittel gefragt werden. Ich vertrete vielmehr die Auffassung, dass
Biofakte in den jeweiligen Praxisbereichen ontopolitisch andere Dinge sind
und dies als machtvoller Realititseffekt zu betrachten ist.

Davon ausgehend lohnt es sich, den Begriff mit jenem der »Bio-Objects«
(Vermeulen, Tamminen und Webster 2012) zusammenzudenken. Anschluss-
fahig an das oben skizzierte, relational materialistisch ausgelegte Konzept des
embodying ist hier insbesondere die Denkbewegung in Richtung »bio-objec-
tification, also auch eine Konzeption biotischer Materie als Prozess:

[Tlhere is no once-and-for-all list of bio-objects, a sort of bio-object cata-
logue, made up of life forms that have specific properties or essential char-
acteristics. Instead, we want to argue [...] that it is more useful to focus on
the process of bio-objectification, that is to say, how different life forms are
created and are given life, and perhaps, multiple lives. (Webster 2012, 2)

Folgt man dieser Konzeption, dann werden Biofakte (ich bleibe aufgrund der
Nihe zum technischen Artefakt bei diesem Begriff) in bestimmten Praxen
hervorgebracht und deren Vitalitit besteht nicht unabhingig von diesen Pra-
xen. Die Grenze zwischen Biofakten und Artefakten ist folglich eine in der
Praxis begriindete Differenzierung. Was diese Vitalitit oder Handlungsmacht
der Biofakte ausmacht, liegt also nicht in den Biofakten, sondern ist relational
in den in der jeweiligen Praxis hervorgebrachten Akteur*innen und Aktanten
verteilt. Deshalb kann nicht von einer einférmigen Ontologie (und damit ein-
hergehendem >Lebens) der Biofakte die Rede sein, sondern von multiplen.

3.3.2.3 Ko-Materialisierungen

Damit soll abschlieRend auf das Zusammenspiel von Lebensmitteln und Kér-
pern eingegangen werden. Webster (2012, 4-5) macht in seiner konzeptionel-
len Einleitung zu den »Bio-Objects« eine Bemerkung zum politischen Status

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

von Biofakten. Dies betrifft nimlich zugleich eine Macht auf das Biofakt —
wie es beschaffen ist, materialisiert — und durch das Biofakt — welche Auswir-
kungen es hat oder haben kann. Die onto-politischen Strategien im Bereich
der Ernihrung zielen also auf und durch die biofaktischen Materialisierun-
gen hindurch auf metabolismen und embodyings. Damit wird darauf abge-
zielt, dass Materialititen und Wissen eng miteinander verflochten sind und
im Bereich der Erndhrung die Produktion und Distribution von Lebensmit-
teln nicht von den Materialisierungsprozessen von Kérpern zu trennen ist.

Es geht folglich um mehr als um epistemische Ko-Produktion von Wis-
sen, Kultur und gesellschaftlichen Strukturen und technische Ko-Konstruktion
von Artefakten und Geschlecht oder anderen Differenzierungskategorien. Die
Auseinandersetzung mit embodying und Biofakten und die damit verbunde-
nen onto-politischen Strategien zeigen, dass Wissen und Materialisierungen,
epistemische und technische Praktiken nicht zu trennen sind.

Dabei lasst sich der Zusammenhang mit der Kategorie Geschlecht noch
weiter schirfen. Mit Bezug auf die ANT und Butler schligt Gabriele Winker
(2005) vor, Geschlecht und technische Materialititen als gleichzeitige, prak-
tische Hervorbringungen und damit als »Ko-Materialisierungen« zu fassen.
Damit ist angesprochen, dass sich Geschlecht nicht einfach in Biofakte und
Korper einschreibt. Es geht damit auch »um einen sozialen Prozess der Sub-
jektivierung, in dem sich materielle und symbolische Dimensionen von Kor-
pern und Nahrungsmitteln interdependent und gleichzeitig (re-)produzie-
ren.« (Paulitz und Winter 2018, 14) Weder Geschlecht noch Lebensmittel noch
Korper sind jeweils dem anderen vorgingig. Die so verstandenen Prozesse
der Ko-Materialisierung konnen auch als Effekte von ontologischer Macht
verstanden werden. Diese Ko-Materialisierungen sind dementsprechend ma-
teriell-diskursive Grenzziehungen, die dadurch bestimmte Entititen mit on-
tologischem Gewicht und damit mit relational verteilter agency ausstatten; sie
sind dabei an gesellschaftliche Strukturen gekoppelt und sowohl horizontal
(im Sinne von Spezialisierungen) als auch vertikal (im Sinne hegemonialer
Materialisierungen) differenziert.

3.4 Zwischenfazit: Macht/Wissen/Materie

Zusammengefasst betrachte ich Ernihrungskulturen als Komplex aus Macht,
Wissen und Materialisierungen. Der Begriff zielt hier auf die kulturellen und
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen Lebensmittel, Kérper und Ge-

- am 13.02.2026, 21:46:0:

87


https://doi.org/10.14361/9783839462461-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

