
ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage

Wissenschaftlich-technische und normative Grundlagen 
des Neuen Menschen1

I.

Der Zusammenbruch der Herrschaftssysteme des sowjetischen Typs in Europa
provozierte die Formel vom »Ende des utopischen Zeitalters«, die Anfang der
1990er Jahre die öffentliche Meinung beherrschte.2 Seit Beginn des 21. Jahrhunderts
steht die Öffentlichkeit mit dem Aufstieg der Nano-, Bio-, Informations- und Neu-
rowissenschaften bzw. Hirnforschung und der aus ihnen folgenden Technologien
vor einer neuen Herausforderung.3 Es geht jetzt nicht mehr um die Systemkonkur-
renz zwischen angeblich »utopischen« kommunistischen Planwirtschaften und dem
Verfassungstyp westliche Demokratie mit neoliberalem Globalisierungsanspruch.
Zur Diskussion gestellt ist vielmehr die Vision eines Neuen Menschen, der aus dem
Zusammenspiel der neuen Leitwissenschaften resultieren soll. Die Erreichung des
Ziels, die grundlegende Steigerung der allgemeinen Leistungsfähigkeit des Men-
schen, setzt voraus, dass er Bacons Konzept der Naturbeherrschung4 nun auf sich
selbst anwendet. Nano- und Biotechnologie betreiben seine Umgestaltung  durch
Manipulation mit Atomen und an den Genen. Sie kooperieren mit den Informati-
onstechnologien und der Neurowissenschaft, welche alphanumerische und selbst-
lernende Steuerungsprogramme liefern sowie die Beeinflussung des  menschlichen
Bewusstseins durch den Zugriff auf die Gehirnzellen ermöglichen.  

Der Terminus des »Neuen Menschen« ist freilich älter als seine jüngste Bedeu-
tungsvariante: Er stand vielmehr von Anfang an im Zentrum des utopischen Dis-
kurses seit der europäischen Antike. Der Neue Mensch der Renaissance-Utopie
speiste sich aus mittelalterlichen und antiken Quellen.  Als seine christlichen Wur-
zeln sind neben der Bergpredigt Jesu5, der in der Feindesliebe dessen Vervollkomm-
nung sah, vor allem Paulus, der den Neuen Menschen als Ebenbild des göttlichen

1 Gunnar Berg, Christopher Coenen, Walter Euchner, Randolf Menzel und Alfred Nord-
mann habe ich für die kritische Lektüre des Manuskripts und für weiterführende Anre-
gungen zu danken. 

2 Vgl. zusammenfassend Richard Saage (Hg.), Hat die politische Utopie eine Zukunft?
Darmstadt 1992.

3 Vgl. grundlegend Mihail C. Roco / William Sims Bainbridge (Hg.), Convergence Tech-
nologies for Improving Human Performance. Nanotechnology, Biotechnology, Informa-
tion Technology and Cognitive Science, Arlington Virginia 2002.

4 »The end of our foundation is the knowledge of causes, and secret motions of things;
and the enlarging of the bounds of human empire, to the effecting of all things possible«
(Francis Bacon, New Atlantis etc., London 1825, S. 364f).

5 Matthäus 5:38-48.

02_Saage  Seite 123  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen124

Schöpfers visionierte6, sowie Alanus zu nennen, der in ihm eine Korrektur der gött-
lichen Schöpfung erkennen zu können glaubte.7 Andererseits folgte die Renais-
sance-Utopie der Option Platons, dass der Neue Mensch in Gestalt der Philosophen
und Wächter nur das Produkt des idealen Staates sein könne.8 Aber bereits Campa-
nella übertrug diese Vision von den Eliten auf die Mitglieder der Gesamtgesellschaft
und betonte darüber hinaus wie Morus vor ihm die Ambivalenz der menschlichen
Natur, die selbst unter den Bedingungen des idealen Staates von dem geforderten
Soll-Wert abweichen kann.9 Die frühe Aufklärung verharrte in ihrer archistischen,
d.h. herrschaftsbezogenen Tradition im Schatten Platons, wenn der Neue Mensch
als Produkt der Philosophenkönige in Verbindung mit der angeblich altruistischen
Sozialisation durch die kommunistischen Eigentumsverhältnisse verstanden wur-
de.10 Doch bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts begann sich der Edle Wilde als
utopisches Leitbild des Neuen Menschen bahn zu brechen, der – ganz unplatonisch
– gerade durch die Negation staatlicher Herrschaft seine Vollkommenheit erreich-
te.11 Gleichzeitig wurde diese Optimierung nicht mehr als statischer Zustand, son-
dern als Prozess der perfectibilité gedacht. Im Zeitalter der Industrialisierung wollte
das utopische Denken angesichts der Entfaltung der Produktivkräfte auf maschinel-
ler Basis die gesellschaftliche Harmonie, wie das Beispiel von H. G. Wells »A Mo-
dern Utopia«12 und »Menschen Göttern gleich« sowie A. Bogdanows »Der Rote
Planet« und »Ingenieur Menni« zeigt13, durch die weitgehende Subsumtion des
Neuen Menschen unter das Homogenitätsgebots des Kollektivs erreichen – sei es
mit Hilfe eugenischer Maßnahmen (Wells) oder mittels Bluttransfusionen (Bogda-
now). Allerdings lässt die Struktur der Neuen Menschen z.B. bei Fourier und bei
Cabet deutlich individualisiertere Züge erkennen: Fourier optierte für den absoluten
Vorrang des Lustprinzips als Entfaltungsmaxime des Individuums14, und Cabet ließ
eine erstaunliche Bandbreite der individuellen Bedürfnisbefriedigung zu.15 William
Morris schließlich machte am Ende des Jahrhunderts als Reaktion auf den Neuen
Menschen in Bellamys sozialistischem Staatsroman16 erneut die anarchistische Linie
des utopischen Denkens stark: Ihm zufolge kann der einzelne nur jenseits etatisti-
scher und institutioneller Zwänge seine schöpferische Potenz entfalten.17

6 Kolosser 3:1-14.
7 Alanus, Der Anticlaudian oder Die Bücher von der himmlischen Erschaffung des Neuen

Menschen, Stuttgart 1983, S. 114f u. 202.
8 Platon, Der Staat,  ùbersetzt v. August Horneffer, Stuttgart 1973, S. 160f, 211f u. passim.
9 Tommaso Campanella, Der Sonnenstaat, in: Klaus Heinisch (Hg.), Der utopische Staat,

Reinbek 1960, S. 122ff, 131f, 134.
10 Vgl. Denis Vairasse. Geschichte der Sevaramben. 2 Bde., Itzehoe 1783, Bd. I, S. 100,

102f, 337f, 343 u. passim.
11 Vgl. Louis Armand de Lahontan, Gespräche mit einem Wilden, Frankfurt am Main

1981, S. 28, 35f., 45-47, 52f. 
12 Vgl. Herbert George Wells, A Modern Utopia, Lincoln 1967.
13 Vgl. Alexander Bogdanow, Der rote Planet. Ingenieur Menni, Berlin 1989.
14 Vgl. Richard Saage, Utopische Profile: Industrielle Revolution und Technischer Staat im

19. Jahrhundert, Münster 2002, S. 61-85.
15 Vgl. Etienne Cabet, Reise nach Ikarien, Berlin 1979, S. 254.
16 Edward Bellamy, Ein Rückblick aus dem Jahre 2000 auf 1887, Stuttgart 1983.
17 Vgl. William Morris, Kunde von Nirgendwo. Eine Utopie der vollendeten kommunisti-

schen Gesellschaft aus dem Jahr 1890, 2. Aufl., Reutlingen 1982.

02_Saage  Seite 124  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 125

Die große dialektische Wende in der utopischen Konzeption des Neuen Men-
schen erfolgte nach dem Ersten Weltkrieg in den drei klassischen Dystopien, nämlich
in Samjatins »Wir«18, in Huxleys »Schöne neue Welt«19 und in Orwells »1984«20: Sie
bezeichneten den »Nullpunkt« des Neuen Menschen in der utopischen Denktraditi-
on. Der »utopische Altruismus« schlug ins Gegenteil des ursprünglich Intendierten
um: An die Stelle der allseitig gebildeten, hochintelligenten und körperlich wohlge-
stalteten Persönlichkeit tritt die durch Gehirnoperation um ihre Menschlichkeit ge-
brachte Nummer (Samjatin), der depravierte Apparatschik als willenloser Arm einer
totalitären Partei (Orwell) und der genetisch manipulierte Konformist (Huxley).
Dieser Umschlag, der nicht nur eine Reaktion auf Faschismus und Stalinismus ist,
sondern auch als Selbstkritik der bisher vorherrschenden archistischen Linie des uto-
pischen Denkens gelesen werden kann, hat den postmateriellen Utopiediskurs seit
den 1970er Jahren nachhaltig geprägt.21 Der jetzt kreierte Neue Mensch nähert sich
immer mehr dem realen Menschen mit seinem Freiheitsstreben, seiner Spontaneität
und seinem individuellen Selbstverwirklichungsanspruch an. Zwar ist der utopische
Altruismus nach wie vor Dreh- und Angelpunkt des utopischen Diskurses. Doch
der Neue Mensch wird zunehmend selbstreflexiv, weil er ein Bewusstsein davon hat,
dass er zu Machtmissbrauch, Egoismus, Ruhmsucht und Hass fähig ist. Diese Ten-
denz der stetigen Annäherung an den realen Menschen in seiner biologischen, gene-
tisch auf individuelle Selbstherhaltung angelegten Verfasstheit ist der bisher letzte
Paradigmenwechsel dieses zentralen Topos der utopischen Denktradition.22

Dennoch ist unübersehbar, dass dieser Topos im Fokus der Konvergenz bzw. des
sich gegenseitig befruchtenden und den wissenschaftlich-technologischen Fort-
schritt vorantreibenden Zusammenspiels von Nano-, Bio-, Neuro- und Computer-
technologie aus seinem originären Zusammenhang mit dem klassischen Utopiedis-
kurs seit Platon und Morus gelöst und nachhaltig neu interpretiert wurde. Der
konvergenztechnologische Neue Mensch gewinnt sein spezifisches Profil durch fol-
gende Differenzen zu seinem utopischen Entstehungskontext.23 1. Im utopischen
Diskurs gelangte der Neue Mensch zu seiner Entfaltung nur im Kontext ebenfalls
»neuer« Institutionen, die eine grundlegende kollektivistische Veränderung der Ei-
gentums- und Wirtschaftsstrukturen, der Erziehungsinstitutionen, des politischen
Systems, der Justiz etc. voraussetzte. Diese gesellschaftliche und institutionelle Dif-
ferenz zur Herkunftsgesellschaft entfällt bei der Konzeption des konvergenztech-
nologischen Neuen Menschen: Er tritt in Erscheinung, ohne die Brücken zu den Ei-

18 Jewgenij Samjatin, Wir. Mit dem Essay »Über Literatur und die Revolution«, Köln 1984.
19 Aldous Huxley, Schöne neue Welt. Ein Roman der Zukunft, Franfurt am Main 1985.
20 Vgl. George Orwell, 1984, Frankfurt/M. u.a. 1984.
21 Vgl. hierzu Richard Saage, Politische Utopien der Neuzeit, mit einem Vorwort zur zwei-

ten Auflage: »Utopisches Denken und kein Ende? «, Bochum 2000, S. 292-384.
22 Vgl. hierzu neuerdings Martin d’Idler, Die Modernisierung der Utopie. Vom Wandel des

Neuen Menschen in der politischen Utopie der Neuzeit, Diss. Martin-Luther-Universi-
tät Halle-Wittenberg 2007.

23 Vgl. hierzu Richard Saage, »Konvergenztechnologische Zukunftsvisionen und der klas-
sische Utopiediskurs« in: Alfred Nordmann / Joachim Schummer / Astrid Schwarz
(Hg.), Nanotechnologien im Kontext. Philosophische, ethische und gesellschaftliche Pers-
pektiven, Berlin 2006, S. 179-194.

02_Saage  Seite 125  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen126

gentumsverhältnissen und den institutionellen Arrangements seiner kapitalistischen
Herkunftsgesellschaft zu sprengen. 2. Die technischen Mittel zur Schaffung des
Neuen Menschen sind im konvergenztechnologischen Futurismus unter der Kon-
trolle privater Konzerne, während im utopischen Diskurs der dem Allgemeinwohl
verpflichtete Staat die Verantwortung trägt, womit die Gestaltung des Neuen Men-
schen nicht das private Privileg weniger, sondern zu einem öffentlich relevanten Gut
erhoben wird, wenn auch mit autoritären und nicht selten mit menschenverachten-
den Mitteln. 3. Der utopische Neue Mensch orientierte sich an dem Ideal der allsei-
tig gebildeten Persönlichkeit, der sich nicht nur körperlich, sondern auch geistig
und moralisch im Sinne eines umfassenden Altruismus optimieren sollte, ohne sei-
nen biologischen Status quo zu verändern. Auf seine Subjektivität und sein eigenes
Wohlbefinden zentriert, sieht dagegen der konvergenztechnologische Diskurs den
Menschen vor allem als Produkt seiner biologischen Evolution, deren Naturwüch-
sigkeit freilich durch den künstlichen Eingriff in sein Genom zu beenden ist24, wäh-
rend er seine zweite Natur, nämlich seine kulturell-gesellschaftlich vermittelten Ei-
genschaften, marginalisiert.25 4. Für die Utopisten stehen Wissenschaft und Technik
im Dienst der gesellschaftlich vermittelten Bedürfnisse des Menschen, die im Kern
aus seinen unveränderlichen, von Natur aus gegebenen Defiziten resultieren. Mit
natürlichen Mängeln behaftet, treibt er die Technik zur Steigerung seiner Lebens-

24 »Was bisher als organische Natur ›gegeben‹ war und allenfalls ›gezüchtet‹ werden
konnte, rückt nun in den Bereich der zielgerichteten Intervention. In dem Maße, wie
auch der menschliche Organismus in diesen Eingriffsbereich einbezogen wird, erhält
Helmuth Plessners phänomenologische Unterscheidung zwischen ›Leib-sein‹ und
›Körper-haben‹ eine überraschende Aktualität: Die Grenze zwischen der Natur, die wir
›sind‹ und der organischen Ausstattung, die wir uns selber ›geben’, verschwimmt. Für
die herstellenden Subjekte entsteht damit eine neue, in die Tiefe des organischen Subst-
rats hineinreichende Art des Selbstbezuges. Nun hängt es nämlich vom Selbstverständ-
nis der Subjekte ab, wie sie die Reichweite der neuen Entscheidungsspielräume nutzen
wollen – autonom nach Maßgabe normativer Erwägungen, die in die demokratische
Willensbildung eingehen, oder willkürlich gemäß subjektiven Vorlieben, die über den
Markt befriedigt werden« (Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf
dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt am Main 2005, S. 27f.)

25 »Eine Betrachtung, die dem Verhältnis von Natürlichkeit und Artifizialisierung bei der-
artigen Manipulationen nachgeht, kommt um die Frage nach der Natur des Menschen
nicht herum. Zwei Irrwege sind zu vermeiden: der der älteren ›philosophischen
Anthropologie’, die den Menschen allein durch das Geistige definiert, sowie der des
gentheoretischen Soziobiologismus, der die Gestaltung des geistig-kulturellen Lebens
auf das den Menschen nicht bewusste Bestreben der Gene zurückführt, sich fortzu-
pflanzen. Unbestreitbar gibt es eine ›erste Natur‹ des Menschen, die er der Evolution
verdankt. Doch sein eigentliches Leben führt er in der kulturellen Welt, die ihm zur
›zweiten Natur‹ geworden ist. ›Das auf allen Stufen enthaltene Natürliche ist nicht aus
seiner gesellschaftlichen Form herauszuoperieren ohne Gewalt gegen die Phänomene‹
(Adorno). Für die Verfechter einer futuristischen life science spielt der Unterschied zwi-
schen ›erster‹ und ›zweiter Natur‹ keine Rolle. Ziel ist die Veränderung der ›ersten
Natur‹ mit den avanciertesten Methoden der Gen-, Computer- und Robotertechnik.
Was daraus für die soziale und kulturelle Welt folgt, ist selten Gegenstand vertiefter
Reflexionen, es genügt die Meliorisierungserwartung für Gesundheit und Intelligenz«
(Walter Euchner, »Der künstlich verbesserte Mensch und die künstliche Intelligenz –
Vorgeschichte und aktuelle Diskussion« in: Leviathan, 33. Jg. 2005, S. 48f.).

02_Saage  Seite 126  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 127

qualität voran, indem er z.B. menschenunwürdige Arbeit wegrationalisiert. Insofern
findet auch bei den Utopisten die wissenschaftlich-technische Entwicklung in der
Geschichte statt; sie ist in ihr ein Faktor – wenn auch ein wichtiger – unter vielen
anderen. Dagegen kann sich Geschichte für die konvergenztechnologischen Futu-
risten nur im Rahmen der technischen Entwicklung ereignen: Der Neue Mensch
beherrscht sie nicht, sondern macht sich bedingungslos von ihr abhängig, ob er nun
als cyborg, transhuman oder als Siedler im Weltraum in Erscheinung tritt. 26

Diese Trennlinie zum utopischen Menschenbild vorausgesetzt, erheben die kon-
vergenztechnologischen Konstrukteure des Neuen Menschen den Anspruch, es sei
möglich, die Struktur, die Funktion und die Fähigkeiten des menschlichen Körpers
und Gehirns auf ein grundsätzlich höheres, die bisherige Evolution qualitativ über-
windendes Niveau zu heben. Nicht nur die Heilung physischer Gebrechen und
Krankheiten stehe auf der Tagesordnung. Vielmehr wollen die Konvergenztechno-
logien einen perfektionierten Körper ermöglichen, welcher den der leistungsfähigs-
ten Athleten der Gegenwart bei weitem übertrifft. Mit künstlicher Intelligenz (KI)
ausgestattet, soll er mehr Informationen als bisher aufnehmen und direkt mit Com-
putern kommunizieren können. Dem Bericht der großen Nationalen Konferenz in
den USA unter dem Titel »Converging Technologies« aus dem Jahr 200227 zufolge
werden diese auf Nano-Grundlage die menschliche Leistungsfähigkeit nicht nur am
Arbeitsplatz, in den Sportstätten und in den Klassenzimmern, sondern auch auf
dem Schlachtfeld signifikant erhöhen. Dramatisch lasse sich auch, so die konver-
genztechnologische Prognose, die Lebenszeit der Menschen steigern. Diese betrug
um 1800 lediglich 37 Jahre. Dadurch, dass die Biologie reprogrammiert werde, pro-
gnostizieren die so genannten »Transhumanisten« eine zukünftige Welt, in der das
Leben der Menschen bei bester Gesundheit mehr als 100 Jahre dauert. Aufladbare
Intelligenz und herunterladbare Gedächtnisspeicher, so die Prognose, könnten es
erforderlich machen, zu einer neuen, revidierten Definition unserer Gattung, des
»homo sapiens«, zu gelangen, da die Spezies »Mensch« in ihrer gegenwärtigen Ver-
fassung eine verhältnismäßig frühe Phase ihrer Evolution darstelle.28 Noch finden
diese Techniken im nano-medizinischen Bereich Anwendung auf Menschen, die an

26 Auf diesen wichtigen Unterschied zwischen technischen Verbesserungen für den Geist
und den Körper des Menschen in der Geschichte und denen des menschlichen Geistes
und Körpers innerhalb einer technischen Entwicklung, welche die Geschichte konsu-
miert, hat neuerdings Alfred Nordmann nachdrücklich hingwiesen. Vgl. Alfred Nor-
mann, If and Then: A Critique of Speculative NanoEthics (unveröffentlichtes
Manuskript, Darmstadt 2007).

27 Vgl. Convergence Technologies, aaO. (FN 3)
28 Demgegenüber bestreitet Alfred Normann, dass die konvergenztechnologischen Opti-

mierer ihr Ziel, einen Neuen Menschen zu kreieren, überhaupt erreichen können.
Fokussiert auf die vorwiegend männliche Gemeinschaft weißer Ingenieure und deren
Wertesystem projizierten sie die eigenen Vorstellungen physischer und mentaler Leis-
tungsfähigkeit in das Konstrukt des Neuen Menschen. Vgl. Nordmann: If and Then,
aaO. (FN 26). Was als Weiterentwicklung der biologischen Evolution des Menschen
ausgegeben wird, so kann man Nordmanns Befund interpretieren, entlarvt sich als
Rückbindung an Eigenschaften von Menschen, wie sie die kapitalistische Marktgesell-
schaft hervorgebracht hat.

02_Saage  Seite 127  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen128

einer Krankheit leiden. In naher Zukunft aber, so die Erwartung, werde es schwerer
sein, zu definieren, was eine Krankheit und was ein Zustand unterhalb der Ebene
der optimalen Gesundheit ist.29

Doch die Frage ist, ob diese Visionen eine reale Basis im Forschungsprozess
selbst haben. Handelt es sich um haltlose Spekulationen, die – wie das Beispiel des
südkoreanischen Genexperten Hwang Woo Suk30 zeigt – betrügerische Heilsver-
sprechen nicht ausschließen? Oder sind wir mit Antizipationen konfrontiert, deren
Realitätsgehalt uns zwingt, sie ernst zu nehmen?

II.

Wer einen kritischen Blick auf den Stand der konvergenztechnologischen Bemü-
hungen wirft, den optimierten Neuen Menschen zu kreieren, kommt in der Tat um
ernüchternde Einsichten nicht herum. Wenn Ray Kurzweil z. B. die These vertritt,
in absehbarer Zeit werde es aufgrund exponentiell gesteigerter Computerleistungen
möglich sein, eine Simulation des Gehirns zu erreichen, dann muss er sich den Vor-
wurf gefallen lassen, einem »riesigen Missverständnis«31 aufzusitzen. Die bloße Ver-
mehrung der Rechengeschwindigkeit führe keineswegs zu einem qualitativen Um-
schlag. Gehirn und Computer führten zwar logische Operationen aus. Aber
Computer arbeiteten nach anderen Algorithmen als biologische Systeme.32 Es ist al-
lerdings schwer vorstellbar, dass es der binären Logik des Computers jemals gelin-
gen wird, ein Gedicht zu interpretieren. Die Genforschung hat ferner gezeigt, dass
bestimmte Eigenschaften des Menschen nicht auf ein einziges, sondern auf eine
Kombination vieler Gene zurückführbar sind. Niemand war bisher in der Lage,
eine solche Synthese zu entschlüsseln. Eineiige Zwillinge können bekanntlich trotz
identischer Genstruktur in ihren menschlichen Qualitäten und Interessen sehr un-
terschiedlich sein, weil diese auch bestimmt werden von kulturell-sozialen Einflüs-
sen, die sich der genetischen Kontrolle entziehen.33 Möglich ist also nach dem bishe-
rigen Forschungsstand nicht der Neue Mensch als Totalität. Real machbar
erscheinen lediglich punktuelle Veränderungen, die an sehr wenige Gene gebunden
sind, wie Heilung von Erbkrankheiten, Erschließung neuer Nahrungsquellen durch
genetische Manipulation von Pflanzen, die Erzeugung bestimmter Enzyme, also
chemischer Wirkstoffe etc. 

29 Vgl. hierzu ETC group, »Nanotech Rx. Medical Applications of Nano-scale Technolo-
gies: What Impact on Marginalized Communities?« September 2006, S. 15 u. passim.

30 Vgl. hierzu kritisch Alexander Kissler, Der geklonte Mensch. Das Spiel mit Technik,
Träumen und Geld, Freiburg/Basel/Wien 2006, S. 31-61.

31 Wolf Singer, »Zu wissen,  wie eine streuende Katze in Frankfurt überlebt. Ein Gespräch
mit Wolf Singer« in: Frank Schirrmacher (Hg.), Die Darwin AG. Wie Nanotechnologie,
Biotechnologie und Computer den neuen Menschen träumen, Köln 2001, S. 150.

32 Ebd.
33 Vgl. hierzu Karl Deutsch, »Politische Aspekte der gentechnologischen Entwicklung«

in: Alexander Schuller / Nikolaus Heim (Hg.), Der codierte Leib. Zur Zukunft der
genetischen Vergangenheit, Zürich/München 1989, S. 170.

02_Saage  Seite 128  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 129

Den realen und durchaus begrenzten konvergenztechnologischen Forschungs-
stand im Blick hat Alfred Nordmann die bisher stringenteste Kritik der Vision des
transhumanen Neuen Menschen vorgelegt.34 Er warnt vor einer Überbewertung
konvergenztechnologischer Zukunftsvisionen, die ihre Plausibilität aus einem feh-
lerhaften Wenn-Dann-Szenario bezögen. Dessen suggestive Kraft beruhe auf einem
Trick. Die Wenn-Dann-Ausage der konvergenztheoretischen Protagonisten begin-
ne zwar mit der Behauptung einer möglichen technischen Zukunft (»wenn«). In der
zweiten Hälfte des Satzes (»dann«) jedoch werde unter der Hand der Konjunktiv
durch den Indikativ vertauscht. Die Konsequenzen dieser Manipulation lägen auf
der Hand: Die bloß imaginierte Zukunft überwältige die Gegenwart. Am Ende do-
miniere dann die Suggestion, die konvergenztechnologische Entwicklung überrolle
uns als unwiderstehlicher Sachzwang wie eine Naturgewalt. Diese Kritik ist ebenso
zutreffend wie die Konsequenz, die Nordmann aus ihr zieht: Anstatt eine weit ent-
fernte unwahrscheinliche Zukunft moralisch auf spekulativer Grundlage zu evaluie-
ren und damit wertvolle ethische Ressourcen zu verschwenden, komme es vielmehr
darauf an,  die neuen Technologien zu befragen, was sie unter Beachtung normativer
Gesichtspunkte zur Lösung gegenwärtiger Probleme der Herkunftsgesellschaft bei-
tragen können. 

Dennoch darf das Problem der technischen Machbarkeit des Neuen Menschen
auf konvergenztechnologischer Grundlage nicht unterbewertet werden. Dessen
Protagonisten geht es vor allem darum, zentrale Begriffe der postindustriellen Ge-
sellschaft politisch mit den eigenen Inhalten zu besetzen. Diesen Tatbestand können
auch diejenigen, die zu Recht von den realen Bedürfnissen der Herkunftsgesell-
schaft ausgehen, nicht ignorieren. Wenn sie sich von der konvergenztechnologi-
schen Offensive nicht überrollen lassen wollen, sind sie gut beraten, ihnen auf ihrem
eigenen Territorium zu begegnen. Zudem müssen wir uns die Frage stellen, warum
die fehlerhafte Wenn-Dann-Logik mit ihrer stillschweigenden Umwandlung des
Konjunktivs in den Indikativ eine so hohe Akzeptanz vor allem in der anglo-ameri-
kanischen Öffentlichkeit erlangen konnte. Bezieht sie nicht ihre Kraft aus der Dy-
namik des wissenschaftlich-technischen Fortschritts selber? Und geht dadurch
nicht auch ein gewisser Realitätsgehalt in diese transhumanistischen Szenarien ein?
Technische Probleme stellten in der Geschichte der modernen Naturwissenschaften
nie eine absolute Barriere für deren Weiterentwicklung dar. Wer hätte in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts geglaubt, dass die technischen Errungenschaften in Ba-
cons »Neu-Atlantis« jemals Wirklichkeit werden könnten? Sie reichen bekanntlich
vom Kunstdünger und Treibstoffen, der Technik des Umwandelns von Salz- in
Süsswasser und umgekehrt über Pfropfungen und Inokulationen von Wald- und
Obstbäumen, der synthetischen Herstellung von Heilmitteln aller Art bis hin zur
Konstruktion von Maschinen und Triebwerken, von Tauchausrüstungen und Un-
terseeboten sowie von durch Gleichmaß und Feinheit ausgezeichnete Automaten35:
Technische Errungenschaften, die heute zum Alltag der Weltzivilisation gehören.

34 Vgl. Nordmann, If and Then, aaO. (FN 26).
35 Vgl. Bacon, New Atlantis, aaO. (FN 4), S. 364-379.

02_Saage  Seite 129  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen130

Die konvergenztechnologischen Visionen des Neuen Menschen, insbesondere in
ihrer Ausprägung als Lebenswissenschaft (life sciences), sind aber noch aus einem
anderen Grund in sich selbst bedeutsam als Legitimationsstrategie einer so genann-
ten post-aufklärerischen Gesellschaft. Was ist darunter zu verstehen? Das 19. und
frühe 20. Jahrhundert stand im Zeichen der Bändigung kapitalistischer Ausbeutung
durch sozialstaatliche Interventionen und Verbürgungen. Der Ergänzung der indi-
viduellen Menschenrechte durch soziale Grundrechte trat ein Staat zur Seite, der die
Arbeitslosenunterstützung und die öffentliche Erziehung regelte. Diesen Strukure-
lementen korrespondierte die Hegemonie der sozialen Imagination, wie sie sich ide-
altypisch rein im utopischen Denken niederschlug. In ihrem Umkreis entstand ein
ganzes Netz sozialer Institutionen, die, wie z.B. im Roten Wien der 1920er Jahre,
das Leben der Menschen von der Wiege bis zur Bahre begleitete. Um die Fülle sei-
ner sozialen Funktionen bewältigen zu können, trieb der Nationalstaat anonyme
bürokratische Strukturen aus sich hervor, die darüber hinaus die Beziehungen zwi-
schen Kapital und Arbeit in einer tendenziell klassengespaltenen Gesellschaft zu re-
geln hatten. Diese Epoche der »sozialen Imagination«, so lässt sich heute der Neue
Mensch des konvergenztechnologischen Futurismus interpretieren, sieht sich von
einer Gesellschaftsformation überlagert, die durch eine massive Individualisierung
charakterisiert ist. Das staatliche Leistungssystem weicht graduell der Option, dass
die Individuen zunehmend für ihr eigenes Wohl zu sorgen hätten. Dem entspricht
ein subjektzentrierter Mentalitätswandel, der von den Impulsen der individuellen
Nutzenmaximierung lebt, wie in den Sozialwissenschaften der Aufstieg der »ratio-
nal-choice«-Theorien zeigt. Und schließlich ist ein Trend zu beobachten, diese Nut-
zenmaximierung auf die individuellen Lebensumstände im weitesten Sinn zu über-
tragen.36 

Es geht jetzt also nicht mehr nur – wie in der Epoche der Aufklärung –  um eine
Optimierung der Vernunft im engeren Sinn, begleitet durch eine der Autonomie
verpflichteten sozio-politischen Praxis. Gefragt ist vielmehr eine weit gefasste Ver-
besserung der Lebensumstände, die genetische Manipulation, Drogen zur Steige-
rung der Emotionen und des Selbstgefühls sowie biotechnische Mittel zur Verlänge-
rung des Lebens mit einschließt. Die aus diesen »neuen« Bedürfnissen gespeisten
futuristischen Imaginationen laufen, wie wir sahen, auf eine neue Spezies Mensch
hinaus: mag er nun cyborg, posthuman oder trans-human genannt werden. »Diese
Schöpfungen sind Abkömmlinge der Menschen, verbessert durch Biotechnik in
Kombination mit den Informationswissenschaft und der Gehirnforschung«.37 Wie
schon angedeutet, kann man diese Antizipationen als bloße Spekulation abtun.
Aber wer die  vorgetragenen Gründe akzeptiert, es nicht zu tun, kommt um deren
Beurteilung nicht herum. Damit haben wir die Ebene der Werte erreicht, in deren
Licht unser Thema im Folgenden zu diskutieren ist.

36 Vgl. Karin Knorr Cetina, »The Rise of a Culture of Life« in: Modern Biology and Visi-
ons of Humanity, Brüssel 2004, S. 29-41.

37 Ebd.

02_Saage  Seite 130  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 131

III.

Im Kern werden drei Argumente gegen den konvergenztechnologisch optimier-
ten Neuen Menschen vorgebracht: 

1. Konvergenztechnologische Versuche, den Neuen Menschen zu kreieren, zer-
störten die Autonomie des Individuums; es verliere seinen Status als selbstbestimm-
tes Subjekt, das seiner Integrität beraubt sei. Zum Objekt degradiert, mutiere es mit
Hilfe der Computertechnologie und biochemischer sowie gentechnologischer Test-
verfahren zum gläsernen Menschen. »Mit der Möglichkeit der genetischen Vorsor-
tierung und der auf das genetische Programm abgestimmten Lebensplanung unter-
wirft das Individuum sich einer instrumentellen Verfügung, sei es durch andere oder
durch sich selbst, die kein Miteinander und keine Geschichte kennt. Das Recht auf
den eigenen Körper entlarvt sich als Scheinfreiheit, und das Sich-selbst-zum-Objekt-
Machen erweist sich als ein Schritt der Voranpassung an die Angleichungs- und Nor-
mierungsprozesse in das Organisationsgefüge der modernen Industriegesellschaft«.38 

2. Der konvergenztechnologische Versuch einer optimierenden Rekonstruktion
des Menschen verstoße gegen dessen Würde, wie sie zwingend aus dem Naturrecht
folge. Die einfachste Definition des Begriffs »Würde« aus der Sicht des modernen
Naturrechts hat Kant vorgelegt. Sie erhebt den Menschen zum Zweck an sich selbst
und bleibt nur gewahrt, wenn man ihn nicht zum Mittel degradiert. Das genau sei
aber der Fall, wenn Experimente nicht am, sondern mit dem Menschen durchge-
führt werden. »Für jede geborene Person steht die Trägerschaft der Menschwürde
kraft der Zugehörigkeit zur Spezies ›Mensch‹ außer Frage, unabhängig von geistigen
oder körperlichen Fähigkeiten, sozialen Merkmalen oder der Befähigung zu sinnhaf-
tem Leben«.39 Die Würde des Menschen sei also vorgegeben, und nicht gesetzt. Sie
könne daher auch nicht kontextuell uminterpretiert und dem Zeitgeist im Interesse
der Lebenswissenschaften angepasst werden. Wer dieses Axiom aufgebe, habe einen
hohen Preis zu zahlen. Ohne ein so verstandenes Konzept der menschlichen Würde
sei es ein schweres, wenn nicht gar zum Scheitern verurteiltes Unterfangen, eine uni-
versale Richtschnur der Integrität des Menschen in einer globalisierten Welt zu fin-
den. Ihre Relativierung oder Preisgabe stelle wesentliche Errungenschaften der west-
lichen Zivilisation wie die Geltung der Menschenrechte, Folterverbot etc. in Frage.

3. Bei den Versuchen einer »lebenslangen Krankheitsprävention« zur Verlänge-
rung des Lebens stünden die zentralen Werte der Autonomie und der Gleichheit der
einzelnen auf dem Spiel. Es handele sich um ein graduelles Übergleiten in ein Züch-
tungsmodell, in dessen Genuss unter den Bedingungen einer liberalen Eugenik nur

38 Rainer Hohlfeld, »Die zweite Schöpfung des Menschen – eine Kritik der Idee der bio-
chemischen und genetischen Verbesserung des Menschen« in: Schuller / Heim, aaO.
(FN 33), S. 244.

39 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Die Würde des Menschen war unantastbar. Zur Neu-
kommentierung der Menschwürdegarantie des Grundgesetzes« in: Ders., Recht, Staat,
Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte. Frank-
furt/M. 2006, S. 379-388, hier S. 379 sowie Ders., »Menschenwürde als normatives Prin-
zip. Die Grundrechte in der bioethischen Debatte« aaO., S. 389-406.

02_Saage  Seite 131  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen132

diejenigen gelangen, welche es sich materiell leisten können, da sich die technologi-
sche Genmanipulation nicht in den Händen des Staates befinde, sondern unter Kom-
merzialisierungsgesichtspunkten von privaten Firmen betrieben werde. Genetisch
konditioniert, stehe die Autonomie künftiger Generationen zur Disposition, selbst-
bestimmt über ihr eigenes Schicksal zu entscheiden. Somit seien irreversible Fakten
geschaffen, die es unmöglich machten, die Rollen zwischen dem genetischen Mani-
pulator und seinem Produkt zu tauschen.40 Andererseits zeichneten sich die Umrisse
einer das Prinzip der Gleichheit zerstörenden Zweiklassen-Gesellschaft ab. Die De-
mokratie unter sich begrabend, stünden am Ende diejenigen, welche sich die Opti-
mierungstechniken leisten könnten, denjenigen gegenüber, die als Parias den Boden-
satz der Gesellschaft bildeten.41 Eine solche Perspektive aber verstoße gegen das
Gebot der Gleichbehandlung der Menschen in der Wahrung ihrer Lebenschancen.

Diesen Argumenten liegt eine im Kern dem Naturrecht verpflichtete Moral zu-
grunde. Ein solcher Zusammenhang ergibt sich zwanglos aus der Tatsache, dass uns
die Vorstellung, der Mensch sei eine Art »biologischer Maschine« innerhalb seiner
natürlichen und heute zunehmend künstlich gesteuerten Evolution, immanent kei-
ne Kriterien bieten kann, die so entstandene Situation kritisch zu hinterfragen. Ein
außerhalb dieser Entwicklungslogik stehender Standpunkt ist nur durch den Rekurs
auf das Naturrecht begründbar42: Erst dieser Schritt ermöglicht es auch, im Men-

40 Vgl. hierzu Kissler, Der geklonte Mensch, aaO. (FN 30), S. 124-126, der die einschlägige
Diskussion zwischen Habermas und Dworkin zusammenfasst. Niemand hat dezidierter
auf die Gefahr des Verlusts der Autonomie des Individuums im Zuge der Manipulation
unseres Genoms verwiesen als Jürgen Habermas. Immer wieder hebt er hervor, dass eine
Technisierung unserer Natur ein verändertes gattungsethisches Selbstverständnis provo-
ziere, »das mit dem normativen Selbstverständnis selbstbestimmt lebender und verant-
wortlich handelnder Personen nicht mehr in Einklang gebracht werden kann«
(Habermas, Die Zukunft, aaO. (FN 24), S. 76). Die konvergenztechnologische Aufrüs-
tung des menschlichen Genoms ziehe nämlich zwei mögliche Konsequenzen nach sich:
»dass sich programmierte Personen nicht länger selbst als ungeteilte Autoren ihrer eige-
nen Lebensgeschichte betrachten, und dass sie sich im Verhältnis zu vergangenen Genera-
tionen nicht mehr uneingeschränkt als ebenbürtige Personen betrachten können« (aaO.,
S. 132f.). Die Autonomie der Eltern im Rahmen einer liberalen Eugenik, als Designer
ihrer Kinder zu agieren, habe ihre Grenzen in deren Autonomie, weil nur ohne ein künst-
lich vorgegebenes genetisches Korsett das eigene Leben selbstbestimmt gestaltbar sei. 

41 Bill Joy, »Warum die Zukunft uns nicht braucht. Die mächtigsten Technologien des 21.
Jahrhunderts – Robotik, Gentechnik und Nanotechnologie – machen den Menschen
zur gefährdeten Art« in: Schirrmacher: Die Darwin A.G., aaO. (FN 31), S. 47.

42 Randolf Menzel bestreitet genau diese Konsequenz. Die kulturelle und damit natur-
rechtliche sowie die biologische Information seien »so innig miteinander verschränkt,
dass es keinen Sinn macht (,) sie trennen zu wollen, insbesondere dort, wo die Traditi-
onsbildung, die ja zu guten Teilen aus dem individuellen Lernen erwächst, zum Selekti-
onsfaktor für die biologische und kulturelle Evolution wird« (Randolf Menzel in einem
Brief an den Verfasser v. 26.1.2007). Doch andererseits löst er diese Einheit wieder auf,
wenn er der kulturell vermittelten Natur des Menschen eine gewisse (offenbar selbstän-
dige) Steuerungskapazität konzediert. Er macht nämlich die »Erhaltung (vielleicht sogar
die Fortentwicklung) des Menschen«, welche auch scheitern und zur Auslöschung seiner
Spezies führen könne, nicht nur von der biologischen, sondern »besonders« auch von
der kulturellen Evolution abhängig, »die die Rahmenbedingungen dafür setzt« (ebd.). 

02_Saage  Seite 132  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 133

schen mehr zu sehen als eine Maschine. Es ist genau dieses naturrechtlich fundierte
»Mehr«, dem der Mensch seinen Subjektcharakter und damit seine hervorgehobene
Stellung in der Natur verdankt.43 Zu Recht ist festgestellt worden: »Die Konfronta-
tion der Bioethik mit der konstruktiven Biologie zeigt auf unerwartet neue Weise,
welche Bedeutung die Natur des Menschen für unsere Moral besitzt. (...) Eben diese
unverzichtbare normative Rolle der Natur kann nicht rekonstruiert werden, wenn
wir uns auf einen szientifischen Naturalismus beschränken«.44 In der Tat können
wir auf einen Begriff der »zweiten Natur« nicht verzichten, die mehr ist als »die den
Gegenstand der Biologie bildende Natur«.45 Ohne diese Annahme würde der
Mensch »zum Sozialfall der Gesellschaft«46 heruntergestuft werden, hoffnungslos
der Künstlichen Intelligenz von Maschinen unterlegen.

Dass dabei die einschlägige Diskussion nicht immer zwischen dem christlich-tra-
ditionellen und dem modernen subjektiven Naturrecht unterscheidet, ist nicht zu-
fällig: Obwohl die Differenzen zwischen beiden Varianten beträchtlich sind47, kon-
vergieren sie in der Einschätzung der Einzigartigkeit der menschlichen Würde. Das
traditionelle Naturrecht leitet sie her aus der dem einzelnen von Gott verliehenen
Stellung im Kosmos; das moderne Naturrecht sieht sie im Individuum als dem
selbstverantwortlichen Vernunftträger verankert. Doch ist dieser Moraltypus nicht
durch einen irreversiblen Geburtsfehler stigmatisiert? Das traditionelle Naturrecht,
nachhaltig von Hobbes und Spinoza kritisiert, hat sich bereits im 17. Jahrhundert
als Ideologie der adligen Ständegesellschaft erwiesen, während das moderne Natur-
recht als Legitimationsmuster der modernen bürgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaft historisch relativiert worden ist. Es trifft somit zu, dass »sich die Existenz
überzeitlicher und vorstaatlicher Menschenrechte nicht nachweisen lässt«.48 Ist da-
mit aber das Naturrecht, insbesondere in seiner egalitären Spielart, als regulatives
Prinzip obsolet? Niemand kann bestreiten, dass aus ihm rationale Standards entwi-
ckelt wurden, auf deren Folie »der weltweite Stand der politischen und sozialen
Emanzipation«49 und damit die Qualität einer Zivilgesellschaft gemessen werden
kann. Auch steht außer Frage, dass es als Rechtsethik, nicht als Teil des positiven
          

43 Vgl. Bernd Mahr, »Die Menschwerdung der Maschine« in: Arbeitsstelle für historische
Kulturforschung der Universität des Saarlandes (Hg.), Erfindung des Menschen. Schöp-
fungsträume und Körperbilder 1500-2000, Wien/Köln/Weimar 1998, S. 575f.

44 Ludger Honnefelder, »Bioethik und die Frage nach der Natur des Menschen« in: Gün-
ter Abel (Hg.), Kreativitàt. XX. Deutscher Kongress für Philosophie 2005, Kolloquien-
beiträge., Hamburg 2006, S. 336f.

45 Ebd. Vgl. hierzu auch FN 25.
46 Mahr, »Menschwerdung«, aaO. (FN 43), S. 575.
47 Vgl. hierzu grundlegend Walter Euchner, Naturrecht und Politik bei John Locke,

Frankfurt/M. 1979, S. 14-42.
48 Walter Euchner, »Vom Nutzen der Natur- und Menschenrechtsidee für die Linke« in:

Komitee für Grundrechte und Demokratie: Jahrbuch 1986, Einhausen 1987, S. 114.
49 AaO., S. 116.

02_Saage  Seite 133  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen134

Rechts, Maßstäbe »der Kritik und eventuellen Delegitimierung des positiven Rechts
und der Anstöße zur Änderung und Verbesserung des Rechts«50 zur Verfügung
stellt.51 

In diesem Sinne ist die naturrechtlich fundierte Moral selbstreflexiv in einem
doppelten Sinne: Einerseits findet die Freiheit als Autonomie ihre Grenze in der
Selbstbestimmung des anderen. Andererseits ist sie sich der Grenzen der Vernunft,
von der sie sich ableitet, bewusst: Ihre limitierte Reichweite geht aus Kants Unter-
scheidung zwischen der praktischen und theoretischen Vernunft zwingend hervor.
So steht der Welt der Erscheinung, in der allein positive Erkenntnis möglich ist, die
Sphäre des Dinges an sich gegenüber, aus der die positiv nicht beweisbaren prakti-
schen Postulate der Moral, der Ethik und des Rechts, aber auch der Religion folgen,
die als normative Richtschnur das Handeln der Individuen in der historisch-empiri-
schen Welt anzuleiten vermögen. Zugleich ist damit einem Vernunfttotalitarismus
im Sinne des instrumentellen Rationalismus der Boden entzogen. In diesem Sinne
haben Adorno und Horkheimer auf die »Dialektik der Aufklärung« verwiesen, de-
ren Ziel es war, nicht die Aufklärung zu diffamieren, sondern Aufklärung über de-
ren eigene Selbstgefährdung und Grenzen zu betreiben.

Demgegenüber beruhen die Werte der Protagonisten des konvergenztechnolo-
gisch ausgerichteten Neuen Menschen auf einer so genannten evolutionären Ethik.
Ihr Referenzsystem ist nicht der Universalismus der Aufklärung, sondern die Not-
wendigkeiten der Evolution im Kontext ihrer jeweiligen Entwicklungsstadien. Da-
her wird das Kantsche System der praktischen Vernunft rigoros abgelehnt: »Für
Kant selbst war oberste Norm, stets so zu handeln, dass die Maxime des eigenen
Tuns zum Gesetz für alle Menschen erhoben werden könnte. Von solchen univer-
sellen moralischen Prinzipien, die absolute Gültigkeit beanspruchen, müssen wir
uns verabschieden. Wie Mackie lapidar feststellt: ›Es gibt keine objektiven Werte’«.52

50 Böckenförde, »Bleibt die Menschwürde unantastbar?« aaO. (FN 39), S. 416.
51 Ähnlich argumentiert Jürgen Habermas. Zwar verneint er im Zusammenhang mit der

Manipulation des menschlichen Genoms die Vorstellung, es existiere eine naturrechtli-
che oder ontologische Ordnung, »die frevelhaft ›übertreten‹ werden könnte« (Haber-
mas: Die Zukunft, aaO. (FN 24), S. 144). Doch diese Distanzierung vom traditionellen
Naturrecht vermag nicht darüber hinwegzutäuschen, dass sein eigenes Kritikmuster eine
Weiterentwicklung des Kantschen Vernunftrechts darstellt, welches insofern als Vollen-
dung der säkularisierten Tendenz des modernen Naturrechts verstanden werden kann,
als er dessen Verbindlichkeit zum ersten Mal – gleichsam an Gott vorbei – a priori aus-
schließlich durch die menschliche Vernunft  begründet. In diesem Sinne spricht Haber-
mas von der »abstrakten Vernunftmoral der Menschenrechtssubjekte«, die ihrerseits »in
einem vorgängigen, von allen moralischen Personen geteilten ethischen Selbstverständnis
der Gattung ihren Halt« (aaO., S. 74) findet. Explizit bezieht er sich zudem auf Kants
kategorischen Imperativ und dessen Aufforderung, »jede Person ›jederzeit zugleich als
Zweck an sich selbst‹ zu betrachten und ›niemals bloß als Mittel‹ zu gebrauchen« (aaO.,
S.96). Die Spuren des modernen Naturrechts wirken auch nach, wenn er den einzelnen
thematisiert, der »sich als autonomes und ebenbürtiges Mitglied einer Assoziation von
Freien und Gleichen« (aaO., S. 132) versteht oder wenn er auf den »egalitären Universa-
lismus (...) als große Errungenschaft der Moderne« (aaO., S. 155) abhebt.

52 Franz  M. Wuketits, Bioethik. Eine kritische Einführung, München 2006, S. 7.

02_Saage  Seite 134  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 135

Die evolutionäre Moral, so wird argumentiert, beruhe auf der Einsicht Darwins,
dass der Mensch wie alle Lebewesen das Resultat der Evolution durch die natürliche
Auslese sei. In deren Kontext habe sich auch die Moral im Dienst des Überlebens
entwickelt. Vorstufen moralischen Verhaltens seien bereits bei den Schimpansen
und Primaten auszumachen53: Nur durch Kooperation sei ein Überleben möglich
gewesen. Zu unseren in der Stammesgeschichte entstandenen solidarischen Neigun-
gen, die stets den Egoismus der Gene zur Voraussetzung hätten, folgten gleichsam
automatisch moralische Prinzipien wie die Sicherung der Fortpflanzung, die Bereit-
stellung von Ressourcen sowie das Wir-Gefühl. Neuere Forschungsrichtungen ge-
hen sogar von der Hypothese aus, das Sozialverhalten von Mensch und Tier direkt
aus den Genen abzuleiten. Doch steckt die soziale Neurowissenschaft, Sozialgene-
tik genannt, noch in den Anfängen. So konnte man zwar zeigen, dass Neuropeptide
im Bienenhirn eine wichtige Rolle spielen, »aber dass tatsächlich ganz bestimmte
Gene die soziale Funktion (im Bienenstaat, R.S.) bestimmen, wurde bisher nicht
nachgewiesen«.54 Läge ein solcher Befund vor, wäre in der Sicht der Evolutionsthe-
orie naturrechtlich verankerten Werten vollends der Boden entzogen. Ihr Geltungs-
anspruch, so das Argument, steht und fällt vielmehr mit den gesellschaftlichen Be-
dingungen, unter denen er Akzeptanz erlangt.

Doch woraus folgt die Legitimation, steuernd in die Evolution des Menschen
einzugreifen? Sie resultiert aus dem Privileg, dass der Forscher in einem histori-
schen Augenblick lebt, in dem der Prozess »der natürlichen Zuchtauswahl oder des
Überlebens des Tüchtigsten«55 seine Naturwüchsigkeit verloren hat, weil er dessen
Mechanismen durchschaut und sie dadurch auch zu beherrschen vermag. Erst jetzt
erwächst ihm die moralische Pflicht, zum vermeintlichen Wohl der Menschheit die
defizitären Resultate der bisher blind ablaufenden Evolution mit konvergenztechni-
schen Mitteln auszumerzen und alle Barrieren auf der Grundlage einer minimalisti-
schen Moral im Namen der Forschungsfreiheit und des wissenschaftlichen Fort-
schritts aus dem Weg zu räumen. Zugleich werden auf der Rezipientenseite
pragmatische und utilitaristische Ethikkonzepte, die sich auf Locke, Bacon und
Hume berufen, reaktiviert. Als höchster Wert fungiert das Diktum Benthams, wo-
nach es darauf ankommt, das größtmögliche Glück für die größtmögliche Zahl zu
verwirklichen. Die evolutionäre Moral fühlt sich nicht für die selbstreflexive Kritik,
sondern für die Akzeptanz des wissenschaftlich-technischen Fortschritts zum
Zweck des Vorantreibens der Evolution zuständig. Entsprechend wird eine norma-
tive Ausrichtung gefordert, die sich ankoppelt an den Selbstlauf des wissenschaftli-
chen Fortschritts. Wie dieser ständig dem Wandel unterworfen, handelt ethisch,
»wer die Optimierung des Menschseins erleichtert, wer den homo sapiens stärker,
gesünder, glücklicher macht. Der Transhumanist hat laut Julian Huxley die Aufga-
be, ›die maximale Erfüllung dieses evolutionären Prozesses auf der Welt zu fördern‹

53 Vgl. aaO., S. 39.
54 Joachim Müller-Jung, »Wer, wenn nicht wir? Die »Soziogenomik« sucht den Schlüssel

zum Gemeinsinn« in: FAZ, 8.11.06, S. N1.
55 Charles Darwin, Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtauswahl, Stuttgart

1963, S. 120-188.

02_Saage  Seite 135  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen136

und besonders ›die volle Realisierung seiner eigenen, ihm innewohnenden Möglich-
keiten‹ anzustreben. Das ›Aufblühen des Individuums‹ nennt Huxley offen den
›Endzweck‹«.56 

Wie es scheint, stehen sich die naturrechtlich fundierten Argumente der Kritiker
der Konvergenztechnologien und die evolutionäre Ethik ihrer Befürworter unver-
söhnlich gegenüber. Was lehrt uns diese Konfrontation über das Verhältnis von
Wissenschaft und Werten? 

IV.

Angesichts der polemisch zugespitzten und nicht selten emotional geführten
Auseinandersetzungen über den Neuen Menschen zwischen den beiden skizzierten
ideenpolitischen Lagern ist die Gefahr nicht von der Hand zu weisen, dass ausein-
ander bricht, was zusammengehört: die sozio-kulturelle und die biologische Natur
des Menschen.57  Ein Vertreter des evolutionären Ansatzes schreibt: »Wenn nun an-
geblich auch alles Verhalten von den Genen abhängt, woher haben dann die ver-
schiedenen Kulturen die unterschiedlichen Moralsysteme, wie kommt es zu dem re-

56 Kissler, Der geklonte Mensch, aaO. (FN 30), S. 116. Huxley konkretisierte diese Pers-
pektive, die das Gegenszenario zu Aldous Huxleys dystopischem Furchtbild einer
zukünftigen gen-manipulierten Gesellschaft der »Schönen neuen Welt« darstellt, 1962
in einer Rede wie folgt: »Wir haben das Vorrecht, in einem entscheidenden Augenblick
der Geschichte des Kosmos zu leben; jenem, in dem der gewaltige Evolutionsprozess in
der Person des forschenden Menschen seiner selbst bewusst wird. (...) Die  Verbesse-
rung der genetischen Qualität des Menschen durch eugenische Verfahren würde eine
große Last an Leiden und Qual von den Schultern der Menschheit nehmen und zur
Steigerung der Lebensfreude und der Tüchtigkeit beitragen. (...) Für mich ist es eine
erregende Tatsache, dass der Mensch, nachdem er seiner Vorherrschaft und seiner zen-
tralen Stellung im Weltall beraubt war und die Rolle eines unbedeutenden Bewohners
eines kleinen, abseits liegenden Planeten unter vielen Millionen von Sternen erhalten
hatte, jetzt wieder in eine Schlüsselstellung gerückt ist; er wurde zu einem der seltensten
Vorläufer und Fackelträger im kosmischen Prozess der Evolution« (zit. n. Kissler, Der
geklonte Mensch, aaO. (FN 30), S. 116). 

57 Wie bereits in FN 24 angedeutet, hat Helmuth Plessner bekanntlich diese beiden Sphä-
ren, die den Menschen konstituieren, durch die Unterscheidung zwischen »Leib-sein«
und »Körper-haben« analytisch zu fassen versucht. »Leib-sein« meint die biologische
Existenz des Menschen, »Körper-haben« impliziert die kulturell vermittelte Fähigkeit,
die eigene Physis zu »objektivieren« und sich dadurch über das Tierreich zu erheben.
»Künstlichkeit im Handeln, Denken und Träumen ist das innere Mittel, wodurch der
Mensch als lebendiges Naturwesen mit sich in Einklang steht. Mit der erzwungenen
Unterbrechung durch gemachte Zwischenglieder hebt sich der Lebenskreis des Men-
schen, dem er als selbständiger Organismus von Bedürfnissen und Trieben auf Tod und
Leben eingeschmiedet ist, in eine die Natur überlagernde Sphäre und schließt sich dort
in Freiheit. (...) Nur weil der Mensch von Natur halb ist, und (was damit wesensver-
knüpft ist) über sich sieht, bildet Künstlichkeit das Mittel, mit sich und der Welt ins
Gleichgewicht zu kommen... (...) Was also in die Sphäre der Kultur eingeht, zeigt
Gebundenheit an das menschliche Urhebertum und zugleich (und zwar in demselben
Ausmaß) Unabhängigkeit von ihm« (Helmuth Plessner, Der Mensch als Lebewesen
(1928), zit. n. Mahr »Die Menschwerdung« aaO. (FN 43),  S. 576).

02_Saage  Seite 136  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 137

lativ raschen Wandel im zivilisatorischen Prozess? Die Antwort: Mit besonders
guter verhaltensgenetischer Ausstattung – wie der Mensch sie in ausgefeilter Weise
besitzt – kann man zusätzlich nützliche Programme durch Lernen sammeln und
schließlich Kompetenz im einsichtigen Handeln erwerben. (...) Dadurch wird der
Mensch unabhängig von seinem Genom. Man darf dabei aber keinesfalls vergessen,
dass diese Unabhängigkeit vollkommen angewiesen ist auf eben dieses Genom«.58

Man sieht: In dem Bemühen, den genetischen Monismus aufrecht zu erhalten, wer-
den die einfachen Regeln der Logik außer Kraft gesetzt und die kontradiktorische
Aussage in Kauf genommen, dass der Mensch als kulturelles Wesen unabhängig und
zugleich abhängig vom Genom sei.59 Die Wirklichkeit sieht anders aus. Als der Ho-
henstaufer Friedrich II. auf der Suche nach der Ursprache der Menschheit ein Expe-
riment mit einer Gruppe von Babys anordnete, gehörte es zur Versuchsanlage, jegli-
che verbale Kommunikation der Amme mit den Neugeborenen und zwischen
ihnen zu unterbinden. Das Resultat war eindeutig: Die Säuglinge starben, weil nicht
die Gene, sondern die kulturelle Vermittlung der Sprache konstitutiv ist für deren
Individuierung. Als die Menschen lernten, das Feuer zu kontrollieren, hatten sie
eine große kulturelle Revolution vollzogen. Wer kommt auf den absurden Gedan-
ken, diesen Durchbruch auf eine Veränderung der Erbanlagen zurückzuführen?

Karl W. Deutsch hat die Mechanismen der Entwicklung der sozio-kulturellen
Natur des Menschen überzeugend beschrieben: »Der Mensch lernt, indem er Erfah-
rungen speichert. Wichtig ist dabei die Rückkoppelung: vom Individuum, das etwas
Neues ausprobiert (wie etwa den Umgang mit dem Feuer), zur Gesellschaft, die die-
ses Neue annimmt oder auch ablehnt. Von der Gesellschaft wiederum werden diese
neuen Dinge an die nächste, die nachwachsende Generation vermittelt. (...) Die ver-
schiedenen Lerngeschwindigkeiten sind alle in der Natur des Menschen verfügbar
und gegenwärtig: das langsame Lernen des Erbgutes, das schnelle Lernen der Kul-
tur, das noch schnellere Lernen des Einzelmenschen. Je mehr eine Gesellschaft also
den Einzelmenschen einengt und unterdrückt, desto langsamer lernt sie. Je mehr sie
die Kultur erstarren lässt, desto langsamer lernt sie. Wenn sie schließlich sowohl
kulturelles als auch biographisches Lernen zum Erliegen brächte, wären wir wieder
auf dem Niveau der Tierwelt angelangt«.60 Deutschs lerntheoretischer Ansatz zeigt,
dass wir zwischen der biologischen und der sozio-kulturellen Natur des Menschen
differenzieren müssen. Gerade dass uns die letztere entscheidend mitbestimmt,
trennt den Menschen von der Maschine und dem Tier: eine Differenz, welche die
evolutionäre Moral zumindest zu relativieren sucht61 und sich dadurch in Wider-

58 Bernhard Verbeek, »Evolutionsfalle oder: Die ewige Hoffnung auf den Neuen Men-
schen« in: Universitas, 47. Jg. 1992, S. 430.

59 Dieser logische Widerspruch ließe sich nur dann auflösen, wenn man zugäbe, dass das
Genom nicht »Verhalten und Fähigkeiten des Menschen determiniert, sondern das
Spektrum der Möglichkeiten festlegt« (Gunnar Berg in einem Brief an den Verfasser
vom 12.2.2007).

60 Karl Deutsch, »Politische Aspekte der gentechnologischen Entwicklung« in: Schuller /
Heim (Hg.): Der codierte Leib, aaO. (FN 33), S. 164.

61 Vgl. Wuketits, Bioethik, aaO. (FN 52), S. 105f.

02_Saage  Seite 137  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen138

sprüche verwickelt. Einerseits negiert die Evolutionstheorie die Sonderstellung des
Menschen: Nicht mehr wesensverschieden vom Tier, ist »er selbst Tier, mit zwar
spezifischen Merkmalen, denen aber keine zu große Bedeutung beigemessen wer-
den darf, weil jede Tierart über eigene, besondere Merkmale verfügt und einmalig
ist«.62 Andererseits wird dem Menschen aber attestiert, er sei ein moralfähiges We-
sen.63 Wie gezeigt, versucht die Evolutionstheorie diese Eigenschaft ebenfalls aus
dem Kampf ums Überleben abzuleiten, das z.B. Kooperation und Solidarität für die
Gefahrenabwehr des jeweiligen Individuums voraussetzen kann. Doch die restliche
Tierwelt, denselben Bedingungen unterworfen, treibt analoge Verhaltensweisen aus
sich hervor, ohne jene moralischen Qualitäten zu entwickeln, die den Menschen
charakterisieren.

Ein Lehrstück des evolutionstheoretischen Monismus ist auch die Kernaussage
der Sozialbiologie: Sie bestreitet den Unterschied zwischen der ersten (biologi-
schen) und der zweiten (sozio-kulturellen) Natur des Menschen.64 Die Differenz
zwischen »evolutionär und deshalb biologisch« einerseits und »erlernt und kultu-
rell«65 andererseits sei obsolet. Die wirklich spannende Frage bestehe vielmehr in
dem Problem, »welche Lernprozesse aus welchen Gründen von der natürlichen Se-
lektion hervorgebracht worden sein könnten«. Lernen, so die These, exekutiere le-
diglich »den biologischen Imperativ auf eine ganz besondere Weise«.66 Diese Argu-
mentation kann aus zwei Gründen nicht überzeugen. 1. Hervorzuheben ist
zunächst ihr hochgradig hypothetischer Charakter. Immer wieder muss sie auf For-
mulierungen rekurrieren, die auf neuere Untersuchungen verweisen, welche den
unterstellten sozialbiologischen Monismus »vermuten lassen« oder »nahe legen«,
ohne ihn mit empirischen Beweisen verifizieren oder falsifizieren zu können. 2. Der
sozialbiologische Ansatz ist nicht in der Lage, die unterschiedlichen Lerngeschwin-
digkeiten des Erbgutes, der Kultur und des Individuums zu erklären, auf die bereits
hingewiesen wurde. Es bleibt auch undiskutiert, welche Auswirkungen das langsa-
me Lernen der Gene und das wesentlich schnellere Lernen der sozio-technischen
Kultur und – diese übertreffend – des Individuums auf die Bestimmung der
menschlichen Natur hat. Legen sie nicht die analytische Unterscheidung zwischen
der biologischen Evolution und der Entwicklung unserer Werkzeuge nahe? Es geht
nicht darum, dem alten Leib-Seele-Dualismus das Wort zu reden. Doch alle empiri-
schen Belege sprechen dafür, dass der genetische Bauplan die »künstlich« geschaffe-
ne Technikkultur keineswegs konsumiert hat: Jedenfalls ist der Beweis, dass sich un-
ser Genom restlos von der von Menschen gestalteten Sozial- und Technikgeschichte
lösen konnte, bisher nicht geführt worden.67 Dass es aber Korrelationen zwischen

62 AaO.,S. 106.
63 AaO., S. 112.
64 Vgl. Eckart Voland, »Lernfähig, aber nicht belehrbar« in: FAZ vom 31. 01. 2007, S. 32.
65 Ebd.
66 Ebd.
67 Vgl. Charles Lumsden, »Das posthumane Zeitalter: Das Spiel der Werkzeuge und geno-

mische Vergessen einer utopischen Spezies« in: Rudolf Maresch / Florian Rötzer, Renais-
sance der Utopie. Zukunftsfiguren des 21. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 2004, S. 134f.

02_Saage  Seite 138  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


ZfP 54. Jg. 2/2007

Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen 139

beiden Sphären gibt, scheint außer Frage zu stehen. Die Spannungen und Beeinflus-
sungen zwischen beiden Bereichen in empirischer Absicht zu erforschen, scheint
mir eine lohnendere Aufgabe zu sein, als einen sozialbiologischen Monismus zu
konstruieren. 

Wir können noch einen Schritt weiter gehen. Das Gegenteil des biologistischen
Monismus der evolutionären Moral scheint nämlich zutreffend zu sein: Erst musste
die Entwicklung der sozio-kulturellen Natur so weit vorangeschritten sein, dass der
forschende Mensch intellektuell in der Lage war, die Mechanismen seiner eigenen
biologischen Evolution zu durchschauen. Insofern spricht alles für die naturrechtli-
che These, dass die Optimierung des Menschen im Gleichklang mit seiner biologi-
schen und seiner kulturellen bzw. sozialen Natur erfolgen müsse. Aber auch die
Entstehung eines naturrechtlich fundierten Wertekanons in seiner egalitären Spielart
setzt ein hohes Maß an sozio-kultureller Differenzierung voraus: So ist der Univer-
salismus der individuellen Grund- und Menschenrechte seit Mitte des 17. Jahrhun-
derts die relative späte Frucht kultureller und zivilisatorischer Lernprozesse. Ob-
wohl die evolutionäre Moral einen solchen Universalismus ablehnt, muss ein dem
Darwinschen Ansatz zutiefst verpflichteter Bio-Ethiker zugeben: »Nirgends auf
der Welt will ein Mensch misshandelt, gequält und getötet werden. Geschieht dies
dennoch, so ist es moralisch falsch, völlig unabhängig von der kulturellen Zugehö-
rigkeit des Betroffenen. (Das wäre übrigens das einzige halbwegs verlässliche objek-
tive Kriterium für Normen und Werte) «.68 

Die Stärke des naturrechtlichen Ansatzes, so kann zusammenfassend festgestellt
werden, besteht darin, dass er sowohl den evolutionären als auch den sozio-kultu-
rellen Monismus vermeidet. Erst die Konkordanz beider ermöglicht den Status des
Menschen als eines selbstverantwortlichen Subjekts, das in der Lage ist – jenseits ge-
netischer Determination und Instinktgebundenheit – kategorische Imperative zu
formulieren und sich ihnen gemäß zu verhalten. Umgekehrt ist der naturrechtliche
mit dem evolutionären Ansatz durchaus vereinbar, sofern der letztere auf die biolo-
gische Natur des Menschen begrenzt bleibt. Wenn sich der evolutionäre Standpunkt
der Ingenieure des konvergenztechnologisch visionierten Neuen Mensch aus dieser
Spannung zu befreien sucht, ist deren Konstrukt nichts weiter als das Signum eines
Irrweges.

Zusammenfassung

Der Zusammenbruch der Herrschaftssysteme des sowjetischen Typs in Europa
provozierte die Formel vom »Ende des utopischen Zeitalters«, die Anfang der
1990er Jahre die öffentliche Meinung beherrschte. Seit Beginn des 21. Jahrhunderts
steht die Öffentlichkeit mit dem Aufstieg der Nano-, Bio-, Informations- und Neu-
rowissenschaften bzw. Hirnforschung und den aus ihnen folgenden Technologien
vor einer neuen Herausforderung. Es geht jetzt nicht mehr um die Systemkonkur-
renz zwischen angeblich »utopischen« kommunistischen Planwirtschaften und dem

68 Wuketis, Bioethik, aaO. (FN 52), S. 122.

02_Saage  Seite 139  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123


Richard Saage · Grundlagen des Neuen Menschen140

Verfassungstyp westliche Demokratie mit neoliberalem Globalisierungsanspruch.
Zur Diskussion gestellt ist vielmehr die Vision eines Neuen Menschen, der aus dem
Zusammenspiel der neuen Leitwissenschaften resultieren soll. Der Beitrag will nicht
nur die Wurzeln des Terminus Neuer Mensch in der Utopietradition freilegen. Dar-
über hinaus soll die Differenz zu seiner neuesten Bedeutungsvariante ebenso erör-
tert werden wie die anthropologischen und ethischen Probleme, die aus der Vision
eines technisch aufgerüsteten Neuen  Menschen folgen.

Summary

The collapse of the Soviet-style regimes in Europe led some to claim the end of
the utopian age, a topic that dominated public opinion at the beginning of the 1990s.
Since the beginning of the twenty-first century, the public has been confronted by a
new challenge, one that is associated with the rise of the nano-, bio-, computer, and
neurosciences and of brain research and the technologies that these have brought
about. At issue is no longer the competition between two systems, namely between
the allegedly utopian communist planned economies and the constitutional type of
society embodied by Western democracies with their neoliberal claim to global ap-
plicability. At issue is the vision of a new man that is supposed to result from the in-
teraction of these new primary sciences. The aim of this article is not just to reveal
the roots of the term new man in the utopian tradition. It also discusses the diffe-
rences in the most recent variant of meaning as well as the anthropological and ethi-
cal problems which follow from the vision of a technically enhanced new man.

Richard Saage, Scientific-Technical and Normative Foundations of the New Man

02_Saage  Seite 140  Mittwoch, 27. Juni 2007  8:19 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-123

