EROS UND THANATOS

moglich aus der Unterschicht in die Oberschicht des modernen Weltsys-
tems zu gelangen. Hannah Arendt hat die fiir den Nationalstaat typische
Fremdenfeindlichkeit als unter heutigen Verkehrs- und Bevolkerungsbe-
dingungen provinziell bezeichnet. Vor allem aber: »Der Souveranitats-
begriff des Nationalstaates, der ohnehin aus dem Absolutismus stammt,
ist unter heutigen Machtverhiltnissen ein gefihrlicher GrofSenwahn«
(Arendt 2016, S. 55). Hannah Arendt hat die Zurichtung der Fliichtlin-
ge durch Nationalstaaten zu »lebenden Leichnamen« beklagt (Meyer in
Arendt 2016, S. 53). »Erschlagt die Armen« heifst ein Roman von Shu-
mona Sinha zum »Zwangssystem« der Fliichtlingspolitik (Meyer 2016,
S. 57). In einer Radio-Diskussion hat Hannah Arendt 1963 in Koln iiber
den Nationalstaat und die Fliichtlings-Problematik gesagt:

»Die Lebensunfihigkeit dieser Staatsform — und die Form scheitert an
Fragen des Lebens, denn das sind alle wirtschaftlichen Fragen, wenn Sie
sie recht betrachten — in der modernen Welt ist langst erwiesen, und je
linger man an ihr festhilt, umso boser und riicksichtsloser werden sich
die Pervertierungen nicht nur des Nationalstaates, sondern auch des Na-
tionalismus durchsetzen« (Arendt 2016, S. 55).

Eben daraus lasst sich die Notwendigkeit egalitar und tberstaatlich ori-
entierter wirtschaftlicher und politischer Strukturen in Europa (Negt
2015) und der Welt ableiten.

16. Vernichter und Vernichtete

»Deine Biicher

Sind Biicher eben

Diinne Tiicher

Noch nicht, noch nicht Leben« (Elias 1988, S.67).

schreibt der Soziologe Norbert Elias in einem seiner Gedichte.

Das Verhiltnis der Biicher zum Leben lisst sich mit Florence Green,
frith verwitwete Buchhandlerin mittleren Alters und Hauptfigur in Pene-
lope Fitzgeralds Roman » The Bookshop«, auch so beschreiben:

»A good book is the precious life-blood of a masterspirit, embalmed
and treasured up on purpose to a life beyond life (...)« (Fitzgerald 2018,
S. 108).

Florence erfullt sich mit der Eroffnung ihrer Buchhandlung einen Le-
benstraum. Zugleich kniipft sie damit an die geliebte frithere Mitarbeit
in einer Londoner Buchhandlung sowie an die guten Erinnerungen an
ihre Ehe und ihren Ehemann an. Beide hatten sich abends gerne gegen-
seitig vorgelesen.

106

am 22.01.2026, 16:58:57. @]



https://doi.org/10.5771/9783748906575-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERNICHTER UND VERNICHTETE

Ahnlich wie ein Denkprozess ist sein Resultat in Form eines guten Bu-
ches zugleich noch nicht Leben, kunftiges Leben, und Nachleben als ge-
steigertes Leben, als Quintessenz des Lebendigseins.

In jeder sehr ungleichen Machtbeziehung, in jeder Etablierten-AufSen-
seiter-Figuration, schlummert das Potenzial einer Vernichter-Vernichte-
te-Figuration, ein Leitthema von Penelope Fitzgerald.

In Fitzgeralds Mikrokosmos Hardborough, einer provinziellen engli-
schen Kustenstadt um 1960, spiegelt sich der Makrokosmos der Welt,
wie sie ihn sieht. Soziale Ungleichheit, Klassenverhaltnisse, die sehr un-
gleiche Verteilung von sozialem, 6konomischem und kulturellem Kapital
durchzieht das ganze Buch. Dahinter jedoch sieht sie die Aufteilung der
Welt in Vernichter und Vernichtete als die wirklich wichtige Unterschei-
dung im Leben mit der Vorherrschaft der Vernichter in jedem gegebenen
Augenblick™. Auf den ersten Blick dhnelt diese Weltsicht jener der Sozi-
aldarwinisten, der Autoritiren Charaktere aller Art, der zumindest po-
tenziellen Vernichter. Aber Penelope Fitzgerald schreibt im Gegenteil aus
einer liberalen, aufgeklarten, lebens- und menschenfreundlichen, auch
tierfreundlichen Perspektive. Wie macht sich dieser Unterschied bemerk-
bar? Thre Beobachtungen sind einfithlsam, genau und frei von Klischees
und Falschheiten. Nichts davon stiinde der Gegenseite zur Verfligung.
Nichts davon steht der zweiten Hauptfigur zur Verfiigung, der machti-
gen, reichen und herrschsiichtigen Violet Gamart. Das frische, eigenstin-
dige Leben, welches Buchhandlung und Leihbiicherei in die verschlos-
sene Kleinstadt bringen, ist ihr ein Dorn im Auge. Mehr noch: Die von
ihr als Gegenspielerin wahrgenommene Florence Green, die schon in ih-
rem Namen das Blithen und Griinen tragt, erscheint ihr in ihrer Tapfer-
keit, Freiheitlichkeit und Menschlichkeit als unertraglich. Machtstreben
gegen Freundlichkeit — so differenziert und fein im Detail gezeichnet, so
klar tritt zugleich diese Grundkontur hervor. Violet Gamart, die Vernich-
terin, veranlasst leise und ganz aus dem Hintergrund die Entfernung der
Schiilerin Christine, die eine kaum entbehrliche Hilfe in der Buchhand-
lung geworden war. Sie leitet die Griindung einer konkurrierenden Buch-
handlung und Leihbiicherei in die Wege. Thr Neffe, ein brillianter und
dummer Nachwuchspolitiker und Abgeordneter im nationalen Parla-
ment in London, bringt unauffillig ein maf$geschneidertes Gesetz durch,
das schlieSlich die entschadigungslose Enteignung des »Old House« er-
laubt, in dem Florence Green wohnt und ihre Buchhandlung betreibt.
Die Bank erzwingt zur Abzahlung des Geschiftskredites den Verkauf al-
ler Bucher und des Privatwagens. Der eigene Anwalt handelt im Interesse
der Gegenseite. Sie muss den Ort mittellos verlassen, in eine ungewisse

14 Die Verfilmung von Isabel Coixet versucht, die Balance zwischen Vernich-
tung und Hoffnung etwas mehr als im Roman zugunsten der Hoffnung zu
verschieben.

107

am 22.01.2026, 16:58:57. @]



https://doi.org/10.5771/9783748906575-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Zukunft, immerhin mit ihrer Witwenrente ausgestattet, und fuhlt sich
beschamt, wie so oft jene beschiamt sind, die moralisch gehandelt haben,
wihrend ihre Vernichter frei von Gewissensbissen bleiben, oft mangels
Gewissen: un-verschimt. Aber da ist noch etwas anderes. Etwas, das sich
mit einem biblischen Wort beschreiben lasst: Was hiilfe es Dir, wenn Du
die ganze Welt gewonnest, aber Schaden an Deiner Seele nihmest. Denn
tatsachlich wirkt die Vernichterin so belanglos und nichtig, ihre Gedan-
ken so banal, als sei sie selbst langst vernichtet. Bei manchen ist es schon
eine Unverschamtheit, wenn sie »ich« sagen, so Adorno. Vielleicht speist
sich die kaum begreifliche Intensitit ihres Hasses auf jene, die wirklich
lebendig wirken, aus ihrem verdringten, hier ins Bosartige umgeschla-
genen Abgestorbensein. Psychoanalytisch gesprochen:

»Aller Schmerz kommt vom Leben (...) Die Geburt konfrontiert uns mit
der Erfahrung von Bediirfnissen. Diese Erfahrung kann zu zwei Reak-
tionen fuhren (...) in unterschiedlichen Anteilen. Die eine ist die Suche
nach Befriedigung der Bediirfnisse, sie steht im Dienste des Lebens und
fithrt zum Streben nach dem Objekt, zur Liebe und schliefflich zur Sor-
ge um das Objekt. Die andere ist der Drang, das Bediirfnis zu vernich-
ten, indem sowohl das wahrnehmende, erlebende Selbst wie auch alles,
was wahrgenommen wird, vernichtet werden soll« (Segal in Kennel/
Reerink 2013, S. 68).

Die dritte Hauptfigur des Romans, der alteingesessene und vereinsamte
Bewohner des iltesten Herrenhauses am Ort, Edmund Brundish, wirkt
auf eine ganz andere, nicht bosartige und etwas melancholische Wei-
se wie abgestorben. Und an dieser Figur entwickelt sich eine fiir unser
Thema besonders aufschlussreiche Dynamik: Die Begegnung mit Flo-
rence Green, der unkonventionellen Buchhindlerin, wirkt unglaublich
belebend auf den alten Herrn. Er interveniert zugunsten seiner neu ent-
deckten Seelenverwandten, die er schliefSlich sogar als seine Freundin be-
zeichnet (Fitzgerald 2018, S. 144), er, der kaum je mit jemandem auch
nur noch spricht. Die Vernichterin weist ihn aalglatt ab, auf so emporen-
de Weise, wie er von ihr vermutet hatte, was er ihr auch so deutlich und
viel deutlicher noch sagt, als er, gesundheitlich angeschlagen, unbewusst
einige Gedanken laut ausspricht: » The bitch cannot deny me a glass of
brandy« (ebd., S. 142), oder: »Either this woman is stupid or else she is
malevolent« (ebd., S. 146). Auf dem Riickweg von seiner Mission, bei
schlimmem, gesundheitsschidlichem Wetter, bricht er tot zusammen: aus
Vernichterperspektive, auch aus soziologischer Sicht, erfolglos — psycho-
logisch betrachtet hat er, in den Wochen zuvor und bei diesem Einsatz,
noch einmal ins volle und reiche Leben zuriickgefunden. Metaphorisch
gesprochen: Zu viel frisches Blut ist zu schnell durch die briichig ge-
wordenen Adern geschossen. Im Vergleich zur Vernichterin Violet Ga-
mart, die wie eine Untote wirkt, bosartig narzisstisch, vampiristisch,

108

am 22.01.2026, 16:58:57. @]



https://doi.org/10.5771/9783748906575-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DU SOLLST DEM TOD KEINE HERRSCHAFT EINRAUMEN «

blutsaugend, wie alle Vernichter, ldsst sich mit Marc Aurel, dem romi-
schen Kaiser und Philosophen sagen: »Nicht den Tod sollte man furch-
ten, sondern dass man nie beginnen wird, zu leben. «

Und nach dem Tod? Die selbst- und fremdabtoétenden Vernichter, die
in der Luge »leben«, versuchen immer auch das Nachleben ihrer Opfer
zu vernichten oder, falls das nicht gelingt, zumindest zu verfilschen. So
auch die Figur Violet Gamart. Nach dem Tod von Edward Brundish er-
zahlt sie, er hitte sie besucht, um seine Unterstiitzung fur ihre Projek-
te mit dem Alten Haus zu bekunden, fiir die sie die Buchhindlerin auch
vertrieben hatte.

Das Urteil letzter Instanz, am Beispiel der hochsten Konzentration
des Bosen in den Nazi-Vernichtungslagern, lautet: Nicht nur die Ver-
nichteten sind Schatten geworden, sondern auch die Vernichter, spates-
tens durch ihre Untaten (Brinkgreve 2018, S. 34). Letztere waren viel-
leicht nie etwas anderes.

Camus macht uns schliefSlich, zusitzlich zu den Vernichtern und Ver-
nichteten, auf die geschichtlich so haufige dritte, gemischte Figur der ver-
folgenden Verfolgten (» persécutés-persécuteurs), der vernichtenden Ver-
nichteten, aufmerksam (Camus 1994, S. 210).

17. »Du sollst dem Tod keine Herrschaft
einriumen iiber Deine Gedanken«

Wirft man noch einen letzten Blick auf das Durchschimmern des To-
destriebes in manchen wissenschaftlichen, politischen und terroristi-
schen Gedankensystemen, so drangt sich vor allem eine Unterscheidung
zwischen diesen bosartigen Formen und einer, wenn man es paradox
formulieren mochte, lebensbejahenden oder zumindest lebenstauglichen
Form des Umgangs mit dem Tod auf, wie wir sie exemplarisch bei Nor-
bert Elias und Thomas Mann finden.

Wenn man den guten Tod, der so ganz gut freilich wohl nie sein kann,
bei allem Entgegenwirken gegen Schmerzen und Leiden, bei aller ars
moriendi nicht, in den Worten von Norbert Elias gleichwohl so ima-
ginieren und vielleicht erleben kann: »Man fillt ins Traumen und die
Welt verschwindet« (Elias 1982, S. 99), so ist das der Lauf der Dinge,
dem man sich im Einverstindnis figen mag. » Du sollst dem Tod, um
der Giite und der Liebe willen, keine Herrschaft einrdumen iiber Dei-
ne Gedanken« schrieb Thomas Mann im Zauberberg. Dieser Schliis-
selsatz verdrangt den Tod keineswegs, unterwirft sich ihm jedoch auch
nicht. Mann schildert aufSerdem den Schneetraum seiner Romanfigur
Hans Castorp. Selten ist das Ringen zwischen Todestrieb und Lebens-
trieb bewegender beschrieben worden. SchliefSlich verschafft sich die

109

am 22.01.2026, 16:58:57. @]



https://doi.org/10.5771/9783748906575-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

