
https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Miteinander leben

               

Sozialtheorie

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Miteinander leben
Ethische Perspektiven eines komplexen Verhältnisses.

Vadian Lectures Band 2

               

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wir danken der Karl Zünd Stiftung für die großzügige finanzielle Unterstützung. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3361-0
PDF-ISBN 978-3-8394-3361-4
https://doi.org/10.14361/9783839433614
Buchreihen-ISSN: 2703-1691
Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Einleitung 

Mathias Lindenau & Marcel Meier Kressig  | 7 

 

 

Urbane Toleranz als Koexistenzphilosophie 

Heinz Kleger  | 19 

 

 

Das Projekt Weltethos – Dialog statt Zusammenprall 

der Kulturen 

Alois Riklin  | 51 

 

 

Vertrauen gegen seine Liebhaber verteidigt 

Martin Hartmann  | 77 

 

 

Lebenslügen 

Ludwig Hasler  | 95 

 

 

Autoren  | 111 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Einleitung 

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

 

 

Die Ereignisse der jüngsten Zeit haben in aller Deutlichkeit vor Augen 

geführt, dass die Fragen des Zusammenlebens von Menschen unverän-

dert aktuell sind: Terroranschläge, Kriege und kriegerische Auseinan-

dersetzungen, massive Umweltprobleme, ein nicht versiegender Strom 

von Flüchtlingen, das Erstarken radikaler Gruppen und populistischer 

Meinungen, die Angst vor dem Verlust des eigenen Wohlstands; aber 

auch ungeahnte Solidarität, Anteilnahme und Hilfsbereitschaft gegen-

über fremden Menschen oder auch das Eintreten gegen dumpfe und 

vereinfachende Plattitüden, die der Komplexität und den Problemen 

des Miteinander nicht im Ansatz gerecht werden. 

Man sieht schnell: Das Zusammenleben unterschiedlicher Kultu-

ren, Religionen, Gruppierungen und Einzelner stellt eine immerwäh-

rende Herausforderung für jede Gesellschaft dar, die nicht ohne Weite-

res einer eindeutigen, geschweige denn einer endgültigen Antwort zu-

zuführen ist. Denn: lässt sich überhaupt ein Konsens oder wenigstens 

ein tragfähiger Kompromiss darüber erzielen, wie man miteinander le-

ben will, müsste, sollte oder – zumindest als gedankliches Konstrukt – 

könnte? Ist so etwas wie die zweifelsfrei beste Form des Miteinander-

leben im Sinne einer idealen Ordnung, die dem Neben-, Gegen- und 

Füreinander genügen kann, überhaupt möglich? 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Seit den ersten Vergemeinschaftungsformen von Menschen darf 

davon ausgegangen werden, dass sich die Fragen des Zusammenlebens 

aufgrund ihrer zunehmenden Komplexität immer weiter von einer rigi-

den Sippenregelung hin zu einer begründungspflichtigen Materie ent-

wickelt haben (vgl. Parzinger 2014). Davon zeugen nicht allein die 

kulturellen Bräuche, Sitten, Rituale und Religionen, sondern die eben-

so zunehmend ins Zentrum rückenden Fragen der ethischen Legitima-

tion des Umgangs miteinander. Grundsätzlich geht es hierbei um die 

»gesellschaftliche Wechselwirkung« (Dilthey 1961: 60), die in irgend-

einer Art und Weise geregelt, dabei jedoch verschiedenen Ansprüchen 

genügen muss: Die Regelungen dürfen nicht der Willkür unterliegen, 

müssen einen verbindlichen Charakter besitzen und schließlich ein-

klagbar sein, womit aus diesem Rechtsanspruch auf der Gegenseite 

Pflichten resultieren. 

Gleichzeitig wissen wir, dass die bloße Existenz von Gesetzen und 

Regeln nicht garantiert, dass Menschen diesen Ansprüchen im Mitei-

nander tatsächlich genügen. Ihre soziale Geltung muss in Auseinander-

setzungen herbeigeführt werden, die auch Fragen der inhaltlichen Be-

gründbarkeit berührt. Solche mitlaufenden Begründungsdiskurse erhö-

hen die Gültigkeit und damit die Legitimität der (normativen) Rege-

lungen, indem möglichst viele Betroffene ihnen zustimmen könnten. 

Denn das Grundproblem des Miteinanderleben der Menschen scheint 

in der Frage zu liegen, »wie man mit der Spannung zwischen Koopera-

tion und Konkurrenz umgeht« (Margalit 2011: 49); zumal das Streben 

der Menschen nach Verbesserung der eigenen Lebensbedingungen – 

wenn es sein muss auch auf Kosten anderer – als ausschlaggebend be-

trachtet werden kann. Dabei muss es sich nicht gleich um den »Krieg, 

den jeder Einzelne gegen jeden führt« (Hobbes 1969: 99) handeln, der 

bekanntlich nur durch einen starken, durchsetzungsfähigen Souverän 

beendet werden kann. Jedoch sind auch »empathische Egoisten« (Przy-

rembel 2014), die neben ihren eigenen auch die Interessen anderer be-

rücksichtigen, von der Frage nach ihrer Kooperationsbereitschaft und 

Konfliktfähigkeit nicht ausgenommen. Denn in pluralistischen Gesell-

schaften sind weder ein Sinnstiftungs- noch ein Wahrheitsmonopol zu 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 

legitimieren, was eben auch bedeutet, dass Werte und (Lebens)-

Auffassungen miteinander in Konflikt geraten können. 

Nicht zuletzt John Rawls (1998: 13) hat diesen Punkt betont und 

auf die »Tatsache einer Vielheit vernünftiger und gleichwohl nicht 

miteinander zu vereinbarender umfassender Lehren – das Faktum eines 

vernünftigen Pluralismus« hingewiesen; sei dies nun aufgrund ver-

schiedener partikularer Interessen, divergierender religiöser oder welt-

anschaulicher Auffassungen, konkurrierender politischer Positionen 

oder den unterschiedlichen Vorstellungen von einem guten und gerech-

ten Leben in einer Gesellschaft der Fall. Zu beantworten bleibt aller-

dings, wie mit den aus der »schrillen Polyfonie der Meinungen« (Ha-

bermas 2012: 63f.) resultierenden Konflikten ein möglichst gewaltfrei-

er Umgang gefunden werden kann, um den individuellen und sozialen 

Fragen des Zusammenlebens eine verbindliche und breit abgestützte 

Grundlage zu geben. 

So verwundert es nicht, dass im Laufe der geschichtlichen Ent-

wicklung eine große Spannbreite an politischen Ordnungsvorstellun-

gen ersonnen wurde, in denen die Pflicht zur Einhaltung von Regeln 

begründet oder mit deren Hilfe generell Spannungen im Zusammenle-

ben der Menschen verringert werden sollten (zur Vielfalt der politi-

schen Ideengeschichte vgl. u.a. Fetscher/Münkler 1985ff.). Insbesonde-

re demokratische Gesellschaften stehen dabei vor der Herausforderung, 

trotz aller Interessendivergenz – und zum Teil unversöhnlicher Positi-

onen – ein Miteinander zu bewerkstelligen, das dem gesellschaftlichen 

Pluralismus ebenso genügt wie der staatsbürgerlichen Egalität. Und 

zwar ohne zwingend eine harmonische, konfliktfreie Gesellschaft zu 

errichten, die alle Differenzen und Dissense einebnet. 

Aus dieser Konstitutionsbedingung demokratischer Gesellschaften 

wird offensichtlich, dass über die Fragen des Zusammenlebens nicht 

Experten und politische Mandatsträger allein entscheiden können. Ge-

rade weil allgemeinverbindliche Mehrheitsentscheide legitimiert und 

durchgesetzt werden müssen, bedarf es vor der politischen Entschei-

dung zunächst der öffentlichen Diskussion, wenn diese Entscheide ak-

zeptiert werden sollen. Die Bürgerinnen und Bürger sind also mitver-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

antwortlich für die Entwicklung der demokratischen Gesellschaft und 

nicht nur die Inhaber politischer Ämter. Folglich geht der Anspruch an 

die Bürger über die gegenseitige Friedenssicherung im Zusammenle-

ben hinaus und verlangt von ihnen ein moralisches Verhalten, damit 

die jeweilige Gesellschaft als ›moralisch‹ gut qualifiziert werden kann. 

So besehen ist Kant zu widersprechen, wenn er sich zwar einen »mora-

lischen Politiker« (1998a: 233) vorstellen kann, aber diesen morali-

schen Anspruch als nicht notwendig für einen guten Bürger erachtet, 

da es »nur auf eine gute Organisation des Staates ankommt […] und so 

der Mensch, wenn gleich nicht ein moralisch-guter Mensch, dennoch 

ein guter Bürger zu sein gezwungen wird.« (1998a: 233f.) Das wäre 

den aufgeworfenen Herausforderungen demokratischer Gesellschaften 

nicht angemessen. 

Wie bereits angedeutet tangieren die Fragestellungen des Mitei-

nanderlebens nicht nur den Bereich politischer Ordnungsvorstellungen, 

sie bilden ebenso einen Fixpunkt ethischer Überlegungen. Auch hier 

wird die Frage virulent, wie es gelingt, sich »trotz starker Unterschiede 

zwischen den Auffassungen des guten und wertvollen Lebens als poli-

tische und moralisch gleichberechtigte und autonome Personen anzu-

erkennen.« (Forst 2010: 2756) Im Fokus stehen hier also nicht indivi-

dualethische Probleme, die sich an der persönlichen Lebensführung 

orientieren und letztlich die Fragen nach dem gelungenen Leben erör-

tern. Sondern sozialethische Problemstellungen, die das zwischen-

menschliche Zusammenleben betreffen und deshalb am Ideal der Ge-

rechtigkeit versuchen festzulegen, was in einer bestimmten Gemein-

schaft als ›gut‹ oder ›richtig‹ Geltung besitzen soll. (vgl. Fenner 2008: 

8f.) 

Aber was ist das ›Gute‹ oder das ›Richtige‹ für ein Gemeinwesen? 

Um welche Güter und Werte soll es denn gehen, wenn wir über das 

Miteinander Verständigung suchen? Nun kann man davon ausgehen, 

dass die sogenannten basic needs, also diejenigen Grundgüter, die für 

das Überleben eines Menschen unverzichtbar sind, im ersten Moment 

keine unendlichen Diskussionen nach sich ziehen oder in Abrede ge-

stellt werden. Komplizierter wird es allerdings, wenn wir konkreter zu 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

bestimmen versuchen, welche Werte und Güter für das Leben eines 

Menschen unverzichtbar sind und welche normativen Verpflichtungen 

daraus für uns folgen: Sind wir als Menschen – insbesondere auch im 

globalen Maßstab – zu allem Möglichen verpflichtet und dafür verant-

wortlich? Konkret: Müssen wir tatsächlich, wie der australische Philo-

soph Peter Singer (1998: 283) fordert, unsere Zeit und unser Geld für 

das Leben wildfremder Menschen einsetzen oder uns anderenfalls dem 

Vorwurf aussetzen, es könnte »fast scheinen, dass wir alle Mörder 

sind«? Oder ist all denjenigen zuzustimmen, die eine bevorzugte Be-

handlung der Personen, die uns wichtig sind und/oder nahestehen, er-

lauben (vgl. Williams 1981: 18f.)? 

Ein weiterer Punkt betrifft die Forderung der Gerechtigkeit, die 

Bedürfnisse und Interessen der/des anderen als ebenbürtig zu achten, 

wie die eigenen. Dieses Problem ist für ein Gemeinwesen nicht uner-

heblich, da seine Mitglieder dazu neigen, immer dann auf die Beach-

tung moralischer Grundsätze zu verzichten oder Ausnahmesituationen 

für sich zu reklamieren, wenn diese unangenehme Folgen nach sich 

ziehen: 

 

»Das Empfinden in der Öffentlichkeit läßt sich grob in folgender Weise zu-

sammenfassen: Bei Gewinnen kann man es sich leisten Kantianer zu sein. Bei 

Verlusten sollte man sich lieber als Utilitaristen verstehen und nur den eigenen 

Nutzen ins Auge fassen.« (Margalit 2011: 148) 

 

Solche Formen selektiver moralischer Verbindlichkeit können so weit 

reichen, in »Form der ›Moralkeule‹ […] bestimmten Gruppen die mo-

ralische Integrität oder gleich jede Moralfähigkeit abzusprechen.« (Ce-

likates/Neuhäuser 2011: 153) Folglich können Spannungen darüber 

auftreten, wie das gemeinsame Wohl als soziales Grundprinzip gegen-

über maximaler individueller Selbstverwirklichung behauptet werden 

kann. Vor diesem Hintergrund lässt sich die ethische Fragestellung 

folgendermaßen verdichten: Wozu sind wir im Umgang miteinander 

verpflichtet und worauf können wir berechtigterweise wechselseitige 

Ansprüche erheben? Damit rücken die Autonomie und Würde wie 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

auch das Wohl um den/die anderen als zentrale ethische Prinzipen in 

den Blick. 

Seit der Ausformulierung des kategorischen Imperativs durch Kant 

(1998b: 61), »die Menschheit, sowohl in […] [der eigenen, M.L.] Per-

son, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, 

niemals bloß als Mittel« zu benutzen, besteht der unbedingte Respekt 

vor der Autonomie der Person als unhinterfragtes Allgemeingut. 

Richard Hare (1982: 177) hat diesen Punkt aufgenommen und die 

gleichwertige Achtung der Ideale und Interessen aller betont, solange 

diese nicht andere in ihrer Autonomie beeinträchtigen. Hieraus er-

wächst der Respekt vor dem/den anderen in Form gegenseitiger Aner-

kennung, die sich in den drei grundlegenden Formen materialisiert: der 

emotionalen Zuwendung (Liebe), der rechtlichen Anerkennung (Rech-

te) sowie der sozialen Wertschätzung (Solidarität) (vgl. Honneth 1994: 

196). 

Mit der Achtung der Autonomie des/der anderen ist jedoch nur eine 

Seite der Medaille benannt. Ebenso ist gefordert, sich die Achtung vor 

dem Wohlergehen des/der anderen zu eigen zu machen. Das kann in 

zwei Richtungen erfolgen, die von Heidegger (1960: 122) als »ein-

springend-beherrschende« und »vorausspringend-befreiende« Fürsorge 

klassifiziert wurden: Die einspringende Fürsorge »übernimmt das, was 

zu besorgen ist, für den Anderen« (ebd.). So notwendig sie mitunter 

auch ist, kann diese Art der Fürsorge dazu führen, den anderen in sei-

ner eigenständigen Lebensführung einzuschränken und ihn so »zum 

Abhängigen und Beherrschten« machen (ebd.). Die vorausspringende 

Fürsorge hingegen nimmt dem anderen die ›Sorge‹ nicht ab, sondern 

»verhilft dem Anderen dazu« (ebd.), seine Angelegenheiten selbst 

wahrzunehmen. Die »Existenz des Anderen« (ebd.) wird als eigenstän-

dig anerkannt, kann die betreffende Person allerdings auch in bestimm-

ten Situationen überfordern. 

Vorrangig werden diese Formen der Sorge um das Wohlergehen 

der/des anderen in den unterschiedlichsten Relationen des Miteinander-

lebens bis hin zur gesellschaftlichen Ebene anzutreffen sein. Sie führen 

jedoch auch auf die politische Ebene zurück und verdeutlichen die 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

Verwobenheit ethischer sowie politischer Fragestellungen, die in die 

Debatten um das Gemeinwohl münden. Hier tut sich ein unübersichtli-

ches und nahezu unüberschaubares Feld auf. Aus dieser Gemengelage 

ragt allerdings immer wieder die Toleranz hervor, die »zu einem unab-

dingbaren politisch-sozialen Handlungsprinzip [avanciert, M.L.], das 

soziale Diskriminierung als verfassungswidrige Verhaltensweise ver-

wirft, politische Gleichberechtigung gebietet und nicht zuletzt dazu 

verpflichtet, demokratisch vereinbarte Verfahrens- und Entscheidungs-

regeln einzuhalten.« (Schreiner 1990: 446) 

An diesem Punkt knüpft Heinz Kleger mit seinem Beitrag an. Aus-

gehend von der »Grundbedingung der menschlichen Pluralität« 

(Arendt 2016: 57) fragt er nach einer Koexistenzphilosophie, die so-

wohl größtmögliche Freiheit als auch das Zusammenleben in verdich-

teten Räumen ermöglicht. Das Herzstück bildet hierbei die urbane To-

leranz, die sich nicht mit der passiven Duldung des anderen und/oder 

des Fremden begnügt, sondern aktiv die Anerkennung des Gegenübers 

als gleichwertigen Partner einfordert. Das bedeutet eben nicht, auf 

Auseinandersetzungen verzichten zu wollen, wenn unterschiedliche 

Lebensentwürfe und Auffassungen über das ›richtige‹ Leben aufeinan-

derprallen, sondern die daraus resultierenden Konflikte so zu lösen, 

dass mit den Differenzen friedlich und demokratisch umgegangen 

wird. Das ist zwar anstrengend, ist aber der Preis, der für ein respekt-

volles (Zusammen-)Leben entrichtet werden muss. Ihre Grenze findet 

solche Art Toleranz in dem Nicht-Tolerierbaren, das deutlich benannt 

und bekämpft werden muss. 

Was hier für den verdichteten urbanen Raum analysiert wird, über-

führt Alois Riklin auf eine globale Ebene. Er hinterfragt die scheinbare 

Gewissheit vom »Zusammenprall der Kulturen« und entlarvt die zuge-

spitzten Feindbilder über die Muslime als undifferenziert und unreflek-

tiert. Diesem Feindbilddenken wird das ethisch fundierte »Projekt Welt-

ethos« von Hans Küng gegenübergestellt und die Notwendigkeit eines 

Dialogs der Kulturen wie auch der Religionen hervorgehoben. Unter 

Verweis auf das Goethe-Wort, dass Toleranz sich nicht in der Duldung 

erschöpfen darf, sondern »zur Anerkennung führen« (1907: 190) muss, 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

pocht Riklin auf den respektvollen Umgang, sich trotz aller Differen-

zen und aller Verschiedenartigkeit als gleichwertige Partner anzuer-

kennen; und zwar nicht nur im sozialen Nahraum (vgl. den Beitrag von 

Heinz Kleger), sondern ebenso zwischen den Kulturen und Religionen. 

Auch hier kann es nicht darum gehen, die Harmonie als Königsweg zu 

betrachten und Differenzen einzuebnen. Zwingend erforderlich ist je-

doch ein gleichberechtigter Dialog der Kulturen und Religionen, wofür 

absolute Geltungsansprüche neutralisiert werden müssen und der Ver-

zicht auf ein rechthaberisches Wahrheits- und Heilsmonopol unerläss-

lich ist. 

Eine weitere Grundlage für einen derartigen Dialog bildet zudem 

das Vertrauen, der »Zement sozialen Lebens« (Margalit 2011: 49). 

Doch ist damit alles zum Thema Vertrauen gesagt? Martin Hartmann 

befasst sich mit dem vorherrschenden Vertrauensbegriff und hinter-

fragt kritisch, welche Bedingungen vorliegen müssen, um Vertrauen zu 

schaffen und zu erhalten. Er verweist auf den neuralgischen Punkt der 

gegenwärtigen Vertrauenskonjunktur: Überall wird unablässig Ver-

trauen gefordert und erwartet, aber zeitgleich werden die Grundlagen, 

die gegenseitiges Vertrauen ermöglichen, durch eine Erwartungshal-

tung in absolute Sicherheit zerstört. Auch wenn mittels Überwachung, 

Kontrolle und Dokumentation diese Sicherheitsfixierung bedient wer-

den kann, so macht sie doch Vertrauen im Prinzip überflüssig, weil sie 

die Möglichkeit der Enttäuschung von Vertrauen ausschließen möchte. 

Soll hingegen tatsächlich Vertrauen entstehen, so ist dies nur unter 

zwei Bedingungen möglich: Einerseits erfordert es von uns, andere als 

solche anzuerkennen, denen vertraut werden kann. Andererseits müs-

sen die anderen in der Lage sein, diesem Vertrauen entsprechen zu 

können. 

Doch nicht nur das Vertrauen ist von enormer Wichtigkeit, sondern 

ebenso die Lebenslügen, denen allerdings eine eher negative Bedeu-

tung für das menschliche Zusammenleben zugeschrieben wird. Ludwig 

Hasler nimmt sie in den Blick und kann zeigen, dass diese Einschät-

zung so nicht haltbar ist. Vielmehr muss gefragt werden, ob die Le-

benslügen nicht sogar als Schmiermittel für ein gelingendes Miteinan-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

der notwendig sind, da der »Rigorismus der Wahrheit« (Blumenberg 

2015) unerträglich wäre. Mithin kommen der Lebenslüge zwei nicht 

unwesentliche Funktionen zu: Sie kann zu Illusionen verleiten und so 

zumindest kurzfristige Schutz- und Schonräume eröffnen, um das Le-

ben erträglicher zu gestalten. Und sie kann eine eigene Welt kreieren, 

in der das Pendeln zwischen dem Idealzustand und dem, was möglich 

ist, denkbar wird (vgl. Russell 1959: 60). Problematisch bleibt aller-

dings, ihre Produktivität zu bestimmen und den richtigen Zeitpunkt zu 

finden, die Lebenslügen zu beenden. Das hat nicht nur für Individuen 

eine hohe Relevanz, sondern auch für Gesellschaften. Zudem besitzen 

Lebenslügen nicht nur einen ›positiven‹ Effekt für das Miteinander: Sie 

können auch die Entwicklung blockieren und eine Scheinrealität er-

möglichen, die dabei hilft, die tatsächlichen Herausforderungen zu 

verdrängen. 

 

Aus diesem kurzen Abriss dürften die Fülle und die Komplexität der 

Fragen des Miteinanderlebens deutlich geworden sein, die allenfalls 

gestreift werden konnten. Ebenso weisen die hier versammelten Bei-

träge darauf hin, dass es keine Rezepte im Umgang miteinander gibt 

und geben kann. Gleichwohl sind einige Punkte herausgearbeitet wor-

den, die im Umgang miteinander Beachtung verdienen: eine Toleranz, 

die Koexistenz ermöglicht, eine Dialogbereitschaft, die den anderen als 

ebenbürtig anerkennt, den Mut zum Vertrauen sowie die gelassene 

Achtsamkeit im Umgang mit Lebenslügen. 

 

Abschließend bleibt Dank zu sagen: Der Karl Zünd Stiftung, ohne de-

ren großzügige Unterstützung die Realisierung dieses Bandes nicht 

möglich gewesen wäre. Und unserer Mitarbeiterin Claudia Züger für 

ihre wertvolle Unterstützung. 

 

Le Prese/Balgach, im Januar 2016 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

LITERATUR 
 

Arendt, Hannah (2016): Sokrates. Apologie der Pluralität, Berlin. 

Blumenberg, Hans (2015): Rigorismus der Wahrheit. »Moses der 

Ägypter« und weitere Texte zu Freud und Arendt, Berlin. 

Celikates, Robin/Neuhäuser, Christian (2011): »Politische Ethik«, in: 

Ralf Stoecker/Ders./Marie-Luise Raters (Hg.): Handbuch Ange-

wandte Ethik, Stuttgart, S. 153-156. 

Dilthey, Wilhelm (1961): »Über das Studium der Geschichte der Wis-

senschaften vom Menschen, der Gesellschaft und dem Staat«, in: 

Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. V: Die geistige Welt. Einleitung 

in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte: Abhandlungen zur 

Grundlegung der Geisteswissenschaften, 3. unveränderte Aufl., 

Stuttgart, S. 31-73. 

Fenner, Dagmar (2008): Ethik. Wie soll ich handeln?, Tübingen/Basel. 

Fetscher, Iring/Münkler, Herfried (Hg.) (1985ff.): Pipers Handbuch der 

politischen Ideen, 5 Bde., München/Zürich. 

Forst, Rainer (2010): »Toleranz«, in Enzyklopädie Philosophie, Bd. 3, 

hrsg. v. Jörg Sandkühler, Hamburg, S. 2753-2758. 

Goethe, Johann Wolfgang von (1907): »Maximen und Reflexionen. 

Aus dem Nachlass«, hrsg. v. Max Hecker, in: Schriften der Goethe-

Gesellschaft, hrsg. v. Erich Schmidt u. Bernhard Suphan, 21. Bd., 

Weimar, S. 177-290. 

Habermas, Jürgen (2012): »Wie viel Religion verträgt der liberale 

Staat? Über die schrille Polyfonie der Meinungen und ihre Filte-

rung«, in: NZZ, 04.08.2012, Nr. 179, S. 63f. 

Hare, Richard M. (1982): »Toleration and Fanaticism«, in: Ders.: 

Freedom and Reason, Oxford, S. 157-185. 

Heidegger, Martin (1960): Sein und Zeit, 9., unveränderte Aufl., Tü-

bingen. 

Hobbes, Thomas (1969): Leviathan oder Wesen, Form und Gewalt des 

kirchlichen und bürgerlichen Staates, Rowohlts Klassiker der Lite-

ratur und Wissenschaft, Bd. 6, hrsg. v. Ernesto Grassi, Reinbek b. 

Hamburg. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen 

Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M. 

Kant, Immanuel (1998a): »Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer 

Entwurf«, in: Ders.: Werke in sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm 

Weischedel, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilo-

sophie, Politik und Pädagogik, Darmstadt, S. 191-251. 

Kant, Immanuel (1998b): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, 

in: Ders.: Werke in sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, 

Bd. IV: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt, 

S. 7-102. 

Margalit, Avishai (2011): Über Kompromisse – und faule Kompromis-

se. Aus dem Engl. v. Michael Bischoff, Berlin. 

Parzinger, Hermann (2014): Die Kinder des Prometheus. Eine Ge-

schichte der Menschheit vor der Erfindung der Schrift, München. 

Przyrembel, Marisa (2014): Emphatische Egoisten. Eine interdiszipli-

näre Analyse zur Perspektive der zweiten Person, Freiburg 

i.Br./München. 

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, übersetzt v. Winfried 

Hinsch, Frankfurt a.M. 

Russell, Bertrand (1959): »The Study of Mathematics«, in: Ders.: Mys-

ticism and Logic and other Essays, London, S. 58-73. 

Schreiner, Klaus (1990): »Toleranz«, in: Geschichtliche Grundbegriffe. 

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutsch-

land, hrsg. v. Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Bd. 

6, Stuttgart, S. 445-605. 

Singer, Peter (1994): Praktische Ethik, 2., rev. u. erw. Aufl., aus dem 

Engl. Übersetzt v. Oscar Bischoff/Jean-Claude Wolf u. Dietrich 

Klose, Stuttgart. 

Williams, Bernard (1981): »Persons, character and morality«, in: 

Ders.: Moral Luck. Philosophical Papers 1973-1980, Cambridge, S. 

1-19.

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Urbane Toleranz als 

Koexistenzphilosophie 

HEINZ KLEGER 

 

 

 

›Miteinander leben‹ ist ein schöner Titel und ein wichtiges Thema. Das 

Miteinander ist immer auch ein Neben- und Gegeneinander, das frei-

lich verschiedene Grade der Intensität annehmen kann. In diesem 

Spektrum bewegt sich die Toleranz, insbesondere die urbane Toleranz, 

die Heterogenes umfasst und über die ich ein paar Überlegungen an-

stellen möchte. Sie ist für mich der Kern einer Koexistenzphilosophie, 

welche größtmögliche Freiheit und das Zusammenleben in verdichte-

ten Räumen miteinander verbindet. Gegenwärtig erlebt die Verstädte-

rung der Welt noch einmal einen gewaltigen neuen Schub. 

 

 

URBANE ZIVILISATION 
 

Das Zusammenleben in Städten ist seit jeher eine besondere Heraus-

forderung. Es markiert den Beginn der menschlichen Zivilisation, die 

heute als urbane weltweite Zivilisation aufs Neue herausgefordert ist. 

Ihre heißen Antithesen lauten Barbarei, Kriege, Fanatismus, Armut und 

Überlebenskampf. Sie alle äußern sich nicht zufällig auch in massiven 

Stadtzerstörungen, die der Historiker Karl Schlögel »Urbanizid« ge-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | HEINZ KLEGER 

 

 

nannt hat, wie wir das gegenwärtig in Aleppo, Mossul, Ramadi oder 

Palmyra wieder beobachten. Antikes und mittelalterliches Kulturgut 

wird systematisch zerstört; die kulturelle Vielfalt wird ausgelöscht und 

die religiöse Toleranz kollabiert. 

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen ist eine verstörende Tat-

sache. Die Urbanisierung vollzieht sich derzeit in Asien viel schneller 

als seinerzeit in Europa. Der größte Teil dieses Wachstums findet in 

China statt – Highspeed Urbanismus in neuen Dimensionen. Eine wei-

tere Beschleunigung wird erwartet. Es ist klar, dass solche urbanen 

Gebiete, die unserem Verständnis von Region entsprechen, nicht mehr 

nach herkömmlichen Methoden regiert werden können. Chongqing 

zum Beispiel mit 32 Millionen Einwohnern hat die Fläche Österreichs. 

›Metropolitan governance‹ ist dafür das bezeichnende Schlagwort ge-

worden. Aber was bezeichnet es? Das Wort ist ebenso symptomatisch 

wie leer. 

Nachhaltige Stadtentwicklungen sind weltweit von überlebens-

wichtigem Interesse. An ihnen wird sich zeigen, ob für solche Ent-

wicklungen das Konzept der Nachhaltigkeit überhaupt noch genügt. 

Dieses Konzept, zumindest als Zeitgewinn, ist jedenfalls, so viel ist 

klar, sowohl eine Frage nach den Zuständen vor Ort wie andererseits 

auch eine unserer geteilten Verantwortung in der Welt. Nach Kalkutta 

beispielsweise, der ehemaligen Hauptstadt des britischen Kolonialrei-

ches, wo niemand genau weiß, ob die Stadt 14, 15 oder 16 Millionen 

Einwohner zählt, kommen täglich Tausende. Sie alle suchen ein besse-

res Leben, das für sie das Glück als Abenteuer ist. Der Glaube, dieses 

Glück zu finden, oder es zu schaffen, bleibt entscheidend. Auch wenn 

dabei die meisten arm bleiben, bleiben sie jedoch nicht so arm wie auf 

dem Land, von dem sie kommen. 

Dieser Sog der Städte, der an Hobbes »Gleichheit der Hoffnung«1 

erinnert, entwickelt eine buchstäblich überwältigende Dynamik: »Kei-

                                            

1 Hobbes geht in seiner modernen individualistischen Sozialphilosophie der 

Selbsterhaltung und Selbstbehauptung von einem starken Begriff der 

Gleichheit aus. Damit bricht er mit der antiken Tradition der natürlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 21 

 

ne der dramatischen globalen Veränderungen, die wir heute erleben, 

vom Arabischen Frühling bis zum Aufstieg der Frauen, wäre ohne den 

gigantischen Prozess der Urbanisierung denkbar.« (Simon/Suketu 

2012: 38f.; vgl. auch: Simon/Burns 2012; Metha 2006). In den Städten 

verdichten sich die Konflikte: 

 

»Schuld an der Gewalt ist nicht die Urbanisierung, sondern die Armut. Die 

Städte waren stets die Zuflucht der Habenichtse. Und in Amerika haben wir 

noch immer keine Lösung dafür gefunden, dass die einfachen Jobs für immer 

nach China, Südostasien oder Indien abgewandert sind.« (Simon/Suketu 2012: 

38f.) 

 

Bei allen sozialen Exklusionen wachsen indessen aber auch innovative 

Lösungen, die von vielen Menschen für viele getragen werden. Anders 

kann bei diesen Dimensionen das Rettende in der Gefahr ohnehin nicht 

wachsen: 

 

»Die Herausforderung des 21. Jahrhunderts ist, dass wir durch die Verstädte-

rung weltweit immer härter im Wettbewerb zueinander stehen. Zugleich wer-

den wir auch multikultureller und pluralistischer – und nur die Städte und Nati-

onen, die damit umzugehen lernen, werden vorankommen.« (Ebd.) 

 

Die 15 Millionenstadt Karatschi in Pakistan wird als »Vorhölle« be-

schrieben (Ladurner 2002: 7). Trotzdem ist sie für die Massen noch 

immer eine Hoffnung: »60 Prozent des Bruttoinlandsproduktes entste-

hen hier. Wer zuwandert, der hat den Traum von einem besseren Leben 

[…] Es gibt kaum jemanden, der Anspruch auf die Stadt erhebt, der sie 

                                            

Ungleichheiten als Wesensungleichheiten. Bei der Gleichheit der geistigen 

Fähigkeiten sieht er »die Gleichheit unter den Menschen noch größer als 

bei der Körperstärke«. Und: »Aus der Gleichheit der Fähigkeiten entsteht 

eine Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten erreichen zu können« 

(Hobbes 2011, S. 120). Das Leben wird so zu einem ständigen Wettlauf 

nach dem Glück in der Moderne. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | HEINZ KLEGER 

 

 

zur Heimat macht, die man bewahren, formen oder gar neu erschaffen 

könnte.« (ebd.) In dieser vielfach geprüften Stadt gibt es aber auch eine 

Normalität, »die wie ein Wunder wirkt« (ebd.; Herv. H.K.), sagt der 

Beobachter. Er findet sie zum Beispiel im Armenviertel Orangi, wo ei-

ne Million Menschen leben. Es gibt dort 723 Schulen, wovon die Stadt 

ganze 73 betreibt; alle anderen sind privat. Es sind keine Koranschu-

len, sondern weltliche Schulen, an denen das Religiöse seinen Platz 

findet und ethnisch-kulturellen Konflikten Raum gegeben wird. 

Genau diese Konflikte, von denen wir hier und heute so viel reden, 

bilden die antizipierten Gefahren einer entfesselten und unkontrollier-

ten Dynamik der Urbanisierung. Lösungen für die damit verbundenen 

Konflikte lassen sich aber nur vor Ort, in den Gemeinden und Regio-

nen selber finden. Wir müssen den Menschen und ihrer urbanen Tole-

ranz, und was diese gleichzeitig konstruktiv zustande bringt, vertrauen. 

Von außen können wir solche Prozesse allenfalls unterstützen. Eine 

neue urbane Agenda nimmt über Städtepartnerschaften, Städtenetz-

werke und urbane Technologien (zum Beispiel Brandenburger Wind-

energie für Chinas Smog belastete Metropolen) diesen Aspekt mit auf. 

Im Kleinen kann man Moralist sein, im Großen muss man Realist blei-

ben. International wird vor allem die Unkalkulierbarkeit von Staaten 

und Regierungen zu einem Hauptproblem der Koexistenz. 

 

 

DIE STADT ALS PRODUKTIVER ORT 
 

In den städtischen Konflikten erweist es sich, was tragfähiges gemein-

sames Leben in Freiheit bedeuten kann. Dort manifestieren sich die 

gegenwärtigen wie die künftigen Auseinandersetzungen, auf die es an-

kommt (vgl. Harvey 2013). Städte sind in der urbanen Zivilisation 

kosmopolitische Vorreiter der Politik. So war es zum Beispiel Toronto 

und nicht ein Staat, wo zuerst verbindliche Klimaziele verabredet wor-

den sind. Nicht nur Staaten, auch Städte machen Politik. Auf vielen 

Gebieten gibt es effektive Kooperationen, so zum Beispiel in der Euro-

päischen Städtekoalition gegen Rassismus, wo inzwischen mehr als 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 23 

 

100 Städte von A bis Z, von Aberdeen bis Zürich, verbunden sind. 

Diese zivilen Netzwerke bilden und bauen Europa von unten. Sie bil-

den eine Quer- und Gegenstruktur zum politologischen Mehrebenen-

system (Region, Nation, EU). 

Den Gedanken von Aristoteles, dass die Bürgerschaft die Stadt ist, 

möchte ich hier für eine urbane Toleranz als Koexistenzphilosophie ak-

tualisieren. Eine Bürgerschaft, wo auch immer, fällt allerdings nicht 

vom Wertehimmel. Sie ist auch kein hermeneutisches Produkt der 

Textauslegung. Sie bildet sich vielmehr in oft verstörenden Auseinan-

dersetzungen und lebt von Unverständnis, Neugierde und Gespräch 

sowie von Konflikt und Kooperation. Überdies ist sie in der Moderne 

heterogen und stark individualisiert, sodass man von Bürgerschaft 

gleichermaßen als Weg und Ziel sprechen muss. Der Weg, wenn er 

denn gegangen wird, ist ein offener Dialog, der immer wieder zu ver-

bindend-verbindlichen Ergebnissen kommen kann.2 

Dagegen meidet die große zivilisationskritische Philosophie die 

Stadt wie der Teufel das Weihwasser. Nicht nur Spengler und Heideg-

ger sind hier zu nennen, sondern auch Nietzsche. Vor allem Nietzsches 

»Zarathustra« thematisiert die Stadt. Zarathustra tritt vor die Tore der 

Stadt (vgl. Ritter 2003: 341-345) und wird von einem Narren als Sym-

bol der Bewohner der Stadt angesprochen, der ihm rät, die Stadt nicht 

zu betreten, da sie ihn korrumpieren würde; alles Gute in ihm würde 

erlöschen. Zarathustra nimmt den Rat an und geht an ihr vorbei, dabei 

verwünscht er die Stadt. Darüber hinaus stellt er die Frage, warum die 

Menschen den Weg in die Stadt gewählt haben, wenn er doch offen-

sichtlich ihr Untergang ist. Warum sind sie nicht in ihrem Habitat ver-

blieben? 

 

 

                                            

2 Beispiele dafür sind: das »Potsdamer Toleranzedikt 2008«, das »Städtische 

Konzept zur Erinnerungskultur« (Potsdam 2012/2013) oder auch: »Dessau 

– Stadt der Toleranz« (2015). Am 3. Mai 2015 wurde der Toleranzweg in 

Wörlitz eröffnet, der an frühere Orte jüdischen Lebens erinnert. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | HEINZ KLEGER 

 

 

»Wichtig wird dieses Lehrstück, weil es, geschichtlich zurück- wie vorauswei-

send, in sich Elemente der Verfallstheorien zusammenfasst: Heideggers Denker 

auf Holzwegen, Jüngers Waldgänger, Spenglers Landschaft als Ursprung, Kla-

ges‘ Pelasgertum stehen in der gleichen Abkehr der Zivilisation wie die poeti-

schen Wanderer und Landstreicher der Romantik, Tolstois Rückkehr zur Ein-

falt der Bauern, Gaugins Flucht zu den Primitiven der Südsee [...]. Der homo-

nymen Vielfalt der Bewegungen liegt die immer gleiche Begründung im Vor-

übergehen an der großen Stadt [...] zugrunde«. (Ritter 2003: 345) 

 

Gegen diese Verfallsdeutung bringt Joachim Ritter zu Recht einen an-

deren ideengeschichtlichen Strang in Stellung, nämlich die platonische 

beziehungsweise sokratische Philosophie. Hier ist die Stadt keine 

Quelle des Chaos und der Irrationalität, sondern Ursprung der Vernunft 

und der Ordnung. Darüber hinaus ist sie die Heimat des Philosophen. 

In der sokratischen Philosophie ist das Verhältnis von Stadt und Land 

im Gegensatz zum Konservatismus umgekehrt: Der Philosoph fühlt 

sich in der Natur fremd, denn er lernt in der Natur nichts über das Sein 

– im Sein nichts Neues. Existenzielle Dinge kann der Mensch nur 

durch die Anwesenheit anderer Menschen erlernen – und das geschieht 

in der Stadt: »Halte es mir zugute, mein Lieber; denn ich bin darauf 

aus, das Wahre zu lernen, doch Felder und Bäume wollen mich nichts 

lehren, wohl aber die Menschen, die in der Stadt wohnen.« (Phaidros, 

zit. in: Ritter 2003: 346) Aristoteles wird hieran anknüpfen und den 

Gedanken formulieren, dass ein Mensch erst in der Stadt durch sein 

Bürgersein zum Menschen wird, denn nur in der Stadt kann er in einen 

Dialog mit anderen Menschen treten und seine Zukunft gestalten: »So 

liegt zutage, dass die Stadt von Natur und der Mensch von Natur das 

Wesen ist, das auf die Stadt verwiesen ist.« (Aristoteles, zit. in: Ritter 

2003: 348) Anders als im Konservatismus ist es die Abwesenheit der 

Stadt, die den Menschen entfremdet. Nur Tiere und Götter können die 

Abwesenheit der Stadt ertragen. Allerdings würden auf vielen Märkten 

der Welt selbst die Götter verführt werden. 

Der Anspruch der Moderne, die größtmögliche Freiheit potenziell 

von allen zu realisieren (Inklusion statt Exklusion), führt geradewegs 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 25 

 

ins Zentrum der weltweit umstrittenen Toleranz, die unser Thema ist. 

In diesem Streit liegen der Anspruch auf Gerechtigkeit, der ungeduldig 

ist, und die liberale Toleranz in einem Spannungsverhältnis. Dabei 

stellt sich die grundsätzliche Frage, wie demokratische Gerechtigkeit 

zu realisieren ist. Einen konkreten Ausdruck finden diese Spannungen, 

die bisweilen eskalieren, in den Städten. Sie versprechen eine Urbani-

tät, welche sowohl eine starke individuelle Freiheit enthält als auch 

strukturelle Chancen, das Leben selber bestimmen zu können. Letzte-

res führt innerhalb einer kurzen Lebenszeit (vita brevis) zur Unduld-

samkeit gegenüber ungerechten Ungleichheiten, die genau dies ver-

bauen. Gleichheit ist aber eine Bedingung der Freiheit, und die gleiche 

Freiheit führt zu mehr Unterschieden, die wiederum mehr Toleranz er-

fordern. Deshalb ist Toleranz (und ihre Grenzen) vom Rand ins Zen-

trum moderner liberaler Gesellschaften gerückt. 

Erwartungen und Enttäuschungen treffen hier hart aufeinander. Das 

öffentliche und zugleich private Glücksversprechen der Urbanität be-

zieht sich zumindest darauf, der absoluten Armut des Landlebens ent-

fliehen, eine eigene Familie ernähren und Erwerbsarbeit finden zu 

können. Dies gelingt zwar immer mehr Menschen weltweit in einer 

sich rasant verstädternden Welt, in der sie Perspektiven sehen, gleich-

zeitig wachsen die Slums (vgl. Davis 2007). In den täglich wachsenden 

Megacities ballen sich die wirklich großen Probleme, hier entstehen 

aber auch neue und überraschende Formen der Selbstorganisation, wie 

etwa der weltweite Siegeszug des Bürgerhaushaltes der brasilianischen 

Millionenstadt Porto Alegre bewiesen hat. Diesbezüglich kann Europa 

sogar in Sachen Demokratie vom Süden lernen. 

Die genannten Entwicklungen scheinen unaufhaltsam und sind mit 

riesigen Folgeproblemen verbunden. Unser Wort für unaufhaltsame 

Entwicklungen lautet ›Globalisierung‹. Es ist seit den 1990er Jahren zu 

dem Schlagwort avanciert, das legitimatorisch für alles Mögliche her-

halten muss. Wir können versuchen – neben dem lernenden Austausch 

der Städte und ihrer Kooperation auf verschiedenen Gebieten – mit un-

seren Entwicklungen vernünftig umzugehen. Dazu wäre zunächst der 

beschleunigte Wandel, der uns hetzt und überfordert, in eine aufhalt-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | HEINZ KLEGER 

 

 

same Geschwindigkeit zu verwandeln. Das Verkehrsschild, das dabei 

zu beachten ist, heißt: »Vorsicht Stadt!« Dieser Hinweis wird bei 

Stadtentwicklungen oft missachtet, die Menschen und Umwelt sträflich 

belasten. 

Es ginge also darum, den Wandel mit frühzeitiger und breiter Bür-

gerbeteiligung so zu gestalten, dass er mit dem Schutz der Kultur- und 

Gemeingüter der Städte einherginge. Wahre Geschwindigkeit oder 

sinnvoller Wandel hieße: behutsame Erneuerung, nachhaltiges Bauen, 

intelligente Verdichtung, regionale Planung, sozialer Ausgleich sowie 

Integration von Differenzen. Dies setzt voraus, wieder Räume und Zeit 

für die Demokratie der Bürger und Bürgerinnen zu öffnen. Damit es 

dazu kommt, braucht es eine Zivilisierung der Differenzen und ver-

bindliche Dialogprozesse. Das zivile Potenzial urbaner Toleranz ist 

herausgefordert, ziviles Wachstum ist gefragt. 

›Bürgerschaft‹, die nicht mit ›Bürgertum‹ als sozialer Schicht oder 

mit ›Bürgerlichkeit‹ als kulturellem Habitus zu verwechseln ist, hat ei-

nen Ort in der Zeit. Sie kommt nicht von nirgendwo. Das Konzept der 

Bürgerschaft ist deshalb weder nur formal zu verstehen, noch idealis-

tisch zu überhöhen: Es ist voller konkreter Bezüge. Oft existiert sogar 

ein lebensweltlich bedeutsamer Lokal- und Regionalpatriotismus, der 

in der heutigen theoretischen Diskussion unterschätzt und oft sogar 

übergangen wird. Die Zugehörigkeiten sind freilich komplexer gewor-

den. Gleichwohl – oder vielmehr gerade deswegen – sind sie zu beach-

ten. Dort, wo man von Bürgerschaft reden kann, liegt ein Beteiligungs-

Handeln in unserer Reichweite. Dort tragen wir Verantwortung für et-

was gegenüber anderen. Wir können nur einen kleinen Teil unserer 

Umgebung wirklich beeinflussen. Mit den sogenannten anderen müs-

sen wir im Gespräch bleiben. 

Nur weil die internationale Politik wichtiger wird, wird deswegen 

die lokale, regionale und nationale Politik nicht unwichtiger. Dies wäre 

eine Fehleinschätzung. Darüber hinaus benötigen gerade die globalen 

Zivilisationsnetzwerke aus Wirtschaft, Kultur und Wissenschaft eine 

Lokalisierung, was man treffend auch Glokalisierung genannt hat. Für 

diese Netzwerke ist Intoleranz mehr als nur ein Störfall, denn ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 27 

 

Existenz und Entwicklung setzen den zivilen Bedingungszusammen-

hang von Freiheit und Toleranz voraus. Unter den massenhaften Mon-

tagsdemonstrationen der selbst ernannten »patriotischen Europäer ge-

gen die Islamisierung des Abendlandes« (Pegida) von Oktober 2014 

an3 leidet inzwischen der Wissenschaftsstandort Dresden. Der Rektor 

der Technischen Universität spricht von einer »Image-Schädigung über 

alle Grenzen« hinweg. 

Nur eine kreative Stadt zieht die Kreativen an. Groß muss sie nicht 

sein, dem Mythos Metropole braucht man nicht zu huldigen. Insofern 

kann man sagen, dass in der Globalisierung die spezifischen Orte nicht 

weniger wichtig, sondern wichtiger werden. Städte werden so zu 

Werkstädten im buchstäblichen Sinn, nämlich: Integrationswerkstädte, 

Werkstädte der Teilhabe, Klimastädte und vieles mehr. Richard Florida 

hat von den drei großen ›T‹ gesprochen, die gleichermaßen wichtig 

sind: Talente, Technologien und Toleranz. Dasselbe gilt für (Stadt)-

Regionen, die strategisch bedeutsamer werden. 

Damit stellen wir uns sowohl gegen die Ortlosigkeit globaler Strö-

me von Waren, Geld, Menschen und Informationen als auch gegen die 

Orts- und Geschichtsvergessenheit von Auffassungen, deren Aufklä-

rungsarbeit nicht geerdet ist. Bei dieser Auffassung bleibt das Politi-

sche offen und kann alte Gegensätze auf neue Weise vereinen. Die ei-

gene Stadtproblematik ist geeignet, eine urbane Agenda zu entwickeln, 

die auf der Höhe der Zeit problembewusst und problemlösend ist. Wird 

die Stadtverantwortung als geteilte Verantwortung ernst genommen, 

kann von verschiedenen Ausgangspunkten aus zumindest versucht 

                                            

3 Von Oktober 2014 bis Februar 2015 kamen mehr als 120.000 Teilnehmer 

zu Pegida, in ganz Deutschland schätzungsweise 170.000. In Sachsen er-

reichte die NPD 2004 fast 10 Prozent der Stimmen, fast so viel wie die 

SPD. 2014 kommt die ›AfD‹, die mit Pegida sympathisiert, auf 9,7 Prozent, 

die NPD auf 4,9 Prozent. Die Wahlbeteiligung ist derweil von 72,8 (1990) 

auf unter 50 Prozent (2014) gesunken. So sieht das Umfeld aus, in dem die 

Dresdner Groß-Demonstrationen stehen, die wiederum – wie schon 1989 – 

skandieren: »Wir sind das Volk!« 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | HEINZ KLEGER 

 

 

werden, die Metropolisierung der Erde, die faktisch stattfindet, zu zivi-

lisieren. Sieben Milliarden Menschen leben inzwischen auf dem blauen 

Planeten, der eine kosmologische Nische ist, im Zeitalter des Anthro-

pozän. Mehr denn je sind also die Menschen für ihre urbane Zivilisati-

on selbst verantwortlich. Scheitert diese, müssen sie auf einen anderen 

Planeten ausweichen, was ›Science-Fiction‹ ist. 

Für die menschenmögliche Verantwortung sind alle weltvermit-

telnden Sinne der identitären Orts- wie der funktionalen Raumstadt, die 

heute eine Stadtregion ist, gefordert (vgl. Kleger/Lomsky/Weigt 2006). 

Was Stadt ist und sein kann, verlangt ein neues politisches Denken. 

Dieses Denken kann sich nicht allein auf gelehrte und oft verklärte 

Modelle der Stadt wie zum Beispiel die antike Polis oder Stadtutopien 

stützen. Vielmehr ist eine neue Zeitgenossenschaft mit der Stadt nötig 

ebenso wie Fähigkeiten und neue Wege der politischen Kommunikati-

on und Entscheidung. 

Wenn heute alles Stadt ist, wie manche Diagnostiker sagen, so ist 

sie dies doch nicht überall auf gleiche Weise. Urbane Kulturen haben 

überall auf der Welt ihre Feinde, die nicht nur von außen, sondern auch 

von innen kommen. Stadtfeindschaft aus kulturpessimistischen, illibe-

ralen, antidemokratischen oder fundamentalistischen Gründen ist ein 

altes Thema, das höchst aktuell ist. Es berührt unser heutiges Zusam-

menleben zutiefst, zumal Radikale in der heutigen Mediengesellschaft 

leichtes Spiel haben, Öl ins Feuer zu gießen und die urbane Zivilisation 

zu zerstören. Wir erleben eine rasante Zivilisationsdynamik, die beides 

enthält: Modernisierungsgewinner und Modernisierungsverlierer, Fort-

schritte und destruktive Fortschrittsnebenfolgen. Die geschichtsphilo-

sophische Fortschrittstheorie, welche den Glauben der Neuzeit begrün-

det hat, ist ernüchtert (vgl. Lübbe 2014). 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 29 

 

HERRSCHAFT UND INDIFFERENZ 
 

Beim Aufeinanderprallen von großen Erwartungen und oft großen Ent-

täuschungen, die schnell in Resignation und Aggressivität umschlagen, 

handelt es sich nicht um eine einfache Dialektik der Aufklärung. Die 

Lage ist heute dahin gehend komplizierter, dass das Gute und Schlech-

te beziehungsweise das Glück vieler und die großen objektiven Pro-

bleme der Erdpolitik gleichzeitig wachsen. Die Riesenprobleme bezie-

hen sich dabei vor allem auf das Elementare des Lebens wie Nahrung, 

sauberes Wasser, Wohnraum, Arbeit, Schule und Sicherheit. Bisweilen 

sieht es so aus, als ob das Gute nicht mehr in der Lage ist, den wach-

senden Problemen und dem daraus resultierenden Druck, welcher sich 

zum Beispiel in neuen Kriegen etwa um Wasser oder Energie entlädt, 

zu begegnen. Schon zwei Grad Celsius mehr oder weniger können dar-

über entscheiden. 

Urbane Revolten richten sich deshalb häufig gegen etablierte Struktu-

ren der Indifferenz. Hinter dieser Indifferenz verbergen sich oft unge-

rechtfertigte Herrschaft und massive Ungerechtigkeiten in der Vertei-

lung der Lebenschancen. Herrschaft benötigt ein »Legitimitäts-

Einverständnis« (Weber 1973: 470). Dieses kann stets hinterfragt wer-

den, denn es beruht auf Gründen. Papst Franziskus sprach jüngst in 

Lampedusa von einer »Globalisierung der Gleichgültigkeit«. Wie aber 

kommt man gegen diese Globalisierung der Gleichgültigkeit an? Wo 

und wie setzt man den Hebel an? Schon die veraltete Metaphorik des 

Hebels deutet daraufhin, dass es nicht so einfach ist, wie in der mecha-

nischen Physik. Es gibt keine gerade Linie der Weltverbesserung. Die 

Beschwörung europäischer Solidarität allein zum Beispiel hilft nicht 

weiter. Man müsste sich dann schon konkreter auf die unstrittig-

umstrittene Kategorie der Solidarität einlassen, die erweiterungsfähig 

ist. 

Indifferenz ist eine interessante Kategorie für die Analyse unserer 

modernen Situation. Sie hat beschreibende und wertende Komponen-

ten. Am ehesten kann man sie mit Vergleichgültigung übersetzen, was 

auf einen Prozess hindeutet, dem wir einerseits passiv ausgeliefert sind 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | HEINZ KLEGER 

 

 

(das Sich-Abfinden-Können ist dabei das Extrem), den wir andererseits 

aber auch aktiv mitgestalten können, insofern als ein Selbst involviert 

ist. Neben der herrschaftskritischen Dimension des Geschehens spielen 

deshalb auch Vorstellungen vom Selbst und vom guten Leben eine 

Rolle. Wir schwanken oft zwischen Omnipotenz (alles ist möglich) 

und Tatenlosigkeit (nichts können wir ändern). Beides entspricht einer 

menschengerechten Freiheit nicht. 

Auf Vieles können wir nicht reagieren oder lassen es außer Acht, 

ohne dass es deswegen belanglos wird, denn wir sind alle absorbiert in 

Arbeit und Familie. Die indifferente Gefühlslage für das andere muss 

deshalb nicht immer soziale Kälte bedeuten. Wir haben zum Glück das 

Recht, unser Glück zu verfolgen. Das Glück der Gleichgültigen kennt 

zudem verschiedene Varianten – von der stoischen Seelenruhe bis zur 

postmodernen Beliebigkeit (vgl. Geier 1997). Gelassenheit bedeutet 

noch nicht Apathie. Außerdem spielen Erschöpfung und Resignation 

eine Rolle. Häufig sind wir darüber hinaus erleichtert, von der Not-

wendigkeit befreit zu sein, entscheiden zu müssen; Delegation entlas-

tet. Politik und Staat sind allerdings oft zu sehr alleinige Instanzen die-

ser Entlastung. 

Wertend gebraucht kommt bei der Verwendung von Indifferenz ein 

Vorwurf ins Spiel, nämlich dann, wenn wir überhaupt keine morali-

sche Haltung oder moralische Präferenzen mehr ausbilden und nicht 

lediglich arbeitsteilig fokussiert, sondern nur noch selbstbezogen und 

autistisch agieren. Das wäre dann buchstäblich ein Individualismus auf 

Abwegen, der auf ethisch-politischer Gleichgültigkeit beruht. Dem 

steht der Aktivbürger im Rahmen politischer Teilhabe-Gleichheit ge-

genüber, der kein Aktivist ist. Aber er bleibt in der Demokratie auf-

merksam und interventionsfähig, wenn es darauf ankommt, denn es 

geht um eine menschengerechte Freiheit jenseits von Indifferenz und 

Überforderung. Diese Balance(-Identität) zu finden, ist entscheidend. 

Demokratieresignation und politische Apathie hingegen sind ein Prob-

lem für die Demokratie. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 31 

 

URBANE TOLERANZ ALS TEIL ZIVILER 

KOMPLEXITÄT 
 

Die Indifferenz ist eine Fähigkeit, durch die Menschen in stark ver-

dichteten städtischen Räumen überhaupt miteinander konfliktfrei leben 

können. Als Fähigkeit ist sie sowohl das nicht-intendierte Produkt ein-

gespielter Routinen des Miteinander-Zusammenlebens als auch die 

Folge bewusst entwickelten und kollektiv erprobten Verhaltens. Nor-

mativiert kann die Fähigkeit der Indifferenz somit durch das Prinzip 

der Toleranz ausgedrückt werden. 

Die gelebte urbane Toleranz ist objektiv in einem breit gefächerten 

Handlungs- und Gefühlsfeld mit zahlreichen Nuancen angesiedelt. 

Manchmal wird hier Indifferenz tatsächlich zum Vorwurf, öfter aber ist 

sie eine Lebenskunst, die koexistenzfähig macht und gesellschaftlich 

funktional ist. Wir werden später sagen: ein erfahrungsgesättigter Wert 

an sich. 

Diese facettenreiche und vieldeutige Indifferenz verortet die urbane 

Toleranz mehr im zivilen Mit- und Nebeneinander einer überkomple-

xen gesellschaftlichen Wirklichkeit der Spezialisierung und Leistungs-

steigerung spezifischer Funktionen, was Modernisierungsprozesse 

ausmacht. Urbane Toleranz ist damit Teil einer größeren zivilen Kom-

plexität, die nicht zielgerichtet und ohne Groß-Subjekt zustande 

kommt. Sie kennt vielfältige Formen der Koexistenz, die wir hier nicht 

alle beschreiben können. In Wohnblocks und großen Siedlungen zum 

Beispiel hat man gelernt, Rücksicht zu nehmen, was auf vielerlei Weise 

geschieht. 

Hausordnungen, die heute zum Teil verhandelt werden, sind dafür 

ebenso aufschlussreich wie die Aktivitäten von Bürgerhäusern, Ju-

gendzentren, Integrationsgärten sowie Häusern der Kulturen und Gene-

rationen im Plural. Toleranz im Alltag beschäftigt sich mit Prostitution 

im Wohnviertel, Rauchen auf Balkonen, öffentlichem Betteln, Lärm, 

Schmutz usw. Das Thema ›tolerante Nachbarschaften‹ ist wieder stär-

ker in den Fokus gerückt, denn die häufigsten Konflikte, bei denen das 

Recht vermitteln muss, sind Nachbarschaftskonflikte. Zahlreiche eska-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | HEINZ KLEGER 

 

 

lierende Konflikte beginnen klein und unscheinbar mit Konflikten in 

der Nachbarschaft. 

Außerdem wird die Unterbringung von Flüchtlingen, die derzeit 

zuvorderst auf der urbanen Agenda steht, nur im Zusammenspiel von 

toleranten Nachbarschaften, die darauf vorbereitet sind, und solidari-

scher Unterstützung von außen gelingen. Wohnungsverbünde bewäh-

ren sich hier. Dabei sind die Herausforderungen an Toleranz und Soli-

darität in denjenigen Stadtteilen am größten, die von ihrer sozialen 

Struktur her als ›schwierig‹ gelten. Sie sind die eigentlichen Integrati-

onswerkstätten der Gesellschaft und verdienen keine Stigmatisierung, 

sondern im Gegenteil verstärkte Aufmerksamkeit und stadtweite Soli-

darität. 

Bisweilen findet sich die eigensinnige urbane Toleranz sichtbar in 

öffentlichen Spuren der Stadt mit ihren verschiedenen Zeitschichten. In 

Potsdam zum Beispiel am Bassinplatz. Dort stehen dicht nebeneinan-

der der gut gepflegte sowjetische Ehrenfriedhof mit dem großen Solda-

tendenkmal und zahlreichen Gräbern, die an das verlustreiche Ende des 

Zweiten Weltkriegs erinnern; unmittelbar dahinter steht die größte ka-

tholische Kirche der Stadt, daneben befindet sich der tägliche Markt, 

die vielbesuchte Skaterbahn und die Graffitiwände für Jugendliche so-

wie die französisch-reformierte Kirche, die Friedrich der Große 1752 

für die geflohenen Hugenotten bauen ließ. Das Ganze wird umrahmt 

durch das Holländische Viertel sowie natürlich zahlreiche Taxis und 

Touristenbusse, denn Potsdam ist eine Touristenstadt. An diesem Ort 

ist zufälligerweise – historisch kontingent – zusammengekommen, was 

nicht zusammengehört. Das macht die eigentlich interessante Mi-

schung unserer Städte aus. Diese Mixtur lebt zugleich neben- und mit-

einander, nicht ohne Konflikte, denn die katholische Gemeinde am 

Bassinplatz stört ab und zu die laute Musik der Jugendlichen, und die 

jugendlichen Sprayer stören natürlich die Kontrollen der Polizei, die 

wissen will, wer in der Stadt zu dieser Szene gehört. 

Die Toleranz ist kein Königsweg der Harmonie, das wäre ein 

Missverständnis. Im Gegenteil: Sie anerkennt (1.) Differenzen in reli-

giöser, ethnischer, kultureller und sexueller Hinsicht; damit befähigt 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 33 

 

sie (2.) Individuen und Gruppen zum Konflikt. Toleranz schließt somit 

(3.) Konflikte nicht aus, sondern ein. Insofern kommt (4.) alles darauf 

an, mit Differenzen friedlich und demokratisch umzugehen, womit wir 

(5.) bei der Toleranz der Demokratie sind, deren Voraussetzungen und 

Folgen nur unzureichend bewusst sind. 

Der Bassinplatz, den ich kurz vorgestellt habe, müsste eigentlich 

Platz der Toleranz heißen. Ähnliche Plätze gibt es überall. Sie können 

uns zum Maßstab werden: Erinnere dich daran, was ziviles Wachstum 

heißen kann und messe dich daran! Falle nicht dahinter zurück! Zerstö-

re diesen Zivilisationsfortschritt nicht! Bewahre ihn! Mach dir klar, 

was er bedeutet! Verweile und genieße ihn! So wird die Stadt zu einem 

Teil von einem Selbst, und das Selbst zu einem Teil der Stadt als Le-

bensform. 

Die urbane Toleranz ist mithin ein erfahrungsgesättigter Wert, ge-

boren aus leidvoller Geschichte und zahlreichen Geschichten. Die Mo-

ral daraus lautet: Man muss sich nicht verstehen, aber respektieren; es 

ist sinnlos alles und jeden verstehen zu wollen, aber es macht Sinn, 

miteinander umgehen zu lernen. Dies lernt man in Städten und großen 

Siedlungen, dort, wo es ständig neue Probleme und Konflikte gibt; 

dort, wo die Realität das Leben lehrt. 

 

 

ZWEI PFEILER DER TOLERANZ 
 

Die urbane Toleranz, so viel ist bis hierher deutlich geworden, ist ein 

normativer Wert, der sich aber nicht außerhalb konkreter menschlicher 

Bezüge entwickelt hat. Sie ist vielmehr das Produkt sozialer Erfahrun-

gen, die Orientierung stiften. Es sind zwei Pfeiler, die diese normati-

vierte Erfahrung stützen und für die Gegenwart und Zukunft menschli-

chen Zusammenlebens wertvoll machen. 

Für die rechtsstaatliche Demokratie ist der Verzicht auf Hass und 

Gewalt existenziell und essenziell zugleich. Dieser Schritt, auf den sie 

bestehen muss, verwandelt ein »einsames, armseliges, ekelhaftes, tieri-

sches und kurzes Leben«, wie Hobbes (2011: 123) sagt, in ein bürger-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | HEINZ KLEGER 

 

 

liches Dasein unter Bedingungen eines staatlichen Gewaltmonopols, 

welches Bürgerkriege verhindert. Die Garantie der Sicherheit wird zum 

Ausgangspunkt für elementare Freiheiten. In existenziellen Fragen 

wird sodann – und heute mehr denn je – vor allem die Sicherheit zum 

Hauptproblem der Koexistenz. In den konfessionellen Bürgerkriegen 

des 16. und 17. Jahrhunderts wird die stoisch inspirierte Toleranz zu 

einem religionspolitischen Element der Aufklärung. Amsterdam war 

im 17. Jahrhundert ein Ursprungsort moderner Toleranz. 

Hier lebte der Philosoph Spinoza von der Glasschleiferei in einer blü-

henden jüdischen Gemeinde. Spinoza hat als erster – hundert Jahre vor 

Rousseaus Gesellschaftsvertrag (1762) – wieder einen positiven Begriff 

von Demokratie in die Philosophie eingeführt. In Bezug auf Staat und 

Recht übernimmt er viel vom Engländer Thomas Hobbes, dessen 

Hauptwerk ›Leviathan‹ 1651 erschien. Beide gehören zur sogenannten 

Frühaufklärung, die gegenwärtig in Zeiten neuer Religionskriege und 

des Staatszerfalls wieder aktuell geworden ist. Angst und Sicherheit, 

Todesfurcht und die buchstäbliche Gleichheit vor dem Tod (Hobbes) 

bilden den systematischen Ausgangspunkt neuzeitlicher Staatsphiloso-

phie, die das Politische monokratisiert. Das Ausmaß der offen erklär-

ten Feindschaft zum Beispiel gegenwärtig durch den ›Islamischen 

Staat‹ ist zu erkennen, um darauf angemessen reagieren zu können. Po-

litisch und anthropologisch durch die Ideengeschichte belehrt, hat die 

politische Theorie verschiedene Pfeile im Köcher. Frieden kann es erst 

geben, wenn solche Gegner besiegt sind. 

Auf den ersten Blick unterscheidet sich die politische Theorie 

Spinozas nicht sonderlich von derjenigen Hobbes‘. Auch Spinoza geht 

es um Sicherheit und Frieden, auch er stellt die Vernunft in den Mittel-

punkt seiner Überlegungen (vgl. Spinoza 1984). Allerdings erfüllt die 

Vernunft bei Spinoza eine andere Funktion. Sie ist nicht dem Schema-

tismus einer Kosten-Nutzen-Logik unterworfen, sondern eine meta-

physische Größe. Die Menschen schließen sich zu Gemeinschaften zu-

sammen, wie es ihrer Natur entspricht. Hier knüpft Spinoza, anders als 

Hobbes, der mit ihr bricht (science), an die antike Tradition an. Die 

Menschen gründen Staaten, wie die innere Stimme der Natur es ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 35 

 

gebietet. Wie bei Hobbes so lassen sich auch bei Spinoza die staatli-

chen Ordnungsentwürfe aus der Vernunft ableiten, aber anders als bei 

Hobbes unterliegt die positive Gesetzesordnung immer dem Natur-

recht. Das Naturrecht ist das Fundament, auf dem sich das staatliche 

Gesetz erhebt. Differenzen in der Ausgestaltung des Systems lassen 

sich somit vor dem Hintergrund des mangelnden Vernunftgebrauchs 

erklären. Hierauf hatte Hobbes keine Antwort. 

Bei Spinoza hat der Staat nicht nur den alleinigen Zweck wie bei 

Hobbes, die Einzelnen von der universellen Todesfurcht – ein Affekt, 

der zur Vernunft führt – eines potenziellen Bürgerkrieges zu befreien, 

was zu den elementaren Bedingungen der Freiheit gehört, die keines-

wegs selbstverständlich sind. Sein Hauptzweck ist vielmehr die Frei-

heit (vgl. Spinoza 1984: 301). Das ist eine scheinbar kleine, aber fol-

genreiche Verschiebung vom absoluten Souveränitätsgedanken und Si-

cherheitsstaat hin zur offenen und damit auch produktiven Demokratie 

der Bürger, die Risiken birgt, aber keine Gefahr darstellt. Die Gefahren 

kommen von woanders. Spinoza plädiert im Unterschied zu Hobbes 

klar und unerschrocken für die konsequente Urteils-, Meinungs-, Ge-

danken- und Redefreiheit. Seine Argumentation für diesen Paradig-

menwechsel, der uns noch immer beschäftigt, ist so durchdacht, dass er 

sich auf unsere Verhältnisse übertragen lässt und weiterhin eine Provo-

kation darstellt. 

 

»Ich [Spinoza, H.K.] gebe allerdings zu, dass diese Freiheit auch zuweilen 

Mißstände im Gefolge haben kann. Aber welche noch so weise Einrichtung hat 

es jemals gegeben, die nicht irgendein Mißstand hätte mit sich bringen können? 

Wer alles durch Gesetze bestimmen will, wird eher zu Lastern reizen als Laster 

bessern. Was man nicht hindern kann, muß man eben notgedrungen zulassen, 

wenn auch oft Schaden daraus folgt. Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, 

Neid, Habgier, Trunksucht und Ähnliches! Man duldet sie aber, weil man sie 

durch gesetzliche Verbote nicht verhindern kann, obschon sie wirkliche Laster 

sind. Umso mehr muß man die Freiheit des Urteils gewähren, denn sie ist si-

cherlich eine Tugend, und sie zu unterdrücken ist unmöglich.« (Spinoza 1984: 

304) 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | HEINZ KLEGER 

 

 

 

An dieser Stelle begegnen wir der zentralen Tugend einer demokrati-

schen Tugendethik, basierend auf der Freiheit des eigenen Urteils. Sie 

dirigiert auch die anderen Tugenden je nach Nötigkeit. So ist es zum 

Beispiel nicht immer klug, mutig zu sein; ebenso ist Mäßigung nicht 

immer angemessen; Maßlosigkeit aber ist immer falsch, sie ist gerade-

zu Inbegriff der Untugend, weshalb das Augenmaß – gerade in der Po-

litik, wo wir uns auf unsicherem Boden bewegen – besonders wichtig 

wird. Freilich ist es schwieriger zu urteilen, als nur Vorurteile zu über-

nehmen oder sich konformistisch zu verhalten. Heute existiert ein 

überaus flexibler und eleganter Konformismus der Anpassung, der sich 

oft aus Angst gar nicht mehr festlegen will und – was bedenklicher ist 

– in Krisensituationen allzu schnell bereit ist, selbst Grundsätzliches 

wie Verträge oder Verfassungsnormen zur Disposition zu stellen. Wo 

ein Wille ist, ist auch ein Weg – dies gilt vor allem für die Mächtigen 

und deren Willkür. 

 

 

TOLERANZ DER DEMOKRATIE 
 

Interessanterweise folgt auf Spinozas Argumentation für die Freiheit 

mit all ihren Lastern die demokratische Regierungsweise. Im Unter-

schied zu Hobbes  Leviathan-Staat, welcher bewusst den Schrecken als 

Herrschaftsmittel einsetzt, muss die Demokratie so eingerichtet wer-

den, dass die Bürger einander nicht zu fürchten brauchen. Dies wiede-

rum setzt horizontales Vertrauen (der Bürger untereinander) wie verti-

kales Vertrauen (zu Regierung und Staat) voraus. 

Ich zitiere wiederum Spinoza, weil man es nicht besser sagen kann: 

 

»Menschen müssen so regiert werden, daß sie trotz offenbar verschiedener, ja 

entgegengesetzter Meinungen, doch in Eintracht miteinander leben. Es kann 

kein Zweifel sein, daß diese Regierungsweise die beste ist und die wenigsten 

Mißstände in Gefolge hat, denn sie steht mit der Natur der Menschen am meis-

ten im Einklang. Denn bei der demokratischen Regierung (die dem Naturzu-

,

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 37 

 

stand am nächsten kommt) verpflichten sich, wie ich gezeigt habe, alle, nach 

gemeinsamem Beschluß zu handeln, nicht aber so zu urteilen und zu denken. 

D. h., weil nicht alle Menschen die gleiche Meinung haben können, ist man 

übereingekommen, daß diejenige Meinung die Kraft eines Beschlusses haben 

soll, die die meisten Stimmen auf sich vereinigt, vorbehaltlich des Rechts, sie 

wieder aufzuheben, sobald sich ihnen etwas Besseres zeigt. Je weniger man 

demnach den Menschen die Freiheit des Urteils zugesteht, umso mehr entfernt 

man sich vom bürgerlichen Zustand und umso gewalttätiger ist infolgedessen 

die Regierung.« (Spinoza 1984: 307) 

 

Die schwierige Aufgabe der Demokratie besteht folglich darin, dass 

die in ihr und durch sie integrierten Menschen in Freiheit zu gemein-

samen Beschlüssen kommen, die aufgrund vereinbarter Verfahren legi-

timiert sind. In der heutigen digitalen Kommunikationsgesellschaft be-

stehen die technischen Möglichkeiten, über alles jederzeit überall ab-

stimmen zu können. Demoskopie ist jedoch noch keine Demokratie 

und der ›Klicktivismus‹ keine direkte Demokratie. Der Raum und die 

Zeit für eine informierte Urteils- und Meinungsbildung müssen dazwi-

schentreten, denn für die eigene Stimme tragen wir Verantwortung. Je-

der soll wissen, was er mit seiner Stimme kann und was nicht. Ebenso 

sind die Verfahren, die zu verbindlichen Beschlüssen führen, zu legi-

timieren. An einer begründeten Legitimitätspolitik kommen wir nicht 

vorbei. 

Die Toleranz der Demokratie kann bekanntlich vieles integrieren 

und zugleich verändern. Sie ist getragen von einer gelebten Toleranz, 

die aus durchgestandenen Konflikten gelernt hat. Diese demokratische 

Toleranz ist weich – Lenin würde abwertend sagen: »demokratie-

weich« – sie ist aber nicht notwendigerweise schwach. Das ist zweier-

lei. 

Die demokratische Toleranz ist nicht erfahrungsfern und utopisch, 

sondern basiert auf der konkreten Erfahrung des Miteinander-an-

einem-Ort-Zusammenlebens. Dahinter steht eine Koexistenzphiloso-

phie. Koexistenz ist dem Wort nach als gleichzeitiges Vorhandensein 

und Nebeneinanderbestehen zu verstehen. Philosophisch erweitert wird 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | HEINZ KLEGER 

 

 

damit der Einsicht Rechnung getragen, dass die wenigsten menschli-

chen Gemeinschaften Resultat einer gezielt intendierten oder gar konk-

ret geplanten kollektiven Handlung sind. Man wird sich des Problems 

des Miteinanderlebens zwar bewusst, aber immer erst dann, wenn das 

kollektive Miteinander bereits existent ist. Ort und Zeit haben die 

menschlichen Gemeinschaften schon insoweit geformt, dass sie als 

Problem bereits existieren, wann immer Menschen sich ihrer bewusst 

annehmen. Was sie vorfinden, ist bestimmt kritikwürdig, es ist aber 

immer auch Ausdruck eines erfolgreichen Modus des Miteinanders an 

einem Ort. Sozialtheoretisch ist die Koexistenz die basale Form, um 

das Vorhandensein menschlicher Gemeinschaften ohne Formzwänge 

oder Formhierarchien zu benennen. 

 

Im Sinne einer Koexistenzphilosophie lassen sich drei Eigenschaften 

herausstellen: 

 

1.  Der Mensch ist immer Teil einer Gemeinschaft, die kontingent or-

ganisiert ist und sich selbst unterschiedlich wahrnimmt. Doch oh-

ne die Existenz dieser Koexistenzen kann der Mensch sich selber 

nicht wahrnehmen. 

2. Jeder macht sich Gedanken über die Art der Konstitution seiner 

Gemeinschaft, woraus die Kritik an der derselben entsteht. Doch 

bezieht sich dies immer auf etwas, was schon vorhanden ist. Die 

Koexistenz kann im Sinne einer Problemlösung nicht in einem 

Vakuum konstruiert werden. 

3.  Jede Koexistenz hat ihre eigene Geschichte. Kern dieser ist der Er-

folg oder Misserfolg des Miteinander-Auskommens, wofür die 

Koexistenzen ihre spezifisch kollektiven Spielregeln entwickeln, 

die als Normen wieder Teil der Koexistenz werden. Mit anderen 

Worten erschafft sich jede Koexistenz ihre eigenen normativen 

Prinzipien, die zum Fortbestand dieser beitragen sollen. Koexis-

tenzphilosophie ist mithin eine realistische Sozialphilosophie. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 39 

 

Koexistenzphilosophie hinter der belastbaren Toleranz ist im Sinne po-

litischer Theorie sodann zweitens urban, dialogisch, demokratisch und 

interkulturell. Sie weiß aus leidvoller historischer Erfahrung, dass die 

menschliche Existenz und der Wert des Einzelnen im Namen von Kol-

lektiven stets gefährdet sind und wird deswegen politik- und staatsfä-

hig. Ihre Grundrechte stehen nicht unter Mehrheitsvorbehalt. 

Damit bleiben wir nicht in der Existenzphilosophie des Einzelnen 

(die Existenz geht der Essenz voraus) gefangen, obschon es einen 

»existenzphilosophischen Problemrest« gibt (Marquard 2013: 234). 

Dieser besteht in unserem Zeitverhältnis als einem Endlichkeitsver-

hältnis (unverfügbare Zukunft, Lebenszeit, eigener Tod). Politisch ist 

dies nicht nur angesichts knapper Zeit, sondern auch der Vordringlich-

keit des Prioritären und Befristeten trotz Diskurs (oder vielmehr wegen 

der inflationären Diskursivierung in der Kommunikationsgesellschaft) 

die dezisionistische Restproblematik, die freilich nicht so klein ist, wie 

das Wort ›Rest‹ suggeriert. Für die Ausfüllung dieser Lücken empfeh-

len sich ›Dezisionismus‹ und ›Hermeneutik‹. Beide sind anthropolo-

gisch und politisch unumgänglich, freilich gibt es verschiedene Varian-

ten. 

Im Unterschied zum autoritären Dezisionismus von Hobbes, der 

einer angstbesetzten instrumentellen Vernunft geschuldet ist, sind wir 

dem demokratischen Dezisionismus von Spinoza gefolgt, dessen nicht-

ängstliche Philosophie der Freiheit und Demokratie wir als partizipato-

rische und multiple Bürgerschaft weiterführen: Demokratie ist aktive 

Bürgerschaft, die mit vereinbarten Verfahren zu gemeinsamen Be-

schlüssen kommt. In Europa sind gegenwärtig sogar Elemente einer 

neuartigen transnationalen Demokratie möglich. Man darf sich dabei 

der Angst nicht ergeben und rein machtpolitisch argumentieren. Dies 

ist gerade für Deutschland als dominanter Macht in der geografischen 

europäischen Mitte wichtig. 

Zum anderen kommen wir in einer historisch-kontingenten Situati-

on gegenüber einer überwältigenden Wirklichkeit nicht umhin, herme-

neutisch an etwas anknüpfen zu müssen, wobei wir heute bei der Wahl 

freier sind und zudem mehr Angebote zur Verfügung stehen. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | HEINZ KLEGER 

 

 

nicht-indifferente Freiheit findet keine Tabula rasa vor, vielmehr geht 

sie von einer bestimmten Sprache und Lebensform aus; Traditionen 

sind unentbehrlich. Politik und Staat verstehen wir deswegen auch 

primär bürgerschaftszentriert und nicht machtpolitisch, was einen 

Machtrealismus nicht ausschließt. Zudem trägt die Urbanisierung der 

Erfahrung dazu bei, dass wir lernfähig bleiben. Gegen die alleinige 

Monokratisierung der Politik im Staat und seinen Parteien hilft nur ei-

ne Demokratisierung des Politischen hin zur potenziellen Teilhabe al-

ler. 

 

 

TOLERANZ UND ENTSCHIEDENHEIT 
 

Toleranz und Entschiedenheit, die nicht leer sind, schließen sich in die-

ser bürgerschaftszentrierten politischen Theorie nicht aus, ebenso we-

nig wie Identität und Toleranz. In der Kombination von beidem besteht 

vielmehr die Kunst, nämlich die demokratische Regierungskunst von 

sich und anderen. Eine verunsicherte Identität wird dagegen wenig ver-

lässlich sein für eine Toleranz, die in der modernen liberalen Gesell-

schaft, das müssen wir uns eingestehen, neben der offensichtlichen le-

benspraktischen Bereicherung zu einer Zumutung für uns alle gewor-

den ist, denken wir nur an die Folgen der Meinungsfreiheit. Die Mei-

nungsfreiheit ist grundlegend für die Demokratie, da sie die Auseinan-

dersetzung von Meinungen überhaupt erst ermöglicht. Eine Demokra-

tie ist in diesem Sinne liberal – oder es ist keine Demokratie. Mei-

nungs- und Redefreiheit muten den Beteiligten in einer liberalen De-

mokratie viel zu, manchen mehr als anderen. Auch auf diesen Aspekt 

der Zumutbarkeit ist zu achten. Rücksichtnahme und Fairplay sind 

ebenfalls Verhaltenstugenden. Sie finden ihren Einsatz, wo sie in je-

dem Fall reagieren müssen: bei der Entwürdigung von Menschen. 

In John Stuart Mills berühmter Schrift Über die Freiheit (1859) 

ergibt sich die Wahrheit am ehesten aus dem ständigen Meinungsstreit, 

wobei jede Meinung, egal, wie exzentrisch sie zunächst daherkommt, 

wahr sein kann (vgl. Mill 1984). Die Annäherung an die ganze Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 41 

 

heit, die aus vielen Einzelteilen besteht, muss buchstäblich erarbeitet 

werden und kommt selten zum Abschluss, weshalb Gesprächsfähigkeit, 

Entschluss- und Beschlussstärke4 gleichermaßen wichtig sind. Dafür 

dient der offene und inklusive Meinungsstreit; er führt außerdem dazu, 

dass Lehrende wie Lernende auf ihren Posten nicht in Schlaf verfallen. 

Lehrer sollten aufhören, ihre Schüler zu langweilen und Oberlehrer 

sind als Moral- und Lebenslehrer wenig geeignet. Anregender Wett-

bewerb schließt jedoch den Sinn für Fairness ein, das gilt insbesondere 

für den Umgang mit Minderheiten und den Schwächeren. 

An dieser Stelle wird Toleranz schwierig und die Einübung einer 

zivilen urbanen Toleranz notwendig. Es ist indessen von grundlegen-

der Bedeutung für eine offene und liberale Gesellschaft, dass Meinun-

gen (auch die abstrusesten) überhaupt artikuliert werden können (dann 

weiß man, woran man ist), dass man sie kennen lernt (auch rechte Par-

teiprogramme) und sich mit ihnen, möglichst vor Publikum, auch aus-

einandersetzt – und zwar nicht nur unter Gleichgesinnten. Das macht 

das Politische unbequem, worüber auch das beschönigende Wort 

›Streitkultur‹ nicht hinwegtäuschen kann. 

Nach dem Gesagten ist es kein Zufall, dass wir nicht nur häufiger 

über Toleranz, sondern ebenso und in eins damit ständig über die 

Grenzen der Toleranz sprechen. Die Versuchung wächst, mit den Mit-

teln des verbindlichen Rechts die enervierenden Toleranzprobleme im 

Alltag und in der Politik ein für alle Mal loszuwerden. ›Null-Toleranz‹ 

ist dafür ein bezeichnendes Stichwort geworden. Verrechtlichung, ob-

wohl Signum und Tendenz der Moderne als Organisationsgesellschaft, 

ist nicht immer die angemessenere Antwort. Oder wir sorgen auf diese 

Weise selber dafür, dass die Gerichte zu Vormündern der Demokratie 

werden. Hinter den Regeln, die notwendig sind, sollte jedoch das 

selbstbestimmte Subjekt nicht verschwinden. Wir sollten es uns in Zei-

ten der politischen Korrektheit und des Marketings mit der Toleranz 

                                            

4 Genauso wie der Dezisionismusbegriff (existenziell, autoritär, demokra-

tisch), so ist auch der Begriff der Dezision (Entschluss und Beschluss, de-

nen Überlegungen und Verfahren vorausgehen) zu differenzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | HEINZ KLEGER 

 

 

nicht zu einfach machen, indem wir uns ihren alltäglichen und biswei-

len politisch schwierigen Problemen entziehen. Privilegierte tun dies 

schon längst, wenn sie sich in ihren ›gated communities‹ mit den Prob-

lemen der Städte nicht konfrontieren. 

Städte haben nicht nur helle, sie haben auch dunkle Seiten. Das in-

zwischen verbreitete Konzept der ›Null-Toleranz‹ stammt nicht zufäl-

lig auch aus Städten, nämlich aus den Problemgebieten der amerikani-

schen Großstädte, den verslumten ›innercities‹ und ihren Gewaltkultu-

ren, die keinen bürgerlichen Außenhalt mehr kennen. Mit der Übertra-

gung dieses Konzepts auf europäische Städte sollte man vorsichtig 

sein, denn die urbane Toleranz ist nicht nur ein komplexes und kostba-

res, sondern auch ein fragiles Gebilde. 

Die beliebte Parole ›Keine Toleranz den Feinden der Toleranz‹ 

kann schnell aus dem Gleichgewicht geraten. Ausgerechnet die Stadt 

Spinozas, die seit dem 15. Jahrhundert als Zufluchtsstadt (›mokum‹, 

hebräisch ›makom‹) gewirkt hat, führt dies gegenwärtig vor. In Ams-

terdam sollen Menschen in Containersiedlungen ausgesondert werden, 

ohne dass sie straffällig geworden sind: Ausländerfeinde und Schwu-

lenhasser. Es sind nicht Rechtspopulisten, die dies vorschlagen. 

Schlüsselbegriffe in dieser Debatte sind ›Belästigung‹ und (subjekti-

ves) ›Sicherheitsempfinden‹: »Die tolerante Gesellschaft ist empfind-

lich geworden. Es geht längst nicht mehr um Kriminalität, die ein 

Thema der Rechten ist. Es geht um das Recht, sich wohlzufühlen in der 

eigenen Stadt, um das Recht, nicht von anderen gestört zu werden, 

nicht belästigt zu werden.« (Müller 2012: 28; Herv. H.K.) Dies wirft 

unangenehme Fragen auf: »Sind tolerante Milieus, die eine Harmonie 

in Vielfalt anstreben, so empfindsam, dass sie, die eigentlich Repressi-

on ablehnen, neue, ›fortschrittliche Formen‹ der Repression schaffen?« 

(ebd.) Bekommt die repressive Toleranz ein neues Gesicht? Verkehrt 

sie sich so in ihr Gegenteil, nämlich in eine bequeme Aufklärung, die 

Widersprüchen und Aporien aus dem Weg geht? 

Und wie steht es mit dem ›Recht auf Stadt‹, das umkämpft bleibt? 

Die Stadtgesellschaft gibt es ebenso wenig wie die Wirtschaft oder die 

Politik. Man kann diese Bereiche nicht monopolisieren oder in ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 43 

 

Gesamtheit vertreten. Die Stadtgesellschaft ist vielmehr eine plurale 

und zuweilen polarisierte Bürgergesellschaft, die durch und nach 1989 

zu neuem Leben erwacht ist – in Leipzig, Potsdam, Berlin und anders-

wo. Die Städte waren nicht zufällig Orte der demokratischen Revoluti-

on. Es gab und gibt sogar einen erkannten oder gefühlten Zusammen-

hang zwischen Stadtzerstörung und Selbstzerstörung (vgl. u.a. Zwahr 

1993). 

Es (ko-)existieren unterschiedliche Formen der Bürgerschaft in 

Verbindung jeweils mit der Stadt. Dadurch verändern sich auch die 

Ideale der Stadt, die als Projektions- und Experimentierraum dient: 

›Wir sind die Stadt‹. Das sagen viele (u.a. Rauterberg 2013). Viele sa-

gen auch: ›Stadt für alle‹, wenn sie gegen Mietpreiserhöhungen und 

soziale Verdrängung protestieren. Bezahlbarer Wohnraum ist existen-

ziell. Die Stadt bewegt, während der Staat mit Stabilität und Sicherheit 

assoziiert wird. Die Stadt wird unterschiedlich angeeignet – ökono-

misch, kulturell und alltäglich. Tatsächlich gibt es ein neues Bürgertum 

als Teil einer neuen Bürgerschaft, welches durch Besitz, Vermögen 

und Einkommen andere verdrängt, das aber auch Neues schafft und Al-

tes rekonstruiert wie zum Beispiel die historische Mitte Potsdams.   

Oder zumindest die Weichen für diese in der Baukultur umstrittene, 

aufwendige und teure Rekonstruktion stellt, wie dies Günther Jauch 

mit dem Fortunaportal und Hasso Plattner mit seinem Mäzenatentum 

getan haben. Sie haben dies jedoch nur getan, weil es die umtriebige 

Bürgerinitiative ›Mitteschön‹ gibt.5 Dieses Bürgertum ist weder die ge-

samte heterogene Stadtbürgerschaft noch repräsentiert es diese. Wir 

müssen vielmehr alle zusammen zu einem gemeinsamen Verständnis 

von Bürgerschaft der Vielen und Beliebigen, was sich sowohl von 

Bürgertum wie von Bürgerlichkeit unterscheidet, kommen (vgl. Wie-

ner 2001). Das ist Voraussetzung einer stadtweiten Solidarität, die für 

Ausgleich, Identifikation und Vielfalt sorgen kann. 

 

                                            

5 Gegen dieses »preußische Disneyland« mobilisiert die Bewegung ›Stadt für 

alle‹ mit der Parole ›Mieteschön‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | HEINZ KLEGER 

 

 

IDENTITÄT UND TOLERANZ 
 

Wichtig ist dabei, dass wir weiterhin eine dreifache Unterscheidung 

vornehmen können, nämlich die zwischen Toleranz, Intoleranz und 

dem Nicht-Tolerierbaren. Die Intoleranz, von der wir alle an bestimm-

ten Punkten nicht frei sind, gehört sozusagen zur ständigen Auseinan-

dersetzung um Toleranz, bei der sich die Grenzen der Ordnungen ver-

schieben und immer wieder neu auskalibrieren. Intoleranz verdient und 

erfordert Widerspruch bis hin zur Abgrenzung. Man kann mit ihr aber 

auch bis zu einem gewissen Grade leben. So sehr wir uns um trenn-

scharfe Begriffe von Toleranz bemühen, Toleranz und Lebensform 

bleiben ineinander verwoben und werden entsprechend wahrgenom-

men und interpretiert. 

Die Bedeutungen variieren nicht nur historisch, sondern auch syn-

chron. Das Wesen der Bedeutung gibt es nicht (Wittgenstein). Eine zi-

vile Gesellschaft muss daher vor allem das Nicht-Tolerierbare deutlich 

benennen und bekämpfen können, um zu existieren. Mit dem Nicht-

Tolerierbaren können wir auf Dauer nicht zusammenleben, weil es die-

ses Zusammenleben zerstört. Anderes ist erträglich. Das Nicht-

Tolerierbare hingegen ist ein bewusster Angriff auf die Toleranz mit 

all ihren Schwächen und Widersprüchen: Toleranz ist dem Nicht-

Tolerierbaren nicht nur zu wenig, sondern sie ist ihm nichts. Der Fana-

tismus bleibt seit den historischen Formen der Aufklärung der Haupt-

gegner, der nicht leicht zu überzeugen ist, sondern vielmehr Kampfmit-

tel mobilisieren kann, die schwer zu parieren sind. 

Begriff und Thema der Toleranz sind in Ostdeutschland in den 

1990er Jahren überraschend zentral und mit einer deutlich polemischen 

Bedeutung gegen Fremdenfeindlichkeit und Gewalt als dem Nicht-

Tolerierbaren zurückgekehrt. Noch heute prangt im Berliner Olympia-

stadion in dicken Lettern der Satz: »Für Toleranz und gegen Rassis-

mus«. Gegenwärtig haben wir es mit einer Verdreifachung der Zahl der 

Übergriffe auf Flüchtlingsunterkünfte zu tun, was eine ähnlich drama-

tische Entwicklung darstellt wie anfangs der 1990er Jahre mit ihren 

xenophoben Ausschreitungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 45 

 

Die zivile Gegenwehr ist allerdings ebenfalls gewachsen und sicht-

barer geworden; das gesellschaftliche Klima ist offener und hilfsberei-

ter geworden. Das hat unter anderem mit Handlungskonzepten wie 

dem ›Toleranten Brandenburg‹ zu tun, welches 1998 gegründet worden 

ist (vgl. Kleger 2006; Schoeps u.a. 2007; Kopke 2011). Die Auseinan-

dersetzungen um einen neuen zivilen Patriotismus6 einer trotz Zuwan-

derung demografisch absehbar schrumpfenden und überalternden Na-

tion (oder Region) stehen erst am Anfang; an dieser Stelle beginnt eine 

neue Geschichte ähnlich wie nach 1685 und 1989. Die Aufnahme und 

Integration der Flüchtlinge wird dafür zu einer Bewährungsprobe. Das 

Potsdamer Toleranzedikt galt und gilt für das ganze Land, nicht nur für 

Potsdam und Berlin. Herausgefordert sind sowohl die Koordination der 

verschiedenen Politikebenen wie das bürgerschaftliche Engagement, 

insbesondere von Seiten der Wirtschaft, die eine Bringschuld hat, wenn 

sie dringend nach Fachkräften verlangt. 

Nachdem wir so viel von Städten und Urbanisierung gesprochen 

haben, fragt man sich zu Recht: Was geschieht mit dem Land? Bran-

denburg ist ein dünnbesiedeltes Flächenland wie Mecklenburg-

Vorpommern. Genau in der Mitte liegt Berlin, die mit Abstand größte 

Stadt Deutschlands. Der ›Speckgürtel‹ um Berlin herum, der wiederum 

zu Brandenburg gehört, wächst rasant. Wachstum hier, Abwanderung 

und strukturschwache (Teil-) Regionen dort – Brandenburg ist zweige-

teilt und niemanden kümmert das. Die Uckermark ist das dünnbesie-

deltste Gebiet Deutschlands. 

In vielen Regionen der Welt sieht es strukturell ähnlich aus mit 

zum Teil dramatischen Folgen. Neben der neuen Problematik der Städ-

te und Stadtregionen mit ihrem Umland – Zwischenstadt und Agglo-

meration –, die wir angesprochen haben, ist die Entwicklung des länd-

lichen Raums eine eigene Problematik. Auf unser Thema angewandt 

heißt das zum Beispiel: Wie ist mit der Abwanderung umzugehen, und 

                                            

6 Aufgeklärter Patriotismus schließt Kosmopolitismus nicht aus, sondern ein. 

Die Europäische Union zum Beispiel kann nur mit den Nationen und Regi-

onen gelingen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | HEINZ KLEGER 

 

 

wer bleibt wie zurück? Die Kommunalisierung des regionalen Regie-

rungskonzepts ›Tolerantes Brandenburg‹ bleibt die entscheidende Auf-

gabe. Kommunalisierung, Regionalisierung und Föderalisierung – die 

Einheit in der Vielfalt – steht überall auf der Tagesordnung und bildet 

eine Bewährungsprobe. Dabei tritt nicht einfach die urbane Toleranz 

gegen die »Idiotie des Landlebens« (Marx) an, als ob heute die Städte 

nicht selber ständig Intoleranz und gewalteskalierende Konflikte pro-

duzieren. Zudem gibt es Raumpioniere. Urbane Toleranz ist heute auch 

auf dem Land möglich, obwohl die Städte Vorteile haben. 

Die Idiotie ist in der Digitalmoderne jedoch nicht ortsgebunden, 

sondern findet im Kopf beziehungsweise im Netz statt. Für urbane Bla-

siertheit, die lediglich die Haltung von Stadtkonsumenten ist, gibt es 

keinen Grund. Auch die Thematik der Fremdenfeindlichkeit und des 

Rechtsextremismus ist selbstverständlich nicht auf ländliche Gegenden 

beschränkt. Allerdings ist es ein großes Problem, die zahlreichen 

Kommunen in diesen Auseinandersetzungen, die sie gerne verschwei-

gen, zu unterstützen, zumal die demokratischen Parteien (und nicht nur 

sie) auf den Dörfern kaum noch existent sind. Die mobilen Beratungs-

teams (MBT) bilden deshalb den praktischen Kern des ›Toleranten 

Brandenburgs‹, um den herum sich mittlerweile ein solidarisches 

Netzwerk geknüpft hat, das größer geworden ist. Man darf die Worte 

allerdings nicht zu voll nehmen: Nur weil im Land viel von ›Zivilge-

sellschaft‹ gesprochen wird, sind die zivilen Kräfte noch lange nicht 

zahlreich und stark genug. Um eben diese Zivilgesellschaft oder bes-

ser: zivile Bürgergesellschaft wird weiterhin gerungen werden, denn 

die Bürger sind nicht nur die politisch Engagierten. 

Das Handlungskonzept verbindet als Regierungskonzept, welches 

eine Querschnittsaufgabe beinhaltet, staatliche mit nichtstaatlichen 

Mitteln, Rechtsstaat mit Bürgergesellschaft, Repression mit Präventi-

on. Im Unterschied zur traditionsreichen preußischen ›Toleranz von 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 47 

 

oben‹ im 17. und 18. Jahrhundert, die aus Holland übernommen7 und 

vom calvinistischen Herrscherhaus in einem mehrheitlich lutherani-

schen Land durch Edikte verordnet worden ist, wird heute für politisch 

bedeutsames Handeln das oft konfliktreiche Zusammenspiel vieler ver-

schiedener Akteure in breiten Bündnissen wichtig. Nur so lassen sich 

Handlungschancen bündeln, die in der Entwicklungsstrategie von Frei-

heit und Toleranz liegen. Einwanderung ist eine Chance, die tätig 

wahrgenommen werden muss. Zurzeit zählt das Land Brandenburg fast 

hundert Initiativen der Willkommenskultur. Das Handlungskonzept 

›Tolerantes Brandenburg‹ darf gerade jetzt nicht untertauchen, sondern 

muss sich mit neuem Inhalt füllen, zum Beispiel mit einem Flücht-

lingsmanifest, das praktisch umsetzbar ist. 

Dissense gibt es freilich immer. Sie gehen Dialogen, die aus Krisen 

herausführen können, voraus. Koexistenzphilosophie steckt deshalb 

nicht nur in der urbanen Toleranz, was man durch eine transkulturelle 

Stadterforschung noch besser herausarbeiten und belegen könnte. 

Koexistenzphilosophie ist darüber hinaus als Moralphilosophie (drit-

tens, neben Sozialphilosophie und politischer Theorie) an Dialogen 

orientiert. Dialoge sind für die gefährdete menschliche Existenz – im 

alltäglichen Umkreis wie in größeren politischen Zusammenhängen – 

mehr als notwendig. Sie können aber auch scheitern, denn sie haben 

viele, insbesondere soziale und kulturelle Voraussetzungen. 

Wir können uns dabei auf keinen Sprach- und Diskursidealismus 

verlassen. Vielmehr müssen wir uns von verschiedenen Seiten aus im-

mer wieder um diese Voraussetzungen bemühen. Zur menschlichen 

Existenz und ihrer indeterminierten Freiheit gehört unweigerlich dieses 

Engagement, welches in menschlichen Geschichten steckt. Das ist an-

strengend, aber einfacher ist (Zusammen-)Leben nicht zu haben. Aus 

dem Scheitern muss man lernen und immer besser scheitern. Absurd 

wird deswegen die menschliche Existenz nicht, denn sie beinhaltet 

                                            

7 Philosophisch ist dies die niederländische Bewegung des politischen Neo-

stoizismus, zu dessen führenden Köpfen Pufendorf zählte; der deutsche 

Aufklärer Thomasius in Halle ist ein Schüler von ihm. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | HEINZ KLEGER 

 

 

Sinn und konstruktive Praxis. Es gilt neugierig zu bleiben und nicht 

weltfremd zu werden. Koexistenzphilosophie belegt die Einheit von 

Erkenntnis und Interesse. Die Praxis, auch die Theorie als Praxis, blei-

ben so Sache der Menschen und nicht der entfremdeten Wissenschaft 

allein. Die Koexistenzphilosophie verknüpft die Aspekte einer realisti-

schen Sozialphilosophie mit einer demokratischen politischen Theorie 

und einer dialogorientierten Moralphilosophie. 

Gerade mit sogenannt ›inakzeptablen‹ Positionen muss man im Ge-

spräch bleiben. Heutzutage wird viel von Kommunikation geredet, 

aber wenig miteinander gesprochen. Die entstehende Cyborg-

Gesellschaft droht den menschlichen Umgang untereinander zu verlie-

ren; das Internet dient dabei als Ausrede. Politische Gespräche werden 

kaum noch geführt. Gespräche indessen brauchen Zeit, Geduld, Neu-

gierde und Empathie. Dabei ist auch das sokratische Zuhören-Können 

gefragt, an dem es oft mangelt – zwischen den Generationen, Ost-

West, sozialen Milieus, Lehrern-Schülern usw. Man hat vergessen, 

dass Willy Brandt mit »mehr Demokratie wagen« zuerst genau dies 

meinte. 

Identität und Entschlossenheit gegenüber dem Nicht-Tolerierbaren 

wachsen aufgrund von Erfahrungen. Das ist im Kleinen wie im Großen 

so. Im Großen handelt es sich um historische Erfahrungen, die poli-

tisch verarbeitet worden sind. Wir nennen das heute den antitotalitären 

Konsens in Europa nach den Befreiungsdaten von 1945 und 1989. Er 

bildet den Kern des neuen Europa. Eine Aufgabe der politischen Theo-

rie ist es, diese Erfahrungen transferierbar und reflektierbar zu halten, 

denn sie sind wesentlich für unsere demokratische Identität. 

Diese historisch gewachsene Identität kompensiert das Einheitsde-

fizit einer primär verfahrensorientierten und ergebnisoffenen liberalen 

Demokratie. Daraus folgt nicht ein Relativismus der Beliebigkeit, son-

dern eine recht verstandene Toleranz, welche Entschiedenheit für be-

wahrenswerte und bewährte Werte – darunter, noch nicht so lange, die 

Toleranz selber – einschließt. Das macht unsere historisch-politische 

Identität bei allen Differenzen aus. Sie verträgt mehr als vielfach ange-

nommen wird. Sie hat seit den 1960er Jahren, in der Breite der Bevöl-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 49 

 

kerungen seit den 1980er Jahren, zu Liberalitäts- und Zivilitätsgewin-

nen (im Hinblick auf Frieden, Rücksicht und Solidarität) geführt, die 

wir auch gegenüber neuen Herausforderungen und unter Druck nicht 

aufgeben, sondern vielmehr verteidigen sollten. 

 

 

LITERATUR 
 

Geier, Manfred (1997): Das Glück der Gleichgültigen, Reinbek b. 

Hamburg. 

Harvey, David (2013): Rebellische Städte, Berlin. 

Hobbes, Thomas (2011): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines 

kirchlichen und bürgerlichen Staates. Teil I und II, hrsg. v. Lothar 

Waas, Berlin. 

Kleger, Heinz (2006): Toleranz und ‹Tolerantes Brandenburg›, Müns-

ter/Hamburg/London. 

Kleger, Heinz/Lomsky, André/Weigt, Franz (Hg.) (2006): Von der 

Agglomeration zur Städteregion. Neue politische Denk- und Ko-

operationsräume, Berlin. 

Kopke, Christoph (Hg.) (2011): Die Grenzen der Toleranz. Rechts-

extremes Milieu und demokratische Gesellschaft in Brandenburg. 

Bilanz und Perspektiven, Potsdam. 

Ladurner, Ulrich (2003): »Karatschi, nur ein Traum. 15 Millionen 

Menschen, eine halbe Million Junkies und alle paar Tage eine 

Bombe. Ein Besuch in der Vorhölle«, in: Die Zeit Nr. 01, 

02.01.2003, S. 7. 

Lübbe, Hermann (2014): Zivilisationsdynamik, Basel. 

Marquard, Odo (2013): Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilo-

sophie, Stuttgart. 

Mill, John Stuart (1984): Über die Freiheit, Stuttgart. 

Müller, Tobias (2012): Keine Toleranz den Feinden der Toleranz, in: 

Potsdamer Neueste Nachrichten 28.12.2012, S. 28. 

Rauterberg, Hanno (2013): Wir sind die Stadt! Urbanes Leben in der 

Digitalmoderne, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | HEINZ KLEGER 

 

 

Ritter, Joachim (2003): »Die große Stadt«, in: Ders.: Metaphysik und 

Politik, erw. Neuausgabe, Frankfurt a. M., S. 341-354. 

Schoeps, Julius H./Botsch, Gideon/Kopke, Christoph/Rensmann, Lars 

(Hg.) (2007): Rechtsextremismus in Brandenburg. Handbuch für 

Analyse, Prävention und Intervention, 2. Aufl., Berlin. 

Simon, David/Suketu, Metha (2012): »Im Sog der Slums«, in: Die 

Zeit, Nr. 11, 8. März 2012, S. 38f. 

Simon, David/Burns Ed (2012): The Corner, München. 

Spinoza, Baruch de (1984): Theologisch-Politischer Traktat, Hamburg. 

Suketu, Metha (2006): Bombay. Maximum City, Frankfurt a.M. 

Weber, Max (1973): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 4. 

Aufl., Tübingen. 

Wiener, Daniel (Hg.) (2001): Wir sind die Stadt. Das Beispiel der 

Werkstadt Basel, Basel. 

Zwahr, Helmut (1993): Ende einer Selbstzerstörung. Leipzig und die 

Revolution in der DDR, Göttingen. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Das Projekt Weltethos – Dialog statt 

Zusammenprall der Kulturen 

ALOIS RIKLIN 

 

 

 

HUNTINGTON: ZUSAMMENPRALL DER KULTUREN 
 

Seit den Terroranschlägen von Paris und Kopenhagen gegen die Ver-

antwortlichen der Mohammed-Karikaturen wird erneut der Bestseller 

Der Zusammenprall der Kulturen von Samuel Huntington aus dem 

Jahr 1996 kolportiert (vgl. Huntington 1996). Der notorische Feindbil-

der-Produzent hat die Welt nach religiös-kulturellen Kriterien in acht 

Regionen aufgeteilt: den sinisch-chinesischen Kulturkreis, den japani-

schen, den hinduistischen, den islamischen, den westlichen usw. Amar-

tya Sen, der indische Nobelpreisträger für Ökonomie, hat seinem Har-

vard-Kollegen mangelhafte Geschichtskenntnis, Missachtung der Ver-

schiedenheiten innerhalb der Kulturen, Ignoranz der interkulturellen 

Wechselbeziehungen und eine überhebliche Auffassung der »westli-

chen« Kultur vorgeworfen. Insbesondere kritisierte er den kapitalen 

Irrtum, Individuen, Länder, ja ganze Subkontinente und Kontinente auf 

eine einzige Identität zu reduzieren. Indien zum Beispiel ist in der 

simplen Wahrnehmung Huntingtons hinduistisch, obwohl dort 145 

Millionen Muslime leben, mehr als in jedem anderen Land mit Aus-

nahme Indonesiens und Pakistans (vgl. Sen 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | ALOIS RIKLIN 

 

Nach den Terroranschlägen auf die Zwillingstürme in New York 

war Huntington (Newsweek, 17.12.2001: 4-8) prompt mit einem alar-

mierenden Artikel zur Stelle: Muslimische Kriege hätten den Kalten 

Krieg als Hauptform internationaler Konflikte abgelöst. Muslimische 

Gewalt in Form von Terror-, Guerilla-, innerstaatlichen und zwischen-

staatlichen Kriegen könne zum Zusammenprall zwischen dem Islam 

und dem Westen, wenn nicht dem Rest der Welt, führen. Das zuge-

spitzte Feindbild diente den Kriegstreibern in der Bush-Administration 

als willkommener Steilpass für ihren »Krieg gegen den Terrorismus«. 

Huntington ignorierte leichtfertig die Gegensätze innerhalb der Re-

ligionen, zum Beispiel die Gegensätze innerhalb des Islams zwischen 

Schiiten, Sunniten, Salafisten usw. Weltweit sind die meisten unschul-

digen Opfer des islamistischen Terrors Muslime. Zur gleichen Zeit als 

in Paris zwölf Redaktionsangehörige von Charlie Hebdo ermordet 

wurden, sind in Nigeria 2000 Muslime massakriert worden, was in den 

westlichen Medien höchstens eine Kurzmeldung wert war. Dem »Isla-

mischen Staat« dient der Islam nur als Vorwand für die Rekrutierung 

von perspektivlosen jugendlichen Kämpfern; tatsächlich geht es dieser 

Terror-Organisation einzig und allein um politische Macht, wie ein 

»Spiegel«-Report kürzlich dokumentiert hat. 

Um Macht ging es auch in den christlichen Kreuzzügen gegen den 

Islam im Mittelalter und in den innerchristlichen Konfessionskriegen 

in der frühen Neuzeit. Auch damals ist die Religion für machtpolitische 

Zwecke missbraucht worden. Gewaltbereite Fundamentalisten und Fa-

natiker gab und gibt es in allen Religionen. 

Die übergroße Mehrheit der Moslems ist friedlich. Alle Muslime 

aufgrund angeblich islamischer Glaubenskrieger sowie einiger aus dem 

Gesamtzusammenhang gerissener Koran-Stellen als Anhänger einer 

gewalttätigen Religion abzustempeln, ist absurd. So absurd, wie wenn 

alle Christen für gewaltbereit gehalten würden, weil der US-Präsident 

George W. Bush als »wiedergeborener Christ« und der britische Pre-

mierminister Tony Blair als innerchristlicher Konvertit einen mit 

Kriegslügen ausgelösten, völkerrechtswidrigen Präventivkrieg zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 53 

 

antworten haben, der über hunderttausend unschuldige zivile, überwie-

gend muslimische Opfer zur Folge hatte. 

Die Schweizerische Offiziersgesellschaft hat unlängst eine militär-

historische Exkursion nach Sizilien ausgeschrieben unter dem Hunting-

tonschen Motto »Kampf der Kulturen«, nichtwissend, dass ausgerech-

net in Süditalien zur Zeit der Normannen-Könige und des Staufer-

Kaisers Friedrich II. Christen, Juden und Muslime friedlich zusammen-

lebten. In der Marienkirche La Martorana in Palermo, erbaut unter 

dem Normannen Roger II., entdeckte ich an einer Säule eine arabische 

Inschrift. Ich bat den sprachkundigen Begleiter um eine Erklärung. Er 

übersetzte: »Allah ist groß«! Wunderbar, dass so etwas in einer von 

und für Christen erbauten Kirche möglich war!  

 

 

KÜNG: DIALOG DER KULTUREN 
 

Der weltweit bekannteste Gegenentwurf zum Feindbild von Hunting-

ton und Co. ist das »Projekt Weltethos« des 87-jährigen Schweizer 

Theologen Hans Küng (vgl. Küng 2010a). In konservativen Kirchen-

kreisen wird der emeritierte Tübinger Professor fast nur als Papst- und 

Kirchenkritiker wahrgenommen, seit er 1970 das Unfehlbarkeitsdogma 

in Frage gestellt hat und ihm vom Vatikan 1979 die Lehrbefugnis für 

katholische Theologie aberkannt worden ist, nota bene aufgrund eines 

völkerrechtlichen Vertrages, den der Vatikan als überhaupt erster Staat 

mit dem Hitler-Regime abgeschlossen hatte. Die Strippenzieher des 

Lehrstuhlentzugs hatten erwartet, dass der mit einem Berufsverbot ge-

ächtete Theologe innerhalb weniger Wochen weg vom Fenster wäre. 

Doch sie hatten die Rechnung ohne den Wirt gemacht, das heißt ohne 

die Universität Tübingen und das Land Baden-Württemberg. Diese 

schufen für ihn eine noch besser und unabhängiger ausgestattete Pro-

fessur außerhalb der Theologischen Fakultät. Küng nutzte die größere 

akademische Freiheit in Lehre und Forschung, um sich noch intensiver 

mit anderen Religionen auseinanderzusetzen, anfänglich noch ohne zu 

wissen, wohin der Weg führen würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | ALOIS RIKLIN 

 

Nach zehnjährigem Studium lancierte er 1990 in einem in siebzehn 

Sprachen übersetzten programmatischen Buch das »Projekt Weltethos« 

unter den griffigen Parolen (vgl. Küng 1990): Kein Frieden unter den 

Nationen ohne Frieden unter den Religionen. Kein Frieden unter den 

Religionen ohne Dialog zwischen den Religionen. Kein Dialog zwi-

schen den Religionen ohne gemeinsame ethische Werte und Standards. 

Kein Weltfrieden ohne ein gemeinsames ethisches Fundament religiö-

ser und nichtreligiöser Weltanschauungen. 

Die wichtigsten Stationen in der Weiterentwicklung des Projekts 

nach dem fulminanten Startschuss von 1990 waren: 

 

•  1993 die »Erklärung zum Weltethos« des Parlaments der Weltreli-

gionen in Chicago (vgl. Küng 2012: 171-194) 

•  1997 die »Allgemeine Erklärung der Menschenpflichten« des In-

terAction Council ehemaliger Staats- und Regierungschefs, unter 

ihnen der St. Galler alt Bundesrat Kurt Furgler (a.a.O.: 194-204) 

• 2001 der Bericht »Brücken in die Zukunft«, einer vom UN-

Generalsekretär Kofi Annan einberufenen »Gruppe herausragen-

der Persönlichkeiten«, den Hans Küng der Generalversammlung 

der Vereinten Nationen vorstellen durfte (vgl. Annan 2001) 

• 2009 das »Manifest für ein globales Wirtschaftsethos« (vgl. Küng 

2012: 205-216). 

 

Gleichzeitig mit der Überzeugungsarbeit in religiösen und politischen 

Gremien haben Hans Küng, Karl-Josef Kuschel, Stephan Schlensog, 

sein Tübinger Team und zugewandte Autoren die wissenschaftliche 

Fundierung der Weltethos-Idee vorangetrieben. Ich erwähne hier nur 

die wichtigsten Publikationen aus Küngs Feder: die große Trilogie über 

Judentum (1991), Christentum (1994) und Islam (2004) sowie Spuren-

suche (1999a). Das letzterwähnte Werk ist das Ergebnis einer sieben-

teiligen Fernsehserie über eine von einem Kamerateam begleitete 

Weltreise zu Brennpunkten aller großen Weltreligionen, nicht nur der 

abrahamischen, sondern auch der asiatischen sowie der afrikanischen 

Stammesreligionen. In zwei Werken konkretisierte Küng die Welt- 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 55 

 

ethos-Idee für Politik und Wirtschaft (vgl. Küng 1997 und 2010b). 

Acht Sammel- und Tagungsbände dokumentieren die weltweite Welt-

ethos-Debatte. Sie enthalten über hundert Stellungnahmen von Reprä-

sentanten verschiedener Religionen, Wissenschaftlern aller Fakultäten, 

Kulturträgern, Wirtschaftsführern, Politikern und Friedensnobelpreis-

trägern. Ein Sturmlauf ohnegleichen! 

Vielleicht ist es an dieser Stelle angebracht zu erklären, wie es dazu 

kam, dass ich seit acht Jahren freiwillig und ohne Auftrag als Wander-

prediger für das Weltethos-Projekt im In- und Ausland unterwegs bin. 

Ich kenne Hans Küng seit über fünfzig Jahren persönlich. Die erste 

Begegnung war im Rückblick mehr als peinlich. 1962 machte ich auf 

der Durchreise zufällig Halt in Tübingen. Beim Stadtbummel fiel mir 

spontan ein: Hier wohnt ja der berühmte Senkrechtstarter Hans Küng, 

der mit 32 Jahren zum Professor gewählt, von John F. Kennedy im 

Weißen Haus empfangen und soeben zum Konzilsberater ernannt wor-

den ist. Kurz entschlossen läutete ich unangemeldet an seiner Haustür. 

Freundlich empfing er mich, führte mich in sein Arbeitszimmer und 

wusste nicht, was ihm geschah. Natürlich sagte ihm der Name des un-

bekannten Doktoranden aus Berlin gar nichts. Als Priester mag er wohl 

gemutmaßt haben, ob der aufdringliche Besucher beichten wolle oder 

eine Seelenführung wünsche. Doch der wollte nur plaudern. Nach einer 

guten Stunde Small Talk gab der Überbeschäftigte zu verstehen, dass er 

eigentlich dringende Arbeiten zu erledigen hätte, und er komplimen-

tierte mich, immer noch höflich, vor die Tür. Jahre später habe ich 

mich als den ungebetenen Gast von damals geoutet. Küng erinnerte 

sich sehr gut an den unverschämten Besucher. 

Seither habe ich Küngs Weg ständig mit großer Sympathie, ja Be-

geisterung verfolgt. Ich staunte, wie er mit unstillbarem Wissensdurst 

und unglaublicher Schaffenskraft ohne Unterlass zu immer neuen 

Ufern aufbrach, nicht nur in den Religionswissenschaften, sondern mit 

Abstechern auch in die Politikwissenschaft, die Friedensforschung und 

die Ökonomie und dies nicht nur im Elfenbeinturm der Studierstube, 

sondern auf Vortrags- und Entdeckungsreisen rund um die Welt. In 

seinem Strandhaus in Sursee hat eine Großnichte auf einer Weltkarte 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | ALOIS RIKLIN 

 

mit Stecknadeln alle Reisedestinationen und Wirkstätten ihres Onkels 

eingetragen – es sind genau 344! Als mich Küng fragte, ob ich bereit 

wäre, den Entwurf des dritten Bandes der Memoiren kritisch zu lesen, 

sagte ich: »Nichts, das mir lieber wäre! Aber du wirst ja keine Kritik 

akzeptieren!« Darauf er: »Stimmt nicht!« Ich: »Doch, es stimmt! Zum 

Entwurf Deines Wälzers Weltethos für Weltpolitik und Weltwirtschaft 

habe ich zwölf Vorschläge gemacht. Keinen einzigen hast Du berück-

sichtigt!« Küng erneut: »Stimmt nicht!« Aber nach einer Pause schob 

er nach: »Es waren auch schlechte Vorschläge!« Wir haben beide 

schallend gelacht. 

In der Besprechung der dreibändigen Memoiren (vgl. Küng 2002, 

2007 und 2013) habe ich versucht, die intellektuelle Biografie Küngs 

in einem Satz zusammenzufassen: 

 

»Küngs religiös-intellektueller Werdegang ist von einer nicht planbaren, 

traumwandlerischen Folgerichtigkeit: Vom römischen Katholizismus über die 

christliche Ökumene zum Judentum und zum Islam, dann den asiatischen und 

den Stammesreligionen, schliesslich hin zum religionen-übergreifenden, auch 

nichtreligiöse Weltanschauungen einschliessenden friedens- und gerechtigkeits-

fördernden Projekt Weltethos , ohne dabei freilich – bei allem kooperativen 

Respekt gegenüber Andersgläubigen und Andersdenkenden – die eigene 

Standfestigkeit  (sein Wort) in der möglichst treuen Nachfolge Jesu preiszuge-

ben.« (Riklin 2013: 36) 

 

In diesem Konzentrat fehlt ein Wort: Zivilcourage! Wer Küng nur als 

Papst- und Kirchenkritiker wahrnimmt, ist ein Ignorant. Der ehemalige 

deutsche Bundeskanzler Helmut Schmidt hat ihn zu Recht als »univer-

salen Denker« gewürdigt. Ich bin stolz, dass mich Hans Küng öffent-

lich als seinen Freund bezeichnet.  

 

 

 

› ‹

› ‹

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 57 

 

LESSING: VORDENKER DES 

»PROJEKTS WELTETHOS« 
 

Es gibt einen Vorläufer zum Weltethos-Projekt: Gotthold Ephraim 

Lessing. Wer kennt nicht Lessings Schauspiel »Nathan der Weise« 

(1779)? Schlüsselstelle ist die Ringparabel. Lessing hat die Parabel 

dem Decamerone von Giovanni Boccaccio entlehnt (um 1350). Aber 

auch Boccaccio ist nicht der Erfinder. Die früheste Quelle, dort freilich 

als Perlengeschichte, findet sich im Dialog zwischen einem Moslem 

und einem Christen, dem Kalifen Al-Mahdi aus Bagdad und dem ost-

syrischen Patriarchen Timotheus I. (um 781). 

Verkürzt lautet die Parabel so: Sultan Saladin, der muslimische 

Herrscher über Jerusalem, versucht, einen jüdischen Geldverleiher aufs 

Glatteis zu führen. Er will von ihm wissen, welche Religion die wahre 

sei: die jüdische, die christliche oder die islamische. Der schlaue Jude 

erkennt die Falle. Um ihr zu entgehen, erzählt er die Geschichte von 

den drei Ringen. Darin geht es um einen Brauch, wonach seit Genera-

tionen der Vater jeweils seinem liebsten Sohn einen mit Wunderkraft 

versehenen Ring vermachte und ihn damit zugleich zu seinem Erben 

und zum Oberhaupt der Familie bestimmte. Diese Kette blieb ununter-

brochen, bis ein Vater drei Söhne hatte, die er alle gleich liebte. Um 

keinen bevorzugen zu müssen, lässt er heimlich zwei Kopien anferti-

gen, die dem echten Ring so sehr gleichen, dass sie selbst der Vater 

kaum voneinander unterscheiden kann. Bevor er stirbt, schenkt er je-

dem der drei Söhne einen Ring und lässt jeden im Glauben, den echten 

Ring geerbt zu haben. So wie Juden, Christen und Moslems je glauben, 

die wahre Religion zu besitzen. Saladin ist von der Geschichte und der 

Klugheit des Juden so beeindruckt, dass er nicht nur die gewünschte 

Summe samt Zins annimmt, sondern ihm eine hohe und ehrenvolle 

Stelle an seinem Hof verleiht. 

Welche der drei abrahamischen Religionen die wahre ist, bleibt bei 

Boccaccio unentschieden. Lessing lässt die Geschichte nicht so enden. 

Die drei Brüder geraten um das Erbe in Streit und gehen vor Gericht. 

Der Richter schlägt die folgende Lösung vor: Jeder von euch glaube, 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | ALOIS RIKLIN 

 

den echten Ring zu besitzen. Der echte Ring hat aber die Wunderkraft, 

den Träger vor Gott und den Menschen angenehm zu machen. Also 

strebe jeder um die Wette, durch gute Werke die Kraft des Steins an 

den Tag zu legen – mit vorurteilsfreier Liebe, Sanftmut, herzlicher 

Verträglichkeit, Wohltun und innigster Ergebenheit in Gott. Und wenn 

sich der Steine Kräfte bei euren Kindes-Kindeskindern äußern, so lad' 

ich euch nach tausend und tausend Jahren wiederum vor diesen Stuhl. 

Dann wird ein weiserer Richter das Urteil sprechen. 

Vor drei Jahren wurde im St. Galler Stadttheater »Nathan der Wei-

se« gespielt. Die Inszenierung war für den vorherrschenden, islamkriti-

schen Zeitgeist symptomatisch. Wie üblich wurde der Jude Nathan 

ganz im Sinne Lessings sympathisch dargestellt. Doch die beiden Mus-

lime, Saladin und Al Hafi, wurden als Karikaturen der Lächerlichkeit 

preisgegeben. Bei Lessing ist Saladin ein hochgeachteter, auch ge-

fürchteter Herrscher, der Nathans Argumentation aufmerksam folgt, 

ihm sogar recht gibt und ihm schließlich die Freundschaft anbietet. 

Und Al Hafi, der Freund und Schachpartner Nathans, verkörpert einen 

toleranten, mystischen Islam. Was aber macht die St. Galler Inszenie-

rung? Sie macht aus Saladin einen läppischen Hampelmann und aus Al 

Hafi einen schwulen Gigolo. Die St. Galler sind voll in die antiislami-

sche Falle getreten. Lessings Drama ist aber ebenso projüdisch wie 

proislamisch. 

Die Verwandtschaft von Lessings Ringparabel und Küngs Welte-

thos liegt auf der Hand. Deshalb habe ich für ein Weltethos-

Symposium an der Universität Freiburg mit Hans Küng als Hauptred-

ner versucht, Peter von Matt für den Schlussvortrag über die Ringpara-

bel zu engagieren. Als er nach längerem Zögern absagte, musste ich 

kurzfristig einspringen und während etlichen Intensivwochen alles an-

dere beiseitelegen (vgl. Riklin 2011). Das wurde für mich ein unver-

hoffter Glücksfall, sodass ich mich nachträglich bei Peter von Matt für 

seine Ablehnung bedankte. Ich bin kein Islamkenner. Den Koran habe 

ich nie ganz gelesen. Aber durch reinen Zufall habe ich entdeckt, dass 

Lessing seine Lösung der Ringparabel dem Koran entnommen hat: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 59 

 

»Für jeden von euch (Juden, Christen und Moslem, A.R.) haben Wir eine Rich-

tung und einen Weg festgelegt. Und wenn Gott gewollt hätte, so hätte Er euch 

zu einer einzigen Gemeinschaft gemacht. Doch will Er euch prüfen in dem, was 

Er euch hat zukommen lassen. So eilt zu guten Werken um die Wette. Zu Gott 

werdet ihr allesamt zurückkehren, dann wird Er euch kundtun, worüber ihr un-

eins wart.« (Sure 5,48) 

 

Lessing hat die Quelle wohlweislich verschwiegen, sonst hätte er da-

mals im 18. Jahrhundert noch heftigere Proteste über sich ergehen las-

sen müssen. 

Übrigens kam Lessing zum Ringparabel-Stoff, weil ihm sein Bröt-

chengeber verboten hatte, weiter theologische Streitschriften zu verfas-

sen. So wie Hans Küng zum Weltethos-Projekt gelangte, nachdem ihm 

der Vatikan verboten hatte, weiter katholische Theologie zu lehren. 

Lessings »Nathan« und Küngs »Weltethos« sind die Frucht autoritärer 

Willkürakte. Beim heiligen Thomas von Aquin habe ich einmal gele-

sen, dass aus Schlechtem mitunter auch Gutes entstehen kann... 

Lessing hat Boccaccio, Küng hat Lessing weiterentwickelt. Ich 

verstehe das Weltethos-Projekt als Fortsetzung, Erweiterung, Aktuali-

sierung, ja Verbesserung Lessings: 

 

• vom Wettstreit zum Dialog der Religionen 

•  von der Individualethik (Liebe, Sanftmut, Verträglichkeit, Wohltun 

und Gottergebenheit) auch zur Institutionenethik für Religionen, 

Staaten, internationale Organisationen usw. 

• von den drei abrahamischen Religionen zu allen Weltreligionen 

• von den Religionen auch zu nichtreligiös begründeten Weltan-

schauungen. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | ALOIS RIKLIN 

 

CRASHKURS »PROJEKT WELTETHOS« 
 

Es waren einmal ein Hochschulrektor und ein Privatdozent-Kandidat. 

An der Universität St. Gallen gab es den Brauch, dass ein Kandidat vor 

der gesamten Professorenschaft eine halbe Stunde vorsingen musste. 

Als ein Volkswirtschaftler dran war, meldete er sich beim Rektor und 

bat um eine Redeverlängerung. Es sei nämlich so, dass für einen Be-

triebswirtschaftler dreißig Minuten wohl genügten, aber für eine ernst-

zunehmende Wissenschaft wie die Volkswirtschaftslehre brauche es 

einfach etwas mehr Zeit. Der Rektor, ein Betriebswirtschaftler, klärte 

den Kandidaten auf, dass gestandene Professoren zwar länger als eine 

halbe Stunde reden, aber keinesfalls länger zuhören könnten. Väterlich 

fragte er, wie viele Seiten er denn habe. «Achtzehn», antwortete der 

Kandidat. Darauf der Rektor: «Dann lassen sie die Seiten 9 bis 14 weg, 

im Senat merkt’s niemand!« 

Nachdem ich schon fast dreißig Minuten geredet habe, versuche 

ich, das »Projekt Weltethos« in einer Art Crashkurs vorzustellen. Da-

bei werde ich mich nicht mit einem bloßen Plagiat zufrieden geben. 

Vielmehr werde ich eine eigene Auslegeordnung probieren sowie ei-

gene Ergänzungen und kritische Überlegungen einflechten. 

Das Weltethos-Projekt ist kein religiöses, sondern ein ethisches 

Projekt. Es geht weder um einen Religionenmix, noch um eine Ein-

heitsreligion und auch nicht um einen Religionsverzicht. Ziel ist die 

Suche nach einem minimalen (nicht minimalistischen!) Konsens ge-

meinsamer ethischer Werte, die in allen großen Religionen grundgelegt 

und auch in nicht religiös begründeten Weltanschauungen, beispiels-

weise bei Immanuel Kant, zu finden sind. Das Weltethos-Projekt be-

gnügt sich aber nicht mit abstrakten Richtlinien, sondern ruft nach je 

aktuellen Konkretisierungen für Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, 

Friedensforschung, Bildung und Erziehung. 

Ich gliedere den Crashkurs in Prinzipien, Voraussetzungen und 

Ziele des Dialogs. Als ich Hans Küng mein Konzept zur kritischen 

Prüfung vorlegte, reagierte er zunächst etwas mürrisch. Aber nach ei-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 61 

 

ner Denkpause meinte er, tolerant wie er ist, »man kann's ja auch so 

machen«. 

 

 

PRINZIPIEN 
 

Zwei Prinzipien konstituieren das Weltethos-Projekt: Humanität und 

Gegenseitigkeit. 

 

Humanitätsregel: 

Sie verlangt, dass jeder Mensch »menschlich« behandelt werden soll. 

Bei der ersten Lektüre schien mir diese Formulierung etwas gar naiv. 

Der Mensch ist ja von Natur kein durchwegs gutartiges Wesen; er kann 

auch bösartig und grausam sein. Dann las ich weiter: »Jeder Mensch 

soll sich nicht unmenschlich, gar bestialisch verhalten.« Und ich erin-

nerte mich, dass das Völkerrecht den Tatbestand »Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit« kennt, das vom Internationalen Strafgerichtshof in 

Den Haag geahndet werden kann. Also doch nicht naiv! 

 

Gegenseitigkeitsregel: 

Sie ist allgemein als »Goldene Regel« bekannt. Sie besagt in der nega-

tiven Formulierung: »Was du nicht willst, dass man dir tu, das füg 

auch keinem anderen zu.« Oder positiv: »Behandle die Mitmenschen 

so, wie du von ihnen behandelt werden willst.« Christen meinen oft, 

Jesus habe als erster diese Regel aufgestellt. Weit gefehlt! Auch die 

Urtexte des Hinduismus, Konfuzianismus, Buddhismus, des Judentums 

und später des Islams kennen sie. Zu finden ist sie auch in nichtreligiös 

begründeten Weltanschauungen. Der kategorische Imperativ von Kant 

beispielsweise ist nur eine etwas kompliziertere Umformulierung der 

goldenen Regel. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | ALOIS RIKLIN 

 

VORAUSSETZUNGEN DES DIALOGS 
 

Selbstkritik vor Fremdkritik: 

Christen sollten zuerst vor der eigenen Tür kehren, bevor sie den Islam 

kritisieren. Sie sollten bekennen, dass sie sich in der Vergangenheit 

und in der Gegenwart mit Schuld beladen haben durch: Kreuzzüge, 

Reconquista, Inquisition, Konfessionskriege, Sklavenhandel, Kolonia-

lismus, Antijudaismus, Antisemitismus, Antiislamismus, neokapitalis-

tische Ausbeutung mehrheitlich nichtchristlicher Länder usw. Jesus 

selbst hat drei Mal den Tarif erklärt: 

 

• Bergpredigt: »Du Heuchler! Zieh zuerst den Balken aus deinem 

Auge, dann kannst du versuchen, den Splitter deines Bruders her-

auszuziehen.« (Mt 7,5; Lk 6,42). 

• Bergpredigt: »Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet.« (Mt 

7,1; Lk 6,37). 

• Jesus zu den Pharisäern: »Wer von euch ohne Schuld ist, der werfe 

den ersten Stein.« (Joh 8,7). 

 

Wahrhaftigkeit: 

Die Weltethos-Erklärungen fordern Wahrhaftigkeit im Reden und 

Handeln. Angesichts von Kriegslügen, Wahlkampflügen, Vertuschung 

illegaler Geheimdienst-Operationen, pädophilen Heucheleien, staatlich 

gelenkter Desinformation usw. überrascht es nicht, dass die ehemali-

gen Staats- und Regierungschefs im InterAction Council am meisten 

Mühe hatten, das Wahrhaftigkeitsgebot in der Menschenpflichten-

Erklärung in der von Küng vorgeschlagenen Fassung zu akzeptieren. 

Als ich bei der Vorbereitung meiner Abschiedsvorlesung über »Wahr-

haftigkeit in der Politik« (Riklin 2004) davon Wind bekam, bat ich 

Kurt Furgler – er war Mitglied des Redaktions-Ausschusses – einen 

Blick in die Protokolle werfen zu dürfen; doch er hat mir den Einblick 

verwehrt. 

Nach wie vor gibt es eine starke »realistische Schule« vor allem in 

der amerikanischen Politikwissenschaft, die das »nationale Interesse« 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 63 

 

für das höchste politische Gut hält. Wenn es das »nationale Interesse« 

gebietet, soll die Regierung legitimiert sein, das eigene Volk und die 

Weltöffentlichkeit zu täuschen, einschließlich Kriegslügen (vgl. Mear-

sheimer 2011). 

Wahrhaftigkeit ist eine zwingende Voraussetzung, dass der Dialog 

der Kulturen Sinn macht und zu friedlicher Koexistenz, Verständigung 

und Versöhnung führen kann. 

 

Kein exklusiver Wahrheits- und Heilsanspruch: 

Ohne den Verzicht auf ein rechthaberisches Wahrheits- und Heilsmo-

nopol ist ein Dialog auf Augenhöhe nicht möglich. Erst recht ein in 

Bekehrungsabsicht geführter Dialog verkäme zum Konvertiten-

Unterricht. Hindus, Konfuzianer, Buddhisten und Juden könnten dem 

wohl zustimmen. Doch Muslime und Christen hatten damit mindestens 

in der Vergangenheit ein Problem. 

Seit Origines, Cyprian, Augustinus, dem IV. Laterankonzil (1215), 

dem Konzil von Florenz (1442), Luther und Calvin galt im Christen-

tum, dass außerhalb der Kirche niemand das Heil erlangen kann: Nulla 

salus extra ecclesiam. Vor sechzig Jahren habe ich in der obligatori-

schen »Christenlehre« in der St. Galler Schutzengelkapelle noch lernen 

müssen, dass kein Mensch ohne das Sakrament der Taufe in den Him-

mel komme (vgl. Bischöfliches Ordinariat 1940: 48). In der Ausdeu-

tung dieses angeblich unfehlbaren Dogmas sollten wir glauben, dass 

die ungetauften Kinder nur in den Vorhimmel gelangen könnten, die 

»guten Heiden« in der Vorhölle wenigstens nicht leiden würden, aber 

dass Christen, die ihre schweren Sünden nicht gebeichtet hätten sowie 

die »bösen Heiden« auf ewig in der Hölle schmoren müssten. Damit 

hat das II. Vatikanische Konzil 1964/65 Gott sei Dank aufgeräumt. 

Nun gilt, dass auch Nichtchristen, ja selbst Agnostiker und Atheisten 

das ewige Heil erlangen können (vgl. Rahner/Vorgrimler 1969: 141) 

und dass auch nichtchristliche Religionen wenigstens »einen Strahl je-

ner Wahrheit erkennen können, die alle Menschen erleuchtet.« (a.a.O.: 

356) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | ALOIS RIKLIN 

 

Respektvolle Wertschätzung: 

Von Johann Wolfgang Goethe stammt das Wort: »Toleranz sollte nur 

eine vorübergehende Gesinnung sein: sie muss zur Anerkennung füh-

ren. Dulden heißt beleidigen.« In diesem Sinn verlangt die Weltethos-

Erklärung von 1993 respektvolle Wertschätzung: »Jedes Volk, soll 

dem anderen, jede Rasse soll der anderen, jede Religion soll der ande-

ren Toleranz, Respekt, gar Hochschätzung entgegenbringen.« 

Ein positives Beispiel respektvoller Wertschätzung ist der »Offene 

Brief von 138 muslimischen Theologen an Papst Benedikt XVI. und 

die ganze Christenheit« vom Oktober 2007. In dieser Antwort auf die 

beleidigende Regensburger Rede des Papstes lesen wir: »Christen und 

Muslime sollten über Toleranz hinausgehen in der Anerkennung der 

Unterschiede, doch im Bewusstsein der Gemeinsamkeiten, und Gott 

dafür dankbar sein.« Leider hat die Christenheit diesen versöhnlichen 

Text kaum zur Kenntnis genommen. 

Sind gewisse Mohammed-Karikaturen nicht respektlos? Gewiss: 

Der brutale, mörderische Terroranschlag gegen Redaktionsmitglieder 

der Pariser Satire-Zeitschrift ist ein Kapitalverbrechen und durch nichts 

zu rechtfertigen. Aber: Die Meinungs- und Medienfreiheit ist, so wie 

auch andere Grundrechte, nicht absolut; Einschränkungen bedürfen al-

lerdings zum Beispiel nach schweizerischem Recht einer gesetzlichen 

Grundlage (Bundesverfassung Art. 36). Die Zensur ist dem Staat ver-

boten (a.a.O. Art. 17). Doch die öffentliche, in gemeiner Weise vorge-

brachte Beschimpfung und Verspottung der Überzeugung anderer in 

Glaubenssachen ist nach dem schweizerischen Strafrecht strafbar; bei 

diesem Straftatbestand handelt es sich nicht wie bei der Ehrverletzung 

um ein privates Antragsdelikt, sondern um ein von Amtes wegen zu 

verfolgendes Offizialdelikt (StGB Art. 261). Mindestens einige der 

Mohammed-Karikaturen erfüllen nach meiner Meinung diesen Sach-

verhalt. Ich finde das öffentliche Bekennen »Ich bin Charlie« mindes-

tens unbesonnen. 

Abgesehen von der eventuellen Strafbarkeit: Eine Redaktion trägt 

die Mitverantwortung für die Folgen einer Veröffentlichung, im Fall 

der Mohammed-Karikaturen für 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 65 

 

 
• die Störung des religiösen Friedens, 

• die Gefährdung Unbeteiligter, zum Beispiel, wie geschehen, von 

Juden und Christen im Nahen Osten, 

• die Rekrutierung perspektivloser Jugendlicher für den Terrorismus, 

• die Förderung der latenten Islamphobie. 

 

Die Selbstgefährdung der Redaktion ist ihre Privatsache; die Gefähr-

dung anderer ist es nicht. 

 

Standfestigkeit: 

Das Weltethos-Projekt verlangt nicht, die je eigene Glaubensüberzeu-

gung preiszugeben. Im Gegenteil! Es will Standfestigkeit und Dialog-

fähigkeit verbinden. Hans Küng antwortet auf die Frage, ob das Welt-

ethos die Ethik der einzelnen Religionen ersetzen wolle: 

 

»Nein, das wäre eine Torheit und Illusion. Die Thora der Juden, die Bergpre-

digt der Christen, der Koran der Muslime, die Bhagavadgita der Hindus, die 

Weisheitssprüche des Konfuzius bleiben Grundlagen im Glauben und Leben, 

Denken und Handeln hunderter Millionen von Menschen. Die Religionen sol-

len das Eigene durchaus festhalten und es in Glaubenslehre, Reden und Ge-

meinschaften betonen. Doch sollen sie zugleich erkennen und realisieren, was 

sie bezüglich einiger elementarer ethischer Weisungen gemeinsam haben.« 

 

 

ZIELE DES DIALOGS 
 

Menschenpflichten und Menschenrechte: 

Die Schlüsseltexte des Weltethos-Projekts legen das Schwergewicht 

auf die Menschenpflichten. Die Menschenrechte kommen im Kontext 

zwar vor, nicht aber in den Leitsätzen. Dafür gibt es gute Gründe. 

Die Urtexte der Religionen enthalten Gebote und Verbote, nicht 

Rechte. Alle Religionen hatten oder haben Mühe mit den Menschen-

rechten, nicht zuletzt auch das Christentum. In der Römisch-ka-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | ALOIS RIKLIN 

 

tholischen Kirche galten die Menschenrechte bis ins 20. Jahrhundert 

als Irrlehre. Ausdrückliche Anerkennung fanden sie erst in der Enzyk-

lika »Pacem in terris« (1963) von Papst Johannes XXIII. und im II. 

Vatikanischen Konzil (1962-1965). 

Menschenrechte im Sinne einklagbarer Grundrechte des Menschen 

sind eine relativ junge politische Erfindung. Aufgekommen ist sie in 

Europa und Nordamerika im Kampf gegen den monarchischen Absolu-

tismus. Es brauchte im 17. und 18. Jahrhundert das Saatgut der Aufklä-

rung, bis der von Antike und Urchristentum bereitete Nährboden die 

Frucht der Menschenrechte hervorbrachte. 

Zu dieser Zeit und danach schmachteten afrikanische, asiatische 

und südamerikanische Völker unter der Sklaven- und Kolonialherr-

schaft des sogenannt christlichen Abendlandes. Noch heute leiden sie 

zum Teil unter der neokolonialen Vorherrschaft des realen Kapitalis-

mus. Zudem erlebte die wohltätige politische Erfindung der Menschen-

rechte in den Ursprungsländern vielfache Widerstände und katastro-

phale Rückschläge. Die Unterdrückung der Urbevölkerung und der 

importierten Sklaven wirkt in Nordamerika bis heute nach. Die men-

schenverachtenden Diktaturen des Kommunismus, Faschismus und 

Nationalsozialismus sind in Europa entstanden. Der Holocaust fand in 

Europa statt. Im sogenannten »Krieg gegen den Terrorismus« wurden 

und werden die Menschenrechte massiv verletzt. Ich nenne nur einige 

Stichworte: Folter, Guantanamo, Abu Graib, Bagram, willkürliche 

Verhaftungen, Geheimgefängnisse, exterritoriale Hinrichtungen durch 

Drohnen, Überwachungsstaaten. 

Angesichts der Doppelmoral westlicher Staaten ist die Skepsis 

nichtwestlicher Kulturen in der Menschenrechte-Debatte verständlich. 

Westliche Überheblichkeit und Lehrmeisterei ist fehl am Platz. Der 

Menschenrechte-Dialog soll im Rahmen des Dialogs der Kulturen ge-

führt werden, aber in Verbindung mit den Menschenpflichten, selbst-

kritisch, geschichtsbewusst, respektvoll und geduldig. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 67 

 

Religionsfreiheit: 

Die Gewährleistung der Religionsfreiheit ist weltweit ein großes Prob-

lem. Meines Wissens ist sie in keinem kommunistischen und in keinem 

mehrheitlich islamischen Land garantiert. Deshalb überrascht es nicht, 

dass die Religionsfreiheit in den Weltethos-Texten nur beiläufig er-

wähnt wird. Ohne Religionsfreiheit ist aber ein gleichberechtigter Dia-

log der Kulturen nicht möglich. 

Einmal mehr haben die mehrheitlich christlich geprägten Länder 

keinen Grund zu Überheblichkeit. Denn sie haben bis tief in die Neu-

zeit die Juden diskriminiert und christliche Konfessionen haben sich 

bis in die jüngste Zeit wechselseitig benachteiligt. In der Römisch-

katholischen Kirche galt die Religionsfreiheit bis 1965 als Häresie. 

Während des II. Vatikanischen Konzils versuchte die Kurie, die tradi-

tionelle Lehre durchzusetzen. Das hieß: Wo Katholiken in der Minder-

heit sind, muss die Religionsfreiheit gewährleistet werden; wo sie aber 

in der Mehrheit sind, darf es für Andersgläubige keine Religionsfrei-

heit geben (vgl. Rahner/Vorgrimler 1969: 655). Als sich die Niederlage 

der Kurie abzeichnete, wollte der neue Papst Paul VI. die Religions-

freiheit aus den Konzilstraktanden kippen, zusammen mit der drohen-

den Aufhebung des Dogmas der »alleinseligmachenden Kirche«. Kar-

dinal Bea ließ einige der couragierteren Kardinäle vertraulich über die 

Absicht des Papstes informieren. Diese richteten ein zahmes Protest-

schreiben an Paul VI. Konzilsberater Hans Küng, Whistleblower der 

ersten Stunde, setzte internationale Medien davon in Kenntnis. Als ein 

Entrüstungssturm durch die Weltpresse ging, knickte Paul VI. ein. 

Schließlich kam die »Erklärung über die Religionsfreiheit« kurz vor 

dem Konzilsende doch noch mit Ach und Krach zustande. 1954 Kon-

zilsväter stimmten dafür, 249 dagegen. 

An die Vorgeschichte der Religionsfreiheit in Europa sollte man 

denken, wenn man mehrheitlich islamische Länder kritisiert. Die Ge-

währleistung der Religionsfreiheit ist in Europa relativ jung und sie 

wird heute in Europa, angesichts der wachsenden Einwanderung von 

Muslimen, vielerorts wieder in Frage gestellt. Die Aufregung über Mi-

narette, Kopftücher, Schleier und lange Röcke ist mit nüchternem Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | ALOIS RIKLIN 

 

stand nicht nachvollziehbar. Meine Mutter musste in der Kirche noch 

einen Hut tragen, an besonderen Feiertagen mit Gesichtsschleier. Als 

unsere Bundesrätin beim Empfang des iranischen Machthabers mit 

Schleier auftrat, gab es in der Schweiz einen Aufschrei der Eiferer. 

Doch als Frau Obama verschleiert beim Papst zu Besuch war, regte 

sich meines Wissens niemand auf. 

 

Gewaltlosigkeit: 

Vor einigen Jahren hagelte es nach meinem Vortrag im Rahmen der 

Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft in St. Gallen Proteste. Die 

Präsidentin entschuldigte sich für mich im »St. Galler Tagblatt«. Steine 

des Anstoßes waren meine kritischen Auslassungen zum Problem Ge-

waltlosigkeit. Ich entgegnete, dass ich keinen sachlichen Grund sähe, 

auch nur ein einziges Wort zurückzunehmen. Auch heute werde ich die 

damalige Stellungnahme wiederholen, ohne ein Jota zu ändern. Urtei-

len sie selbst! 

Die erste Weisung der Weltethos-Erklärung von 1993 lautet: »Ver-

pflichtung auf eine Kultur der Gewaltlosigkeit und der Ehrfurcht vor 

allem Leben.« Schön und gut, dass die Repräsentanten so vieler Reli-

gionen diese »unverrückbare Weisung« unterschrieben haben. Aber 

viele Skeptiker in Europa, Nordamerika und Israel zweifeln an den 

Gewaltverzicht-Beteuerungen islamischer Religionsvertreter. Sie ver-

weisen auf die Terroranschläge von New York, Madrid, London und 

anderswo, auf die Hassprediger in Moscheen, auf die vielen frommen 

Selbstmordattentäter, auf die Raketen von Hizbollah und Hamas gegen 

die Zivilbevölkerung, auf den früheren iranischen Staatspräsidenten, 

der sich Israel ausradiert wünschte und auf die Gewalt-Affirmationen 

im Koran. Die Islamkritiker sollten allerdings zur Kenntnis nehmen, 

dass die übergroße Mehrheit der Muslime die Gewalt und den Terro-

rismus ablehnen. Es gibt nicht den Islam, genauso wenig wie das Ju-

dentum und das Christentum. Alle großen Religionen sind pluralis-

tisch. 

Christen und Juden müssten sich ehrlicherweise fragen: Gibt es 

nicht problematische Gewaltexzesse in allen »Heiligen Schriften«, 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 69 

 

auch im Alten und im Neuen Testament? Etwa die angeblich von Gott 

befohlenen Genozide im Buch Deuteronomium 20,10 ff. und im ersten 

Buch Samuel 15,2 ff. oder die brutale Verwünschung im Psalm 137,8 

f. des Alten Testaments: »Tochter Babel, du Zerstörerin! Wohl dem, 

der dir heimzahlt, was du getan hast! Wohl dem, der deine Kinder 

packt und sie am Felsen zerschmettert!« Überkommt einen etwa nicht 

bares Entsetzen, wenn man in der »Geheimen Offenbarung« des Jo-

hannes das Kapital 19 mit normalem Menschenverstand liest, ohne die 

Trostbuch-Hermeneutik im Hinterkopf zu haben? Da schickt der »rä-

chende Gott« seinen Sohn »in blutgetränktem Gewand« auf einem 

weißen Pferd vom Himmel herab auf die Erde, um Krieg zu führen. 

Christus wirft die beiden Erzfeinde, »das Tier und den falschen Pro-

pheten«, bei lebendigem Leib in den See von brennendem Schwefel; 

die übrigen Feinde tötete er mit dem Schwert »und alle Vögel fraßen 

sich satt an ihrem Fleisch«. 

Weiter: Ging etwa der völkerrechtswidrige Irak-Krieg nicht von ei-

nem mehrheitlich christlichen Land aus? Hat dieser Präventivkrieg im 

Vergleich zu Nine Eleven etwa nicht ein Vielfaches an unschuldigen 

zivilen Opfern in einem mehrheitlich islamischen Land verursacht? Ist 

es etwa nicht ein mehrheitlich jüdisches Land, das eine extrem unver-

hältnismäßige Kriegführung praktiziert, Palästinenser widerrechtlich 

aus Jerusalem vertreibt, im seit bald einem halben Jahrhundert völker-

rechtswidrig besetzten Westjordanland durch sukzessive Besiedlung 

trotz anderslautender Lippenbekenntnisse einen lebensfähigen Palästi-

nenserstaat verunmöglicht und die Bevölkerung von Gaza in einer Art 

Freiluftgefängnis drangsaliert? Sind Selbstmordattentate und technisch 

unterentwickelte Raketen etwa schlimmer als die »Kollateralschäden« 

von Hightech-Waffen, Streubomben, Phosphorgranaten, uranabgerei-

cherter Munition und Personenminen? War der chilenische Diktator 

mit seinen vielen Leichen und Folteropfern etwa nicht ein frommer 

Katholik und eifriger Kirchgänger, den die Amtskirche mit einem fei-

erlichen Trauergottesdienst ehrte? Sind es etwa nicht mehrheitlich 

christliche Länder, welche die massivste militärische Aufrüstung be-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | ALOIS RIKLIN 

 

treiben und mit dem massivsten weltweiten Waffenhandel schmutziges 

Geld verdienen? 

Die abrahamischen Religionen, und nicht nur sie, haben noch viel 

Überzeugungsarbeit in ihren eigenen Reihen zu leisten. Das »Projekt 

Weltethos« steht erst am Anfang. 

 

Gleichberechtigung: 

Die vierte Weisung der Weltethos-Erklärung von 1993 lautet: »Ver-

pflichtung auf eine Kultur der Gleichberechtigung und der Partner-

schaft von Mann und Frau«. Die Forderung der Gleichberechtigung be-

trifft vor allem die andere Hälfte der Menschheit: die Frauen. 

Alle Religionen werden auf den Führungsetagen seit je von Män-

nern dominiert. Weibliche Muftis und Rabbinerinnen sind äußerst sel-

ten. Auch in den protestantisch-reformierten Kirchen sind Pastorinnen 

und erst recht Bischöfinnen noch nicht lange akzeptiert. In der anglika-

nischen Kirche ist die Ernennung von Bischöfinnen heftig umstritten. 

Die Römisch-katholische Kirche verweigert die Frauenordination mit 

fragwürdigen Argumenten. 

Die Mühen der Amtskirche mit der Gleichberechtigung der Frau 

gehen bis in die Urkirche zurück. Die Apostel Petrus (1 Petr 3,1) und 

Paulus (Eph 5,21) verlangten, dass die Frauen den Männern untertan 

sein sollen. Kirchenväter, welche sich abschätzig über die Frauen äu-

ßerten, füllen eine stattliche Liste: Tertullian, Origenes, Cyprian, Gre-

gor von Nyssa, Ambrosius, Hieronymus, Johannes Chrisostomus, Au-

gustinus, Albertus Magnus. Wussten Sie, dass die Frau ein »defekter 

Mann« ist? Der Kirchenlehrer Thomas von Aquin urteilte, die Frau sei 

im Vergleich zum Mann ein »mangelhaftes und misslungenes Wesen« 

(femina est aliquid deficiens et occasionatum) (Thomas: I q92, a.1) und 

er hielt den Mann für das »Haupt der Frau« (vir est caput mulieris) 

(a.a.O.: q.92, a2). 

Diese Frauenverachtung findet in allem, was man von Jesus und 

seinen Jüngerinnen weiß, keinen Halt. Eines der schlimmsten Verbre-

chen in der Geschichte der Christenheit, nicht nur der katholischen, 

auch der protestantischen und der reformierten, sind die Hexenprozesse 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 71 

 

der frühen Neuzeit, denen Zehntausende, überwiegend Frauen, zum 

Opfer gefallen sind. Christen sollten deshalb sehr selbstkritisch blei-

ben, wenn sie die Stellung der Frau in anderen Religionen anprangern. 

Die Diskriminierung der Frauen ist nicht nur ein religiöses, sondern 

ein historisch bedingtes gesamtgesellschaftliches Problem. Auch in der 

säkularen westlichen Welt ist die Gleichberechtigung der Frauen ers-

tens eine junge Errungenschaft und zweitens in ihrer tatsächlichen Um-

setzung erst auf dem Weg. In der Schweiz hatten die Frauen vor 1971 

kein politisches Wahl- und Stimmrecht, das patriarchalische Eherecht 

galt bis 1984 und die Verfassungsgrundsätze der Chancengleichheit 

und des gleichen Lohns für gleichwertige Arbeit werden nach wie vor 

verletzt. 

In jüngster Zeit richtet sich der Fokus vor allem auf die Diskrimi-

nierung der Frauen in islamischen Gesellschaften. Dabei ist umstritten, 

wie weit dafür religiöse oder traditionell-kulturelle Ursachen verant-

wortlich sind. Auch ist es nicht zulässig, alle mehrheitlich islamischen 

Länder über den gleichen Leisten zu schlagen. In seiner radikalen An-

wendung benachteiligt und entwürdigt das islamische Recht der Scha-

ria die Frauen im Strafrecht, Eherecht, Familienrecht, Erbrecht, Religi-

onsrecht, in der Bildung und im Beruf. Besonders verabscheuungswür-

dig sind die grausame Genitalverstümmelung von Mädchen und die 

Versklavung weiblicher Hausangestellter. Aufgeklärte Kritiker solcher 

Missstände sollten freilich die Versklavung ausländischer Zwangspros-

tituierter in der Schweiz und in Europa mitbedenken. 

In Anbetracht dieser Faktenlage ist die Verpflichtung auf eine Kul-

tur der Gleichberechtigung ein Desideratum, dessen Erfüllung noch 

viel Engagement und Zeit erfordert. 

 

Solidarität: 

Die Weltbevölkerung beträgt heute 7,3 Milliarden Menschen. Eine 

Milliarde Menschen müssen pro Tag mit weniger als einem Dollar 

auskommen, 2,6 Milliarden mit weniger als zwei Dollar. 800 Millionen 

hungern. 1,1 Milliarden haben keinen Zugang zu sauberem Wasser. 2,4 

Milliarden verfügen über keine genügenden sanitären Einrichtungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | ALOIS RIKLIN 

 

Pro Jahr sterben zehn Millionen Kinder vor dem fünften Lebensjahr, 

die meisten aufgrund von Armut und Mangelernährung. 3000 Kinder 

sterben täglich an Malaria, 6000 an Tuberkulose. Die Lebenserwartung 

einer Japanerin beträgt 85 Jahre, die einer Simbabwerin 36 Jahre. 

Die neokapitalistische ausschließliche Ausrichtung auf die Eigenin-

teressen ist ein Freipass für das »Recht« der Stärkeren und demzufolge 

in hohem Grad unmoralisch. Zu viele Ökonomen halten sich immer 

noch an das falsche, unrealistische Menschenbild des »homo oecono-

micus«, wonach »rational« handelt, wer das Eigeninteresse zum Maß-

stab nimmt, und »irrational«, wer sich solidarisch verhält. Der Slogan 

»mehr Freiheit, weniger Staat« ist zu hinterfragen: Cui bono? Weniger 

Staat auf Kosten von wem? Mehr Freiheit zu Gunsten von wem? Die 

pseudoliberalen neokapitalistischen Ideologen, welche die Freiheit für 

das höchste Gut halten, begehren reflexartig auf, sobald sie nur das 

Wort »Gleichheit« hören und unterstellen stracks »Gleichmacherei«, 

»Egalitarismus« und »Neid«. 

Dem ist entgegen zu halten: Jeder Grundwert, der übertrieben oder 

gar absolut gesetzt wird, führt in die Irre. Die Freiheit des einen bedarf 

der Begrenzung durch die Freiheit der andern. Es geht immer um eine 

Balance, die Balance zwischen Freiheit und Gleichheit. Die Wahrneh-

mung der Eigeninteressen im Sinne größtmöglicher Selbstverantwor-

tung ist ethisch geboten, aber nur gekoppelt mit angemessener Solida-

rität. Denn es gibt Menschen, Familien, Minderheiten und ganze Län-

der, die unverschuldet in Not sind. 

Die zweite Weisung der Weltethos-Erklärung von 1993, die »Ver-

pflichtung auf eine Kultur der Solidarität und eine gerechte Wirt-

schaftsordnung« schreit nach praktischer Umsetzung. 

 

Friedensstiftung: 

Die Urtexte der abrahamischen Religionen enthalten nicht nur frag-

würdige Verführungen zur Gewaltanwendung, sondern vielmehr auch 

Aufforderungen zum Frieden: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 73 

 

• Altes Testament: »Meide das Böse, und tu das Gute; suche Frieden 

und jage ihm nach.« (Psalm 34,15) 

• Neues Testament: »Haltet möglichst, so weit es auf euch ankommt, 

mit allen Menschen Frieden.« (Röm 12,18) 

• Neues Testament: »Selig sind die Friedensstifter, denn sie werden 

Söhne Gottes genannt.« (Bergpredigt: Mt 5,9) 

• Koran: »Wenn sie [die Ungläubigen, A.R.] sich von euch fernhal-

ten und nicht gegen euch kämpfen und euch Frieden anbieten, 

dann erlaubt euch Gott nicht, gegen sie vorzugehen.« (Sure 4,90) 

•  Koran: »Und wenn sie [die Feinde, A.R.] sich dem Frieden zunei-

gen, dann neige auch du dich ihm zu und vertraue auf Gott.« (Sure 

8,61) 

 

 

IST DAS »PROJEKT WELTETHOS« 

UNREALISTISCH? 
 

Ich komme zum Schluss. Auf meinen Wanderpredigten zum Welt-

ethos-Projekt höre ich oft: »Das ist doch alles gut gemeint, aber extrem 

blauäugig!« Ist das Projekt unrealistisch? 

Als ehemaliger Nachrichtenoffizier »der besten Armee der Welt« 

(Bundesrat Maurer) habe ich gelernt, in der Lagebeurteilung die mög-

lichen Bedrohungen darzulegen und daraus je die wahrscheinlichste 

und die gefährlichste auszuwählen. In einer Analyse des sicherheitspo-

litischen Konzepts des Bundesrates von 1973 habe ich seinerzeit die 

exklusive Ausrichtung auf Bedrohungen unter Vernachlässigung der 

Chancen kritisiert; realistischerweise sollte man nach meiner Meinung 

im gleichen Maß neben den Bedrohungen auch die Chancen wittern 

und daraus je die wahrscheinlichste und die bestmögliche auswählen. 

Der altrömische Grundsatz »Si vis pacem, para bellum« sei zu ergän-

zen durch den Grundsatz »Si vis pacem, para pacem«. Die Worst-

Case-Szenarien der traditionellen Sicherheitspolitiker würden zu einer 

Pervertierung des Geistes führen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | ALOIS RIKLIN 

 

Bald nach meiner vorlauten Beanstandung war ich zu einer Stabs-

rahmenübung aufgeboten. Der Übungsleiter und bekannte Sicherheits-

politiker Divisionär Gustav Däniker bestellte mich mitten in der Übung 

auf den Kommandoposten. Zu seiner Überraschung erschien mein 

Stellvertreter. Enttäuscht ließ er mir ausrichten, ich hätte die Chancen 

nicht gewittert. Aber ich hatte dazu keine Gelegenheit, weil ich im Ur-

laub war. 

Meine Antwort an die Weltethos-Skeptiker: Das »Projekt Welte-

thos« ist nicht unrealistisch. Realisten sehen den Gefahren ins Auge, 

aber sie nehmen zugleich die Chancen wahr. Das Weltethos-Projekt ist 

eine Chance in gefahrvoller Zeit. Was kann es realistischerweise leis-

ten? Sicher nicht das Paradies auf Erden – das wäre eine Illusion. Aber 

es will und kann dazu beitragen, mindestens einige der Höllen auf Er-

den zu verhindern. 

Am Schluss meines Matura-Aufsatzes habe ich vor sechzig Jahren 

einen Satz geschrieben, den ich seither unzählige Male wiederholt habe 

und mit dem ich auch den heutigen Vortrag schließe: 

 

MAN IST NICHT REALISTISCH, WENN MAN KEINE IDEALE 

HAT! 

 

 

LITERATUR 
 

Annan, Kofi/Stiftung Entwicklung und Frieden (Hg.) (2001): Brücken 

in die Zukunft: Ein Manifest zum Dialog der Kulturen. Eine Initia-

tive von Kofi Annan, Frankfurt a.M. 

Bischöfliches Ordinariat St. Gallen (Hg.) (1940): Katechismus der ka-

tholischen Religion, St. Gallen. 

Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilization, New York. 

Huntington, Samuel P. (2001): »The Age of Muslim Wars«, in: 

Newsweek 17.12.2001, S.4-8. 

Küng, Hans (1990): Projekt Weltethos, München. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PROJEKT WELTETHOS | 75 

 

Küng Hans (1991): Das Judentum. Die religiöse Situation der Zeit 

München. 

Küng, Hans/Kuschel, Karl-Josef (Hg.) (1993): Weltfrieden durch Reli-

gionsfrieden, München. 

Küng, Hans (1994): Das Christentum. Die religiöse Situation unserer 

Zeit, München. 

Küng, Hans (Hg.) (1995): Ja zum Weltethos, München. 

Küng, Hans (1997): Weltethos für Weltpolitik und Weltwirtschaft, 

München. 

Küng, Hans/Kuschel, Karl-Josef (Hg.) (1998): Wissenschaft und Welt-

ethos, München. 

Küng, Hans (1999a): Spurensuche. Die Weltreligionen auf dem Weg, 

München. 

Küng, Hans/Kuschel, Karl-Josef (Hg.) (1999b): Ein Ethos für die Welt, 

München. 

Küng, Hans (Hg.) (2001): Globale Unternehmen – globales Ethos, 

Frankfurt a.M. 

Küng, Hans (2002): Erkämpfte Freiheit. Erinnerungen (Bd. 1), Mün-

chen. 

Küng, Hans/Senghaas, Dieter (Hg.) (2003): Friedenspolitik. Ethische 

Grundlagen internationaler Beziehungen, München. 

Küng, Hans (2004): Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Mün-

chen. 

Küng, Hans (2007): Umstrittene Wahrheit. Erinnerungen (Bd. 2), 

München. 

Küng, Hans/Leisinger, Klaus M./Wieland, Josef (2010): Manifest glo-

bales Wirtschaftsethos, München. 

Küng, Hans (2010a): »Wider den Zusammenprall der Kulturen«, in: 

Ders./Karl-Josef Kuschel/Alois Riklin (Hg.): Die Ringparabel und 

das Projekt Weltethos, Göttingen, S. 115-133. 

Küng, Hans (2010b): Anständig wirtschaften. Warum Ökonomie Mo-

ral braucht, München. 

Küng, Hans (2012): Handbuch Projekt Weltethos. Eine Vision und ihre 

Umsetzung, München. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | ALOIS RIKLIN 

 

Küng, Hans (2013): Erlebte Menschlichkeit. Erinnerungen (Bd. 3), 

München. 

Mearsheimer, John G. (2011): Why Leaders lie. The Truth about Lying 

in International Politics, Oxford. 

Rahner, Karl/Vorgrimler, Herbert (Hg.) (1969): Kleines Konzilskom-

pendium, Freiburg i.Br. 

Riklin, Alois (2004): »Wahrhaftigkeit in der Politik«, in: Ders. (Hg.): 

Wahrhaftigkeit in Politik, Recht, Wirtschaft und Medien, Göttin-

gen, S. 11-52. 

Riklin, Alois (2011): Von der Ringparabel zum Projekt Weltethos, 

Vaduz. 

Riklin, Alois (2013): »Hans Küng erinnert sich«, in: Civitas 4, S. 34-

36. 

Sen, Amartya (2007) Die Identitätsfalle. Warum es keinen Krieg der 

Kulturen gibt, München. 

Thomas von Aquin: Summa theologica. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Vertrauen gegen seine Liebhaber 

verteidigt 

MARTIN HARTMANN 

 

 

 

Die Reihe, zu der mein Vortrag einen kleinen Beitrag leisten will, heißt 

Miteinander leben. Und mein Thema heißt Vertrauen. Nun könnte ich 

diese beiden Punkte verbinden und sagen: Um miteinander zu leben, 

brauchen wir Vertrauen. Das klingt einerseits banal, andererseits könn-

te man sich fragen, ob das eigentlich stimmt. Ich will dies im zweiten 

Teil meines Vortrags klären. Ein weiteres Thema dieser Vorlesungs-

reihe betrifft das Zusammenleben von Menschen, die sehr unterschied-

lich sind, die unterschiedliche Meinungen, Einstellungen, Religionen, 

Sprachen oder Herkunftsländer haben. Hier könnte man meinen, dass 

solche Unterschiede, wenn sie denn stark ausgeprägt sind, das soziale 

Vertrauen eher erschweren. Vertrauen scheint besser in der Nähe zu 

gedeihen, in der Vertrautheit mit Freunden, Liebespartnern oder nahen 

Familienmitgliedern. Je fremder der andere ist, desto schwieriger, so 

scheint es, muss es mir fallen, ihm oder ihr zu vertrauen. Ob sich dies 

tatsächlich so verhält, will ich im dritten Teil klären. Doch womit will 

ich anfangen? Ich beginne im ersten Teil mit einigen allgemeinen 

Überlegungen zum Vertrauen, die erläutern sollen, warum wir uns ge-

genwärtig überhaupt so viel mit dem Thema Vertrauen beschäftigen. 

Diese Überlegungen sollen auch helfen, meinen Vertrauensbegriff zu 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | MARTIN HARTMANN 

 

explizieren, der dann im weiteren Verlauf meines Vortrags ausbuch-

stabiert wird in seinen konkreten Facetten. 

 

 

ERSTER TEIL: ZUR KONJUNKTUR DES 

VERTRAUENSBEGRIFFS 
 

Ich komme also zum ersten Teil. Warum beschäftigen wir uns momen-

tan so viel mit Vertrauen? Manche meinen sogar, Vertrauen sei eine 

»Obsession« der Moderne und reagieren gereizt. Die Historikerin Ute 

Frevert (2013: 27) etwa schreibt, der Begriff Vertrauen werde mittler-

weile »so inflationär verwendet und extensiv aufgerufen, dass seine 

Konturen zu verschwimmen drohen«. Ich würde zwar nicht sagen, dass 

Vertrauen eine »Obsession« der Moderne ist, sondern eher davon aus-

gehen, dass das Thema erst in den letzten 20 Jahren wissenschaftlich 

wirklich virulent geworden ist, aber das fordert immer noch eine Erklä-

rung, warum das so ist. Ich denke, es gibt drei Erklärungen, auf die ich 

im Folgenden näher eingehen will. 

 

Vertrauen im Wandel 
 

Zum einen haben wir Handlungsspielräume gewonnen, die wir vorher 

nicht hatten. Denken Sie nur an das Internet, das uns ja ungeheure 

Kommunikationsmöglichkeiten bietet, die wir vorher nie hatten. Wir 

können plötzlich mit Menschen in Kontakt treten, die wir nicht kennen 

und die wir vielleicht niemals sehen werden. Trotzdem schicken wir 

ihnen Botschaften oder tauschen Waren mit ihnen. Je wichtiger diese 

neu hinzugewonnenen Kontakte für uns sind, desto relevanter scheint 

die Kategorie des Vertrauens für uns zu werden, denn so wie es aus-

sieht, ist es nicht möglich, alle diese internetbasierten Kontaktformen 

rechtlich zu rahmen, um so möglichen Missbrauch und Betrug zu ver-

meiden. Dass Vertrauen hier überhaupt relevant wird, ist dabei gar 

nicht so selbstverständlich. Wenn Sie frühe philosophische Äußerun-

gen zur Thematik lesen, werden Sie feststellen, dass die Philosophen 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 79 

 

daran gezweifelt haben, dass Vertrauen im Internet überhaupt entste-

hen kann, weil die Annahme vorherrschte, Vertrauen sei das, was man 

neudeutsch ein face-to-face-Verhältnis nennt. Hubert Dreyfus (2001: 

71; Übersetzung M.H.) etwa schreibt in seinem Buch über das Internet: 

»Ich muss im selben Raum mit anderen Personen sein und wissen, dass 

sie mich körperlich verletzen oder öffentlich erniedrigen könnten und 

zugleich wahrnehmen, dass sie das nicht tun, um Vertrauen zu ihnen 

aufzubauen und mich ihnen gegenüber verletzbar zu machen.« 

Will man es etwas pathetisch formulieren, könnte man sagen, dass 

das Internet und seine neuen Kommunikationsmöglichkeiten uns ge-

zwungen hat, darüber nachzudenken, ob ein solcher an face-to-face 

Kontakten hängender Vertrauensbegriff ausreicht, um zu erläutern, wie 

wir uns auf diesen neuen Kommunikationskanälen mit fremden Perso-

nen austauschen. Wir brauchen, wenn man so will, ein auf diese spezi-

fischen Austauschformen zugeschnittenes Vertrauen, das wir in der 

Form vorher vielleicht noch gar nicht reflektieren mussten, weil es 

schlicht an den Möglichkeiten eines solchen erweiterten Kontakthori-

zontes fehlte. Vertrauen wird hier also nicht relevant, weil es wegge-

brochen ist, weil es fehlt oder abgebaut worden ist, es wird relevant, 

weil wir es offenbar brauchen, ohne doch zu wissen, welche Bedin-

gungen vorliegen müssen, um es zu schaffen und zu erhalten. Man 

kann dies ein ganz und gar positives Phänomen nennen, denn es geht, 

ich wiederhole, um hinzugewonnene Handlungsmöglichkeiten, die wir 

vorher nicht hatten. Und man kann sehen, dass unser Nachdenken über 

Vertrauen nicht einfach einen statischen Begriff zugrunde legen sollte, 

der dann auf unterschiedliche menschliche Kommunikations- und In-

teraktionsformen appliziert wird. Was wir unter Vertrauen verstehen, 

ändert sich möglicherweise unter dem Eindruck neuer Herausforderun-

gen und Handlungsmuster. Andererseits: Wenn wir keine Möglichkei-

ten sehen, neue Vertrauenskonzepte zu entwickeln und auch technisch 

oder institutionell wirksam werden zu lassen, dann haben wir eine Kri-

se des Vertrauens, die keine Krise verlorenen Vertrauens, sondern eine 

Krise eines benötigten, aber nicht beschaffbaren Vertrauens ist. Ich er-

wähne diesen Punkt, weil in der öffentlichen Wahrnehmung ja in der 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | MARTIN HARTMANN 

 

Regel die Vorstellung vorherrscht, Vertrauen sei deswegen relevant 

geworden, weil es uns verloren gegangen ist, weil es also einmal da 

war und nun nicht mehr da ist. Das ist aber nicht, nur das will ich zei-

gen, der einzige Grund für unsere bisweilen verzweifelte Suche nach 

Vertrauen. Damit komme ich zum zweiten Grund für die Prominenz 

des Themas. 

 

Falsch verstandenes Vertrauen 
 

Sie kennen die Umfragen und die Berichte: Überall scheint Vertrauen 

zu fehlen. Die Banken haben unser Vertrauen verloren, die Politik hat 

niedrige Vertrauenswerte, ja, es gibt Länder, in denen offenbar immer 

weniger Menschen ihren Mitmenschen vertrauen. Die Finanzkrise von 

2008 hat zusätzlich zum Vertrauensverlust der Banken weitere Ver-

trauenskrisen ausgelöst, wobei es auch hier häufig weniger um Krisen 

verlorenen Vertrauens als vielmehr um Krisen eines falsch platzierten 

Vertrauens ging. In den Augen mancher Interpreten hat der Glaube an 

die Effizienz der Märkte dazu beigetragen, dass sich niemand mehr mit 

der Qualität einzelner Markt- und Finanzprodukte beschäftigt hat, was 

wiederum die Märkte destabilisiert hat, die Rede ist von einem »Para-

dox effizienter Märkte« (Lomasky 2011: 150). 

Gleichzeitig, und das scheint zusammenzuhängen, wollen alle un-

ser Vertrauen. Unternehmen wollen unser Vertrauen, die Politik will es 

natürlich auch, wir sollen in Technik vertrauen und selbst die Lebens-

mittel, die wir verzehren, sind entweder vertrauenswürdig oder sind es 

nicht. Jeder neue Skandal wirbelt das Thema Vertrauen in den Mittel-

punkt öffentlichen Interesses. Die Reaktionen auf diese Skandale sind 

in der Regel zwiespältig: Manchmal wird gefordert, den Missbrauch 

des Vertrauens in Zukunft durch vertrauenssichernde Maßnahmen zu 

vermeiden. Vertrauen ist wichtig, es ist verloren gegangen, also muss 

man darüber nachdenken, wie wir es wieder herbeischaffen. Eine häu-

fige Forderung ist in diesem Zusammenhang etwa die Forderung nach 

mehr Transparenz. Eine andere Reaktion besteht darin, die Notwen-

digkeit des Vertrauens gar nicht erst aufkommen zu lassen, denn wo 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 81 

 

wir nicht vertrauen müssen, sind wir auch nicht verletzlich und somit 

weniger anfällig für Vertrauensverlust. Vertrauen ist gut, Kontrolle ist 

besser, lautet eine Formel für dieses Reaktionsmuster. Das bekannte 

Problem an diesem Punkt ist dann aber: Wer kontrolliert die Kontrol-

leure? Wenn auf diese Frage keine Antwort gefunden wird, dann wer-

den wir das Vertrauensproblem nicht los, dann klebt es gleichsam an 

uns, obwohl wir es gar nicht haben wollen. Denn soviel scheint ja klar 

zu sein: Wer vertraut, macht sich verletzbar, und nicht jeder will das. 

Ich nenne Ihnen ein besonders drastisches Beispiel aus dem Bereich 

des technisch-wissenschaftlichen Vertrauens: Als im Jahr 2010 klar 

wurde, dass sich einige UN-Klimaforscher mit Blick auf den Zeitpunkt 

des endgültigen Abschmelzens der Gletscher des Himalaya getäuscht 

hatten (mit der Folge, dass die Gegner der Klimawandel-Theorie einen 

großen Triumph verkündeten), erklärte die damalige niederländische 

Umweltministerin, Jacqueline Cramer (2010), sie werde »keine weite-

ren Fehler in dieser Angelegenheiten« dulden. Sie wiederholte dieses 

kategorische Urteil etwas später: »Ich werde keine weiteren Fehler to-

lerieren.« 

Was Sie hier sehen, ist der Versuch, eine Erwartungshaltung in ab-

solute Sicherheit zu schaffen, die es so wohl gar nicht geben kann und 

die Vertrauen im Prinzip überflüssig macht, weil sie die Möglichkeit 

der Enttäuschung von Vertrauen ausschließen möchte. Zum Vertrauen 

gehört aber, jedenfalls so, wie ich den Begriff verwende (und erinnern 

Sie sich daran, dass sich der Begriff wandeln kann), die Möglichkeit 

des enttäuschten Vertrauens, die wir dem Empfänger des Vertrauens 

nicht deshalb einräumen, weil es nicht anders geht, sondern weil uns 

der Kontrollverzicht normativ wichtig erscheint. Ich komme darauf zu-

rück. Was Sie hier ebenfalls sehen, ist eine der großen Paradoxien des 

Nachdenkens über Vertrauen: Wir sind einerseits daran interessiert, 

Bedingungen zu schaffen, die gegenseitiges Vertrauen ermöglichen 

sollen, andererseits tun wir viel, um gerade das Entstehen dieser Be-

dingungen zu verhindern, weil wir letztlich Angst vor den Verletzun-

gen haben, die Vertrauen möglich macht. Manche Autoren gehen so 

weit zu sagen, dass wir Bedingungen schaffen, die Vertrauen ermögli-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | MARTIN HARTMANN 

 

chen sollen, zugleich aber genau durch das Schaffen dieser Bedingun-

gen Vertrauen unmöglich machen, weil wir ein falsches Bild von Ver-

trauen haben. Wir verwenden, wenn man so will, ein Medikament, das 

unpassend ist, weil schon die Krankheitsdiagnose falsch ist und ver-

schlimmern dadurch die Krankheit. 

 

Intimitätsäquivalente und prekärer Vertrauensbegriff 
 

Ich will einen letzten Grund für die starke Nachfrage nach dem Ver-

trauensthema nennen, kann dies aber nur knapp anreißen, denn er ist 

komplizierter und bräuchte mehr Raum. Ich hatte weiter oben bereits 

angedeutet, dass es uns vielleicht leichter fällt, Vertrauen im Nahbe-

reich aufzubauen, also zu Personen, die wir kennen und mit denen wir 

vertraut sind. Die Problematik des Vertrauens zu Fremden besteht ge-

rade, weil uns hier eben die Kenntnisse und die Vertrautheit fehlen, die 

Vertrauen in diese anderen ermöglicht. Wenn dies stimmt, dann ist 

Vertrauen zunächst eine Kategorie, die aus dem Bereich der Intimität 

und Freundschaft auf andere Bereiche übertragen werden soll. Das 

wiederum bedeutet, dass wir in beruflichen oder ökonomischen Hand-

lungszusammenhängen Intimitätsäquivalente schaffen, die uns hier 

Vertrauen ermöglichen können, das wir offenbar benötigen, um erfolg-

reich unsere Aufgaben zu erfüllen. Tatsächlich hat es in den letzten 

Jahren viel Literatur zum Thema der Emotionalisierung des Arbeits-

platzes gegeben, ein Phänomen, das man auch als »Subjektivierung der 

Arbeitskraft« bezeichnet hat. Ohne diese Literatur ausführlich zu dis-

kutieren, sei doch gesagt, dass das Vertrauensthema hier sicherlich 

auch seinen Ort hat. Es reicht uns nicht mehr, öffentlich wahrnehmbare 

Rollen zu spielen, die wir gut beherrschen, wir wollen an das Innere 

des anderen ran, um in Erfahrung zu bringen, was er wirklich denkt, 

spüren aber, dass dies ein schwieriges Unterfangen ist, weil die Not-

wendigkeit, eine Rolle zu spielen, also etwa die Notwendigkeit, sich 

weiterhin als kompetenter Mitarbeiter zu präsentieren, nicht ver-

schwunden ist. Der Soziologe Richard Sennett sagte dazu einmal, dass 

für uns der Bereich des Glaubhaften oder Glaubwürdigen (believable) 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 83 

 

vom Bereich des Intimen bestimmt wird (vgl. Gill 2009). In dem Au-

genblick also, wo wir annehmen, dass die anderen nur noch kühl kal-

kulierende Rollen spielen, muss unser Vertrauen Schaden nehmen, 

weil nun ganz unklar wird, was sie wirklich denken. Ich weiß, dass ich 

hier recht abstrakt klinge, aber wir alle kennen diese Erfahrung, wenn 

wir mit Verkäufern zu tun haben. Wie oft haben Sie schon den Satz 

gehört: »Das habe ich auch zu Hause«, wenn Sie kurz davor waren, ein 

Produkt zu kaufen? Dieser Satz verweist einerseits auf eine eingeübte 

Verkaufstechnik und entspricht einer gelernten Rolle, andererseits ar-

beitet er mit dem Intimsten, was wir haben, nämlich unserem Zuhause 

und erkennt gleichsam, dass wir Vertrauen aufbauen, wenn wir das Ge-

fühl haben, hier offenbart jemand sein Innerstes. Wir wollen gewis-

sermaßen dieses Vertrauen, ja, vielleicht brauchen wir es sogar, wenn 

wir die Glaubwürdigkeit des anderen richtig einschätzen wollen, 

gleichzeitig aber sind wir mit Bedingungen konfrontiert, die es fast 

unmöglich machen, wirkliches Vertrauen aufzubauen. Fast wäre es 

besser, wir würden hier darauf verzichten, Vertrauen zu wollen, um 

diesem Dilemma zu entgehen. Es kann, das will ich damit nur sagen, 

eine ungeheure Belastung unserer Beziehungen zu anderen sein, ihnen 

vertrauen zu wollen oder vertrauen zu müssen, eine Belastung, die eine 

ganze Reihe von Spannungen mit sich bringt.  

Ich habe Ihnen nun drei Gründe genannt, warum wir derzeit viel 

über Vertrauen nachdenken. Nur in Umrissen habe ich Ihnen einzelne 

Aspekte meines Vertrauensbegriffs genannt. Ich kann das hier auch 

kaum ändern, da ich Sie nicht mit langatmigen Definitionsfragen quä-

len will, aber was ich sehr wohl will, ist, mit einem Vertrauensbegriff 

arbeiten, der Biss hat, der also genug konturiert ist, um nicht ver-

schwommen im Sinne Freverts zu sein. Es hilft gewissermaßen sich 

klar zu machen, was Vertrauen wirklich bedeutet, um Raum für die 

Frage zu gewinnen, ob das Vertrauen, das wir wollen, wirklich, verzei-

hen Sie die umständliche Formulierung, gewollt werden sollte. Anders 

gewendet: Das Vertrauen, das alle wollen, ist dann nicht das Vertrauen, 

das man erstreben sollte, weil in ihm gar nicht auf dem Spiel stehen 

kann, was im Vertrauen eigentlich auf dem Spiel steht. Macht man sich 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | MARTIN HARTMANN 

 

klar, was im Vertrauen auf dem Spiel steht, dann wird Vertrauen ver-

teuert, es gewinnt einen Wert, es gewinnt Komplexität, es wird an-

spruchsvoll und schafft Verpflichtungen – und es kann darüber nach-

gedacht werden, ob man wirklich in der Lage ist, das Vertrauen, das 

man will, zu erfüllen. Nehmen Sie ein aktuelles Beispiel: Während ich 

diese Worte schreibe, äußert sich (noch) VW-Chef Martin Winterkorn 

mit folgenden Worten über die Manipulation der Abgaswerte vieler 

VW-Fahrzeuge: »Ich gebe Ihnen mein Wort«, so Winterkorn, »bei all 

dem [gemeint ist die Aufklärungsarbeit, M.H.] werden wir mit der nö-

tigen Transparenz und Offenheit vorgehen«. Winterkorn weiter: »Wir 

werden alles tun, um Ihr Vertrauen Schritt für Schritt zurückzugewin-

nen.« (zit. nach Spiegel Online 2015) Die Frage, die sich stellt, ist: 

Weiß Winterkorn wirklich, was Vertrauen hier heißt? Weiß er, was er 

tun müsste, um Vertrauen in sein Unternehmen zu rechtfertigen? Und 

vor allem: Welches Vertrauen will er zurückgewinnen, wenn doch das 

Vertrauen, das in seinen Augen einmal da war, offenbar gar nicht ge-

rechtfertigt werden konnte? Falsches Vertrauen will er ganz sicher 

nicht zurückgewinnen. 

Ich will meinen Vertrauensbegriff auf eine Formel bringen, die ich 

der Philosophin Annette Baier (1997) entnehme. Freiheit, so schreibt 

Baier einmal, heiße »being trusted on one's own, [being, M.H.] left un-

supervised«. Das ist schwer zu übersetzen, aber man kann paraphrasie-

ren: Jemand vertraut darauf, dass ich alleine zu Recht komme, jemand 

lässt mich unbewacht, lässt mich »ich selbst« sein (Übersetzung, M.H.; 

vgl. auch Hartmann 2013: 624). Dieser jemand könnte anders, aber 

weil er mir vertraut, kann ich mich entfalten als der, der ich bin oder 

sein will. Auch ist diese Freiheit prekär, denn sie kann jederzeit durch 

Überwachung oder übertriebene Rechenschaftspflicht eingeschränkt 

werden, zumal dann, wenn der andere über mächtige Sicherheitsappa-

rate verfügt. Wichtig ist an dieser Stelle noch, dass es einer gewissen 

Urteilskraft bedarf, um einzuschätzen, ob jemand schon in der Lage ist, 

mit der durch Vertrauen geschenkten Freiheit angemessen umzugehen. 

Mein Vertrauensbegriff ist an sich viel komplexer, aber ich will es bei 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 85 

 

diesen Andeutungen belassen, weil sie vorerst für diesen Vortrag aus-

reichen. 

 

 

ZWEITER TEIL: VERTRAUEN ALS FUNDAMENT 

DER

 

GESELLSCHAFT? 
 

Brauchen wir Vertrauen, um gemeinsam zu leben? Ich habe angedeu-

tet, dass eine schnelle Antwort natürlich »Ja« lauten könnte, aber ich 

möchte nun die Dinge komplizieren wie ein typischer Philosoph. Ers-

tens: Ich glaube, dass wir auch mit relativ wenig Vertrauen auskom-

men können, es hat schließlich Regimeformen gegeben (und es gibt sie 

noch), die stark auf Überwachung und Misstrauen beruht haben. Die 

Tatsache, dass sie nicht überlebt haben, hat sicher viele Gründe, aber 

warum sollte das hohe Misstrauen der Bürger in das eigene Regime der 

ausschlaggebende Grund für den Niedergang des Regimes gewesen 

sein? Die Frage ist folglich viel eher, ob wir in einem solchen Regime 

leben wollen. Die Frage ist also nicht, ob es ein Zusammenleben ohne 

Vertrauen geben kann, sie ist vielmehr, wie genau wir unser Zusam-

menleben gestalten wollen. Und hier mag dann die Antwort sein: Lie-

ber mit Vertrauen, weil das, was im Vertrauen auf dem Spiel steht, was 

es ermöglicht, wichtig für uns ist, weil wir es kollektiv wertschätzen. 

Zweitens: Was meinen wir eigentlich, wenn wir sagen, dass wir 

ohne Vertrauen nicht zusammen leben können? Manche sagen: Nun ja, 

wir schlagen einander nicht die Köpfe ein, wir leben friedlich bei-

einander, wir teilen gewisse Werte, die wir auch praktizieren etc. Das 

ist sicher richtig, aber genau genommen heißt Vertrauen für mich 

nicht, dass der andere mir nicht den Kopf einschlägt. Es wäre für das 

Vertrauen geradezu gefährlich, wenn es schon auf dieser sehr basalen 

Ebene ganz bei sich wäre. Die Tatsache, dass jeder selbst im rechts-

staatlichen Rahmen im Prinzip Gewalt gegen mich ausüben kann, im-

pliziert nicht, dass ich diese mögliche Gefahr abblende, weil ich darauf 

vertraue, dass diese Gewalt nicht ausgeübt wird. Solange ich nicht Op-

fer von Gewalt werde, mache ich mir keine Gedanken über die Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | MARTIN HARTMANN 

 

lichkeit der Gewalt, weil ich noch keine relevante Alternative zum 

friedlichen Zusammenleben kennengelernt habe. Man kann das Ver-

trauen nennen, aber ich finde, dass dieses basale Sicherheitsempfinden 

Voraussetzung für anspruchsvolle Vertrauensverhältnisse ist und nicht 

schon mit diesen gleichgesetzt werden sollte. Mir reicht es hier, davon 

zu reden, dass ich mich darauf verlasse, dass andere etwa durch die 

Präsenz rechtsstaatlicher Institutionen daran gehindert werden, ihre ge-

gebenenfalls gewaltsamen Bedürfnisse auszuleben.  

Drittens: Welches Zusammenleben wird durch Vertrauen ermög-

licht? Sie ahnen, wie groß diese Frage ist, ich kann leider nur sehr kur-

sorisch antworten. Ich habe oben den Freiheitsbegriff erwähnt und 

kann daran anknüpfen. Vertrauen, so hieß es, lässt uns unbewacht, es 

räumt uns Spielräume ein, die wir ohne Vertrauen nicht hätten. Was 

wir mit dieser Freiheit machen, ist damit aber natürlich gar nicht ange-

rissen worden, aber es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass der Wert 

des Vertrauens ganz entscheidend an diesem Punkt hängt. Vertrauen ist 

zwar auch an sich wertvoll, aber sein wesentlicher Wert besteht im 

Wert dessen, was es uns ermöglicht. Anders gesagt, wir erstreben Ver-

trauen nie um seiner selbst willen, sondern immer nur, weil wir mit 

ihm etwas anfangen wollen, weil es uns die Freiheit, dies oder das zu 

tun, schenkt. Der Wert des Vertrauens ist in diesem Sinne ganz und gar 

abgeleitet vom Wert der Dinge, die es uns zu tun ermöglicht. Das Ver-

trauen, das in einer Verbrecherbande nötig ist, kommt uns in dieser 

Perspektive sicherlich weniger wertvoll vor als das Vertrauen unter 

aufrichtigen Bürgerinnen und Bürgern, aber es ist trotzdem Vertrauen. 

Die beliebte Fragebogen-Frage, ob wir der Politik vertrauen oder nicht, 

ist insofern weniger informativ als gedacht, weil sie als solche keine 

Auskunft über die Qualität der Politik gibt, die beurteilt werden soll. 

Natürlich kann man sagen: Wenn das Vertrauen niedrig ist, dann doch 

wohl offenbar, weil die Politik schlecht ist, aber warum sollte das so 

sein? Was gute und was schlechte Politik ist, müsste doch wohl erst am 

Einzelfall beurteilt werden, und es ist fragwürdig, ob das hierfür not-

wendige durchaus spezielle Urteilsvermögen durch einen Fragebogen 

angemessen erfasst wird. Könnte man nicht sogar sagen, dass es die 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 87 

 

Fokussierung auf allgemeine Haltungen und Einstellungen (»Vertrauen 

Sie der Politik, den Banken etc.?«) zunehmend schwieriger macht, in-

dividuell zurechenbares Verhalten als Basis für wechselseitiges Ver-

trauen auszumachen? Wenn das richtig ist, dann kann etwa die beliebte 

Rede vom Vertrauen in Systeme, Organisationen oder Institutionen als 

Schwundstufe intakter Vertrauenspraktiken gedeutet werden, die als 

solche weniger auf Haltungen und Einstellungen per se beruhen als 

vielmehr auf einer Urteilskraft, die wesentlich auf dem Vermögen be-

ruht, nach individuell zurechenbaren Anhaltspunkten für die Vertrau-

enswürdigkeit eines anderen zu suchen. Das eigentliche Drama ist 

dann nicht, dass wir niemandem mehr vertrauen können, das Drama 

ist, dass wir jenen, denen wir vertrauen könnten, nicht vertrauen, weil 

uns die Möglichkeit fehlt, ihre Vertrauenswürdigkeit angemessen ein-

zuschätzen. 

Viertens: Hier taucht nun der Punkt auf, den ich oben erwähnte, 

nämlich das eigentümliche Zusammen eines Bedarfs an Vertrauen bei 

gleichzeitiger Schaffung von Handlungsbedingungen, die Vertrauen 

erschweren. Ich hatte auch gesagt, dass einige dieser Handlungsbedin-

gungen geschaffen wurden, weil man der Meinung war, gar nicht mehr 

auf Vertrauen setzen zu können, andere aber, um eine bestimmte Form 

des Vertrauens überhaupt erst möglich zu machen. Transparenzforde-

rungen gehen häufig einher mit der Idee, dass dadurch Vertrauen ge-

schaffen werden kann. Andere Maßnahmen scheinen eher Vertrauen 

ersetzen zu sollen, denken Sie an all die Formen einer regelmäßigen 

Berichterstattung, beispielsweise accounting genannt, die uns und an-

dere zu bestimmten, mehr oder weniger quantifizierbaren Leistungen 

anhalten sollen. Bonitätsprüfungen im Kreditwesen etwa können ganz 

die Form einer automatisierten Prüfinstanz annehmen, die jede Form 

einer individualisierten Urteilskraft überflüssig macht. Wenn Sie mir 

eine sehr allgemeine Bemerkung erlauben, so würde ich sagen, dass 

das gestiegene Interesse an Vertrauen mit zahllosen Maßnahmen ein-

hergeht, die im Grunde die Basis für gegenseitige Vertrauensbildung 

zerstören. Wir wollen Vertrauen, aber wir wagen es nicht mehr, die 

Bedingungen zu schaffen, die dem Entstehen von Vertrauen förderlich 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | MARTIN HARTMANN 

 

sind. Es wird Sie jetzt nicht überraschen, dass dieser Sachverhalt, wenn 

er denn stimmt, Gesellschaft nicht unmöglich macht. Wir leben ja noch 

in einer Gesellschaft, nichts ist zusammengebrochen, wir haben noch 

Bankkonten, auch wenn wir den Banken angeblich nicht mehr vertrau-

en. Die Frage ist eben, in welcher Gesellschaft wir leben, und diese 

Frage wird erst beantwortet, wenn wir sie immer wieder gemeinsam 

beantworten, indem wir uns auch fragen, warum wir Vertrauen wollen 

und was mit dem gewünschten Vertrauen einhergeht. Gerade diese 

letzte Formulierung klingt sehr unscheinbar, aber ich muss zugeben, 

dass ich bislang eigentlich gar nichts über die Bedingungen gesagt ha-

be, unter denen Vertrauen gedeihen kann. Ich werde im letzten Teil 

kurz darauf eingehen. 

 

 

DRITTER TEIL: VERTRAUEN TROTZ ALLER 

UNTERSCHIEDLICHKEIT? 
 

Somit komme ich abschließend zum dritten und letzten Teil meines 

Vortrags mit der Frage: Erschwert das Vorhandensein großer kulturel-

ler, religiöser oder politischer Differenzen unter den Mitgliedern einer 

Gesellschaft das Vertrauen, das sie zueinander haben können? Sie 

werden jetzt wenig überrascht sein, ich halte diese Frage in dieser 

Form für viel zu allgemein, weil sie erneut zu wenig darüber sagt, wo-

rum es beim Vertrauen eigentlich gehen soll. Andererseits ist die The-

matik ähnlich wie in den ersten beiden Teilen schon angesprochen. 

Wenn Vertrauen eher unter einander Nahestehenden gedeihen kann, 

dann scheint es schwierig zu sein, jenen zu vertrauen, die mir fremd 

sind. Aber noch einmal: Was soll es heißen, hier von Vertrauen zu re-

den?  

So hat man zum Beispiel behauptet, dass in »ethnisch bunten Ge-

sellschaften« das Vertrauen der Menschen zueinander abnehme (vgl. 

Veit 2012). So lautet jedenfalls der Titel einer Studie des Wissen-

schaftszentrums Berlin für Sozialforschung. Was genau heißt hier Ver-

trauen? Die Studie macht das nicht ganz klar, aber genannt werden 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 89 

 

Faktoren wie die »Kooperationswahrscheinlichkeit« oder die Frage des 

sozialen Engagements oder der sozialen Zurückgezogenheit. Ethnische 

»Heterogenität«, so heißt es schließlich zusammenfassend, »schwächt« 

den sozialen Zusammenhalt. So hat man zum Beispiel festgestellt, dass 

adressierte und frankierte Briefe, die man bewusst auf dem Gehsteig 

liegen lässt, seltener in »ethnisch heterogenen Ortsteilen« weitergelei-

tet werden als in »ethnisch homogenen Ortsteilen«. Andere Studien 

behaupten, dass Menschen, die in innerstädtischen Gebieten leben, also 

in Gebieten, die in der Regel ethnisch »bunt« sind, weniger Vertrauen 

in ihre Nachbarn haben als Menschen, die in ethnisch weniger »bun-

ten« Vororten leben (vgl. Williamson 2010). Ich will die Methodik 

dieser Studien gar nicht diskutieren, obwohl sie mir doch kritikwürdig 

scheint. Wie kann man etwa auf der Basis des Briefexperiments be-

haupten, dass ethnisch »bunte« Gesellschaften weniger Vertrauen auf-

weisen? Ich finde es geradezu fahrlässig, wie hier Überschriften pro-

duziert werden, die globale Zusammenhänge suggerieren. So wird in 

der Berliner Studie zum Beispiel eingeräumt, dass die Tendenz, Briefe 

weiterzuleiten, auch in sozioökonomisch ärmeren Vierteln niedriger ist 

als in wohlhabenderen Vierteln, ohne dass darauf eingegangen wird, 

was das nun für das Gesamtergebnis bedeutet. Andere Studien wiede-

rum zeigen, dass Menschen, die innerstädtisch leben, viel tolerantere 

Einstellungen gegenüber fremden Lebensformen haben als Menschen, 

die in Vororten oder gar auf dem Land leben. Wie geht das zusammen 

mit der Behauptung, dass sie insgesamt ihren Nachbarn weniger Ver-

trauen entgegenbringen?  

Was ich mit diesen Fragen nur andeuten will, ist, dass sich erneut 

zeigt, dass Vertrauen an sich oder zumindest das, was eine empirisch 

orientierte Sozialforschung darunter versteht, nicht unbedingt gut ist. 

Es hängt eben davon ab, wie wir leben wollen, also auch davon, mit 

wem wir leben wollen und wie wir uns dieses Zusammenleben vorstel-

len. Ethnische Vielfalt schwächt offensichtlich nicht den sozialen Zu-

sammenhalt, wenn mit ihr eine Akzeptanz oder ein Aushalten kulturel-

ler, religiöser oder politischer Differenzen verstanden wird. Vielleicht 

ist es eine große Errungenschaft, eine solche Akzeptanz, die sicher 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | MARTIN HARTMANN 

 

nicht mit empathischer Anerkennung zu verwechseln ist, zu erreichen, 

auch wenn ein auf dem Gehsteig liegender Brief nicht eingeworfen 

wird. Vielleicht sind andere Dinge im Zusammenleben der Menschen 

eines solchen Viertels wichtiger, etwa das Phänomen des respektvollen 

Einander-aus-dem-Weg-Gehens. Das ist Zusammenleben, auch wenn 

vielleicht das eigentliche Engagement eher nach Innen gerichtet wird, 

also zu den Angehörigen der eigenen Gruppe, der eigenen Familie, des 

eigenen Clans (wie sollte das auch anders sein in eher feindlichen Um-

gebungen?). Ich will die Dinge hier nicht idealisieren, aber man könnte 

etwas polemisch fragen, ob nicht die offenbar höhere Intoleranz der 

Menschen, die im Vorort leben, die ja gepaart zu sein scheint mit ei-

nem höheren Vertrauen in die eigene Nachbarschaft, das größere Prob-

lem für das soziale Zusammenleben ist. Der Historiker Geoffrey Hos-

king schreibt, Vertrauen baue »scharfe Grenzen um sich herum auf, 

und zwar vor allem in Konfliktsituationen; über diese Grenzen hin-

weg« würde, wie er sagt, »Misstrauen projiziert« (2014: 20; Überset-

zung M.H.). So gesehen ist Vertrauen in gewisser Weise das Problem 

und nicht die Lösung. Gerade weil wir Vertrauen suchen und auch 

brauchen, halten wir an dem Vertrauen fest, das wir haben, und reagie-

ren mit Unbehagen auf alle Faktoren, die wir als vertrauensgefährdend 

einstufen. 

Ich bin mir natürlich darüber im Klaren, dass ich jetzt sehr ernüch-

ternd klinge. Auf die Frage, ob wir Vertrauen für unser soziales Zu-

sammenleben brauchen, habe ich ja sogar verhalten negativ geantwor-

tet. Aber ich will nicht missverstanden werden. Mein Vorhaben war, 

einen Vertrauensbegriff vorzustellen, der, wie ich sagte, Biss hat und 

dessen Konturen nicht verschwimmen. Die zentrale Frage in diesem 

Zusammenhang war und ist für mich, wofür genau wir glauben, Ver-

trauen zu brauchen. Und wer ist hier das »wir«, von dem die Rede ist? 

Ich glaube, dass wir zu viel vom Vertrauen reden und zu wenig von 

den Dingen, für die wir es beanspruchen wollen. So ist zum Beispiel 

die Frage, ob die neuen technischen Überwachungsmöglichkeiten un-

sere Freiheit einschränken, eine für die Vertrauensfrage eminent wich-

tige, weil, wenn ich recht habe, im Vertrauen ein Verzicht auf Überwa-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 91 

 

chung angezeigt ist, der uns in wichtigen Hinsichten frei sein lässt. Mit 

Blick auf die Frage nach dem Zusammenleben in kulturell-religiös-

politischer Vielfalt gibt es sicher eine ganze Reihe von Fragen, die wir 

gemeinsam klären müssen. Machen wir uns nichts vor, es gibt hier auf 

allen Seiten Vorurteile, Missgunst oder auch einfach nur kolossale Un-

kenntnis. Wenn wir ein brückenbauendes Vertrauen schaffen wollen, 

das die erwähnten scharfen Grenzen überwindet, müssen wir über An-

erkennung, über Gerechtigkeit und über den Verzicht nachdenken, 

immer wieder einzelne Eindrücke auf ganze Kollektive zu übertragen. 

Und wir müssen in erkennbarer Weise Maßnahmen ergreifen, die mehr 

als nur Fassadenmaßnahmen sind, damit meine ich Maßnahmen, die 

echtes Vertrauen ermöglichen. Ich hatte angedeutet, dass wir in vielen 

Hinsichten gerade dabei sind, Strukturen, die gegenseitiges Vertrauen 

ermöglichen, zu verhindern, indem wir eher auf Kontrolle, auf Doku-

mentation und auf vielfältige Formen der Rechenschaftspflicht setzen. 

Vertrauen kann aber nur entstehen, wenn wir dazu in der Lage sind, 

andere als solche anzuerkennen, denen vertraut werden kann. Und die 

anderen müssen dieses Vertrauen auch haben wollen und ihm entspre-

chen können, das wird gerne vergessen, weil Vertrauen ja an sich gut 

zu sein scheint. Fragen Sie Ihre Bank, ob sie wirklich in der Lage ist, 

dem Vertrauen zu entsprechen, das sie von Ihnen will? Lässt sie Platz 

für individuelle Urteilskraft oder automatisiert sie Urteilsprozesse? 

Räumt sie Fehler ein, wenn sie geschehen und nicht erst viel später? 

Und wie reagieren Sie, wenn solche Fehler auftreten – denken Sie an 

die niederländische Umweltministerin! Vielleicht können wir Fehler 

gar nicht mehr tolerieren, weil wir gegen alle wissenschaftliche Ratio-

nalität doch glauben, es gebe Fehlerlosigkeit. 

Machen wir uns klar, dass Vertrauen in meinem Sinne vielleicht 

seltener ist, als wir annehmen. Wenn Sie mir einen poetischen Schluss 

erlauben, vielleicht ist es eher ein Wunder, das kommt und geht, ohne 

dass wir es planen und vorhersehen können. Ich schließe mit einem 

schönen Zitat aus Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick (2010: 209): 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | MARTIN HARTMANN 

 

»Seit ich klein war, hatte mein Vater mir beigebracht, dass die Welt schlecht 

ist. Die Welt ist schlecht, und der Mensch ist auch schlecht. Trau keinem, geh 

nicht mit Fremden und so weiter. Das hatten mir meine Eltern erzählt, das hat-

ten mir meine Lehrer erzählt, und das Fernsehen erzählte es auch. Wenn man 

Nachrichten guckte: Der Mensch ist schlecht. Wenn man Spiegel TV guckte: 

Der Mensch ist schlecht. Und vielleicht stimmt das ja auch, und der Mensch 

war zu 99 Prozent schlecht. Aber das Seltsame war, dass Tschick und ich auf 

unserer Reise fast ausschließlich dem einen Prozent begegneten, das nicht 

schlecht war. Da klingelte man nachts um vier irgendwen aus dem Bett, weil 

man gar nichts von ihm will, und er ist superfreundlich und bietet auch noch 

seine Hilfe an. Auf so was sollte man in der Schule vielleicht auch mal hinwei-

sen, damit man nicht völlig davon überrascht wird.« 

 

 

LITERATUR 
 

Baier, Annette (1997): The Commons of the Mind, Chicago. 

Cramer, Jacqueline (2010): »Ik ben zeer verontrust en wens geenenke-

le fout meer te accepteren.«, in: De Volkskrant, 04.02.2010 

(http://www.volkskrant.nl/vk/nl/2672/Wetenschap-Gezondheid/ ar-

chief/article/detail/974906/2010/02/04/Politici-woedend-op-klimaat

panel.dhtml. 

Cramer, Jacqueline (2010): »Ik ben resoluut: ik duld geen fouten 

meer«. IPCC moet openstaan voor kritiek. in: nrc.nl 12.02.2010 

(http://vorige.nrc.nl/opinie/article2482336.ece/IPCC_moet_opensta

an_voor_kritiek). 

Dreyfus, Hubert (2001): On the Internet, London. 

Frevert, Ute (2013): Vertrauensfragen. Eine Obsession der Moderne, 

München. 

Gill, Matthew (2009): Accountant's Truth. Knowledge and Ethics in 

the Financial World, Oxford. 

Hartmann, Martin (2013): »Zerstörtes Vertrauen, zerstörte Freiheit. 

Die Folgen der Überwachung aus philosophischer Sicht«, in: For-

schung und Lehre 8: 624. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERTRAUEN | 93 

 

Herrndorf, Wolfgang (2010): Tschick, Berlin. 

Hosking, Geoffrey (2014): Trust. A History, Oxford. 

Lomasky, Loren E. (2011): »Liberty after Lehmann Brothers«, in: 

Social Philosophy and Policy 2, S. 150. 

Spiegel Online (2015): VW-Abgasaffäre: Winterkorn will bleiben und 

entschuldigt sich (http://www.spiegel.de/wirtschaft/unternehmen/ 

volkswagen-martin-winterkorn-will-bleiben-und-entschuldigt-sich-

a-1054234.html). 

Veit, Susanne (2012): Fremdeln in der Vielfalt. In ethnisch bunten Ge-

sellschaften nimmt das Vertrauen ab, in: WZB Mitteilungen 135, 

März 2012, S. 9-12. 

Williamson, Thad (2010): Sprawl, Justice, and Citizenship. The Civic 

Costs of the American Way of Life, Oxford. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Lebenslügen 

LUDWIG HASLER 

 

 

 

Endlich mal ein unorthodoxes Programm, dachte ich, als ich zu diesem 

Abend eingeladen wurde. Generalthema ›miteinander leben‹, erst unter 

ethisch approbierten Aspekten – Toleranz, Dialog, Vertrauen – be-

trachtet, danach unter dem moralisch eher zweifelhaften Motiv der Le-

benslüge diskutiert. Passiert selten. Öfter treffen sich Ethiker auf der 

Dachterrasse, hoch über dem weltlichen Treiben, beschäftigt mit aka-

demischem Florettfechten, man ist unter sich, spricht wie gedruckt, 

restlos verständig, immerzu höflich, keiner schwitzt, keiner flucht, kei-

ner rastet aus. Wozu auch? Alle leben prima mit und von der Arbeit an 

der Verfeinerung der Begriffe. Eine richtig feine Sache, die höchstens 

mal darunter leidet, dass das Gewimmel im Parterre sich wenig um sie 

schert. 

Da unten – und erst recht im Souterrain des ›Miteinander‹ – steht 

genau das auf dem Spiel, was Ethik postuliert: Mündigkeit, Einsichts-

bereitschaft, Verantwortungswilligkeit. Nicht, dass all das nicht inte-

ressiert, es ist parterre bloß ein verdammt zähes Pensum, keine 

menschliche Sonderausstattung, keine intellektuelle Denkaufgabe. Ein 

mühsamer täglicher Kampf, unter oft widrigen Umständen. Wie er-

obern wir ein Stück Souveränität? Wie strampeln wir uns im Gedränge 

und Gerenne des Alltags zu halbwegs mündigen Subjekten? Wie schaf-

fen wir es, in beruflichen wie privaten Routinen, nicht zum Hanswurst 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | LUDWIG HASLER 

 

unserer eigenen Natur zu werden, die uns ja – gemäß Immanuel Kant 

(1998a: 53) – »faul und feige« anliefert? Wie bewahren wir in turbu-

lenten Zeiten unsere tolerante Contenance? 

Ethik hat ein Problem mit der Praktikabilität, nicht mit der kogniti-

ven Plausibilität. Ihre Argumente leuchten meist ähnlich ein wie die 

Zehn Gebote, die wir – im Prinzip – alle okay finden. Erst in der Praxis 

hapert es, da, wo das Leben konkret wird, im durchzogenen Leben, wo 

es nicht um die Wünschbarkeit des Dialogs geht, sondern um die 

Machbarkeit eines Dialogs, etwa mit radikalisierten Ignoranten oder 

mit einem bornierten Kotzbrocken. Die Theorie spielt in der Region 

des Allgemeinen, das Leben entscheidet sich in der konkreten Situati-

on. Jede Situation ist einmalig, eine neue Konstellation, von der die 

Theorie keine Ahnung hatte, ich muss sie im Nu erfassen – und han-

deln. Dabei bringt es wenig, den ethischen Ratschlag telquel über den 

situativen Fall zu legen. Die Situation muss aus ihr selbst heraus in 

Bewegung gebracht werden, mit Blick auf allgemeine Prinzipien, klar. 

Nur gelingt das oft besser, wenn ich nicht alles rational und transparent 

durchbuchstabiere, sondern wenn ich die Situation spielerisch entwick-

le, einiges Theater spiele, also ›lüge‹, den Kotzbrocken nach einer 

nicht ganz wasserdichten Dramaturgie hofiere und über den Tisch zie-

he. Lebensart statt reine Vernunft? »Taschendieb der Herzen« (Gracián 

2013: 11) statt Virtuose der Begriffe? 

So sahen es die ›Moralisten‹ des 16./17. Jahrhunderts, Michel de 

Montaigne, Giambattista Vico, Baltasar Gracián. Sie gaben der Ver-

nünftigkeit des Menschen wenig Kredit, umso mehr der sinnlichen 

Raffinesse. Gehört dazu die Lebenslüge? Seltsames Wort, Lebenslüge. 

Lügt das Leben – wird das Leben belogen? Kann das Leben lügen – 

oder ist, was das Leben anrichtet, stets wahr? Lüge also ich? Doch wer 

genau im Ich? Und wozu? Um mich aus dem real tristen Leben davon-

zustehlen? Um mein Leben erzählerisch zu bereichern? Um es auszu-

halten mit meiner Vita? 

Oder gar, um meiner Wahrheit näher zu kommen? Paradefall Wen-

zel Strapinski, der Schneidergeselle in Gottfried Kellers Novelle 

»Kleider machen Leute« (1993), ist mausarm, kleidet sich fein. Er ge-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 97 

 

langt in eine fremde Stadt und wird dort wegen seines vornehmen Äu-

ßeren für einen polnischen Grafen gehalten. Aus Schüchternheit ver-

säumt er es, die Verwechslung aufzuklären, versucht zu fliehen, da tritt 

eine junge Dame in sein Leben, Tochter eines angesehenen Bürgers. 

Die beiden verlieben sich, Strapinski spielt die aufgedrängte Grafenrol-

le weiter. Ein verschmähter Nebenbuhler entlarvt ihn als vermeintli-

chen Hochstapler. Auf der Verlobungsfeier kommt es zum Skandal, 

Strapinski flieht, die Braut sucht ihn, rettet ihn vor dem Erfrieren, stellt 

ihn zur Rede. Danach ist sie von seiner Liebe überzeugt, hält zu ihm, 

setzt die Heirat durch. Er gründet mit ihrem Geld ein Atelier, bringt es 

zu Wohlstand, Ansehen. 

Das alte Lied um die Dialektik von Sein und Schein, Wirklichkeit 

und Darstellung. Ein Sonderfall, weil Strapinski mit der Darstellung ja 

nichts bezweckt? Seine Lage nicht schönt? Klar schönt er sie, auch in 

spätständischen Gesellschaften hat jeder Rang sein Kleid. Das feine 

Kleid täuscht über seinen gesellschaftlichen Status hinweg. Täuscht die 

Eleganz der Erscheinung auch über seinen Charakter? Oder holt sie ihn 

hervor? Dient die Inszenierung der Wahrheit? Strapinski, die ehrliche 

Haut, braucht für seine Sehnsucht nach einem würdigen Dasein eine 

passende Form. 

Soviel zum Aufwärmen. Zu meiner Parterre-Position in der Ethik-

Debatte. Zur Verschlungenheit von Darstellung und Wirklichkeit, Lüge 

und Wahrheit. Da ich damit eh nicht fertig werde, drehe ich drei Run-

den: 1. Allerlei allgemein lügenhafte Lockerungsübungen. 2. Die Rolle 

der Lebenslüge in der individuellen Biografie. 3. Chancen und Risiken 

der Lebenslüge in der nationalen Identität. 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | LUDWIG HASLER 

 

1. EHRLICH WÄHRT KEINESWEGS AM LÄNGSTEN. 
LÜGENHAFTE LOCKERUNGSÜBUNGEN 

 

Die Zahl der Studien zur Disziplin Lüge ist unübersehbar. Sie wollen 

zum Beispiel belegen: Frauen lügen nicht nur häufiger als Männer, 

sondern vor allem raffinierter. Oder: Kaum ein Patient sagt dem Arzt 

die Wahrheit über sich – sogar wenn er damit rechnen muss, sich mit 

dem Schwindel ins eigene Fleisch zu schneiden. Und so weiter. Sodass 

Realisten akzeptieren: Nicht allein Diplomaten und Anwälte und Anla-

geberater brauchen pro Tag zwei dicke Unwahrheiten, dazu ungezählte 

Notlügen, Ausflüchte, Höflichkeiten. Mit dem Lügen ist es wie mit 

dem Sex. Beide gelten nicht so richtig als salonfähig – und sind doch 

überlebenswichtig, weshalb praktisch alle es tun, schon Insekten lügen, 

Fische tricksen, Säuger täuschen. Die einen verkleiden sich als 

Schmetterlinge, andere als Blätter, Vögel wie Primaten erschleichen 

sich mit faustdicken Lügen handfeste Vorteile. Daraus lässt sich nur 

schließen: Ehrlich währt keineswegs am längsten, vermeintlich kurz-

beinige Lügen können einen ordentlich weit bringen. Sie sind – siehe 

Charles Darwin (1995) – eine evolutionär eingespielte Überlebensstra-

tegie. 

Auch für Menschen? Ist Unaufrichtigkeit ein Schmiermittel, das 

ein zivilisiertes Zusammenleben erst ermöglicht? Hätten wir uns, wä-

ren wir jederzeit offen und authentisch und redlich, längst wechselwei-

se umgebracht? Ist umstritten. Noch die Bibel behandelt Lügen eher 

lasch, Moses untersagt speziell das ›falsche Zeugnis‹, nicht die Lüge 

generell, überdies rangiert das Gebot (»Du sollst kein falsches Zeugnis 

ablegen«) eher abgeschlagen auf Platz acht. Erst bei Augustinus (2007: 

33) gerät der Lügner in die kriminelle Zone – und das ohne mildernde 

Umstände: Auf die Frage, ob wir sogar dem Mörder den Weg zum Op-

fer weisen müssten, falls wir ihn kennen, antwortet Augustin: Ja. Seine 

Begründung könnte aus modernen Theorien der Kommunikation 

stammen: Jede Lüge zerstöre die Lauterkeit der Sprache, die Sprache 

indes sei das Medium, worin menschliche Gesellschaft sich zu einer in-

telligiblen Gemeinschaft bilde. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 99 

 

Auf diese dogmatische Linie schwenkt erst die bürgerliche Philo-

sophie wieder ein. Für den Aufklärer Immanuel Kant (1998b: 415f.) 

gilt die Lüge als Relikt dunkler, also unaufgeklärter Vorgeschichten, 

sie ist der »eigentliche faule Fleck in der menschlichen Natur«. Der 

aufgeklärte Mensch (mit dem bestirnten Himmel über mir, dem mora-

lischen Gesetz in mir), braucht für sein Bewusstsein keine Verstecke, 

für seine Handlungsmotive kein geheimes Kabinett des Begehrens; der 

kategorische Imperativ erlaubt ihm die aufgehellte Durchsichtigkeit 

des Ichs, das Würde stiftende Vergnügen, »jederzeit einstimmig mit 

sich zu denken« (1998c: 390) und zu handeln. Damit brach eine Kultur 

der Aufrichtigkeit an: der redliche Bürger, der ehrliche Kaufmann, der 

authentische Politiker, der transparente Patient. 

Wahrhaftigkeit als Kondition für achtenswerte Existenz und bür-

gerliche Gesellschaft? Wahrhaftigkeit? Wahrheit? Für Friedrich Nietz-

sche ein Symptom der Dekadenz einer Gesellschaft, die nur noch auf 

Sauberkeit aus ist statt auf Steigerung des Lebens. Abgesehen davon: 

Was ist schon Wahrheit? Doch nichts anderes als das, worauf eine Ge-

sellschaft sich einigt, um eine kollektive Basis zu haben, sozusagen ei-

ne Partitur, auf der jeder seine Rolle durchziehen könne. Diese Partitu-

ren seien nichts anderes als »Illusionen, von denen man vergessen hat, 

dass sie welche sind« (Nietzsche 1999a: 881). Bewusst konstruierte Il-

lusionen, deren illusionäre Entstehungsgeschichte in Vergessenheit ge-

raten ist: Ist das nicht schon mal ein patenter Vorschlag zur Definition 

von Lebenslügen? 

Doch zunächst: Ist ›Lebenslüge‹ überhaupt noch ein zeitgemäßes 

Thema? Gründlicher: Ist Lügen noch möglich beziehungsweise noch 

zweckmäßig, wenn eh alles an den Tag kommt, siehe abgekupferte 

Dissertationen deutscher Regierungsleute? Früher gab es stümperhafte 

Lügendetektoren, heute machen digitale Datenserver ganze Arbeit. So-

dass am Ende die klassische Lebenslüge nur noch fürs Theater taugt? 

Im Opernhaus Zürich war gerade Antonio Vivaldis »La verità in ci-

mento« im Programm. Die Handlung läuft so: Der Kaufmann Mamud 

hat zwei Söhne, Zelim (korrekt gezeugt mit Ehefrau Rustena), Melindo 

(Affäre mit der Hausangestellten Damira). Probleme! Damira fühlte 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | LUDWIG HASLER 

 

sich zurückgesetzt, darum verspricht ihr Mamud, ihr Sohn Melindo 

werde seine Firma erben, er vertauscht zu dem Zweck die beiden Kin-

der gleich nach der Geburt, sodass die Ehefrau das Kind aus der Affäre 

großzieht. Geht alles prima bis zur Hochzeit des vermeintlichen Erben. 

Da hält es der Vater nicht mehr aus, er deckt sein Geheimnis auf, 

Zelim sei sein legitimer Sohn. Die Aufdeckung der Lebenslüge bringt 

alle Beteiligten krass durcheinander, löst jede Menge Identitäts- und 

Beziehungskrisen aus. 

Was ist schlimm daran? Die Lebenslüge – oder dass sie auffliegt? 

Auffällig ist ja, dass die Familie über zwei Jahrzehnte prächtig zusam-

men hielt, obwohl der Hausherr praktisch synchron mit der Ehefrau 

und der Geliebten ein Kind zeugte. Was wäre da ohne Lebenslüge pas-

siert? Der sofortige Skandal vermutlich – mit Traumatisierungsfolgen 

für manche Beteiligte, für die Söhne sicher, für Damira ziemlich si-

cher, Mamud hätte sich aufgerieben mit Beschwichtigungspflichten 

oder, schlimmer, vor Gerichten. Jedenfalls wäre seine Firma vermut-

lich bankrottgegangen. Die Lebenslüge als Retterin der familiären Le-

bensgrundlagen? Rigorose Geister werden sich fragen, warum der 

Hausherr Mamud sich überhaupt auf dieses Risiko einliess. Obwohl al-

le einschlägigen ethischen Agenturen – von Konfuzius über Augusti-

nus bis zu Hans Küng – dringend davon abraten: Bringt nichts als Är-

ger, man berücksichtige bloß die Maxime: Was du nicht willst, was 

man dir tut, das füg auch keinem andern zu usw. Oh ja. Bloß ist halt 

der real existierende Mensch nicht die Marionette verständiger Merk-

sätze. Die spielen durchaus eine Rolle, jedoch stets in Konkurrenz zu 

unverständigen Antrieben, die ihn davor bewahren, zum rationalen 

Apparat zu werden, also störungssicher. Störung gehört zum evolutio-

nären Leben, wir müssen uns mit ihr arrangieren, Trial and Error, wir 

suchen sie nicht direkt, doch wenn sie uns unterläuft, brauchen wir ein 

Ventil, das wir nicht aus dem Regulativ normativer Ethik beziehen,  

eher aus der evolutionär angereicherten Trickkiste für Fälle unbeab-

sichtigter Nebenwirkungen. Darin spielt die Lüge eine Hauptrolle. 

Weil sie – anders als ›Respekt‹, ›Vertrauen‹ etc. – einen Sinn für Dra-

maturgie hat. Ohne Lebenslüge wäre die Causa Mamud nie ins Theater 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 101 

 

gekommen, Vivaldi hätte sich niemals interessiert für banale Irrungen 

und Wirrungen eines Kaufmanns. Erst die ›Lebenslüge‹ macht das 

Drama. Sie gibt der Hausangestellten Damira erst die Würde, die sie 

(zumindest für sich) in der Rolle der Favoritin hält. Sie führt Regie in 

der zwanzigjährigen Erfolgsstory der Familie, die davon lebt, dass die 

Rivalität der Frauen gelindert wird. Lebenslüge als Schmiermittel ge-

lingenden Zusammenlebens? In bestimmten Lagen durchaus, zumin-

dest eine Zeitlang. Plausibler jedenfalls als die Doktrin rückhaltloser 

Offenheit, die alles Abgedunkelte, Lügenverdächtige ausräumt – und 

damit im Prinzip das Theater beendet. Wo alles ans Licht gebracht ist, 

da muss das Helle nicht länger mit dem Dunklen streiten, dann ist alle 

Spannung dahin, der Vorhang fällt, nein, er fällt eben nicht, weil es gar 

keinen Vorhang mehr gibt, die Geschichte auf der Bühne aber ist aus, 

Schluss, Amen. Seit den griechischen Tragödien lebt das menschliche 

Drama – nicht nur auf der Bühne – von der Verstrickung. Und die von 

Verheimlichung, Täuschung, Verkennung, Verdunkelung. 

Schluss damit? Heute regieren Ethik-Kodizes, Transparenz-Gebote, 

automatische Informationsaustauschpflichten. Vaterschafts-Test, 

DNA-Probe, alles kommt raus, der genetische Code ist entschlüsselt, 

die Krimis werden auch immer wissenschaftlicher, also langweiliger. 

Big Data lässt sich nichts vormachen. Bis vor Kurzem wachte das Au-

ge Gottes über uns, es sah alles, das war alles andere als gemütlich, 

immerhin behielt es für sich, was es sah. Google sieht alles – und ver-

kauft die intimsten Einblicke. Digitalisierung leuchtet hinter jede Lüge, 

der Mensch wird so gläsern wie die Fassaden der neuen Architektur. 

Haben Sie ihre obligaten 10.000 Schritte heute schon absolviert? Die 

Smartwatch weiß es, die Krankenkasse auch, Lügen wird zwecklos. In 

der Skala der Werte rangieren zuoberst: Transparenz, Authentizität, 

Sich-selbst-sein. »Erkenne dich selbst«, der unfruchtbarste Imperativ 

der Philosophiegeschichte triumphiert. 

Wird Lebenslüge zum Anachronismus? Ich sprach ein paar Leute 

darauf an, Psychologinnen, Pädagogen, Juristen. Den meisten scheint 

Lebenslüge eine biografische Hypothek zu sein, die abgetragen gehört, 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | LUDWIG HASLER 

 

»verarbeitet«, um entlastet zu werden, um »zu sich zu finden«. Was 

aber ist denn das für ein Ich? Mal sehen. 

 

 

2. EIGENTLICH BIN ICH GANZ ANDERS. 
DIE LEBENSLÜGE DES EINZELNEN 
 

Thema der Reihe ist das Miteinander. Doch wie soll das gelingen, 

wenn ich schon mit mir nicht zurechtkomme. Jedes Miteinander lebt 

immer auch davon, dass wir uns mit uns selbst arrangieren. Das scheint 

– bei aller Konjunktur des »Ich bin, wie ich bin«, bei allem Boom des 

»Getrau dich, authentisch zu sein« – gar nicht so umstandslos zu gelin-

gen. Bereits Friedrich Nietzsche (1998b: 238) hat erkannt: »Die ge-

wöhnlichste Lüge ist die, mit der man sich selbst belügt; das Belügen 

anderer ist relativ der Ausnahmefall«. Der Mensch, ein notorischer 

Selbstbelüger? Ein serieller Verletzer des Wahrhaftigkeitsgebots? Was 

heißt hier lügen? Normalerweise lüge ich, wenn ich wider besseres 

Wissen die Wahrheit verdrehe. Die regelrechte Lüge setzt die Evidenz 

der Wahrheit voraus. Kann diese Bedingung im Falle des Selbstbelü-

gens je erfüllt sein? Kenne ich die Wahrheit über mich selbst, wenn ich 

mir etwas vormache? Mit welcher Selbstevidenz kontrastiert meine 

Selbsttäuschung? Gewinnt mein Selbst überhaupt je einen Status, bei 

dem ich einigermaßen solid zwischen wahr und falsch unterscheiden 

kann? Zumal ich dieses Selbst ja nie von außen betrachte, sondern in 

ihm drin drauflos wurstle, hoffe, fürchte, sehne, strebe, verzweifle, 

träume – und mich selbst belüge. Sodass bereits die Aussage »Ich be-

lüge mich selbst« suspekt wird, weil sie ein kompaktes Ich voraussetzt, 

das mal dies, mal jenes tut; dabei ist es eher so, dass ich meine Lebens-

lüge bin. Was erneut zur Frage zurückführt, wer denn in der Lebenslü-

ge lüge: Belüge ich mich oder das Leben? Oder belügt das Leben 

mich? Diese Fragen sind kaum zu beantworten, solange die Frage da-

hinter offen bleibt: Was gehört im Selbst zum harten Bestand des Seins 

– und wo beginnt die Aktion des Scheins? 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 103 

 

Ganz abgesehen davon, dass der ›Wille zum Schein‹ eine sagenhaft 

lebensbejahende Kraft sein kann. Nicht nur Friedrich Nietzsche lobte 

die Segnungen der Unwahrheit, der Einbildung, Imagination. Wir alle 

kennen die Macht der Vorstellung, die in der Freiheit liegt, eine Reali-

tät zu formen statt subaltern hinzunehmen. Corriger la fortune? Falsch 

spielen? Es meint auch: das Schicksal zu meinem Glück umbiegen. So 

können Lügen widrige Umstände aushaltbar machen, den Selbstwert 

steigern, Arbeitgeber überzeugen, Ehen retten. Vielleicht sogar 

manchmal die Welt. Und wenn nicht retten, so doch verschönern – 

durch die klassischen Lügenmedien: Literatur, Musik, Film. Gute Lü-

gen haben oft mehr produktives Potenzial als die Wahrheit. 

Was heißt hier Wahrheit? Ist ein Ich je etwas, von dem wir sagen 

können: Genau das ist es? Ein Tatbestand, etwas, das der Fall ist? Ein 

Ich enthält biografische Fakten, Studium, Heirat, Alterskapital, die äu-

ßeren Daten einer Vita, die sind der Fall oder nicht, aber der Witz 

menschlicher Daten ist: dass sie erst von den Bedeutungen leben, die 

wir ihnen zuschreiben. Das gilt sogar für vermeintlich harte Daten wie 

körperliche Fakten. Manche Menschen mit Hüftbeschwerden können 

kaum gehen; das Röntgenbild aber sieht recht gut aus. Und umgekehrt: 

Eine Arthrose hat das Gelenk beinahe zerfressen, der Patient schreitet 

munter voran. Der Mensch ist keine Maschine, überall sitzt die ver-

trackte Menschenseele drin, mischt sich ein, macht auf tapfer, auf de-

pressiv. Ein gebrochener Oberschenkel. Der eine Mensch läuft gleich 

wieder, der andere nicht. Beim einen heilt die Wunde sofort, beim an-

dern nie. Was macht den Unterschied? Die Erwartung? Es ist die Be-

deutung, die wir der Sache zuschreiben. Die eine Patientin verbindet 

mit Chemotherapie eine helle, stärkende Kraft, eine andere denkt an 

Vergiftung. Mit wahr/falsch hat das nichts zu tun. Die Bedeutung klebt 

nicht an Fakten, sie ergibt sich erst im kommunikativen Verhältnis zur 

Person. 

Auch was wir ›Lebenslüge‹ nennen, ist ein kommunikatives Kon-

strukt, kein psychiatrisches Faktum. Ein populäres Beispiel: Astrid 

Lindgren, die schwedische Schriftstellerin. Hatte ihren eigenen Sohn 

Lars in einer Pflegefamilie untergebracht, dann ihren Eltern übergeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | LUDWIG HASLER 

 

Und schrieb Pippi Langstrumpf, die Beschwörung des Glücks, ein ver-

lassenes Kind zu sein: Du wirst hoch belohnt für das Leben ohne El-

tern, schreit der Rotkopf jungen Lesern zu. Du darfst schlafen, wann 

du willst, soviel Süßigkeiten essen, wie du magst, du bist stark wie 

niemand sonst, du hast immer genug Geld, weil dein abgeseilter Vater 

ein schlechtes Gewissen hat, du musst nie zur Schule und alle andern 

finden dich toll. Fabelhaft – und seltsam: Ausgerechnet ein Mädchen, 

dem das fürsorgliche Elternhaus fehlt, soll den andern zeigen, was 

Kind sein bedeutet! Eine Lüge? Eine Lebenslüge – um das schlechte 

Gewissen über das eigene weggegebene Kind zu besänftigen? Eine 

Vertuschung der Lebenswahrheit – der Traurigkeit über das eigene 

Versagen? Lüge oder Wahrheit, ist das die Frage? Dann müssen wir 

entscheiden: Was ist uns lieber? Das Elend der Wahrheit – oder das 

Vergnügen der produktiven Lüge? Was brächte die Wahrheit? Vermut-

lich eine Depression, weil sie ja an der Wirklichkeit nichts beschönigen 

darf. Die sogenannte Lüge schafft sich ihre eigene Welt, so ist es, doch 

das heißt auch: Sie verharrt nicht in dem, was ist, sie baut sich etwas, 

das sein könnte. Leben in der Möglichkeitsform. Lüge als Kreativkraft. 

Den Begriff ›Lebenslüge‹ hat Henrik Ibsen, der norwegische Dra-

matiker, 1885 populär gemacht in seinem Schauspiel »Die Wildente«. 

Es ist die Geschichte des lebensuntüchtigen Hjalmar Ekdahl, der im-

mer »eine Erfindung« machen will – doch er macht sie nie, ja er kann 

nicht einmal beschreiben, welche es denn wäre. Sein Leben verbringt 

er damit, von ihr zu träumen. Und da kommt nun bei Ibsen der Arzt Dr. 

Relling und will den Sonderling nicht etwa von seiner Lüge heilen – 

im Gegenteil, er warnt Hjalmar Ekdahls Sohn davor, den Vater aus 

seiner Traumwelt zu reißen: 

 

»Ich sorge dafür, die Lebenslüge in ihm aufrecht zu erhalten. […] Denn sehen 

Sie, die Lebenslüge, die ist das stimulierende Prinzip. […] Nehmen Sie einem 

Durchschnittsmenschen die Lebenslüge, und Sie nehmen ihm zu gleicher Zeit 

das Glück.« (1922: 403f.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 105 

 

Korrekten Zeitgenossen ist das suspekt. Sie halten es mehr mit Kant 

(1998d: 563), der die »innere Lüge« ablehnt, weil sie das angeblich 

Köstlichste verletzt, das eine Menschenseele hat: Wahrhaftigkeit. Die 

»innere Lüge«, irgendwo in der Seele, die ja ›unergründlich‹ ist (vgl. 

Heraklit 2007: 17), behauptet, nicht in Kenntnis des Wahren (oder für 

wahr Gehaltenen) bewusst etwas Falsches. Wer mit einer ›Lebenslüge‹ 

lebt, kennt die Wahrheit über sich gerade nicht (jedenfalls nicht so ge-

nau oder nicht mehr oder noch nicht), vielleicht weil er sie partout 

nicht kennen will, weil er ahnt, dass er mit der ›Wahrheit‹ nicht (oder 

schlechter) leben könnte. »Ich bin nämlich eigentlich ganz anders«, 

sagt Ödön von Horváth (2008: 537), »aber ich komme nur so selten 

dazu«. Was bin ich ›eigentlich‹? Die Summe meiner Daten? Meine un-

geborgenen Möglichkeiten? 

Sind wir alle kleine Ekdahls? Was ist ein Mensch? Das »nicht fest-

gestellte Thier« (Nietzsche 1999c: 125). Das heisst: Er muss sich er-

finden. Der Mensch ist nicht, er existiert. Existieren heißt: Auf meinen 

Entwurf hin leben. Der Mensch lebt nicht, er muss sein Leben führen. 

Alles um uns ist, was es ist: der Stein, die Amsel, der Lebkuchen. Der 

Esel ist komplett Esel, er weiß jederzeit, was zu tun ist, er ist frei von 

Selbstskrupeln, darum grenzenlos liebenswürdig. Dito der Engel, total 

engelhaft, reines Geistwesen, stets mit Durchblick, null Problem. Ein-

zig der Mensch, halb Esel, halb Engel, ist menschlich, indem er nicht 

eindeutig ist. Er hängt irgendwo zwischen dem Geistigen von oben und 

dem Animalischen von unten, der leibhafte Zwischenfall, gespannt 

zwischen widerstrebende Kräfte, so spannend wie mühsam, es gibt 

permanent zu tun, seine Zwischenlage muss er dauernd neu justieren, 

er muss – anders als Esel und Engel – unermüdlich verstehen wollen, 

was mit ihm passiert, er muss sich verständlich machen, er muss sich 

erzählen, sich und den andern, er ist seine Erzählung. Es ist nicht so, 

dass auf der Bühne die Erzählung läuft und hinter der Bühne die 

Wahrheit parkiert ist. Hinter der Bühne ist nichts. 

Das Ich, eine Erzählung. Mal poetisiert, mal bagatellisiert. Wo ist 

da Platz für Lebenslügen? Im Verschwiegenen? Auch das Unausge-

sprochene wirkt in die Erzählung hinein – fragt sich bloß, wie: anspor-

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | LUDWIG HASLER 

 

nend oder lähmend? Biografische Geheimnisse – eine Sucht, eine Af-

färe, eine Hochstapelei – können belasten, zur heimlichen Bürde wer-

den, zum Pulverfass gar. Besser nicht daran rühren? Oder mit der 

›Wahrheit‹ herausrücken? 

Das lässt sich nur im einzelnen Fall entscheiden – nach dem einfa-

chen Kriterium: Stärkt die Lebenslüge das Leben oder behindert sie es? 

Bereichert sie die Biografie oder verdünnt sie sie? Manchmal scheint 

die Antwort klar (siehe Astrid Lindgren), manchmal findet sich gar 

keine. Im Zweifelsfall empfiehlt sich Verschwiegenheit. 

 

 

3. JEDE GESCHICHTE KOMMT MAL RAUS. 
KOLLEKTIVE LEBENSLÜGEN 

 

Wie das Individuum ist ›die Gesellschaft‹ mehr Erzählung als Tatbe-

stand. Auch kollektiv stecken wir in einer Erzählung drin, die wir nur 

notdürftig messen können an einer ›Realität‹ jenseits der narrativen 

Verstrickung. Wahrheit ist (nach Nietzsche 1999a: 881), worauf eine 

Gesellschaft sich einigt, um eine gemeinsame Spielanlage zu haben. 

Und die Pflicht, sich an sie zu halten, entspricht der »Verpflichtung, 

nach einer festen Konvention zu lügen« – nach »Illusionen, von denen 

man vergessen hat, dass sie welche sind«. 

Es ist – wie auf der Bühne – die Frage: In welchem Stück spielen 

wir? Schuld und Sühne? Kabbale und Liebe? Cosi fan tutte? Und wie 

im Theater funktioniert unser gesellschaftliches Spiel unter irdischen 

Bedingungen, es lebt vom Zwiespalt Licht/Dunkel, Vertrauen/Intrige, 

es lebt von der Sehnsucht nach Reinheit und Liebe – und von Lug und 

Trug und Verrat. So geht es immerzu fort und kommt nie ins Reine, 

und eben darum sind wir noch drin in unserem Stück. Denn am Ende 

wird angeblich alles gut, umgekehrt: Wird alles gut, sind wir am Ende. 

Ist das die Lizenz für jeden Lug, für Lebenslüge? 

Es gibt kollektive Lebenslügen, die treiben die Geschichte nicht 

voran, sie blockieren sie. Beispiel Frankreich, ›das Integrationswun-

der‹. Wir sahen jahrelang auf die Franzosen mit ihren Immigranten, 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 107 

 

wir bewunderten Les Bleus, die Fußball-Nationalmannschaft, da waren 

zwei, drei Spieler aus dem Stammland, alle andern aus Nordafrika, 

Übersee. Und sie spielten großartig. Ergo: Fabelhafte Integration! Bis 

zum Terror auf der Redaktion Charlie Hebdo. Da stellte sich heraus: 

Das Integrationswunder war ein Märchen, es war falsch, in Wirklich-

keit sind die meisten Immigranten nicht integriert, eher abgestellt in 

der Banlieu, ohne Arbeit, kaum Perspektive. Da erodiert das Selbstver-

ständnis der liberalen Gesellschaft. 

Das ist der Klassiker der kollektiven Lebenslüge: Sie feiert theore-

tisch die ›Werte‹, die in der Praxis ausgehebelt werden. Sind wir eine 

Leistungsgesellschaft? Jedem nach seiner Leistung? Stimmt das oder 

ist auch dies ein Märchen? Steigt tatsächlich der Tüchtige auf? Oder 

sind Karrieren undurchsichtige Veranstaltungen? Gelten die Millionen-

Saläre der Leistung oder beziffern sie die Hierarchie einer quasi feuda-

len Manager-Klasse? Kollektiv wird das Lügen prekär, wenn es die 

verbindende Idee einer Gesellschaft betrifft. Dass Ideen (Leistung, 

Fairness, Wohlstand) im Realbetrieb stets einigen Lack abbekommen, 

ist nicht das Problem. Zu Lebenslügen werden sie, wenn sie nur noch 

ideologisch zelebriert werden, um in ihrem Schein umso rücksichtslo-

ser ›pragmatisch‹ voranzukommen. 

Es geht auch harmloser. Beispiel »Sommermärchen«, Fußball-WM 

2006 in Deutschland, Motto: »Die Welt zu Gast bei Freunden«, überall 

Sonnenschein, Freundlichkeit, Fröhlichkeit, die Deutsche National-Elf 

erreichte nur den kleinen Final, wurde aber als »Weltmeister der Her-

zen« gefeiert. »So stellt sich der Liebe Gott die Welt vor«: OK-

Präsident Franz Beckenbauer. Und heute, knapp zehn Jahre danach, ist 

klar: Dieses Märchen wurde nur Wirklichkeit, weil dieser und jener mit 

schwarzen Kassen ein wenig nachhalf. Gekauft! Das Märchen war nie 

Wirklichkeit; jeder, der es wissen wollte, wusste auch vor fünfzehn 

Jahren, dass im Weltfußball keiner gern mit leeren Taschen nach Hau-

se fuhr. Nur wollte es damals keiner so genau wissen. Daraus lässt sich 

vom Märchen fürs Leben lernen: Genaues Hinsehen ist immer eine 

Frage des Zeitpunktes. Jedes Märchen ist irgendwann zu Ende. Die 

Geschichte, in der wir leben, aber nie. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | LUDWIG HASLER 

 

Was genau war denn nun gelogen am »Sommermärchen«? Die 

Stimmung war doch tatsächlich sensationell, der Sommer fabelhaft, die 

Leute heiter, begeistert, vergnügt. All das soll diskreditiert sein, nur 

weil hinter den Kulissen allerlei krumm gelaufen ist? Würden wir 

Buddenbrooks, Thomas Manns genialen Roman vom Verfall einer 

Familiendynastie, nicht mehr lesen, seit wir hörten, der Autor habe mal 

gekokst? Was hinter den Kulissen abgeht, ist für die Erzählung un-

wichtig – solange sie sich auf der Bühne nicht selber diskreditiert. 

Kollektive Lebenslügen beginnen da, wo herkömmliche Selbstver-

ständnisse festgehalten werden, obwohl jüngere Handlungsmaximen 

sie in Pension schicken. Mit Blick auf die Schweiz könnten wir die 

ganze Kette von Schweizer Klassikern (Freiheit, Unabhängigkeit, Bau-

ernschlauheit etc.) durchgehen. Paradebild: Schweizer sind solid, be-

scheiden, zäh, robust. Wir feierten gerade 700 Jahre Schlacht am Mor-

garten. 1315, die Erzählung vom brutalen Sieg der Eidgenossen über 

die Habsburger: Die Ritter, hochgerüstet bis zur Unbeweglichkeit, fan-

den kein Mittel gegen die bauernschlauen Einheimischen, die sie mit 

einer Lawine von Geröll und Baumstämmen überrumpelten. Die Tu-

genden, die zum Sieg führten, schreiben wir uns bis heute zu: Wider-

standsgeist, Bodenhaftung, Schlauheit, Robustheit. Nur sind wir inzwi-

schen reich und erfolgreich geworden, von morgartenmäßiger Robust-

heit bleibt nicht viel übrig. Gingen die Jungen heute überhaupt noch 

hin – oder eher zum Psychiater, zwecks Dispens? Die Schweiz ist auch 

Weltspitze in Psychiatriedichte: 46 psychiatrische Praxen pro 100.000 

Einwohner. 2,2 Millionen im Land sind chronisch krank. 40 Prozent al-

ler Erwerbstätigen fühlen sich »erschöpft«. Ganz ohne Ironie wird vom 

»Postholiday-Syndrom« gesprochen: Wer vom Urlaub an die Arbeit 

zurückkehrt, leide unter »depressiver Verstörung«. 

Robust? Wir sind eine alternde Wohlstandsgesellschaft. Das tan-

giert die übrigen Schweizer Werte: Fleiß, Ausdauer, Hunger, Biss. 

Freiheit? Wird vom Bedürfnis nach Sicherheit eingeholt. Mit Sicher-

heit weniger Freiheit. 

Was macht kollektive Lebenslügen problematisch? Indem wir uns 

– wider alle praktische Erfahrung – am Schein alter kollektiver Stärken 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEBENSLÜGEN | 109 

 

wärmen, mogeln wir uns über deren Schwund hinweg und hindern uns, 

neue Schweizer Tugenden zu entwickeln. Zum Beispiel eine Intelli-

genz, die der digitalen Ära gewachsen wäre. 

 

 

LITERATUR 
 

Augustinus (2007): Die Lüge und Gegen die Lüge, übertragen u. erläu-

tert v. Paul Keseling, 3. Aufl., Würzburg. 

Darwin, Charles (1995): Die Entstehung der Arten durch natürliche 

Zuchtwahl, übersetzt v. Carl W. Neumann, Stuttgart. 

Gracián, Baltasar (2013): Handorakel und Kunst der Weltklugheit, 14., 

vollständig überarb. Aufl., Stuttgart. 

Heraklit (2007): Fragmente. Griechisch und Deutsch, hrsg. v. Bruno 

Snell, 14. Aufl., Zürich/München. 

Horváth, Ödön von (2008): »Zur schönen Aussicht«, in: Ders.: Prosa 

und Stücke, mit einer Erzählung von Peter Turini u. einem Nach-

wort v. Kurt Bartsch, Frankfurt a.M., S. 487-543. 

Ibsen, Hendrik (1922): »Die Wildente«, in: Ders.: Sämtliche Werke. 

Volksausgabe in fünf Bänden, hrsg. v. Justus Elias u. Paul Schlen-

ther, Bd. IV, Berlin, S. 299-420. 

Keller, Gottfried (1993): »Kleider machen Leute«, in: Ders.: Die Leute 

von Seldwyla. Erzählungen, München, S. 297-344. 

Kant, Immanuel (1998a): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklä-

rung?«, in: Ders.: Werke in sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm Wei-

schedel, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphiloso-

phie, Politik und Pädagogik, Darmstadt, S. 51-61. 

Kant, Immanuel (1998b): »Verkündigung des nahen Abschlusses eines 

Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie«, in: Ders.: Werke 

in sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. III: Schriften 

zur Metaphysik und Logik, Darmstadt, S. 403-416. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | LUDWIG HASLER 

 

Kant, Immanuel (1998c): »Kritik der Urteilskraft«, in: Ders.: Werke in 

sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. V: Kritik der Ur-

teilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, Darmstadt, S. 233-

620. 

Kant, Immanuel (1998d): »Die Metaphysik der Sitten«, in: Ders.: 

Werke in sechs Bänden, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. IV: 

Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt, S. 302-

634. 

Nietzsche, Friedrich (1999a): »Über Wahrheit und Lüge im außermo-

ralischen Sinne«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studien-

ausgabe (KSA), Bd. 1, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, 

München, S. 873-890. 

Nietzsche, Friedrich (1999b): »Der Antichrist. Fluch auf das Christen-

thum«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 

(KSA), Bd. 6, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Mün-

chen, S. 165-254. 

Nietzsche, Friedrich (1999c): »Nachgelassene Fragmente. Frühjahr 

1884«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 

(KSA), Bd. 5, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Mün-

chen, S. 9-150. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

  Autoren 

 

 

 

Hartmann, Martin  (geb. 1968), ordentlicher Professor für Philoso-

phie mit Schwerpunkt Praktische Philosophie an der Universität Lu-

zern. Themenschwerpunkte: Politische Philosophie, Sozialphilosophie, 

Pragmatismus, Vertrauen, Emotionen. 

 

Hasler, Ludwig  (geb. 1944), Publizist und Philosoph, Hochschuldo-

zent, Kolumnist in Tageszeitungen und Fachzeitschriften. Referent zu 

Fragen der Zeitdiagnose. Bevorzugte Themen: Technik und Kultur, 

Wirtschaft und Gesellschaft, Mensch und Maschine. Ambition: Mög-

lichst viele Akteure zum Nachdenken über sich selber bringen. 

 

Kleger, Heinz  (geb. 1952), ordentlicher Professor für Politische Theo-

rie an der Universität Potsdam. Themenschwerpunkte: Nonprofit-

Organisationen, Dritter Sektor und Zivilgesellschaft: Bürgerschaft-

Bürgerkommune-Bürgerhaushalt, Bürgerbeteiligung zwischen Regie-

rungskunst und Basisaktivierung, Demokratisches Regieren. 

 

Riklin, Alois  (geb. 1935), emeritierter Professor für Politikwissen-

schaft und ehemaliger Rektor der Universität St.Gallen. Themen-

schwerpunkte: Ideen- und Verfassungsgeschichte, Allgemeine Staats-

lehre, Europäische Integration, Schweizerisches politisches System, 

Schweizerische Außenpolitik. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Urs Lindner, Dimitri Mader (Hg.)
Critical Realism meets kritische Sozialtheorie
Erklärung und Kritik
in den Sozialwissenschaften

November 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 25,99 €,
ISBN 978-3-8376-2725-1

Henning Laux (Hg.)
Bruno Latours Soziologie der »Existenzweisen«
Einführung und Diskussion

September 2016, ca. 280 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3125-8

Kolja Möller, Jasmin Siri (Hg.)
Systemtheorie und Gesellschaftskritik
Perspektiven der Kritischen Systemtheorie

August 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3323-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Joachim Renn
Selbstentfaltung – Das Formen der Person
und die Ausdifferenzierung des Subjektiven
Soziologische Übersetzungen II

Juli 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3359-7

Hilmar Schäfer (Hg.)
Praxistheorie
Ein soziologisches Forschungsprogramm

Mai 2016, 384 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2404-5

Silke Helfrich, David Bollier,
Heinrich-Böll-Stiftung (Hg.)
Die Welt der Commons
Muster gemeinsamen Handelns

2015, 384 Seiten, kart., zahlr. Abb., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3245-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Ruggiero Gorgoglione
Paradoxien der Biopolitik
Politische Philosophie
und Gesellschaftstheorie in Italien
August 2016, ca. 366 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3400-6

Brigitte Bargetz
Ambivalenzen des Alltags
Neuorientierungen für eine Theorie
des Politischen
August 2016, ca. 340 Seiten, kart., ca. 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-2539-4

Benjamin Rampp
Die Sicherheit der Gesellschaft
Gouvernementalität – Vertrauen –
Terrorismus
August 2016, ca. 310 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3414-3

Thomas S. Eberle (Hg.)
Fotografie und Gesellschaft
Phänomenologische und
wissenssoziologische Perspektiven
Juli 2016, ca. 420 Seiten,
kart., zahlr. Abb., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2861-6

Pradeep Chakkarath,
Doris Weidemann (Hg.)
Kulturpsychologische
Gegenwartsdiagnosen
Bestandsaufnahmen zu Wissenschaft
und Gesellschaft
Juli 2016, ca. 226 Seiten, kart., ca. 25,80 €,
ISBN 978-3-8376-1500-5

Gabriele Klein,
Hanna Katharina Göbel (Hg.)
Performance und Praxis
Praxistheoretische Studien
zu szenischer Kunst und Alltag
Juni 2016, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3287-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Andreas Reckwitz
Kreativität und soziale Praxis
Studien zur Sozial-
und Gesellschaftstheorie
Mai 2016, 314 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3345-0

Katharina Block
Von der Umwelt zur Welt
Der Weltbegriff in
der Umweltsoziologie
Februar 2016, 326 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3321-4

Hanna Katharina Göbel,
Sophia Prinz (Hg.)
Die Sinnlichkeit des Sozialen
Wahrnehmung und materielle Kultur
2015, 464 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-2556-1

Florian Süssenguth (Hg.)
Die Gesellschaft der Daten
Über die digitale Transformation
der sozialen Ordnung
2015, 290 Seiten, kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2764-0

Peter Wehling (Hg.)
Vom Nutzen des Nichtwissens
Sozial- und kulturwissenschaftliche
Perspektiven
2015, 276 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2629-2

Franka Schäfer, Anna Daniel,
Frank Hillebrandt (Hg.)
Methoden einer Soziologie der Praxis
2015, 320 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2716-9

https://doi.org/10.14361/9783839433614 - am 14.02.2026, 23:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Miteinander leben
	Inhalt
	Einleitung
	Urbane Toleranz als Koexistenzphilosophie
	Das Projekt Weltethos – Dialog statt Zusammenprall der Kulturen
	Vertrauen gegen seine Liebhaber verteidigt
	Lebenslügen
	Autoren

