
 

1  Einleitung 

 

 

 

Die politischen, sozialen, ökologischen und ökonomischen Lebensbedin-

gungen in dieser Zeit betrachtend, lässt sich die Frage nach dem Anderen, 

nach seiner Anerkennung, seinem Platz in der Welt vor einem differenzier-

ten Hintergrund stellen. Emmanuel Lévinas, französisch-jüdischer Philo-

soph und Phänomenologe, legt seiner Theorie die Zentralität des absolut 

Anderen zu Grunde. Dieser Andere ist Lévinas folgend von der subjekt-

orientierten Philosophiegenese zurückgestuft worden und aus dem Blick-

feld geraten, dabei sei er die fundamentale Grundlage der Ethik, die Lévi-

nas als „erste Philosophie“ beschreibt. Der Andere
1
 habe in der Fokussie-

rung auf Subjektivierungsprozesse seine Bedeutung für den philosophi-

schen Diskurs verloren, sein Lebensraum sei usurpiert und er selbst durch 

das Machtstreben des Subjektes heimatlos geworden.  

Das Ziel der von ihm vorgestellten veränderten Ethik liegt in der Refo-

kussierung des Anderen, die eine Verkehrung der Machtbeziehung zwi-

schen dem Subjekt und dem Anderen beinhalte, indem sie die Begegnung, 

die Auseinandersetzung und letztlich die erwartete Verantwortungsüber-

nahme für das Leben des Anderen zu Momenten der Subjektkonstitution 

                                                   

1  Der Terminus ,,der Andere“ wird nach dem Lévinasischen Sprachgebrauch ver-

wendet, er soll als die Diversität der Andersheit umschließender Terminus im 

Folgenden gedacht und verwendet werden. Gleiches gilt an späterer Stelle für 

die Begrifflichkeit ,,die Andere“ im Werk Irigarays, mit dieser geschlechtlichen 

Konnotation wird bei Irigaray darauf hingewiesen, dass der Terminus als aus-

schließend gedacht wurde. Die Veränderung erfolgt im Rahmen der Einheitlich-

keit theoretischer Begrifflichkeiten.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 | Der Andere als Herausforderung 

mache. Lévinas’ Philosophie stellt hohe Ansprüche an das intelligible Sub-

jekt, das seine Existenz ab der Begegnung mit dem Anderen nicht mehr aus 

sich selbst schöpfen kann. In der physischen Begegnung beider realisiert 

sich die ethische Inanspruchnahme des Subjekts durch den Anderen, der 

seine Position aus einer Geschichte von Marginalisierung und Unterdrü-

ckung begründet. Im Moment der Begegnung verkehrt sich das Machtver-

hältnis zwischen beiden Akteuren, das vormals aktive Subjekt wird vom 

Anderen in eine Passivität gerufen, in der es sich der ethischen Beanspru-

chung des Anderen öffnet. Das in dieser Form berufene Subjekt willigt im 

Moment der Begegnung mit dem Anderen in die Praxis eines Seins-für-

den-Anderen ein. Dieser Eintritt in das Sein-für-den-Anderen ist für Lévi-

nas nicht gleichbedeutend mit der Selbstaufgabe des Subjekts, vielmehr 

sind es das Sein-für-den-Anderen und die in diesem übernommene Verant-

wortung für das Leben des Anderen, die die Grundlage der Konstitution 

und Anerkennung des Subjekts bilden. Das Alteritätsdenken Emmanuel 

Lévinas’ präsentiert einen neuen, einen von Grund auf veränderten Weg der 

Ethik, indem es nicht mehr das Subjekt ist, das sich die Frage stellt „Was 

soll ich tun?“, sondern indem es sich dem Anderen zuwendet und in der 

Blöße dessen Antlitzes seine ethische Aufgabe erkennt. Lévinas ermöglicht 

mit dieser Perspektivverschiebung eine alteritäre Ethik, die gerade in Anbe-

tracht politischer und sozialer Krisen umso mehr Wirkmächtigkeit erhält 

und in dieser Form auch eine Vielzahl von poststrukturalistischen Au-

tor_innen in ihrer Theorieentwicklung maßgeblich beeinflusst hat.  

Für Lévinas steht außer Frage, dass die imperativische Verantwor-

tungsübernahme für jede_n Repräsentat_in der absoluten Alterität und so-

mit in einem Absehen von gemeinsamer kultureller, religiöser oder nationa-

ler Zugehörigkeit gilt. Dieses Postulat wird von Judith Butler besonders in 

ihren sozio-politischen Schriften auf den Prüfstand gestellt; mit der Frage-

stellung „Warum wir nicht jedes Leid beklagen?“ zeichnet sie eine gesell-

schaftliche Wirklichkeit, in der die Verantwortungsübernahme auf eine Ba-

sis von Gemeinsamkeiten gestellt und mehrheitlich sogar vollständig aus-

gesetzt wird. Butler erweitert das lévinasische Theoriekonzept und über-

prüft es auf seine gesellschaftliche Anwendbarkeit. In Anlehnung an Hegel 

bringt sie die Bedeutung der Anerkennung in die Diskussion um die lévina-

sische Ethik ein und stellt die Kohärenz zwischen sozialer Anerkennung 

und den Lebensbedingungen des Subjekts dar. Da Lebensbedingungen dif-

ferenzierten gesellschaftlichen Konnotationen unterliegen, sind sie mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 11 

Konzepten der intersubjektiven Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit verbun-

den. Diese Form der Konnotation bestimmt den Wert des Lebens des Ande-

ren. Auch wenn eine in dieser Form konstruierte Sichtweise eine gleichwer-

tige Verantwortungsübernahme für jeden Anderen zu verunmöglichen 

scheint, leitet sie eine Analyse der Bedingungen von kulturellen, sozialen 

und politischen Differenzierungen ein, die die Marginalisierung des Ande-

ren historisch begründet und ermöglicht haben. Anhand der so skizzierten 

einleitenden Gedanken lässt sich diese Arbeit mit folgender Frage eröffnen: 

Wie lässt sich eine postlévinasische Ethik begründen, und kann diese den 

Weg in eine Ethik der Gleichwertigkeit menschlicher Alterität ebnen? 

 

 

1.1 EINFÜHRUNG IN DIE LÉVINASISCHE ETHIK  

 

Zentrales Moment der lévinasischen Ethik ist die Verantwortung, die als 

grundlegend für die Konstitution des Subjekts als solches betrachtet werden 

kann. Diese Verantwortung ist zunächst eine Reaktion auf das, was in der 

Begegnung erscheint und sich ihr zugleich entzieht: das Antlitz. Die Ant-

wort, die der Andere in der Begegnung durch sein Antlitz fordert, konstitu-

iert den ethischen Imperativ des Seins-für-den-Anderen. Die Vorsilbe 

“Ant“ wird in diesem Kontext hervorgehoben, um den Zusammenhang 

zwischen dem Antlitz, der Antwort und der aus dieser entstehenden Ver-

antwortung für den Anderen zu betonen. 

Die in der Antwort, in einer Reaktion auf das Antlitz liegende unendli-

che Verantwortung ist Grundlage eines Verhältnisses, das mit dem Ein-

bruch des Anderen beginnt und sich im Sein- für-den-Anderen vollendet. 

Lévinas’ Ausgangspunkt entstammt der philosophischen Tradition der Phä-

nomenologie und trifft sich an einigen Stellen mit den Ausführungen einer 

jüdischen Denktradition, in der die vom Subjekt geforderte Verantwortung 

für den Anderen weit über das eigene Handeln hinausgeht und nicht frei 

wählbar ist. 

Das Ausmaß und die Grenzen dieser Verantwortung zu bestimmen, 

liegt somit nicht in der Macht des Subjekts. Diese theoretische Grundle-

gung entwickelt Lévinas in seiner Auseinandersetzung mit der Bedeutung 

des Anderen und den Möglichkeiten einer Subjektwerdung weiter. Seine 

Kritik richtet sich gegen die Perspektive einer Phänomenologie, die von der 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | Der Andere als Herausforderung 

Grundlage eines intentionalen Weltbezugs ausgeht, in dem sich Subjektivi-

tät konstituiere (vgl. Critchley 2002, S. 45). 

Für Lévinas steht im Zentrum des Weltbezugs die Begegnung mit dem 

Antlitz des anderen Menschen. Diese sei nicht auf der Ebene der sinnlichen 

Wahrnehmung zu verorten, sondern gestalte sich in Abgrenzung zu jedem 

möglichen Inhalt.  

Das Antlitz unterbricht durch sein Erscheinen die Ordnung desselben, 

diese Unterbrechung führt zu einer Bezugnahme des Selben auf den Ande-

ren, denn das Antlitz spricht in einer unmittelbaren Form und appelliert an 

denselben. Durch den Einbruch und den Anspruch des Anderen wird ge-

mahnt, für-den-Anderen-zu-sein. Dieses Sein-für-den-Anderen konstituiert 

sich durch den „Anruf“, die Antwort auf diesen konstituiert die Existenz 

des Subjekts als Antwort auf den Anderen (vgl. Lévinas 2003, S. 134). Die-

se Unumgänglichkeit der Antwort, mit der sich der Begegnende konfron-

tiert sieht, stellt den Kern von Lévinas’ Verantwortungsethik dar. Diese im-

pliziert, dass alles Handeln des Menschen sich in Form von Antwort auf 

einen Anderen bezieht und sich an diesen richtet.  

Dem Anderen zu begegnen, heißt somit nach Lévinas, sich einer ethi-

schen Gemeinschaft zu öffnen, die nicht an ethnische, kulturelle und reli-

giöse Zugehörigkeiten geknüpft ist. Diese Form der Gemeinschaft ist als 

Gemeinschaft jenseits separierender Identitätskonstruktionen zu verstehen, 

die dieser Form der Gemeinschaft inhärente Offenheit ermöglicht erstmalig 

eine Begegnung auf Augenhöhe und die Stellvertreterschaft, die sich in der 

Begegnung mit dem Anderen realisiert.  

An dieser Stelle eröffnet sich die Fragestellung, die dieser Dissertation 

zugrunde liegt: Wie lässt sich eine nachlévinasische Verantwortungsethik 

konstruieren, und welche politische und gesellschaftliche Tragkraft kann 

diese entfalten?  

Ausgehend von den politischen und gesellschaftlichen Konsequenzen 

der lévinasischen Ethik ist es zentral, den Menschen
2
 nicht durch biologi-

sche oder gattungsmäßige Eigenschaften zu bestimmen, sondern erst durch 

                                                   

2  Die Bedeutung der Humanität liegt bei Lévinas in der Theorie des Dritten, der 

die Dimension einer gesellschaftlichen Ethik in die dyadische Beziehung zwi-

schen dem Selben und dem Anderen einbringt. Der Mensch ist für Lévinas in 

den Funktionen als Selber und Anderer zu fassen, in deren Begegnung sich die 

Dimension einer Menschheit eröffnet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 13 

die Begegnung mit dem Anderen. Dies bedeutet, dass auch der Andere 

nicht von vornherein „Mensch“ ist, sondern erst durch die Antwort „als 

Mensch“ anerkannt wird. Die Humanität, die an dieser Stelle postuliert 

wird, ist eine der Begegnung nachgeordnete Zuschreibung. Diese Form der 

Verwiesenheit lässt sich in der Beschäftigung mit den theoretischen Bezug-

nahmen der Rezipient_innen nachzeichnen und um die gesellschaftliche 

und politische Dimension erweitern, die Lévinas im Begriff des Dritten an-

klingen lässt. Lévinas folgend wird die Möglichkeit der solipsistischen Sub-

jektwerdung in Frage gestellt: Der Andere ist bereits in die Subjektivität 

eingewoben und ein Sein ohne die Verantwortung damit unmöglich. Diese 

Verantwortung für den Anderen entwächst einem Konzept der Exposition 

und den in diesem Begriff liegenden Formen der Verletzbarkeit, Verfol-

gung und Verwundbarkeit. Dies sind Begriffe, mit denen sich Den-

ker_innen einer nachlévinasischen Ethik befassen. Wie ist es möglich, in 

einer Gesellschaft, in der permanent an jedem Ort der Welt physische und 

psychische Gewalt intersubjektive Beziehungen dominieren, von einer Ver-

antwortung zu sprechen, die ihre Wurzel im Sein-für–den-Anderen als ethi-

sche Grundlage für die eigene Subjektivität benötigt? Streng genommen ist 

nach Lévinas ein nicht-verantwortliches Handeln gar nicht möglich, denn 

Menschen sind qua ihrer Begegnung mit dem Antlitz verantwortlich. Das 

Subjekt begegnet dabei nicht allein dem konkreten Anderen, sondern er-

kennt durch die Begegnung den Anspruch weiterer Anderer (Dritten
3
). Dies 

ist die Ebene der Verantwortlichkeit, die das Subjekt nicht nur einem kon-

kreten Gegenüber, sondern weiteren an- und abwesenden Personen gegen-

über hat. Mit dieser umfassenden Verantwortung, die Lévinas fordert, ist 

eine Grundlegung für gesellschaftliche Ethik geschaffen, die die Frage nach 

der Begrenzung und Anpassung der unendlichen Verantwortung stellt, die 

einen Widerspruch zur Endlichkeit des Subjekts darstellt (vgl. EU, S. 56).  

Dies zeigt, dass die Begegnung mit dem Anderen nie isoliert und losge-

löst von einer intentionalen Bezugnahme auf die Welt zu denken ist, son-

dern immer schon durch die Präsenz anderer Anderer, die ebenfalls Ant-

                                                   

3  Der Dritte ist für Lévinas keine einfache Erweiterung der Beziehung. Mit der 

Figur des Dritten ist nicht einfach ein weiterer Anderer eingeführt, vielmehr re-

präsentiert sich der Dritte in der Begegnung mit dem Antlitz. In dieser Exklama-

tion der Verantwortlichkeit eröffnet sich eine Gerechtigkeitsebene, die weitere 

Andere und letztlich die ganze Menschheit berücksichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | Der Andere als Herausforderung 

worten fordern, beeinflusst, mit gestaltet oder auch gestört wird. Erfahrun-

gen der Störung dieses Bezugs zeigen sich in der alltäglichen politischen 

Praxis, in der die Verantwortungsübernahme stets an Konzepte von religiö-

sen, kulturellen und ethnischen Ähnlichkeiten gebunden ist. In einem Status 

der Rückbindung des Anderen an Konzepte der Anerkennung wird sichtbar, 

dass die Sicherung der Existenz des Anderen von der An- und Aberken-

nung durch das Subjekt (den Selben) abhängig ist. Da der gesellschaftliche 

Diskurs im Prinzip inhärent wandelbar ist, verändern sich die Maßstäbe für 

An- sowie Aberkennung eines Subjekt-Status permanent. Die Entzogenheit 

des Anderen realisiert sich in der Zeitstruktur der Erfahrung, der Andere 

entzieht sich im Moment der Begegnung durch seine Ereignishaftigkeit
4
. 

Obwohl die Möglichkeit, den konkreten Anderen zu töten, bestehen bleibt, 

findet durch den Ereignischarakter ein Überschreiten der Einflussnahme 

des Selben statt. Der Selbe kann die Existenz des Anderen weder negieren 

noch auslösen. Dies hat zur Folge, dass die Handlungsfähigkeit des Selben 

stets vom Anderen ausgeht. Bei Butler (2005/2010) müssen wir diese Ebe-

ne gelebter Intersubjektivität, auf der sich das Antworten und damit auch 

die Verantwortlichkeit ereignen, im Kontext von Zugehörigkeiten betrach-

ten. Das Subjekt müsse nicht zuerst anerkannt sein, um angeredet zu wer-

den, sondern: 

 

„Die Anrede selbst konstituiert das Subjekt innerhalb des möglichen Kreislaufs der 

Anerkennung oder umgekehrt, außerhalb dieses Kreislaufs, in der Verworfenheit. 

[...] Angesprochen werden bedeutet also nicht nur, in dem, was man bereits ist, an-

erkannt zu werden; sondern jene Bezeichnung zu erhalten, durch die die Anerken-

nung der Existenz möglich wird. Kraft dieser grundlegenden Abhängigkeit von der 

Anrede des Anderen gelangt das Subjekt zur ,Existenz . Das Subjekt ,existiert  

nicht nur dank der Tatsache, dass es anerkannt wird, sondern dadurch, dass es im 

grundlegenderen Sinne anerkennbar ist.“ (Butler 1998, S. 14f.)  

                                                   

4  Die Ereignishaftigkeit des Anderen zeigt sich im Antlitz, dem der Selbe nicht 

entgehen kann. Diese Konzeption ist Sartres Konzeption ähnlich. Denn auch in 

Das Sein und das Nichts gilt die Begegnung mit dem Anderen als unausweich-

lich. In der sartreschen Konzeption überwiegt allerdings eine negative Verein-

nahmung der Welt durch den Anderen, die auf Scham gründet. Für Lévinas hin-

gegen ist die Begegnung mit dem Anderen und die sich in ihr übertragende Ver-

antwortung Beginn der Subjektwerdung.  

‘ ‘

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 15 

Strukturen der Anerkennbarkeit werden bei Butler durch die Verwendung 

von frames geschaffen. Durch die Praxis des framings
5
 wird über die Aner-

kennbarkeit der Existenz des Anderen vom Selben entschieden. An diesem 

Konstrukt misst sich das Verständnis der Verletzbarkeit und Betrauerbar-

keit des Lebens. Betrauerbarkeit konstituiert sich bei Judith Butler notwen-

digerweise an den Ebenen geteilter identitärer Eigenschaften. Infolge eines 

framings, das über die An-und Aberkennung des Subjektstatus des Anderen 

entscheidet, ergibt sich eine weitere zentrale Forschungsfrage für diese 

Arbeit: Wie lässt sich Butlers Theorie des framings als Anwendungsmög-

lichkeit oder Grenze einer lévinasischen Ethik fruchtbar machen? 

Aus dieser Überlegung ergibt sich ein Fokus auf die unterschiedlichen 

Lesarten Lévinas’, die besonders im Verhältnis zwischen Cavarero und 

Butler aufgezeigt werden. Im Hinblick auf das Verständnis ethischer Postu-

late in Lévinas’ Werk lässt sich bei Butler eine starke politische Lesart er-

kennen, die das Alteritätskonzept von Lévinas durch die Bezugnahme auf 

die gesellschaftspolitische Auseinandersetzung kritisch in den Fokus 

nimmt. Bei Cavarero ist an dieser Stelle eine eher humanistische, individu-

elle Perspektive auf Lévinas aufzuzeigen, die auf eine Verantwortung jen-

seits aller frames verweist. 

Die Fokussierung auf die butlerschen frames, die sowohl in ihrer 

sprachlichen als auch in ihrer soziopolitischen Dimension untersucht wer-

den, bietet eine zentrale Anwendungsmöglichkeit der lévinasischen Alteri-

tätskonstruktion. Nach Cavarero ist eine Struktur der Anerkennbarkeit, wie 

Butler sie aufzeigt, ein Gegensatz zur Forderung einer Ethik der Alterität. 

Cavarero versucht die weiteren Bedeutungen des Anderen festzulegen, aus 

denen sich eine freiwillige und offene Verantwortungsübernahme konstitu-

ieren könnte. Zum Beispiel lässt sich durch die Bestätigung einer jetzigen 

Existenz (vgl. Cavarero 2000, S. 15), die nur in der Begegnung mit dem 

Anderen erlebt werden kann, zeigen, dass eine Kategorisierung nach be-

stimmten Zugehörigkeitsgruppen der Vorstellung von einer Ethik des An-

deren im Wege steht. In dieser Spannung realisiert sich das Potenzial einer 

                                                   

5  Der Begriff des framings als Praxis einer sozialen und politischen Differenzie-

rung von Individuen und Menschengruppen, die die Inklusion und Exklusion in 

gesellschaftlichen Prozessen regelt, entstammt dem Werk Judith Butlers und 

wird im Abschnitt 4.3.9 Framing und Verantwortung differenzierter Betrachtung 

unterzogen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | Der Andere als Herausforderung 

Fragestellung, die in religiösen und politischen Bereichen die Verbindungs-

linien und Umsetzungspraktiken der lévinasischen Verantwortungskonzep-

tion sucht und aufzeigt, wie der Anspruch Lévinas’ trotz notwendiger Ein-

schränkungen Grundlage einer neuen gesellschaftlichen (postlévinasischen) 

Ethik sein/werden kann. 

Die alteritätskonzentrierte Philosophie Lévinas’ ist als Teil der Phäno-

menologie innerhalb der Philosophie bereits vielschichtig diskutiert wor-

den. Das Diktum der Unangreifbarkeit des Anderen wurde immer wieder 

gegen eine logozentrische Philosophie-Exegese gelesen. Dem Anderen in 

seiner absoluten Andersartigkeit im lebensweltlichen Kontext gerecht zu 

werden, erscheint noch immer als Desiderat einer praktischen Philosophie.  

Zentral für Lévinas’ Überlegungen ist die Verantwortung, die ihre Wur-

zeln in einer Form von Intersubjektivität hat, die Begegnung und Trennung 

zu gleichen Teilen ist. Der Anspruch einer unbedingten Verantwortlichkeit, 

wie Lévinas ihn postuliert, wird in dieser Arbeit auf seine praktische An-

wendbarkeit auf Bereiche außerhalb der Philosophie, auf religiöse, politi-

sche und feministische Ebenen überprüft und weitergedacht.  

Ein zentraler Ausgangspunkt für diese Überlegungen zu den Problem-

bestimmungen zum Begriff des Anderen bei Lévinas findet sich im bei 

Jacques Derrida. Im 1964 erschienenen Essay Gewalt und Metaphysik zeigt 

Derrida auf, dass Lévinas’ Versuch der Überwindung der traditionellen On-

tologie sprachlich und konzeptionell abhängig bleibt von sprachlichen Ein-

grenzungen und Dichotomien. Da Lévinas die Geschlossenheit und Ent-

gegensetzung der Begrifflichkeiten (wie Unendlichkeit/Endlichkeit, Ande-

rer/Selber) nicht thematisiert, beschreibt Derrida eine nicht-totalisierende 

und damit eine gewaltfreie Bezugnahme auf den Anderen als unmöglich 

(vgl. Derrida 1997, S. 45). Derrida postuliert, es sei nur möglich, den Ande-

ren im Ausgang der Sprache als absolut Anderen zu denken, da der er-

scheinende Andere sich immer auf ein Subjekt beziehe und nur im Rahmen 

von dessen Wahrnehmungsgrenzen verstanden werden könne. Bezogen auf 

die Verantwortlichkeit des Subjekts liegt ein zentraler Vorschlag Derridas 

darin, die sprachliche Geschlossenheit aufzuweichen, um dem Anderen 

Zwischenräume zu ermöglichen, in denen sich eine Grundlage ethischer 

Gerechtigkeit entwickeln kann.  

Diese als Öffnung zum Anderen beschriebene, angestrebte Entwicklung 

sei ethisch notwendig, jedoch logisch unmöglich. Diese Unmöglichkeit 

liegt in der von Lévinas avisierten Gestalt des Anderen, denn der Andere 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 17 

erscheint aus seiner Transzendenz herausgelöst in einer faktischen Form, 

die der Wahrnehmung und damit auch der sprachlichen Bewertung durch 

das Subjekt unterliegt. 

Denn „Der Andere als solcher tritt nur in seinem Verhältnis zum Selbst 

in Erscheinung“ (ebd., S. 195). Eine Ebene der Gewaltlosigkeit im Umgang 

mit dem Anderen zu postulieren, scheint in der derridaschen Theoriebil-

dung als schwierig, aber auch als maßgeblich bereichernd für diese Arbeit, 

denn Derridas Kritik richtet sich darauf, dass sich der Frieden in Bezug auf 

den Anderen nur dann ergebe, wenn die transzendentale Gewalt, die vom 

Antlitz ausgehe, mitgedacht werde: „Ein Gesicht allein vermag die Gewalt 

aufzuhalten, zunächst aber, weil allein sie es hervorrufen kann“ (ebd., S. 

199). Ohne ein Denken der Existenz, welches das Gesicht hervorbringe, 

würde es nach Derrida nur reine Gewaltlosigkeit oder reine Gewalt geben, 

eine Sprache, die sich auf diese Weise (ohne Gewalt) hervorbringe, würde 

nichts begrifflich fassen und sei somit ohne Inhalt.  

Eine weitere Herausforderung dieser Arbeit besteht darin, Derridas Kri-

tik an Lévinas’ Postulat einer absoluten Alterität auf ihre gesellschaftliche 

Anwendbarkeit zu überprüfen und aufzuzeigen, wie sprachliche Gewalt als 

Vorbote physischer Gewalteinwirkung gedacht werden kann und welche 

Konsequenzen diese Perspektive für einen verantwortungsvollen Umgang 

mit der Sprache im Sinne des Anderen eröffnen kann. In diesem Kontext 

wird eine Verbindung zur Sprachlichkeit der butlerschen frames eröffnet. 

In der weiteren Beschäftigung mit der Frage der politischen Anwend-

barkeit des Verantwortungskonzepts sollen die Rezeptionen Delholms ste-

hen: Lévinas’ Philosophie des Politischen (2005) wie auch die Interpreta-

tion Critchleys sollen das Problem der Anwendung auf realpolitische 

Axiome verdeutlichen. Fragen der Gerechtigkeit, Anerkennung und Ver-

antwortungsübernahme werden mit der lévinasischen Konzeption kritisch 

kontrastiert und geben Aufschluss über Möglichkeiten und Grenzen einer 

nachlévinasischen Ethik in gesellschaftlichen Kontexten. In der Analyse 

Simon Critchleys, Eine Vertiefung der ethischen Sprache und Methode 

(1994), vollzieht Lévinas speziell im Spätwerk Jenseits des Sein- Oder an-

ders als Sein geschieht (1992) eine dekonstruktivistische Wende, die den 

Fokus von der Bedeutung des Gesagten in Totalität und Unendlichkeit auf 

das Sagen in Jenseits des Seins verschiebt. Für Critchley entsteht die Be-

ziehung zum Anderen über die Sprache als ein performatives Tun, das nicht 

auf eine identifizierbare Bedeutung zu reduzieren ist. In der Spannung zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | Der Andere als Herausforderung 

schen Gesagtem und Sagen ist das Adressieren der Worte an den Anderen 

stets vorrangig. Die ethische Ebene, die für diese Arbeit von entscheidender 

Wichtigkeit ist, bewegt sich genau zwischen dem Gesagtem und dem Sagen 

und Lévinas’ Verbindung zwischen beiden Elementen. Bei Critchley findet 

sich eine aufschlussreiche Erläuterung dazu: 

 

„Das Sagen ist mein Exponieren − körperlich, sensibel − an den Anderen, meine 

Unfähigkeit, den Anderen zurückzuweisen. [...] Mit einem anderen Modell könnte 

man sagen, dass der Inhalt meiner Worte, ihre identifizierbare Bedeutung, das Ge-

sagte ist, während das Sagen die Tatsache des Adressierens dieser Worte an einen 

Gesprächspartner ist. Das Sagen ist die reine Radikalität des menschlichen Spre-

chens, von Dir an mich adressiert, des Ereignisses, mit einem Anderen in Beziehung 

zu stehen.“ (Critchley 1994, S. 649) 

 

An dieser Stelle lässt sich bezogen auf die Fragestellung dieser Arbeit die 

Bedeutung der intersubjektiven Beziehung in einem Raum zwischen Sagen 

und Gesagtem herausgreifen und im Kontext einer verantwortungsorientier-

ten Sprache neu betrachten. Diese Betrachtungsweise wird sich am Werk 

Jenseits des Seins orientieren: 

 

„Die Verantwortung für den Anderen − ist genau ein solches Sagen vor allem Ge-

sagtem. Das erstaunliche Sagen der Verantwortung für den Anderen ist allen Wider-

ständen des Seins zum Trotz eine Unterbrechung des sein, ein aus guter Gewalt 

Sich-vom-Sein-Lösen. [...] Es muss sich ausbreiten und muss sich sammeln zu sein, 

es muss sich aufrichten, Weltzeit werden im Bewusstsein und im Wissen, es muss 

sich sehen lassen und den Einfluss des Seins ertragen. Einfluss, den das Ethische 

selbst, in seinem Sagen als Verantwortung fordert.“ (JS, S., S. 107)  

 

Die ethische Relation des Sagens und der Widerspruch zum Gesagten wer-

den im Kontext der Übernahme intersubjektiver ethischer sowie sprachli-

cher Verantwortung untersucht werden.  

Anschlussmöglichkeiten an eine dekonstruktivistische Perspektive auf 

das Verhältnis von Sprache und Verantwortung in der Beziehung zum An-

deren werden auch in feministischen Rezeptionslinien thematisiert. Darüber 

hinaus bietet das Werk Judith Butlers Verbindungen zur politischen Bezug-

nahme auf die lévinasische Ethik und eine kritische Perspektive auf die Be-

deutung der Verantwortungskonzeption. Sie überprüft Lévinas’ Theorie 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 19 

sowohl auf politischen und feministischen als auch auf sprachphilosophi-

schen Ebenen und zeigt Verbindungslinien, Anwendungsmöglichkeiten und 

Problemstellungen in allen Teilbereichen auf.  

In Psyche der Macht (2001) weist Butler Macht und Gewalt als Entste-

hungsbedingungen des Subjekts aus. Mit Hilfe der konzeptionellen Grund-

legungen von Judith Butler sollen die Verbindung zwischen Sprache, 

Macht und Verantwortung in den Fokus gerückt und die Überlegungen zu 

einer dekonstruktivistischen Sprachkritik weitergedacht werden. In diesem 

Werk setzt Butler die lévinasische Asymmetrie in der Begegnung mit dem 

Anderen zugunsten einer sprachlichen (symmetrischen) Vermittlung aus. 

Dies bedeutet, dass es nicht das Antlitz des Anderen ist, das unter die 

Haut geht, sondern soziale Normen, die verinnerlicht und zu einem inhären-

ten Teil des Subjekts werden. Diese Normen werden sprachlich vermittelt 

und finden durch Anrufung, Benennung und andere performative Akte un-

mittelbaren Eingang in die Gesellschaft. Die Anrufung, die Lévinas als im 

Antlitz repräsentiert denkt, postuliert Butler als sprachliche Ebene der Be-

nennung, die die Qualität besitzt, performativ (nach der Sprechakttheorie 

von Austin) das Benannte ins „Leben zu rufen“. Das Subjekt konstituiert 

sich noch immer in Abhängigkeit vom Anderen, so erfolgt die Anrufung 

bei Butler durch Artikulation und nicht durch vorsprachliche Repräsenta-

tion. Die Benennung, die Ergebnis der Anrufung ist, verweist nicht auf eine 

beliebige Existenz, sondern legt einen Rahmen der Anerkennbarkeit fest. 

Die sprachlichen Zeichen, die zur Benennung benutzt werden, bewegen 

sich stets in gesellschaftlich konnotierten Dichotomien und den aus ihnen 

entstandenen frames, von denen die An-und Aberkennung des Subjektsta-

tus des Anderen abhängen.  

An dieser Stelle lässt sich wieder die Frage nach der Bedeutung von 

verantwortungsbewusstem Sprechen und Handeln (performatives Spre-

chen) in der Anrufung von Personen hinterfragen. Zudem entsteht die 

Überlegung, aus welchem Kontext die für die Benennung verwendeten Be-

griffe stammen und inwiefern diese die Existenz des Dritten (anderer/ der 

Gesellschaft) mit in die Machtrelation zwischen dem Subjekt und dem An-

deren stellen. Im Augenblick der sprachlichen Äußerung erfolgt nach But-

ler eine sprachliche Verletzung, aus der im Werk Hass spricht (1998) das 

Subjekt der Unterwerfung hervorgeht und in der sie das lévinasische Postu-

lat der Verletzbarkeit wieder aufgreift: „Als Subjekte hängen wir von der 

Anrede des Anderen ab um zu sein“ (Butler 1998, S. 45). Denn in der An-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | Der Andere als Herausforderung 

erkennung sind sowohl der Andere als auch das Subjekt auf Kategorien, 

Begriffe und Normen verwiesen, die sie selbst nicht geschaffen haben. 

Nach Butler ist das Subjekt unmittelbar an die Anerkennung des Anderen 

gebunden, denn es benötigt ein Zeichen seiner eigenen Existenz im Außer-

halb, auf diesen Aspekt verweist auch Cavarero im Werk Stately Bodies 

(2002). Außerhalb der Anerkennung wird das Subjekt nach Butler auf der 

Ebene der Ausgeschlossenheit und Verletzbarkeit konstituiert. Es gibt kei-

nen Schutz vor der Verletzbarkeit und der Empfänglichkeit für die Anru-

fung durch den Anderen. Anerkennung beschreibt eine grundlegende Ver-

letzbarkeit gegenüber dem Anderen als Preis der eigenen Subjektwerdung. 

Die Vorstellung eines solipsistischen Subjekts ist nach Butler nicht haltbar, 

daher ist das Subjekt von Beginn seiner Existenz an leidenschaftlich dem 

Anderen verhaftet. Daraus ergibt sich die Fragestellung, welche Rolle die 

Übernahme von sprachlich-ethischer Verantwortlichkeit in dieser Überle-

gung einnimmt. Im Werk Kritik der ethischen Gewalt (2003), in dem sie 

neben der Theorie Adornos auch jene Lévinas’ rezipiert und die Frage nach 

der Verantwortlichkeit im Sinne einer reziproken Verletzbarkeit und Aus-

gesetztheit aufgreift, stellt sie den Anderen als Ausgangsort der eigenen 

ethischen Verantwortung und damit als Grundlage der Ethik vor. Ethisch ist 

das Subjekt schon immer auf den Anderen verwiesen, weil das „Ich“ durch 

seine Verletzbarkeit und Ausgesetztheit dem Anderen ausgeliefert und 

gleichzeitig auf ihn angewiesen ist. Das Anwendungspotenzial dieser 

Spannung verdeutlicht sie im Werk Gefährdetes Leben (2002), in dem sie 

die Grenzen und Anwendungspotenziale einer lévinasischen Ethik ausführt. 

Adriana Cavarero beschäftigt sich im Anschluss an Butler in ihrem 

2002 erschienenen Werk Stately Bodies mit der Bedeutung der Singularität 

des Anderen und erweitert damit das butlersche Konzept hinsichtlich einer 

Perspektive auf eine Humanität diesseits von frames. Cavarero geht es nicht 

um das zentrale Moment der Selbsterkenntnis des Subjekts, ihr geht es um 

eine Antwort auf die Frage: Wer bist Du? Cavarero übernimmt die lévinasi-

sche Lesart des Anderen und postuliert ihn als eine Begegnung mit dem 

Unfassbaren. In dieser Begegnung sind beide Subjekte irreversibel anein-

ander gebunden: „In einem bedeutsamen Sinne existiere ich für Dich und 

kraft Deiner“ (Cavaero, 2002 S.45). Cavarero verortet das Motiv der Aus-

gesetztheit als Grundlage der Singularität, in dieser Konstruktion bezieht 

sie die Vorstellung Merleau-Pontys mit ein, der zufolge körperliche Ex-

poniertheit nicht durch den subjektiven Willen beeinflussbar oder über-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung | 21 

windbar ist. In dieser Ausgesetztheit liegt für Cavarero der Schlüssel zur 

Unersetzbarkeit, die auch Lévinas annimmt, wenn er auf die Bedeutung des 

Anderen in der Begegnung rekurriert. In unserer Sozialität sind wir aufein-

ander verwiesen und aneinander gebunden. Cavarero fasst Anerkennung als 

etwas auf, das das Subjekt bewerten kann. Aufgrund der von ihr vorgeleg-

ten Konzeption der Singularität kann das Subjekt selbst entscheiden, durch 

welche Sprechakte es sich mehr oder weniger anerkannt fühlt. Butler rekur-

riert auf Cavarero:  

 

„Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir ausgesetzt, aber meine ist ihm auch ausge-

setzt, und das heißt nicht, dass wir gleich sind, es heißt nur, dass wir durch unsere 

Unterschiede, d.h. durch unsere Singularität, aneinander gebunden sind.“ (Butler 

2002, S. 43) 

 

Cavarero stellt damit einen weiteren Faktor postlévinaischen Denkens in 

den Vordergrund, die Bedeutung der Singularität (oder bei Lévinas der 

Auserwähltheit
6
).  

Dieser Bezug zur Auserwähltheit im Kontext der lévinasischen Konzep-

tion zeigt, dass die Verantwortung, die wir übernehmen, stets universell 

und in gleicher Form wieder auf den Einzelnen, konkret begegnenden irre-

duziblen Anderen zurückzuführen ist und schließt an dieser Stelle einen 

Kreis, an den sich weitere Forschungen zur nachlévinasischen Verantwor-

tungsethik anknüpfen lassen. 

Im Folgenden soll zunächst eine vertiefende Analyse der lévinasischen 

Verantwortungsethik Aufschluss über die Theoriegrundlage Lévinas’ ge-

ben, bevor sich die Diskussion im Rahmen dieser Arbeit vorwiegend auf 

die Anwendungsmöglichkeiten der lévinasischen Ethik konzentrieren wird.  

                                                   

6  Die Theorie der Auserwähltheit stellt im lévinasischen Werk eine Vermittlungs-

ebene zwischen der jüdischen Theologie und Heideggers Konzeption konkreter 

Mit-Seiender, dar. Wichtig ist für Lévinas’ Verständnis, ähnlich wie in der Kon-

zeption Heideggers in Sein und Zeit, dass der jeweils Andere, der begegnet, 

immer ein konkret für diese Begegnung bestimmter Anderer ist, der nicht belie-

big ersetzbar ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002 - am 14.02.2026, 09:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

