1 Einleitung

Die politischen, sozialen, dkologischen und 6konomischen Lebensbedin-
gungen in dieser Zeit betrachtend, lésst sich die Frage nach dem Anderen,
nach seiner Anerkennung, seinem Platz in der Welt vor einem differenzier-
ten Hintergrund stellen. Emmanuel Lévinas, franzdsisch-jiidischer Philo-
soph und Phénomenologe, legt seiner Theorie die Zentralitit des absolut
Anderen zu Grunde. Dieser Andere ist Lévinas folgend von der subjekt-
orientierten Philosophiegenese zuriickgestuft worden und aus dem Blick-
feld geraten, dabei sei er die fundamentale Grundlage der Ethik, die Lévi-
nas als ,,erste Philosophie® beschreibt. Der Andere' habe in der Fokussie-
rung auf Subjektivierungsprozesse seine Bedeutung fiir den philosophi-
schen Diskurs verloren, sein Lebensraum sei usurpiert und er selbst durch
das Machtstreben des Subjektes heimatlos geworden.

Das Ziel der von ihm vorgestellten verdnderten Ethik liegt in der Refo-
kussierung des Anderen, die eine Verkehrung der Machtbeziehung zwi-
schen dem Subjekt und dem Anderen beinhalte, indem sie die Begegnung,
die Auseinandersetzung und letztlich die erwartete Verantwortungsiiber-
nahme fiir das Leben des Anderen zu Momenten der Subjektkonstitution

1 Der Terminus ,,der Andere” wird nach dem Lévinasischen Sprachgebrauch ver-
wendet, er soll als die Diversitdt der Andersheit umschlieBender Terminus im
Folgenden gedacht und verwendet werden. Gleiches gilt an spaterer Stelle fiir
die Begrifflichkeit ,,die Andere” im Werk Irigarays, mit dieser geschlechtlichen
Konnotation wird bei Irigaray darauf hingewiesen, dass der Terminus als aus-
schliefend gedacht wurde. Die Verdnderung erfolgt im Rahmen der Einheitlich-
keit theoretischer Begrifflichkeiten.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | Der Andere als Herausforderung

mache. Lévinas’ Philosophie stellt hohe Anspriiche an das intelligible Sub-
jekt, das seine Existenz ab der Begegnung mit dem Anderen nicht mehr aus
sich selbst schopfen kann. In der physischen Begegnung beider realisiert
sich die ethische Inanspruchnahme des Subjekts durch den Anderen, der
seine Position aus einer Geschichte von Marginalisierung und Unterdrii-
ckung begriindet. Im Moment der Begegnung verkehrt sich das Machtver-
hiltnis zwischen beiden Akteuren, das vormals aktive Subjekt wird vom
Anderen in eine Passivitdt gerufen, in der es sich der ethischen Beanspru-
chung des Anderen 6ffnet. Das in dieser Form berufene Subjekt willigt im
Moment der Begegnung mit dem Anderen in die Praxis eines Seins-fiir-
den-Anderen ein. Dieser Eintritt in das Sein-flir-den-Anderen ist fiir Lévi-
nas nicht gleichbedeutend mit der Selbstaufgabe des Subjekts, vielmehr
sind es das Sein-fiir-den-Anderen und die in diesem iibernommene Verant-
wortung fiir das Leben des Anderen, die die Grundlage der Konstitution
und Anerkennung des Subjekts bilden. Das Alteritdtsdenken Emmanuel
Lévinas’ présentiert einen neuen, einen von Grund auf verdnderten Weg der
Ethik, indem es nicht mehr das Subjekt ist, das sich die Frage stellt ,,Was
soll ich tun?*, sondern indem es sich dem Anderen zuwendet und in der
BloBe dessen Antlitzes seine ethische Aufgabe erkennt. Lévinas ermdglicht
mit dieser Perspektivverschiebung eine alteritdre Ethik, die gerade in Anbe-
tracht politischer und sozialer Krisen umso mehr Wirkmachtigkeit erhalt
und in dieser Form auch eine Vielzahl von poststrukturalistischen Au-
tor_innen in ihrer Theorieentwicklung maf3geblich beeinflusst hat.

Fir Lévinas steht auBer Frage, dass die imperativische Verantwor-
tungsiibernahme fiir jede n Représentat in der absoluten Alteritdt und so-
mit in einem Absehen von gemeinsamer kultureller, religidser oder nationa-
ler Zugehorigkeit gilt. Dieses Postulat wird von Judith Butler besonders in
ihren sozio-politischen Schriften auf den Priifstand gestellt; mit der Frage-
stellung ,,Warum wir nicht jedes Leid beklagen?* zeichnet sie eine gesell-
schaftliche Wirklichkeit, in der die Verantwortungsiibernahme auf eine Ba-
sis von Gemeinsamkeiten gestellt und mehrheitlich sogar vollstindig aus-
gesetzt wird. Butler erweitert das lévinasische Theoriekonzept und iiber-
priift es auf seine gesellschaftliche Anwendbarkeit. In Anlehnung an Hegel
bringt sie die Bedeutung der Anerkennung in die Diskussion um die Iévina-
sische Ethik ein und stellt die Kohdrenz zwischen sozialer Anerkennung
und den Lebensbedingungen des Subjekts dar. Da Lebensbedingungen dif-
ferenzierten gesellschaftlichen Konnotationen unterliegen, sind sie mit den

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 11

Konzepten der intersubjektiven Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit verbun-
den. Diese Form der Konnotation bestimmt den Wert des Lebens des Ande-
ren. Auch wenn eine in dieser Form konstruierte Sichtweise eine gleichwer-
tige Verantwortungsiibernahme fiir jeden Anderen zu verunmdoglichen
scheint, leitet sie eine Analyse der Bedingungen von kulturellen, sozialen
und politischen Differenzierungen ein, die die Marginalisierung des Ande-
ren historisch begriindet und ermdglicht haben. Anhand der so skizzierten
einleitenden Gedanken lésst sich diese Arbeit mit folgender Frage er6ffnen:
Wie lésst sich eine postlévinasische Ethik begriinden, und kann diese den
Weg in eine Ethik der Gleichwertigkeit menschlicher Alteritdt ebnen?

1.1 EINFUHRUNG IN DIE LEVINASISCHE ETHIK

Zentrales Moment der 1évinasischen Ethik ist die Verantwortung, die als
grundlegend fiir die Konstitution des Subjekts als solches betrachtet werden
kann. Diese Verantwortung ist zunéchst eine Reaktion auf das, was in der
Begegnung erscheint und sich ihr zugleich entzieht: das Antlitz. Die Ant-
wort, die der Andere in der Begegnung durch sein Antlitz fordert, konstitu-
iert den ethischen Imperativ des Seins-fiir-den-Anderen. Die Vorsilbe
“Ant* wird in diesem Kontext hervorgehoben, um den Zusammenhang
zwischen dem Antlitz, der Antwort und der aus dieser entstehenden Ver-
antwortung fiir den Anderen zu betonen.

Die in der Antwort, in einer Reaktion auf das Antlitz liegende unendli-
che Verantwortung ist Grundlage eines Verhiltnisses, das mit dem Ein-
bruch des Anderen beginnt und sich im Sein- fiir-den-Anderen vollendet.
Lévinas® Ausgangspunkt entstammt der philosophischen Tradition der Phi-
nomenologie und trifft sich an einigen Stellen mit den Ausfithrungen einer
judischen Denktradition, in der die vom Subjekt geforderte Verantwortung
fiir den Anderen weit iiber das eigene Handeln hinausgeht und nicht frei
wihlbar ist.

Das AusmaBl und die Grenzen dieser Verantwortung zu bestimmen,
liegt somit nicht in der Macht des Subjekts. Diese theoretische Grundle-
gung entwickelt Lévinas in seiner Auseinandersetzung mit der Bedeutung
des Anderen und den Mdglichkeiten einer Subjektwerdung weiter. Seine
Kritik richtet sich gegen die Perspektive einer Phinomenologie, die von der

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | Der Andere als Herausforderung

Grundlage eines intentionalen Weltbezugs ausgeht, in dem sich Subjektivi-
tét konstituiere (vgl. Critchley 2002, S. 45).

Fiir Lévinas steht im Zentrum des Weltbezugs die Begegnung mit dem
Antlitz des anderen Menschen. Diese sei nicht auf der Ebene der sinnlichen
Wahrmehmung zu verorten, sondern gestalte sich in Abgrenzung zu jedem
moglichen Inhalt.

Das Antlitz unterbricht durch sein Erscheinen die Ordnung desselben,
diese Unterbrechung fiihrt zu einer Bezugnahme des Selben auf den Ande-
ren, denn das Antlitz spricht in einer unmittelbaren Form und appelliert an
denselben. Durch den Einbruch und den Anspruch des Anderen wird ge-
mahnt, fiir-den-Anderen-zu-sein. Dieses Sein-flir-den-Anderen konstituiert
sich durch den ,, Anruf*, die Antwort auf diesen konstituiert die Existenz
des Subjekts als Antwort auf den Anderen (vgl. Lévinas 2003, S. 134). Die-
se Unumgénglichkeit der Antwort, mit der sich der Begegnende konfron-
tiert sieht, stellt den Kern von Lévinas’ Verantwortungsethik dar. Diese im-
pliziert, dass alles Handeln des Menschen sich in Form von Antwort auf
einen Anderen bezieht und sich an diesen richtet.

Dem Anderen zu begegnen, heifit somit nach Lévinas, sich einer ethi-
schen Gemeinschaft zu 6ffnen, die nicht an ethnische, kulturelle und reli-
giose Zugehorigkeiten gekniipft ist. Diese Form der Gemeinschaft ist als
Gemeinschaft jenseits separierender Identititskonstruktionen zu verstehen,
die dieser Form der Gemeinschaft inhdrente Offenheit ermdglicht erstmalig
eine Begegnung auf Augenhohe und die Stellvertreterschaft, die sich in der
Begegnung mit dem Anderen realisiert.

An dieser Stelle eroffnet sich die Fragestellung, die dieser Dissertation
zugrunde liegt: Wie ldsst sich eine nachlévinasische Verantwortungsethik
konstruieren, und welche politische und gesellschaftliche Tragkraft kann
diese entfalten?

Ausgehend von den politischen und gesellschaftlichen Konsequenzen
der lévinasischen Ethik ist es zentral, den Menschen® nicht durch biologi-
sche oder gattungsmifige Eigenschaften zu bestimmen, sondern erst durch

2 Die Bedeutung der Humanitét liegt bei Lévinas in der Theorie des Dritten, der
die Dimension einer gesellschaftlichen Ethik in die dyadische Beziehung zwi-
schen dem Selben und dem Anderen einbringt. Der Mensch ist fiir Lévinas in
den Funktionen als Selber und Anderer zu fassen, in deren Begegnung sich die

Dimension einer Menschheit er6ffnet.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 13

die Begegnung mit dem Anderen. Dies bedeutet, dass auch der Andere
nicht von vornherein ,,Mensch® ist, sondern erst durch die Antwort ,,als
Mensch* anerkannt wird. Die Humanitét, die an dieser Stelle postuliert
wird, ist eine der Begegnung nachgeordnete Zuschreibung. Diese Form der
Verwiesenheit ldsst sich in der Beschiftigung mit den theoretischen Bezug-
nahmen der Rezipient innen nachzeichnen und um die gesellschaftliche
und politische Dimension erweitern, die Lévinas im Begriff des Dritten an-
klingen lésst. Lévinas folgend wird die Mdglichkeit der solipsistischen Sub-
jektwerdung in Frage gestellt: Der Andere ist bereits in die Subjektivitit
eingewoben und ein Sein ohne die Verantwortung damit unmdoglich. Diese
Verantwortung fiir den Anderen entwichst einem Konzept der Exposition
und den in diesem Begriff liegenden Formen der Verletzbarkeit, Verfol-
gung und Verwundbarkeit. Dies sind Begriffe, mit denen sich Den-
ker_innen einer nachlévinasischen Ethik befassen. Wie ist es moglich, in
einer Gesellschaft, in der permanent an jedem Ort der Welt physische und
psychische Gewalt intersubjektive Beziehungen dominieren, von einer Ver-
antwortung zu sprechen, die ihre Wurzel im Sein-fiir—den-Anderen als ethi-
sche Grundlage fiir die eigene Subjektivitdt bendtigt? Streng genommen ist
nach Lévinas ein nicht-verantwortliches Handeln gar nicht moglich, denn
Menschen sind qua ihrer Begegnung mit dem Antlitz verantwortlich. Das
Subjekt begegnet dabei nicht allein dem konkreten Anderen, sondern er-
kennt durch die Begegnung den Anspruch weiterer Anderer (Dritten”). Dies
ist die Ebene der Verantwortlichkeit, die das Subjekt nicht nur einem kon-
kreten Gegeniiber, sondern weiteren an- und abwesenden Personen gegen-
iiber hat. Mit dieser umfassenden Verantwortung, die Lévinas fordert, ist
eine Grundlegung fiir gesellschaftliche Ethik geschaffen, die die Frage nach
der Begrenzung und Anpassung der unendlichen Verantwortung stellt, die
einen Widerspruch zur Endlichkeit des Subjekts darstellt (vgl. EU, S. 56).
Dies zeigt, dass die Begegnung mit dem Anderen nie isoliert und losge-
16st von einer intentionalen Bezugnahme auf die Welt zu denken ist, son-
dern immer schon durch die Prisenz anderer Anderer, die ebenfalls Ant-

3 Der Diritte ist fiir Lévinas keine einfache Erweiterung der Beziehung. Mit der
Figur des Dritten ist nicht einfach ein weiterer Anderer eingefiihrt, vielmehr re-
présentiert sich der Dritte in der Begegnung mit dem Antlitz. In dieser Exklama-
tion der Verantwortlichkeit erdffnet sich eine Gerechtigkeitsebene, die weitere

Andere und letztlich die ganze Menschheit beriicksichtigt.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | Der Andere als Herausforderung

worten fordern, beeinflusst, mit gestaltet oder auch gestort wird. Erfahrun-
gen der Storung dieses Bezugs zeigen sich in der alltdglichen politischen
Praxis, in der die Verantwortungsiibernahme stets an Konzepte von religio-
sen, kulturellen und ethnischen Ahnlichkeiten gebunden ist. In einem Status
der Riickbindung des Anderen an Konzepte der Anerkennung wird sichtbar,
dass die Sicherung der Existenz des Anderen von der An- und Aberken-
nung durch das Subjekt (den Selben) abhingig ist. Da der gesellschaftliche
Diskurs im Prinzip inhdrent wandelbar ist, verindern sich die MaBstébe fiir
An- sowie Aberkennung eines Subjekt-Status permanent. Die Entzogenheit
des Anderen realisiert sich in der Zeitstruktur der Erfahrung, der Andere
entzieht sich im Moment der Begegnung durch seine Ereignishaftigkeit”.
Obwohl die Moglichkeit, den konkreten Anderen zu tdten, bestehen bleibt,
findet durch den Ereignischarakter ein Uberschreiten der Einflussnahme
des Selben statt. Der Selbe kann die Existenz des Anderen weder negieren
noch auslosen. Dies hat zur Folge, dass die Handlungsféahigkeit des Selben
stets vom Anderen ausgeht. Bei Butler (2005/2010) miissen wir diese Ebe-
ne gelebter Intersubjektivitét, auf der sich das Antworten und damit auch
die Verantwortlichkeit ereignen, im Kontext von Zugehorigkeiten betrach-
ten. Das Subjekt miisse nicht zuerst anerkannt sein, um angeredet zu wer-
den, sondern:

,,Die Anrede selbst konstituiert das Subjekt innerhalb des moglichen Kreislaufs der
Anerkennung oder umgekehrt, aulerhalb dieses Kreislaufs, in der Verworfenheit.
[...] Angesprochen werden bedeutet also nicht nur, in dem, was man bereits ist, an-
erkannt zu werden; sondern jene Bezeichnung zu erhalten, durch die die Anerken-
nung der Existenz moglich wird. Kraft dieser grundlegenden Abhéngigkeit von der
Anrede des Anderen gelangt das Subjekt zur ,Existenz‘. Das Subjekt ,existiert®
nicht nur dank der Tatsache, dass es anerkannt wird, sondern dadurch, dass es im

grundlegenderen Sinne anerkennbar ist.* (Butler 1998, S. 14f.)

4 Die Ereignishaftigkeit des Anderen zeigt sich im Antlitz, dem der Selbe nicht
entgehen kann. Diese Konzeption ist Sartres Konzeption dhnlich. Denn auch in
Das Sein und das Nichts gilt die Begegnung mit dem Anderen als unausweich-
lich. In der sartreschen Konzeption iiberwiegt allerdings eine negative Verein-
nahmung der Welt durch den Anderen, die auf Scham griindet. Fiir Lévinas hin-
gegen ist die Begegnung mit dem Anderen und die sich in ihr iibertragende Ver-

antwortung Beginn der Subjektwerdung.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 15

Strukturen der Anerkennbarkeit werden bei Butler durch die Verwendung
von frames geschaffen. Durch die Praxis des framings® wird iiber die Aner-
kennbarkeit der Existenz des Anderen vom Selben entschieden. An diesem
Konstrukt misst sich das Verstindnis der Verletzbarkeit und Betrauerbar-
keit des Lebens. Betrauerbarkeit konstituiert sich bei Judith Butler notwen-
digerweise an den Ebenen geteilter identitirer Eigenschaften. Infolge eines
framings, das iiber die An-und Aberkennung des Subjektstatus des Anderen
entscheidet, ergibt sich eine weitere zentrale Forschungsfrage fiir diese
Arbeit: Wie lésst sich Butlers Theorie des framings als Anwendungsmdg-
lichkeit oder Grenze einer lévinasischen Ethik fruchtbar machen?

Aus dieser Uberlegung ergibt sich ein Fokus auf die unterschiedlichen
Lesarten Lévinas’, die besonders im Verhiltnis zwischen Cavarero und
Butler aufgezeigt werden. Im Hinblick auf das Verstidndnis ethischer Postu-
late in Lévinas’ Werk lésst sich bei Butler eine starke politische Lesart er-
kennen, die das Alterititskonzept von Lévinas durch die Bezugnahme auf
die gesellschaftspolitische Auseinandersetzung kritisch in den Fokus
nimmt. Bei Cavarero ist an dieser Stelle eine eher humanistische, individu-
elle Perspektive auf Lévinas aufzuzeigen, die auf eine Verantwortung jen-
seits aller frames verweist.

Die Fokussierung auf die butlerschen frames, die sowohl in ihrer
sprachlichen als auch in ihrer soziopolitischen Dimension untersucht wer-
den, bietet eine zentrale Anwendungsmoglichkeit der 1évinasischen Alteri-
tétskonstruktion. Nach Cavarero ist eine Struktur der Anerkennbarkeit, wie
Butler sie aufzeigt, ein Gegensatz zur Forderung einer Ethik der Alteritét.
Cavarero versucht die weiteren Bedeutungen des Anderen festzulegen, aus
denen sich eine freiwillige und offene Verantwortungsiibernahme konstitu-
ieren konnte. Zum Beispiel lédsst sich durch die Bestétigung einer jetzigen
Existenz (vgl. Cavarero 2000, S. 15), die nur in der Begegnung mit dem
Anderen erlebt werden kann, zeigen, dass eine Kategorisierung nach be-
stimmten Zugehdrigkeitsgruppen der Vorstellung von einer Ethik des An-
deren im Wege steht. In dieser Spannung realisiert sich das Potenzial einer

5 Der Begriff des framings als Praxis einer sozialen und politischen Differenzie-
rung von Individuen und Menschengruppen, die die Inklusion und Exklusion in
gesellschaftlichen Prozessen regelt, entstammt dem Werk Judith Butlers und
wird im Abschnitt 4.3.9 Framing und Verantwortung differenzierter Betrachtung

unterzogen.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | Der Andere als Herausforderung

Fragestellung, die in religidsen und politischen Bereichen die Verbindungs-
linien und Umsetzungspraktiken der 1évinasischen Verantwortungskonzep-
tion sucht und aufzeigt, wie der Anspruch Lévinas’ trotz notwendiger Ein-
schrinkungen Grundlage einer neuen gesellschaftlichen (postlévinasischen)
Ethik sein/werden kann.

Die alterititskonzentrierte Philosophie Lévinas’ ist als Teil der Phano-
menologie innerhalb der Philosophie bereits vielschichtig diskutiert wor-
den. Das Diktum der Unangreifbarkeit des Anderen wurde immer wieder
gegen eine logozentrische Philosophie-Exegese gelesen. Dem Anderen in
seiner absoluten Andersartigkeit im lebensweltlichen Kontext gerecht zu
werden, erscheint noch immer als Desiderat einer praktischen Philosophie.

Zentral fiir Lévinas’ Uberlegungen ist die Verantwortung, die ihre Wur-
zeln in einer Form von Intersubjektivitit hat, die Begegnung und Trennung
zu gleichen Teilen ist. Der Anspruch einer unbedingten Verantwortlichkeit,
wie Lévinas ihn postuliert, wird in dieser Arbeit auf seine praktische An-
wendbarkeit auf Bereiche auflerhalb der Philosophie, auf religiose, politi-
sche und feministische Ebenen iiberpriift und weitergedacht.

Ein zentraler Ausgangspunkt fiir diese Uberlegungen zu den Problem-
bestimmungen zum Begriff des Anderen bei Lévinas findet sich im bei
Jacques Derrida. Im 1964 erschienenen Essay Gewalt und Metaphysik zeigt
Derrida auf, dass Lévinas’ Versuch der Uberwindung der traditionellen On-
tologie sprachlich und konzeptionell abhdngig bleibt von sprachlichen Ein-
grenzungen und Dichotomien. Da Lévinas die Geschlossenheit und Ent-
gegensetzung der Begrifflichkeiten (wie Unendlichkeit/Endlichkeit, Ande-
rer/Selber) nicht thematisiert, beschreibt Derrida eine nicht-totalisierende
und damit eine gewaltfreie Bezugnahme auf den Anderen als unmdglich
(vgl. Derrida 1997, S. 45). Derrida postuliert, es sei nur moglich, den Ande-
ren im Ausgang der Sprache als absolut Anderen zu denken, da der er-
scheinende Andere sich immer auf ein Subjekt beziehe und nur im Rahmen
von dessen Wahrnehmungsgrenzen verstanden werden konne. Bezogen auf
die Verantwortlichkeit des Subjekts liegt ein zentraler Vorschlag Derridas
darin, die sprachliche Geschlossenheit aufzuweichen, um dem Anderen
Zwischenrdume zu ermdglichen, in denen sich eine Grundlage ethischer
Gerechtigkeit entwickeln kann.

Diese als Offnung zum Anderen beschriebene, angestrebte Entwicklung
sei ethisch notwendig, jedoch logisch unmoglich. Diese Unmdglichkeit
liegt in der von Lévinas avisierten Gestalt des Anderen, denn der Andere

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 17

erscheint aus seiner Transzendenz herausgelost in einer faktischen Form,
die der Wahrnehmung und damit auch der sprachlichen Bewertung durch
das Subjekt unterliegt.

Denn ,,Der Andere als solcher tritt nur in seinem Verhéltnis zum Selbst
in Erscheinung* (ebd., S. 195). Eine Ebene der Gewaltlosigkeit im Umgang
mit dem Anderen zu postulieren, scheint in der derridaschen Theoriebil-
dung als schwierig, aber auch als mafigeblich bereichernd fiir diese Arbeit,
denn Derridas Kritik richtet sich darauf, dass sich der Frieden in Bezug auf
den Anderen nur dann ergebe, wenn die transzendentale Gewalt, die vom
Antlitz ausgehe, mitgedacht werde: ,,Ein Gesicht allein vermag die Gewalt
aufzuhalten, zundchst aber, weil allein sie es hervorrufen kann“ (ebd., S.
199). Ohne ein Denken der Existenz, welches das Gesicht hervorbringe,
wiirde es nach Derrida nur reine Gewaltlosigkeit oder reine Gewalt geben,
eine Sprache, die sich auf diese Weise (ohne Gewalt) hervorbringe, wiirde
nichts begrifflich fassen und sei somit ohne Inhalt.

Eine weitere Herausforderung dieser Arbeit besteht darin, Derridas Kri-
tik an Lévinas’ Postulat einer absoluten Alteritit auf ihre gesellschaftliche
Anwendbarkeit zu iiberpriifen und aufzuzeigen, wie sprachliche Gewalt als
Vorbote physischer Gewalteinwirkung gedacht werden kann und welche
Konsequenzen diese Perspektive fiir einen verantwortungsvollen Umgang
mit der Sprache im Sinne des Anderen erdffnen kann. In diesem Kontext
wird eine Verbindung zur Sprachlichkeit der butlerschen frames er6ffnet.

In der weiteren Beschiftigung mit der Frage der politischen Anwend-
barkeit des Verantwortungskonzepts sollen die Rezeptionen Delholms ste-
hen: Lévinas’ Philosophie des Politischen (2005) wie auch die Interpreta-
tion Critchleys sollen das Problem der Anwendung auf realpolitische
Axiome verdeutlichen. Fragen der Gerechtigkeit, Anerkennung und Ver-
antwortungsiibernahme werden mit der 1évinasischen Konzeption kritisch
kontrastiert und geben Aufschluss iiber Moglichkeiten und Grenzen einer
nachlévinasischen Ethik in gesellschaftlichen Kontexten. In der Analyse
Simon Critchleys, Eine Vertiefung der ethischen Sprache und Methode
(1994), vollzieht Lévinas speziell im Spatwerk Jenseits des Sein- Oder an-
ders als Sein geschieht (1992) eine dekonstruktivistische Wende, die den
Fokus von der Bedeutung des Gesagten in Totalitdt und Unendlichkeit auf
das Sagen in Jenseits des Seins verschiebt. Fiir Critchley entsteht die Be-
ziehung zum Anderen iiber die Sprache als ein performatives Tun, das nicht
auf eine identifizierbare Bedeutung zu reduzieren ist. In der Spannung zwi-

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | Der Andere als Herausforderung

schen Gesagtem und Sagen ist das Adressieren der Worte an den Anderen
stets vorrangig. Die ethische Ebene, die fiir diese Arbeit von entscheidender
Wichtigkeit ist, bewegt sich genau zwischen dem Gesagtem und dem Sagen
und Lévinas’ Verbindung zwischen beiden Elementen. Bei Critchley findet
sich eine aufschlussreiche Erlduterung dazu:

,Das Sagen ist mein Exponieren — korperlich, sensibel — an den Anderen, meine
Unfahigkeit, den Anderen zuriickzuweisen. [...] Mit einem anderen Modell konnte
man sagen, dass der Inhalt meiner Worte, ihre identifizierbare Bedeutung, das Ge-
sagte ist, wihrend das Sagen die Tatsache des Adressierens dieser Worte an einen
Gesprichspartner ist. Das Sagen ist die reine Radikalitdt des menschlichen Spre-
chens, von Dir an mich adressiert, des Ereignisses, mit einem Anderen in Beziehung
zu stehen.* (Critchley 1994, S. 649)

An dieser Stelle ldsst sich bezogen auf die Fragestellung dieser Arbeit die
Bedeutung der intersubjektiven Beziehung in einem Raum zwischen Sagen
und Gesagtem herausgreifen und im Kontext einer verantwortungsorientier-
ten Sprache neu betrachten. Diese Betrachtungsweise wird sich am Werk
Jenseits des Seins orientieren:

,,Die Verantwortung fiir den Anderen — ist genau ein solches Sagen vor allem Ge-
sagtem. Das erstaunliche Sagen der Verantwortung fiir den Anderen ist allen Wider-
stinden des Seins zum Trotz eine Unterbrechung des sein, ein aus guter Gewalt
Sich-vom-Sein-Losen. [...] Es muss sich ausbreiten und muss sich sammeln zu sein,
es muss sich aufrichten, Weltzeit werden im Bewusstsein und im Wissen, es muss
sich sehen lassen und den Einfluss des Seins ertragen. Einfluss, den das Ethische

selbst, in seinem Sagen als Verantwortung fordert.” (JS, S., S. 107)

Die ethische Relation des Sagens und der Widerspruch zum Gesagten wer-
den im Kontext der Ubernahme intersubjektiver ethischer sowie sprachli-
cher Verantwortung untersucht werden.

Anschlussmoglichkeiten an eine dekonstruktivistische Perspektive auf
das Verhéltnis von Sprache und Verantwortung in der Beziehung zum An-
deren werden auch in feministischen Rezeptionslinien thematisiert. Dariiber
hinaus bietet das Werk Judith Butlers Verbindungen zur politischen Bezug-
nahme auf die l1évinasische Ethik und eine kritische Perspektive auf die Be-
deutung der Verantwortungskonzeption. Sie liberpriift Lévinas’ Theorie

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 19

sowohl auf politischen und feministischen als auch auf sprachphilosophi-
schen Ebenen und zeigt Verbindungslinien, Anwendungsmoglichkeiten und
Problemstellungen in allen Teilbereichen auf.

In Psyche der Macht (2001) weist Butler Macht und Gewalt als Entste-
hungsbedingungen des Subjekts aus. Mit Hilfe der konzeptionellen Grund-
legungen von Judith Butler sollen die Verbindung zwischen Sprache,
Macht und Verantwortung in den Fokus geriickt und die Ubetlegungen zu
einer dekonstruktivistischen Sprachkritik weitergedacht werden. In diesem
Werk setzt Butler die 1évinasische Asymmetrie in der Begegnung mit dem
Anderen zugunsten einer sprachlichen (symmetrischen) Vermittlung aus.

Dies bedeutet, dass es nicht das Antlitz des Anderen ist, das unter die
Haut geht, sondern soziale Normen, die verinnerlicht und zu einem inhéren-
ten Teil des Subjekts werden. Diese Normen werden sprachlich vermittelt
und finden durch Anrufung, Benennung und andere performative Akte un-
mittelbaren Eingang in die Gesellschaft. Die Anrufung, die Lévinas als im
Antlitz représentiert denkt, postuliert Butler als sprachliche Ebene der Be-
nennung, die die Qualitét besitzt, performativ (nach der Sprechakttheorie
von Austin) das Benannte ins ,,.Leben zu rufen®“. Das Subjekt konstituiert
sich noch immer in Abhédngigkeit vom Anderen, so erfolgt die Anrufung
bei Butler durch Artikulation und nicht durch vorsprachliche Représenta-
tion. Die Benennung, die Ergebnis der Anrufung ist, verweist nicht auf eine
beliebige Existenz, sondern legt einen Rahmen der Anerkennbarkeit fest.

Die sprachlichen Zeichen, die zur Benennung benutzt werden, bewegen
sich stets in gesellschaftlich konnotierten Dichotomien und den aus ihnen
entstandenen frames, von denen die An-und Aberkennung des Subjektsta-
tus des Anderen abhéngen.

An dieser Stelle lasst sich wieder die Frage nach der Bedeutung von
verantwortungsbewusstem Sprechen und Handeln (performatives Spre-
chen) in der Anrufung von Personen hinterfragen. Zudem entsteht die
Uberlegung, aus welchem Kontext die fiir die Benennung verwendeten Be-
griffe stammen und inwiefern diese die Existenz des Dritten (anderer/ der
Gesellschaft) mit in die Machtrelation zwischen dem Subjekt und dem An-
deren stellen. Im Augenblick der sprachlichen AuBerung erfolgt nach But-
ler eine sprachliche Verletzung, aus der im Werk Hass spricht (1998) das
Subjekt der Unterwerfung hervorgeht und in der sie das 1évinasische Postu-
lat der Verletzbarkeit wieder aufgreift: ,,Als Subjekte hidngen wir von der
Anrede des Anderen ab um zu sein“ (Butler 1998, S. 45). Denn in der An-

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | Der Andere als Herausforderung

erkennung sind sowohl der Andere als auch das Subjekt auf Kategorien,
Begriffe und Normen verwiesen, die sie selbst nicht geschaffen haben.
Nach Butler ist das Subjekt unmittelbar an die Anerkennung des Anderen
gebunden, denn es benoétigt ein Zeichen seiner eigenen Existenz im Aufer-
halb, auf diesen Aspekt verweist auch Cavarero im Werk Stately Bodies
(2002). AuBerhalb der Anerkennung wird das Subjekt nach Butler auf der
Ebene der Ausgeschlossenheit und Verletzbarkeit konstituiert. Es gibt kei-
nen Schutz vor der Verletzbarkeit und der Empfénglichkeit fir die Anru-
fung durch den Anderen. Anerkennung beschreibt eine grundlegende Ver-
letzbarkeit gegeniiber dem Anderen als Preis der eigenen Subjektwerdung.
Die Vorstellung eines solipsistischen Subjekts ist nach Butler nicht haltbar,
daher ist das Subjekt von Beginn seiner Existenz an leidenschaftlich dem
Anderen verhaftet. Daraus ergibt sich die Fragestellung, welche Rolle die
Ubernahme von sprachlich-ethischer Verantwortlichkeit in dieser Uberle-
gung einnimmt. Im Werk Kritik der ethischen Gewalt (2003), in dem sie
neben der Theorie Adornos auch jene Lévinas’ rezipiert und die Frage nach
der Verantwortlichkeit im Sinne einer reziproken Verletzbarkeit und Aus-
gesetztheit aufgreift, stellt sie den Anderen als Ausgangsort der eigenen
ethischen Verantwortung und damit als Grundlage der Ethik vor. Ethisch ist
das Subjekt schon immer auf den Anderen verwiesen, weil das ,,Ich® durch
seine Verletzbarkeit und Ausgesetztheit dem Anderen ausgeliefert und
gleichzeitig auf ihn angewiesen ist. Das Anwendungspotenzial dieser
Spannung verdeutlicht sie im Werk Geféhrdetes Leben (2002), in dem sie
die Grenzen und Anwendungspotenziale einer 1évinasischen Ethik ausfiihrt.

Adriana Cavarero beschéftigt sich im Anschluss an Butler in ihrem
2002 erschienenen Werk Stately Bodies mit der Bedeutung der Singularitét
des Anderen und erweitert damit das butlersche Konzept hinsichtlich einer
Perspektive auf eine Humanitét diesseits von frames. Cavarero geht es nicht
um das zentrale Moment der Selbsterkenntnis des Subjekts, ihr geht es um
eine Antwort auf die Frage: Wer bist Du? Cavarero iibernimmt die 1évinasi-
sche Lesart des Anderen und postuliert ihn als eine Begegnung mit dem
Unfassbaren. In dieser Begegnung sind beide Subjekte irreversibel anein-
ander gebunden: ,,In einem bedeutsamen Sinne existiere ich fiir Dich und
kraft Deiner” (Cavaero, 2002 S.45). Cavarero verortet das Motiv der Aus-
gesetztheit als Grundlage der Singularitdt, in dieser Konstruktion bezieht
sie die Vorstellung Merleau-Pontys mit ein, der zufolge korperliche Ex-
poniertheit nicht durch den subjektiven Willen beeinflussbar oder iiber-

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung | 21

windbar ist. In dieser Ausgesetztheit liegt fiir Cavarero der Schliissel zur
Unersetzbarkeit, die auch Lévinas annimmt, wenn er auf die Bedeutung des
Anderen in der Begegnung rekurriert. In unserer Sozialitét sind wir aufein-
ander verwiesen und aneinander gebunden. Cavarero fasst Anerkennung als
etwas auf, das das Subjekt bewerten kann. Aufgrund der von ihr vorgeleg-
ten Konzeption der Singularitit kann das Subjekt selbst entscheiden, durch
welche Sprechakte es sich mehr oder weniger anerkannt fiihlt. Butler rekur-
riert auf Cavarero:

,,Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir ausgesetzt, aber meine ist ihm auch ausge-
setzt, und das heilt nicht, dass wir gleich sind, es heifit nur, dass wir durch unsere
Unterschiede, d.h. durch unsere Singularitit, aneinander gebunden sind.” (Butler
2002, S. 43)

Cavarero stellt damit einen weiteren Faktor postlévinaischen Denkens in
den Vordergrund, die Bedeutung der Singularitit (oder bei Lévinas der
Auserwihltheit®).

Dieser Bezug zur Auserwihltheit im Kontext der 1évinasischen Konzep-
tion zeigt, dass die Verantwortung, die wir iibernchmen, stets universell
und in gleicher Form wieder auf den Einzelnen, konkret begegnenden irre-
duziblen Anderen zuriickzufiihren ist und schlieft an dieser Stelle einen
Kreis, an den sich weitere Forschungen zur nachlévinasischen Verantwor-
tungsethik ankniipfen lassen.

Im Folgenden soll zunéchst eine vertiefende Analyse der 1évinasischen
Verantwortungsethik Aufschluss iiber die Theoriegrundlage Lévinas’ ge-
ben, bevor sich die Diskussion im Rahmen dieser Arbeit vorwiegend auf
die Anwendungsmoglichkeiten der 1évinasischen Ethik konzentrieren wird.

6 Die Theorie der Auserwihltheit stellt im 1évinasischen Werk eine Vermittlungs-
ebene zwischen der jlidischen Theologie und Heideggers Konzeption konkreter
Mit-Seiender, dar. Wichtig ist fiir Lévinas’ Verstandnis, dhnlich wie in der Kon-
zeption Heideggers in Sein und Zeit, dass der jeweils Andere, der begegnet,
immer ein konkret fiir diese Begegnung bestimmter Anderer ist, der nicht belie-

big ersetzbar ist.

- am 14.02.2026, 09:55:18. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 09:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

