1.3 Der BEGRIFF DER REFLEXION

1. >Reflexionc ist der Optik keine Metapher: das dem Lateinischen ent-
lehnte Wort nennt das Wesen des Spiegels, ein geometrisch definiertes,
nichts als das alles-Licht-Reflektierende zu sein (daraus resultiert erst
die dem Gespiegelten eigentiimliche Sichtbarkeit). Das Substantiv >re-
flexio« ist von einem Verbum >re-flectere« gebildet, worin die préfigier-
te Partikel s>re-< sozusagen die Bedeutungsrichtung von >flectere«
(>beugenc) umkehrt: »zurtickbeugen«. Das zugrunde liegende >flectere,
lassen wir uns belehren?, wird vorwiegend transitiv gebraucht; als des-
sen Objekt setzt Cicero »membrumg, Ovid >ramum«< oder Quintilian,
iibertragen, >verba¢. Ein intransitives Vorkommen scheint literarisch
wie semantisch schmal zu sein?; Livius hat >flectere ad Oceanums, Ta-
citus, iibertragen, >ad sapientiamc. Ofter steht >se flecterec als Reflexi-
vum?, >flectic als Medium. >Reflectere« folgt diesem Sprachmuster; es
tritt im Aktiv gern transitiv (oculos refl.), im Passiv gern medial auf
(Ovid: »longos reflectitur ungues«*, lang verbiegen ihm riickwdrts die
Krallen).

1 | Vgl. Karl Ernst Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwor-
terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1879, unter >flecto<; Bd. II (I-Z) Leipzig 1880,
unter >re-flecto«.

2 | Lat.»intrensitivum« heiBt bei den griechischen Grammatikern im allge-
meinen »auetdPaTos¢, manchmal aber auch >attomadiiss, i.e. eigentlich
der Terminus fiir das Reflexivum (siehe die folgende Anm. 3). Wenn Chris-
toph Walther Zimmerli (Die Frage nach der Philosophie. Interpretationen zu
Hegels »Differenzschrift¢, Hegel-Studien, Beiheft 12, Bonn 1974, S. 95) un-
terstellt: »Zudem zeigt der lateinische Gebrauch des Grundverbs >flecto< eine
reflexive (sic!) Bedeutung, so konnte er Opfer dieser Vermengung gewor-
den sein; daR »flectere« reflexiv vorkomme, ohne >se< zu sich zu nehmen,
diirfte schwer zu belegen sein. Das intransitive Vorkommen von flectere«
taugt jedoch nicht zu Zimmerlis Zweck, der philosophischen Reflexion ein
sich-auf-sich-Zuriickbeugen sprachlich zu attestieren.

3 | Dervon romischen Grammatikern mit >reflexivum« tibersetzte Terminus
sauToTradrs, attomadikds« (>selber-leidend<) geht auf Nomina, Pronomi-
na und Verba, die ein Handeln nicht auf jemand anderen, sondern auf den
Handelnden selbst iibertragen. Der griechische Ausdruck riickt die Bedeu-
tung logisch ndher an die aristotelische Kategorie des Leidens (>m&oxeiv¢
mit Inf[initiv] Aor[ist] >madeivc), grammatisch ndher an das Passiv. Den
Stoikern fehlte der Begriff noch; Hans von Arnim, Stoicorum veterum frag-
menta, Leipzig 1924, registriert >avtomadris« nicht.

4 | Ovid, Metamorphosen V, 547. Ceres (Demeter) verwandelt den Unter-

81

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

Auch der Rhetorik ist >reflexio< keine Metapher. Zwar verzeichnet
das Worterbuch unter »bild(lich)< Vergils Phrase »nec [...] animumque
reflexi«® zu Recht, reiht aber >reflectere«, besagt es »einen Satz, SchluR
umkehren«®, unrichtig dort ein. >Reflexio« ist hier terminologisch »die
Umkehrung® eines Satzes«: rhetorische Figur der »Erwiederung im
entgegengesetzten Sinne«® (griech. >&vaxAaois<). Diese zdhlt zur
Gruppe der sogenannten distinctiones, die zwischen allgemein ge-
hértem Hauptsinn (beim erstmaligen) und besonders zu hérendem
Nebensinnn (beim abermaligen Setzen) eines Wortes unterscheiden.
Jedoch, so Lausberg: »Die reflexio ist eine distinctio in Dialogform: ein
vom ersten Gesprachspartner verwandtes Wort nimmt der zweite [...]
in einem verdnderten, parteiisch-emphatischen Sinne auf«; jedoch,
»in der reflexio [tragen; J. S.] sowohl die gegnerische Bedeutung des
Wortes wie die von der neuen Partei dem Wort unterstellte Bedeutung
habituellen Charakter«, hat »die parteiische Umdeutung also eine ha-
bituelle Grundlage«.’ Ein beliebtes Schulbeispiel, in versus memoriales
gebracht, lautete: »avakAaois: est reflexio cum contra reflectimu(s)
dicta: / »non exspecto tuam mortem, pater, inquit; at ille / >immog,
ait, »exspectes oro neve interimas me<. [* &vakAaois: Eine reflexio
liegt vor, wenn wir das Gesagte in sein Gegenteil wenden: >Ich warte

weltsddmon Ascalaphus, der ihre Tochter Proserpina (Persephone) hinter-
gangen hat, in einen garstigen Vogel.

5 | Vergil, Aeneis II, 741. >animum reflectere<, »den Sinn zurlickwendenc
(scil. auf jemanden), steht bildlich fiir >denken ang, »erinnerns, die Vernei-
nung entsprechend fiir »vergessen habenc.

6 | Bei K. E. Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworter-
buch, a.a.0. [Anm. 1], sind sumkehren< und >Umkehrung«< sowie die in An-
fiihrung stehenden Worter hervorgehoben.

7 | Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundle-
gung der Literaturwissenschaft, Miinchen 1960, § 663f. Hervorh. v. m.; bei
Lausbergistsreflexiochervorgehoben. —>emphatisch<: von griech. >éppaocise,
das lateinisch »intuitio« (>das Erscheinen des Bildes auf der Oberflache des
Spiegels<) ist. Ich traktiere die Bedeutung von >éupaocisc und »intuitio< im
Abschnitt »Der Begriff der Intuition« [in der] Studie »Spiegelbilder« [ab S.
115]. Hier hat>emphatisch<den verblaRten Sinn des Nachdriicklichen. —>ha-
bituell: Der habituelle Charakter des Wortes in Gebrauch beider Gegner,
merkt Lausberg (§ 664) an, unterscheide die reflexio von der Ironie, in der
»das gegnerische Wort durch den neuen Kontext als okkasionell widersinnig
hingestellt wird«. In der reflexio hingegen wolle die parteiische Umdeutung
»tiefsinnig-emphatisch sein und so die wahre voluntas der Gegenpartei aus
der Sprache selbst ergriinden« (bei Lausberg ist »voluntas< hervorgehoben).

82

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht auf Deinen Tod, Vater¢, sagt er; und jener entgegnete: >Ich bitte Der Begriff

Dich, warte darauf; bring mich nicht um«.]«® der Reflexion
Nicht erst seit Hegels Bestimmung der philosophischen Instrumen-

talitdt der Reflexion »als Vernunft« und »als Spekulation«® ist dem Wort

weiteres Heimatrecht verbiirgt.” Wodurch verbiirgt? Etwa dadurch, dafy

der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher«®, heifle

»in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«? Ebenso schnell, soll

sagen vorschnell, lieRe sich eine Herkunft des Terminus aus rhetori-

scher Metaphorik vermuten (hdtte diese Disziplin liberhaupt Bilder an-

stelle von Begriffen bereitgehalten'?). Immerhin {iberwog zu Zeiten die

Kenntnis der Rhetorik diejenige der Optik, insonderheit die Vertraut-

heit mit sreflexio< als einem rhetorischen, diejenige mit >reflexio¢ als

einem optischen Terminus bei weitem; Thomas hatte die artes liberales

studiert”®, und Kant, hdtte er selbst Leibnizens kat- und dioptrische

Interessen geteilt, hdtte sich auf den Terminus nicht unbedingt an-

8 | Carmen de figuris vel schematibus, 13; zitiert nach H. Lausberg, Hand-
buch der literarischen Rhetorik, a.a.0. [Anm. 7], § 663. — Der Sinn von
»&vakAaois< changiert zwischen sreflexio< und srefractioc. AuRer in rhetori-
scher steht das Wort sowohl in optischer als akustischer Bedeutung, bei Aris-
toteles (Anal[ytica] post[erioria] 98a 27ff.) folgen beide einmal unmittelbar
aufeinander: »ofov dix Ti Oxel, | dix Ti éupaivetan ... MhvTa Yap
&vdékAaois [* aufgrund wovon gibt es Widerhall, oder aufgrund wovon gibt es
Widerschein [...]. Alles das ist ja Brechung; (dt.: Aristoteles, Erste Analytik/
Zweite Analytik, hrg. und ibers. von Hans Giinter Zekl, Hamburg 1998)]«.

9 | So Hegel bereits in der sogenannten »Differenzschrift« (1801): zitiert
nach: ders., Theorie-Werkausgabe, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1970, S. 25.

10 | Auch nicht erst seit Kant; schon Locke hat >reflection< zur Bezeich-
nung der inneren Wahrnehmung.

11 | Barbara Merker, Selbsttduschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideg-
gers Transformation der Phdnomenologie Husserls, Frankfurt a.M. 1988, S.
145 (dort auch [der] Hinweis auf Hans Blumenbergs »Paradigmen zu einer
Metaphorologie«).

12 | Die Rhetorik der griechischen und rémischen Antike war, als eine der
sich entwickelnden artes liberales, ein derart abstrakter Formalismus, daR
der Peripatos ihre Schemata [mit] den Syllogismen verglich, sie selber dem
Organon zuordnete. Vgl. Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und
lateinisches Mittelalter, Bern 1948, S. 154; auch passim. artes<: »Die antike
Etymologie brachte das Wort mit artus eng< zusammen: die artes schlieRen
alles in enge Regeln ein« (ebd., S. 45).

13 | Sollsagen, er hatte vorziiglich Grammatik, Rhetorik und Dialektik des
trivium, des weiteren Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie des qua-

83

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke gewiesen gesehen (ja, wdre ihm in zeitgendssischen Lehrbiichern der
Optik nicht unbedingt begegnet’#). Durchaus ist anzunehmen, die Phi-
losophen hidtten weder fiir folgerichtig noch fiir folgenreich erachtet,
daR ihre Reflexion mit der rhetorischen, oder gar mit der optischen, zu
tun haben sollte, aufler, wie Heidegger will, einem: »Bei Hegel - der in

drivium sich zu eigen gemacht; Thomas war der, von ihm auch philosophisch
gebrauchte, Begriff sreflexioc also eher aus der Rhetorik denn aus der Optik,
die er wohl kaum kennengelernt hatte, vertraut. AuRerdem war es, etwa seit
Quintilian, zu einer »Uberordnung der artes liberales iiber die Philosophie«
gekommen (vgl. H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, a.a.0.
[Anm. 7], §8 14ff., § 31).

Hingegen ist der mit Thomas von Aquin fast gleichaltrige Roger Bacon gera-
de wegen seines optischen Wissens beriihmt: der fiinfte Teil seines Opus
maius, »De scientia perspectivag, breitet es aus; die ausfiihrlich erdrterte
Spiegelung heillt terminologisch »reflexio¢, philosophischen Gebrauch
macht Roger von >reflexio< nicht. Dalk der Dominikaner und der Franziskaner
hierin differieren, mag in der Verschiedenheit ihrer wissenschaftlichen Aus-
bildung begriindet sein, vielleicht auch in der Verschiedenheit der Kontinen-
talldnder Italien und Frankreich von dem insularen England. Jedenfalls:
»Roger Bacon hatte andere wissenschaftliche Ideale, als sie den groRen phi-
losophisch-theologischen Systematikern des Festlandes, den Summenschrei-
bern (qui has Summas fecerunt; [Roger Bacon; J. S.] Opus minus, ed. Brewer,
325) vorschwebten. [...] Sein Hauptinteresse ging in der Richtung [...] der
mathematischen Fdcher, der naturwissenschaftlichen Disziplinen mit Natur-
philosophie« (Die patristische und scholastische Philosophie, hrg. von Bern-
hard Geyer, 12. Auflage, Tiibingen 1951, S. 467; Ueberwegs GrundrifR der
Geschichte der Philosophie, 2. Teil).

14 | In seinem 1780, ein Jahr vor der Erstausgabe der »Kritik der reinen
Vernunft«, zu Greifswald erschienenen Buch »Anfangsgriinde der Mathema-
tischen Wissenschaften. Dritter Band. Die Optischen Wissenschaften«, das
in heute ungewohnter Breite die Spiegelphdnomene abhandelt, vermeidet
Wenzeslaus Johann Gustav Karsten den Terminus >Reflexion< ganz und gar,
wahrend er dessen Pendant >Refraction« statt »Brechung« gelegentlich (z.B.
S. 284ff.) verwendet. Er schreibt durchgdngig, mag er einer Konfusion mit
der damals modischen philosophischen Reflexion habe vorbeugen wollen,
»Zurlickwerfunge, >Zuriickwerfungsebene<, »>zuriick werfen<. Karsten war
nicht irgendwer: die knappe »Geschichte der Mathematik« von Oskar Becker
und Jos[eph] [Ehrenfried] Hofmann, Bonn 1951, verzeichnet ihn (S. 223)
unter den Mathematikern, deren Schriften dem »Aufbau einer sinnvollen
Lehrkunst« entgegen dem »Schuldrill«, dienen sollten. Erwdhnenswert ist
Karstens »Lehrbegriff der gesamten Mathematik«, Greifswald 1767/78.

84

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Philosophie so unerhort viel gesehen hat und sehen konnte, weil Der Begriff
er eine ungewohnliche Macht {iber die Sprache hatte und die verborge- der Reflexion
nen Dinge aus ihrem Versteck herausrif? - klingt einmal diese optische
Bedeutung des Terminus >Reflexionc an [...].«* Heidegger, iiber Fichte
und Schelling nichts sagend®, nichtwissend dariiber, in welchem Gra-
de, und zwar ihrem Wesen nach, die philosophische Reflexion wie eine
auch-rhetorische bzw. wie eine auch-optische ist.

sReflexioncist der Philosophie keine Metapher, irgendwoher genom-
men, ihr »Geschdft«” zu bebildern, ist ihr vielmehr terminus immotus,
aus eignem es zu begrenzen. Nennt Heidegger »optische Bedeutung«,
die einmal anklinge, was Hegel als wesentlich erscheint, verkennt er,
Zuchtmeister der Sprache, ihn, den Meister der Sprachzucht (und viel-
leicht auch -sucht). Eine Stelle jedenfalls, sie mag die von Heidegger
gemeinte sein, ist bereits im Register der hier zitierten Ausgabe unter
sReflexion« leicht aufzufinden; ein schlagender Gegenbeweis, wiirde
Goggelmoggel diesmal unwidersprochen ausrufen, ldutet die Glocke
doch laut die Richtigstellung ein: »Ich und das Licht als zwei Formen
der reinen Reflexion-in-sich«.'® (Das Register fiihrt auf den Zusatz zu §
275 der »Enzyklopddie«, dem ersten von vier Paragraphen »Das Licht«,
Abt[eilung] Physik innerhalb der Naturphilosophie.) Vorerst 1dRt sich
Hegels Einlosung der registrierten Formel nur andeuten: »Die Be-
stimmtheit desselben [des Lichtes; J. S.] ist die Unbestimmtheit, Iden-
titdt, Reflexion in sich selbst, vollkommene physikalische Idealitdt im
Gegensatz zur Realitdt der schweren Materie [...]. Dies ist die reine
Reflexion-in-sich, was in der héheren Form des Geistes Ich ist. [...]

15 | Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phdnomenologie (Marbur-
ger Vorlesung S[ommer]-Sem[ester] 1927), [in: ders., Gesamtausgabe, Bd.]
24, Frankfurt a.M. 1975, S. 226.

16 | Die Freiburger Vorlesung »Der Deutsche Idealismus« (S[ommer]-
Sem[ester] 1929) [in: ebd.,] Bd. 28, [Frankfurt a.M. 1997], bleibt iiber Re-
flexion den Absichten dieses Buches fern. Uberhaupt fehlen, soweit das
bisher Verdffentlichte dariiber Auskunft gibt, Interpretationen unumgéangli-
cher Stellen wie der Anm. 35 zu I.1.4 [auf S. 31f.] angegebenen Fichteschen
oder der Schellingschen in »System des transzendentalen Idealismus
(1800)«, III Bc; in: [Schellings] Werke, hrg. von O[tto] WeiR, Bd. 2, Leipzig
1907, S. 104 (»Der gedankenlose Haufen erkldrt sich das Sehen durch den
Lichtstrahl; aber was ist denn der Lichtstrahl? Er ist selbst schon ein Sehen,
und zwar das urspriingliche Sehen, das Anschauen selbst«).

17 | Wie Anm. 9 [auf S. 83].

18 | [Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, in:] ders.,
[Theorie-Werkausgabe], Bd. 9, a.a.0. [Anm. 9], S. 112f.

85

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Ich ist nur die Identitdt des Verhaltens meiner selbst als Subjekts zu
mir als Objekt. Mit dieser Identitdt des SelbstbewuRtseins ist das Licht
parallel und das treue Abbild desselben. Es ist nur darum nicht Ich,
weil es [...] nur abstraktes Erscheinen ist. Konnte sich das Ich in der
reinen abstrakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen, so wdre es
entflohen, es wdre Licht, das abstrakte Durchscheinen.«* Darauf ist,
fiir Abend- wie Morgenland, zuriickzukommen; unterdes sei bemerkt,
daR Hegel das Verhdltnis auf beinah ironische Weise umkehrt: seinen
Sétzen zufolge sollte eher der Optik — Licht, in Parallele treu abbildend
das Ich — »Reflexion eine terminologisierte Metapher«® heif3en, die
ihren Ursprung aus der Philosophie nicht verleugnet.

2. Soviel steht, behutsam gesagt, zu vermuten: daR optische wie rheto-
rische Reflexion einerseits und philosophische Reflexion andererseits
in gewissen Grenzen sich irgendwie dhnlich® seien; dabei scheinen die
Grenzen ihrer Ahnlichkeit durch das jeweils Materiale, scheint das Ir-
gendwie ihrer Ahnlichkeit durch das jeweils Formale der Reflexion ge-
geben. Die optische Reflexion ist, formal betrachtet, eine dreistellige
- und asymmetrische — Beziehung Rfl (Reflektieren), die zwischen ei-
nem Urbild (U), einem Abbild (A) und einer Spiegelflache (S) besteht:
Rfl (U, A, S); zu lesen S reflektiert U in A. Wie jedermann geldufig, ist
das Wort sreflektieren< deshalb angebracht, weil die Spiegelfliche das

19 | Ebd. - Aus Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
wissen wir, daR sein Gewdhrsmann fiir Indien einer der GroRen am Anfang
der Sanskritphilologie gewesen ist: Henry Thomas Colebrooke (1765-1837)
Colebrookes letzte umfangliche Arbeit, »Essay on the Philosophy of the Hin-
dus«, sich insbesondere des Sankhya und des Nyaya annehmend, welche
beiden Systeme Hegel denn auch danach referierte (vgl. [Theorie-Werkaus-
gabe], a.a.0. [Anm. 9], Bd. 18, S. 150ff.), ist nach dem Urteil von Ernst
Windisch lesenswert geblieben; vgl. E. Windisch, Geschichte der Sanskrit-
Philologie und der Indischen Altertumskunde, Erster Teil, StraRburg 1917, S.
34f. (GrundriR der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde I.I,B). He-
gel mag die vier Jahre vor seinem Tod, 1827, erschienene Arbeit kennenge-
lernt, auch vorher schon das eine oder andere von Colebrooke gelesen ha-
ben. Ebenfalls 1827 (Jahrbiicher fiir wissenschaftliche Kritik, Nr. 7-8)
rezensierte er Wilhelm von Humboldts Aufsatz »Uber die unter dem Namen
Bhagavad-Gita bekannte Episode des Mahabharata«.

20 | [B. Merker, Selbsttduschung und Selbsterkenntnis, a.a.0., Anm. 20.]
21 | Das Wort »dhnlich< steht hier nicht in einem umgangssprachlichen,
sondern in einem streng terminologischen Sinn, wie Scholastik und Logistik
ihn definiert haben; siehe weiter unten [in diesem Abschnitt S. 84f.].

86

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in sie einfallende Licht zuriickwirft. Wir kénnen nun einen zweiten, Der Begriff
dem ersten nicht widersprechenden Sinn in >reflexios, >reflecterec ent- der Reflexion
decken, werden wir des Eigentiimlichen an der Sichtbarkeit des Reflek-
tierten gewahr: der Spiegel vertauscht im Prinzip weder links mit rechts
noch oben mit unten, statt dessen »dreht er die Struktur einer Figur
[...], und zwar Punkt fiir Punkt, entlang der senkrecht zu ihm laufen-
den Achse« um??; das Enantiomorph zeigend, hat er »die Achse von vorn
nach hinten umgekehrt«?, d.h. aber, sie zuriickgebogen. Das Eigentiim-
liche an der Sichtbarkeit des Reflektierten ist mithin die Reflexion der
Objektstruktur®, die einer Reflexion der Sehrichtung nur gleich scheint,
doch ungleich ist. Der reflektierende Blick sieht, was er sieht, nicht,
indem er sich riickwdrts wendet; gegenldufig wird ihm der Gegenstand.
Formal dieselbe Relation wie Rfl (U, 4, S) besteht zwischen dem
urbildlichen Objekt (u), dem abbildenden Subjekt (a) und der vermit-
telnden Spiegelfliche (s), die wir traditionell Vernunft nennen; die
Vermittlung selber heiRRt herkémmlich philosophische Reflexion (Rph).
Somit gilt Rph (u, a, s), zu lesen s reflektiert (philosophisch) u in a.
Fiir eine Metapher kann s nur halten, wer die materialitas eines Spie-
gels unterstellt; Beschrankung auf die formalitas des Spiegels schlief3t
jedoch alle Metaphorik aus. In jenem zweiten — zu einem wie immer

22 | Martin Gardner, Unsere gespiegelte Welt. Denksportaufgaben und
Zaubertricks, Berlin/Frankfurt a.M./Wien 1982, S. 35. — Wer Anstol} nimmt,
ein solches Buch hier zitiert zu sehen, sei erinnert, da Gardner trotz seines
nie enden wollenden Vergniigens an mathematischen SpaRen ein recht ernst
zu nehmender Autor ist. Z.B. publizierte er im »Journal of Philosophy and
Phenomenological Research« (December 1952) den Aufsatz »Is Nature Am-
bidextrous?«; im »Scientific American«, dem er regelmdRig geistreiche Arti-
kel liefert, lieR er bemerkenswerte Uberlegungen zur kombinatorischen
Basis des »I Ging« drucken (January 1974, vol. 230, no. 1). Gardner macht
die Geometrie des Spiegelns auf oft verbliiffende Weise klar. — SchliefRlich
sei bedacht, um wieviel lockerer angelsdchsische Philosophen und Wissen-
schaftler — Russell, Feynman, Hawking — vortragen. Doch, hat sich Franz
Brentano je seines Ratselbiichleins geniert?

23 | M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt,] a.a.0. [Anm. 22], S. 34; Her-
vorh. v. m.

24 | Was fiir die optische Reflexion trivial zu sein scheint, ist fiir die philo-
sophische von erheblicher Konsequenz (siehe weiter unten in [diesem Ab-
schnitt]. Aber bereits fiir die optische Reflexion lassen sich daraus Argumen-
te, betreffend Spiegelbild und -schein, Spiegelwelten und, wie zu erwarten,
-denken, gewinnen; ich entfalte diese Argumente in den entsprechenden
Studien [bis auf die erste von Schickel nicht ausgearbeitet].

87

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke gearteten ersten widerspruchsfreien — Sinn von sreflexios, >reflecterec
werden wir nunmehr des Eigentlimlichen an der Denkbarkeit des Re-
flektierten gewahr. Ob wir Hegels Parallele des Lichtes zum Ich, ob wir
der ihr vorgegebenen Geraden folgen, dieses Eigentiimliche zeigt sich
uns, den beidemal der formalitas Folgsamen, ebenso als die Reflexi-
on der Objektstruktur, die einer Reflexion der Denkrichtung nur gleich
scheint, doch ungleich ist. Auch der reflektierende Denkakt denkt, was
er denkt, nicht, indem er sich riickwdrts wendet; enantiotrop wird auch
ihm das Enantion®, welches, enantiophon geworden, >mit entgegenge-
setzter Stimme« spricht.

Bisweilen werde, trigt Thomas vor?, »eine Ubereinstimmung
zweier Gegenstdnde bemerkt, zwischen denen kein Verhdltnis besteht,
sondern vielmehr nur eine Ahnlichkeit zweier Verhiltnisse; [...] z.B.

25 | Die Andersheit von Verschiedenen und Unterschiedenen bespricht,
wohlals erster, Platon im Sophistes (257 b2—c4). Ihre Andersheit selber wird
dabei nicht als Unterschiedenheit, vielmehr als Verschiedenheit bestimmt;
denn alles Unterschiedene ist immer auch voneinander Verschiedenes (258
a, b1-3). Vorziiglich mittels des Unterschieds Zweier errichtet Platon, bis zur
Spitze aus Seiend-Nicht-seiend, die Pyramide seiner logischen Dichotomien.
Zum Beispiel wahlt er u.a. librigens das Objekt und dessen Spiegelbild; seine
Worte fiir die spekulare Umkehrung der Objektstruktur sind meinen sehr
nahe: »8imAolv 8¢ nvik’ &v @dds oikeldv Te kal &AASTplov Trept T&
Aaumd kai Aefa els €v ouveAdv Tiis éumpoodev eicoduias Ewecos
gvavtiav aiodnow mapéxov eldos amepydlnton (266¢ 1-4) [* Doppel-
schein, wenn eigenes und fremdes Licht auf hellen und glatten Fldchen zu
einem zusammenkommen und so ein Bild hervorbringen, das dem vorher
gewohnten Anblick gegeniiber entgegengesetzt aussieht (dt.: Der Sophist,
tibers. von Otto Apelt, Hamburg 1967, S. 161)].« Wenn Otto Apelt kommen-
tiert — Platon, Samtliche Dialoge, hrg. von 0. Apelt, Bd. VI, Hamburg 1988,
S. 151, Anm. 116 —, damit seien »Spiegelungen gemeint, wo die rechte Seite
als linke und umgekehrt die linke als rechte erscheint«, so verkiirzt er Pla-
tons Text unerlaubt auf die vordergriindig auftretende Links-rechts-Vertau-
schung, ein sekunddres Phdanomen. >évavTios< — zu >avTioss, laut Liddell &
Scotts Greek-Engl[ish] Lex[icon], Repr[int] der Auflage 1940, Oxford 1961,
»face to face« — bedeutet primdr »gegeniiber<; laut Papes Griechisch-deut-
schem Handwdrterbuch, 2. Auflage, Braunschweig 1849, »eigtl. mit zuge-
wandtem Gesicht«, ob im Kampfe oder vor dem Spiegel, so die Herausbildung
der logischen Bedeutung des Wortes vorbereitend.

26 | Thomasvon Aquin, De veritate 2.11.c. Deutsch in der Ubersetzung von
Edith Stein, Des HL. Thomas von Aquino Untersuchungen iiber die Wahrheit,
Bd. 1, Louvain/Freiburg 1952, S. 75.

88

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird der Ausdruck »Sehenc (visus) vom korperlichen Sehen und von der Der Begriff
geistigen Einsicht (intellectus) gebraucht, weil die Einsicht so im Geist der Reflexion
ist wie das Sehen im Auge« (oder an anderer Stelle: »eamdem enim
proportionem habet visus ad corpus et intellectus ad animam [* Das

Sehen steht im selben Verhdltnis zum Korper wie die Einsicht zur See-

le]«?’). Es ist die, bereits bei Aristoteles?® angedeutete, semantische
Unterscheidung in analogiam proportionis et proportionalitatis; erset-

zen wir darin Verhdltnisse durch Beziehungen, so daR wir oben Ahnlich-

keit zweier Beziehungen lesen, erhalten wir ein Kapitel mathematischer
Philosophie.?® Scholastische analogia proportionalitatis, logistische

likeness between relations®: beide selber Beziehungen, deren Namen

sich, historisch bedingt, voneinander unter-scheiden, als waren sie die

eine und die andere Beziehung, sind sie eine in sich einzige. Russell et

alii haben die Ahnlichkeit von Relationen, formal dieselbe zu sein, zur

Gleichheit relationaler Strukturen erweitert®’; haben gezeigt, daf} auch

diese sogenannte Isomorphien, eine Struktur um die andere, »propor-

tionaliter eadem«?? seien, daR diese eineindeutigen Abbildungen »auf

27 | Thomas von Aquin, 1. [Sententia libri] Ethic[orum] lect[io] 7 (Par-
mensis operum S. Thomas 1852-1873, XXI. 16b); samt Nachweis zit. nach
Beatus Reiser 0SB, Cursus Philosophicus Thomisticus secundam exactam,
veram, genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem, tom. I: Ars logica
seu de forma et materia ratiocinandi, Nova editio, Taurini (Turin) 1930, S.
485. Die quastio XIII »De antepraedicamentis et analogis«, ebd., S. 485, ist
in diesem Zusammenhang insgesamt lesenswert.

28 | Vgl. [Aristoteles,] Kategorien 1.1 al.; Eth[ica] Nic[omacheia] A 6,
1096 b25-29.

29 | Entsprechend lautet die Uberschrift des Kapitels 6 der dt. Uberset-
zung (Einfiihrung in die mathematische Philosophie, Miinchen 1923, S. 53)
von Bertrand Russells »Introduction to mathematical philosophy« (London
1919): »Ahnlichkeit von Beziehungen«.

30 | >likenessc: »i.e. if P, Q be two such relations, their fields can be so
correlated term for term that two terms of which the first has to the second
the relation P will always be correlated with two terms of which the first has
to the second the relation Q, and vice versa« (B. Russell, The Principles of
Mathematics, 2™ edition, London 1937, S. 242 (§ 231).

31 | Siehe den folgenden Absatz.

32 | »[...] die Ausdrucksweise >proportionaliter eadem« weist darauf hin,
daR eine Identitédt nicht zwischen den Gehalten der beiden analogen Termini,
sondern zwischen gewissen Beziehungen besteht, die es zwischen dem ers-
ten (f) und seinem Ding (x) einerseits und dem zweiten (g) und seinem Ding
(y) andrerseits gibt. Die Stellen bei Thomas von Aquin sind klar diesbe-

89

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke einer hoheren Stufe«®, als sozusagen mundane Karten ihrer selbst und
fiireinander, prdzis einer doppelseitigen, Leibnizisch die Welt- in Mo-
nadenzustdnde, die Monaden- in Weltzustdnde reflektierenden Spiege-
lung entsprachen.?

Ahnliche Beziehungen haben per definitionem »alle Eigenschaften
gemeinsam, die nicht von den tatsdchlich auftretenden Elementen ih-
rer Felder abhdngen«.* Z.B. stimmen Rfl (U, 4, S) und Rph (v, q, s), for-
mal dieselben zwei Relationen, in allen logischen Eigenschaften (ihrer
Asymmetrie etwa) {iberein; irgendwelche Eigenschaften von U, A und S
(ihre Materialitdt etwa) differieren hingegen mit solchen von u, a und
s. Demzufolge erlaubt relational likeness, nichts anderes intendierend

ziiglich. Die erwdhnten Beziehungen sind jedoch nicht identisch; auch das
ist eine traditionelle Lehre, die von allen klassischen Thomisten mit Nach-
druck vertreten wird.« Um auszuschlieRen, »materiale Beziehungen, die in
der Bedeutung des ersten Namens enthalten sind, auf den andern Namen zu
libertragen, ist aber so zu definieren, »dall das beiden Beziehungen ge-
meinsame Element rein formal ist, d.h. in der Isomorphie dieser Beziehun-
gen besteht. [...] Unsere Deutung wird noch von der Tatsache unterstiitzt,
dall Thomas von Aquin sich zur Erlduterung seiner Lehre auf die Proportio-
nenin der Mathematik bezieht, auf die einzige mathematische Funktion, die
er kannte und die einen unmittelbar an Isomorphie denken l@Rt« (J. M.
Bochénski, Uber die Analogie, in: ders., Logisch-philosophische Studien,
mit Aufsdtzen von P. Banks, A. Menne und I. Thomas, {bers. und hrg. von
Albert Menne, Freiburg/Miinchen 1959, S. 124f.).

33 | Eine Formulierung von Heinrich Scholz: »[...] der beriihmte Leibnizi-
sche Spiegelungsbegriff ist der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung und
so gedacht, daR er genau das fordert, was wir heute von einer ein-eindeuti-
gen Abbildung verlangen oder, auf einer héheren Stufe, von einer strukturer-
haltenden Abbildung dieser Art, einem Isomorphismus« (H. Scholz, Leibniz,
in: ders., Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger
Wissenschaft, hrg. von Hans Hermes/Friedrich Kambartel/Joachim Ritter,
Basel/Stuttgart 1961, S. 146; Hervorh. v. m. Scholzens Leibniz-Abhandlung
ist von 1942).

34 | Siehe Studie »Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet] so-
wie die Scholie »Leibniz: miroir vivants« [ab S. 303]. Der Anfang der Scholie
ist, als zweiter Teil meines Beitrags »Uber Leibniz«, abgedruckt in: Domeni-
co Losurdo/Hans Jorg Sandkiihler (Hrg.), Philosophie als Verteidigung des
Ganzen der Vernunft, Studien zur Dialektik, K6ln 1988, S. 74ff.

35 | B. Russell, Einfihrung in die mathematische Philosophie, a.a.0.
[Anm. 29], S. 55.

90

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denn Proportionalitdtsanalogie, mit Russell festzuhalten: »Selbst Aus- Der Begriff
sagen, bei denen die tatsdchlichen Elemente des Feldes einer Beziehung der Reflexion
auftreten, brauchen an und fiir sich nicht richtig zu sein, wenn man sie

auf eine dhnliche Beziehung anwendet. Aber sie lassen sich stets in ana-

loge Behauptungen iiberfiihren.«* Freilich, so weiterhin Russell, befdn-

den wir »uns in grofRer Verlegenheit dariiber, wie die in diesen Sdtzen
auftretenden Ausdriicke auszulegen sind«.” »Es scheint also, daf3 alle

Schliisse aus Wahrnehmungen giiltige Aussagen nur iiber die Struktur des
Erschlossenen ermdglichen; Struktur aber ist, was durch mathematische

Logik (die die Mathematik umfafit) ausgedriickt werden kann.«*® Nun

heiRt, durch Mathematik etwas ausdriicken konnen, nach Regeln mit

ihm, wie mit Zahlen, rechnen konnen. Es iiberrascht weniger, daR sich
Beziehungszahlen definieren lassen: »Die >Beziehungszahl« einer gege-

benen Beziehung ist die Menge aller zu ihr dhnlichen Beziehungen«®*,

als vielmehr, daR deren Regeln (bzw. Gesetze) »eine ganze Arithmetik«
konstituieren.“’ Da zwei einander dhnliche Relationen mit der gleichen
Beziehungszahl auch die gleiche Struktur aufweisen, diirfen die Logis-

tiker beanspruchen, als erste definiert zu haben, »was dunkel mit dem

Wort >Struktur< gemeint ist.«* Durch Mathematik etwas ausdriicken

konnen, heift daher auch, nach Regeln mit ihm, wie mit Strukturen,

36 | Ebd.,S.56; Hervorh. v. m.

37 | Ebd.

38 | Fortgang des Zitats mit B. Russell, Philosophie der Materie,
Wissensch[aft] u[nd] Hypothese[. Sammlung von Einzeldarstellungen aus
dem Gesamtgebiet der Wissenschaften, Bd.] XXXII, Leipzig/Berlin 1929, S.
267.

39 | Definition bei B. Russell, Einfiihrung [in die mathematische Philoso-
phie], a.a.0. [Anm. 29], S. 57.

40 | Ebd., S. 58. Russell fiihrt dazu u.a. aus (S. 59): »In der so entstehen-
den Arithmetik gilt das kommutative Gesetz nicht: Die Summe oder das Pro-
dukt zweier Beziehungszahlen hangt im allgemeinen von der Reihenfolge
ab. Dagegen gilt das assoziative Gesetz und die eine Form des distributiven
Gesetzes und zwei von den formalen Potenzgesetzen nicht nur der Reihen-
zahlen, sondern fiir alle Beziehungszahlen. Die Arithmetik der Beziehungs-
zahlen ist in der Tat ein zwar ganz neuer, jedoch durchaus beachtenswerter
Zweig der Mathematik.« Alfred North Whitehead und Bertrand Russell haben
die sogenannte Relation-arithmetic in den »Principia Mathematica« von
1913 als vollstdndigen Algorithmus ausgearbeitet (vol. II, 2" edition, Cam-
bridge 1927, part IV, pp. 291-494).

41 | B. Russell, Einfiihrung [in die mathematische Philosophie], a.a.0.
[Anm. 29], S. 62.

91

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

rechnen konnen, oder wie mit Analogien.* Vor diesem Hintergrund ist
zu horen, die Relation Rph (u, a, s) sei analog der anderen Rfl (U, 4,
S). Unauslegbar bleiben die Eigenschaften der tatsdchlich auftretenden
Feldelemente u, a und s (in Rph), unausdeutbar bleibt insbesondere die
materialitas von s; dagegen ist die formalitas der Relation s reflektiert
(philosophisch) u in a aufs genaueste angebbar: als Beziehungszahl der
Relation S reflektiert U in A.

Die Struktur von Rfl (U, 4, S) stellt sich formal in einer, ihr we-
sentlichen, Geometrizitdt* dar. Dictanda, dictata: Der Spiegel dreht,
indem er reflektiert, die Objektstruktur »entlang der senkrecht zu ihm

42 | Nach Bochénski ([Uber die Analogie], a.a.0. [Anm. 32], S. 115) ist die
Analogie »eine siebenstellige Beziehung zwischen zwei Namen, einer Spra-
che, zwei Gehalten und (mindestens) zwei Dingen«; eine Relation ist sie
jedenfalls. Mithin ist die Beziehungszahl einer Analogie, d.h. aber ihre
Struktur, angebbar.

Pater Bochénski merkt an, »daR die Verfasser der >Principia Mathematica<
selbst die thomistische Bezeichnung fiir die Analogie wieder neu gebildet
haben« (S. 128), daR sie »eine genaue Ubersetzung von aequivocatio a con-
silio anwandten, als sie den Ausdruck systematic ambiguity bildeten« (S.
114). »Sie beschéftigten sich tatséchlich mit Analogie« (S. 114). Uberhaupt
zu erkennen, dal die Analogie in den »Principia Mathematica, ndmlich »im
Aufbau der Semantik auftritt« (Typentheorie!), ja, daR »man in der moder-
nen formalen Logik stdndig von ihr Gebrauch macht«, sei ungewohnt, weil
die klassischen Thomisten die Analogie in Ontologie und Theologie, aber
»nicht in der Logik« (S. 128) anwandten.

43 | Materialiter leuchtet uns diese Beziehung als Spiegelung ein, so daR
wir die Madglichkeit anderer Interpretationen nicht iiberlegen. Hingegen
wird eine Relation mit derselben Beziehungszahl, von derselben Struktur,
eine analoge Relation eben, deren materialitas uns unbekannt ist, von vorn-
herein als verschieden interpretierbar erscheinen, u.a. auch als Spiegelung.
Ihre Struktur stellt sich formal gleichfalls in einer, ihr wesentlichen, Geome-
trizitdt dar, indes kénnen wir kaum ausschlieRen, daR diese Spiegelung ei-
ner nicht-euklidischen Geometrie folgt. Dies diirfte fiir Leibnizens weltspie-
gelnde Monade von Betracht sein. Bevor allerdings von nicht-euklidischer
Spiegelung im allgemeinen, bei Leibniz im besonderen geredet wird, mul
gesichert sein: erstens, dal} eine Rede von Spiegelungen im n-dimensiona-
len Raum (n>3)* liberhaupt zuldssig ist; zweitens, daB Leibniz den Gedan-
ken einer nicht-euklidischen Geometrie konzipiert und fiir die Struktur der
weltspiegelnden Monade in Anspruch genommen hat.

*n=3 zeigt die uns vertraute Spiegelwelt; n=2 erlaubt keine optische Refle-
xion, ebensowenig, wenn auch aus nur trivialen Griinden, n=1.

92

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

laufenden Achse« um, und zwar »Punkt fiir Punkt«; der Spiegel re- Der Begriff
flektiert, indem er »die Achse von vorn nach hinten«** umkehrt, die der Reflexion
Objektgestalt in ihrem Enantiomorph. Den geometrischen Gebilden

Ad eins. Die Zuldssigkeit, von Spiegelung im n-dimensionalen Raum (n>3) zu
reden, hat Friedrich Bachmann (Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungs-
begriff, 2. Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972; Die Grundlehren der
Math[ematischen] Wiss[enschaft] in Einzeldarstellungen, [Bd.] 96) schliis-
sig gezeigt. Bachmann sieht librigens in seiner Methode, »mit geometrischen
Gegensténden zu rechnen, einen Schritt zur Realisierung von Forderungen
[...], die Leibniz gegeniiber der analytischen Geometrie erhoben hat« (ebd.,
S. VII mit Anm. 2).

Ad zwei. Den Nachweis fiir Leibnizens Konzeption einer nicht-euklidischen
Geometrie und deren Inanspruchnahme fiir die Monadologie erbringt bereits
Louis Couturat, La Logique de Leibniz d'aprés des documents inédits, Paris
1901 (Reprint Hildesheim 1961), S. 388ff. (chap. IX: Le calcul géométrique)
u. passim; vgl. auch Michel Serres, Le systéme de Leibniz, tome premier,
Paris 1968, S. 312ff. (Monadologie géométrique), S. 348ff. (Les quatres géo-
métries: euclidienne, analytique, arguésienne, analysis situs) und passim.
Zu iiberlegen ist, ob einer derart formalistischen Inanspruchnahme der
Spiegelung der Terminus »Metapher< noch dienlich sein konne oder ihr ein
anderer, z.B. >Modellc, gefunden werden solle. Ich komme daraufin Studie 6
»Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet], auf Leibniz eingehend,
zuriick; hier sei nur soviel bemerkt: >Modellk empfiehlt sich, weil es fiir be-
stimmte formalisierte Systeme der Mathematik, auch der hyperbolischen
Geometrie (Kleinsches Modell, Poincaré-Modell), gebraucht wird; wenn man
»Metapher< beibehilt, wofiir gewisse Griinde sich mdgen anfiihren lassen,
empfiehlt es sich, mit H. H. Holz den »Strukturtitel Spiegel«, die strukturer-
haltende Spiegelung zu betonen sowie >Metapher« streng zu verstehen: »Uns
kommt es [...] nicht auf einen unbestimmten metaphorischen Gebrauch des
Spiegel-Bildes* an, sondern auf eine Priifung der Mdglichkeit, den Terminus
exakt — Leibniz wiirde sagen: a la rigueur métaphysique, mit metaphysischer
Strenge — bei der Darstellung dialektischer oder spekulativer Logik verwen-
den zu konnen« (H. H. Holz, Dialektik und Widerspiegelung, Studien zur
Dialektik, Koln 1983, S. 62f.; vgl. auch die dazugehdrige Fn. 57 und die
weiteren Fn. 58-60 ebd.).

* Holz in Fn. 60: »Vom Spiegelbild (= dem Gespiegelten) unterscheide ich
das Spiegel-Bild, das heilRt den metaphorischen Gebrauch des Wortes Spie-
gelund der Spiegelbeziehung.« Vgl. H. H. Holz, Die Selbstinterpretation des
Seins. [Formale Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, in:
Hegel-Jahrbuch 1961, S. 61-124], S. 63ff.

44 | M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt,] a.a.0. [Anm. 22].

93

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke des Punktes, der Achse, der (Spiegel-)Ebene, den geometrischen Be-
griffen senkrecht, entlang, vorn, hinten vermdgen wir nur einen geo-
metrischen, der Bewegung des Umkehrens aber auch einen ungeome-
trischen, dennoch strukturerhaltenden Sinn abzugewinnen. Aus der
Umkehr des zu Reflektierenden ergibt sich, Punkt fiir Punkt, das Schei-
nen des Reflektierten; der Verschiedenheit sogenannter virtueller und
sogenannter reeller Bilder (in den jeweils verschiedenen, planen oder
hohlen, sie abbildenden Spiegeln) entspricht eine Verschiedenheit in
ihrem Scheinen, der Unterschied zwischen Sein und Schein wird nicht
tangiert. Das Wesen der Reflexion als Schein einzusehen, wird Hegel
der Logopompos sein: »Der Schein ist dasselbe, was die Reflexion ist;
aber er ist die Reflexion als unmittelbare; fiir den in sich gegangenen,
hiermit seiner Unmittelbarkeit entfremdeten Schein haben wir das
Wort der fremden Sprache, die Reflexion.«* Vornehmlich Sitze Hegels,
wie dieser der »Logik«, wecken freilich Zweifel, ob ihre Aussage durch
Mathematik ausgedriickt werden konne. Als Analogien jedoch, tiefe
Analogien, brauchen sie nicht angefochten zu werden.

Man mag, in Hinblick auf Thomas, der Logistik das differenzier-
tere Organon, der Scholastik die inhaltlich reichere Analogienlehre
zuerkennen: ein »Fortschritt der spekulativen Wissenschaften«, gar
»ein gewaltiger, diirfte sich kaum einstellen, und wéren noch soviele
Einzelwissenschaften formalisiert, »von denen der Metaphysiker und
der Theologe seine analogen Namen (und Gehalte) herholen mufR«.
Derlei neuthomistische, altlogistische Tagtraume wiirden, in Hinblick
auf Leibniz, alsbald zunichte.”” Zwar taugt eine lingua characteristica

45 | [G.W.F.] Hegel, [Theorie-Werkausgabe], a.a.0. [Anm. 9], [Bd.] 6,
[Wissenschaft der Logik,] S. 24 (II.I.IL.1.1.C).

46 | J. M. Bochénski, [Uber die Analogie,] a.a.0. [Anm. 32], S. 125.

47 | Das Urteil dariiber, ob eine Prazisionssprache entwickelt werden kdn-
ne, die Leibnizens Desiderat einer auch auf nicht-deduktive Wissenschaften
anwendbaren characteristica universalis zu erfiillen imstande sei, fallt mehr
oder weniger negativ aus. Z.B. schreibt Heinrich Scholz, der Leibniz alles
logische Recht hat widerfahren lassen: »Heute wissen wir, dal® es Sprachen,
die dieser Forderung liickenlos geniigen, im allgemeinen Falle nicht geben
kann« ([Leibniz], a.a.0. [Anm. 33], S. 146f.). Hans Heinz Holz duRert sich
dhnlich: »Die Willkiirlichkeit und Zufélligkeit der chinesischen Zeichenbil-
dung — Ansétze zu einer solchen universalen Charakteristik glaubte Leibniz
in der chinesischen Schrift zu finden« — »hatte ihn jedoch dariiber belehrt,
daR seinem Ideal einer logisch eindeutigen Charakteristik, die die Voraus-
setzung zur ars combinatoria abgeben kdnnte, uniiberwindliche Schwierig-
keiten in der Praxis entgegenstehen. Diese Schwierigkeiten betont auch die

94

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dazu, in einem endlichen Bereich wie dem der Mathematik mit ei- Der Begriff
ner endlichen Anzahl von Begriffen und Urteilen in einer endlichen der Reflexion
Folge von (Analogie-)Schliissen zu operieren, fiir einen unendlichen

Bereich wie den der Metaphysik jedoch kann es keine vollstdindige
»Leibnizsprache«“® geben. Der Philosoph, insonderheit der Metaphysi-

ker, hat sich, anderes als Mathematik ausdriickend, er traktiere denn

deren Metaphysisches, anders als mathematisch auszudriicken. Ein

dergestalt anders-als-mathematisch-Sprechen, im Grunde ein anders-
als-schlechthin-einzelwissenschaftlich-Sprechen, hat Josef Konig

dargetan: in dem »spezifische[n; J. S.] Konnen der Philosophie als e

Aeyew«®; mittels des uniiblichen Verbs >dartun¢ sind wir bereits an-

gewiesen, wie unser Sprechen, damit es ein philosophisches sei, zu

einem es-gut-Sagen gelange.*

3. Ein Wesenszug aller Reflexion, ob rhetorischer, optischer oder phi-
losophischer, ist Erwiderung. Gebot die Orthographie vormals, zu Les-
sings und Goethes Zeiten, >Erwiederung> zu schreiben, obschon ein
(Zu)wider, lauter oder leiser, wohl stets mitschwang, klingt heute ein
Wieder(um), schwdcher oder stdrker, in serwidernc an. »In der schrei-
bung zu unterscheiden, ist ein fehler«, konstatieren deshalb 1862 die
Briider Grimm [in ihrem Worterbuch unter »erwiedern<], »wie auch
die begriffe wider und wieder zusammengehoren, das wieder gebrach-
te zugleich ein entgegen, dagegen gebrachtes ist«; konsequent lau-
tet das Stichwort des Deutschen Worterbuchs, in seiner Doppelbedeu-
tung als >dawider< und >hinwieder< abgehandelt, noch 1960 auf
wi(e)der.5' Die Momente der Repetition und der Responsion sind in
»Erwi(e)derung« nicht zu trennen, freilich wird im Wortgebrauch bald

neuere Kritik, die allerdings die Brauchbarkeit des Entwurfs fiir spezielle,
eng eingegrenzte Wissenschaftsbereiche einrdumt« (Gottfried Wilhelm Leib-
niz. Eine Monographie, Leipzig 1983, S. 112; im Fortgang des Zitats in den
Anm. 120-122 Urteile von Heinrich Sauer und Georgi Schischkoff).

48 | Terminus von H. Scholz; bezeichnet die zur »Erfiillung eines Leibnizi-
schen Postulates« entwickelte Prédzisionssprache (siehe die Anm. 47); H.
Scholz, Metaphysik als strenge Wissenschaft, Kéln 1941, S. 143f.

49 | Josef Konig, Das spezifische Kénnen der Philosophie als e Aéyew
[in: ders., Vortrdge und Aufsdtze, Freiburg/Miinchen 1978]; Nachweis dieses
Vortrags von 1937 siehe Anm. 36 [auf S. 32].

50 | Siehe die Beilage am SchluR des Buches: »Was heilt philosophisch
etwas dartun? Eine Orientierung an Josef Kdonig« [liegt nicht vor].

51 | Grimm DWB, Neunundzwanzigster Band (XIV.I.2) 1960; bearbeitet von
der Arbeitsstelle des DWB in Berlin.

95

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke das eine, bald das andere iiberwiegen.*? Halten indes die Schalen
Contra und Re einander die Waage, ist die durch >reflexio< bezeichne-
te Figur der Rhetorik im Spiel: ihr gemdl} erwi(e)dert ein zweiter,
gleichsam sowohl aufnehmend, ndmlich wiederholend, als auch weg-
werfend, namlich widersprechend, einem ersten.

Das Moment der Wiederholung im Optischen weist Arnold Gehlen
auf, indem er die »logische Struktur des Schopfungsbegriffs«** auf die
ihr dhnliche Struktur der Urbild-Abbild-Beziehung hinausfiihrt: »ein
Subjekt verhdlt sich produktiv zu einem Objekt (der Welt), und die
Seite der Wiederholung liegt in der unendlich wichtigen Bestimmung
des Bildes: die Schopfung gipfelt im Menschen und Gott »schuf den
Menschen sich zum Bilde<. Im Bilde ist keine Identitdt gedacht, und
keine Verschiedenheit, sondern eben Wiederholung: nach Schelling«,
versichert Gehlen sich einer, wie er sie wertet, reinen Spekulation®,
»wird in Gott >das Ideale im Realen als einem selbstindigen Gegen-
bild objektiv¢, wozu er richtig sagt, es lieRe sich keine vollkommenere
Identitdt denken, als welche zwischen dem Gegenstand und seinem
Bilde ist, »obgleich beide sich nie vermengen konnenc.«** Des Theolo-
goumenon entledigt, bleibt dem Bilde doch, bei aller Selbstdndigkeit,
ein Vorbild auf die eine oder andere Weise zu repetieren, wohingegen

52 | Grimm DWB, a.a.0., unter >Wi(e)dergang«: 1) »der weg zuriick; riick-
lauf, riickgang«; 2) »entsprechend widergehen hat widergang vereinzelt
auch die bedeutung das entgegengehen, entgegentreten«.

Ahnlich lat. >rec (lt. [K. E.] Georges, [Ausfiihrliches Lateinisch-deutsches
Handwdrterbuch, Bd. II (I-Z)], 7. Auflage, Leipzig 1880): »re Praepos. inse-
parab., bezeichnet in der Zusammensetzung theils zuriick, wie in recurro,
theils entgegen, wie in reluctor, u. in iibertragener Bedeutung bald die Wie-
derherstellung in den friihern Zustand, wie in restituo, bald den Uebergang
in einen entgegengesetzten Zustand, wie in reprobo, bald ein Bringen an
den gehdorigen Ort etc., in den gehdrigen Zustand, wie in repono, reddo, re-
stituo, bald endlich die Wiederholung einer Handlung, wie in resumo.« Auch
das Uberwiegen der einen oder anderen Bedeutung im Wortgebrauch, findet
sich im Lateinischen: srebello< kann >den Kampf erneuern< oder auch »sich
auflehnen<bedeuten.

53 | Arnold Gehlen, Theorie der Willensfreiheit, in: ders., Theorie der Wil-
lensfreiheit und friihe philosophische Schriften, Neuwied/Berlin 1965, S.
231.

54 | windirekte Identitit — eine rein spekulative, nicht vorstellbare und nur
denkbare Kategorie, die eben in allen religigsen Begriffen gedacht wird« (A.
Gehlen, ebd.).

55 | Ebd., S. 230f. Schelling (lt. Gehlen): VI, 31.

96

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Spiegelbild, in allem unselbstdndig, es auf eine und nur eine Weise Der Begriff
repetiert. Aber sogar die Reflexion — die (kiinstlerisch) schopferische der Reflexion
Refraktion sowieso — widerspricht im Wiederholen: mein Konterfei, ge-

spiegelt, ist mir contre-fait.*® In imagine exemplar videre, wenn ich das

Urbild bin, verwehrt die Reflexion. DaR jedoch Er das Urbild sei, wie

Cusanus vortrug®, ist kein Physicum, kein Metaphysicum; um ewig

lebende Spiegel ist es uns Sterblichen nicht zu tun.

Fiir die Philosophie erkennt Gotthard Giinther der Reflexion das
Wesensmoment zu: sie »ist Wiederholung«.*® Er beruft sich auf einen
»bisher von allen Hegelinterpretatoren«, ihn selber eingeschlossen,
»liberlesene[n; J. S.] Satz«*® der sogenannten »Groflen Logik«: Mit
der Reflexion-in-sich auf die dufSerliche Reflexion®® des weltverlorenen,
ichvergessenen BewuRtseins sei dessen Inhalt, dessen Gehalt »nur aus
dem Sein in den Schein iibersetzt worden, so daR der Schein innerhalb
seiner selbst jene mannigfaltigen Bestimmtheiten hat, welche unmit-
telbare, seiende, andere gegeneinander sind«.® Ware mit Glinther auch
zu sagen, Reflexion sei Widerspruch? Um es paradox auszudriicken: die
Antwort fallt, Hegels wegen, wie erwartet positiv, und sie féllt, Hegels
wegen, unerwartet positiv aus. Nicht nur, daR Giinther im Schein den
reflexiven Widerspruch zum Sein sieht; er meint im Schein, als einer
Ubersetzung, den zum Sein widerspriichlichen Sinn des Seins, im Wi-

56 | In meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung« (in: Spie-
gelbilder, Sappho/0Ovid, Wittgenstein/Canetti, Marx/Piranesi. Interpreta-
tionen, Stuttgart 1975, S. 94) habe ich geschrieben: »Der bloRe Widergdn-
ger, eine fixierte Reflexion, erscheint auf Photographien nicht, eher der
bloRe Widersacher, ein >contre-fait« wie das Bildnis des Dorian Gray. Der
aufgenommen wurde, hat es gegen sich selbst gemacht: so weild er auch am
besten, worin es unshnlich ist, die Ahnlichkeit m&gen andere entdecken.
Thn trifft nicht sein Bild, das er nie als Ebenbild ansieht, sondern ihr Ur-
teil.«

57 | Siehe AbschnittI1.1.7 [ab S. 39].

58 | Gotthard Giinther, Idee und Grundri einer nicht-Aristotelischen Lo-
gik. Erster Band: Die Idee und ihre philosophischen Voraussetzungen, Ham-
burg 1959, S. 248.

59 | Ebd., S. 246.

60 | [G.W.F.] Hegel, [Wissenschaft der Logik,] a.a.0. [Anm. 45], S. 14 (II.
L.IL.1.Einltg.): »Die duferliche Negation, welche Abstraktion ist, hebt die
Bestimmtheiten des Seins nur hinweg von dem, was als Wesen iibrigbleibt;
[...] Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch fiir sich selbst, es
ist durch ein Anderes, die duRerliche, abstrahierende Reflexion [...].«

61 | Ebd., S. 20.

97

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke derspruch den Sinn dieses Sinns zu entdecken. »Unser theoretisches
Bewul3tsein besitzt also seine eigene logische Struktur in doppelter
Weise«, so das Argument, »einmal naiv, unreflektiert und dann zu-
sdtzlich »libersetzt¢, reflektiert als »Schein¢ oder >Bild<. Damit ist aber
gesagt«, so die fallacia consequentis, »daR die >Aristotelische< Logik
allein nicht ausreicht, den ReflexionsprozeR unseres BewuRtseins zu
dirigieren. Sie ist notwendig gekoppelt mit einer >kontra-Aristote-
lischen« Systematik des Denkens, die sich als reflektiertes Bild des
urspriinglich naiven und gegenstandsbefangenen Begreifens heraus-
stellt.«%? GewiR durchwaltet die »GrofRRe Logik«, durchherrscht den
Kontext der Reflexion zumal, ein nicht-Aristotelisches qua spekula-
tives, dieweil das principium contradictionis dialektisch aufhebendes
Denken®, doch ebenso gewily entzieht sich diesem, soll denn Hegels
Parallelisierung des Lichtes mit dem Ich fortgelten, das Reflektierte
als lediglich Reflektiertes.% Die Spekulation denkt das Verhdltnis zwi-
schen zu-Spiegelndem und Gespiegeltem; erst als eine dieses-Verhdlt-
nis-(oder Verhéltnisse wie dieses)-denkende wird sie, ihrerseits reflek-
tiert, spekulativ gedacht.

4. An Gehlen sich anlehnend, meint Gotthard Gilinther mit der Relation
zwischen Urbild und Abbild metaphysisch die »Kategorie der Wiederho-
lung«, mit dieser logisch die Kategorie der Zeit gewonnen.® Tatsdch-
lich ist die Logik zeitlicher Aussagen seit Aristoteles undurchschaut®,
ist daher nicht nur unformalisiert geblieben, hat vielmehr fiir unfor-
malisierbar gegolten: »Als praktische Folge ergibt sich die Elimination

62 | G. Ginther, [Idee und Grundri einer nicht-Aristotelischen Logik,]
a.a.0. [Anm. 58], S. 248.

63 | Um sowohl das kausal-ursdchliche als das prozessual-zeitliche
Moment dieser Aufhebung in ein Wort zu ziehen, setze ich das seit Goe-
the ungewohnte >dieweils, das lat. squoniam«< und »interea< zugleich
sagt.

64 | Diese Fortgeltung wird im weiteren Verlauf der Studie thematisch.

65 | G. Giinther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beitrdge zur
Grundlegung einer operationsfahigen Dialektik. Dritter Band, Hamburg
1980, S. 110.

66 | Aristoteles, ([De] Int[erpretatione], cap. 9) &Rt das tertium non da-
tur »von den zukiinftigen kontingenten Ereignissen nicht gelten; die Scho-
lastik — z.B. Ockham - traktiert »Aussagen im Praeteritum und Futur«, ohne
sie zwar flir modal anzusehen, doch den »modalen ganz analog«; vgl. J. M.
Bochénski, Formale Logik, Orbis Academicus, Freiburg/Miinchen 1956, S.
73f. bzw. S. 267f.

98

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Zeit aus dem naturwissenschaftlichen Welthild.«* Giinthers so Der Begriff
selbstverstdndlich scheinender, dem Algorithmus seiner Zeitlogik zu der Reflexion
Grunde gelegter Satz, daf »erst [...] die Sache selbst da sein« miisse,

»ehe man sich ein Bild von ihr machen kann«®, hdlt jedoch den Bil-

dern, welche den Augenblick mit der Sache teilen, nicht stand. Was fiir

Bilder des Malers, auch des Photographen, wohl Geltung hat, hat keine

fiir Spiegelbilder. Aoyikcds, mit Aristoteles gesagt®, geht das Urbild

dem Abbild voran, denn dieses steht zu jenem in der asymmetrischen

Beziehung der Abhdngigkeit, puokéds sind beide Bilder gleichzeitig

da. Reflektiert denn der Spiegel nicht, was zu reflektieren, dessen En-

antion gewdrtig, ich dem Spiegel hinhalte? Zeigt er mir nicht, was ich

ihn sehen lasse? Gewil3; sein Zeigen ist aber mein Sehen, und dieses
verdndernd, zeigt er es. Das Auf-einmal von Urbild und Abbild erscheint

als unmoglich, bis wir des Spiegelblicks als eines ausnehmend besonde-

ren Blicks’® uns erinnern; dann leuchtet es ein.

Ein trauriger, ein gleichgiiltiger, ein frohlicher Blick sind je be-
sondere Blicke, und auch ihr so-Wirken ist ein je besonderes. Um das
in I.2.2 und I.2.3 Erorterte™ fortzufiihren: Wenn z.B. ein Blick froh-
wirkt, nicht etwa froh zu sein scheint, ist das froh-Wirken die Weise, in
welcher der Blick da ist, es ist das Wie seines Seins. Dasselbe gilt, wenn
ein anderer Blick albern-, ein wieder anderer gierig-wirkt; ihr jeweili-
ges so-Wirken ist dann die je besondere Weise, in welcher der eine und
der andere Blick da sind, es ist das je besondere Wie ihres Seins. Die
verschiedenen Blicke bleiben auch, sofern sie Spiegelblicke sind, ver-
schiedene, z.B. ein lieber oder ein béser Spiegelblick, aufRerdem sind
sie aber als Spiegelblicke von allen anderen Blicken unterschieden, und
auch ihr so-Wirken ist von dem so-Wirken nicht-gespiegelter Blicke

67 | G. Giinther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, a.a.0. [Anm. 65],
S. 108. — Der zitierte Aufsatz Giinthers ist zuerst erschienen in: ders., Logik,
Zeit, Emanation und Evolution, (Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Lan-
des Nordrhein-Westfalen — Geisteswissenschaft, Heft 136), Opladen 1967, S.
7ff. Inzwischen ist, infolge der Entwicklung der Quantenmechanik, das De-
siderat einer Logik zeitlicher Aussagen dringender denn je; an ihr arbeitet
nach eigenem Bekunden (Aufbau der Physik, Miinchen, S. 198, passim) C. F.
von Weizsdcker.

68 | G. Giinther, [Zeit, Emanation und Evolution,] a.a.0. [Anm. 65], S.
109f.; Hervorh. v. m.

69 | [Aristoteles, De generatione et corruptione,] 316 all.

70 | Siehe Abschnitt I.2.3 mit Anm. 30 und 31 [aufS. 51].

71 | Die Errterung nimmt, wie dort belegt, ihren Ausgang von Josef Ko-
nig.

99

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke unterschieden, es ist ein ausnehmend besonderes so-Wirken. Wenn da-
her ein Blick im Spiegel froh-wirkt, ist dies die ausnehmend besondere
Weise, in welcher der Blick da ist, namlich gespiegelt da ist, es ist das
ausnehmend besondere Wie seines Seins. Dem Wie gibt auch das So des
Spiegelblicks eine ausnehmend besondere Antwort: vor dem Spiegel
ist er, vom eigenen Widerschein’? modifiziert, als Urbild da, im Spiegel,
den eigenen Widerschein’® modifizierend, als Abbild. Urbild und Abbild
sind notwendig zugleich miteinander.

Zwei Einwdnde tduschen Plausibilitdt vor: der eine, daf’ die simul-
tan gegenseitige Modifizierung von Spiegelbild und -blick (ob des un-
mittelbaren, ob des nur mittelbaren) die — zu spiegelnde-gespiegelte
- Sache verfilsche; der andere, daf} alles Sehen im Spiegel - infolge
des zuriickzulegenden Reflexionsweges — allemal Zeit bendtige. Wére
der erste Einwand beweishar, wdre im Falle des nur mittelbaren Spie-
gelblicks, in welchem mir anderes als ich selber begegnet, notwendig
die Subjektivitit des optischen sowie die Idealitdt des philosophischen
reflexum impliziert. Konsequent wdre die sogenannte Widerspiege-
lungstheorie abzudndern, wenn nicht aufzugeben. Jedoch der von Jo-
sef K6nig herzuleitende Satz’?, der modifizierende Modus komme »der
res selbst« zu, enthdlt im Keim bereits den Gegenbeweis. Unter dieser
Voraussetzung wird der modifizierende Modus, eben um des so-Wirkens
willen fordend, daf ich mich dem so-Wirkenden zuwende, damit ich
seiner gewahr werde, nicht subjektivistisch noch idealistisch zu miR3-
deuten sein. Im Falle des unmittelbaren Spiegelblicks, in welchem ich
mir selber begegne, ist econtrario mein Ich die res, und das Selbst geht
mit der Sache ein inniges Verhdltnis ein.

Sowohl gegen eine behauptete Zeitenthobenheit des Sehens als ge-
gen eine solche des Leuchtens richtet sich der zweite Einwand; nur
beides zusammen konstituiert das Spiegelbild. In ebendemselben Au-
genblick (-blitz’™*), in welchem ich das Abbild im Spiegel sehe, leuchtet
es auch; es entsteht: weder war es schon vorher entstanden, noch wird
es erst nachher entstehen. Hingegen ldRt sich sagen: im Moment des
Sehens leuchtet das Bild im Spiegel und zugleich hat es geleuchtet, wie
sich laut Aristoteles »0p& &ua kai écopaxe [* er sieht und hat zugleich

72 | Obwohlder Spiegel den Schein eines z.B. frohen Blickes zeigt, ist auch
der frohe Spiegelblick keiner, der nur froh zu sein scheint. Zur Differenz
zwischen, vorldufig gesagt, positivem und negativem Scheinen siehe Studie
3 »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

73 | Siehe Abschnitt1.2.2. dieser Studie [ab S. 45]; dort auch Nachweis fiir
J. Konig.

74 | Siehe Abschnitt 1.1.6 [ab S. 37] mit Anm. 64 [auf S. 38].

100

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(immer schon) gesehen]«’ sagen ldf3t. Wie sollen Blick und Licht in- Der Begriff
des ohne Zeit agieren, wird contradiciert, wie sollen die physiologische der Reflexion
actio des Blickes, die physikalische des Lichtes, zwar nicht ihren Weg
zum Ziel, wohl aber die Zeit dorthin {iberspringen? Die Frage ist langst
beantwortet: bei Aristoteles’ und, in noch schédrferer Distinction, bei
Thomas von Aquin. Unser nivellierender Sprachgebrauch verdeckt ei-
nen semantischen Unterschied, und vorteilhaft erinnern wir uns einer
philosophischen Unterscheidung.” Sie trifft Thomas, indem er, Aris-
toteles aufnehmend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei
Arten von actio]«. Die eine greife »ab agente [* vom Agieren]« auf
ein ihm AuRerliches iiber und gestalte es um, wie das Erleuchten, und
diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf ein
ihm, dem agens, AuRerliches iiber, sondern verharre »in ipso agente
[* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung, wie das Leuch-
ten, und diese sei eigentlich operatio zu nennen.”® Wir bekommen ein
Ohr fiir die Differenz, wenn wir bei actio immer »in Bewegung setzenc
und >Bewirkungg, bei operatio immer sbeschéftigt sein< und >Obliegen-
heit< mithoren. Fragend iibrigens, ob Engel sich selbst erkennen, trifft
[Rilke] die Unterscheidung; Engel: »Spiegel: die die entstromte eigene
Schonheit / wiederschopfen zuriick in das eigene Antlitz«.”

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, als agens
des Erleuchtens, fillt auf den Spiegel, ein ihm AuRerliches, und ver-
wandelt den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, als agens des
Spiegels, fillt indessen auf kein ihm AuRerliches, es zu verwandeln,

75 | Met[aphysik] 1048 b23 [Metapyhsik, griech.-dt., hrg. von Horst Seidel,
tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1980, Bd. 2, S. 119]; »kai écopake« cj.
Bonitz entsprechend dem nachfolgenden Text (z.B. »kai vevonkev«).

76 | Vgl. auch Top[ik] 178 a10-11: »6p&v y¢ T &ua Kai Ewpakévai [...]
[* sehen und zugleich gesehen haben (dt.: Topik, griech.-dt., hrg. und tbers.
von Hans Giinter Zekl, Hamburg 1997, Bd. 1, S. 545)]«. Diese Parallelstelle
zu Met[aphysik] 1048 b23 steht im logischen Kontext der Sophistischen Wi-
derlegungen. Aristoteles behandelt die sogenannte figura dictionis: Trug-
schliisse, »die auf der gleichen Bezeichnung dessen, was nicht gleich ist,
beruhen« (iibers. von Eugen Rolfes).

77 | Ab hier bis Ende des Abschnitts 4 folge ich teilweise meinem Aufsatz
»Narzil oder die Erfindung der Malerei. Das Bild des Malers und das Bild des
Spiegels«; in: Katalog zur Ausstellung »Spiegelbilder« im Kunstverein Han-
nover, Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt Duisburg und Haus am Wald-
see Berlin, 1982, S. 20f. [in diesem Band ab S. 271].

78 | Thomas, Qu[aestio] disp[utatione.] [D]e veritate, VIII 6.

79 | Rlainer] M[aria] Rilke in der zweiten der Duineser Elegien.

101

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke bleibt vielmehr sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein
vollendetes, vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er »autem ope-
rationem in ipso [operante; J. S.] manentem, per quam non fit aliud
praeter ipsam operationem, sicut videre et audire; hujusmodi enim sunt
perfectiones eorum quorum sunt operationes, et possunt esse ultimae,
quia non ordinantur ad aliquod factum, quod sit finis [...] actio ex quo
sequitur aliquid actum praeter ipsam, est perfectio operati, non ope-
rantis, et comparatur ad ipsum sicut finem.« ® Dergleichen wie Sehen®
und Horen und das Leuchten, dieses aber als die Vollendetheit seiner
selbst und des Spiegels, welcher ein Spiegel nur in seinem Leuchten
ist. Das einfallende Licht erweckt ihn zum Spiegeln, welches nichts als
ein Leuchten ist, mithin kein nach-aufien-wirkendes Bewegtsein, son-
dern ein in-sich-ruhendes Tdtig- und -Getansein; ihm obliegt, gemaR
den Gesetzen der geometrischen Optik, zu leuchten.®

80 | Thomas, Contra gentiles, I 100. — H. Nachod und P. Stern iibersetzen
(Die Summe wider die Heiden, Bd. I, Leipzig 1935, S. 353), nicht durchweg
gelungen, operatio: Diese nenne er eine in dem Verrichtenden selbst »ver-
bleibende Verrichtung, durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht
gemacht wird, so: das Sehen und das Horen. Dergleichen ndmlich sind die
Vollkommenheiten derer, deren Verrichtungen sie sind und deren Letztes sie
sein kdnnen, da sie nicht auf irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das
Endziel wére [...] ein Tatwirken hingegen, aus dem irgendein tdtig Gewirktes
auler ihm selbst folgt, ist die Vollkommenheit des Verrichteten, nicht des
Verrichtenden, und wird zu jenen wie zum Endziel in Beziehung gesetzt.«
Warum Thomas seine Analyse von actio unter dem Titel Quod Deus est beatus
vortrdgt, ist hier nicht zu erdrtern. Ich verweise aber auf Met[aphysik] 1048
b23ff., wo Aristoteles ein weiteres Prasens-Perfekt-Zugleich anfiihrt: »kai
eudaipovel kat eUdaipovia [* er lebt gut und hat zugleich gut gelebt]« ist
lat. »beatitudoc«. Fiir gliicklich-tun und zugleich gliicklich-getan-haben siehe
auch das Leibniz-Scholion [ab S. 303 in diesem Band].

81 | In der Bestimmung des Sehens als operatio weicht Thomas von Aris-
toteles ab. Dieser lehrt, wie sein Kommentator Pacius sich ausdriickt: »Vide-
re, non significat agere, sed potius pati« [* Sehen bedeutet nicht handeln,
sondern vielmehr leiden.] (ApioToTéAes "Opyavov. Aristotelis Stagiritae
Peripateticorum Principis Organum, Iul[ius] Pacius recensuit, ed. secunfda,
Francoforti 1597, S. 836).

82 | Edith Stein, Des HL. Thomas von Aquino Untersuchungen Uber die
Wahrheit, Bd. 1, Louvain/Freiburg 1952, S. 192, iibersetzt »actio< mit >Wir-
ken, »Operatio< mit »>Tétigseinc. Die Ubersetzung von soperatio« ist irrefiih-
rend, solange nicht ein in-sich-ruhendes Tatig- und -Getansein darunter
begriffen wird.

102

- am 14,02.2028, 16:15:27. @



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sehen ist nicht physiologisch, leuchten nicht physikalisch aufzu- Der Begriff
fassen, obzwar sich das Sehen und das Leuchten in der Raum-Zeit-Welt der Reflexion
ereignen. Wahrend von ihnen gilt, man sehe und zugleich habe man
gesehen, es leuchte und zugleich habe es geleuchtet, ist es schlechter-
dings unméglich, von dem zum Sehen bzw. Leuchten fiilhrenden Prozes-
sen auf einmal Prdsens und Perfekt auszusagen, ihre Tempora sind und
bleiben zeitungleich. LaRt sich das soundso-Wirkliche dieser Prozesse
oder actiones »unmittelbar (Qualitdten) oder mittelbar (Quantitdten)
sinnlich aufweisbar«®® vorfinden, 1df3t das so-Wirken des Sehens und
des Leuchtens »das grofRRe Rétsel der Unsinnlichkeit dessen, was ist,
gewahren«®, hier sind Sinnlichkeit und Unsinnlichkeit des Seienden
in einander verschrinkt, und wie derartiges tiberhaupt moglich sei, ist
das eigentliche Rétsel.

Vielleicht werden wir es, wiewohl nicht ergriinden, doch erahnen,
wenn wir dem Spiegelbild das Bild des Malers kontrastieren.® Das Tun
des Malers ist actio, die etwas in Bewegung setzt, ndmlich Pinsel und
Farben, die auf ein ihr duRerliches Ding, nédmlich eine Leinwand, iiber-
greift und es umgestaltet. Auch kann der Maler seine Gesetze, solche
der optischen Asthetik, durchaus miRachten. Aus seinem Tun folgt ein
Getanes (actum) aulRerhalb seiner, des Tuns, selbst; hitte etwas hin-
sichtlich dieses Tuns terminologisch vollendet oder vollkommen zu hei-
Ren, dann das Getane und nicht das es-Tun bzw. der es-Tuende. Vom
Maler wird man keineswegs sagen, daf3 er ein Bild male und zugleich es
zum Gemalten habe; sein Tun, mag es kaum umwegig, wird bestenfalls
zielstrebig sein, es bleibt sein Prdsens, bis es perfectum ist. Der Spie-
gel hingegen leuchtet und zugleich hat er geleuchtet®, spiegelt etwas
und zugleich hat er es zum Gespiegelten; sein Vollendetsein ist in ei-
nem und demselben Augenblick sein Gewesen- und Gegenwdrtigsein.?’
Spiegel, dennoch: »Manchmal seid ihr voll Malerei«.®

83 | Josef Konig, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1937, S. 1.

84 | Ebd.

85 | Die eigentliche Kontrastierung von Spiegelbild und Bild des Malers
kann erstin der Studie II, »Spiegelbilder« [ab S. 115], erfolgen. Hier stehen
lediglich vorldufige Hinweise.

86 | Anders formuliert: Das Licht im Spiegel leuchtet und zugleich hat es
geleuchtet. Auch Konig spricht (Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 166)
von der »Zeitentzogenheit des Leuchtens des Lichts als solchen«. Ob daher,
wie Konig (ebd.) anschlieBt, »das Leuchten des Lichts [...] ein lediglich
présentisches« sei, muR vorerst offen bleiben.

87 | En passant bemerke ich, daR hier zumindest der Ausdrucksweise nach
eine Parallele zu 16 Ti év eivon (vdas was-war-Sein<), einem Grundbe-

103

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke 5. Insbesondere Fichte vermittelt das bisher Gesagte in manchem mit
der philosophischen Reflexion: die unkommentiert belassenen, zudem
in die Anmerkungen verwiesenen Sétze seiner »Wissenschaftslehre no-
va methodo« von 1798/99 sind nunmehr aufzugreifen®, andere Sdtze
seiner ein Lustrum friiheren »Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre« von 1794 {iberdies heranzuziehen.*® Keinesfalls soll, mittels des
bislang Entwickelten, die Fichtesche Spielart von Dialektik interpre-
tiert werden, doch durchaus mag, in den gewiesenen Grenzen, dieser
Philosoph eine spekulative qua spekulare Metaphysik bezeugen. Weder

griff des Aristoteles, vorliegt. Die Scholie »Aristoteles: Sehen und gesehen
haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet; die Problematik wird im Abschnitt
II.2.3 (ab S. 163) weiterverfolgt] fragt auch danach, ob beide Wendungen
sich so aufeinander beziehen lassen, daR sie sich gegenseitig erhellen.

88 | R. M. Rilke, Sonette an Orpheus, II 3.

89 | Vgl. Anm. 35 zu I.1.4. [auf S. 31f.]. Da dort nur ein einziger Satz zi-
tiert wird, folge hier der vollstdndige bei J. Stolzenberg abgedruckte Passus
(Nachweis ebenfalls Anm. 35); die Schrdgstriche kennzeichnen Absitze:
»Denn nach § 1. ist das Bewul3tseyn ein sich selbst idealiter setzen: ein Se-
hen, und zwar ein Sich sehen. / In dieser Bemerkung liegt der Grund aller
Irrthiimer anderer philosophischer Systeme, selbst des Kantischen. Sie be-
trachten das Ich als einen Spiegel, in welchem ein Bild sich abspiegelt, nun
aber sieht bey ihnen der Spiegel nicht selbst, es wird daher ein 2ter Spiegel
fiir jenen Spiegel erfordert u.s.f. Dadurch aber wird das Anschauen nicht
erkldrt, sondern nur ein Abspiegeln. / Das Ich in der Wiss=Lehre hingegen
ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist
Bild von sich; durch sein eigenes Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich
selbst zum Bilde. / Ein Bild aber bezieht sich auf ein Ding, das abgebildet
wird. Jenes, das Bild, ist nur subjectiv — fiir die ideale Thatigkeit sonach wird
also ein Object, ein Nachgebildetes gefordert — und dieses ist die reale Tha-
tigkeit« (G[esamtausgabe, Reihe] IV, [Band] 2[, S.] 49).

Die in diesem Abschnitt 5 angefiihrten Satze Fichtes entstammen samtlich
denin dieser und der folgenden Anm. mitgeteilten Texten, deren Lektiire in
extenso sich empfiehlt; ihr besonderer Nachweis eriibrigt sich daher.

90 | Vgl. Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre II, § 4; zit. nach:
Fichtes Werke, hrg. von Fritz Medicus, Bd. 1, Leipzig 1911, S. 421; die Schrag-
striche kennzeichnen wieder Absdtze: »Man stelle sich die ins Unendliche
hinausgehende Tatigkeit (des Ich) vor unter dem Bilde einer geraden Linie,
die von A aus durch B nach C usw. geht. Sie kdnnte angestoRen werden in-
nerhalb C oder {iber C hinaus; aber man nehme an, daR sie eben in C ange-
stoRen werde; und davon liegt [...] der Grund nicht im Ich, sondern im Nicht-
Ich. / Unter der gesetzten Bedingung wird die von A nach C gehende Rich-

104

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praemissen noch Conclusionen werden ihm enteignet, einer Sache, die Der Begriff
seine nicht ist, fortzuhelfen, wenn soviel nur zugestanden sei: dal’ er, der Reflexion
in ihm eigentiimlicher Weise, Sehen und Spiegeln, und daR er, in wie-

derum ihm eigentiimlicher Weise, Reflexion und Gleichzeitigkeit aufein-

ander bezogen denke. Fichte erfindet dem Ich-Bewuf3tsein ein Modell

in Spiegelblick und -bild: es sei, als ein sich-selber-Setzen, »ein Sehen,

und zwar ein Sich sehen«.®® Zum sich-Sehen gehodren aber wesentlich

ein Spiegel sowie das Auge, welches ihn einsieht. Dieser triviale Satz

erfahrt nun eine gar nicht mehr triviale, eben spekulare Wendung:

»Das Ich in der Wiss=Lehre [...] ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es

ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eigenes

Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich selbst zum Bilde.«** Das Mo-

dell weiter detaillierend, 1Rt Fichte die von A, dem Ich, in »einer ge-

raden Linie« nach C, dem Nicht-Ich, gehende »Tatigkeit« »angestofien

tung der Tatigkeit des Ich reflektiert von C nach A. Aber auf das Ich kann, so
gewild es nur ein Ich sein soll, keine Einwirkung geschehen, ohne daR das-
selbe zuriickwirke. Im Ich @Rt sich nichts aufheben, mithin auch die Rich-
tung seiner Tatigkeit nicht. Mithin mul} die nach A reflektierte Tatigkeit,
insofern sie reflektiert ist, zugleich zurilickwirken bis C. / Und so erhalten wir
zwischen A und C eine doppelte mit sich selbst streitende Richtung der Ta-
tigkeit des Ich, in welcher sich die von C nach A als ein Leiden, und die von
A nach Cals bloRe Tatigkeit ansehen LdRt; welche beide ein und ebendersel-
be Zustand des Ich sind.«

91 | Darauf verweist auch das Urteil, es sei »charakteristisch, daR Fichte
gleichsam ein anschauliches Modell seiner dialektischen Methode vorschlug
- das Modell des Lichtstrahls«. Fichte sehe »in der Bewegung des Strahls
gleichsam ein Abbild dessen, was seinem Wesen nach kein Abbild hat — der
Tatigkeit des Ich. [...] Damit das Modell des Lichtstrahls der logischen Syn-
these entspricht, die die produktive Einbildungskraft ausmacht, muR man
versuchen, sich das gleichzeitige Zusammenfallen des Wechsels von Tatigkeit
und Leiden, das heiRt die Schwankungen des Lichts von Punkt A nach C, von
dort wieder nach A [...] vorzustellen« (T. Oiserman/Igor Narski u.a., Ge-
schichte der Dialektik. Die klassische deutsche Philosophie, Berlin (DDR)
1980, S. 120ff.; das Kapitel iiber Fichte ist von Piamma Gaidenko. (Hervorh.
v. m.)

92 | An dieser Stelle gibt Fichte dem Wort >Intelligenz« eine tiefe Bedeu-
tung: >Einsicht in sich¢, und zwar mittels der Reflexion. Es sei daran erinnert,
daR die Scholastik die Engel als reine Intelligenzen, auch in diesem Sinne,
auffaBt. Vgl. nochmals Rilke in der zweiten der Duineser Elegien von den
Engeln: »Spiegel: die die entstromte eigene Schonheit wiederschdpfen zu-
riick in das eigene Antlitz.«

105

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke werden innerhalb C«, so daR sie nach A »reflektiert« werde, von wel-
chem sie »zugleich« nach C »zuriickwirken« miisse.*?

Versuchen wir, Fichte mit Thomas in Einklang zu setzen, scheint
sich eine Aporie aufzutun. Denn gelte das Sehen als operatio, etwa
nach Art des Denkens, so gilt nicht, daf’ es »Tatigkeit« sei, oder die
Differenz ginge lediglich in Terminologie auf; gelte indes das Sehen als
actio, etwa nach Art des Lichtstrahls, so gilt nicht, daf es zeitentho-
ben sei®, oder Fichtes »zugleich« ginge auf anderes denn Gleichzeitig-
keit. Absurd wdre, die eine gegen die andere Auffassung auszuspielen,
damit entweder diese oder jene Recht behalte; die Fichtesche liefert
ein, mehr oder minder, genaues Modell des sich-Sehens, Thomas da-
gegen bestimmt ein inneres Moment des einfachen Sehens.®® Um die
Aporie aufzuldsen, ist zu erwdgen, ob mdglicher, vielleicht sogar not-
wendiger Weise beides zusammen gelte, also das Sehen unter gewissen
Umstdnden sowohl als actio wie auch als dessen Gegenteil, operatio,
sich vollziehe. Diese Erwdgung impliziert einen logischen Schritt aus
der formalen Logik hinaus.

Das Sehen, im allgemeinen als operatio, ist im besonderen als ac-
tio zu bestimmen: vor dem Spiegel.?® Dort ndmlich geht es aus sich
heraus und in ein anderes iiber, dessen Leuchten in ein Bild seiner
selbst, des Sehens, umzugestalten. Das Bild ist ebenfalls operatio, zwei
Spiegel stiinden denn einander gegeniiber, und das Leuchten des ei-
nen ginge aus sich heraus und in den anderen iiber, dessen Leuchten
in ein iteriertes Bild seiner selbst, des als Bild gesehenen Leuchtens,
umzuwandeln. In diesen Fdllen sind das Sehen und das Leuchten zwar
actio, nur horen sie deshalb nicht auf, operatio zu sein. Ihre operatio
ist gemdR Hegel ein iibergreifendes Allgemeines, d.i. eines, welches
sich selber, das Allgemeine, und sein Gegenteil, das Besondere, in sich
enthdlt, »ein in sich einiges Doppeltes«®, die operatio sich selbst und

93 | Dem kaum nachdriicklich genug zu betonenden >zugleich« gelten
die beiden folgenden Absdtze; es meint ebendasselbe wie das mehrfach
angefiihrte >éua« des Aristoteles.

94 | Ichnehme nicht Anstand, K6nigs Wendung von »der Zeitentzogenheit
des Lichts als solchen« ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 83], S. 166; siehe
die Anm. 86 [auf S. 103]) sinngem&R auch vom Sehen zu gebrauchen.

95 | Entsprechend zu Konigs Wendung »inneres Moment des einfachen
Denkens« ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 83], S. 136) gebildet; siehe
Abschnitt 1.1.6 [ab S. 37].

96 | Der hier beginnende Absatz stand zuerst in meinem Katalogbeitrag
»Narzil oder die Erfindung der Malereix, a.a.0. [Anm. 77], S. 24f.

97 | Formulierung von J. Kénig. Vgl. seine »Vortrage und Aufsatze«, Frei-

106

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die actio iibergreifend. Immer hat das Spiegeln wie das Sehen sein Der Begriff
Ziel in sich, gehe es gar aus sich heraus, immer ist das Malen eine der Reflexion
Bewegung zu einem Ziel, das nicht sie selber ist. Daher ist das Gemalte

dem Malenden duRerlich, das Gespiegelte dem Spiegelnden innerlich;

ist die Malerei ein allmdhlich zu Vollendendes, die Spiegelung ein auf

einmal Vollendetes; ist das gemalt-Dargestellte auch ohne das Licht,

das gespiegelt-sich-Darstellende nie ohne das Licht da; ist der Blick

des Malers blofRR affiziert, der Blick des Spiegels auch effizierend; ist

das Bild des Malers auch zu verwahren, das Bild des Spiegels nur zu

gewahren; ist jenes seine fremde, dieses meine eigene Wahrheit, jenes

seine Erfindung und dieses meine Entdeckung.

6. Damit ein Spiegelbild erscheine, bedarf es (aulRer dem zu reflektie-
renden Gegenstand) dreier aufeinander bezogener Relata: eines Ich,
des Lichtes, eines Spiegels. Beziehungen, freilich von anderer Art, zwi-
schen je zweien dieser Relata sind ebenfalls angebbar, z.B. gibt Hegel
den zwei »Formen der reinen Reflexion-in-sich«, dem Ich und dem
Licht, als Relation zueinander an%: »Ich ist nur die Identitdt des Ver-
haltens meiner selbst als Subjekts zu mir als Objekt. Mit dieser Identi-
tdt des Selbstbewultseins ist das Licht parallel und das treue Abbild
desselben.« Eine Beziehung inniger als bloRes Nebenher, inniger als
bloRes Uberein, dennoch das Licht kein Ich, fehle dem einen doch das

konkrete Erscheinen, dem anderen »das abstrakte Durchscheinen«.”

burg/Miinchen 1978, S. 34. - iteriertes Bild: Die Probleme des libergreifen-
den Allgemeinen, der Spekulation iiberhaupt, haben eine enge Beziehung zu
solchen der spekularen Iteration. Ich erdrtere sie in der Studie »Spiegelden-
ken, vor allem in deren Abschnitt 7.1, »Das Spiegeln des Spiegels« [von
Schickel nicht ausgearbeitet].

98 | Ich komme nunmehr auf den in 1.3.1 [ab S. 81] teilweise zitierten
Zusatz zu § 275 der »Enzyklopddie« zuriick; Hegel, Theorie-Werkausgabe,
a.a.0. [Anm. 9], Bd. 9, S. 112f. - Die beiden anderen Beziehungen (zwischen
Ich und Spiegel, zwischen Licht und Spiegel) werde ich an spaterer Stelle
aufgreifen. Das Ich und der Spiegel stehen das ganze Buch hindurch einan-
der gegeniiber, auch in der Verkleidung von Autor und Thema; ihre Begeg-
nung wird in den Korollaren zu Narzi [ab S. 275 und ab S. 291 in diesem
Buch], Expression des Persdnlichsten eines Enantion, recht eigentlich sicht-
bar. Den Logoi des Spiegels und des Lichts hat Josef Konig »eine tiefe Ver-
wandtschaft« zugesprochen (Sein und Denken, [a.a.0. (Anm. 83)], S. 119).
Im Uibrigen sind dort, wo immer das Licht thematisch wird, auch Hinweise
auf eine Gnosis mittels bzw. zwecks des Lichtes zu erwarten.

99 | [G.W.F.] Hegel, Enzyklopddie, a.a.0. [Anm. 98], [Bd. 9,] S. 113.

107

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Das Ich »wire Licht«, sagt Hegel'®, konnte es sich »in der reinen ab-
strakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen«. Obschon Hegel nur
wenig von Indiens Philosophie wuRte!®!, trotzdem auf Polemik nur un-
gern verzichtete!®, hierin urteilt er so sachlich, als kommentiere er
ihm wohlbekannte Upanishaden. Die Rede geht vom Brahman, der Ter-
minus »atman< war Hegel nicht geldufig, der Weltenseele und dem Men-
schenich, der Menschenseele und dem Weltenich; zur Vorlage konnte
Chandogya III. 14,2 genommen sein: mano-mayah prana-sariro bha-
rupah satya-sam-kalpa akas-atma sarva-karma sarva-kamah sarva-
gandhah sarva- rasah sarvam idam abhyatto 'vaky anadarah (Paul Deus-
sen: »Geist ist sein Stoff, Leben sein Leib, Licht seine Gestalt; sein
Ratschlul? ist Wahrheit, sein Selbst die Unendlichkeit. [...] Allwirkend
ist er, allwiinschend, allriechend, allschmeckend, das All umfassend,

schweigend, unbekiimmert.«'*®) Dem Brahman als unserm so aller Wel-

100 | Ebd.; Hervorh.v. m.

101 | Zu Colebrooke, dem von Hegel einigemal beigezogenen Gewdhrs-
mann fiir Indien, siehe die Anm. 19 [auf S. 86]. — Von China wuRte Hegel
freilich noch viel weniger. Vgl. Joseph Needham, Science and Civilisation in
China, vol. II, Cambridge 1956, S. 530% »His chapter on China in the >Philo-
sophy of History< was, alas, almost entirely composed of errors and mis-
apprehensions.« Siehe auch meinen Vortrag »Hegels China, Chinas Hegel«
auf dem Stuttgarter Hegel-KongreR (Juli 1970). In: Aktualitdt und Folgen
der Philosophie Hegels, hrg. von Oskar Negt, Frankfurt a.M. 1970, S. 183-
194.

102 | Z.B. erledigt Hegel, in der »Wissenschaft der Logik« von Jacobis Po-
lemik gegen Kants Synthesis des SelbstbewuRtseins handelnd, en passant
auch die Inder: »Bei dieser ganz abstrakten Reinheit der Kontinuitdt, d.i.
Unbestimmtheit und Leerheit des Vorstellens ist es gleichgiiltig, diese Ab-
straktion Raum zu nennen oder reines Anschauen, reines Denken; — es ist
Alles dasselbe, was der Inder — wenn er dulRerlich bewegungslos und ebenso
in Empfindung, Vorstellung, Phantasie, Begierde usf. regungslos jahrelang
nur auf die Spitze seiner Nase sieht, nur Om, Om, Om innerlich in sich oder
gar nichts spricht — Brahma nennt. Dieses dumpfe, leere BewuRtsein ist, als
BewuRtsein aufgefallt, das Sein« ([Theorie-Werkausgabe], a.a.0. [Anm. 9],
Bd. 5, S. 101).

103 | Paul Deussen, Sechzig Upanishad’s des Veda. Aus dem Sanskrit iiber-
setzt, mit Einleitungen und Anmerkungen versehen, 2. Auflage, Leipzig
1905, S. 109; Hervorh. v. m. - Radhakrishnans engl. Ubersetzung bestitigt
Deussen in vielem, jedenfalls im entscheidenden Passus: »He who consists
of mind, whose body is life, whose form is light, whose conception is truth,
whose soul is space, containing all works, containing all desires, containing

108

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten Selbst ist, wie die Inder wollen, die Reinheit, die Abstraktion, die Der Begriff

Gleichheit bewahrt, es ist daher, wie Hegel will, Licht. der Reflexion
Des Brahman Reinheit in jedem Geschopf, dem niedersten wie dem

héchsten, bedarf sowenig, als seine EntbléRung von allem Konkreten,

eines Beweises, leuchte nur seine Gleichheit, wo immer es anwesend,

gewissermallen sinnenhaft ein. Der eingdngigen These, die Indiens

Spekulation, allmdhlich den gesamten Vedanta einbeziehen', friih-

zeitig horen ldRt, wird die Identitdt zwischen dem Ich qua Brahman

all odours, containing all tastes, compassing this whole world, being with-
out speech and without concern« (Sarvapalli Radhakrishnan, The Principal
Upanisads, edited with Introduction, Text, Translation and Notes, London
1953, S. 391; Hervorh. v. m.).

104 | Und weiterwirkend bis in die spatere brahmanische Literatur. So ver-
deutlicht Gautapada in ihm verehrt die Tradition den Lehrer von Shankaras
Lehrer Govindapada die Proportion zwischen dem universalen und dem indi-
viduellen Atman (jiva) durch einen, wie Otto Strauss mit Recht urteilt,
»gliicklichen Vergleich [...]: Der hdchste Atman ist wie der Raum (akasa), die
Einzelseelen wie der Raum in den einzelnen Topfen (Leibern). Ueberall ist
derselbe Raum, der Unterschied wird nur durch die Topfbegrenzungen her-
vorgerufen, — so gibt es nur einen Atman in den verschiedenen Leibern. Aber
Lust und Leid ist doch in den verschiedenen Seelen verschieden! Ebenso wie
in einem Topf Staub, im andern Rauch sein kann, ohne daR der Raum im
Topfe beeinfluRt wird, so steht es auch mit den Seelen. Véllige Einheit also
ohne Werden und Teilung ist die hochste Wahrheit« (0. Strauss, Indische
Philosophie, Gesch[ichte] der Phil[osophie] in Einzeldarstellungen, Ab-
t[eilung] 1, Bd. 2, Miinchen 1925, S. 241).

Zur Frage, »wie das historische Verhdltnis zwischen Brahman und Atman, den
beiden Hauptbegriffen, an denen die indische Metaphysik erwachsen ist,
und die schon in den Upanishad’s, so weit wir sehen, durchaus als Synonyma
gebraucht werden, zu denken ist«, vgl. Paul Deussen, Das System des Vedan-
ta. Nach den Brahma-Sutra‘s des Badarayana und dem Kommentare des Can-
kara liber dieselben als ein Kompendium der Dogmatik des Brahmanismus
vom Standpunkte des Cankara aus dargestellt, 4. Auflage, Leipzig 1923, S.
50: »ob der Begriff des Atman aus dem des Brahman durch eine bloRe Ver-
scharfung des subjektiven Momentes, welches in ihm liegt, sich entwickelt
hat, oder ob wir vielmehr zwei Stromungen zu unterscheiden haben, eine
mehr priesterliche, welche das Brahman, und eine mehr philosophische,
welche den Atman zum Princip erhob, bis dann beide, ihrer Natur nach nahe
verwandt, in ein gemeinsames Bette geleitet wurden.« —Shankara selber
(ca. 686—718) wird im »Kleinod der Unterscheidung« (Viveka chudamani)
lehren, daR Brahman und Atman eins seien.

109

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke und dem Licht eo ipso sich ergeben. yad vai tad. brahmetidam vava
tadyo‘yam bahirdha purusad akaso yo vai sa bahirdha purusad akasah.
/ ayam vava sa yo‘yam antah purusa akaso yo vai so’‘ntah purusa aka-
sah (Radhakrishnan: »Verily, what is called Brahman, that is what the
space outside of a person is. Verily, what the space outside of a person
is. / That is what the space within a person is. Verily, what the space
within a person is«).'® Als scheine das lapidare bha-rupah (Licht seine
Gestalt'®®) allzu glanzlos, bricht ein khandha zuvor (13,7) ein Strahlen
auf, welches Brahman selber in jedwedem Selbst ist: atha yad atah
paro divo jyotir dipyate visvatah prsthesu, sarvatah prsthesv anuttame-
suttamesu lokesu, idam vava tad yad idam asminn anteh puruse jyotih
(Radhakrishnan: »Now the light which shines above this heaven, abo-
ve all, above everything, in the highest worlds beyond which there are
no higher, verily, that is the same as this light which is here within the
person«).'” So spricht Hegel, dem Anschein nach, wahrenddes er das
Licht zum Ich geworden, das Ich zu Licht werdend gedacht, dunkel wie
Jener von Ephesos, in Wahrheit luminos.

7. Die Rede von einer Zeitenthobenheit des Sehens'®® sollte K6nigs
Wendung von »der Zeitentzogenheit des Lichts als solchen« aufneh-
men'®, sind doch beide Befunde einander zu dhnlich, als daR ihnen,
kein Gemeinsames zu haben, anstiinde. Als Wesenszug der Zeitentho-
benheit hatte sich ein Zugleich von Prasens- und Perfektgeltung (se-
hen-und-zugleich-gesehen-haben) ergeben. Ein Wesensmerkmal der
Zeitentzogenheit nennt Konig z.B. in den Sdtzen: »Sein und Denken
sind in gewisser Weise zeitentzogen, ndmlich lediglich prdsentisch. [...]
Auch das Leuchten des Lichts ist und in demselben Sinn wie das Sein
des Seienden - ein lediglich prisentisches.«'® Jedoch, was hitte ein
Nichts-als-prasentisch-sein mit einem Prdsentisch-und-zugleich-per-
fektisch-sein gemeinsam?

Der Sinn des Wortes >prasentische, gestiitzt durch Ausdriicke wie
»Prasensgeltungs, ist jedenfalls auch, was immer sonst ihn ausma-
che, temporal; das Wort bezieht diesen Sinn vom tempus praesens,

105 | Chandogya Upanishad III. 12,7, S. Radhakrishnan, a.a.0. [Anm.
103], S. 388.

106 | Ebd., IIL. 14,2; siehe Anm. 103.

107 | Ebd., III. 13,7; S. Radhakrishnan, a.a.0. [Anm. 103], S. 390.

108 | Siehe die vorhergehenden Abschnitte 4 [ab S. 98] und 5 [ab S.
104].

109 | Siehe die Anm. 86 [auf S. 103] und 94 [auf S. 106].

110 | J. Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 166.

110

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

welches grammatisch einen »in der [zeitlichen; J. S.] Gegenwart ab- Der Begriff
laufenden« Vorgang'* angibt. Ebenfalls hat das Wort >perfektisch¢, der Reflexion
hergeleitet vom tempus perfectum, einen auch temporalen Sinn:

»Durch das prdsentische Perfekt wird ein [zeitlich; J. S.] gegenwarti-

ger Zustand bezeichnet, der durch eine Handlung der Vergangenheit

erreicht worden ist.«"? Mithin erstreckt sich diese Vergangenheit ei-
gentiimlich in die Gegenwart: z.B. bedeutet altgriechisch »éornkac,

und analog verhdlt es sich mit manchem Perfekt anderer Sprachen,

»ich habe mich hingestellt und stehe nun da¢, oder lateinisch >eum

cognovi< »ich habe ihn kennengelernt, ich kenne ihn¢. Das Prasens ist

in bestimmter Hinsicht, welche terminologisch Aktionsart™® heil3t,

111 | Hans-Jirgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M./Berlin/
Miinchen 1971, § 244a. Warum ich hier und weiter unten »zeitlich< zu Gegen-
wart hinzusetze, wird im folgenden deutlich.

112 | Ebd., § 246 d. Zum ergdnzenden »zeitlich< wie Anm. 111.

113 | >Aktionsartc ist ein Begriff der modernen Grammatik. Die mit ihm
bezeichnete Qualitdt von Verben, besonders slawischer und semitischer
Sprachen, noch anderes als Zeitstufen (Tempora) auszudriicken, soll bereits
den Stoikern bekannt gewesen sein; vgl. Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte
einer geistigen Bewegung, Gottingen 1948, S. 45ff. (In zwei, bisher unge-
druckten Beitrdgen »Tempora und Aktionsarten« zur Grammatik des Dritten
Programms, NDR Hamburg 1963, habe ich eine zu Pohlenz gegensdtzliche
Auffassung dargelegt.) Zwei Definitionen:

A) Adolf Kaegi, Griechische Schulgrammatik, 8. Auflage, Berlin 1911, S. 190:
»Die griechischen Verbalformen bestimmen die Handlung nicht nur nach
ihrem Verhdltnis zur Gegenwart des Sprechenden ([...] Zeitstufe), sondern
vor allem nach ihrer Art od. Beschaffenheit ([...] Aktionsart).

Die Aktionsarten werden durch die Tempusstdmme unterschieden. Es be-
zeichnen ndmlich die Formen des Aoriststammes die Handlung an sich (ohne
ndhere Bestimmung), oder als eintretend (ingressiv, momentan); des Pra-
sensstammes die Handlung als andauernd (sich entwickelnd, unvollendet,
wiederholt); des Perfektstammes die Handlung als vollendet (abgeschlos-
sen, in der Vollendung dauernd: Zustand).

Z.B. heilt quyeiv fliehen (schlechthin), oder sich auf die Flucht begeben,
pevyew fliehen, auf der Flucht sein, in der Verbannung leben, mepeuyévan
entflohen, entkommen, in Sicherheit sein.« Wegen ihrer Unzahl blieben Ka-
egis Hervorhebungen unberiicksichtigt.

B) H.-J. Hillen, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 111], § 243b: »Die
Tempora des Indikativs erfiillen in der lateinischen Sprache drei Aufgaben:
1. Sie geben an, in welcher Zeitstufe etwas geschieht [...]. 2. Sie bezeichnen
die Aktionsart, d.h. die Art und Weise, wie der Vorgang betrachtet wird (das

111

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

im Perfekt enthalten."* Was ein Nichts-als-prasentisch-sein mit einem
Prdsentisch-und-zugleich-perfektisch-sein gemeinsam hat, ist beider
Prdsentisch-sein.

Im Spiegelblick als einem so-Wirkenden ist sein Prdsentisches
evident. Ein so-Wirkendes, beliebig welches, wirkt auf Grund seiner
Prisenz, aus welcher sein Prasentisch-sein, sein Prdsens, unmittelbar
und notwendig folgt. Vom so-Wirkenden ldf3t sich sagen, was Konig
vom wahrhaft Seienden sagt: es sei »wesentlich nicht zundchst vor-
handen und wirkt so dann auch so. Vielmehr ist es auch vorhanden
nur, indem es so wirkt. Dasselbe anders ausgedriickt: es ist auch ein
Vorhandenes nur, insofern als es mehr ist als ein bloff Vorhandenes
[...]. Im Verhdltnis zum wahrhaft Seienden wird das Vorhandene zum
blof3 Vorhandenen; und lediglich fiir das blofS Vorhandene ist es defi-
nitiv, einem Gewesenen und einem Zukiinftigen neben sich Platz zu
geben.«'® Unschwer wird im blof8 Vorhandenen jenes soundso-Wirkli-
che ausgemacht, welches dem Wie des Wirklichen antwortet™: selber
nichts als Beschaffensein, ist es ebenso nichts als Vorhandensein, und
schon gar kein vorhanden-Wirken.

Das lateinische Adverb >praess, »da, bei der Hands, bildet mit >ens<
das Adjektiv >praesens¢, >gegenwdrtig¢. Dazu gibt das Lexikon an’:
»im Allg. in Bezug auf Ort und Zeit«, die in unseren Fremdwortern

Imperfekt fiir die unvollendete und das Perfekt fiir die vollendete Handlung
der Vergangenheit). 3. Sie driicken Zeitverhdltnisse aus.«

Manche Linguisten haben fiir Verbqualitdten wie die definierten den Begriff
>Aspekt< eingefiihrt. Unter Aktionsart versteht man dann, z.B. mit Harald
Weinrich (Tempus. Besprochene und erzdhlte Welt, Stuttgart 1964, S. 152):
»Streng davon [den Aspekten; J. S.] zu unterscheiden sind nach neuerer
Auffassung die sogenannten Aktionsarten, etwa in der Unterscheidung von
imperfektiven Wortern wie jagen und perfektiven Wartern wie erjagen. Diese
Unterscheidung betrifft die Wortbedeutung, gehdrt also zur allgemeinen
Semantik, nicht zur Syntax und ihrer Tempuslehre.«

114 | Nach dem Enthaltensein z.B. des Denkens im Sehen (I.1.1 [ab S. 19])
oder des Blicks aus dem Spiegel im Blick in den Spiegel (I.1.4 [ab S. 29])
begegnet hier das Enthaltensein des Perfekts im Prasens. Wie etwas in etwas
enthalten sein kann, wird die Studie »Spiegelbilder« [ab S. 115] explizieren,
um das 7n des Urbilds im Abbild logisch zu erfassen.

115 | J. Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 162.

116 | Siehe Abschnitt 2 von 1.2 [ab S. 45]

117 | K. E. Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch,
Bd. IT (I-Z), a.a.0. [Anm. 1], unter spraes<. Hervorh. v. m.

112

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prisenz'® und Prdsens auseinandertreten. Wiederum doppelsinnig ist Der Begriff
Gegenwart (samt gegenwartig) zu lesen, die Briider Grimm erkldren der Reflexion
es sogar fiir »ein vielfach merkwiirdiges wort«."* Mit ihnen es aufzu-
hellen, nutzt sozusagen Ezra Pounds Mittel der Logopoeia, »to charge
language with meaning to the utmost possible degree [...] by stimu-
lating the associations (intellectual or emotional) that have remained
in the receiver’s consciousness in relation to the actual words [...]
employed«'?; ein Mittel zum Zwecke, dem Wort einen Anflug friiherer,
noch Goethe vertrauter Kraft zuriickzuholen. Denn mit méchtiger Wir-
kung - ja mit Gewalt, insbesondere der von Gott, vom Herrscher, vom
Gericht geilibten — hatte Gegenwart, worin ein Entgegen'®' aufzuschei-
nen vermag, einmal zu tun. Die Bedeutung des Wortes als nimbus, als
potestas, erlaubte, erzwang gar ungewohnliche Anwendung. Im Blick
eines Menschen sollte seine Gegenwart »hauptsdchlich« wirken???,
selbst bei seiner Abwesenheit sollte sie Geltung fordern; den Klassi-
kern sind Tropen wie von lebendiger Gegenwart der Bilder, wirkliche
Gegenwart eines Kunstwerks'? geldufig. Wahrend wir uns das Wort al-
lenfalls »als anwesenheit denken, zum kahlsten begriffe des dabei-
seins eingeschrumpft«, so das Deutsche Worterbuch’?4, »gibt es noch
Adelung zugleich als den bereich den ein anwesender um sich hat,
mit einschlusz der von ihm ausgehenden wirkung, oder, wie er sich
schulphilosophisch ausdriickt, >der zustand, da man durch seine eigne
substanz ohne moralische mittelursachen, ja ohne alle werkzeuge an
einem orte wirken kann, die anwesenheit««. Verdrangt uns der zeitliche
Begriff von Gegenwart fast jeden andern, »am ende des vorigen jahrh.
fiihrt ihn Adelung gar nicht mit an«; statt dessen habe man »lange
die gegenwadrtige zeit«'®® gebraucht, als wollte man die Prdsenz des
Prdsens sprachlich verbiirgen.

Der Blick der Reflexion nimmt davon Ziige an. Allein die Gegen-
wart verleiht ihm, dem so-Wirkenden, ein Bezwingen-konnen, kein
Vergangenes bringt er und in keine Zukunft geht er. Der Blick der

118 | Das zugrundeliegende lat. spraesentiac< hat allerdings auch zeitliche
Bedeutung.

119 | Grimm DWB, Fiinfter Band (IV.1.2) 1897, unter >Gegenwart<

120 | Ezra Pound, ABC of Reading, London 1951, S. 63.

121 | Das macht die zu >gegenwartig¢ parallele Bildung >widerwértig« plau-
sibel.

122 | Grimm DWB, ebd.

123 | Beispiele (Herder bzw. Goethe) bei Grimm DWB, ebd.

124 | Grimm DWB, ebd.

125 | Grimm DWB, ebd. Hervorh. v. m.

113

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Reflexion ist, analog gesprochen, auch Geistesgegenwart, welche die
Seele, zufolge Sulzer'?, »bei der Freiheit erhdlt [...] den Vorwurf im
ganzen iibersehen zu konnen«. Mit ihr erlischt die prdsentisch (und
nur prasentisch) reflektierte Welt.

126 | Sulzer zit. nach Grimm DWB [»Gegenwart«, Band 5, Sp. 2290]

114

- am 14.02.2026, 16:15:27.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

