
1.3 DER BEGRIFF DER REFLEXION 

1. >Reflexion< ist der Optik keine Metapher: das dem Lateinischen ent­

lehnte Wort nennt das Wesen des Spiegels, ein geometrisch definiertes, 

nichts als das alles-Licht-Reflektierende zu sein (daraus resultiert erst 

die dem Gespiegelten eigentümliche Sichtbarkeit). Das Substantiv >re­

flexio< ist von einem Verbum >re-flectere< gebildet, worin die präfigier­

te Partikel >re-< sozusagen die Bedeutungsrichtung von >flectere< 

{>beugen<) umkehrt: >zurückbeugen<. Das zugrunde liegende >flectere<, 

lassen wir uns belehren', wird vorwiegend transitiv gebraucht; als des­

sen Objekt setzt Cicero >membrum<, Ovid >ramum< oder Quintilian, 

übertragen, >verba<. Ein intransitives Vorkommen scheint literarisch 

wie semantisch schmal zu sein'; Livius hat >flectere ad Oceanum<, Ta­

citus, übertragen, >ad sapientiam<. Öfter steht >Se flectere< als Reflexi­

vum3, >flecti< als Medium. >Reflectere< folgt diesem Sprachmuster; es 

tritt im Aktiv gern transitiv ( oculos refl.), im Passiv gern medial auf 

(Ovid: »longos reflectitur ungues«4, lang verbiegen ihm rückwärts die 

Krallen). 

1 I Vgl. Karl Ernst Georges, Ausführliches Lateinisch-deutsches Handwör­

terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1879, unter>flecto<; Bd. II (I-Z) Leipzig 1880, 

unter >re-flecto<. 

2 I Lat. >intrensitivum< heißt bei den griechischen Grammatikern im allge­

meinen >a~ETaflaToc;<, manchmal aber auch >m1Tona9nc;<, i.e. eigentlich 

der Terminus für das Reflexivum (siehe die folgende Anm. 3). Wenn Chris­

toph Walther Zimmerli (Die Frage nach der Philosophie. Interpretationen zu 

Hegels >Differenzschrift<, Hegel-Studien, Beiheft 12, Bann 1974, 5. 95) un­

terstellt: »Zudem zeigt der Lateinische Gebrauch des Grundverbs >flecto< eine 

reflexive (sie!) Bedeutung«, so könnte er Opfer dieser Vermengung gewor­

den sein; daß >flectere< reflexiv vorkomme, ohne >Se< zu sich zu nehmen, 

dürfte schwer zu belegen sein. Das intransitive Vorkommen von >flectere< 

taugt jedoch nicht zu Zimmerlis Zweck, der philosophischen Reflexion ein 

sich-auf-sich-Zurückbeugen sprachlich zu attestieren. 

3 I Der von römischen Grammatikern mit >reflexivum< übersetzte Terminus 

>m1Tona9rjc;, m1Tona9tK6c;< (>selber-Leidend<) geht auf Nomina, Pronomi­

na und Verba, die ein Handeln nicht auf jemand anderen, sondern auf den 

Handelnden selbst übertragen. Der griechische Ausdruck rückt die Bedeu­

tung Logisch näher an die aristotelische Kategorie des Leidens (maaxEtv< 

mit Inf[initiv] Aor[ist] ma9Eiv<), grammatisch näher an das Passiv. Den 

Stoikern fehlte der Begriff noch; Hans von Arnim, Stoicorum veterum frag­

menta, Leipzig 1924, registriert >m1Tona9rjc;< nicht. 

4 I Ovid, Metamorphosen V, 547. Ceres (Demeter) verwandelt den Unter-

81 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Auch der Rhetorik ist >reflexio< keine Metapher. Zwar verzeichnet 

das Wörterbuch unter >bild(lich)< Vergils Phrase »nec [ ... ] animumque 
reflexi«5 zu Recht, reiht aber >reflectere<, besagt es »einen Satz, Schluß 

umkehren«' , unrichtig dort ein. >Reflexio< ist hier terminologisch »die 

Umkehrung' eines Satzes«: rhetorische Figur der »Erwiederung im 

entgegengesetzten Sinne«' (griech. >avaKAaots<). Diese zählt zur 

Gruppe der sogenannten distinctiones, die zwischen allgemein ge­
hörtem Hauptsinn (beim erstmaligen) und besonders zu hörendem 

Nebensinnn (beim abermaligen Setzen) eines Wortes unterscheiden. 
Jedoch, so Lausberg: »Die reflexio ist eine distinctio in Dialogform: ein 

vom ersten Gesprächspartner verwandtes Wort nimmt der zweite [ ... ] 

in einem veränderten, parteiisch-emphatischen Sinne auf«; jedoch, 

»in der reflexio [tragen; J. S.] sowohl die gegnerische Bedeutung des 

Wortes wie die von der neuen Partei dem Wort unterstellte Bedeutung 

habituellen Charakter«, hat »die parteiische Umdeutung also eine ha­

bituelle Grundlage«.' Ein beliebtes Schulbeispiel, in versus memoriales 

gebracht, lautete: »avaKAaots: est reflexio cum contra reflectimu(s) 

dicta: I >non exspecto tuam martern, pater<, inquit; at ille I >immo<, 

ait, >exspectes oro neve interimas me<. [* avaKAaots: Eine reflexio 
liegt vor, wenn wir das Gesagte in sein Gegenteil wenden: >Ich warte 

weltsdämon Ascalaphus, der ihre Tochter Proserpina (Persephone) hinter­

gangen hat, in einen garstigen Vogel. 

5 I Vergil, Aeneis II, 741. >animum reflectere<, >den Sinn zurückwenden< 

(scil. auf jemanden), steht bildlich für >denken an<, >erinnern<, die Vernei­
nung entsprechend für >vergessen haben<. 

6 I Bei K. E. Georges, Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörter­

buch, a.a.O. [Anm. 1], sind >umkehren< und >Umkehrung< sowie die in An­
führung stehenden Wörter hervorgehoben. 

7 I Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetori k. Eine Grundle­
gung der Literaturwissenschaft, München 1960, § 663f. Hervorh. v. m.; bei 

Lausberg ist>reflexio< hervorgehoben. - >emphatisch<: von griech. >E!Jcpams<, 

das lateinisch >intuitio< (>das Erscheinen des Bildes auf der Oberfläche des 

Spiegels<) ist. Ich traktiere die Bedeutung von >E!Jcpams< und >intuitio< im 

Abschnitt »Der Begriff der Intuition« [in der] Studie »Spiegelbilder« [ab S. 

115]. Hier hat >emphatisch< den verblaßten Sinn des Nachd rücklichen.- >ha­
bituell<: Der habituelle Charakter des Wortes in Gebrauch beider Gegner, 

merkt Lausberg (§ 664) an, unterscheide die reflexio von der Ironie, in der 

»das gegnerische Wort durch den neuen Kontext als okkasionell widersinnig 

hingestellt wird«. In der reflexio hingegen wolle die parteiische Umdeutung 

»tiefsinnig-emphatisch sein und so die wahre voluntas der Gegenpartei aus 

der Sprache selbst ergründen« (bei Lausberg ist >voluntas< hervorgehoben). 

82 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht auf Deinen Tod, Vater<, sagt er; und jener entgegnete: >Ich bitte Der Begriff 
Dich, warte darauf; bring mich nicht um<.]«8 

Nicht erst seit Hegels Bestimmung der philosophischen Instrumen­

talität der Reflexion »als Vernunft« und »als Spekulation«' ist dem Wort 

weiteres Heimatrecht verbürgt. 10 Wodurch verbürgt? Etwa dadurch, daß 

der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher«11, heiße 

»in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«? Ebenso schnell, soll 

sagen vorschnell, ließe sich eine Herkunft des Terminus aus rhetori­

scher Metaphorik vermuten (hätte diese Disziplin überhaupt Bilder an­
stelle von Begriffen bereitgehalten12). Immerhin überwog zu Zeiten die 

Kenntnis der Rhetorik diejenige der Optik, insonderheit die Vertraut­

heit mit >reflexio< als einem rhetorischen, diejenige mit >reflexio< als 

einem optischen Terminus bei weitem; Thomas hatte die artes liberales 

studiert13 , und Kant. hätte er selbst Leibnizens kat- und dioptrische 

Interessen geteilt, hätte sich auf den Terminus nicht unbedingt an-

8 I (armen de figuris vel schematibus, 13; zitiert nach H. Lausberg, Hand­

buch der literarischen Rhetorik, a.a.O. (Anm. 7], § 663. - Der Sinn von 

>avaKAams< changiert zwischen >reflexio< und >refractio<. Außer in rhetori­

scher steht das Wort sowohl in optischer als akustischer Bedeutung, bei Aris­

toteles (Anal[ytica] post[erioria] 98a 27ff.) folgen beide einmal unmitte lbar 

aufeinander: »oTov 010 Ti OXEL, 11 010 Ti EIJ<paivnm ... m'xVTa y i:xp 

avc'xKAOOI) r* aufgrund wovon gibt es Widerhalt oder aufgrundwovon gibt es 

Widerschein( ... ]. Alles das ist ja Brechung; (dt.: Aristoteles, Erste Ana lytik/ 

Zweite Analytik, hrg. und übers. von Hans Günter Zekl, Harnburg 1998)]«. 

9 I So Heget bereits in der sogenannten »Differenzschrift« (1801): zitiert 

nach: ders., Theorie-Werkausgabe, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1970, S. 25. 

10 I Auch nicht erst seit Kant; schon Locke hat >reflection< zur Bezeich­

nung der inneren Wahrnehmung. 

11 I Barbara Merker, Selbsttäuschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideg­

gers Transformation der Phänomenologie Husserls, Frankfurt a. M. 1988, S. 

145 (dort auch [der] Hinweis auf Han s Blumenbergs »Paradigmen zu einer 

Metaphorologie«). 

12 I Die Rhetorik der griechischen und römischen Antike war, als eine der 

sich entwickelnden artes liberales, ein derart abstrakter Formalismus, daß 

der Peripatos ihre Schemata [mit] den Syllogismen verglich, sie selber dem 

Organon zuordnete. Vgl. Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und 

lateinisches Mittelalter, Bern 1948, S. 154; auch passim. >artes<: »Die antike 

Etymologie brachte das Wort mit artus >eng< zusammen: die artes schließen 

alles in enge Regeln ein« (ebd., S. 45). 

13 I Soll sagen, er hatte vorzüglich Grammatik, Rhetorik und Dialektik des 

trivium, des weiteren Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie des qua-

83 

der Reflexion 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke gewiesen gesehen Ua, wäre ihm in zeitgenössischen Lehrbüchern der 
Optik nicht unbedingt begegnet14). Durchaus ist anzunehmen, die Phi­

losophen hätten weder für folgerichtig noch für folgenreich erachtet, 

daß ihre Reflexion mit der rhetorischen, oder gar mit der optischen, zu 

tun haben sollte, außer, wie Heidegger will, einem: »Bei Heget- der in 

drivium sich zu eigen gemacht; Thomas war der, von ihm auch philosophisch 
gebrauchte, Begriff >reflexio< also eher aus der Rhetorik denn aus der Optik, 

die er wohl kaum kennengelernt hatte, vertraut. Außerdem war es, etwa seit 

Quintilian, zu einer »Überordnung der artes liberales über die Philosophie« 

gekommen (vgl. H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, a.a.O. 

[Anm. 7], §§ 14ff., § 31). 

Hingegen ist der mit Thomas von Aquin fast gleichaltrige Roger Bacon gera­

de wegen seines optischen Wissens berühmt: der fünfte Teil seines Opus 

maius, »De scientia perspectiva«, breitet es aus; die ausführlich erörterte 

Spiegelung heißt terminologisch >reflexio<, philosophischen Gebrauch 

macht Roger von >reflexio< nicht. Daß der Dominikaner und der Franziskaner 

hierin differieren, mag in der Verschiedenheit ihrer wissenschaftlichen Aus­

bildung begründet sein, vielleicht auch in der Verschiedenheit der Kontinen­

talländer Italien und Frankreich von dem insularen England. Jedenfalls: 

»Roger Bacon hatte andere wissenschaftliche Ideale, als sie den großen phi­

losophisch-theologischen Systematikern des Festlandes, den Summenschrei­

bern (qui has Summas fecerunt; [Roger Bacon; J. S.] Opus minus, ed. Brewer, 

325) vorschwebten. [ ... ] Sein Hauptinteresse ging in der Richtung [ ... ] der 

mathematischen Fächer, der naturwissenschaftlichen Disziplinen mit Natur­

philosophie« (Die patristische und scholastische Philosophie, hrg. von Bern­

hard Geyer, 12. Auflage, Tübingen 1951, S. 467; Ueberwegs Grundriß der 

Geschichte der Philosophie, 2. Teil). 

14 I In seinem 1780, ein Jahr vor der Erstausgabe der »Kritik der reinen 

Vernunft«, zu Greifswald erschienenen Buch »Anfangsgründe der Mathema­

tischen Wissenschaften. Dritter Band. Die Optischen Wissenschaften«, das 

in heute ungewohnter Breite die Spiegelphänomene abhandelt, vermeidet 

Wenzeslaus Johann Gustav Karsten den Terminus >Reflexion< ganz und gar, 

während er dessen Pendant >Refraction< statt >Brechung< gelegentlich (z.B. 

S. 284ff.) verwendet. Er schreibt durchgängig, mag er einer Konfusion mit 

der damals modischen philosophischen Reflexion habe vorbeugen wollen, 

>Zurückwerfung<, >Zurückwerfungsebene<, >zurück werfen<. Karsten war 

nicht irgendwer: die knappe »Geschichte der Mathematik« von Oskar Becker 

und Jos[eph) [Ehrenfried] Hofmann, Bann 1951, verzeichnet ihn (S. 223) 

unter den Mathematikern, deren Schriften dem »Aufbau einer sinnvollen 

Lehrkunst« entgegen dem »Schuldrill«, dienen sollten. Erwähnenswert ist 

Karstens »Lehrbegriff der gesamten Mathematik«, Greifswald 1767/78. 

84 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Philosophie so unerhört viel gesehen hat und sehen konnte, weil Der Begriff 
er eine ungewöhnliche Macht über die Sprache hatte und die verborge- der Reflexion 
nen Dinge aus ihrem Versteck herausriß - klingt einmal diese optische 

Bedeutung des Terminus >Reflexion< an [ ... ].«15 Heidegger, über Fichte 

und SeheHing nichts sagend16, nichtwissend darüber, in welchem Gra-

de, und zwar ihrem Wesen nach, die philosophische Reflexion wie eine 

auch-rhetorische bzw. wie eine auch-optische ist. 

>Reflexion< ist der Philosophie keine Metapher, irgendwoher genom­

men, ihr »Geschäft«17 zu bebildern, ist ihr vielmehr terminus immotus, 
aus eignem es zu begrenzen. Nennt Heidegger »optische Bedeutung«, 

die einmal anklinge, was Hegel als wesentlich erscheint. verkennt er, 

Zuchtmeister der Sprache, ihn, den Meister der Sprachzucht (und viel­

leicht auch -sucht). Eine Stelle jedenfalls, sie mag die von Heidegger 

gemeinte sein, ist bereits im Register der hier zitierten Ausgabe unter 

>Reflexion< leicht aufzufinden; ein schlagender Gegenbeweis, würde 

Goggelmoggel diesmal unwidersprochen ausrufen, läutet die Glocke 

doch laut die Richtigstellung ein: »Ich und das Licht als zwei Formen 

der reinen Reflexion-in-sich«.18 (Das Register führt auf den Zusatz zu § 

275 der »Enzyklopädie«, dem ersten von vier Paragraphen »Das Licht«, 

Abt[eilung] Physik innerhalb der Naturphilosophie.) Vorerst läßt sich 

Hegels Einlösung der registrierten Formel nur andeuten: »Die Be­

stimmtheit desselben [des Lichtes; J. S.] ist die Unbestimmtheit. Iden­

tität. Reflexion in sich selbst. vollkommene physikalische Idealität im 

Gegensatz zur Realität der schweren Materie [ ... ]. Dies ist die reine 

Reflexion-in-sich, was in der höheren Form des Geistes Ich ist. [ ... ] 

15 I Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie (Marbur­

ger Vorlesung S[ommer]-Sem[ester]1927), [in: ders., Gesamtausgabe, Bd.] 

24, Frankfurt a.M. 1975, S. 226. 

16 I Die Freiburger Vorlesung »Der Deutsche Idealismus« (S[ommer]­

Sem[ester]1929) [in: ebd.,] Bd. 28, [Frankfurt a.M. 1997], bleibt über Re­

flexion den Absichten dieses Buches fern. Überhaupt fehlen, soweit das 

bisher Veröffentlichte darüber Auskunft gibt, Interpretationen unumgängli­

cher Stellen wie der Anm. 35 zu I.1.4 [aufS. 31f.] angegebenen Fichteschen 

oder der Schellingschen in »System des transzendentalen Idealismus 

(1800)«, III Be; in: [Schellings] Werke, hrg. von O[tto] Weiß, Bd. 2, Leipzig 

1907, S. 104 (»Der gedankenlose Haufen erklärt sich das Sehen durch den 

Lichtstrahl; aber was ist denn der Lichtstrahl? Er ist selbst schon ein Sehen, 

und zwar das ursprüngliche Sehen, das Anschauen selbst«). 

17 I Wie Anm. 9 [aufS. 83]. 

18 I [HegeL Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, in :] ders., 

[Theorie-Werkausgabe]. Bd. 9, a.a.O. [Anm. 9]. S. 112f. 

85 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Ich ist nur die Identität des Verhaltens meiner selbst als Subjekts zu 

mir als Objekt. Mit dieser Identität des Selbstbewußtseins ist das Licht 
parallel und das treue Abbild desselben. Es ist nur darum nicht Ich, 

weil es [ ... ] nur abstraktes Erscheinen ist. Könnte sich das Ich in der 

reinen abstrakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen, so wäre es 

entflohen, es wäre Licht, das abstrakte Durchscheinen.«19 Darauf ist, 

für Abend- wie Morgenland, zurückzukommen; unterdes sei bemerkt, 
daß Heget das Verhältnis auf beinah ironische Weise umkehrt: seinen 

Sätzen zufolge sollte eher der Optik- Licht, in Parallele treu abbildend 
das Ich - »Reflexion eine terminologisierte Metapher«20 heißen, die 

ihren Ursprung aus der Philosophie nicht verleugnet. 

2. Soviel steht, behutsam gesagt, zu vermuten: daß optische wie rheto­
rische Reflexion einerseits und philosophische Reflexion andererseits 

in gewissen Grenzen sich irgendwie ähnlich21 seien; dabei scheinen die 

Grenzen ihrer Ähnlichkeit durch das jeweils Materiale , scheint das Ir­

gendwie ihrer Ähnlichkeit durch das jeweils Formale der Reflexion ge­

geben. Die optische Reflexion ist, formal betrachtet, eine dreisteHige 

-und asymmetrische - Beziehung Rjl (Reflektieren), die zwischen ei­
nem Urbild (U) , einem Abbild (A) und einer Spiegelfläche (S) besteht: 

Rjl (U, A, S); zu lesen S reflektiert U in A. Wie jedermann geläufig, ist 

das Wort >reflektieren< deshalb angebracht, weil die Spiegelfläche das 

19 I Ebd. - Aus Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie 

wissen wir, daß sein Gewährsmann für Indien einer der Großen am Anfang 

der Sanskritphilologie gewesen ist: Henry Thomas Colebrooke (1765-1837) 

Colebrookes letzte umfängliche Arbeit, »Essay on the Philosophy ofthe Hin­

dus«, sich insbesondere des Sankhya und des Nyaya annehmend, welche 

beiden Systeme Hegel denn auch danach referierte (vgl. [Theorie-Werkaus­

gabe), a.a.O. [Anm. 9), Bd. 18, S. 150ff.), ist nach dem Urteil von Ernst 

Windisch lesenswert geblieben; vgl. E. Windisch, Geschichte der Sanskrit­

Philologie und derindischen Altertumskunde, Erster Teil, Straßburg 1917, S. 

34f. (Grundriß der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde I.I,B). He­

gel mag die vier Jahre vor seinem Tod, 1827, erschienene Arbeit kennenge­

lernt, auch vorher schon das eine oder andere von Colebrooke gelesen ha­

ben. Ebenfalls 1827 (Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik, Nr. 7-8) 

rezensierte er Wilhelm von Humboldts Aufsatz »Über die unter dem Namen 

Bhagavad-Gita bekannte Episode des Mahabharata«. 

20 I (B. Merker, Selbsttäuschung und Selbsterkenntnis, a.a.O., Anm. 20.] 

21 I Das Wort >ähnlich< steht hier nicht in einem umgangssprachlichen, 

sondern in einem streng terminologischen Sinn, wie Scholastik und Logistik 

ihn definiert haben; siehe weiter unten [in diesem AbschnittS. 84f.]. 

86 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in sie einfallende Licht zurückwirft. Wir können nun einen zweiten, Der Begriff 

dem ersten nicht widersprechenden Sinn in >reflexio<, >reflectere< ent- der Reflexion 
decken, werden wir des Eigentümlichen an der Sichtbarkeit des Reflek-

tierten gewahr: der Spiegel vertauscht im Prinzip weder links mit rechts 

noch oben mit unten, statt dessen »dreht er die Struktur einer Figur 

[ ... ], und zwar Punkt für Punkt, entlang der senkrecht zu ihm laufen-

den Achse« um22; das Enantiomorph zeigend, hat er »die Achse von vorn 
nach hinten umgekehrt«23, d.h. aber, sie zurückgebogen. Das Eigentüm-

liche an der Sichtbarkeit des Reflektierten ist mithin die Reflexion der 

Objektstruktur24 , die einer Reflexion der Sehrichtung nur gleich scheint, 
doch ungleich ist. Der reflektierende Blick sieht, was er sieht, nicht, 

indem er sich rückwärts wendet; gegenläufig wird ihm der Gegenstand. 

Formal dieselbe Relation wie Rfl (U, A, S) besteht zwischen dem 
urbildliehen Objekt (u), dem abbildenden Subjekt (a) und der vermit­

telnden Spiegelfläche (s), die wir traditionell Vernunft nennen; die 

Vermittlung selber heißt herkömmlich philosophische Reflexion (Rph). 
Somit gilt Rph (u, a, s), zu lesen s reflektiert (philosophisch) u in a. 
Für eine Metapher kann s nur halten, wer die materialitas eines Spie­

gels unterstellt; Beschränkung auf dieformalitas des Spiegels schließt 
jedoch alle Metaphorik aus. In jenem zweiten - zu einem wie immer 

22 I Martin Gardner, Unsere gespiegelte Welt. Denksportaufgaben und 

Zaubertricks, Berlin/ Frankfurt a.M./Wien 1982, S. 35.- Wer Anstoß nimmt, 

ein solches Buch hier zitiert zu sehen, sei erinnert, daß Gardner trotzseines 

nie enden wollenden Vergnügens an mathematischen Späßen ein recht ernst 

zu nehmender Autor ist. Z.B. publizierte er im »Journal of Philosophy and 

Phenomenological Research« (December 1952) den Aufsatz »Is Nature Am­

bidextrous?«; im »Scientific American«, dem er regelmäßig geistreiche Arti­

kel liefert, ließ er bemerkenswerte Überlegungen zur kombinatorischen 

Basis des »I Ging« drucken (January 1974, vol. 230, no. 1). Gardner macht 

die Geometrie desSpiegelnsauf oft verblüffende Weise klar.- Schließ lich 

sei bedacht, um wieviellockerer angelsächsische Philosophen und Wissen­

schaftler - Russell, Feynman, Hawking - vortragen. Doch, hat sich Franz 

Brentano je seines Rätselbüchleins geniert? 

23 I M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt,] a.a.O. [Anm. 22], S. 34; Her­

vorh. v. m. 
24 I Was für die optische Reflexion trivial zu sein scheint, ist für die philo­

sophische von erheblicher Konsequenz (siehe weiter unten in [diesem Ab­

schnitt]. Aber bereits für die optische Reflexion lassen sich daraus Argumen­

te, betreffend Spiegelbild und -schein, Spiegelwelten und, wie zu erwarten, 

-denken, gewinnen; ich entfalte diese Argumente in den entsprechenden 

Studien [bis auf die erste von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

87 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke gearteten ersten widerspruchsfreien - Sinn von >reflexio<, >reflectere< 

werden wir nunmehr des Eigentümlichen an der Denkbarkeit des Re­

flektierten gewahr. Ob wir Hegels Parallele des Lichtes zum Ich, ob wir 

der ihr vorgegebenen Geraden folgen, dieses Eigentümliche zeigt sich 

uns, den beidemal der formalitas Folgsamen, ebenso als die Reflexi­

on der Objektstruktur, die einer Reflexion der Denkrichtung nur gleich 

scheint, doch ungleich ist. Auch der reflektierende Denkakt denkt, was 

er denkt, nicht, indem er sich rückwärts wendet; enantiotrop wird auch 

ihm das Enantion25 , welches, enantiophon geworden, >mit entgegenge­

setzter Stimme< spricht. 

Bisweilen werde, trägt Thomas vor26, »eine Übereinstimmung 

zweier Gegenstände bemerkt, zwischen denen kein Verhältnis besteht, 

sondern vielmehr nur eine Ähnlichkeitzweier Verhältnisse; [ ... ] z.B. 

25 I Die Andersheit von Verschiedenen und Unterschiedenen bespricht, 

wohl als erster, Platon im Sophistes (257 b2-c4 ). Ihre Andersheit selber wird 

dabei nicht als Unterschiedenheit, vielmehr als Verschiedenheit bestimmt; 

denn alles Unterschiedene ist immer auch voneinander Verschiedenes (258 

a, b1-3). Vorzüglich mittels des Unterschieds Zweier errichtet Platon, bis zur 

Spitze aus Seiend-Nicht-seiend, die Pyramide seiner logischen Dichotomien. 

Zum Beispiel wählt er u.a. übrigens das Objekt und dessen Spiegelbild; seine 

Worte für die spekulare Umkehrung der Objektstruktur sind meinen sehr 

nahe: »OmAovv OE i]v[K' äv <J>W') OLKElOV TE Kal aAA6TplOV mpl TCx 

Aa~.ma Kal AETa Ei<; i!v avvEA9wv Tfj<; i!~.mpoa9Ev EiwSvia<; Öl.jJEWS 

evavTiav a'laSTlatV rrapExov ETOO') O:mpyal,;i1TaL (266c 1-4) [* Doppel­

schein, wenn eigenes und fremdes Licht auf hellen und glatten Flächen zu 

einem zusammenkommen und so ein Bild hervorbringen , das dem vorher 

gewohnten Anblick gegenüber entgegengesetzt aussieht (dt.: Der Sophist, 

übers. von Otto Apelt, Harnburg 1967, S. 161)].« Wenn Otto Apelt kommen­

tiert- Platon, Sämtliche Dialoge, hrg. von 0. Apelt, Bd. VI, Harnburg 1988, 

S. 151, Anm. 116 - , damit seien »Spiegelungen gemeint, wo die rechte Seite 

als linke und umgekehrt die linke als rechte erscheint«, so verkürzt er Pla­

tons Text unerlaubt auf die vordergründig auftretende Links-rechts-Vertau­

schung, ein sekundäres Phänomen. >evavT[o<;<- zu >avTio<;<, laut Liddell & 

Scotts Greek-Engl[ish] Lex[icon], Repr[int] der Auflage 1940, Oxford 1961, 

>face to face< - bedeutet primär >gegenüber<; laut Papes Griechisch-deut­

schem Handwörterbuch, 2. Auflage, Braunschweig 1849, »eigtl. mit zuge­

wandtem Gesicht«, ob im Kampfe oder vor dem Spiegel, so die Herausbildung 

der logischen Bedeutung des Wortes vorbereitend. 

26 I Thomasvon Aquin, Deveritate 2.11.c. Deutsch in der Übersetzung von 

Edith Stein, Des Hl. Thomas von Aquino Untersuchungen über die Wahrheit, 

Bd. 1, LouvainjFreiburg 1952, S. 75. 

88 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird der Ausdruck >Sehen< (visus) vom körperlichen Sehen und von der Der Begriff 
geistigen Einsicht (intellectus) gebraucht, weil die Einsicht so im Geist der Reflexion 
ist wie das Sehen im Auge« (oder an anderer Stelle: »eamdem enim 

proportionem habet visus ad corpus et intellectus ad animam [* Das 

Sehen steht im selben Verhältnis zum Körper wie die Einsicht zur See-

le]«27). Es ist die, bereits bei Aristoteles28 angedeutete, semantische 

Unterscheidung in analogiam proportionis et proportionalitatis; erset-
zen wir darin Verhältnisse durch Beziehungen, so daß wir oben Ähnlich-
keit zwei er Beziehungen lesen, erhalten wir ein Kapitel mathematischer 

Philosophie. 29 Scholastische analogia proportionalitatis, logistische 

likeness between relations30: beide selber Beziehungen, deren Namen 

sich, historisch bedingt, voneinander unter-scheiden, als wären sie die 

eine und die andere Beziehung, sind sie eine in sich einzige. RusseU et 
alii haben die Ähnlichkeit von Relationen, formal dieselbe zu sein, zur 

Gleichheit relationaler Strukturen erweitert31; haben gezeigt, daß auch 

diese sogenannte Isomorphien, eine Struktur um die andere, »propor-

tionaliter eadem«32 seien, daß diese eineindeutigen Abbildungen »auf 

27 I Thomas von Aquin, 1. [Sententia libri) Ethic[orum] lect[io] 7 (Par­

mensis operum S. Themas 1852-1873, XXI. 15b); samt Nachweis zit. nach 

Beatus Reiser OSB, Cursus Philosophicus Thomisticus secundam exactam, 

veram, genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem, tom. I: Ars logica 

seu de forma et materia ratiocinandi, Nova editio, Taurini (Turin) 1930, S. 

485. Die quastio XIII »De antepraedicamentis et analogis«, ebd., S. 485, ist 

in diesem Zusammenhang insgesamt lesenswert. 

28 I Vgl. [Aristoteles,) Kategorien 1.1 al.; Eth[ica) Nic[omacheia] A 5, 

1095 b25-29. 

29 I Entsprechend lautet die Überschrift des Kapitels 5 der dt. Überset­

zung (Einführung in die mathematische Philosophie, München 1923, S. 53) 

von Bertrand Russells »Introduction to mathematical philosophy« (London 

1919): »Ähnlichkeit von Beziehungen«. 

30 I >likeness<: »i.e. if P, Q be two such relations, thei r fields can be so 

correlated term for term that two terms of which the first has to the secend 

the relation P will always be correlated with two terms of which the first has 

to the secend the relation Q, and vice versa« (B. Russell, The Principles of 

Mathematics, 2"d edition, London 1937, S. 242 (§ 231). 

31 I Siehe den folgenden Absatz. 

32 I »[ ... ) die Ausdrucksweise >proportionaliter eadem< weist darauf hin, 

daß eine Identität nicht zwischen den Gehalten der beiden analogen Termini, 

sondern zwischen gewissen Beziehungen besteht, die es zwischen dem ers­

ten (f) und seinem Ding (x) einerseits und dem zweiten (g) und seinem Ding 

(y) andrerseits gibt. Die Stellen bei Thomas von Aquin sind klar diesbe-

89 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke einer höheren Stufe«33, als sozusagen mundane Karten ihrer selbst und 

füreinander, präzis einer doppelseitigen, Leibnizisch die Welt- in Mo­

nadenzustände, die Monaden- in Weltzustände reflektierenden Spiege­
lung entsprächen. 34 

Ähnliche Beziehungen haben per definitionem »alle Eigenschaften 

gemeinsam, die nicht von den tatsächlich auftretenden Elementen ih­

rer Felder abhängen«. 35 Z.B. stimmen Rf/ (U, A, S) und Rph (u, a, s), for­
mal dieselben zwei Relationen, in allen logischen Eigenschaften (ihrer 

Asymmetrie etwa) überein; irgendwelche Eigenschaften von U, A und S 

(ihre Materialität etwa) differieren hingegen mit solchen von u, a und 

s. Demzufolge erlaubt relationallikeness, nichts anderes intendierend 

züglich. Die erwähnten Beziehungen sind jedoch nicht identisch; auch das 

ist eine traditionelle Lehre, die von allen klassischen Thomisten mit Nach­

druck vertreten wird.« Um auszuschließen, »materiale Beziehungen, die in 

der Bedeutung des ersten Namens enthalten sind, auf den andern Namen zu 

übertragen«, ist aber so zu definieren, »daß das beiden Beziehungen ge­

meinsame Element rein formal ist. d.h. in der Isomorphie dieser Beziehun­

gen besteht. [ ... ] Unsere Deutung wird noch von der Tatsache unterstützt, 

daß Thomas von Aquin sich zur Erläuterung seiner Lehre auf die Proportio­

nen in der Mathematik bezieht. auf die einzige mathematische Funktion, die 

er kannte und die einen unmittelbar an Isomorphie den ken läßt« (J. M. 

Bochenski, Über die Analogie, in: ders., Logisch-philosophische Studien, 

mit Aufsätzen von P. Banks, A. Menne und I. Thomas, übers. und hrg. von 

Albert Menne, Freiburg/München 1959, S. 124f.). 

33 I Eine Formulierung von Heinrich Scholz: »[ ... ] der berühmte Leibnizi­

sche Spiegelungsbegriff ist der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung und 

so gedacht, daß er genau das fordert, was wir heute von einer ein-eindeuti­

gen Abbildung verlangen oder, aufeiner höheren Stufe, von einer strukturer­

haltenden Abbildung dieser Art, einem Isomorphismus« (H . Scholz, Leibniz, 

in: ders. , Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger 

Wissenschaft, hrg. von Hans Hermes/Friedrich Kambarte ljJoachim Ritter, 

BaseljStuttgart 1961, S. 146; Hervorh. v. m. Schalzens Leibniz-Abhandlung 

istvon 1942). 

34 I Siehe Studie »Spiegelwelten« [von Schiekel nicht ausgearbeitet] so­

wie die Scholie »Leibniz: miroir vivants« [ab S. 303]. Der Anfang der Scholie 

ist, als zweiter Teil meines Beitrags »Über Leibniz«, abged ruckt in: Domeni­

co LosurdojHans Jörg Sandkühler (Hrg.) , Philosophie als Verteidigung des 

Ganzen der Vernunft, Studien zur Dialektik, Köln 1988, S. 74ff. 

35 I B. Russell, Einführung in die mathematische Philosophie, a.a.O. 

[Anm. 29]. S. 55. 

90 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denn Proportionalitätsanalogie, mit Russell festzuhalten: »Selbst Aus- Der Begriff 
sagen, bei denen die tatsächlichen Elemente des Feldes einer Beziehung der Reflexion 
auftreten, brauchen an und für sich nicht richtig zu sein, wenn man sie 

auf eine ähnliche Beziehung anwendet. Aber sie lassen sich stets in ana-
loge Behauptungen überführen.«36 Freilich, so weiterhin RusseU, befän-

den wir »uns in großer Verlegenheit darüber, wie die in diesen Sätzen 

auftretenden Ausdrücke auszulegen sind«.37 »Es scheint also, daß alle 
Schlüsse aus Wahrnehmungen gültige Aussagen nur über die Struktur des 
Erschlossenen ermöglichen; Struktur aber ist, was durch mathematische 

Logik {die die Mathematik umfaßt) ausgedrückt werden kann.«38 Nun 

heißt, durch Mathematik etwas ausdrücken können, nach Regeln mit 

ihm, wie mit Zahlen, rechnen können. Es überrascht weniger, daß sich 

Beziehungszahlen definieren lassen: »Die >Beziehungszahl< einer gege-
benen Beziehung ist die Menge aller zu ihr ähnlichen Beziehungen«39, 

als vielmehr, daß deren Regeln (bzw. Gesetze) »eine ganze Arithmetik« 

konstituieren. 40 Da zwei einander ähnliche Relationen mit der gleichen 

Beziehungszahl auch die gleiche Struktur aufweisen, dürfen die Logis-

tiker beanspruchen, als erste definiert zu haben, »was dunkel mit dem 

Wort >Struktur< gemeint ist.«41 Durch Mathematik etwas ausdrücken 

können, heißt daher auch, nach Regeln mit ihm, wie mit Strukturen, 

36 Ebd., S. 56; Hervorh. v. m. 

37 Ebd. 

38 Fortgang des Zitats mit B. Russell, Philosophie der Materie, 

Wissensch[aft] u[nd] Hypothese[ . Sammlung von Einzeldarstellungen aus 

dem Gesamtgebiet der Wissenschaften, Bd.) XXXII, LeipzigjBerlin 1929, S. 

267. 

39 I Definition bei B. Russell, Einführung [in die mathematische Philoso­

phie], a.a.O. [Anm. 29], S. 57. 

40 I Ebd., S. 58. Russell führt dazu u.a. aus (S. 59): »In der so entstehen­

den Arithmetik gilt das kommutative Gesetz nicht: Die Summe oder das Pro­

dukt zweier Beziehungszahlen hängt im allgemeinen von der Reihenfolge 

ab. Dagegen gilt das assoziative Gesetz und die eine Form des distributiven 

Gesetzes und zwei von den formalen Potenzgesetzen nicht nur der Reihen­

zahlen, sondern für alle Beziehungszahlen. Die Arithmetik der Beziehungs­

zahlen ist in der Tat ein zwar ganz neuer, jedoch durchaus beachtenswerter 

Zweig der Mathematik.« Alfred North Whitehead und Bertrand Russell haben 

die sogenannte Relation-arithmetic in den »Principia Mathematica« von 

1913 als vollständigen Algorithmus ausgearbeitet (vol. II, 2nd edition, Cam­

bridge 1927, part IV, pp. 291-494). 

41 I B. Russell, Einführung [in die mathematische Philosophie], a.a.O. 

[Anm. 29], S. 62. 

91 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke rechnen können, oder wie mit Analogien." Vor diesem Hintergrund ist 

zu hören, die Relation Rph (u, a, s) sei analog der anderen Rfl (U, A. 
S). Unauslegbar bleiben die Eigenschaften der tatsächlich auftretenden 

Feldelemente u, a und s (in Rph), unausdeutbar bleibt insbesondere die 
materialitas von s; dagegen ist die formalitas der Relation s reflektiert 

(philosophisch) u in a aufs gerraueste angebbar: als Beziehungszahl der 

RelationS reflektiert U in A. 
Die Struktur von Rfl (U, A. S) stellt sich formal in einer, ihr we­

sentlichen, Geometrizität43 dar. Dictanda, dictata: Der Spiegel dreht 

indem er reflektiert die Objektstruktur »entlang der senkrecht zu ihm 

42 I Nach Bachenski ([Über die Analogie], a.a.O. [Anm. 32], S. 115) ist die 

Analogie »eine siebenstellige Beziehung zwischen zwei Namen, einer Spra­

che, zwei Gehalten und (mindestens) zwei Dingen«; eine Relation ist sie 

jedenfalls. Mithin ist die Beziehungszahl einer Analogie, d.h. aber ihre 

Struktur, angebbar. 

Pater Bachenski merkt an, »daß die Verfasser der >Principia Mathematica< 

selbst die thomistische Bezeichnung für die Analogie wieder neu gebildet 

haben« (S. 128), daß sie »eine genaue Übersetzung von aequivocatio a con­

silio anwandten, als sie den Ausdruck systematic ambiguity bildeten« (S. 

114). »Sie beschäftigten sich tatsächlich mit Analogie« (S. 114). Überhaupt 

zu erkennen, daß die Analogie in den »Principia Mathematica«, nämlich »im 

Aufbau der Semantik auftritt« (Typentheorie!), ja, daß »man in der moder­

nen formalen Logik ständig von ihr Gebrauch macht«, sei ungewohnt, weil 

die klassischen Thomisten die Analogie in Ontologie und Theologie, aber 

»nicht in der Logik« (S. 128) anwandten. 

43 I Materialiter leuchtet uns diese Beziehung als Spiegelung ein, so daß 

wir die Möglichkeit anderer Interpretationen nicht überlegen. Hingegen 

wird eine Relation mit derselben Beziehungszahl, von derselben Struktur, 

eine analoge Relation eben, deren materialitas uns unbekannt ist. von vorn­

herein als verschieden interpretierbar erscheinen, u.a. auch als Spiegelung. 

Ihre Struktur stellt sich formal gleichfalls in einer, ihr wesentlichen, Geome­

trizität dar, indes können wir kaum ausschließen, daß diese Spiegelung ei­

ner nicht-euklidischen Geometrie folgt. Dies dürfte für Leibnizens weltspie­

gelnde Monade von Betracht sein. Bevor allerdings von nicht-euklidischer 

Spiegelung im allgemeinen , bei Leibniz im besonderen geredet wird, muß 

gesichert sein: erstens, daß eine Rede von Spiegelungen im n-dimensiona­

len Raum (n>3)* überhaupt zulässig ist; zweitens, daß Leibniz den Gedan­

ken einer nicht-euklidischen Geometrie konzipiert und fü r die Struktur der 

weltspiegelnden Monade in Anspruch genommen hat. 

*n=3 zeigt die uns vertraute Spiegelwelt; n=2 erlaubt keine optische Refle­

xion, eben sowenig, wenn auch aus nur trivialen Gründen, n=1. 

92 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


laufenden Achse« um, und zwar »Punkt für Punkt«; der Spiegel re- Der Begriff 

flektiert indem er »die Achse von vorn nach hinten«44 umkehrt die der Reflexion 

Objektgestalt in ihrem Enantiomorph. Den geometrischen Gebilden 

Ad eins. Die Zu Lässigkeit, von Spiegelung im n-dimensionalen Raum (n>3) zu 

reden, hat Friedrich Bachmann (Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungs­

begriff, 2. Auflage, BerlinjHeidelbergjNew York 1972; Die Grundlehren der 

Math[ematischen] Wiss[enschaft] in Einzeldarstellungen, [Bd.] 96) schlüs­

sig gezeigt. Bachmann sieht übrigens in seiner Methode, »mit geometrischen 

Gegenständen zu rechnen, einen Schritt zur Realisierung von Forderungen 

[ ... ),die Leibniz gegenüber der analytischen Geometrie erhoben hat« (ebd., 

S. VII mit Anm. 2). 

Ad zwei. Den Nachweis für Leibnizens Konzeption einer nicht-euklidischen 

Geometrie und deren Inanspruchnahme für die Monadologie erbringt bereits 

Louis Couturat, La Logique de Leibniz d'apres des documents inedits, Paris 

1901 (Reprint Hildesheim 1961), S. 388ff. (chap. IX: Le calcul geometrique) 

u. passim; vgl. auch Michel Serres, Le systeme de Leibniz, tome premier, 

Paris 1968, S. 312ff. (Monadologie geometrique), S. 348ff. (Les quatres geo­

metries: euclidienne, analytique, arguesienne, analysis situs) und passim. 

Zu überlegen ist, ob einer derart formalistischen Inanspruchnahme der 

Spiegelung der Terminus >Metapher< noch dienlich sein könne oder ih r ein 

anderer, z.B. >Modell<, gefunden werden solle. Ich komme darauf in Studie 6 

»Spiegelwelten« [von Schiekel nicht ausgearbeitet], auf Leibniz eingehend, 

zurück; hier sei nur soviel bemerkt: >Modell< empfiehlt sich, weil es fü r be­

stimmte formalisierte Systeme der Mathematik, auch der hyperbolischen 

Geometrie (Kleinsches Modell, Poincare-Modell), gebraucht wird; wenn man 

>Metapher< beibehält, wofür gewisse Gründe sich mögen anführen lassen, 

empfiehlt es sich, mit H. H. Holz den »Strukturtitel Spiegel«, die strukturer­

haltende Spiegelung zu betonen sowie >Metapher< streng zu verstehen: »Uns 

kommt es [ ... ] nicht auf einen unbestimmten metaphorischen Gebrauch des 

Spiegel-Bildes* an, sondern auf eine Prüfung der Möglichkeit, den Terminus 

exakt- Leibniz würde sagen: a La rigueur metaphysique, mit metaphysischer 

Strenge- bei der Darstellung dialektischer oder spekulativer Logik verwen­

den zu können« (H. H. Holz, Dialektik und Widerspiegelung, Studien zur 

Dialektik, Köln 1983, S. 62f.; vgl. auch die dazugehörige Fn. 57 und die 

weiteren Fn. 58-60 ebd.). 

* Holz in Fn. 60: »Vom Spiegelbild (=dem Gespiegelten) unterscheide ich 

das Spiegel-Bild, das heißt den metaphorischen Gebrauch des Wortes Spie­

gel und der Spiegelbeziehung.« Vgl. H. H. Holz, Die Selbstinterpretation des 

Seins. [Formale Untersuchungen zu einer aufschließenden Metapher, in: 

Hegel-Jahrbuch 1961, S. 61-124), S. 63ff. 

44 I M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt, ) a.a.O. [Anm. 22). 

93 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke des Punktes, der Achse, der (Spiegel-)Ebene, den geometrischen Be­

griffen senkrecht. entlang, vorn, hinten vermögen wir nur einen geo­
metrischen, der Bewegung des Umkehrens aber auch einen ungeome­
trischen, dennoch strukturerhaltenden Sinn abzugewinnen. Aus der 

Umkehr des zu Reflektierenden ergibt sich, Punkt für Punkt, das Schei­

nen des Reflektierten; der Verschiedenheit sogenannter virtueller und 

sogenannter reeller Bilder (in den jeweils verschiedenen, planen oder 
hohlen, sie abbildenden Spiegeln) entspricht eine Verschiedenheit in 

ihrem Scheinen, der Unterschied zwischen Sein und Schein wird nicht 

tangiert. Das Wesen der Reflexion als Schein einzusehen, wird Heget 

der Logopampas sein: »Der Schein ist dasselbe, was die Reflexion ist; 

aber er ist die Reflexion als unmittelbare; für den in sich gegangenen, 

hiermit seiner Unmittelbarkeit entfremdeten Schein haben wir das 
Wort der fremden Sprache, die Reflexion.«45 Vornehmlich Sätze Hegels, 

wie dieser der »Logik«, wecken freilich Zweifel, ob ihre Aussage durch 

Mathematik ausgedrückt werden könne. Als Analogien jedoch, tiefe 

Analogien, brauchen sie nicht angefochten zu werden. 

Man mag, in Hinblick auf Thomas, der Logistik das differenzier­

tere Organon, der Scholastik die inhaltlich reichere Analogienlehre 
zuerkennen: ein »Fortschritt der spekulativen Wissenschaften«, gar 

»ein gewaltiger«, dürfte sich kaum einstellen, und wären noch soviele 

Einzelwissenschaften formalisiert, »von denen der Metaphysiker und 

der Theologe seine analogen Namen (und Gehalte) herholen muß<<.46 

Derlei neuthomistische, altlogistische Tagträume würden, in Hinblick 

auf Leibniz, alsbald zunichte.47 Zwar taugt eine lingua characteristica 

45 I [G.W.F.] Hegel, [Theorie-Werkausgabe], a.a.O. [Anm. 9]. [Bd.] 6, 

[Wissenschaft der Logik,] 5. 24 (II.I.II.1.1.C). 

46 I J. M. Bochenski, [Über die Analogie,] a.a.O. [Anm. 32]. S. 125. 

47 I Das Urteil darüber, ob eine Präzisionssprache entwickelt werden kön­

ne, die Leibnizens Desiderat einer auch auf nicht-deduktive Wissenschaften 

anwendbaren characteristica universalis zu erfüllen imstande sei, fällt mehr 

oder weniger negativ aus. Z.B. schreibt Heinrich Scholz, der Leibniz alles 

logische Recht hat widerfahren lassen: »Heute wissen wir, daß es Sprachen, 

die dieser Forderung lückenlos genügen, im allgemeinen Falle nicht geben 

kann« ([Leibniz], a.a.O. [Anm. 33]. 5. 146f.). Hans Heinz Holz äußert sich 

ähnlich: »Die Willkürlichkeit und Zufälligkeit der chinesischen Zeichenbil­

dung -Ansätze zu einer solchen universalen Charakteristik glaubte Leibniz 

in der chinesischen Schrift zu finden«- »hätte ihn jedoch darüber belehrt, 

daß seinem Ideal einer logisch eindeutigen Charakteristi k, die die Voraus­

setzung zur ars combinatoria abgeben könnte, unüberwindliche Schwierig­

keiten in der Praxis entgegenstehen. Diese Schwierigkeiten betont auch die 

94 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dazu, in einem endlichen Bereich wie dem der Mathematik mit ei- Der Begriff 
ner endlichen Anzahl von Begriffen und Urteilen in einer endlichen der Reflexion 
Folge von (Analogie-)Schlüssen zu operieren, für einen unendlichen 

Bereich wie den der Metaphysik jedoch kann es keine vollständige 

»Leibnizsprache«48 geben. Der Philosoph, insonderheit der Metaphysi-

ker, hat sich, anderes als Mathematik ausdrückend, er traktiere denn 

deren Metaphysisches, anders als mathematisch auszudrücken. Ein 
dergestalt anders-als-mathematisch-Sprechen, im Grunde ein anders­

als-schlechthin-einzelwissenschaftlich-Sprechen, hat Josef König 

dargetan: in dem »spezifische[n; J. S.] Können der Philosophie als Ev 

AEyEtv«49 ; mittels des unüblichen Verbs >dartun< sind wir bereits an-

gewiesen, wie unser Sprechen, damit es ein philosophisches sei, zu 

einem es-gut-Sagen gelange.50 

3. Ein Wesenszug aller Reflexion, ob rhetorischer, optischer oder phi­

losophischer, ist Erwiderung. Gebot die Orthographie vormals, zu Les­

sings und Goethes Zeiten, >Erwiederung> zu schreiben, obschon ein 

(Zu)wider, lauter oder leiser, wohl stets mitschwang, klingt heute ein 

Wieder( um), schwächer oder stärker, in >erwidern< an. »In der schrei­
bung zu unterscheiden, ist ein fehler«, konstatieren deshalb 1862 die 

Brüder Grimm [in ihrem Wörterbuch unter >erwiedern<]. »wie auch 

die begriffe wider und wieder zusammengehören, das wieder gebrach­

te zugleich ein entgegen, dagegen gebrachtes ist«; konsequent lau­

tet das Stichwort des Deutschen Wörterbuchs, in seiner Doppelbedeu­

tung als >dawider< und >hinwieder< abgehandelt, noch 1960 auf 
wi ( e) der. 51 Die Momente der Repetition und der Responsion sind in 

>Erwi( e)derung< nicht zu trennen, freilich wird im Wortgebrauch bald 

neuere Kritik, die allerdings die Brauchbarkeit des Entwurfs für spezielle, 

eng eingegrenzte Wissenschaftsbereiche einräumt« (Gottfried Wilhelm Leib­

niz. Eine Monographie, Leipzig 1983, S. 112; im Fortgang des Zitats in den 

Anm. 120-122 Urteile von Heinrich Sauer und Georgi Schischkoff). 

48 I Terminus von H. Scholz; bezeichnet die zur »Erfüllung eines Leibnizi­

schen Postulates« entwickelte Präzisionssprache (siehe die Anm. 47); H. 

Scholz, Metaphysik als strenge Wissenschaft, Köln 1941, S. 143f. 

49 I Josef König , Das spezifische Können der Philosophie als Eu AEyEIV 

[in: ders., Vorträge und Aufsätze, Freiburg/ München 1978]; Nachweis dieses 

Vortrags von 1937 siehe Anm. 36 [aufS. 32] . 

50 I Siehe die Beilage am Schluß des Buches: »Was heißt philosophisch 

etwas dartun? Eine Orientierung an Josef König« [liegt nicht vor]. 

51 I Grimm DWB, Neunundzwanzigster Band (XIV.I.2) 1960; bearbeitet von 

der Arbeitsstelle des DWB in Berlin. 

95 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke das eine, bald das andere überwiegenY Halten indes die Schalen 

Contra und Re einander die Waage, ist die durch >reflexio< bezeichne­

te Figur der Rhetorik im Spiel: ihr gemäß erwi( e)dert ein zweiter, 

gleichsam sowohl aufnehmend, nämlich wiederholend, als auch weg­

werfend, nämlich widersprechend, einem ersten. 

Das Moment der Wiederholung im Optischen weist Arnold Gehlen 

auf. indem er die »logische Struktur des Schöpfungsbegriffs«53 auf die 
ihr ähnliche Struktur der Urbild-Abbild-Beziehung hinausführt: »ein 

Subjekt verhält sich produktiv zu einem Objekt (der Welt), und die 

Seite der Wiederholung liegt in der unendlich wichtigen Bestimmung 

des Bildes: die Schöpfung gipfelt im Menschen und Gott >schuf den 

Menschen sich zum Bilde<. Im Bilde ist keine Identität gedacht. und 

keine Verschiedenheit. sondern eben Wiederholung: nach Schelling«, 
versichert Gehlen sich einer, wie er sie wertet. reinen Spekulation54, 

»wird in Gott >das Ideale im Realen als einem selbständigen Gegen­

bild objektiv<, wozu er richtig sagt, es ließe sich keine vollkommenere 

Identität denken, als welche zwischen dem Gegenstand und seinem 

Bilde ist, >obgleich beidesich nie vermengen können<.«55 Des Theolo­

goumenon entledigt. bleibt dem Bilde doch, bei aller Selbständigkeit 
ein Vorbild auf die eine oder andere Weise zu repetieren, wohingegen 

52 I Grimm DWB, a.a.O., unter >Wi(e)dergang<: 1) »der weg zurück; rück­
lauf, rückgang«; 2) »entsprechend widergehen hat widergang vereinzelt 

auch die bedeutung das entgegengehen, entgegentreten«. 

Ähnlich lat. >re< (lt. [K. E.] Georges, [Ausführliches Lateinisch-deutsches 

Handwörterbuch, Bd. II (1-Z)]. 7. Auflage, Leipzig 1880): >>re Praepos. inse­

parab., bezeichnet in der Zusammensetzung theils zurück, wie in recurro, 

theils entgegen, wie in reluctor, u. in übertragener Bedeutung bald die Wie­

derherstellung in den frühern Zustand, wie in restituo, bald den Uebergang 

in einen entgegengesetzten Zustand, wie in reprobo, bald ein Bringen an 

den gehörigen Ort etc., in den gehörigen Zustand, wie in repono, reddo, re­

stituo, bald endlich die Wiederholung einer Handlung, wie in resumo.« Auch 

das Überwiegen der einen oder anderen Bedeutung im Wortgebrauch, findet 

sich im Lateinischen: >rebello< kann >den Kampf erneuern< oder auch >sich 

auflehnen< bedeuten. 

53 I Arnold Gehlen, Theorie der Willensfreiheit, in: ders., Theorie der Wil­
lensfreiheit und frühe philosophische Schriften, Neuwied/ Berlin 1965, 5. 

231. 

54 I »indirekte Identität- eine rein spekulative, nicht vorstellbare und nur 

denkbare Kategorie, die eben in allen religiösen Begriffen gedacht wird« (A. 

Gehlen, ebd.). 

55 I Ebd., 5. 230f. Schelling (lt. Gehlen): VI, 31. 

96 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Spiegelbild, in allem unselbständig, es auf eine und nur eine Weise Der Begriff 
repetiert. Aber sogar die Reflexion - die {künstlerisch) schöpferische der Reflexion 
Refraktion sowieso - widerspricht im Wiederholen: mein Konterfei, ge-

spiegelt, ist mir contre-fait. 56 In imagine exemplarvidere, wenn ich das 

Urbild bin, verwehrt die Reflexion. Daß jedoch Er das Urbild sei, wie 

Cusanus vortrug57, ist kein Physicum, kein Metaphysicum; um ewig 
lebende Spiegel ist es uns Sterblichen nicht zu tun. 

Für die Philosophie erkennt Gotthard Günther der Reflexion das 

Wesensmoment zu: sie »ist Wiederholung«. 58 Er beruft sich auf einen 

»bisher von allen Hegelinterpretatoren«, ihn selber eingeschlossen, 

»überlesene[n; J. S.] Satz«59 der sogenannten »Großen Logik«: Mit 

der Reflexion-in-sich auf die äußerliche Reflexion 5° des weltverlorenen, 

ichvergessenen Bewußtseins sei dessen Inhalt, dessen Gehalt »nur aus 
dem Sein in den Schein übersetzt worden, so daß der Schein innerhalb 

seiner selbst jene mannigfaltigen Bestimmtheiten hat, welche unmit­

telbare, seiende, andere gegeneinander sind«. 61 Wäre mit Günther auch 

zu sagen, Reflexion sei Widerspruch? Um es paradox auszudrücken: die 

Antwort fällt, Hegels wegen, wie erwartet positiv, und sie fällt, Hegels 

wegen, unerwartet positiv aus. Nicht nur, daß Günther im Schein den 
reflexiven Widerspruch zum Sein sieht; er meint im Schein, als einer 

Übersetzung, den zum Sein widersprüchlichen Sinn des Seins, im Wi-

56 I In meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung« (in : Spie­

gelbilder, Sapphoj Ovid, WittgensteinjCanetti, MarxjPiranesi. Interpreta­

tionen, Stuttgart 1975, S. 94) habe ich geschrieben: »Der bloße Widergän­

ger, eine fixierte Reflexion, erscheint auf Photographien nicht, eher der 

bloße Widersacher, ein >contre-fait< wie das Bildnis des Dorian Gray. Der 

aufgenommen wurde, hat es gegen sich selbst gemacht: so weiß er auch am 

besten, worin es unähnlich ist, die Ähnlichkeit mögen andere entdecken. 

Ihn trifft nicht sein Bild, das er nie als Ebenbild ansieht, sondern ihr Ur­

teil.« 

57 I Siehe Abschnitt 1.1.7 [ab S. 39]. 

58 I Gotthard Günther, Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Lo­

gik. Erster Band: Die Idee und ihre philosophischen Voraussetzungen, Harn­

burg 1959, S. 248. 

59 I Ebd., s. 246. 

60 I [G.W.F.] Hege[, [Wissenschaft der Logik,] a.a.O. [Anm. 45] , S. 14 (II. 

I.II.l.Einltg.): »Die äußerliche Negation, welche Abstraktion ist, hebt die 

Bestimmtheiten des Seins nur hinweg von dem, was als Wesen übrigbleibt; 

[ ... ] Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich nochfür sich selbst, es 

ist durch ein Anderes, die äußerliche, abstrahierende Reflexion [ ... ].« 

61 I Ebd., s. 20. 

97 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke derspruch den Sinn dieses Sinns zu entdecken. »Unser theoretisches 

Bewußtsein besitzt also seine eigene logische Struktur in doppelter 

Weise«, so das Argument, »einmal naiv, unreflektiert und dann zu­

sätzlich >Übersetzt<, reflektiert als >Schein< oder >Bild<. Damit ist aber 

gesagt«, so die fallacia consequentis, »daß die >Aristotelische< Logik 

allein nicht ausreicht, den Reflexionsprozeß unseres Bewußtseins zu 

dirigieren. Sie ist notwendig gekoppelt mit einer >kontra-Aristote­

lischen< Systematik des Denkens, die sich als reflektiertes Bild des 

ursprünglich naiven und gegenstandsbefangenen Begreifens heraus­

stellt.«62 Gewiß durchwaltet die »Große Logik«, durchherrscht den 

Kontext der Reflexion zumal, ein nicht-Aristotelisches qua spekula­

tives, dieweil das principium contradictionis dialektisch aufhebendes 

Denken63, doch ebenso gewiß entzieht sich diesem, soll denn Hegels 

Parallelisierung des Lichtes mit dem Ich fortgelten, das Reflektierte 

als lediglich Reflektiertes. 64 Die Spekulation denkt das Verhältnis zwi­

schen zu-Spiegelndem und Gespiegeltem; erst als eine dieses-Verhält­

nis-(oder Verhältnisse wie dieses)-denkende wird sie, ihrerseits reflek­

tiert, spekulativ gedacht. 

4. An Gehlen sich anlehnend, meint Gotthard Günther mit der Relation 

zwischen Urbild und Abbild metaphysisch die »Kategorie der Wiederho­

lung«, mit dieser logisch die Kategorie der Zeit gewonnen.65 Tatsäch­

lich ist die Logik zeitlicher Aussagen seit Aristoteles undurchschaut66, 

ist daher nicht nur unformalisiert geblieben, hat vielmehr für unfor­

malisierbar gegolten: »Als praktische Folge ergibt sich die Elimination 

62 I G. Günther, [Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik,) 

a.a.O. [Anm. 58), S. 248. 

63 I Um sowohl das kausal-ursächliche als das prozessual-zeitliche 

Moment dieser Aufhebung in ein Wort zu ziehen, setze ich das seit Goe­

the ungewohnte >dieweil<, das Lat. >quoniam< und >interea< zugleich 

sagt. 

64 I Diese Fortgeltung wird im weiteren Verlauf der Studie thematisch. 

65 I G. Günther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beiträge zur 

Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik. Dritter Band, Harnburg 

1980, s. 110. 

66 I Aristoteles, ([De) Int[erpretatione), cap. 9) Läßt das tertium non da­

tur »von den zukünftigen kontingenten Ereignissen nicht gelten«; die Scho­

Lastik- z.B. Ockham- traktiert »Aussagen im Praeteritum und Futur«, ohne 

sie zwar für modal anzusehen, doch den »modalen ganz analog«; vgl. J. M. 

Bochenski, Formale Logik, Orbis Academicus, Freiburg/ München 1956, S. 

73f. bzw. S. 267f. 

98 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Zeit aus dem naturwissenschaftlichen Weltbild.«67 Günthers so Der Begriff 

selbstverständlich scheinender, dem Algorithmus seiner Zeitlogik zu der Reflexion 

Grunde gelegter Satz, daß »erst [ ... ] die Sache selbst da sein« müsse, 

»ehe man sich ein Bild von ihr machen kann«68, hält jedoch den Bil-

dern, welche den Augenblick mit der Sache teilen, nicht stand. Was für 

Bilder des Malers, auch des Photographen, wohl Geltung hat. hat keine 

für Spiegelbilder. AoytKw~, mit Aristoteles gesagt69 , geht das Urbild 
dem Abbild voran, denn dieses steht zu jenem in der asymmetrischen 

Beziehung der Abhängigkeit. <pvmKws sind beide Bilder gleichzeitig 

da. Reflektiert denn der Spiegel nicht. was zu reflektieren, dessen En-
antion gewärtig, ich dem Spiegel hinhalte? Zeigt er mir nicht, was ich 

ihn sehen lasse? Gewiß; sein Zeigen ist aber mein Sehen , und dieses 

verändernd, zeigt er es. Das Auf-einmal von Urbild und Abbild erscheint 
als unmöglich, bis wir des Spiegelblicks als eines ausnehmend besonde-

ren Blicks70 uns erinnern; dann leuchtet es ein. 

Ein trauriger, ein gleichgültiger, ein fröhlicher Blick sind je be­

sondere Blicke, und auch ihr so-Wirken ist ein je besonderes. Um das 

in I.2.2 und I.2.3 Erörterte71 fortzuführen: Wenn z.B. ein Blick froh­

wirkt. nicht etwa froh zu sein scheint. ist das froh-Wirken die Weise, in 
welcher der Blick da ist, es ist das Wie seines Seins. Dasselbe gilt. wenn 

ein anderer Blick albern-, ein wieder anderer gierig-wirkt; ihr jeweili­

ges so-Wirken ist dann die je besondere Weise, in welcher der eine und 

der andere Blick da sind, es ist das je besondere Wie ihres Seins. Die 
verschiedenen Blicke bleiben auch, sofern sie Spiegelblicke sind, ver­

schiedene, z.B. ein lieber oder ein böser Spiegelblick, außerdem sind 
sie aber als Spiegelblicke von allen anderen Blicken unterschieden, und 

auch ihr so-Wirken ist von dem so-Wirken nicht-gespiegelter Blicke 

67 I G. Günther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, a.a.O. [Anm. 65]. 

S. 108.- Der zitierte Aufsatz Günthers ist zuerst erschienen in: ders., Logik, 

Zeit. Emanation und Evolution, (Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Lan­

des Nordrhein-Westfalen- Geisteswissenschaft, Heft 136), Opladen 1967, S. 

7ff. Inzwischen ist. infolge der Entwicklung der Quantenmechanik, das De­

siderat einer Logik zeitlicher Aussagen dringender denn je; an ihr arbeitet 

nach eigenem Bekunden (Aufbau der Physik, München, S. 198, passim) C. F. 

von Weizsäcker. 

68 I G. Günther, [Zeit, Emanation und Evolution,] a.a.O. [Anm. 65]. S. 

109f.; Hervorh. v. m. 

69 [Aristoteles, De generatione et corruptione,] 316 a11. 

70 I Siehe Abschnitt I.2.3 mit Anm. 30 und 31 [aufS. 51]. 

71 I Die Erörterung nimmt, wie dort belegt, ihren Ausgang von Josef Kö­

nig. 

99 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke unterschieden, es ist ein ausnehmend besonderes so-Wirken. Wenn da­

her ein Blick im Spiegel froh-wirkt, ist dies die ausnehmend besondere 
Weise, in welcher der Blick da ist, nämlich gespiegelt da ist, es ist das 
ausnehmend besondere Wie seines Seins. Dem Wie gibt auch das So des 

Spiegelblicks eine ausnehmend besondere Antwort: vor dem Spiegel 

ist er, vom eigenen Widerschein72 modifiziert. als Urbild da, im Spiegel. 

den eigenen Widerschein72 modifizierend, als Abbild. Urbild und Abbild 

sind notwendig zugleich miteinander. 

Zwei Einwände täuschen Plausibilität vor: der eine, daß die simul­

tan gegenseitige Modifizierung von Spiegelbild und -blick (ob des un­

mittelbaren, ob des nur mittelbaren) die - zu spiegelnde-gespiegelte 

- Sache verfälsche; der andere, daß alles Sehen im Spiegel - irrfolge 

des zurückzulegenden Reflexionsweges - allemal Zeit benötige. Wäre 

der erste Einwand beweisbar, wäre im Falle des nur mittelbaren Spie­

gelblicks, in welchem mir anderes als ich selber begegnet, notwendig 

die Subjektivität des optischen sowie die Idealität des philosophischen 
reflexum impliziert. Konsequent wäre die sogenannte Widerspiege­

lungstheorie abzuändern, wenn nicht aufzugeben. Jedoch der von Jo­

sef König herzuleitende Satz73, der modifizierende Modus komme »der 
res selbst« zu, enthält im Keim bereits den Gegenbeweis. Unter dieser 
Voraussetzung wird der modifizierende Modus, eben um des so-Wirkens 

willen fordend, daß ich mich dem so-Wirkenden zuwende, damit ich 

seiner gewahr werde, nicht subjektivistisch noch idealistisch zu miß­

deuten sein. Im Falle des unmittelbaren Spiegelblicks, in welchem ich 
mir selber begegne, ist econtrario mein Ich die res, und das Selbst geht 

mit der Sache ein inniges Verhältnis ein. 

Sowohl gegen eine behauptete Zeitenthobenheit des Sehens als ge­

gen eine solche des Leuchtens richtet sich der zweite Einwand; nur 
beides zusammen konstituiert das Spiegelbild. In ebendemselben Au­

genblick ( -blitz74), in welchem ich das Abbild im Spiegel sehe, leuchtet 

es auch; es entsteht: weder war es schon vorher entstanden, noch wird 
es erst nachher entstehen. Hingegen läßt sich sagen: im Moment des 

Sehens leuchtet das Bild im Spiegel und zugleich hat es geleuchtet. wie 

sich laut Aristoteles »6pa Öi-Ja Ka\ EwpaKE [* er sieht und hat zugleich 

72 I Obwohl der Spiegel den Schein eines z.B. frohen Blickes zeigt. ist auch 

der frohe Spiegelblick keiner, der nur froh zu sein scheint. Zur Differenz 

zwischen, vorläufig gesagt, positivem und negativem Scheinen siehe Studie 

3 »Spiegelschein« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

73 I Siehe Abschnitt I.2.2. dieser Studie [ab S. 45); dort auch Nachweis für 

J. König. 

74 I Siehe Abschnitt I.1.6 [ab S. 37] mit Anm. 64 [aufS. 38). 

100 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(immer schon) gesehen]«75 sagen läßt. Wie sollen Blick und Licht in- Der Begriff 
des ohne Zeit agieren, wird contradiciert, wie sollen die physiologische der Reflexion 
actio des Blickes, die physikalische des Lichtes, zwar nicht ihren Weg 

zum Ziel, wohl aber die Zeit dorthin überspringen? Die Frage ist längst 

beantwortet: bei Aristoteles76 und, in noch schärferer Distinction, bei 

Thomas von Aquin. Unser nivellierender Sprachgebrauch verdeckt ei-

nen semantischen Unterschied, und vorteilhaft erinnern wir uns einer 
philosophischen Unterscheidung/7 Sie trifft Thomas, indem er, Aris-

toteles aufnehmend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei 

Arten von actio]«. Die eine greife »ab agente [*vom Agieren]« auf 

ein ihm Äußerliches über und gestalte es um, wie das Erleuchten, und 

diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf ein 

ihm, dem agens, Äußerliches über, sondern verharre »in ipso agente 
[* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung, wie das Leuch-

ten, und diese sei eigentlich operatio zu nennen. 78 Wir bekommen ein 

Ohr für die Differenz, wenn wir bei actio immer >in Bewegung setzen< 

und >Bewirkung<, bei operatio immer >beschäftigt sein< und >Obliegen-

heit< mithören. Fragend übrigens, ob Engel sich selbst erkennen, trifft 

[Rilke] die Unterscheidung; Engel: »Spiegel: die die entströmte eigene 
Schönheit j wiederschöpfen zurück in das eigene Antlitz«. 79 

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, als agens 

des Erleuchtens, fällt auf den Spiegel, ein ihm Äußerliches, und ver­

wandelt den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, als agens des 

Spiegels, fällt indessen auf kein ihm Äußerliches, es zu verwandeln, 

75 I Met[aphysik)1048 b23 [Metapyhsik, griech.-dt., hrg. von Horst Seidel, 

übers. von Hermann Bonitz, Harnburg 1980, Bd. 2, S. 119); »Kai EwpaKE<< cj. 

Bonitz entsprechend dem nachfolgenden Text (z.B. »Ka\ vEVOTJKEV <<). 

76 I Vgl. auch Top[ik)178 a10-11: »opav y f. Tt ä11a w\ EwpaKf.vm [ ... ] 

[*sehen und zugleich gesehen haben (dt.: Topik, griech.-dt., hrg. und übers. 

von Hans Günter Zekl, Harnburg 1997, Bd. 1, S. 545))«. Diese Parallelstelle 

zu Met[aphysik]1048 b23 steht im logischen Kontext der Sophistischen Wi­

derlegungen. Aristoteles behandelt die sogenannte figura dictionis: Trug­

schlüsse, »die auf der gleichen Bezeichnung dessen, was nicht gleich ist, 

beruhen« (übers. von Eugen Rolfes). 

77 I Ab hier bis Ende des Abschnitts 4 folge ich teilweise meinem Aufsatz 

»Narziß oder die Erfindung der Malerei. Das Bild des Malers und das Bild des 

Spiegels«; in: Katalog zur Ausstellung »Spiegelbilder« im Kunstverein Han­

nover, Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt Duisburg und Haus am Wald­

see Berlin, 1982, S. 20f. [in diesem Band ab S. 271). 

78 Thomas, Qu[aestio] disp[utatione.] [D]e veritate, VIII 6. 

79 I R[ainer] M[aria] Rilke in der zweiten der Duineser Elegien. 

101 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke bleibt vielmehr sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein 

vollendetes, vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er »autem Ope­

rationern in ipso [operante; J. S.] manentem, per quam non fit aliud 

praeter ipsam operationem, sicut videre et audire; hujusmodi enim sunt 

perfectiones eorum quarum sunt operationes, et possunt esse ultimae, 

quia non ordinantur ad aliquod factum, quod sit finis [ ... ] actio ex quo 

sequitur aliquid actum praeter ipsam, est perfectio operati, non ope­
rantis, et comparatur ad ipsum sicut finem.« 80 Dergleichen wie Sehen8' 

und Hören und das Leuchten, dieses aber als die Vollendetheit seiner 
selbst und des Spiegels, welcher ein Spiegel nur in seinem Leuchten 

ist. Das einfallende Licht erweckt ihn zum Spiegeln, welches nichts als 

ein Leuchten ist, mithin kein nach-außen-wirkendes Bewegtsein, son­

dern ein in-sich-ruhendes Tätig- und -Getansein; ihm obliegt, gemäß 
den Gesetzen der geometrischen Optik, zu leuchten. 82 

80 I Thomas, Contra gentiles, I 100. - H. Nachod und P. Stern übersetzen 

(Die Summe wider die Heiden, Bd. I, Leipzig 1935, S. 353), nicht durchweg 

gelungen, operatio: Diese nenne er eine in dem Verrichtenden selbst »ver­

bleibende Verrichtung, durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht 

gemacht wird, so: das Sehen und das Hören. Dergleichen nämlich sind die 

Vollkommenheiten derer, deren Verrichtungen sie sind und deren Letztes sie 

sein können, da sie nicht auf irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das 

Endziel wäre [ ... ] ein Tatwirken hingegen, aus dem irgendein tätig Gewirktes 

außer ihm selbst folgt, ist die Vollkommenheit des Verrichteten, nicht des 

Verrichtenden, und wird zu jenen wie zum Endziel in Beziehung gesetzt.« 

Warum Thomas seine Analyse von actio unter dem Titel Quod Deus est beatus 

vorträgt, ist hier nicht zu erörtern . Ich verweise aber auf Met[aphysik]1048 

b23ff., wo Aristoteles ein weiteres Präsens-Perfekt-Zugleich anführt: »Kai 

EVOalllOVEI Km EVOalllOVia [ * er lebt gut und hat zugleich gut gelebt]« ist 

lat. >beatitudo<. Für glücklich-tun und zugleich glücklich-getan-haben siehe 

auch das Leibniz-Scholion [ab S. 303 in diesem Band]. 

81 I In der Bestimmung des Sehens als operatio weicht Thomas von Aris­

toteles ab. Dieser lehrt, wie sein Kommentator Pacius sich ausdrückt: »Vide­

re, non significat agere, sed potius pati« [* Sehen bedeutet nicht handeln, 

sondern vielmehr leiden.] (AptaToTEAES "Opyavov. Aristotelis Stagiritae 

Peripateticorum Principis Organum, Iul[ius] Pacius recensuit, ed. secunfda, 

Francoforti 1597, S. 836). 

82 I Edith Stein, Des Hl. Thomas von Aquino Untersuchungen über die 

Wahrheit, Bd. 1, LouvainjFreiburg 1952, S. 192, übersetzt >actio< mit >Wir­

ken<, >Üperatio< mit >Tätigsein<. Die Übersetzung von >operatio< ist irrefüh­

rend, solange nicht ein in-sich-ruhendes Tätig- und -Getansein darunter 

begriffen wird. 

102 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sehen ist nicht physiologisch, leuchten nicht physikalisch aufzu- Der Begriff 
fassen, obzwar sich das Sehen und das Leuchten in der Raum-Zeit-Welt der Reflexion 
ereignen. Während von ihnen gilt, man sehe und zugleich habe man 

gesehen, es leuchte und zugleich habe es geleuchtet, ist es schlechter-

dings unmöglich, von dem zum Sehen bzw. Leuchten führenden Prozes-

sen auf einmal Präsens und Perfekt auszusagen, ihre Tempora sind und 

bleiben zeitungleich. Läßt sich das soundso-Wirkliche dieser Prozesse 
oder actiones »unmittelbar (Qualitäten) oder mittelbar (Quantitäten) 

sinnlich aufweisbar«83 vorfinden, läßt das so-Wirken des Sehens und 

des Leuchtens »das große Rätsel der Unsinnlichkeit dessen, was ist. 
gewahren«84, hier sind Sinnlichkeit und Unsinnlichkeit des Seienden 

in einander verschränkt, und wie derartiges überhaupt möglich sei, ist 

das eigentliche Rätsel. 
Vielleicht werden wir es, wiewohl nicht ergründen, doch erahnen, 

wenn wir dem Spiegelbild das Bild des Malers kontrastieren.85 Das Tun 

des Malers ist actio, die etwas in Bewegung setzt, nämlich Pinsel und 

Farben, die auf ein ihr äußerliches Ding, nämlich eine Leinwand, über­

greift und es umgestaltet. Auch kann der Maler seine Gesetze, solche 

der optischen Ästhetik, durchaus mißachten. Aus seinem Tun folgt ein 
Getanes (actum) außerhalb seiner, des Tuns, selbst; hätte etwas hin­

sichtlich dieses Tuns terminologisch vollendet oder vollkommen zu hei­

ßen, dann das Getane und nicht das es-Tun bzw. der es-Tuende. Vom 

Maler wird man keineswegs sagen, daß er ein Bild male und zugleich es 

zum Gemalten habe; sein Tun, mag es kaum umwegig, wird bestenfalls 

zielstrebig sein, es bleibt sein Präsens, bis es perfeeturn ist. Der Spie­

gel hingegen leuchtet und zugleich hat er geleuchtet86, spiegelt etwas 

und zugleich hat er es zum Gespiegelten; sein Vollendetsein ist in ei­

nem und demselben Augenblick sein Gewesen- und Gegenwärtigsein.s' 

Spiegel, dennoch: »Manchmal seid ihr voll Malerei«.88 

83 Josef König, Sein und Denken , Halle a.d . Saale 1937, S. 1. 

84 Ebd. 

85 Die eigentliche Kontrastierung von Spiegelbild und Bild des Ma lers 

kann erst in der Studie II, »Spiegelbilder« [ab S. 115], erfolgen. Hier stehen 

lediglich vorläufige Hinweise. 

86 I Anders formuliert: Das Licht im Spiegelleuchtet und zugleich hat es 

geleuchtet. Auch König spricht (Sein und Denken, a.a.O. [Anm. 83], S. 166) 

von der »Zeitentzogenheit des Leuchtens des Lichts als solchen«. Ob da her, 

wie König (ebd.) anschließt, »das Leuchten des Lichts [ ... ] ein lediglich 
präsentisches« sei, muß vorerst offen bleiben. 

87 I En passantbemerke ich, daß hier zumindest der Ausdrucksweise nach 

eine Parallele zu To Ti iov Eivm (>das was-war-Sein<), einem Grundbe-

103 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke 5. Insbesondere Fichte vermittelt das bisher Gesagte in manchem mit 

der philosophischen Reflexion: die unkommentiert belassenen, zudem 

in die Anmerkungen verwiesenen Sätze seiner »Wissenschaftslehre no­

va methodo« von 1798/99 sind nunmehr aufzugreifen89, andere Sätze 

seiner ein Lustrum früheren »Grundlage der gesamten Wissenschafts­

lehre« von 1794 überdies heranzuziehen.9° Keinesfalls soll, mittels des 

bislang Entwickelten, die Fichtesche Spielart von Dialektik interpre­

tiert werden, doch durchaus mag, in den gewiesenen Grenzen, dieser 

Philosoph eine spekulative qua spekulare Metaphysik bezeugen. Weder 

griff des Aristoteles, vorliegt. Die Scholie »Aristoteles: Sehen und gesehen 

haben« [von Schiekel nicht ausgearbeitet; die Problematik wird im Abschnitt 

II.2.3 (ab S. 163) weiterverfolgt] fragt auch danach, ob beide Wendungen 

sich so aufeinander beziehen Lassen, daß sie sich gegenseitig erhellen. 

88 I R. M. Rilke, Sonette an Orpheus, II 3. 

89 I Vgl. Anm. 35 zu I.1.4. [aufS. 31f.]. Da dort nur ein einziger Satz zi­

tiert wird, folge hier der vollständige bei J. Stolzenberg abgedruckte Passus 

(Nachweis ebenfalls Anm. 35); die Schrägstriche kennzeichnen Absätze: 

»Denn nach § 1. ist das Bewußtseyn ein sich selbst idealiter setzen: ein Se­

hen, und zwar ein Sich sehen. /In dieser Bemerkung Liegt der Grund aller 

Irrthümer anderer philosophischer Systeme, selbst des Kantischen. Sie be­

trachten das Ich als einen Spiegel, in welchem ein Bild sich abspiegelt, nun 

aber siehtbeyihnen der Spiegel nicht selbst, es wird daher ein 2ter Spiegel 

für jenen Spiegel erfordert u.s.f. Dadurch aber wird das Anschauen nicht 

erklärt, sondern nur ein Abspiegeln./ Das Ich in der Wiss=Lehre hingegen 

ist kein SpiegeL sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder SpiegeL ist 

Bild von sich; durch sein eigenes Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich 

selbst zum Bilde./ Ein Bild aber bezieht sich auf ein Ding , das abgebildet 

wird. Jenes, das Bild, ist nur subjectiv- für die ideale Thätigkeit so nach wird 

also ein Object, ein Nachgebildetes gefordert- und dieses ist die reale Thä­

tigkeit« (G[esamtausgabe, Reihe] IV, [Band]2[, S.]49). 

Die in diesem Abschnitt 5 angeführten Sätze Fichtes entstammen sämtlich 

den in dieser und der folgenden Anm. mitgeteilten Texten, deren Lektüre in 

extenso sich empfiehlt; ihr besonderer Nachweis erübrigt sich daher. 

90 I Vgl. Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre II, § 4; zit. nach: 

Fichtes Werke, hrg. von Fritz Medicus, Bd.1, Leipzig 1911, S. 421; die Schräg­

striche kennzeichnen wieder Absätze: »Man stelle sich die ins Unendliche 

hinausgehende Tätigkeit (des Ich) vor unter dem Bilde einer geraden Linie, 

die von A aus durch B nach C usw. geht. Sie könnte angestoßen werden in­

nerhalb C oder über C hinaus; aber man nehme an, daß sie eben in C ange­

stoßen werde; und davon Liegt[ ... ] der Grund nicht im Ich, sondern im Nicht­

Ich./ Unter der gesetzten Bedingung wird die von A nach C gehende Rich-

104 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Praemissen noch Conclusionen werden ihm enteignet. einer Sache, die Der Begriff 
seine nicht ist, fortzuhelfen, wenn soviel nur zugestanden sei: daß er, der Reflexion 
in ihm eigentümlicher Weise, Sehen und Spiegeln, und daß er, in wie-

derum ihm eigentümlicher Weise, Reflexion und Gleichzeitigkeit aufein-

ander bezogen denke. Fichte erfindet dem Ich-Bewußtsein ein Modell 

in Spiegelblick und -bild: es sei, als ein sich-selber-Setzen, »ein Sehen, 

und zwar ein Sich sehen«.91 Zum sich-Sehen gehören aber wesentlich 
ein Spiegel sowie das Auge, welches ihn einsieht. Dieser triviale Satz 

erfährt nun eine gar nicht mehr triviale, eben spekulare Wendung: 

»Das Ich in der Wiss=Lehre [ ... ]ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es 

ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eigenes 

Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich selbst zum Bilde.«92 Das Mo-

dell weiter detaillierend, läßt Fichte die von A, dem Ich, in »einer ge-
raden Linie« nach C, dem Nicht-Ich, gehende »Tätigkeit« »angestoßen 

tung der Tätigkeit des Ich reflektiert von C nach A. Aber auf das Ich kan n, so 

gewiß es nur ein Ich sein soll, keine Einwirkung geschehen, ohne daß das­

selbe zurückwirke. Im Ich läßt sich nichts aufheben, mithin auch die Rich­

tung seiner Tätigkeit nicht. Mithin muß die nach A reflektierte Tätigkeit, 

insofern sie reflektiert ist, zugleich zurückwirken bis C. /Und so erhalten wir 

zwischen A und C eine doppelte mit sich selbst streitende Richtung der Tä­

tigkeit des Ich, in welcher sich die von C nachAalsein Leiden, und die von 

A nach C als bloße Tätigkeit ansehen läßt; welche beide ein und ebendersel­

be Zustand des Ich sind.« 

91 I Darauf verweist auch das Urteil, es sei »charakteristisch, daß Fichte 

gleichsam ein anschauliches Modell seiner dialektischen Methode vorschlug 

- das Modell des Lichtstrahls«. Fichte sehe »in der Bewegung des St rahls 

gleichsam ein Abbild dessen, was seinem Wesen nach kein Abbild hat- der 

Tätigkeit des Ich. [ ... ] Damit das Modell des Lichtstrahls der logischen Syn­

these entspricht, die die produktive Einbildungskraft ausmacht, muß man 

versuchen, sich das gleichzeitige Zusammenfallen des Wechsels von Tätig keit 

und Leiden, das heißt die Schwankungen des Lichts von Punkt A nach C. von 

dort wieder nach A [ ... ] vorzustellen« (T. Oiserman/Igor Narski u.a., Ge­

schichte der Dialektik. Die klassische deutsche Philosophie, Berlin (DDR) 

1980, S. 120ff.; das Kapitel über Fichte ist von Piamma Gaidenko. (Hervorh. 

v. m.) 

92 I An dieser Stelle gibt Fichte dem Wort >Intelligenz< eine tiefe Bedeu­

tung: >Einsicht in sich<, und zwar mittels der Reflexion. Es sei daran erinnert, 

daß die Scholastik die Engel als reine Intelligenzen, auch in diesem Sinne, 

auffaßt. Vgl. nochmals Rilke in der zweiten der Duineser Elegien von den 

Engeln: »Spiegel: die die entströmte eigene Schönheit wiederschöpfen zu­

rück in das eigene Antlitz.« 

105 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke werden innerhalb C«, so daß sie nach A »reflektiert« werde, von wel­

chem sie »zugleich« nach C »zurückwirken« müsse!' 

Versuchen wir, Fichte mit Thomas in Einklang zu setzen, scheint 

sich eine Aporie aufzutun. Denn gelte das Sehen als operatio, etwa 

nach Art des Denkens, so gilt nicht, daß es »Tätigkeit« sei, oder die 

Differenz ginge lediglich in Terminologie auf; gelte indes das Sehen als 

actio, etwa nach Art des Lichtstrahls, so gilt nicht daß es zeitentho­

ben sei94, oder Fichtes >zugleich< ginge auf anderes denn Gleichzeitig­

keit. Absurd wäre, die eine gegen die andere Auffassung auszuspielen, 

damit entweder diese oder jene Recht behalte; die Fichtesche liefert 

ein, mehr oder minder, genaues Modell des sich-Sehens, Thomas da­

gegen bestimmt ein inneres Moment des einfachen Sehens.95 Um die 

Aporie aufzulösen, ist zu erwägen, ob möglicher, vielleicht sogar not­
wendiger Weise beides zusammen gelte, also das Sehen unter gewissen 

Umständen sowohl als actio wie auch als dessen Gegenteil, operatio, 
sich vollziehe. Diese Erwägung impliziert einen logischen Schritt aus 

der formalen Logik hinaus. 

Das Sehen, im allgemeinen als operatio, ist im besonderen als ac­

tio zu bestimmen: vor dem Spiegel. 96 Dort nämlich geht es aus sich 

heraus und in ein anderes über, dessen Leuchten in ein Bild seiner 

selbst des Sehens, umzugestalten. Das Bild ist ebenfalls operatio, zwei 

Spiegel stünden denn einander gegenüber, und das Leuchten des ei­

nen ginge aus sich heraus und in den anderen über, dessen Leuchten 

in ein iteriertes Bild seiner selbst, des als Bild gesehenen Leuchtens, 

umzuwandeln. In diesen Fällen sind das Sehen und das Leuchten zwar 

actio, nur hören sie deshalb nicht auf, operatio zu sein. Ihre operatio 

ist gemäß Hegel ein übergreifendes Allgemeines, d.i. eines, welches 

sich selber, das Allgemeine, und sein Gegenteil, das Besondere, in sich 
enthält, »ein in sich einiges Doppeltes«97, die operatio sich selbst und 

93 I Dem kaum nachdrücklich genug zu betonenden >zugleich< gelten 

die beiden folgenden Absätze; es meint ebendasselbe wie das mehrfach 

angeführte >ä~a< des Aristoteles. 

94 I Ich nehme nicht Anstand, Königs Wendung von »der Zeitentzogenheit 
des Lichts als solchen« ([Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 83], S. 166; siehe 

die Anm. 86 [aufS. 103]) sinngemäß auch vom Sehen zu gebrauchen. 

95 I Entsprechend zu Königs Wendung »inneres Moment des einfachen 

Denkens« ([Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 83], S. 136) gebildet; siehe 

Abschnitt !.1.6 [ab S. 37]. 

96 I Der hier beginnende Absatz stand zuerst in meinem Katalogbeitrag 

»Narziß oder die Erfindung der Malerei«, a.a.O. [Anm. 77] , 5. 24f. 

97 I Formulierung von J. König. Vgl. seine »Vorträge und Aufsätze«, Frei-

106 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die actio übergreifend. Immer hat das Spiegeln wie das Sehen sein Der Begriff 
Ziel in sich, gehe es gar aus sich heraus, immer ist das Malen eine der Reflexion 
Bewegung zu einem Ziel, das nicht sie selber ist. Daher ist das Gemalte 

dem Malenden äußerlich, das Gespiegelte dem Spiegelnden innerlich; 

ist die Malerei ein allmählich zu Vollendendes, die Spiegelung ein auf 

einmal Vollendetes; ist das gemalt-Dargestellte auch ohne das Licht. 

das gespiegelt-sich-Darstellende nie ohne das Licht da; ist der Blick 
des Malers bloß affiziert, der Blick des Spiegels auch effizierend; ist 

das Bild des Malers auch zu verwahren, das Bild des Spiegels nur zu 

gewahren; istjenes seine fremde, dieses meine eigene Wahrheit. jenes 

seine Erfindung und dieses meine Entdeckung. 

6. Damit ein Spiegelbild erscheine, bedarf es (außer dem zu reflektie­
renden Gegenstand) dreier aufeinander bezogener Relata: eines Ich, 

des Lichtes, eines Spiegels. Beziehungen, freilich von anderer Art, zwi­

schen je zweien dieser Relata sind ebenfalls angebbar, z.B. gibt Heget 

den zwei »Formen der reinen Reflexion-in-sich«, dem Ich und dem 

Licht, als Relation zueinander an98: »Ich ist nur die Identität des Ver­

haltens meiner selbst als Subjekts zu mir als Objekt. Mit dieser Identi­
tät des Selbstbewußtseins ist das Licht parallel und das treue Abbild 

desselben.« Eine Beziehung inniger als bloßes Nebenher, inniger als 

bloßes Überein, dennoch das Licht kein Ich, fehle dem einen doch das 

konkrete Erscheinen, dem anderen »das abstrakte Durchscheinen«. 99 

burg/München 1978, S. 34. - iteriertes Bild: Die Probleme des übergreifen­

den Allgemeinen, der Spekulation überhaupt, haben eine enge Beziehung zu 

solchen der spekularen Iteration. Ich erörtere sie in der Studie »Spiegelden­

ken«, vor allem in deren Abschnitt 7.1, »Das Spiegeln des Spiegels« [von 

Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

98 I Ich komme nunmehr auf den in !.3.1 [ab S. 81] teilweise zitierten 

Zusatz zu § 275 der »Enzyklopädie« zurück; Hegel, Theorie-Werkausgabe, 

a.a.O. [Anm. 9]. Bd. 9, S. 112f. - Die beiden anderen Beziehungen (zwischen 

Ich und Spiegel, zwischen Licht und Spiegel) werde ich an späterer Stelle 

aufgreifen. Das Ich und der Spiegel stehen das ganze Buch hindurch einan­

der gegenüber, auch in der Verkleidung von Autor und Thema; ihre Begeg­

nung wird in den Korollaren zu Narziß [ab S. 275 und ab S. 291 in diesem 

Buch], Expression des Persönlichsten eines Enantion, recht eigentlich sicht­

bar. Den Logoi des Spiegels und des Lichts hat Josef König »eine tiefe Ver­

wandtschaft« zugesprochen (Sein und Denken, [a.a.O. (Anm. 83)]. 5. 119). 

Im übrigen sind dort, wo immer das Licht thematisch wird, auch Hinweise 

auf eine Gnosis mittels bzw. zwecks des Lichtes zu erwarten. 

99 I [G.W.F.] Hege[. Enzyklopädie, a.a.O. [Anm. 98]. [Bd. 9,] 5. 113. 

107 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Das Ich »wäre Licht«, sagt Hegel100, könnte es sich »in der reinen ab­

strakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen«. Obschon Heget nur 

wenig von Indiens Philosophie wußte101 , trotzdem auf Polemik nur un­

gern verzichtete102 , hierin urteilt er so sachlich, als kommentiere er 

ihm wohlbekannte Upanishaden. Die Rede geht vom Brahman, der Ter­

minus >atman< war Heget nicht geläufig, der Weltenseele und dem Men­

schenich, der Menschenseele und dem Weltenich; zur Vorlage könnte 

Chandogya III. 14,2 genommen sein: mano-mayah prana-sariro bha­
rupah satya-sam-kalpa akas-atma sarva-karma sarva-kamah sarva­
gandhah sarva- rasah sarvam idam abhyatto'vaky anadarah {Paul Deus­

sen: »Geist ist sein Stoff, Leben sein Leib, Licht seine Gestalt; sein 

Ratschluß ist Wahrheit. sein Selbst die Unendlichkeit. [ ... ] Allwirkend 

ist er, aUwiinschend, aUriechend, aUschmeckend, das AU umfassend, 

schweigend, unbekümmert.«103) Dem Brahman als unserm so aller Wel-

100 I Ebd.; HeNorh. v. m. 

101 I Zu Colebrooke, dem von Hegel einigemal beigezogenen Gewährs­

mann für Indien, siehe die Anm. 19 [aufS. 86].- Von China wußte Hegel 

freilich noch viel weniger. Vgl. Joseph Needham, Science and Civilisation in 

China, vol. II, Cambridge 1956, S. 530': »His chapter on China in the >Philo­

sophy of History< was, alas, almest entirely composed of errors and mis­

apprehensions.« Siehe auch meinen Vortrag »Hegels China, Chinas Hegel« 

auf dem Stuttgarter Hegel-Kongreß (Juli 1970). In: Aktualität und Folgen 

der Philosophie Hegels, hrg. von Oskar Negt, Frankfurt a. M. 1970, S. 183-

194. 

102 I Z.B. erledigt Hegel, in der »Wissenschaft der Logik« von Jacobis Po­

lemik gegen Kants Synthesis des Selbstbewußtseins handelnd, en passant 

auch die Inder: »Bei dieser ganz abstrakten Reinheit der Kontinuität, d.i. 

Unbestimmtheit und Leerheit des Vorstellens ist es gleichgültig, diese Ab­

straktion Raum zu nennen oder reines Anschauen, reines Denken; - es ist 

Alles dasselbe, was der Inder- wenn er äußerlich bewegungslos und ebenso 

in Empfindung, Vorstellung, Phantasie, Begierde usf. regungslos jahrelang 

nur auf die Spitze seiner Nase sieht. nur Om, Om, Om innerlich in sich oder 

gar nichts spricht- Brahma nennt. Dieses dumpfe, leere Bewußtsein ist, als 

Bewußtsein aufgefaßt, das Sein« ([Theorie-Werkausgabe]. a.a.O. [Anm. 9]. 

Bd. 5, S. 101). 

103 I Paul Deussen, Sechzig Upanishad's des Veda. Aus dem Sanskrit über­

setzt. mit Einleitungen und Anmerkungen versehen, 2. Auflage, Leipzig 

1905, S. 109; Hervorh. v. m.- Radhakrishnans engl. Übersetzung bestätigt 

Deussen in vielem, jedenfalls im entscheidenden Passus: »He who consists 

of mind, whose body is life, whose form is light, whose conception is truth, 

whose soul is space, containing all works, containing all desires, containing 

108 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten Selbst ist. wie die Inder wollen, die Reinheit. die Abstraktion, die Der Begriff 
Gleichheit bewahrt. es ist daher, wie Hegel will, Licht. 

Des Brahman Reinheit in jedem Geschöpf, dem niedersten wie dem 

höchsten, bedarf sowenig, als seine Entblößung von allem Konkreten, 

eines Beweises, leuchte nur seine Gleichheit, wo immer es anwesend, 

gewissermaßen sinnenhaft ein. Der eingängigen These, die Indiens 

Spekulation, allmählich den gesamten Vedanta einbeziehen104 , früh­

zeitig hören läßt, wird die Identität zwischen dem Ich qua Brahman 

all odours, containing all tastes, compassing this whole world, being with­

out speech and without concern« (Sarvapalli Radhakrishnan, The Principal 

Upanisads, edited with Introduction , Text, Translation and Notes, London 

1953, 5. 391; Hervorh. v. m.). 

104 I Und weiterwirkend bis in die spätere brahmanische Literatur. So ver­

deutlicht Gautapada in ihm verehrt die Tradition den Lehrer von Shankaras 

Lehrer Govindapada die Proportion zwischen dem universalen und dem indi­

viduellen Atman Uiva ) durch einen, wie Otto Strauss mit Recht urteilt, 

»glücklichen Vergleich[ ... ]: Der höchste Atman ist wie der Raum (akasa), die 

Einzelseelen wie der Raum in den einzelnen Töpfen (Leibern). Ueberall ist 

derselbe Raum, der Unterschied wird nur durch die Topfbegrenzungen her­

vorgerufen,- so gibt es nur einen Atman in den verschiedenen Leibern . Aber 

Lust und Leid ist doch in den verschiedenen Seelen verschieden! Ebenso wie 

in einem Topf Staub, im andern Rauch sein kann, ohne daß der Raum im 

Topfe beeinflußt wird, so steht es auch mit den Seelen. Völlige Einheit also 

ohne Werden und Teilung ist die höchste Wahrheit« (0. Strauss, Indische 

Philosophie, Gesch[ichte] der Phil[osophie] in Einzeldarstellungen, Ab­

t[eilung]1, Bd. 2, München 1925, S. 241). 

Zur Frage, »wie das historische Verhältnis zwischen Brahman und Atman, den 

beiden Hauptbegriffen , an denen die indische Metaphysik erwachsen ist, 

und die schon in den Upanishad's, so weit wir sehen, durchaus als Synonyma 

gebraucht werden, zu denken ist«, vgl. Paul Deussen, Das System des Vedan­

ta. Nach den Brahma-Sutra's des Badarayana und dem Kommentare des Can­

kara über dieselben als ein Kompendium der Dogmatik des Brahmanismus 

vom Standpunkte des Cankara aus dargestellt, 4. Auflage, Leipzig 1923, 5. 

50: »ob der Begriff des Atman aus dem des Brahman durch eine bloße Ver­

schärfung des subjektiven Momentes, welches in ihm Liegt, sich entwickelt 

hat, oder ob wir vielmehr zwei Strömungen zu unterscheiden haben, eine 

mehr priesterliche, welche das Brahman, und eine mehr philosophische, 

welche den Atman zum Princip erhob, bis dann beide, ihrer Natur nach nahe 

verwandt, in ein gemeinsames Bette geleitet wurden.« -Shankara selber 

(ca. 686-718) wird im »Kleinod der Unterscheidung« (Viveka chudamani) 

Lehren, daß Brahman und Atman eins seien. 

109 

der Reflexion 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke und dem Licht eo ipso sich ergeben. yad vai tad. brahmetidam vava 
tadyo'yam bahirdha purusad akaso yo vai sa bahirdha purusad akasah. 
I ayam vava sa yo'yam antah purusa akaso yo vai so'ntah purusa aka­
sah (Radhakrishnan: »Verily, what is called Brahman, that is what the 

space outside of a person is. Verily, what the space outside of a person 

is. j That is what the space within a person is. Verily, what the space 

within a person is«). 105 Als scheine das lapidare bha-rupah (Licht seine 
Gestalt'06) allzu glanzlos, bricht ein khandha zuvor (13,7) ein Strahlen 

auf, welches Brahman selber in jedwedem Selbst ist: atha yad atah 
paro divo jyotir dipyate visvatah prsthesu, sarvatah prsthesv anuttame­
suttamesu lokesu, idam vava tad yad idam asminn anteh puruse jyotih 

(Radhakrishnan: »Now the light which shines above this heaven, abo­

ve alt, above everything, in the highest worlds beyond which there are 
no higher, verily, that is the same as this light which is here within the 

person«). 107 So spricht Heget dem Anschein nach, währenddes er das 

Licht zum Ich geworden, das Ich zu Licht werdend gedacht, dunkel wie 

Jener von Ephesos, in Wahrheit luminos. 

7. Die Rede von einer Zeitenthobenheit des Sehens108 sollte Königs 
Wendung von »der Zeitentzogenheit des Lichts als solchen« aufneh­

men109, sind doch beide Befunde einander zu ähnlich, als daß ihnen, 

kein Gemeinsames zu haben, anstünde. Als Wesenszug der Zeitentho­

benheit hatte sich ein Zugleich von Präsens- und Perfektgeltung (se­
hen-und-zugleich-gesehen-haben) ergeben. Ein Wesensmerkmal der 

Zeitentzogenheit nennt König z.B. in den Sätzen: »Sein und Denken 
sind in gewisser Weise zeitentzogen, nämlich lediglich präsentisch. [ ... ] 
Auch das Leuchten des Lichts ist und in demselben Sinn wie das Sein 

des Seienden - ein lediglich präsentisches.«110 Jedoch, was hätte ein 

Nichts-als-präsentisch-sein mit einem Präsentisch-und-zugleich-per­

fektisch-sein gemeinsam? 

Der Sinn des Wortes >präsentisch<, gestützt durch Ausdrücke wie 

>Präsensgeltung<, ist jedenfalls auch, was immer sonst ihn ausma­

che, temporal; das Wort bezieht diesen Sinn vom tempus praesens, 

105 I Chandogya Upanishad III. 12,7, S. Radhakrishnan, a.a.O. [Anm. 

103], S. 388. 

106 I Ebd., III. 14,2; siehe Anm. 103. 

107 I Ebd., III. 13,7; S. Radhakrishnan, a.a.O. [Anm. 103], S. 390. 

108 I Siehe die vorhergehenden Abschnitte 4 [ab S. 98] und 5 [ab S. 

104]. 

109 I Siehe die Anm. 86 [aufS. 103] und 94 [aufS. 106]. 

110 I J. König, Sein und Denken, a.a.O. [Anm. 83], S. 166. 

110 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


welches grammatisch einen »in der [zeitlichen; J. S.] Gegenwart ab- Der Begriff 

laufenden« Vorgang"' angibt. Ebenfalls hat das Wort >perfektisch<, der Reflexion 
hergeleitet vom tempus perfectum, einen auch temporalen Sinn: 

»Durch das präsentischePerfekt wird ein [zeitlich; J. S.] gegenwärti-

ger Zustand bezeichnet, der durch eine Handlung der Vergangenheit 

erreicht worden ist.«112 Mithin erstreckt sich diese Vergangenheit ei-

gentümlich in die Gegenwart: z.B. bedeutet altgriechisch >E<JTllKa<, 

und analog verhält es sich mit manchem Perfekt anderer Sprachen, 

>ich habe mich hingestellt und stehe nun da<, oder lateinisch >eum 

cognovi< >ich habe ihn kennengelernt ich kenne ihn<. Das Präsens ist 

in bestimmter Hinsicht, welche terminologisch Aktionsart113 heißt, 

111 I Hans-Jürgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M./ Berlin/ 

München 1971, § 244a. Warum ich hier und weiter unten >zeitlich< zu Gegen­

wart hinzusetze, wird im folgenden deutlich. 

112 I Ebd., § 246 d. Zum ergänzenden >zeitlich< wie Anm. 111. 

113 I >Aktionsart< ist ein Begriff der modernen Grammatik. Die mit ihm 

bezeichnete Qualität von Verben, besonders slawischer und semitischer 

Sprachen, noch anderes als Zeitstufen (Tempora) auszudrücken, soll bereits 

den Stoikern bekannt gewesen sein; vgl. Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte 

einer geistigen Bewegung, Göttingen 1948, S. 45ff. (In zwei, bisher unge­

druckten Beiträgen »Tempora und Aktionsarten« zur Grammatik des Dritten 

Programms, NDR Harnburg 1963, habe ich eine zu Pohlenz gegensätzliche 

Auffassung dargelegt.) Zwei Definitionen: 

A) Adolf Kaegi , Griechische Schulgrammatik, 8. Auflage, Berlin 1911, S. 190: 

»Die griechischen Verbalformen bestimmen die Handlung nicht nur nach 

ihrem Verhältnis zur Gegenwart des Sprechenden ([ ... ] Zeitstufe), sondern 

vor allem nach ihrer Art od. Beschaffenheit([ ... ] Aktionsart). 

Die Aktionsarten werden durch die Tempusstämme unterschieden. Es be­

zeichnen nämlich die Formen des Aoriststammes die Handlung an sich (ohne 

nähere Bestimmung), oder als eintretend (ing ressiv, momentan); des Prä­

sensstammes die Handlung als andauernd (sich entwickelnd, unvollendet, 

wiederholt); des Perfektstammes die Handlung als vollendet (abgeschlos­

sen, in der Vollendung dauernd: Zustand). 

Z.B. heißt <pvyEiv fliehen (schlechthin), oder sich auf die Flucht begeben, 

<pEvyEtv fliehen, auf der Flucht sein, in der Verbannung Leben, TIE<pEvyEvm 

entflohen, entkommen, in Sicherheit sein.« Wegen ihrer Unzahl blieben Ka­

egis Hervorhebungen unberücksichtigt. 

B) H.-J. Hillen, [Lateinische Grammatik,] a.a.O. [Anm. 111], § 243b: »Die 

Tempora des Indikativs erfüllen in der Lateinischen Sprache drei Aufgaben: 

1. Sie geben an, in welcher Zeitstufe etwas geschieht[ ... ]. 2. Sie bezeichnen 

die Aktionsart, d.h. die Art und Weise, wie der Vorgang betrachtet wird (das 

111 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke im Perfekt enthalten.114 Was ein Nichts-als-präsentisch-sein mit einem 

Präsentisch-und-zugleich-perfektisch-sein gemeinsam hat, ist beider 
Präsen tisch-sein. 

Im Spiegelblick als einem so-Wirkenden ist sein Präsentisches 

evident. Ein so-Wirkendes, beliebig welches, wirkt auf Grund seiner 

Präsenz, aus welcher sein Präsentisch-sein, sein Präsens, unmittelbar 

und notwendig folgt. Vom so-Wirkenden läßt sich sagen, was König 

vom wahrhaft Seienden sagt: es sei »wesentlich nicht zunächst vor­

handen und wirkt so dann auch so. Vielmehr ist es auch vorhanden 
nur, indem es so wirkt. Dasselbe anders ausgedrückt: es ist auch ein 

Vorhandenes nur, insofern als es mehr ist als ein bloß Vorhandenes 

[ ... ]. Im Verhältnis zum wahrhaft Seienden wird das Vorhandene zum 

bloß Vorhandenen; und lediglich für das bloß Vorhandene ist es defi­

nitiv, einem Gewesenen und einem Zukünftigen neben sich Platz zu 

geben.«115 Unschwer wird im bloß Vorhandenen jenes soundso-Wirkli­

che ausgemacht, welches dem Wie des Wirklichen antworteP16: selber 

nichts als Beschaffen sein, ist es ebenso nichts als Vorhandensein, und 

schon gar kein vorhanden-Wirken. 

Das lateinische Adverb >praes<, >da, bei der Hand<, bildet mit >ens< 

das Adjektiv >praesens<, >gegenwärtig<. Dazu gibt das Lexikon an117: 

»im Allg. in Bezug auf Ort und Zeit«, die in unseren Fremdwörtern 

Imperfekt für die unvollendete und das Perfekt für die vollendete Handlung 

der Vergangenheit). 3. Sie drücken Zeitverhältnisse aus.« 

Manche Linguisten haben für Verbqualitäten wie die definierten den Begriff 

>Aspekt< eingeführt. Unter Aktionsart versteht man dann , z.B. mit Harald 

Weinrich (Tempus. Besprochene und erzählte Welt, Stuttgart 1964, S. 152): 

»Streng davon [den Aspekten; J . S.] zu unterscheiden sind nach neuerer 

Auffassung die sogenannten Aktionsarten, etwa in der Unterscheidung von 

imperfektiven Wörtern wiejagen und perfektiven Wörtern wie erjagen. Diese 

Unterscheidung betrifft die Wortbedeutung, gehört also zur allgemeinen 

Semantik, nicht zur Syntax und ihrer Tempuslehre.« 

114 I Nach dem Enthaltensein z.B. des DenkensimSehen (I.1.1 [ab S. 19]) 

oder des Blicks aus dem Spiegel im Blick in den Spiegel (I.1.4 [ab S. 29]) 

begegnet hier das Enthaltensein des Perfekts im Präsens. Wie etwas in etwas 

enthalten sein kann, wird die Studie »Spiegelbilder« [ab S. 115] explizieren, 

um das in des Urbilds im Abbild logisch zu erfassen. 

115 J . König, Sein und Denken, a.a.O. [Anm. 83). S. 162. 

116 I Siehe Abschnitt 2 von I.2 [ab S. 45] 

117 I K. E. Georges, Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, 

Bd. II (I-Z), a.a.O. [Anm. 1). unter >praes<. HeNorh. v. m. 

112 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Präsenz118 und Präsens auseinandertreten. Wiederum doppelsinnig ist Der Begriff 
Gegenwart (samt gegenwärtig) zu lesen, die Brüder Grimm erklären der Reflexion 
es sogar für »ein vielfach merkwürdiges wort«.119 Mit ihnen es aufzu-

hellen, nutzt sozusagen Ezra Pounds Mittel der Logopoeia, »to charge 

language with meaning to the utmost possible degree [ ... ] by stimu-

lating the associations (intellectual or emotional) that have remained 

in the receiver's consciousness in relation to the actual words [ ... ] 
employed«120; ein Mittel zum Zwecke, dem Wort einen Anflug früherer, 

noch Goethe vertrauter Kraft zurückzuholen. Denn mit mächtiger Wir-

kung -ja mit Gewalt, insbesondere der von Gott, vom Herrscher, vom 

Gericht geübten- hatte Gegenwart, worin ein Entgegen 121 aufzuschei-

nen vermag, einmal zu tun. Die Bedeutung des Wortes als nimbus, als 

potestas, erlaubte, erzwang gar ungewöhnliche Anwendung. Im Blick 
eines Menschen sollte seine Gegenwart »hauptsächlich« wirken122, 

selbst bei seiner Abwesenheit sollte sie Geltung fordern; den Klassi-

kern sind Tropen wie von lebendiger Gegenwart der Bilder, wirkliche 
Gegenwart eines Kunstwerks123 geläufig. Während wir uns das Wort al-

lenfalls »als anwesenheit denken, zum kahlsten begriffe des dabei-

seins eingeschrumpft«, so das Deutsche Wörterbuch124, »gibt es noch 
Adelung zugleich als den hereich den ein anwesender um sich hat, 

mit einschlusz der von ihm ausgehenden wirkung, oder, wie er sich 

schulphilosophisch ausdrückt, >der zustand, da man durch seine eigne 

substanz ohne moralische mittelursachen, ja ohne alle werkzeuge an 

einem orte wirken kann, die anwesenheit<«. Verdrängt uns der zeitliche 

Begriff von Gegenwart fast jeden andern, »am ende des vorigen jahrh. 
führt ihn Adelung gar nicht mit an«; statt dessen habe man »lange 

die gegenwärtige zeit«125 gebraucht, als wollte man die Präsenz des 

Präsens sprachlich verbürgen. 

Der Blick der Reflexion nimmt davon Züge an. Allein die Gegen­

wart verleiht ihm, dem so-Wirkenden, ein Bezwingen-können, kein 

Vergangenes bringt er und in keine Zukunft geht er. Der Blick der 

118 I Das zugrundeliegende lat. >praesentia< hat allerdings auch zeit liche 

Bedeutung. 

119 Grimm DWB, Fünfter Band (IV.1.2) 1897, unter >Gegenwart< 

120 I Ezra Pound, ABC of Reading, London 1951, S. 63. 

121 I Das macht die zu >gegenwärtig< parallele Bildung >widerwärtig< plau­

sibel. 

122 Grimm DWB, ebd. 

123 Beispiele (Herder bzw. Goethe) bei Grimm DWB, ebd. 

124 Grimm DWB, ebd. 

125 Grimm DWB, ebd. Hervorh. v. m. 

113 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Reflexion ist. analog gesprochen, auch Geistesgegenwart. welche die 

Seele, zufolge Sulzer126, »bei der Freiheit erhält [ ... ] den Vorwurf im 

ganzen übersehen zu können«. Mit ihr erlischt die präsentisch (und 

nur präsentisch) reflektierte Welt. 

126 I Sulzer zit. nach Grimm DWB [»Gegenwart«, Band 5, Sp. 2290] 

114 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

