III. Liebe unter den Bedingungen der Postmoderne. Von
den Bedingungen eines sittlichen Sein-Sollens

Alexius J. Bucher

Standortbestimmung

In der Aristophanesrede des ,,Symposion“ beschreibt Platon den
Eros als die Kraft, die versucht ,,aus zweien eins zu machen® (191
D). Das Streben der Liebe zielt auf die Vereinigung der Liebenden.
»~enn dies ist die richtige Weise, zu dem, was man liebt, zu ge-
langen oder von anderen dahin gefithrt zu werden: bei dem ein-
zelnen Schonen beginnend, jenes Schénen wegen immer hoher
hinaufzusteigen, gleichsam Stufen benutzend“ (211 B).

Karl Albert nimmt Platon beim Wort. Im Erstreben einer héch-
sten, vollkommenen Weisheit erfihrt der Mensch, daB er weder
stindig noch endgiiltig im vollkommenen Besitz der Weisheit sich
aufhilt. Streben nach Weisheit in Vollkommenheit ist ein immer
wieder neu, geschichtlich neu anzustrebendes Streben. Angestrebte
vollkommene Weisheit ist zweifellos nicht nur vollkommene Er-
kenntnis. ,In diesem Streben aber geht es, wenn der Platonische
Mythos beim Wort genommen wird, wohl nicht nur um ein Erken-
nen, bei dem der Erkennende hier und das Erkannte da steht, son-
dern um eine Beriithrung zwischen Erkennendem und Erkanntem, ja
vielleicht sogar um eine Vereinigung. Denn das Streben der Liebe
geht auf Vereinigung der Liebenden™.' Albert bietet diese Plato-
ninterpretation, um die von Hans Leisegang aufgestellte These:
Platon ,nicht als Philosoph, sondern als Mystiker” zu lesen, wei-
terzuentwickeln. Was die Philosophie zur Philosophie macht, zeigt
sich fur Albert im mystischen Ursprung und im mystischen Ziel
der Philosophie. Vollkommenheit der Weisheit, wenn nicht nur
durch Erkenntnis erfiillt, sondern optimal als licbende Begegnung
angestrebt, mutet sowohl der Idee Liebe, aber auch unserer Erfah-

' K. Albert: Mystik und Philosophie. In: Philosophische Studien Bd. L Sankt
Augustin 1986, S. 74.
? H. Leisegang: Die Platondeutung der Gegenwart. Karlsruhe 1929, S. 60.

255

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung von Liebe viel zu. Lisst sich eine Theorie von Liebe denken,
bzw. eine Praxis von Licbe erfahren, die jener Zumutung gerecht
wird? Was miiite "in Wahrheit sein” bzw. was miiBte “erfahrbar
werden”, wenn Liebe sich als dieser mystische Ursprung und zu-
gleich mystisches Ziel erweisen sollte? Mein durch Karl Alberts
Interpretationen angeregten Uberlegungen werden diese Frage
nicht beantworten kénnen. Alberts Platoninterpretation hat mich
allerdings ermutigt, das personale Phinomen ,Liebe in ein The-
oriesystem einzubezichen, das derzeit - vermutlich wegen einseitig
positivistischer oder wissenschaftstheoretischer Verknappung - in
erhebliche Argumentationsschwierigkeiten geraten ist. Wie weit
meine eigenen praktischen Versuche fiir begriindetes ,,verantwort-
liches Handeln‘® sich einer ,,ontologischen Erfahrung als Grundbe-
dingung philosophischen Denkens* verdanken, muf} an dieser Stel-
le noch offenbleiben.*

1. Von der zweischneidigen Bediirfnis - Konjunktur nach
Ethik

1. Von der boomenden Konjunktur fiir Ethik

Wenn an der Schwelle vom 19. zum 20.Jahrhundert der einzelne
Mensch als Mingel- und Bediirfniswesen geschildert wurde, so
148t sich auf der Schwelle vom zweiten zum dritten Jahrtausend die
globale Menschheit als Mangel- Bediirfnisgesellschaft nach Ethik
charakterisieren. Der Bedarf nach Ethik scheint enorm. Anfragen
an die Ethik als wissenschaftliche Disziplin haben Konjunktur.
Nur sehr zégerlich, nur sehr verschimt miissen sie - wenn sie ehr-
lich sind - zugeben, dass sie mit diesen Anfragen derzeit auf dem
falschen FuB erwischt werden. Denn: Der heutige Ethiker befindet
sich in einer doppelten Verlegenheit.

2. Von der doppelten Verlegenheit des Ethikers heute

a) Ethik unter dem Gewaltverdacht

Die erste Verlegenheit:

? A. Bucher: Verantwortliches Handeln. Ethik in Zeiten der Postmoderne. Re-
gensburg 2000,

4 E. Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie Karl Alberts. Sankt
Augustin 1986, S. 17ff.

256

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- Jeder Ethiker versucht, eine wissenschaftliche Theorie ethischen
Handelns zu entwickeln. Die ethische Theoriebildung gebraucht
zwei Urteilsformen: Wertende Urteile und verpflichtende Urteile.

- Die Werturteile beziehen sich auf die sittliche Qualifizierung der
Handlung und die durch die Handlung erreichte Veranderung. Der
grundlegende Pridikator jedes Werturteils ist der Begriff , gut®,
bzw. sein Gegenbegriff: , schlecht.

- Die Verpflichtungsurteile beziehen sich auf den Normierungscha-
rakter einer Handlung. Das Verpflichtungsurteil kennt drei Pridi-
katoren: Sollen, Diirfen, Verbieten.

Theorieproduzenten begegnet man mit Recht skeptisch. Ent-
wickler von Theorien stehen nach dem Zusammenbruch weltbe-
stimmender Theoriegebdude unter dringendem Verdacht, Gewalt
zu sden. Religidse, politische, kulturelle Streiterein erzeugen Fana-
tismus. Erbitterte und unversohnliche Debatten um Fortpflan-
zungsmedizin, Atomkraft und Gentechnik bezeugen gefdhrliche
fundamentalistische Tendenzen des Ethikbooms. Und wer beant-
wortet die Frage, ob es sich um kalkulierbare Nebenwirkungen
oder um eine todlich-immanente Logik des Ethikdialoges handelt?
b) Ethik unter Begriindungsdefiziten
Die verlorene universale Begriindungsplausibilitdt
Die zweite Verlegenheit belastet den heutigen Ethiker fundamental.
Sie ist fundamental, weil sie die Fundamente der Ethik selbst nicht
nur beriihrt, sondern bedroht, wenn nicht sogar vernichtet. Diese
Verlegenheit fiihrt direkt in den argumentativen Grund ethischen
Tuns und Lassens. Die ethische Plausibilitiit bestimmter gesell-
schaftlicher Gruppen, die lange Zeit als unbezweifelbare Ressour-
cen ethischer Entscheidungen genutzt wurden, ist verdunkelt. Die
moralischen Forderungen christlicher Kirchen oder fithrender
Weltanschauungen haben vielleicht nicht ihren Universalanspruch,
wohl aber ihre universale Uberzeugungskraft verloren. Die Zeiten
grofer, traditioneller Orientierungsvorgaben sind offenbar zwangs-
laufig und unumkehrbar abgelaufen. Pluralistische Denkmodelle
und/als individualistische Evidenz-postulate dominieren. Weder
gottliche Gebotstafeln noch ideologische Begliickungs-Manifeste
konnen einen universal iiberzeugenden Sollens-Anspruch vorlegen.
Aber auch kein kategorischer Imperativ, auch kein allgemeines
Liebesgebot, schon gar nicht irgend eine demokratische Diskurs-
norm schaffen es, ihren jeweiligen universalen Anspruch gegen-
iiber allen Menschen plausibel darzulegen und gemeinverbindlich

257

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu erheben. Bewidhrte Wertorientierung und Handlungsanleitungen
aus dem Geist sowohl primodemner, aber auch spitmoderner
Selbstverstandlichkeiten scheitern an einer Fiille vollig never Er-
kenntnisse und neuer Moglichkeiten.

Die Fehlentwicklungen traditioneller Verbindlichkeiten

Die Scheiterhaufen von Ausschwitz, die Inquisitionsurteile des Fa-
schismus und Marxismus, dic Hekatomben Hungernder in der
Dritten Welt, die tiglich schirfer schneidende Schere zwischen
Arm und Reich, die soziale Kluft zwischen Nord- und Siid-halbku-
gel etc. werfen bedrohliche Schattenbilder auf den Horizont des
nichsten Jahrtausends. Belastende Beweise, wohin ein Handeln
aus dem Geist traditioneller Verbindlichkeiten fiihrt, illustrieren
das abgeschlossene Jahrhundert. Wirtschafts-, Kriegs- und Sozial-
katastrophen waren nie ausschlieBlich Schicksal, sondern Produkt
individueller oder gesellschaftlicher Entscheidungen. Jedem, der
auch nur entfernt beriihrt ist von den Kriegs-, Armuts- und Elends-
zenarien des auslaufenden Jahrtausends und fiir den die Jahrtau-
sendwende kein Schlussstrich gegeniiber einer gliicklich iiberwun-
denen Vergangenheit sein kann, ist verunsichert, wie in Zukunft,
auf einer allgemein verbindlichen Basis, verantwortetes Handeln
organisiert werden miite. Aber auf welcher Grundlage rechtfertigt
sich neues Handeln? Auf welches Fundament entscheidet sich, was
gut oder schlecht, richtig oder falsch ist? Wer verantwortet Impe-
rative: Du sollst, du sollst nicht, du darfst?

3. Die zwei Grenzen der Moderne

a) Abgrenzung vom Mittelalter

Es gab geistesgeschichtlich bereits eine Epoche vergleichbarer ethi-
scher Unsicherheit. Es geschah zu Beginn der Moderne. Die Mo-
derne in sittlicher Perspektive begann, als ein absolut verbindlicher
christlicher Gott seine normative Plausibilitit fiir jedes mensch-
liche Handeln abgeben muBte. Ein Handlung normierender Gott
leidet seitdem an einem im Namen der Freiheit teils beklagten, teils
begriiBten fehlenden Durchsetzungsvermégen. Die geistesge-
schichtliche Katastrophe am Ende des 20.Jahrhunderts diirfte die
Signatur einer neuen Epoche vergleichbar einschneidend prégen.
Sie rechtfertigt, vom Ende der Modeme zu sprechen. Denn das
Ende der Moderne wurde eingeliutet, als das sdkularisierte Abbild
jenes alles bestimmenden Gottes, die absolut verbindliche Ver-
nunft, ihre eigene universelle Plausibilitit bezweifelte. Wie denn
soll verantwortliches Handeln méglich sein, wenn dic Vernunft

258

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selber nicht an ihre zumindest ,prinzipielle Verbindlichkeit* (Un-
fehlbarkeit), d.h. Allgemeinheit und Notwendigkeit glauben kann? -
und dies aus guten, ihr einsichtigen Griinden?

b) Der Verlust des Selbstverstiindlichkeit

Die Selbstverstiandlichkeit, auf letzte Begriindungsfragen sowohl in
der Noetik wie in der Ethik allgemein verbindliche und alle ver-
pflichtende Antworten zu finden, scheint seit geraumer Zeit verlo-
ren zu sein. Wenn nun aber die Selbstverstandlichkeit, allgemeine
und notwendige Begriindungsfragen zu stellen, selbst nicht allge-
mein und notwendig einsichtig offengelegt werden kann, dann of-
fenbart Philosophie sich selbst als hochst fragwiirdiges Unterfan-
gen. Diese Fragwiirdigkeit allein scheint noch die Existenzberech-
tigung von Philosophie zu begriinden. Zeitunabhéngige, einsichtige
Wabhrheiten und iberzeitliche verpflichtende Werte erscheinen
dann wie Fixsterne aus einem prakopernikanischen Weltbild. Die
Schlange der Vernunft beiBt sich in den eigenen Schwanz.

Hinter dieser erschreckenden Entdeckung kénnte aber auch eine
iiberraschende Hoffnung wetterleuchten. Die Vermutung kénnte
auftauchen, ob méglicherweise die Vernunft entlastet wire, Gott
spielen zu miissen? Beide Fragen, die pessimistische: ob sittliches
Handeln iiberhaupt noch méglich sei, und die optimistische: ob
Vernunft nicht endlich ihre Endlichkeit praktiziert, zirkeln den
Denkraum ab, der vorldufig mit postmodernem Denken tituliert
wurde.

2.Von der Genealogie des Titels: Postmoderne

1. Die faschistische Verwurzelung

Belastet vom Orientierungsdefizit nach endgiiltigem Abschluss des
Mittelalters und entlastet vom Universalisierungsdogma gilt es, die
philosophische Konzeption dieser Postmoderne vorzustellen. Die
Genealogie des Begriffes von der Postmoderne verweist auf eine
Peinlichkeit, die zugleich ein bezeichnendes Licht auf das 20.Jahr-
hundert wirft.

Der Begriff , postmodern® stammt aus dem Vokabular des frii-
hen Kulturfaschismus im Schlepptau Friedrich Nietzsches. Nihi-
lismus im Geiste Nietzsches meint: Die Sterblichkeit Gottes und
aller metaphysischer Hinterwelten scheint erwiesen. Dies fithrt
zum Zusammenbruch aller bisherigen, den Menschen stiitzenden
und schiitzenden Wahn- und Wunschvorstellungen. Der Mensch
steht nackt und ohnmichtig, schwach und hilflos vor und im

259

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichts. Kein metaphysisches Korsett hilt ihn aufrecht. Der
Mensch wurde ,schwachgedacht“. Ein neues, nach-metaphysi-
sches, machtiges und erméichtigendes Denken miisse vom Men-
schen und fiir den Menschen gefordert werden.’

R. Pannwitz postuliert 1917 vor dieser geistesgeschichtlichen
Kulisse eine neue Anstrengung vom Menschen der Zukunft. Der
Mensch jenseits dieser nihilistischen Moderne miisse der ,,sportlich
gestihlte, nationalistisch bewusste, militirisch erzogene, religios
erregte postmoderne Mensch (sic) ... sein.® DreiBig Jahre spéter
fuhrt Amold Toynbee ,,postmodern® als ideologicfreien kultur-ge-
schichtlichen Epochenbegriff ein.” Terminologischen Rang erhalt
der Begriff 1959 durch den Aufsatz ,Mass Society and Postmo-
demn Fiction™ von I. Howe.® Postmodern wird zu einem positiven
Begriff der Literaturkritik. Kann der MaBstab der klassischen Mo-
derne - gemeint sind z.B. James Joyce und Ezra Pound - auch noch
fur die moderne Massengesellschaft und zur Qualifikation der
Nachkriegsliteratur gelten? Nicht nur Gott, sondern auch der tra-
ditionelle moderne Roman sei tot! Die Signatur der Moderne wa-
ren: Analyse, Rationalitit, Dialektik. Sie haben ausgedient. Das
Naive und der Mythos werden von der Massenkultur einer an der
Modemne enttiuschten Gegenwart gefordert. Die Signatur der
Postmoderne prégt neue Paradigmen.®

Nach der Literaturkritik erwies sich die Architekturkritik des
20.Jahrhunderts als starker Prophet der Postmoderne. ,Ein post-
modernes Gebaude spricht ... zumindest zwei Bevélkerungsschich-
ten gleichzeitig an: Architekten und eine engagierte Minderheit ...
sowie die breite Offentlichkeit oder die Bewohner am Ort, die sich
mit Fragen des Komforts, der traditionellen Bauweise und ihrer

3 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft. Musariusausgabe 12. Miinchen
1924, S. 156f.

¢ R. Pannwitz: Die Krisis der européischen Kultur. Werke II. Nurnberg 1917,
8. 64.

7 A. Toynbee: Kultur am Scheideweg. Ztirich u.a. 1949.

¥ Vgl. HJ. Tork: Postmoderne. Mainz u.a. 1990. Zur Genealogie des Aus-
drucks ,,Postmoderne* — allerdings ohne das préfaschistische Ursprungszitat —
vgl. auch W. Welsch: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, bes. S.
12-43.

® Vgl. A. Huyssen/K. Scherpe (Hg.): Postmoderne. Zeichen eines kulturellen
Wandels. Reinbek bei Hamburg 1986.

260

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Art zu leben befasst“, stellt Ch. Jencks Mitte der siebziger Jahre
fest." Er nennt dieses doppelseitige Ansprechen: ,,Doppelkodie-
rung® der postmodernen Architektur. Gegensitzliches, Wider-
spriichliches wie Triviales und Intellektuelles, Ratio und Emotion,
Farbe und Geist, Funktion und Form ordnen sich zueinander.

2. Die Ubernahme in den gesellschafiswissenschaftlichen Kontext
Der Sprung vom postmodernen Hochhaus in den gesellschaftswis-
senschaftlichem Kontext und in eine postindustrielle Gesellschaft
war gleichbedeutend mit dem Ubergang von einer warenproduzie-
renden zu einer Informations- und Wissensgesellschaft. A. Etzioni
beschreibt 1968, eine ,,postmoderne Gesellschaft” sei gekennzeich-
net von einem Zugleich an wissenschaftlich-funktionaler Rationa-
litdit und mythisch-antinomischer Kultur." Funktionale Argumen-
tationsstrukturen werden gefordert fiir die Naturwissenschaft, aber
mythische, antinomische Erzihlungen sind wichtig fir die Kultur-
und Geistes-,,wissenschaften. Postmoderne ist Avantgarde und
deren Protest, das Nebeneinander unterschiedlichster Negationen
der Modeme, daher teils unter Reaktionirsverdacht, teils unter
Supramodernismusverdacht. Postmoderne ist durch Pluralitit sich
gegenseitig fundamental ausschlieBender Deutungs-elemente ge-
kennzeichnet. Kennzeichen der Moderne war das Deutungsmono-
pol einer universalen, allgemein giiltigen Wissenschaft: einer Ma-
thesis universalis. Die Grundlagenkrise der Moderne ist eine Krise
zentraler Deutungsbegriffe der Modeme (etwa: die Leitidee einer
universalen Ordnung). Diese Krise zerstorte die Moderne und er-
offnete den pluralen Deutungsmarkt der Postmoderne.

3. Die philosophische Aneignung

Es ist das Verdienst J.-F. Lyotards, zuerst auf Klarungsversuche
des Begriffes ,,postmodern® philosophisch reagiert zu haben. Post-
moderne ist gekennzeichnet durch die Gleich-Giiltigkeit im Neben-
einander unterschiedlicher, sich gegenseitig ausschlieBender Ver-
nunftbegriffe und Vernunfikritiken. In der Schrift ,,Das postmoder-
ne Wissen® bringt Lyotard die postmodernen Tendenzen auf einen
einzigen Begriff: Paralogie!" Postmoderne bedeutet: Anerkennung

'° Ch. Jencks: Die Sprache der modernen Architektur. Die Entstehung einer al-
ternativen Tradition. 2. Erw. Aufl. Stuttgart 1980, S. 85.

'' E. Etzioni: The active society. A theory of social and political processes. Lon-
don 1968 (dt. Die aktive Gesellschaft. Opladen 1975).

12 3 .F. Lyotard: Das postmoderne Wissen. Wien 21993, S. 9f.

261

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der grundsdtzlichen Heteromorphie wissenschaftlicher Aussagen,
sowie das Herausstellen des Wissens von der Nichtiibereinstim-
mung, die Unmoéglichkeit einer Vereinheitlichung all unseres Wis-
sens. Heteromorphie und Nichtiibereinstimmung meint der Begriff:
Paralogie.

Die Kantische Kritik der Urteilskraft und L. Wittgensteins Trak-
tat stehen im Hintergrund der Lyotardschen Philosophie. Fiir Lyo-
tard ist Philosophie ein Metadiskurs der Wissenschaft, in welchem
diese ihre Spielregeln legitimieren will. Wer legitimiert, tritt als
Gesetzgeber auf. Doch ist fiir Lyotard diese Legitimierung so not-
wendig wie uneinlosbar. Der jeweils geforderte Gesetzgeber kann
seine Autoritt jedoch nicht universal plausibel vorweisen. Ob der
antike Gott oder die moderne universale Vernunft als letzter Grund
fir stichhaltige Argumentationen beansprucht werden - jede ver-
suchte Legitimierung fithrt zu bekannten Aporien, zu circuli vi-
tiosi, zur petitio principii, zum unendlichen Regress, zu Para-
doxien. ,,Der Konsens ist ein Horizont, er wird niemals erworben®,
erlautert Welsch.”

Auch J. Derridas ,Methodik der Dekonstruktion” zielt darauf
ab, die traditionellen Gegensétze von Einheit und Gegensatz, Sein
und Seiendem, Geist und Natur, zu unterlaufen, sie aber nicht he-
gelianisch aufzuheben noch dialektisch zu iiberhohen. Fiir eine
theoretische wie praktische Philosophie, also auch fiir eine Ethik
als wissenschaftliche Disziplin beziiglich der Wirklichkeit", wie sie
sein soll, bedeutet dies zweierlei:

(1) Ethik 148t sich nicht universalverbindlich letztbegriinden. Den-
noch:

(2) Sittliches, d.h. verantwortetes Handeln braucht eine legitime,
d.h. starke Begriindung.

Es entsteht eine antinomische Pluralitét ethischer Begriindungs-
systeme, die sich nur in ihrem Binnendiskurs, d.h. nicht vor einer
universal anerkannten Instanz, fiir stark letztbegriindet halten. Dies
benennt die Krise des gegenwartigen Diskurses beziiglich sittlichen
Handelns. Nicht nur, ob dieses oder jenes verbindlich sei, sondern

13 W. Welsch: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, S. 228 zit. Lyo-
tard (21993), S. 177.

14 Vgl. J. Derrida; Deconstruction in a nutshell. New York 21997.

15 Zum Wirklichkeitsbegriff vgl. P. Strasser: Philosophie als Wirklichkeits-
suche. Frankfurt a.M. 1989.

262

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ob iberhaupt universelle Verbindlichkeit begriindet werden kann,
ist die kritische Frage. Ethik ist nicht mehr nur ein wissenschaftli-
ches Krisen-bewiltigungs-projekt fiir verantwortliches Handeln;
Ethik selbst ist die Krise.

3. Von der Transformation einer normativen Ethik
1. Die paradoxe Situation der Postmoderne

Schon in den siebziger Jahren sprach Karl-Otto Apel von einer
Paradoxie innerhalb der Ethik."* Die Paradoxie besteht darin, dass
die Vernunft einerseits ungeheuere Schwierigkeiten entdeckt, eine
normative Ethik sich selbst plausibel nahezubringen. Andererseits
gelingt der gleichen Vernunft die Erkenntnis, dass im Blick auf die
Produkte ihrer eigenen instrumentellen Intelligenz - z.B. Naturwis-
senschaft, Technik, Politik - ein neues Handeln aus begriindeter
Verantwortung notwendig wére.

Deutlicher nennt Ernst Tugendhat die Situation der normativen
Ethik im Diskurs der Postmoderne. Die - tiglich notwendige - Pra-
xis zwingt zur notwendigen Riickfrage nach dem Fundament einer
universalen Moral: ,Bei allen anderen Arten von Urteilen, den
wissenschaftlichen z.B. oder dsthetischen, kann das Problem ihrer
Begriindung als eine rein akademische Angelegenheit angesehen
werden. Nur mit Bezug auf die Moral ist das Begriindungsproblem
eine Notwendigkeit des konkreten Lebens ... Die Frage nach der
Begriindung ... wird unausweichlich,... indem die moralische Uber-
zeugungskraft einer Gesellschaft ihre vorgegebenen religiGsen-
traditionellen Begriindungen verlieren und auf einmal als historisch
relativ wahrgenommen werden“."” Aber auch er sieht sich nicht in
der Lage, diese Begriindung vorzulegen, weil keine der praktizier-
ten Moralen ihren Universalanspruch auch auBerhalb ihrer histori-
schen Bedingtheit rechtfertigen konne.

1 K.-O. Apel: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund-
lagen der Ethik. In: ders. (Hg.): Transformation der Philosophie 2, Frankfurt
aM. 21981, S. 358435, hier S. 359 .

" E. Tugendhat: SelbstbewuBtsein und Selbstbestimmung. Frankfurt a.M.
1979, S. 57.

263

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die historische Situation der Kultur
a) Ethik im Kontext der Kultur:
Der Verlust ethischer Selbstverstandlichkeit(en) ist historisch par-
allel eingetreten mit der Konfrontation ethischer Traditionen unter-
schiedlicher Kulturtraditionen. Die Konfrontation z.B. einer euro-
péisch christlich geprégten ethischen Kultur mit der Ethik buddhi-
stischer, hinduistischer oder muslimischer Kulturen, oder asiatisch
und afrikanischer Kulturen stellte die gewohnte ethische Selbstver-
standlichkeit einer tradierten Kultur in Frage. Auch die kulturim-
manenten Evaluationen erschiitterten die traditionellen ethischen
Selbstverstandlichkeiten bestimmter Entwicklungsepochen. Die Er-
fahrung kultureller Entwicklungsepochen ist in der Regel gekniipft
an die Erfahrung neuer Fraglichkeit bislang fraglos akzeptierter
ethischer Verhaltensweisen. Die enge Zuordnung von Kultur und
Ethik wird in der Regel kaum bestritten. Die Ethik der Kultur wird
erfahrbar als Kultur der Ethik. Wie problematisch konstitutiv die-
ser Zusammenhang ist, zeigt sich aber erst, wenn wie selbstver-
standlich vom Wandel der Kultur, aber bedeutend kritischer vom
Wandel der Ethik gesprochen wird. Wenn daher derzeit die ethi-
sche Gemengelage der Postmoderne nach Losungen ruft, dann
dringt sich eine Riickfrage auf in den kulturellen Vernetzungs-
kontext der Ethik.
b) Kultur im Kontext der Ethik:
- Kultur ist der Modus, in dem der Mensch die Natur zu seiner
Welt gestaltet. Kultur ist initiierte, qualifizierte und wissentlich ge-
wollte Weltgestaltung durch den Menschen.
- Kultur definiert die Lebenswelt des Menschen, und der Mensch
definiert seine Lebenswelt als Kultur.
- Kultur ist der Inbegriff aller auf Verwirklichung von Werten
gerichteter Tatigkeiten und zugleich das Ergebnis dieses Tuns.
- Kultur ist daher Vollzug und Ergebnis ethischen Handelns. Ohne
wertbewusstes und wertgewolltes und davon abgeleitetes normati-
ves Handeln wandelt sich Natur nicht zu Kultur.
- Kultur wird daher auch erfahren als verantwortetes Weltgestal-
ten. Nur als erfahrbarer Ausdruck eines individuellen und sozialen
Selbstverstindnisses handelnder Menschen zeigt sich Kultur als
Inbegriff normativer Wertsetzungen einer geschichtlichen Lebens-
welt.

Nach dem Ende einer in handfeste Krisen geratenen rationalisti-
schen und 6konomischen Fortschrittskultur wichst die Einsicht in

264

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die keineswegs grenzenlosen Grundlagen des Fortschritts; ebenso
wichst - nach dem Ende eines unkritischen Glaubens an eine in-
strumentelle Universalvernunft - die Einsicht in die Notwendigkeit
einer neuen Kultur der Vernunft. Damit wird aber nichts anderes
gefordert als ein Nachdenken iiber die Richtlinien unseres Han-
delns, eine Nachdenklichkeit, die sowohl die Bedingungen des kul-
turellen Fortschrittes als auch die neuen Moglichkeiten der ihn ge-
staltenden Vernunft konkret einbezieht. Diese Nachdenklichkeit
fiihrt nicht mehr in eine Richtung, die auf eine universale Argu-
mentationstheorie hoffen 148t, sondern weist in Richtung einer
Praxis, die zur Lebenserfahrung eines jeden Menschen werden
kann. Diese Praxis als bewusst gewollte, entschieden ergriffene
Lebenserfahrung soll mit dem Begriff ,,Liebe* benannt werden.

c) Liebe als optimale Disposition zur Kultur

Liebe als bewdhrte Erfahrung

Wenn es stimmt, dass die Liebe nicht , Jenseits von Gut und Bose*
steht, also nicht ohne Riicksicht auf sittliche Prinzipien realisiert
werden kann, sondern als Liebe selbst das Kriterium optimaler
Sittlichkeit darstellt, dann ist Liebe nicht nur Qualifikationskrite-
rium ethischer Lebensgestaltung, sondern kulturelles Optimum je-
der Weltgestaltung. Sollte ausgerechnet jene Vernunft, die rationa-
listisch als ,,pure Emotion” verdichtigte Tugend, die Liebe als uni-
versales Ethikfundament entdecken?

Die Liebe macht es den Ethikern als Reflexionswissenschaftlern
nicht leicht. Die Ethiker selbst haben mit der Liebe ein dhnliches
Problem wie die Physiker mit der Natur. Niels Bohr behauptete:
Die Physiker finden nicht heraus, wie die Natur sei, sie beschéfti-
gen sich bloB mit dem, was sich iiber die Natur sagen lasse. Ent-
sprechend scheint es, dass die Ethiker nicht herausfinden, was die
Liebe sei, sie beschiftigen sich bloB mit dem, was sich iiber die
Liebe sagen lasse. Vielleicht hilft aber diese Bescheidenheit! Nicht
Liebe zu definieren, nicht das Wesen der Liebe auf den Begriff zu
bringen soll angestrebt werden; es wiirde schon geniigen einiges
,was zu sagen sei“ iiber Liebe zu erinnern und fiir Ethik zu nutzen.

Das wiirde bedeuten, Liebe phinomenologisch als Gegebenheit
ethischen Verhaltens zur Sprache zu bringen. Die Erfahrung der
Liebe als optimale Moglichkeit fiir sinnvoll gelingendes Leben
konnte als Basis ethischer Rechtfertigung sich erweisen. Liebe als
nachweislich bewihrte Lebenserfahrung und als optimales Kri-
terium kultivierter Weltgestaltung, kénnte sich bewéhren — be-

265

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wabhrheiten - als Aufweis, dass und wie Leben gelingt und indivi-
duell wie gesellschaftlich verantwortet werden kann.

Was 1Bt sich nachweislich iiber Liebe sagen? Offensichtlich ge-
schieht Liebe. Sie 148t sich erfahren, kann scheitern und gelingen.
Sie kann gewollt und gestaltet werden. Sie ist Wort und Antwort,
wird riskiert und verantwortet. Als Erfahrungstatsache hat Liebe
einen unersetzbaren Argumentationsvorteil. Liebe ist nicht reine
Idee, nicht unbewiesen Forderung, nicht Glaubensgebot, nicht
Weltanschauung. Liebe gehort zu unserer nachpriifbaren und pro-
bierbaren Erfahrung. Sie ist weder spezifisch europdisch noch
katholisch, sie ist weder mittelalterlich noch spezifisch atheistisch.
Liebe gehort zur prinzipiellen Erfahrungsmoglichkeit jedes Men-
schen, dem sein Leben lieb ist und dessen Leben gelingen soll. Sie
ist eine universale Lebenschance. Sie eint als Erfahrungstatsache
Menschen unterschiedlichster Kulturen. Liebe ist die Hochkultur
menschlicher Weltgestaltung. Daher lohnt sich die Uberlegung, ob
und in wie weit Liebe als Basis sittlicher Lebensgestaltung eine
ethische Kultur universal plausibel begriinden konnte.

d) Liebe als kultureller Kontext

Was laBt sich also iiber dieses Erfahrungsphinomen Liebe so sa-
gen, dass zumindest gutwillige Zeitgenossen erfahrungsgestiitzt
wissen, wovon die Rede ist?

Liebe als personales Verhalten:

Liebe ist weder rein emotional-dsthetisch noch rein kognitiv-noe-
tisch, weder reines Gefiihl noch reine Willensentscheidung zum
guten Handeln. Liebe ist ein souverdner Akt der Person. Liebe
benennt eine qualifizierte Lebenshaltung, die durch sittliche Hand-
lungen erworben wurde und weitere Handlungsbeziige sittlich qua-
lifiziert. Samtliche konkrete Bedingtheit des handelnden Subjekts
werden durch die Liebe konditioniert. Daher ist sie die optimale
Ausdrucksform eines Charakters und authentische Disposition zu
gelungenem vollkommenen Leben. Verstand, Wille und Gefiihl -
alle personalen Krifte - tragen und gestalten den Ausdruck der
Liebe in einer verantworteten Handlung. Liebe ist die personale
und optimale Antwort auf die zentrale sittliche Forderung mensch-
licher Wiirde. Liebe 148t Leben in Wiirde gelingen.

Liebe als Weltverhalten:

Als personale Handlung konstituiert Liebe ein Verhéltnis zur Welt.
Welt verstanden als Inbegriff aller Beziige der handelnden Person.
Das Verhiltnis zur Welt gipfelt im Verhiltnis zu einem anderen

266

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Du und zu anderen Person. Welt wird Erfahrungsort liebender Be-
gegnung. Im Gelingen wie im Scheitern auf hdchstem Niveau
menschlich personaler Begegnung wird die Wiirde des Menschen
erfahren. Auch Schuld und Siinde sind erfahrbarer Ausdruck
menschlicher Wiirde. In einer liecbenden Handlung geschieht nicht
Uberwindung, sondern Uberbriickung der trennenden Unterschie-
denheit, nicht Verlust der Individualitit sondern Gewinn individu-
eller Freiheit. Dadurch wird sowohl Einheit wie Verschiedenheit,
Bejahung des Anderen in seiner Andersartigkeit wie in seiner Ahn-
lichkeit, zum Ausdruck gebracht.”® Die Einheit wie Verschieden-
heit, dic Bejahung des Anderen in seiner Andersartigkeit wie in
seiner Ahnlichkeit, wird in der Liebe erkannt und gewollt. Liebe
erweist sich als ein qualifiziertes Verhiltnis zum anderen, das den
anderen in seiner Individualitit und in seiner spezifischen Ge-
schichtlichkeit wie in seiner universalen Einmaligkeit wiirdigt.

¢) Qualitative Merkmale der Liebe

Wenn der Liebe diese ethische Bedeutung zukommt, dann miissen -
gegen alle emotionale Fehlinterpretationen - deren qualitativen
Merkmale um so deutlicher erinnert werden. Als zentrales perso-
nales Verhalten benennt Liebe jenen Habitus, der allen anderen
verantwortlichen Verhaltensformen ihren Rang zuweist.

An drei qualitativen Merkmalen der Liebe 148t sich deren zen-
trale Verantwortlichkeit fiir gegliicktes Verhalten kennzeichnen:
Wohlwollen und Wohltun:

Liebe als ganzheitliche Disposition zum sittlichen Handeln ist so-
wohl Geneigtheit als ,,Wohlwollen* als aber auch Geneigtheit zum
,Wohltun“, Selbst im Verstindnis I. Kants 148t sich Liebe nicht
zur reinen gesinnungsethischen Maxime verkiirzen: “Man sichet
bald: dass hier nicht bloB das Wohlwollen des Wunsches, welches
gelegentlich ein bloBes Wohlgefallen am Wohl des anderen ist ...,
sondern ein tétiges, praktisches Wohlwollen und Heil des anderen
zum Zweck zu machen (das Wohltun), gemeint sei. Denn im Wiin-
schen kann ich allen gleich wohlwollen, aber im Tun kann der
Grad ... doch sehr verschieden sein“."” Liebe hat Anteil an der um-

18 Vgl. E. Fromm: Die Kunst des Liebens. Stuttgart 1956. Reife Liebe sei
,~Eins-Sein unter der Bedingung, die eigene Integritiit und Unabhingigkeit zu
bewahren” (a.a.0., S. 39).

19 . Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft (Metaphy-
sik der Sitten, AA VI. Berlin 1907, § 28, S. 451f.

267

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fassenden Intellegibilitit des Menschen. Wille und Verstand stehen
im Dienst des Wohlwollens und Wohltuns. Liebe ist selbst jene -
Wille und Verstand - umfassende Disposition der Vernunft, in der
eine Person auf Vollkommenheit ausgerichtet ist und realisieren
kann.

Selbst- und Ndchstenliebe:

Weil licbendes Wollen und Tun eine personale Relation qualifi-
ziert, muB das Verhiltnis von Selbst- und Néachstenliebe neu for-
muliert werden. Noch in den Zeiten einer metaphysischen, ontolo-
gisch definierten Bedeutung von ,sittlich gut“ wurde der objektive
Wert einer sittlichen Handlung allein bestimmt vom erreichten
Grad ontischer Seinsvollkommenheit des Handelnden. Wenn die
sittliche Qualitit einer Handlung von einer in Liebe neu konstitu-
ierten Relation zum anderen konstitutiv abhéngt, dann ist die Un-
terscheidung von Selbst- und Nichstenliebe eine rein begriffliche
Willkiir. Es gibt keine Selbstliebe ohne Néchstenliebe, und jede
Nichstenliebe ist immer im gleichen MaBe Selbstvervollkomm-
nung. Liebe, die man empfingt, und Liebe, die man gibt, sind nicht
getrennte Quantititen. Ebenso zerschneidet die fromm-gewohnte
Gleichsetzung von ,Liebe und Selbstlosigkeit die konstitutive
Relation liebenden Tuns nicht weniger als rein egoistisches Ver-
halten. Liebe ohne Selbstliebe 148t die Liebe zum Nachsten genau-
so scheitern wie eine Liebe ohne den Néchsten auch die Selbstliebe
scheitern 14Bt.

Die Unterdriickung einer konstitutiven Erfahrungsweise von
Liebe (z.B. Nichstenliebe oder Selbstliebe) verhindert auch die
korrelativ zugeordnete andere Erfahrungsweise ein und desselben
personalen sittlichen Verhaltens, d.h. vernichtet jede sittliche Ver-
haltensform. Sittliche Qualitit, d.h. das Gute im Handeln, zeigt
sich eindringlich in der Dialogstruktur jeder erfahrbaren Liebe.
Liebe als Dialog erweist die wechselseitige Offenheit fiireinander,
als ,.gegenseitiges Sehen und Sichsehenlassen®. Liebe ist dialo-
gisch oder sie ist keine Liebe: ,,Person erscheint, indem sie zu an-
deren Personen in Beziehung tritt ... Wer in der Bezichung steht,
nimmt an einer Wirklichkeit teil, das heift: an einem Sein, das
nicht bloB an ihm und nicht blo8 auBer ihm ist** schreibt Martin

% Zit. nach K. Albert: Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des So-
zialen. Sankt Augustin 1981, S. 74 (jetzt in: Philosophie der Sozialitit. Sankt
Augustin 1992, S. 119-248).

268

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Buber in: ,Ich und Du®“, Karl Albert setzt bei dieser Analyse an
mit der Frage: Was ist das fiir ein Sein? Sollte es gelingen, die
»Seinserfahrung® personaler Liebe als Basis sittlichen Handelns -
zumindest als Bewdhrungsangebot - plausibel zu vermitteln, wire
ein nichster Schritt in Richtung ,.ontologischer Reflexion* denk-
bar. Liebe kreiert Vervollkommnung fiir jede im liecbenden Handeln
einbezogene Person. Liebe wertet Welt, Inbegriff personaler Bezie-
hungen, erfahrbar auf. Liebe disponiert und konstituiert das perso-
nale, ‘weltliche’ ,, Zwischen“ — formuliert J. Schwartlédnder.” Exakt
dieses ,,Zwischen™ umschreibt das kulturelle Niveau personalen
gelingenden oder scheiternden Zusammenlebens.

Enttauschung und Chance:

Leider stehen die erhofften und gewiinschten, liebend ersehnten
Gliickserwartungen oft genug in bitterem herben Kontrast zur er-
fahrbaren Realitit. Die Kraft der Liebe als Impuls zum Handeln
zerbricht oft genug lebensrealistisch an prinzipieller Skepsis und
an Risikodngsten. Ob meine aus und in Liebe geplante Handlung
wirklich , sich lohnt“? Ob dadurch mein und anderer Leben wirk-
lich besser gelingt? Bin ich der Dumme, der Ausgenutzte, der zu
kurz kommt? Ein Riickfall und die Reduktion auf vor-verniinftige,
‘sinnen’-liche Gliickserwartungen und der Verzicht auf jegliches
sittlich-gute Handeln kénnen in unleugbaren Enttduschungen griin-
den.

Es mag zunichst wenig trésten, dass gerade diese ,,Chance der
Enttiuschung bzw. die Chance der Tauschung® ein eindringlicher,
wenn auch schmerzlicher Erweis fiir die Personalitit und Souvera-
nitdt sittlichen Handelns darstellt. Dennoch ist bereits die Erfah-
rung auch nur einer Handlung aus einer kraftvollen Disposition der
Liebe ein schwer zu widerlegender Erweis erfahrbaren Gliicks und
erlebten, gelungenen, vollkommeneren Lebens.

Der VerstoB gegen geforderte sittliche Handlung und damit die
Erfahrung von Schuld werden in ihrer die Personenwiirde verletzt-
enden Deutlichkeit bewusst, wenn und weil Schuld als verweigerte
Liebe erkannt wird. Verweigerte Liebe schmerzt und belastet le-

! Vgl. J. Schwartlander: Kommunikative Existenz und dialogisches Person-
sein. In: ZphF 19 (1965), S, 53-86, hier S. 79. Ahnlich auch M. Buber: Das
dialogische Prinzip. Darmstadt 31984, bes. S. 141fT.

269

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bensbedriickend, weil in ihr unzertrennlich die Einheit von Néch-
sten- und Selbstliebe negativ erfahren wird.”

Ausblick

Die Liebe als bewihrte Erfahrung gelingenden Lebens, kénnte in
postmoderner Wert- und Normpluralitéit eine universale Plausibi-
litatsbasis sein fiir sittliches Handeln. Dass diese Basis dennoch
immer einem Bewdhrungsrisiko ausgesetzt bleibt, kann nicht ge-
leugnet werden. Leben bleibt daher immer spannend, weil Liebe
immer wieder riskiert werden muB und auf Bewdhrung aus ist.
Wenn es aber stimmen sollte, dass zumindest Christen sich auf
eine unendlich zugesagte Nachstenliebe Gottes zu verlassen trauen,
dann besitzen Christen eine hervorragende Ausgangsposition, ihre
Mitmenschen, ihre Gesellschaft, ihre Gegenwart von der lebensbe-
reichernden Realitéit riskierter Liebe zu iiberzeugen. Eine Kultur
der Liebe, kein Allerweltgefiihl, sondern ein Handeln auf der Basis
bewahrter Erfahrung, die Wille und Verstand in den Dienst perso-
naler Wiirde und gegliickter Lebensgestaltung stellt, konnte ein
universal plausibles Zeugnis geben vom Sinn ethischen Handelns.
Diese gegliickte und auch begliickende Erfahrung als einsichtiger
Grund sittlichen Handelns konnte reflexiv befragt werden nach
dessen ontologischer Implikation. Die von Karl Albert immer wie-
der angemahnte ontologische Frage hitte unter den Bedingungen
einer Phadnomenologie sittlich gegliickter und begliickend vervoll-
kommneter Erfahrungen eine breitere Basis fiir eine ontologisch
relevante Antwort.

2 Zum Begriff der Schuld vgl. P. Ricoeur: Phinomenologie der Schuld. Frei-
burg i.Br. 1971; L. Honnefelder: Zur Philosophie der Schuld. In: ThQ (1975),
31-48; dhnlich A. Edmaier: Schulderfahrung und Sollensbegriff. In: PhJ 82
(1975), 8. 1162-177.

270

25.01.2026, 1:44:25 - —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

