
in. Liebe unter den Bedingungen der Postmoderne. Von 
den Bedingungen eines sittlichen Sein-Sollens

Alexius J. Bucher

Standortbestimmung

In der Aristophanesrede des „Symposion“ beschreibt Platon den 
Eros als die Kraft, die versucht „aus zweien eins zu machen“ (191 
D). Das Streben der Liebe zielt auf die Vereinigung der Liebenden. 
„Denn dies ist die richtige Weise, zu dem, was man hebt, zu ge­
langen oder von anderen dahin geführt zu werden: bei dem ein­
zelnen Schönen beginnend, jenes Schönen wegen immer höher 
hinaufzusteigen, gleichsam Stufen benutzend“ (211 B).

Karl Albert nimmt Platon beim Wort. Im Erstreben einer höch­
sten, vollkommenen Weisheit erfährt der Mensch, daß er weder 
ständig noch endgültig im vollkommenen Besitz der Weisheit sich 
aufhält. Streben nach Weisheit in Vollkommenheit ist ein immer 
wieder neu, geschichtlich neu anzustrebendes Streben. Angestrebte 
vollkommene Weisheit ist zweifellos nicht nur vollkommene Er­
kenntnis. „In diesem Streben aber geht es, wenn der Platonische 
Mythos beim Wort genommen wird, wohl nicht nur um ein Erken­
nen, bei dem der Erkennende hier und das Erkannte da steht, son­
dern um eine Berührung zwischen Erkennendem und Erkanntem, ja 
vielleicht sogar um eine Vereinigung. Denn das Streben der Liebe 
geht auf Vereinigung der Liebenden“.* Albert bietet diese Plato- 
ninterpretation, um die von Hans Leisegang aufgestellte These: 
Platon „nicht als Philosoph, sondern als Mystiker“ zu lesen, wei­
terzuentwickeln.1 2 Was die Philosophie zur Philosophie macht, zeigt 
sich für Albert im mystischen Ursprung und im mystischen Ziel 
der Philosophie. Vollkommenheit der Weisheit, wenn nicht nur 
durch Erkenntnis erfüllt, sondern optimal als hebende Begegnung 
angestrebt, mutet sowohl der Idee Liebe, aber auch unserer Erfeh- 

1 K. Albert: Mystik und Philosophie. In: Philosophische Studien Bd. I. Sankt 
Augustin 1986, S. 74.
2 H. Leisegang: Die Platondeutung der Gegenwart Karlsruhe 1929, S. 60.

255

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung von Liebe viel zu. Lässt sich eine Theorie von Liebe denken, 
bzw. eine Praxis von Liebe erfahren, die jener Zumutung gerecht 
wird? Was müßte ”in Wahrheit sein” bzw. was müßte "erfahrbar 
werden”, wenn Liebe sich als dieser mystische Ursprung und zu­
gleich mystisches Ziel erweisen sollte? Mein durch Karl Alberts 
Interpretationen angeregten Überlegungen werden diese Frage 
nicht beantworten können. Alberts Platoninterpretation hat mich 
allerdings ermutigt, das personale Phänomen „Liebe“ in ein The­
oriesystem einzubeziehen, das derzeit - vermutlich wegen einseitig 
positivistischer oder wissenschaftstheoretischer Verknappung - in 
erhebliche Argumentationsschwierigkeiten geraten ist. Wie weit 
meine eigenen praktischen Versuche für begründetes „verantwort­
liches Handeln“3 sich einer „ontologischen Erfahrung als Grundbe­
dingung philosophischen Denkens“ verdanken, muß an dieser Stel­
le noch ofienbleiben.4

1. Von der zweischneidigen Bedürfnis - Konjunktur nach 
Ethik

1. Von der boomenden Konjunkturför Ethik
Wenn an der Schwelle vom 19. zum 2O.Jahrhundert der einzelne 
Mensch als Mängel- und Bedürfhiswesen geschildert wurde, so 
läßt sich auf der Schwelle vom zweiten zum dritten Jahrtausend die 
globale Menschheit als Mängel- Bedürfhisgesellschaft nach Ethik 
charakterisieren. Der Bedarf nach Ethik scheint enorm. Anfragen 
an die Ethik als wissenschaftliche Disziplin haben Konjunktur. 
Nur sehr zögerlich, nur sehr verschämt müssen sie - wenn sie ehr­
lich sind - zugeben, dass sie mit diesen Anfragen derzeit auf dem 
frischen Fuß erwischt werden. Denn: Der heutige Ethiker befindet 
sich in einer doppelten Verlegenheit.
2. Von der doppelten Verlegenheit des Ethikers heute
a) Ethik unter dem Gewaltverdacht
Die erste Verlegenheit:

3 A. Bucher: Verantwortliches Handeln. Ethik in Zeiten der Postmoderne. Re­
gensburg 2000.
4 E. Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie Karl Alberts. Sankt 
Augustin 1986, S. 17ff.

256

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- Jeder Ethiker versucht, eine wissenschaftliche Theorie ethischen 
Handelns zu entwickeln. Die ethische Theoriebildung gebraucht 
zwei Urteilsformen: Wertende Urteile und verpflichtende Urteile.
- Die Werturteile beziehen sich auf die sittliche Qualifizierung der 
Handlung und die durch die Handlung erreichte Veränderung. Der 
grundlegende Prädikator jedes Werturteils ist der Begriff „gut“, 
bzw. sein Gegenbegriff: „schlecht“.
- Die Verpflichtungsurteile beziehen sich auf den Normierungscha­
rakter einer Handlung. Das Verpflichtungsurteil kennt drei Prädi- 
katoren: Sollen, Dürfen, Verbieten.

Theorieproduzenten begegnet man mit Recht skeptisch. Ent­
wickler von Theorien stehen nach dem Zusammenbruch weltbe­
stimmender Theoriegebäude unter dringendem Verdacht, Gewalt 
zu säen. Religiöse, politische, kulturelle Streiterein erzeugen Fana­
tismus. Erbitterte und unversöhnliche Debatten um Fortpflan­
zungsmedizin, Atomkraft und Gentechnik bezeugen gefährliche 
fundamentalistische Tendenzen des Ethikbooms. Und wer beant­
wortet die Frage, ob es sich um kalkulierbare Nebenwirkungen 
oder um eine tödlich-immanente Logik des Ethikdialoges handelt? 
b) Ethik unter Begründungsdefiziten
Die verlorene universale Begründungsplausibilität
Die zweite Verlegenheit belastet den heutigen Ethiker fundamental. 
Sie ist fundamental, weil sie die Fundamente der Ethik selbst nicht 
nur berührt, sondern bedroht, wenn nicht sogar vernichtet. Diese 
Verlegenheit fuhrt direkt in den argumentativen Grund ethischen 
Tuns und Lassens. Die ethische Plausibilität bestimmter gesell­
schaftlicher Gruppen, die lange Zeit als imbezweifelbare Ressour­
cen ethischer Entscheidungen genutzt wurden, ist verdunkelt. Die 
moralischen Forderungen christlicher Kirchen oder führender 
Weltanschauungen haben vielleicht nicht ihren Universalanspruch, 
wohl aber ihre universale Überzeugungskraft verloren. Die Zeiten 
großer, traditioneller Orientierungsvorgaben sind offenbar zwangs­
läufig und unumkehrbar abgelaufen. Pluralistische Denkmodelle 
und/als individualistische Evidenz-postulate dominieren. Weder 
göttliche Gebotstafeln noch ideologische Beglückungs-Manifeste 
können einen universal überzeugenden Sollens-Anspruch vorlegen. 
Aber auch kein kategorischer Imperativ, auch kein allgemeines 
Liebesgebot, schon gar nicht irgend eine demokratische Diskurs­
norm schaffen es, ihren jeweiligen universalen Anspruch gegen­
über allen Menschen plausibel darzulegen und gemeinverbindlich 

257

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu erheben. Bewährte Wertorientierung und Handlungsanleitungen 
aus dem Geist sowohl prämodemer, aber auch spätmodemer 
Selbstverständlichkeiten scheitern an einer Fülle völlig neuer Er­
kenntnisse und neuer Möglichkeiten.
Die Fehlentwicklungen traditioneller Verbindlichkeiten
Die Scheiterhaufen von Ausschwitz, die Inquisitionsurteile des Fa­
schismus und Marxismus, die Hekatomben Hungernder in der 
Dritten Welt, die täglich schärfer schneidende Schere zwischen 
Arm und Reich, die soziale Kluft zwischen Nord- und Süd-halbku­
gel etc. werfen bedrohliche Schattenbilder auf den Horizont des 
nächsten Jahrtausends. Belastende Beweise, wohin ein Handeln 
aus dem Geist traditioneller Verbindlichkeiten führt, illustrieren 
das abgeschlossene Jahrhundert. Wirtschafts-, Kriegs- und Sozial­
katastrophen waren nie ausschließlich Schicksal, sondern Produkt 
individueller oder gesellschaftlicher Entscheidungen. Jedem, der 
auch nur entfernt berührt ist von den Kriegs-, Armuts- und Elends­
zenarien des auslaufenden Jahrtausends und für den die Jahrtau­
sendwende kein Schlussstrich gegenüber einer glücklich überwun­
denen Vergangenheit sein kann, ist verunsichert, wie in Zukunft, 
auf einer allgemein verbindlichen Basis, verantwortetes Handeln 
organisiert werden müßte. Aber auf welcher Grundlage rechtfertigt 
sich neues Handeln? Auf welches Fundament entscheidet sich, was 
gut oder schlecht, richtig oder falsch ist? Wer verantwortet Impe­
rative: Du sollst, du sollst nicht, du darfst?
3. Die zwei Grenzen der Moderne
a) Abgrenzung vom Mittelalter
Es gab geistesgeschichtlich bereits eine Epoche vergleichbarer ethi­
scher Unsicherheit. Es geschah zu Beginn der Moderne. Die Mo­
derne in sittlicher Perspektive begann, als ein absolut verbindlicher 
christlicher Gott seine normative Plausibilität für jedes mensch­
liche Handeln abgeben mußte. Ein Handlung normierender Gott 
leidet seitdem an einem im Namen der Freiheit teils beklagten, teils 
begrüßten fehlenden Durchsetzungsvermögen. Die geistesge­
schichtliche Katastrophe am Ende des 2O.Jahrhunderts dürfte die 
Signatur einer neuen Epoche vergleichbar einschneidend prägen. 
Sie rechtfertigt, vom Ende der Moderne zu sprechen. Denn das 
Ende der Moderne wurde eingeläutet, als das säkularisierte Abbild 
jenes alles bestimmenden Gottes, die absolut verbindliche Ver­
nunft, ihre eigene universelle Plausibilität bezweifelte. Wie denn 
soll verantwortliches Handeln möglich sein, wenn die Vernunft 

258

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selber nicht an ihre zumindest „prinzipielle Verbindlichkeit“ (Un­
fehlbarkeit), d.h. Allgemeinheit und Notwendigkeit glauben kann? - 
und dies aus guten, ihr einsichtigen Gründen?
b) Der Verlust des Selbstverständlichkeit
Die Selbstverständlichkeit, auf letzte Begründungsfragen sowohl in 
der Noetik wie in der Ethik allgemein verbindliche und alle ver­
pflichtende Antworten zu finden, scheint seit geraumer Zeit verlo­
ren zu sein. Wenn nun aber die Selbstverständlichkeit, allgemeine 
und notwendige Begründungsfragen zu stellen, selbst nicht allge­
mein und notwendig einsichtig offengelegt werden kann, dann of­
fenbart Philosophie sich selbst als höchst fragwürdiges Unterfen­
gen. Diese Fragwürdigkeit allein scheint noch die Existenzberech­
tigung von Philosophie zu begründen. Zeitunabhängige, einsichtige 
Wahrheiten und überzeitliche verpflichtende Werte erscheinen 
dann wie Fixsterne aus einem präkopemikanischen Weltbild. Die 
Schlange der Vernunft beißt sich in den eigenen Schwanz.

Hinter dieser erschreckenden Entdeckung könnte aber auch eine 
überraschende Hoffnung wetterleuchten. Die Vermutung könnte 
auftauchen, ob möglicherweise die Vernunft entlastet wäre, Gott 
spielen zu müssen? Beide Fragen, die pessimistische: ob sittliches 
Handeln überhaupt noch möglich sei, und die optimistische: ob 
Vernunft nicht endlich ihre Endlichkeit praktiziert, zirkeln den 
Denkraum ab, der vorläufig mit postmodernem Denken tituliert 
wurde.

2. Von der Genealogie des Titels: Postmoderne
1. Die faschistische Verwurzelung
Belastet vom Orientierungsdefizit nach endgültigem Abschluss des 
Mittelalters und entlastet vom Universalisierungsdogma gilt es, die 
philosophische Konzeption dieser Postmoderne vorzustellen. Die 
Genealogie des Begriffes von der Postmoderne verweist auf eine 
Peinlichkeit, die zugleich ein bezeichnendes Licht auf das 20. Jahr­
hundert wirft.

Der Begriff „postmodern“ stammt aus dem Vokabular des frü­
hen Kulturfeschismus im Schlepptau Friedrich Nietzsches. Nihi­
lismus im Geiste Nietzsches meint: Die Sterblichkeit Gottes und 
aller metaphysischer Hinterwelten scheint erwiesen. Dies fuhrt 
zum Zusammenbruch aller bisherigen, den Menschen stützenden 
und schützenden Wahn- und Wunschvorstellungen. Der Mensch 
steht nackt und ohnmächtig, schwach und hilflos vor und im 

259

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts. Kein metaphysisches Korsett hält ihn aufrecht. Der 
Mensch wurde „schwachgedacht“. Ein neues, nach-metaphysi- 
sches, mächtiges und ermächtigendes Denken müsse vom Men­
schen und für den Menschen gefordert werden.5

R. Pannwitz postuliert 1917 vor dieser geistesgeschichtlichen 
Kulisse eine neue Anstrengung vom Menschen der Zukunft. Der 
Mensch jenseits dieser nihilistischen Moderne müsse der „sportlich 
gestählte, nationalistisch bewusste, militärisch erzogene, religiös 
erregte postmoderne Mensch (sic) ...“ sein.6 Dreißig Jahre später 
fuhrt Arnold Toynbee „postmodern“ als ideologiefreien kultur-ge­
schichtlichen Epochenbegriff ein.7 Terminologischen Rang erhält 
der Begriff 1959 durch den Aufsatz „Mass Society and Postmo­
dern Fiction“ von I. Howe.8 9 Postmodem wird zu einem positiven 
Begriff der Literaturkritik. Kann der Maßstab der klassischen Mo­
derne - gemeint sind z.B. James Joyce und Ezra Pound - auch noch 
für die moderne Massengesellschaft und zur Qualifikation der 
Nachkriegsliteratur gelten? Nicht nur Gott, sondern auch der tra­
ditionelle moderne Roman sei tot! Die Signatur der Moderne wa­
ren: Analyse, Rationalität, Dialektik. Sie haben ausgedient. Das 
Naive und der Mythos werden von der Massenkultur einer an der 
Moderne enttäuschten Gegenwart gefordert. Die Signatur der 
Postmoderne prägt neue Paradigmen.’

Nach der Literaturkritik erwies sich die Architekturkritik des 
2O.Jahrhunderts als starker Prophet der Postmoderne. „Ein post­
modernes Gebäude spricht... zumindest zwei Bevölkerungsschich­
ten gleichzeitig an: Architekten und eine engagierte Minderheit ... 
sowie die breite Öffentlichkeit oder die Bewohner am Ort, die sich 
mit Fragen des Komforts, der traditionellen Bauweise und ihrer 

5 F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft. Musariusausgabe 12. München 
1924, S. 156f.
6 R. Pannwilz: Die Krisis der europäischen Kultur. Werke II. Nürnberg 1917, 
S. 64.
7 A. Toynbee: Kultur am Scheideweg. Zürich u.a. 1949.
8 Vgl. H.J. Türk: Postmoderne. Mainz u.a. 1990. Zur Genealogie des Aus­
drucks „Postmoderne“ - allerdings ohne das präfaschistische Ursprungszitat - 
vgl. auch W. Welsch: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, bes. S. 
12-43.
9 Vgl. A. Huyssen/K. Scherpe (Hg.): Postmoderne. Zeichen eines kulturellen 
Wandels. Reinbek bei Hamburg 1986.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art zu leben befasst“, stellt Ch. Jencks Mitte der siebziger Jahre 
fest.10 11 12 Er nennt dieses doppelseitige Ansprechen: „Doppelkodie­
rung“ der postmodernen Architektur. Gegensätzliches, Wider­
sprüchliches wie Triviales und Intellektuelles, Ratio und Emotion, 
Farbe und Geist, Funktion und Form ordnen sich zueinander.
2. Die Übernahme in den gesellschaftswissenschaftlichen Kontext 
Der Sprung vom postmodernen Hochhaus in den gesellschaftswis­
senschaftlichem Kontext und in eine postindustrielle Gesellschaft 
war gleichbedeutend mit dem Übergang von einer warenproduzie­
renden zu einer Informations- und Wissensgesellschaft. A. Etzioni 
beschreibt 1968, eine „postmoderne Gesellschaft“ sei gekennzeich­
net von einem Zugleich an wissenschaftlich-funktionaler Rationa­
lität und mythisch-antinomischer Kultur.  Funktionale Argumen­
tationsstrukturen werden gefordert für die Naturwissenschaft, aber 
mythische, antinomische Erzählungen sind wichtig für die Kultur- 
und Geistes-„wissenschaften“. Postmoderne ist Avantgarde und 
deren Protest, das Nebeneinander unterschiedlichster Negationen 
der Moderne, daher teils unter Reaktionärsverdacht, teils unter 
Supramodemismusverdacht. Postmoderne ist durch Pluralität sich 
gegenseitig fundamental ausschließender Deutungs-elemente ge­
kennzeichnet. Kennzeichen der Moderne war das Deutungsmono­
pol einer universalen, allgemein gültigen Wissenschaft: einer Ma- 
thesis universalis. Die Grundlagenkrise der Moderne ist eine Krise 
zentraler Deutungsbegriffe der Moderne (etwa: die Leitidee einer 
universalen Ordnung). Diese Krise zerstörte die Moderne und er­
öffnete den pluralen Deutungsmarkt der Postmoderne.

11

3. Die philosophische Aneignung
Es ist das Verdienst J.-F. Lyotards, zuerst auf Klärungsversuche 
des Begriffes „postmodern“ philosophisch reagiert zu haben. Post­
moderne ist gekennzeichnet durch die Gleich-Gültigkeit im Neben­
einander unterschiedlicher, sich gegenseitig ausschließender Ver­
nunftbegriffe und Vemunftkritiken. In der Schrift „Das postmoder­
ne Wissen“ bringt Lyotard die postmodernen Tendenzen auf einen 
einzigen Begriff: Paralogie!n Postmoderne bedeutet: Anerkennung 

10 Ch. Jencks: Die Sprache der modernen Architektur. Die Entstehung einer al­
ternativen Tradition. 2. Erw. Aufl. Stuttgart 1980, S. 85.
11E. Etzioni: The active society. A theory of social and political processes. Lon­
don 1968 (dt. Die aktive Gesellschaft. Opladen 1975).
12 J.-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen. Wien 21993, S. 9f.

261

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der grundsätzlichen Heteromorphie wissenschaftlicher Aussagen, 
sowie das Herausstellen des Wissens von der Nichtübereinstim­
mung, die Unmöglichkeit einer Vereinheitlichung all unseres Wis­
sens. Heteromorphie und Nichtübereinstimmung meint der Begriff: 
Paralogie.

Die Kantische Kritik der Urteilskraft und L Wittgensteins Trak­
tat stehen im Hintergrund der Lyotardschen Philosophie. Für Lyo- 
tard ist Philosophie ein Metadiskurs der Wissenschaft, in welchem 
diese ihre Spielregeln legitimieren will. Wer legitimiert, tritt als 
Gesetzgeber auf. Doch ist für Lyotard diese Legitimierung so not­
wendig wie uneinlösbar. Der jeweils geforderte Gesetzgeber kann 
seine Autorität jedoch nicht universal plausibel vorweisen. Ob der 
antike Gott oder die moderne universale Vernunft als letzter Grund 
für stichhaltige Argumentationen beansprucht werden - jede ver­
suchte Legitimierung fuhrt zu bekannten Aporien, zu circuli vi- 
tiosi, zur petitio principii, zum unendlichen Regress, zu Para­
doxien. „Der Konsens ist ein Horizont, er wird niemals erworben“, 
erläutert Welsch.13

Auch J. Derridas „Methodik der Dekonstruktion“ zielt darauf 
ab, die traditionellen Gegensätze von Einheit und Gegensatz, Sein 
und Seiendem, Geist und Natur, zu unterlaufen, sie aber nicht he­
gelianisch aufzuheben noch dialektisch zu überhöhen.14 Für eine 
theoretische wie praktische Philosophie, also auch für eine Ethik 
als wissenschaftliche Disziplin bezüglich der Wirklichkeit15, wie sie 
sein soll, bedeutet dies zweierlei:
(1) Ethik läßt sich nicht universalverbindlich letztbegründen. Den­
noch:
(2) Sittliches, d.h. verantwortetes Handeln braucht eine legitime, 
d.h. starke Begründung.

Es entsteht eine antinomische Pluralität ethischer Begründungs­
systeme, die sich nur in ihrem Binnendiskurs, d.h. nicht vor einer 
universal anerkannten Instanz, für stark letztbegründet halten. Dies 
benennt die Krise des gegenwärtigen Diskurses bezüglich sittlichen 
Handelns. Nicht nur, ob dieses oder jenes verbindlich sei, sondern 

13 W. Welsch: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, S. 228 zit. Lyo­
tard (21993), S. 177.
14 Vgl. J. Derrida: Deconstruction in a nutshell. New York 21997.
15 Zum Wirklichkeitsbegriff vgl. P. Strasser: Philosophie als Wirklichkeits­
suche. Frankfurt a.M. 1989.

262

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob überhaupt universelle Verbindlichkeit begründet werden kann, 
ist die kritische Frage. Ethik ist nicht mehr nur ein wissenschaftli­
ches Krisen-bewältigungs-projekt für verantwortliches Handeln; 
Ethik selbst ist die Krise.

3. Von der Transformation einer normativen Ethik
1. Die paradoxe Situation der Postmoderne

Schon in den siebziger Jahren sprach Karl-Otto Apel von einer 
Paradoxie innerhalb der Ethik.16 Die Paradoxie besteht darin, dass 
die Vernunft einerseits ungeheuere Schwierigkeiten entdeckt, eine 
normative Ethik sich selbst plausibel nahezubringen. Andererseits 
gelingt der gleichen Vernunft die Erkenntnis, dass im Blick auf die 
Produkte ihrer eigenen instrumentellen Intelligenz - z.B. Naturwis­
senschaft, Technik, Politik - ein neues Handeln aus begründeter 
Verantwortung notwendig wäre.

Deutlicher nennt Emst Tugendhat die Situation der normativen 
Ethik im Diskurs der Postmoderne. Die - täglich notwendige - Pra­
xis zwingt zur notwendigen Rückfrage nach dem Fundament einer 
universalen Moral: „Bei allen anderen Arten von Urteilen, den 
wissenschaftlichen z.B. oder ästhetischen, kann das Problem ihrer 
Begründung als eine rein akademische Angelegenheit angesehen 
werden. Nur mit Bezug auf die Moral ist das Begründungsproblem 
eine Notwendigkeit des konkreten Lebens ... Die Frage nach der 
Begründung... wird unausweichlich,... indem die moralische Über­
zeugungskraft einer Gesellschaft ihre vorgegebenen religiösen­
traditionellen Begründungen verlieren und auf einmal als historisch 
relativ wahrgenommen werden“.17 Aber auch er sieht sich nicht in 
der Lage, diese Begründung vorzulegen, weil keine der praktizier­
ten Moralen ihren Universalanspruch auch außerhalb ihrer histori­
schen Bedingtheit rechtfertigen könne.

16 K.-O. Apel: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund­
lagen der Ethik. In: ders. (Hg.): Transformation der Philosophie 2, Frankfurt 
a.M. 21981, S. 358-435, hier S. 359f.
17 E. Tugendhat: Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung. Frankfurt a.M. 
1979, S. 57.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die historische Situation der Kultur
a) Ethik im Kontext der Kultur:
Der Verlust ethischer Selbstverständlichkeiten) ist historisch par­
allel eingetreten mit der Konfrontation ethischer Traditionen unter­
schiedlicher Kulturtraditionen. Die Konfrontation z.B. einer euro­
päisch christlich geprägten ethischen Kultur mit der Ethik buddhi­
stischer, hinduistischer oder muslimischer Kulturen, oder asiatisch 
und afrikanischer Kulturen stellte die gewohnte ethische Selbstver­
ständlichkeit einer tradierten Kultur in Frage. Auch die kulturim­
manenten Evaluationen erschütterten die traditionellen ethischen 
Selbstverständlichkeiten bestimmter Entwicklungsepochen. Die Er­
fahrung kultureller Entwicklungsepochen ist in der Regel geknüpft 
an die Erfahrung neuer Fraglichkeit bislang fraglos akzeptierter 
ethischer Verhaltensweisen. Die enge Zuordnung von Kultur und 
Ethik wird in der Regel kaum bestritten. Die Ethik der Kultur wird 
erfahrbar als Kultur der Ethik. Wie problematisch konstitutiv die­
ser Zusammenhang ist, zeigt sich aber erst, wenn wie selbstver­
ständlich vom Wandel der Kultur, aber bedeutend kritischer vom 
Wandel der Ethik gesprochen wird. Wenn daher derzeit die ethi­
sche Gemengelage der Postmoderne nach Lösungen ruft, dann 
drängt sich eine Rückfrage auf in den kulturellen Vernetzungs­
kontext der Ethik.
b) Kultur im Kontext der Ethik:
- Kultur ist der Modus, in dem der Mensch die Natur zu seiner 
Welt gestaltet. Kultur ist initiierte, qualifizierte und wissentlich ge­
wollte Weltgestaltung durch den Menschen.
- Kultur definiert die Lebenswelt des Menschen, und der Mensch 
definiert seine Lebenswelt als Kultur.
- Kultur ist der Inbegriff aller auf Verwirklichung von Werten 
gerichteter Tätigkeiten und zugleich das Ergebnis dieses Tims.
- Kultur ist daher Vollzug und Ergebnis ethischen Handelns. Ohne 
wertbewusstes und wertgewolltes und davon abgeleitetes normati­
ves Handeln wandelt sich Natur nicht zu Kultur.
- Kultur wird daher auch erfahren als verantwortetes Weltgestal­
ten. Nur als erfahrbarer Ausdruck eines individuellen und sozialen 
Selbstverständnisses handelnder Menschen zeigt sich Kultur als 
Inbegriff normativer Wertsetzungen einer geschichtlichen Lebens­
welt.

Nach dem Ende einer in handfeste Krisen geratenen rationalisti­
schen und ökonomischen Fortschrittskultur wächst die Einsicht in 

264

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die keineswegs grenzenlosen Grundlagen des Fortschritts; ebenso 
wächst - nach dem Ende eines unkritischen Glaubens an eine in­
strumentelle Universalvemunft - die Einsicht in die Notwendigkeit 
einer neuen Kultur der Vernunft. Damit wird aber nichts anderes 
gefordert als ein Nachdenken über die Richtlinien unseres Han­
delns, eine Nachdenklichkeit, die sowohl die Bedingungen des kul­
turellen Fortschrittes als auch die neuen Möglichkeiten der ihn ge­
staltenden Vernunft konkret einbezieht. Diese Nachdenklichkeit 
fuhrt nicht mehr in eine Richtung, die auf eine universale Argu­
mentationstheorie hoffen läßt, sondern weist in Richtung einer 
Praxis, die zur Lebenserfahrung eines jeden Menschen werden 
kann. Diese Praxis als bewusst gewollte, entschieden ergriffene 
Lebenserfahrung soll mit dem Begriff „Liebe“ benannt werden.
c) Liebe als optimale Disposition zur Kultur
Liebe als bewährte Erfahrung
Wenn es stimmt, dass die Liebe nicht „Jenseits von Gut und Böse“ 
steht, also nicht ohne Rücksicht auf sittliche Prinzipien realisiert 
werden kann, sondern als Liebe selbst das Kriterium optimaler 
Sittlichkeit darstellt, dann ist Liebe nicht nur Qualifikationskrite­
rium ethischer Lebensgestaltung, sondern kulturelles Optimum je­
der Weltgestaltung. Sollte ausgerechnet jene Vernunft, die rationa­
listisch als „pure Emotion“ verdächtigte Tugend, die Liebe als uni­
versales Ethikfundament entdecken?

Die Liebe macht es den Ethikem als Reflexionswissenschaftlem 
nicht leicht. Die Ethiker selbst haben mit der Liebe ein ähnliches 
Problem wie die Physiker mit der Natur. Niels Bohr behauptete: 
Die Physiker finden nicht heraus, wie die Natur sei, sie beschäfti­
gen sich bloß mit dem, was sich über die Natur sagen lasse. Ent­
sprechend scheint es, dass die Ethiker nicht herausfinden, was die 
Liebe sei, sie beschäftigen sich bloß mit dem, was sich über die 
Liebe sagen lasse. Vielleicht hilft aber diese Bescheidenheit! Nicht 
Liebe zu definieren, nicht das Wesen der Liebe auf den Begriff zu 
bringen soll angestrebt werden; es würde schon genügen einiges 
„was zu sagen sei“ über Liebe zu erinnern und für Ethik zu nutzen.

Das würde bedeuten, Liebe phänomenologisch als Gegebenheit 
ethischen Verhaltens zur Sprache zu bringen. Die Erfahrung der 
Liebe als optimale Möglichkeit für sinnvoll gelingendes Leben 
könnte als Basis ethischer Rechtfertigung sich erweisen. Liebe als 
nachweislich bewährte Lebenserfahrung und als optimales Kri­
terium kultivierter Weltgestaltung, könnte sich bewähren - be­

265

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheiten - als Aufweis, dass und wie Leben gelingt und indivi­
duell wie gesellschaftlich verantwortet werden kann.

Was läßt sich nachweislich über Liebe sagen? Offensichtlich ge­
schieht Liebe. Sie läßt sich erfahren, kann scheitern und gelingen. 
Sie kann gewollt und gestaltet werden. Sie ist Wort und Antwort, 
wird riskiert und verantwortet. Als Erfahrungstatsache hat Liebe 
einen unersetzbaren Argumentationsvorteil. Liebe ist nicht reine 
Idee, nicht unbewiesen Forderung, nicht Glaubensgebot, nicht 
Weltanschauung. Liebe gehört zu unserer nachprüfbaren und pro­
bierbaren Erfahrung. Sie ist weder spezifisch europäisch noch 
katholisch, sie ist weder mittelalterlich noch spezifisch atheistisch. 
Liebe gehört zur prinzipiellen Erfahrungsmöglichkeit jedes Men­
schen, dem sein Leben lieb ist und dessen Leben gelingen soll. Sie 
ist eine universale Lebenschance. Sie eint als Erfahrungstatsache 
Menschen unterschiedlichster Kulturen. Liebe ist die Hochkultur 
menschlicher Weltgestaltung. Daher lohnt sich die Überlegung, ob 
und in wie weit Liebe als Basis sittlicher Lebensgestaltung eine 
ethische Kultur universal plausibel begründen könnte.
d) Liebe als kultureller Kontext
Was läßt sich also über dieses Erfahrungsphänomen Liebe so sa­
gen, dass zumindest gutwillige Zeitgenossen erfahrungsgestützt 
wissen, wovon die Rede ist?
Liebe als personales Verhalten:
Liebe ist weder rein emotional-ästhetisch noch rein kognitiv-noe- 
tisch, weder reines Gefühl noch reine Willensentscheidung zum 
guten Handeln. Liebe ist ein souveräner Akt der Person. Liebe 
benennt eine qualifizierte Lebenshaltung, die durch sittliche Hand­
lungen erworben wurde und weitere Handlungsbezüge sittlich qua­
lifiziert. Sämtliche konkrete Bedingtheit des handelnden Subjekts 
werden durch die Liebe konditioniert. Daher ist sie die optimale 
Ausdrucksform eines Charakters und authentische Disposition zu 
gelungenem vollkommenen Leben. Verstand, Wille und Gefühl - 
alle personalen Kräfte - tragen und gestalten den Ausdruck der 
Liebe in einer verantworteten Handlung. Liebe ist die personale 
und optimale Antwort auf die zentrale sittliche Forderung mensch­
licher Würde. Liebe läßt Leben in Würde gelingen.
Liebe als Weltverhalten:
Als personale Handlung konstituiert Liebe ein Verhältnis zur Welt. 
Welt verstanden als Inbegriff aller Bezüge der handelnden Person. 
Das Verhältnis zur Welt gipfelt im Verhältnis zu einem anderen 

266

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Du und zu anderen Person. Welt wird Erfahrungsort liebender Be­
gegnung. Im Gelingen wie im Scheitern auf höchstem Niveau 
menschlich personaler Begegnung wird die Würde des Menschen 
erfahren. Auch Schuld und Sünde sind erfahrbarer Ausdruck 
menschlicher Würde. In einer liebenden Handlung geschieht nicht 
Überwindung, sondern Überbrückung der trennenden Unterschie- 
denheit, nicht Verlust der Individualität sondern Gewinn individu­
eller Freiheit. Dadurch wird sowohl Einheit wie Verschiedenheit, 
Bejahung des Anderen in seiner Andersartigkeit wie in seiner Ähn­
lichkeit, zum Ausdruck gebracht.18 Die Einheit wie Verschieden­
heit, die Bejahung des Anderen in seiner Andersartigkeit wie in 
seiner Ähnlichkeit, wird in der Liebe erkannt und gewollt. Liebe 
erweist sich als ein qualifiziertes Verhältnis zum anderen, das den 
anderen in seiner Individualität und in seiner spezifischen Ge­
schichtlichkeit wie in seiner universalen Einmaligkeit würdigt.
e) Qualitative Merkmale der Liebe
Wenn der Liebe diese ethische Bedeutung zukommt, dann müssen - 
gegen alle emotionale Fehlinterpretationen - deren qualitativen 
Merkmale um so deutlicher erinnert werden. Als zentrales perso­
nales Verhalten benennt Liebe jenen Habitus, der allen anderen 
verantwortlichen Verhaltensformen ihren Rang zuweist.

An drei qualitativen Merkmalen der Liebe läßt sich deren zen­
trale Verantwortlichkeit für geglücktes Verhalten kennzeichnen: 
Wohlwollen und Wohltun:
Liebe als ganzheitliche Disposition zum sittlichen Handeln ist so­
wohl Geneigtheit als „Wohlwollen“ als aber auch Geneigtheit zum 
„Wohltun“. Selbst im Verständnis I. Kants läßt sich Liebe nicht 
zur reinen gesinnungsethischen Maxime verkürzen: ”Man siehet 
bald: dass hier nicht bloß das Wohlwollen des Wunsches, welches 
gelegentlich ein bloßes Wohlgefallen am Wohl des anderen ist..., 
sondern ein tätiges, praktisches Wohlwollen und Heil des anderen 
zum Zweck zu machen (das Wohltun), gemeint sei. Denn im Wün­
schen kann ich allen gleich wohlwollen, aber im Tun kann der 
Grad ... doch sehr verschieden sein“.19 Liebe hat Anteil an der um­

18 Vgl. E. Fromm: Die Kunst des Liebens. Stuttgart 1956. Reife Liebe sei 
„Eins-Sein unter der Bedingung, die eigene Integrität und Unabhängigkeit zu 
bewahren“ (a.a.O., S. 39).
191. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (Metaphy­
sik der Sitten, AA VI. Berlin 1907, § 28, S. 451f.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fassenden Intellegibilität des Menschen. Wille und Verstand stehen 
im Dienst des Wohlwollens und Wohltuns. Liebe ist selbst jene - 
Wille und Verstand - umfassende Disposition der Vernunft, in der 
eine Person auf Vollkommenheit ausgerichtet ist und realisieren 
kann.
Selbst- und Nächstenliebe:
Weil liebendes Wollen und Tun eine personale Relation qualifi­
ziert, muß das Verhältnis von Selbst- und Nächstenliebe neu for­
muliert werden. Noch in den Zeiten einer metaphysischen, ontolo­
gisch definierten Bedeutung von „sittlich gut“ wurde der objektive 
Wert einer sittlichen Handlung allein bestimmt vom erreichten 
Grad ontischer Seinsvollkommenheit des Handelnden. Wenn die 
sittliche Qualität einer Handlung von einer in Liebe neu konstitu­
ierten Relation zum anderen konstitutiv abhängt, dann ist die Un­
terscheidung von Selbst- und Nächstenhebe eine rein begriffliche 
Willkür. Es gibt keine Selbstliebe ohne Nächstenliebe, und jede 
Nächstenliebe ist immer im gleichen Maße Selbstvervollkomm­
nung. Liebe, die man empfängt, und Liebe, die man gibt, sind nicht 
getrennte Quantitäten. Ebenso zerschneidet die fromm-gewohnte 
Gleichsetzung von „Liebe und Selbstlosigkeit“ die konstitutive 
Relation hebenden Tuns nicht weniger als rein egoistisches Ver­
halten. Liebe ohne Selbsthebe läßt die Liebe zum Nächsten genau­
so scheitern wie eine Liebe ohne den Nächsten auch die Selbstliebe 
scheitern läßt.

Die Unterdrückung einer konstitutiven Erfahrungsweise von 
Liebe (z.B. Nächstenliebe oder Selbstliebe) verhindert auch die 
korrelativ zugeordnete andere Erfahrungsweise ein und desselben 
personalen sittlichen Verhaltens, d.h. vernichtet jede sittliche Ver­
haltensform. Sittliche Qualität, d.h. das Gute im Handeln, zeigt 
sich eindringlich in der Dialogstruktur jeder erfahrbaren Liebe. 
Liebe als Dialog erweist die wechselseitige Offenheit füreinander, 
als „gegenseitiges Sehen und Sichsehenlassen“. Liebe ist dialo­
gisch oder sie ist keine Liebe: „Person erscheint, indem sie zu an­
deren Personen in Beziehung tritt... Wer in der Beziehung steht, 
nimmt an einer Wirklichkeit teil, das heißt: an einem Sein, das 
nicht bloß an ihm und nicht bloß außer ihm ist“,20 schreibt Martin 

20 Zit. nach K. Albert: Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des So­
zialen. Sankt Augustin 1981, S. 74 (jetzt in: Philosophie der Sozialität Sankt 
Augustin 1992, S. 119-248).

268

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buber in: „Ich und Du“. Karl Albert setzt bei dieser Analyse an 
mit der Frage: Was ist das für ein Sein? Sollte es gelingen, die 
„Seinserfahrung“ personaler Liebe als Basis sittlichen Handelns - 
zumindest als Bewährungsangebot - plausibel zu vermitteln, wäre 
ein nächster Schritt in Richtung „ontologischer Reflexion“ denk­
bar. Liebe kreiert Vervollkommnung für jede im hebenden Handeln 
einbezogene Person. Liebe wertet Welt, Inbegriff personaler Bezie­
hungen, erfahrbar auf. Liebe disponiert und konstituiert das perso­
nale, 'weltliche' „Zwischen“ - formuliert J. Schwartländer.21 Exakt 
dieses „Zwischen“ umschreibt das kulturelle Niveau personalen 
gelingenden oder scheiternden Zusammenlebens.
Enttäuschung und Chance:
Leider stehen die erhofften und gewünschten, liebend ersehnten 
Glückserwartungen oft genug in bitterem herben Kontrast zur er­
fahrbaren Realität. Die Kraft der Liebe als Impuls zum Handeln 
zerbricht oft genug lebensrealistisch an prinzipieller Skepsis und 
an Risikoängsten. Ob meine aus und in Liebe geplante Handlung 
wirklich „sich lohnt“? Ob dadurch mein und anderer Leben wirk­
lich besser gelingt? Bin ich der Dumme, der Ausgenutzte, der zu 
kurz kommt? Ein Rückfall und die Reduktion auf vor-vemünftige, 
'sinnen'-liche Glückserwartungen und der Verzicht auf jegliches 
sittlich-gute Handeln können in unleugbaren Enttäuschungen grün­
den.

Es mag zunächst wenig trösten, dass gerade diese „Chance der 
Enttäuschung bzw. die Chance der Täuschung“ ein eindringlicher, 
wenn auch schmerzlicher Erweis für die Personalität und Souverä­
nität sittlichen Handelns darstellt. Dennoch ist bereits die Erfah­
rung auch nur einer Handlung aus einer kraftvollen Disposition der 
Liebe ein schwer zu widerlegender Erweis erfahrbaren Glücks und 
erlebten, gelungenen, vollkommeneren Lebens.

Der Verstoß gegen geforderte sittliche Handlung und damit die 
Erfahrung von Schuld werden in ihrer die Personenwürde verletzt- 
enden Deutlichkeit bewusst, wenn und weil Schuld als verweigerte 
Liebe erkannt wird. Verweigerte Liebe schmerzt und belastet le­

21 Vgl. J. Schwartländer: Kommunikative Existenz und dialogisches Person­
sein. In: ZphF 19 (1965), S, 53-86, hier S. 79. Ähnlich auch M. Buber: Das 
dialogische Prinzip. Darmstadt51984, bes. S. 141 ff.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensbedrückend, weil in ihr unzertrennlich die Einheit von Näch­
sten- und Selbstliebe negativ erfahren wird.22 
Ausblick
Die Liebe als bewährte Erfahrung gelingenden Lebens, könnte in 
postmoderner Wert- und Normpluralität eine universale Plausibi­
litätsbasis sein für sittliches Handeln. Dass diese Basis dennoch 
immer einem Bewährungsrisiko ausgesetzt bleibt, kann nicht ge­
leugnet werden. Leben bleibt daher immer spannend, weil Liebe 
immer wieder riskiert werden muß und auf Bewährung aus ist. 
Wenn es aber stimmen sollte, dass zumindest Christen sich auf 
eine unendlich zugesagte Nächstenhebe Gottes zu verlassen trauen, 
dann besitzen Christen eine hervorragende Ausgangsposition, ihre 
Mitmenschen, ihre Gesellschaft, ihre Gegenwart von der lebensbe- 
reichemden Realität riskierter Liebe zu überzeugen. Eine Kultur 
der Liebe, kein Allerweltgefühl, sondern ein Handeln auf der Basis 
bewährter Erfahrung, die Wille und Verstand in den Dienst perso­
naler Würde und geglückter Lebensgestaltung stellt, könnte ein 
universal plausibles Zeugnis geben vom Sinn ethischen Handelns. 
Diese geglückte und auch beglückende Erfahrung als einsichtiger 
Grund sittlichen Handelns könnte reflexiv befragt werden nach 
dessen ontologischer Implikation. Die von Karl Albert immer wie­
der angemahnte ontologische Frage hätte unter den Bedingungen 
einer Phänomenologie sittlich geglückter und beglückend vervoll­
kommneter Erfahrungen eine breitere Basis für eine ontologisch 
relevante Antwort.

22 Zum Begriff der Schuld vgl. P. Ricoeur Phänomenologie der Schuld. Frei­
burg i.Br. 1971; L. Honnefelder: Zur Philosophie der Schuld. In: ThQ (1975), 
31-48; ähnlich A. Edmaier: Schulderfahrung und Sollensbegrifif. In: PhJ 82 
(1975), S. 1162-177.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

