
Werner Petermann 
WAS ES AUF SICH HAT: 
BEDINGUNGEN DERWELT UND DES MENSCHEN 

V ersuch über die transzendentale Anthropologie 
von Thomas Rentsch, mit Montaigne im Gepäck 

Vorspiel mit Kannibalen 

Ein relativierender Blick auf die Dinge der Welt fand sich in mancherlei Hin­
sicht bereits bei den Griechen (etwa Herodot), aber er zielte in seinen Verglei­
chen und Widerspiegelungen des Anderen stets auf das Eigene. Jahrhunderte 
später, könnte man sagen, verselbständigte sich dieser Relativismus und wurde 
im Skeptizismus eines Sextus Empiricus auf die logische Spitze getrieben. 
Daneben entstand im Hellenismus auch eine literarische Richtung, die mit dem 
Muster der utopisch-fantastischen Umkehrung von gesellschaftlichen Verhält­
nissen spielte, um die Relativität von Konventionen, Sitten und Moralen auf­
zuzeigen. Die antiken Traditionen wurden in der frühen Neuzeit wieder aufge­
griffen: so findet sich beispielsweise bei Francis Bacon eine pragmatische 
Spielart des Skeptizismus, die vom Geist des Humanismus geprägt ist, der 
auch die philosophisch-literarische Gattung der Paradoxa hervorbrachte. Para­
doxa, das meinte im 16. Jahrhundert den Austausch von geistreichen Gegen­
Argumenten zur herrschenden Meinung: Relativierung des Gewohnten, um die 
Diskutierfähigkeit zu stärken. 1 

Das Erbe der Paradoxa verrät in seiner Argumentation auch noch der skepti­
sche Humanismus eines Michel de Montaigue, der in den Kannibalen Brasi­
liens bessere Menschen entdeckte als im von feudalen Machtkämpfen und Re­
ligionskriegen zerrissenen, sich gegenseitig guadenlos zerfleischenden Frank­
reich. 

Vgl. Kohl 1981: 24. 1543 veröffentlichte Ortensio Landi seine Paradossi, cioe 
Sententie fuori del comun parere, nouellemente venute in luce, von denen es im 
Titel späterer Bearbeitungen z. B. erklärend hieß "ce sont propos contre la com­
mune opinion, debatuz en forme de Declamations forenses: pour exerciter les 
ieunes aduocats ( esprits) en causes difficiles" oder "sentences, debattues et ele­
gamment deduites contre la commune opinion" oder "Propos contraires a 
1' opinion de la plupart des hommes" (nach Schilder 2005). 

127 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

"Ich dächte es wäre barbarischer einen Menschen lebendig zu fressen, als ihn todt zu 
fressen: einen Körper der noch die völlige Empfindung hat, durch die grausamsten 
Martern und Peinigungen zu zerfleischen, ihn langsam braten zu lassen, ihn von 
Hunden und von Schweinen zerreißen zu lassen; als ihn, wenn er todt ist, zu braten 
und zu essen. Gleichwohl haben wir das erste nicht allein gelesen, sondern noch vor 
kurzem gesehen: nicht nur unter alten Feinden, sondern unter Nachbarn und Mitbür­
gern; und, was das schlimmste ist, unter dem Vorwande der Gottesfurcht und Religi­
on." (Montaigne 1996: I, 377f.) 

Nun ist Montaignes Haltung kaum weniger konstruiert als das gelehrte Für und 
Wider, aber sie ist es in einem strengeren, man könnte vielleicht sagen: morali­
scheren Sinne. Dass seine Wilden Kannibalen sind, ist alles andere als ein Zu­
fall. Sie sind nämlich keine lediglich als Paradoxa verkleidete "gnte Wilde" 
(bons sauvages), sondern zweifellos "Barbaren", 2 wenngleich von "edelster" 
Natur. 3 Sie verkörpern- in einem Vorgriff auf Rousseaus homme nature!- die 
"Reinheit des Naturzustandes" (Kohl 1981: 22). Montaignes Kannibalen rep­
räsentieren bewusst ein "wildes", naturnahes Gegenbild zum naturfernen eu­
ropäischen Zivilisationsmenschen, das als ein anthropologisches Modell der 
Einfachheit zu lesen ist. In ihrer Einfachheit sind diese Menschen gewisser­
maßen vollkommen. In einer langen Liste soziokultureller Formen und Nor­
men erstellt Montaigne (1996: I, 371f.) eine Inventurliste der Zivilisation, die 
unter dem Blickpunkt derer, die all dessen nicht bedürfen, um glücklich und 
zufrieden zu sein (der ja offenkundig Montaignes Blickwinkel ist), einen sicht­
lich negativen Anstrich erhält (der Montaignes Kultur- und vor allem Instituti­
onskritik widerspiegelt). Der Kannibale kommt nämlich ganz ohne die der eu­
ropäischen Zivilisation eigenen verderblichen Institutionen aus. - Interessan­
terweise findet sich eine solche Liste gleich zu Beginn der Entdeckungsge­
schichte bei Amerigo Vespucci4

, von welchem Ursprung aus sich unter dem 

2 Montaigue nennt die Kannibalen sowohl "Barbaren" als auch "Wilde", nur um 
die Begriffe dann anband europäischer Zustände zu relativieren. Im Übrigen sei­
en dergleichen Zuordnungen nichts weiter als Konvention: "Denn, wir haben 
auch in Wahrheit keine andere Richtschnur der Wahrheit und Vernunft, als das 
Beyspiel und die Vorstellung der Meynungen und Gebräuche, die in unserm Lan­
de üblich sind" (1996: I, 369). 

3 Zwischen "edlen Wilden" - bei denen die "antiken" Tugenden (Standhaftigkeit, 
Mut, Tapferkeit) überwiegen - und "guten Wilden" - die ganz natürlich ohne 
"Lügen, Verrätherey, Verstellung, Geitz, Neid, Verläumdung, Verzeyhung" leben 
-hat Karl-Heinz Kohl (1981: 246, Anm. 63) differenziert, doch zeichnet sich 
Montaigues Bild von den Kannibalen auch dadurch aus, dass es beide Kategorien 
von "Tugenden" als eins begreift und direkt aus der Naturhaftigkeit ableitet. Eine 
Unterscheidung zwischen "Wilden" und "Barbaren" im Sinne unterschiedlicher 
soziapolitischer Entwicklungsstufen findet sich erstmals wohl bei Montesquieu 
(De l'Esprit des lois, XVIII, § 11; vgl. Kohl1981: 24, Anm. 75). 

4 In einem 1503 als Mundus Novus veröffentlichtem BriefVespuccis an Lorenzo 
de' Medici heißt es: "Sie [Indianer an der Küste Brasiliens, WP] haben weder 
Gesetz noch Glauben, leben nach der Natur, kennen nicht die Unsterblichkeit der 

128 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

eingängigen Schlagwort "weder Gesetz noch Glauben" eine verzweigte Spur 
des "Wilden" durch die europäische Wahrnehmungsgeschichte zieht. Diese 
Spur verlief von Anfang an dyadisch - seit Kolumbus' Gegenüberstellung von 
"guten" Arawak und "bösen" Kariben (den "Ur-Kannibalen")5

- und prägte in 
dieser Form die Vor- und Darstellung "wilder" Gesellschaften bis in die Ge­
genwart.6 In einer jüngeren Variante, deren entscheidender Abuherr wahr­
scheinlich in Thomas Hobbes' Leviathan zu suchen ist, 7 wurde auf der Grund­
lage des gleichen ethnographischen Materials, das das Bild des "Edlen Wil­
den" hervorbrachte, ein miserabilistisches Gegenbild entworfen, das eine nicht 
weniger deutliche Spur bis in unsere Zeit hinterließ. 8 

Montaigue liefert in seinem "Versuch" über die Kannibalen (Des Canniba­
les, ca. 1580) zunächst eine Kompaktethnografie, typisch in ihrer Art, sym­
ptomatisch in der getroffenen Auswahl, bevor er auf den Brauch der Anthro­
pophagie zu sprechen kommt, die er im Übrigen keineswegs als pervertierte 
Ernährungsgewohnheit begreift, sondern als entschieden kulturellen Akt, näm­
lich: einer wohlüberlegten Rache, ansieht; diese Inszenierung der Rache 
kommt im Kontext des Totenkults der Kannibalen einem tragischen Spiel mit 
verteilten Rollen gleich, bei dem der Ausgleich von Verlusten der Gemein­
schaft im Mittelpunkt steht. Es ist also nicht das Kriterium der Befremdlich­
keit, das Exotische in der Differenz, das ihn zum Vergleich mit heimischen 
französischen Verhältnissen motiviert, auch wenn er diese Differenz keines­
wegs negiert. ("Es ist ein gewaltiger Unterscheid, zwischen ihrer und unserer 
Art zu leben" [1996: I, 384].) Er sieht die Kannibalen nämlich primär nicht als 
"Kannibalen", als hundsschnäuzige mirabilia wie noch Kolumbus, sondern als 

Seele, haben untereinander kein Eigentum, alles gehört allen; haben keine Gren­
zen von Reichen und Gauen, keinen König; sind niemandem untertan, jeder ist 
sein eigener Herr[ ... ]" (zit. n. Arciniegas 1978: S. 126). Ähnliches findet sich in 
der ersten Chronik der spanischen Fahrten in die Neue Welt, De orbo novo deca­
des octo von Petrus Martyr Anglerins (d.i. Pietro Martire d' Anghiera) von 1511: 
"Diese Menschen haben noch das Goldene Zeitalter. [ ... ] Ohne Gesetze, ohne 
Bücher, ohne Richter tun sie ganz natürlich das Rechte." (Martyr 1972: I, 61). 

5 Vgl. Fink-Eitel1994: 102f. 
6 Man denke nur an John Boormans exotischen Spielfilm THE EMERALD 

JUNGLE (Der Smaragdwald, 1985), in dem "gute" gegen "böse Wilde" antreten 
-im Verein mit "guten" und "bösen Weißen". Aber auch Wissenschaftler zeigten 
sich nicht unbedingt gefeit, wie z.B. Napoleon Chaguons Buch Yanomamö: The 
Fierce People (New York et al. 1968) belegt, das ein sehr einseitig aggressives 
(lies: sozialdarwinistisches) Bild der titelgebenden Ethnie zeichnet. 

7 Vgl. Hobbes 1976: 96f. Zum Vergleich Hobbes/Montaigne siehe Fairebild 1961: 
23. 

8 Hier fallen einem Colin Tumbulls völlig gegensätzlich ausgefallene Monografien 
ein: The Forest People (New York 1961), eine idealisierende Darstellung der 
Mbuti, und The Mountain People (1972), eine pejorisierende Schilderung der Ik. 

129 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

exemplarische Menschen von "vollkommener Einfalt" (ebd.: I, 371),9 deren 
"natürliches" Befinden er mit spürbarer Prädilektion wahrnimmt und dem zivi­
lisatorischen Prospekt entgegenstellt. Die Beispiele ihrer Tugenden (vor allem 
ihre Tapferkeit, ihre Standhaftigkeit, die er als Herzensstärke definiert) beste­
hen selbst vor dem großen Vorbildszenarium der Antike, weil sie gewisserma­
ßen einen vor der Entdeckung der Neuen Welt nicht für menschenmöglich er­
achteten gesellschaftlichen Idealzustand präsentieren, der alles schäbig ausse­
hen lässt, was sich Platon für seinen idealen Staat ausgedacht hatte ( ebd.: I, 
371). 

Montaignes Glorifizierung der Kannibalen richtet sich programmatisch ge­
gen die eigene Gesellschaft und Kultur, deren Elend er als das Ergebnis einer 
Entfernung von der Natur, als künstlichen Wildwuchs versteht. Weun er im 
Vergleich zwischen "wilden" Indianern und "zivilisierten" Europäern seine 
moralische Position ausmisst, so spricht der Befund ein klares - kulturkriti­
sches und kulturpessimistisches - Urteil über Letztere. (Hier konstituiert sich 
jene "Problemlage, an der sich die spätere europäische Aufklärung abarbeiten 
sollte" [Fink-Eitel 1994: 127] - ohne über Montaignes avancierte moralisti­
sche Stellungnahme gegen die zivilisatorische Totalität "Europa" hinauszu­
kommen.) Zwar könne die Menschenfresserei nicht gutgeheißen werden, doch 
ist sie in Montaignes Augen eine Verwerflichkeit, die sich relativiert: "Allein 
das verdreußt, dass wir bey unsem eigenen Fehlern so blind sind, da wir die ih­
rigen so genau wahrnehmen" (Montaigne 1996: I, 371). Es ist keine Frage, 
wem das Etikett des wahrhaft Wilden zukommt. "Ich befinde, [ ... ], bey dieser 
Nation, so viel man mir erzählet hat, nichts wildes oder barbarisches: ausge­
nommen, weil ieder dasienige Barbarey nennt, was bey ihm nicht gebräuchlich 
ist" (ebd.: I, 369). 

Montaignes Kannibalen verbleiben in kollektiver Anonymität, in ethnographi­
scher Abstraktion - doch dann werden ganz am Ende seines "Versuchs" drei 
davon ein wenig ins Rampenlicht gestellt, deren er zu Rouen ansichtig wurde, 
wo sich der französische König (Charles IX.) mit ihnen unterhielt. Montaigne 
verflucht seinen Dolmetscher, der zu dumm ist, als dass er verstehen könnte, 
was er wissen möchte. Diese Indianer taugen keinesfalls als "lebende Stim­
men" der Anthropophagie. Montaigne zeigt sich überhaupt so sichtlich wenig 
an der Menschenfresserei der "Wilden" interessiert, dass sie nur im Mittel­
stück der Abhandlung, die ihren Namen trägt, ausführlicher vorkommt; auch 

9 Wie sich die Fremdwahrnehmung der Neuen Welt- vorgeprägt im humanistisch 
restaurierten "Weltwissen" der Antike- zu paradigmatischen Strukturen verfes­
tigte, wird an der rückwärts gewandten Utopie der "Einfalt" (zu verstehen im Ge­
gensatz zur "Vielfalt") als soziokultureller Undifferenziertheit eines andernorts 
(in Europa) längst vergangeneu Goldenen Zeitalters deutlich, die schon bei den 
frühesten Berichterstattern (wie Kolumbus, Vespucci und Petrus Martyr) zu no­
tieren ist. Auch diese Befindlichkeit ist Ausdruck ihrer "Natürlichkeit" (vgl. Mon­
taigne 1996: I, 369ff.). 

130 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

dies ein Indiz dafür, wie ernst er es mit der Umkehrung des Blicks meint, den 
er denn auch immer wieder auf die wahre Bestie, die europäische Zivilisation 
richtet: "Wer hat jemals den Nutzen der Kaufmannschaft und des Handels so 
hoch gesetzt, des Perlen- und Pfefferhandels wegen so viele Städte zu schlei­
fen, so viele Nationen aus zu rotten, so viele Millionen Menschen nieder zu 
machen, und den reichsten und schönsten Theil der Welt zu verwüsten!" 
(Ebd.: III, 28) An den zwei Aussagen, die Montaigne von seinem Gespräch mit 
den Tupinamba memoriert, wird klar, dass es auch hierbei um Exemplarisches 
ging. Was der "Kriegshäuptling" zu sagen hatte, bestätigte die Tugend der In­
dianer: "Als ich ihn fragte, was es ihm hälfe, dass er das Oberhaupt nnter den 
Seinigen wäre [ ... ] gab er mir zur Antwort, dieses, dass er bei den Feldzügen 
voran gienge" (ebd.: I, 387). 

So unspezifisch nnd von den Stereotypen der frühen Berichterstattung aus 
der Neuen Welt nicht sehr verschieden Montaignes allgemeine "Ethnographie" 
ist, so spezifisch - verstehend - bemüht er sich um das Menschsein der Men­
schenfresser. Die Quintessenz seines Nachdenkens - dass eine radikal andere 
("natürlichere") Conditio humana möglich sei - durchzieht sein gesamtes Es­
sai-Werk. Dem Vorgang der literarischen "Verandernng" kann sich Montaigne 
letztlich nicht entziehen- wie sollte er auch, angesichts seiner projektiven Ab­
sichten, die, da sie auf die eigene Gesellschaft zielten, die Idealisierung der 
"Wilden" voraussetzten-, aber er vermeidet die offensichtlichsten Fallstricke, 
in denen sich selbst die philosophes der Aufklärung zwischen Idealisierung 
(Indianer, Südsee, Egalität, homme nature{) und Verfemung (orientalische 
Despotie, Sklavennatur, Rohheit der Sitten, Miserabilität) verfangen würden. 

Thomas Rentsch und die Konstitution der Moral 

In der Geschichte waren es immer schon die Rechte des Siegers, die den Be­
siegten auferlegt wurden. Auch die Menschenrechte sind so gesehen trotz al­
lem Anspruch (oder gerade deshalb?) auf allgemeine moralische Geltung in 
der globalpolitischen Realität der Gegenwart "einschlägig vorbelastet" .10 Dem 
moralphilosophischen Universalismus (man denke an Kants Weltbürgertum11

) 

der europäischen Aufklärung entsprungen und letztlich auf das Christentum 
zurückgehend, setzt ihre Anwendung (die augenfällig nicht unabhängig zu 

10 Dass der Begriff der Menschenrechte alles andere als eindeutig ist und sein kann, 
weil nicht eindeutig ist, was mit "Mensch" gemeint ist, und es füglieh den "Men­
schen schlechthin" nicht geben kann, zeigt schon die frühe Geschichte seiner Kri­
tik, die mit Burke, Bentham und Marx drei prominente Gegner verzeichnet. Siehe 
dazu u. a. Waldron 1987 und Shute & Hurley 1993. 

11 Vgl. seine Abhandlung "Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher 
Absicht" (1784). Die Idee des Weltbürgertums greift Jürgen Habermas auf, wenn 
er die Einrichtung eines Weltbürgerrechts znr Notwendigkeit erklärt, um die 
Durchsetzung von Menschenrechten praktikabel zu machen (Habermas 1999). 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

denken ist von den Möglichkeiten ihrer Dnrchsetzung) in Raum und Zeit den 
europäischen Kolonialimperialismus als historischen Wegbereiter voraus, der 
die Grundlage für die reale Überlegenheit des Westens in der Welt und seinen 
Hegemonialanspruch gerade in zivilisatorischen Dingen bis heute darstellt. 

Wie alle "großen Ideen" ist die Verwirklichung der Menschenrechte eine 
zweischneidige Sache, nicht nnr, weil ihre Dnrchsetzung gegen andere Interes­
sen die Anwendung von Gewalt impliziert, sondern auch, weil die Interessen 
derjenigen, die die Menschenrechte propagieren und im Realfall erzwingen, 
weder als homogen noch als lauter (das hieße: nicht vermischt mit anderen In­
teressen) angesehen werden können. Was angesichts der Verhältnisse in der 
Welt nicht Wunder nimmt. Bedenklich zumindest sollte es sein, dass die kolo­
niale Argumentation der "Befriedung" und die Kriegführung aus "humanitä­
ren" Gründen, um "unmenschlichen" Praktiken (lies: Kopfjagd, Kannibalis­
mus, Folter, Sklaverei, Barbarei oder Ähnliches) ein Ende zu machen, in die 
heutige Argumentation weitgehend unverändert eingegangen ist. Wenn aber 
die Begründungsformen der Intervention miteinander vergleichbar sind, dann 
sollten - ganz realpolitisch - auch die Ziele der Intervenienten damals und 
heute verglichen werden. Ein solcher "Menschenrechts-Kolonialismus" 
(Ulrich Beck) scheint solange unvermeidlich, wie die Menschenrechtspolitik 
weitgehend darin besteht, sich auf internationaler Geschäftsbasis ("Was krieg 
ich dafür, wenn ich mitmache?") auf einen kleinsten gemeinsamen Nenner zu 
einigen. Selbstverständlich hat "man" grundsätzlich für die Menschenrechte zu 
sein- allerdings erheben sich drängende Fragen nach den Kriterien von Inklu­
sion und Exklusion, nach Tendenz und Tenor -, doch abgesehen von dem 
ebenso grundsätzlichen schlechten Gewissen, das sich mit solcher Generalzu­
stimmung Beruhigung verschafft, heißt das oft genug, sich des genaueren Hin­
schauens auf und Nachdenkens über die Verhältnisse, die der Fall sind, entho­
ben zu fühlen. Ganz zu schweigen davon, dass die bestehenden Menschen­
rechte zwar unter dem Anspruch allgemein anzuerkennender Rechtsnormen 
auf der Grundlage einer "höheren Moral" auftreten, doch zumeist großzügig 
darüber hinweggesehen wird, dass es sich dabei nicht um kontextfreie, isoher­
bare Abstraktionen handelt, sondern um soziokulturelle Produkte, die als sol­
che interpretationsbedürftig und abhängig sind, vor allem in ihrem argumenta­
tiven ethischen Anspruch, der es sich gefallen lassen muss, in der nichtwestli­
chen Welt (an seinen eigenen Vorgaben gemessen) häufig genug als hegemo­
nial verstanden zu werden. Absolute "moralische" Rechte können nnr als Pos­
tulat, als kategorische Forderung an die Vernunft existieren; sie wären daher 
selbst nach einer "vollständigen" Globalisierung (auch des Menschenrechtsge­
dankens) realistischerweise nnr bedingt vorstellbar. Es macht sich etwas vor, 
wer in der westlichen Menschenrechtspolitik nicht auch die "Logik der Macht" 
sieht. 12 "Gerade weil die Dnrchsetzung der Menschenrechte nationale Wider-

12 Begriffe wie "westlich" (okzidental) und "nichtwestlich" werden hier rein funkti­
onal gebraucht. Sie schließen weder eine inhaltliche Heterogenität aus, noch 

132 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

stände überwindet und überwinden muß, schlägt das Versprechen auf Befrie­
digung und Stabilität durch Menschernechte-der ,Ewige Frieden', den Kant 
vordachte - so leicht in Entfriedung und Destabilisierung durch Ewige Kriege 
um" (Beck 2004: 75). 13 Und:"[ ... ] der Grundsatz, Menschernecht bricht Völ­
kerrecht, muß nicht nur als W erteordnung, sondern auch als Machtordnung 
begriffen werden" (ebd.: 187). Für die "Anderen" in der Welt wird das zum 
Problem über die unmittelbare Bedrohung von Leib und Leben des Einzelnen 
hinaus: es gefährdet ihre soziokulturelle und ethnische Existenz unter Umstän­
den stärker noch als die nationale, von der sie ein Teil sind. 

Nun gibt es in der europäischen Kulturgeschichte und Politik seit der Auf­
klärung einen Trend, in der "Andersheit der Anderen" (Beck) ein Relikt zu se­
hen, "das mit fortschreitender Modernisierung zu einer letztlich irrelevanten 
Größe wird" ( ebd.: 84). 14 Die Durchsetzung der Menschernechte sei nur ein 
Teil dieses zivilisatorischen Prozesses auf dem Weg zur universalen Gleich­
heit. Wer heute noch kulturelle Eigenständigkeit oder gar Resistenz predige, 
sei ein weltfremder Reaktionär, der sich Illusionen hingebe. Wenn Menschen­
recht Völkerrecht und nationales Recht bricht und, wie zu Recht festgestellt 
wurde, aufgrund seiner Konstitution konsequenterweise brechen muss, wel­
cher Spielraum (welche Rücksichtnahme) verbleibt da noch auf der Ebene an­
derer, "traditioneller" (religiöser, ethnischer etc.) Rechte? Hier stehen sich 
Universalistische und relativistische Vorstellungen oft als quasi-ideologische 
Parteiungen gegenüber, deren Ansichten sich gegenseitig auszuschließen 
scheinen: Wo die einen vor dem Hintergrund einer grundsätzlichen Gleichheit 
des "Menschen" eine allgemeine Moral von universaler Geltung einfordern, 
vor der alle alteritären Unterscheidungen weichen müssen, steht nach Ansicht 
der anderen Seite die kultur- und sprachspezifische Differenz menschlicher 

schreiben sie der damit implizierten Dichotomie mehr als pragmatische Bedeu­
tung zu. 

13 Ein Krieg im Namen der Menschenrechte, wie ihn ein überheblicher Universa­
lismus nicht selten fordert, wenn die Politik wieder einmal versagt hat, wäre al­
lerdings alles andere als bloß eine Umsetzung der Universalistischen Idee; viel­
mehr steckt darin als radikal relativistischer (nicht: kulturrelativistischer) Kern die 
These von der Unüberwindbarkeit antagonistischer AnschauungenN erhältnisse, 
die in solchen Fällen gern als "kulturelle" ausgegeben werden. Vgl. dazu Thaler 
2002: 120. 

14 Dass kulturelle etc. "Ander(s)heit" nicht einfach eine existenzielle Gegebenheit 
darstellt, sondern gerade in der verallgemeinemden W ahmehmung ("die Asia­
ten", "die Afrikaner", "die Indianer", aber auch "der Westen") als ideologische 
Konstruktion zu begreifen und zu analysieren ist, und was das für die Ethnologie 
bedeutet, darauf hat u. a. Jonathan Friedman hingewiesen: "The realization that 
the other is not simply beast, heathen, savage, evolutionary fossil, or another ex­
periment in culture, is the understanding that the other is in a significant way a 
product and a part of the same system as our ourselves. This realization is the re­
alization of the very conditions that make anthropology possible, the subsumption 
oftheir history within our own" (Friedman 1987: 39). 

133 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Gesellschaften als wert- und normsetzende Kraft allen Bemühungen, zu einer 
gemeinsamen Moralität zu finden, entgegen. 

Der moralische Universalismus - dessen Gleichheitseinforderung eine 
Welt der Differenz voraussetzt- behält bei seiner Sicht der Dinge die Blick­
richtung der eigenen Seite unbeirrt bei. 15 Den "Anderen" wird allerdings nicht 
einfach mit dem eigenen Ethnozentrismus begegnet- den allerdings ein Philo­
soph wie Rorty wieder betont -, 16 sondern zusätzlich mit einer "moralischen 
Ordnung", die ihren anthropologischen (auf die gesamte Menschheit bezoge­
nen) Geltungsanspruch als Wahrheitsbehauptung vor sich her trägt. Diese sich 
selbst ein- und das heißt: überordnende Moral erlaubt es, ja verlangt es gera­
dezu, die "Anderen" als Gleiche anzuerkennen, was aber in der Regel (es gibt 
Ausnahmen) auch bedeutet, sie nicht in ihrer Eigenheit wahrzunehmen und zu 
akzeptieren, sondern diese als "Ander(s)heit" in einem hierarchischen globalen 
Bezugssystem zu verorten. Dass die "Anderen" anders sind, interessiert den 
Universalismus daher nur sofern, als dieses Anderssein auf dem Weg zur glo­
balen Gleichheit überwunden werden kann und muss. Weil das ohnehin der 
Weg der Geschichte ist. Die Universalität der Differenz ist das Feld, auf dem 
die Einwegverkünder ihre Posaunen erschallen lassen. 

An dieser Stelle sei angemerkt, dass ein solcher eindimensionaler Univer­
salismus offenkundig der letzte philosophische Hort jenes unilinearen Evoluti­
onsgedankens ist, der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch in den 
Kultur- und Sozialwissenschaften richtungweisend war, und demzufolge das 
Durchlaufen zunehmend komplexer hierarchischer Entwicklungsstadien 
("Wildheit" > "Barbarei" > "Zivilisation"), an deren vorläufigem oberen Ende 
die europäische Zivilisation im Zeitalter des Imperialismus stand, nicht nur als 
materieller, soziokultureller, geistiger, sondern folgerichtig auch als morali­
scher Fortschritt verstanden wurde, wovon wiederum die an der Spitze Ange-

15 Habermas (1986: 18) bietet folgende Definition: "Universalistisch nennen wir 
[ ... ]eine Ethik, die behauptet, daß dieses (oder ein ähnliches) Moralprinzip nicht 
nur die Institutionen einer bestinnnten Kultur oder einer bestimmten Epoche aus­
drückt, sondern allgemein gilt." - Zu den Voraussetzungen Universalistischen 
Denkens sei hier nur kurz Folgendes skizziert: Es sind vor allem soziale und psy­
chologische ("biosoziale") Faktoren der menschlichen Lebenswelt, die, obgleich 
kulturspezifisch realisiert, nicht gänzlich auf kulturelle Prägung zurückgeführt 
werden können, in ihrer Letztbegründung also kulturunabhängig sind. Die meis­
ten so genannten "Universalien" gehören dem biosozialen Bereich an. (Dem ent­
spricht Kroebers Feststellung [1952: 125], Universalien seien vornehmlich "sub­
cultural". Die Suche nach Universalien spielt in der heutigen Ethnologie keine 
Rolle mehr, war aber in den 1940em und 1950em aktuell. Siehe auch Murdock 
1945; Linton 1952; Kroeber!Kluckhohn 1952; Kluckhohn 1953). Andererseits 
aber haben sich weder ausgeprägteste kulturelle Differenzen als gänzlich inkom­
mensurabel erwiesen, noch fanden sich überzeugende Beispiele einer kulturellen 
In-sich-Geschlossenheit, die sich vollständig selbst genügte. Diese Erkenntnis re­
lativierte bestinnnte Postulate des Kulturrelativismus. 

16 Siehe unten S. 158. 

134 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

langten die Berechtigung ableiteten, ihrerseits moralische W ertnrteile über die 
evolutionär Zurückgebliebenen abzugeben. In solcher Feststellung einer höher 
entwickelten Moral, wofür die vergleichende Ethnologie der Zeit empirische 
"Beweise" zusammentrug, wurzelt der Überlegenheitsanspruch so mancher 
universalistischer Ansätze bis heute. 

Sprachen, Denk- und Glaubenssysteme nähern sich der Realität aufjeweils 
sehr spezielle Art. Weltdeutungen (normative Standards eingeschlossen) fallen 
dementsprechend different aus. Wie sie ausfallen, hängt von dem jeweiligen 
Referenzsystem ab, innerhalb dessen die Menschen sich um Erkenntnis bemü­
hen oder Wertungen tätigen. Nun ist die Relativität der Anschauungen ge­
schenkt. Eine ganz andere Sache ist es mit den sich daraus herleitenden Relati­
vismen, zumal, wie Geertz (1984) nicht unberechtigt anmerkte, der den Ethno­
logen immer wieder vorgehaltene Relativismus etwas von einem Popanz hat, 
der unter Anti-Relativisten sehr viel größere Bedeutung erlangte als bei denen, 
die ihm angeblich so radikal anhängen. Die meisten Ethnologen sind nämlich 
nichts weiter als konventionelle Kulturrelativisten, deren relativistische Hal­
tung weniger philosophischer als methodologischer Art ist. 17 Alfred L. Kroe­
ber hat den kulturrelativistischen Standpunkt kurz und bündig formuliert: "Any 
cultural phenomenon must be understood and evaluated in terms of the culture 
of which it forms part" (1952: 6). Das hatte nun aber Konsequenzen, die 
außerhalb der Ethnologie durchaus verstanden wurden: "The logical conclu­
sion, then, [ ... ] isthat no concepts are universally applicable and no standards 
objectively valid" (DeLaguna 1942: 145f., zit. n. Rudolph 1968: 96). Hier lag 
auch der Ausgangspunkt für einen "ethischen" (Kultur-)Relativismus, der Ein­
griffe in gewachsene kulturelle und soziale Praktiken als ungerechtfertigt an­
sah und aus den methodisch gewonnenen Erkenntnissen stichhaltige Argumen­
te gegen Rassismus, Antisemitismus, Kolonialismus etc. bezog. 18 Die Erfah­
rung von Nationalsozialismus und Zweitem Weltkrieg, aber auch die nach 
1945 einsetzende Auflösung der Kolonialreiche, die allesamt eine relativisti­
sche Toleranz als realpolitisch inadäquat erscheinen ließen, lösten eine heftige 
Werte-Diskussion aus. Die Diskussion ist anlässlich der universalistisch inspi­
rierten Menschenrechtsdebatte der letzten Jahrzehnte und ihren zahlreichen 
Ablegern wieder aufgeflammt, vor allem auch, seitdem im postmodernen, 

17 Siehe Whitaker 1998: 478. Dazu Marshall Sahlins: "Cultural relativism is frrst 
and last an interpretive anthropological- that is to say, methodological- proce­
dure. It is not the moral argument that any culture or custom is as good as any 
other, if not better. Relativism is the simple prescription that, in order to be intel­
ligible, other people's practices and ideals must be placed in their own historical 
context, understood as positional values in the field oftheir own cultural relation­
ships rather than appreciated by categorical and moral judgments of our making. 
Relativity is the provisional suspension of one's ownjudgments in order to situate 
the practices at issue in the historical and cultural order that made them possible" 
(Sahlins 2002: 46). 

18 Siehe vor allem Melville J. Herskovits 1947; 1972. 

135 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

postkolonialen Diskurs die "großen Erzählungen" in den Ruch des Eurozent­
rismus geraten sind und besonders von nichteuropäischer Seite die Macht­
Frage neu gestellt und mit der Menschenrechtsfrage verknüpft wurde. 

Vom ethischen Relativismus ist ein erkenntnistheoretischer ("kognitiver") 
Relativismus zu unterscheiden (vgl. Rudolph 1968: 10, 132). Unterschiedliche 
Kulturen (W eltdeutungssysteme) werden von seinen V ertretem als in sich ge­
schlossene Einheiten angesehen und als gegenseitig inkommensurabel, d. h. 
für Außenstehende (die jeweils "Anderen") nicht einsichtig und daher nicht 
übersetzbar oder ineinander überführbar erklärt (vgl. Whitaker 1998: 280f.). 
Die bestehende kulturelle (etc.) Differenz wird so zu einer totalen hermeneuti­
schen Differenz. Ein solcher theoretischer Relativismus dürfte sich in der Pra­
xis schnell als irrelevant erweisen. Das ganz Andere, die totale Differenz gibt 
es in der Wirklichkeit nicht. Hermeneutische Grenzen des Nicht-Verstehens 
sind keineswegs unüberwindbar, Sprachen sind übersetzbar, das Divergent­
Unverständliche bleibt begrenzt. Stattdessen kann von weitgehenden Konver­
genzen ausgegangen werden (vgl. Davidson 1999: 272f.). 

Relativisten, die sich mit den zentralen moralischen Prämissen des Univer­
salismus befassen, tun dies oft nur im Sinne einer Infragestellung, da sie in der 
Idee des Universalismus selbst eine kulturspezifische Konzeption sehen; wenn 
sie daun den behaupteten Universalien den Boden unter den Füßen wegziehen, 
geraten sie leicht in Versuchung (andere würden sagen: Gefahr), in konzeptn­
eUer Neutralität eine gleichsam "a-moralische" Position einzunehmen. Beifall 
von Nietzsche, Spengler. 19 Die Frage dürfe nicht sein, welches soziokulturelle 
(politische, religiöse etc.) System die richtige(re)n Antworten auf allgemeine 
Menschheitsprobleme gefunden habe, da diese Antworten immer nur im je­
weils eigenen System gültig ("richtig" oder "falsch") sein können, wohingegen 
sie für alle anderen belanglos seien. (Selbstredend sind auch manche Universa­
listen dieser Auffassung, weshalb sie so begierig darauf sind, aus der Vielfalt 
der Kulturen eine Einfalt zu machen.) Wo aber viele "Richtigkeiten" koexistie­
ren, die sich konsequenterweise widersprechen müssen, könne es so etwas wie 
eine allgemeingültige Wahrheit nicht geben. 

Wenn also Kulturrelativisten die universale Gültigkeit bestimmter morali­
scher Kategorien bestreiten, dann deswegen, weil erwiesen ist, dass diese in 
unterschiedlichen Kulturen (Deutungssystemen) keineswegs den gleichen Sinn 
(und Stellenwert) haben und es überdies keinen Maßstab gibt, der ein qualita­
tives Urteil erlaubt (vgl. Herskovits 1976). Das ist es ja, was aufhören muss, 
sagen die Universalisten: Das Recht aufLeben, beispielsweise, sollte überall in 
gleichem Maße bestehen. Sonst müssten wir ja Kannibalen Sonderrechte ein-

19 Der Perspektivismus beispielsweise eines Nietzsche betont den vereinzelten (sub­
jektbezogenen) Gesichtspunkt jeder Betrachtung oder Beurteilung als Grundbe­
dingung menschlichen Daseins. Erkenntnis ist denmach immer und grundsätzlich 
relativ, unmittelbar begreiflich ist dem erkennenden Subjekt nur das Besondere, 
und Wirklichkeit konstituiert sich in der Gesamtheit aller möglichen Perspekti­
ven. Dazu siehe u. a. Kaulbach 1990; Hales & Welsbon 2000. 

136 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

räumen! Warum nicht, kommt die Antwort, wenn im Fall der Todesstrafe ge­
nau das in Anspruch genommen wird? Zuspitznngen dieser Art bauen eine 
Scheinfront auf, ein fragwürdiges Entweder-oder, das, auf einseitige Wirkung 
bedacht, nicht selten behauptet wird, um von ganz anderen Interessen abzu­
lenken. 

Universalisten schwanken seit je, ob sie die soziokulturellen Differenzen 
unter dem Aspekt der Auf- oder Unaufuebbarkeit beurteilen sollen. Aufbebbar 
hieße: Auflösung der partikularen Identitäten, Subtraktion der Differenz, An­
gleichung an ein größeres Ganzes. Die Universalistische Philosophie der Auf­
klärung mündete in der berühmten Maxime der Französischen Revolution: 
Liberüi - Egaliüi- Fraterniüi. Ein großes Anliegen, aber umgehend durch die 
Realität desavouiert. Selbstredend ist die von einem wie auch immer deklarier­
ten Universalismus reklamierte "höhere" Moralität keineswegs Garant dafür, 
dass das Ende der Ander(s)- bzw. Eigenheiten- quasi aus sich heraus- welt­
weite egaliüi mit sich brächte: Geschichte und Ethnologie lehren nns eher das 
Gegenteil. So würde aus der Universalität kultureller etc. Partikularitäten mit 
sehr viel größerer Wahrscheinlichkeit als die Universalistische Selbstüberhe­
bung zuzugeben bereit ist, eine Universalität von Ungleichheiten, aus der feti­
schisierten künftigen Welt-Ordnung, die dem bisherigen "Chaos" der An­
der(s)heiten endlich ein Ende bereitete, eine totalitäre Welt-Unordnung. Zu 
keinem Zeitpunkt nnd in keiner Hinsicht sollte man, wenn Universalistische 
Ansprüche dieser Art erhoben werden, vor allem, wenn sie mit Forderungen 
einhergehen, mit den bestehenden "Diversitäten" aufzuräumen, vergessen, die 
Frage zu stellen: cui bono? Niemand sollte sich einreden lassen, der Prozess 
der universalen Gleichmacherei sei ein gewissermaßen natürlicher Vorgang. 

Wenn andererseits Universalistische Denker von der prinzipiellen Unauf­
hebbarkeit weltanschaulich-kultureller Differenz und bestimmter grundlegen­
der Partikularitäten ausgehen, so geschieht dies zumeist innerhalb eines Szena­
rios, das menetekelartig den Untergang des Abendlandes an die Wand malt, 
dessen heiligste Errungenschaften (womit wir wieder bei der Aufklärung, ih­
rem Gleichheits- und Toleranzgedanken, wären) in dieser Fundamentalper­
spektive auf Dauer bedroht erscheinen. Gegen die Überzeugung von der un­
aufhaltsamen Progression des westlichen Zivilisationsgedankens wird, deutlich 
pessimistischer gestimmt, gleich die Notwendigkeit einer V erteidigungsstrate­
gie beschworen, damit beim "Zusammenprall der Zivilisationen" das "System 
der höheren Werte" die Oberhand behält. Umso mehr werden in dieser Sicht 
die eigenen Werte als quasi-religiöse Universalwerte deklariert, vor denen sich 
die Welt dualistisch überschaubar in good guys und bad guys aufspaltet. 

Worüber manche Vertreter eines moralischen Universalismus geflissent­
lich hinwegsehen, ist die historisch-kulturelle Sonderheit - und das heißt: Re­
lativität - ihres eigenen Standpunktes, dessen Behauptungssätze außerhalb des 
westlichen Kulturkreises schon immer ganz anders eingeschätzt wurden, zu­
mal sie sich seit den Zeiten Alexanders des Großen stets im Rechtfertigungs­
gepäck imperialer Unternehmungen befanden. Wer - mit Verweis auf die 
westliche Geistes- nnd Kulturgeschichte - für sich in Anspruch nimmt, die hö-

137 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

here Moral für sich gepachtet zu haben und dies unter Hintaustellung der Ko­
lonial- und Postkolonialgeschichte tut, die sich darin fortsetzt, dass die "Ande­
ren" vom Moralitätsdiskurs zu einem großen Teil ausgeschlossen bleiben, 
muss zu Recht mit heftigem Widerspruch aus jenem Teil der Welt rechnen, 
der sich dieser "höheren Moral" nicht zum ersten Mal unterwerfen soll. 

Beide Deutungsmuster, Universalismus wie Relativismus, muten manch­
mal wie (durchaus ideologische) Versuchsballons an, die sich aus ihrer geis­
tesgeschichtlichen Verankerung losgerissen haben. Alles andere als in sich ge­
schlossen, enthalten sie heterogene, divergierende, selbst widersprüchliche 
Auffassungen - und dementsprechend: Aufspaltungen - ihres Gegenstands, 
die jedoch häufig als einheitliche Denkansätze gehandelt und gegen die andere 
Seite ins Feld geführt werden. So dass letztlich oft nur das Feldgeschrei der 
Kombattanten im Gehör bleibt, das alle Nuancen übertönt. Wer sich von 
Kampfparolen nicht erschrecken lässt, wird nicht in die Falle gehen, von der 
uns die Propagandisten beider Richtungen überzeugen möchten: dass sich zwi­
schen Universalismus und Relativismus die Wasserscheide der Unvereinbar­
keit auftürmt. Die Schwäche dieser Polarisierung ist offensichtlich, da die ge­
meinsamen Voraussetzungen und Berührungspunkte missachtet werden - so 
berufen sich Universalisten und Relativisten gleichermaßen auf eine menschli­
che Welt und gehen von der Universalität der Differenz aus, leiten daraus aber 
divergierende Folgerungen ab. 

Hinsichtlich der realen Verwerfungen stellt sich notwendigerweise die Fra­
ge, wie begründet der Geltungsanspruch einer Universalistischen Moralität ist 
bzw. auf welcher Verhandlungsebene20 von Wirklichkeit sich ein solcher An­
spruch behaupten kann, ohne auf hegemoniale Strukturen rekurrieren zu müs­
sen. Wer einen herrschaftsfreien Diskurs theoretisiert, landet letztendlich in 
einer idealistischen Position, bei Kants Individualethik21 und der Selbstpreis­
gabe (V erzieht auf Gewalt) des Individuums als konstitutivem Element bei der 
Einrichtung einer menschlichen Welt. 22 Kann es heißen: "Die Moralität muß 
vor der Individualität bestehen, vor der internen Unendlichkeit der Personen 

20 Habermas unterscheidet in seinen Erläuterungen zur Diskursethik (1991: 114, 
139f.) zwei Diskursebenen: eine (Meta-)Ebene der Bedeutung, auf der allgemeine 
(universale) Normen zur Sprache kommen, und eine Ebene der Anwendung, die 
in der Lebenswelt verortet ist und auf der demnach konkrete "Fälle" erörtert wer­
den. 

21 Vgl. Hornbacher 1993: 45 zu einem entsprechenden Vorschlag von K. 0. Apel 
(1976). 

22 Es sei hier auf eine in der neueren, von nichtwestlicher Argumentation getrage­
nen Menschenrechtsdebatte augenscheinlich gemachte Diskrepanz hingewiesen 
zwischen dem "westlichen" Ideal des Individuums, dessen Freiheitsrechte gegen­
über einem despotischen oder sonst wie undemokratischen Staat hervorgehoben 
werden, und dem Vorrang des Gemeinsinns gegenüber Individualrechten, wie er 
etwa in Asien und Afrika propagiert wird. Wegweisend dazu Sinha 1981. 

138 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

wie der Kulturen"? (Rentsch 1999: 181)23 Und gilt der Begriff der Individuali­
tät auch für Gemeinschaften, für Kulturen? Die Verständigung über Lebens­
weisen und Praxisformen setzt als unverzichtbare Gemeinsamkeit die intersub­
jektive, interexistenziale Kommunikation voraus. 24 Sich der gemeinsamen 
Sinnbedingungen des Gemeinschaftslebens bewusst zu werden, heißt recht ei­
gentlich "moralisch" zu denken. Nun war die subjektzentrierte westliche Phi­
losophie des bürgerlichen Zeitalters sowohl in epistemologischer als auch in 
anthropologischer und moralphilosophischer Hinsicht bestimmend, soll sagen: 
viele Möglichkeiten interexistenzialer menschlicher Praxis blieben ungenutzt, 
verborgen hinter den Schenklappen einer durch den Willen rationaler Subjekte 
betriebenen eindimensionalen (monologischen) Orientierung, wonach Mit­
menschen lediglich weitere vernunftbegabte Subjekte in einer faktizistisch ver­
standenen Außenwelt waren, der eine verdinglichte normative Innenwelt gege­
nüberstand (vgl. Rentsch 1999: 240f.). Das Wirklichkeitsverständnis, das sich 
daraus ergab, wurde für die westliche Zivilisation prägend. Moderner Univer­
salismus wie Relativismus gingen daraus hervor. Es wäre demnach ein Miss­
verständnis, kulturrelativistische Positionen (vor allem in Bezug auf globale 
Alteritäten) unabhängig von ihrer ideengeschichtlichen Herkunft zu beurteilen. 
Vielmehr ist auch der Relativismus eindeutig in der okzidentalen Vernunfttra­
dition lokalisiert, was wiederum Fragen aufwirft, die die Grundkonzeption re­
lativistischer Orientierung überhaupt betreffen. Die Begrifflichkeiten, in denen 
relativistische Fragen gestellt werden, sind ebenso unsere Begriffe wie jene u­
niversalistischer Provenienz. "Wir müssen (notwendig) mit unseren Begriffen 
leben", konstatiert Thomas Rentsch in Anlehnung an Wittgenstein (Rentsch 
1999: 279). Für eine ganze Reihe von Fragen, etwa nach der kulturellen Spezi­
fizität, nach der Historizität und linguistischen Bedingtheit einer breiten Palet­
te menschlicher Sinngebungen (von der Weltdeutung bis zu einer welt-, d. h. 
praxiskonstituierenden Moral), bedeutet diese Begriffsabhängigkeit "Sie ha­
ben ihren Sitz in einem Diskurs der okzidentalen Rationalität" (ebd.). 25 Das 

23 Hervorhebung Rentsch. 
24 Thomas Rentsch (1999) verwendet den Terminus Interexistential(ität) im An­

schluss an Heideggers Existentialienbegriff, unter dem dieser die notwendige 
Grundstruktur jedes Seienden verstand. Rentsch geht weiter, insofern er die Rela­
tionalität, die Beziehungsstrukturen alles Seienden, einbezieht: "Die Welt, in der 
wir gemeinsam leben, ist kein ,Existential des Daseins', sondern konstitutiv und 
allen ,subjektiven' Orientierungen in ihr vorausliegend ein Interexistential [ ... ]; 
als Interexistential begriffen sind ihre Grundzüge ineins Beziehungen, Hand­
lungszusammenhänge auch zwischen Personen." Also ist Sprache das "Interexis­
tential par excellence" (1999: 156). 

25 Rationales Denken ist eine potenziell allgemein menschliche Fähigkeit, wobei 
sich historisch unterschiedliche Formen herausgebildet haben. "Sucht man [ ... ] 
eine ,Rationalität' als allgemeingültig herauszustellen, [ ... ] so wird man leicht in 
,selbstverständliche' Vorstellungen abgleiten, die der eigenen Kultur entnommen 
sind, aber auf Grund der Ergebnisse einer globalen ethnographisch-ethnolo­
gischen Übersicht nicht als universal gültig angesehen werden können." (Ru-

139 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

meint: Jemand, der Fragen an dergleichen Lebenswirklichkeiten des Menschen 
stellt, entkommt nicht der aufklärerischen Tradition rationalistischen Denkens, 
das diese Art kritischen Nachfragens erst ermöglicht hat. Woraus Rentsch fol­
gert: "Eine mögliche Kritik der Vernunft und der Aufklärung ist selbst Sache 
der V emunft und der Aufklärung, und wir kennen für diese wichtige Aufgabe 
keine andere glaubwürdige Instanz" (ebd.). Eine solche Aussage ist dazu ange­
tan, kritische Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen, verkörpert sich in ihr doch 
eine vernunftfixierte anthropologische Eindimensionalität, gegen die schon 
früh Gegenstimmen laut wurden, 26 eine Kritik, die sich dann in der romanti­
schen Bewegung sammelte. Später opponierten vor allem - um die beiden be­
kanntesten Namen zu nennen - Schopenhauer27 und Nietzsche. Nietzsche, 
Schopenhauer folgend und über ihn hinausgehend, erkannte in der Ästhetik ein 
Werkzeug, die Grundbedingungen menschlicher Existenz offenzulegen, und 
stellte die "unvernünftigen" Entgrenzungen des Dionysischen (manifestiert in 
Musik und Tanz, Rausch und Ekstase) den festen ("vernünftigen") Umrissen 
des Apollinischen entgegen. 28 Solche auf Körpererfahrungen beruhenden, zum 
Teil nicht-verbalen, nicht-analytischen (und das heißt auch: nicht zu verschrift­
lichenden) Formen der Auflehnung gegen die Vernunft entziehen sich aller-

dolph 1968: 222) Die "okzidentale Rationalität" hat so gesehen die spezielle 
Form des europäischen Rationalismus hervorgebracht. 

26 Bereits der anti-aufklärerische Aufklärer Rousseau verlangte, über der Vergöt­
zung der Vernunft die Gefühle nicht zu vergessen. Rentsch hingegen ist jede "af­
fektive Fundierung" der Anthropologie verdächtig, er wendet sich strikt gegen 
"eine emotive, psychologistische und subjektivistische Affekte-Anthropologie", 
die von "Gefühlen" handelt, und erklärt seine Absicht, sie "durch eine kritische 
philosophische Anthropologie in praktischer Absicht zu ersetzen" (1999: 40). Ge­
fühle sind für eine praktische Anthropologie schlichtweg überflüssig; an der "Ge­
fühlsbasis" könne man "rechtsextremistisch( e) Wehrsportgruppen und fanati­
siert( e) islamisch( e) Lumpenproletarier" nicht "von Bewegungen unterscheid( en), 
die vor der moralischen Perspektive nicht nur standhalten, sondern nur in ihr zu 
begreifen sind" (wie die Arbeiterbewegung) (ebd.: 41). Dass diese Ununter­
scheidbarkeit der Gefühle Konsequenzen haben müsste, gerade auch für eine 
praktische Anthropologie, weigert sich Rentsch zu sehen. Aus dieser Abwehrhal­
tung erklärt sich auch seine Aversion gegen Psychologie und Psychoanalyse. 

27 Beeinflusst von indisch-buddhistischer Philosophie existiert für Schopenhauer die 
Welt als Objekt nur in Beziehung auf ein Subjekt ("Die Welt ist meine Vorstel­
lung"), die Realität ist eine Illusion. Schopenhauer setzte bei der Erfahrung des 
eigenen Körpers an - als Teil der Welt folgt auch der menschliche Körper einem 
immanenten Selbsterhaltungstrieb (von Schopenhauer "Wille" genannt), dem al­
les untergeordnet ist, dem man aber auf verschiedenen Wegen gegensteuern 
kann: mit Hilfe der Ästhetik (Metaphysik der Kunst, in höchster Form Musik), 
der Ethik (Mitleid) und durch asketische Resignation. Erkennen erfolgt durch 
Anschauung, Kontemplation, dem Verstand bleibt hingegen nur die Reaktion. 

28 Zum Thema im Weiteren vgl. u. a. Klinger 1995, vor allem Kap. 1: "Die ,kalten 
Skeletthände' rationaler Ordnung und ihre Gegenwelten", S. 9-60. 

140 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

dings Rentschs Blickwinkel, der die Vernunft zum Kriterium der "menschli­
chen Gmndsituation"29 erklärt: Irrationalität läge stets dann vor, wenn die 
Grenzen dieser primären Welt verletzt würden (Rentsch 1999: 106). Es bleibt 
unklar, wo Rentsch hier die Grenzen zieht. Zweifellos, mit Rausch und Ekstase 
hat er nichts am Hut. "Arten und Weisen, die primäre Welt theoretisch oder 
praktisch verlassen zu wollen, erweisen sich als Ursprünge von Irrationalität" 
(1999: 74). Dabei belässt er es. Auf eine Diskussion des Irrationalen lässt er 
sich nicht ein; weder wird klar, was er dafür hält, noch, warum es für eine Kri­
tik der Ratio nicht in Frage kommt. Entscheidend aber scheint mir in diesem 
Zusammenhang, dass aus "seiner" primären Welt Irrationalität ausgeschlossen 
ist, ohne dass Rentsch dies einsichtig zu machen versucht. Abgesehen davon, 
dass er Rationalist ist: W ober weiß Rentsch, dass zu den sinnkonstitutiven 
Elementen des menschlichen Lebens nicht auch das Irrationale zählt? 

Dass die gegenwärtige Kritik an den "Folgen der Aufklärung" (Subjektphi­
losophie, Rationalismus etc.) zu einem beträchtlichen Teil aus Weltgegenden 
mit kulturellen Traditionen stammt, denen der europäische Rationalismus 
fremd ist, kommt nicht von ungefähr. Dennoch ist Rentsch znzustimmen, dass 
selbst diese Gegenreden gegen die Vereinnahmung der Welt durch westliches 
Denken in aller Regel den Konventionen eben dieses Denkens und seines Dis­
kurses folgen - nicht zuletzt aus der unzweifelhaften Notwendigkeit heraus, 
die Botschaft an die "richtige Adresse" zu schicken. Nicht nur wir müssen mit 
unseren Begriffen leben, auch viele andere tun es notgedrungen. Was einiges 
über hegemoniale Strukturen aussagt. Aus dieser Diskursperspektive betrach­
tet wäre letzthin Wissenschaft in ihrem Denk- und Erkenntnisansatzper se ok­
zidental, zumindest vom dominanten rationalistischen Diskurs durchdrungen 
und "seiner Sprache" rhetorisch-argumentativ angepasst. Aber ebenso wissen 
wir, dass dieser wissenschaftliche Alleinvertretungsanspruch überall dort er­
heblich an Geltung und Gültigkeit verloren hat, wo, wie etwa in der westlichen 
Medizin, die Risse in der Fassade des Diskursgebäudes unübersehbar gewor­
den sind (vgl. z. B. Feyerabend 1995). Welche Chancen aber haben in diesem 
Zusammenhang Einspruch erhebende Stimmen aus nicht-modernen ("indige­
nen" und "aboriginalen") Kulturen, gehört und endlich ernst genommen zu 
werden, ohne in der Kategorie Folklore oder unter der Rubrik Exotismus un­
tergebracht und abgehakt zu werden? Wer macht sich die Mühe, in diesen 
Diskurs der Ander(s)heiten einzuloggen, von ein paar Ethnologen und Künst­
lern mal abgesehen? 

* * * 

Der Philosoph Thomas Rentsch unternimmt den komplexen, nicht immer deut­
lichen und nicht in allem überzeugenden, aber beeindruckenden Versuch, ei­
nen moralischen Universalismus in der "apriorische(n) Konstitution aller 

29 Zu diesem Begriffsiehe S. 143 unten. 

141 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

menschlichen Praxis" zu begründen (1999: 280). Er führt dafür den Begriff 
"primäre Welt" ein (siehe ebd.: 105ff.), die sich allein dnrch die menschliche 
Praxis konstituiert und als generelle Voraus-Setzung für Wissenschaften, 
Techniken, Theorien angesehen werden kann, selbst aber "als umgreifender 
Horizont nicht wissenschaftlich (auch nicht metaphysisch) zu vergegenständli­
chen" ist. Rentsch behauptet konsequent eine szientifische Unrekonstruierbar­
keit der primären Welt"[ ... ] weil Vergegenständlichungen immer nnr eine lo­
kale, begrenzte Reichweite haben" (ebd.: 105). 30 Wissenschaften wandeln 
sich, die menschlichen Grunderfahrungen bleiben sich gleich. Es ist die Le­
benserfahrung, ermöglicht dnrch die existenzielle Leiblichkeit des Menschen, 
die den Horizont absteckt, die Grenzen dieser primären Welt festlegt. "Diese 
Welt, in der wir leben und sprechen, existieren und prädizieren, arbeiten und 
nach dem Siun unseres Tuns und Lebens fragen, ist die Ebene, auf die sich das 
Philosophieren jederzeit zurückbeziehen lassen muß" ( ebd.: 62). Diese 
"menschliche Grundsituation" begreift Rentsch als verallgemeinerte anthropo­
logische Basis (in gewissem Sinne wohl auch als evolutionäre Plattform) aller 
Interexistenzialität, wobei den Formen menschlichen Zusammenlebens vor­
rangige Bedeutung bei der Weltgestaltung zukommt. Die "primäre Welt" liegt, 
so wie sie konzipiert ist, allen Formen menschlicher Praxis, das heißt auch je­
nen der Alterität und Differenz, "gleichnrsprünglich"31 zugrunde, wodnrch 
jedwede auf (soziokulturelle, sprachliche etc.) Partikularitäten Bezug nehmen­
de Argumentation als von vornherein sekundär ins Hintertreffen gerät. Die 
Tatsache, dass Menschen essen, trinken, sprechen, miteinander verkehren, ist 
von Anfang an zu unterscheiden von der Art, wie sie diese Erfahrungen ma­
chen, und das heißt: mit wem und in welchem Kontext. Aufgrund der fest um­
rissenen Ausgangssituation, die einen irgendwie an das Märchen vom Hasen 
und Igel erinnert ("Ik bin all hier"), kaun es sich Rentsch anschließend sogar 
erlauben, relativistische Einwände zu akzeptieren und für seine weiteren logi­
schen Operationen zu nutzen. 

Nun ist diese dnrch die allgemeine, aber sehr wohl konkrete Praxis des 
Menschen konstituierte eine (weil noch nicht partikularisierte) Welt nnr als 
transzendentalanthropologisches Konzepe2 

- als Möglichkeitsmodell - fass-

30 Er geht sogar so weit zu sagen, "dass die Wissenschaften die Frage nach den Be­
dingungen der Möglichkeit der primären Welt nicht stellen können und nicht be­
antworten. Warum nicht? Als Antwort möchte ich der Partikularität der Wissen­
schaften die Einheit und Ganzheit (Totalität) der primären Welt gegenüberstel­
len" (ebd.: 102). 

31 Rentsch übernimmt und reformuliert hier einen Begriff von Heidegger (Sein und 
Zeit). Siehe Rentsch 1999: 4ff. 

32 Das heißt, es geht nicht in erster Linie um die empirische Erfahrbarkeit anthropo­
logischer Gegenstände, sondern um die Möglichkeitsbedingungen solcher Ge­
genstände der Erfahrung. 

142 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

bar. 33 Sie ist raumzeitlich gegliedert - entsprechend der materiellen raumzeit­
lichen Existenz (Leiblichkeit) des Menschen34 

-, entspricht aber keiner objek­
tivierbaren Realität, und ist dennoch ohne eine solche nicht vorstellbar, in der 
dann die konkreten (sozusagen "postprimären") Wissenschaften und Techni­
ken "jeweils nur einzelne, partikuläre, lokale Sinnentwürfe" sind, die "zurück­
gebunden bleiben (müssen) an die Sinnentwürfe der gemeinsamen Primärwelt" 
(ebd.: 107). Letztere erfüllen einen multimodalen (z. B. sexuellen, politischen, 
religiösen, ästhetischen) kommunikativen Zweck. Die primäre Welt ist daher 
wesentlich eine kommunikativ verfasste Sprachwelt, Sprache als Teil des um­
fassenden Sinnhorizonts ebensowenig zu vergegenständlichen wie dieser in 
seiner Totalität. Und diese Sprache hat man sich als Alltagssprache vorzu­
stellen - im Gegensatz zu Partikularsprachen (wissenschaftlichen z. B.) 
(ebd.: 103).35 Daraus bezieht Rentsch seine entscheidende These: "Die Worte 
und Sätze, die wir tatsächlich, in der Wirklichkeit unseres alltäglichen Zusam­
menlebens zur praktischen Selbstverständigung gebrauchen, diese dianoieti­
schen Sprachhandlungen enthalten, präsupponieren und implizieren in ihrer 
ganzen Weite und internen Komplexität bei angemessenem Verständnis das 
,Ethische' bzw. ,die Moralität'" (ebd.: XXXIII). 

Die menschliche Grundsituation wurde nun aber schon von ganz unterschied­
lichen Positionen aus erschlossen. Dementsprechend unterscheiden sich nicht 
nur die Benennungen ("meta-, trans-, subkulturell"), es besteht auch keine in­
haltliche Deckungsgleichheit in den Konzepten, weshalb es wenig sinnvoll er­
scheint, im Einzelnen näher darauf einzugehen. 36 Es sei hier stattdessen auf 

33 So sehr Rentsch auch den Erfahrungscharakter der primären Welt betont, so ge­
mahnte dies alles, ohne raumzeitliche Verankerung, doch sehr an eine platonisch 
anmutende Generalidee von Praxis, wie auch die dianoietischen Prädikate und 
Begriffe sich zu ihren sekundärweltlichen Entsprechungen durchaus ideenmäßig 
verhalten. Rentsch beharrt aber in der Tat auf einer Ontologie der Wirklichkeit, 
die über das Gegenwärtige hinausgeht und auch das Mögliche, das Nicht-mehr­
Seiende und das Noch-nicht-Gewesene einbezieht, und so muss in ähnlichem 
Sinne die primärweltliche Wirklichkeit auch als Optionalität verstanden werden: 
ein pragmatisch-kommunikatives ErfahrungspotenziaL Verbirgt sich dahinter 
nicht trotz aller Begründungsvorkehrungen (wenn Rentsch z. B. von der "Unhin­
tergehbarkeit" bestimmter Kriterien wie Räumlichkeit, Zeitlichkeit und Sozialität 
spricht) nicht eine Art Essenzialismus? 

34 Wir müssen in der primären Welt ja immer irgendwo ("hier" oder "dort" etc.) ir­
gendwann (,jetzt" oder später" etc.) sein. 

35 Wie diese Alltagssprache näher beschaffen ist, wird von Rentsch nicht erörtert; 
sie ist für ihn, wie die Leiblichkeit des Menschen, Temporalität und Lokalität, ein 
Apriori. 

36 Aus kulturanthropologischer Sicht erwähnenswert- und für die Debatte sympto­
matisch - erscheinen heute die Überlegungen, die Kroeber und Kluckhohn in ih­
rer berühmten Monografie über den Begriff "Kultur" dazu anstrengten (das Verb 
scheint gerechtfertigt): Ein moralisches Urteil über kulturelle Erscheinungen wie 

143 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

den im angelsächsischen Raum beheimateten Begriff des common sense ver­
wiesen, wie er z. B. von G. E. Moore37 vertreten wird, der an den "gewöhnli­
chen Sprachgebrauch" anknüpft - auch Wittgensteins sprachpragmatische 
Überlegungen sind nicht weit-, mit dem Rentschs primäre Welt die pragmati­
schen Voraussetzungen teilt (vgl. Rentsch 1999: 9ff.). Es gibt aus ex­
istenzieller Notwendigkeit (damit "das Leben weitergeht"38

) einen praktischen 
Orientierungsrahmen, der eine Grundlage allgemein menschlicher Erkenntnis­
gewinnung in einer "objektiven" (rational erfassbaren) Realität ist. Common 
sense meint dann jene gemeinsame Voraussetzung, ein "Mindestmaß" an 
"Orientierung"39 in der Welt, das kulturabhängige Sinnentwürfe (a la Wissen­
schaft und Technologie, s. o.) überhaupt und grundsätzlich ermöglicht. 40 Ak­
zeptiert man dies, so ergeben sich daraus Konsequenzen sowohl für eine Auf­
lösung der fundamentalen epistemologischen Paradoxie des wissenschaftli­
chen Relativismus als auch (in deren Weiterführung) für die Plausibilisierung 
eines wertuniversalistischen Ansatzes. Das Paradox besteht nämlich darin, 
dass nach kulturrelativistischen Kriterien nichts dazu berechtigt, die "Lebens­
grundsätze und Denkformen [der westlichen Kultur] als universal oder objek­
tiv gültig anzusehen" (Rudolph 1968: 116).41 

Die Wissenschaft, der wir diese Erkenntnis verdanken, ist aber selbst ein 
unverwechselbarer Teil dieser Kultur. Dennoch sind Wissenschaftleraufgrund 
einer systematisierten szientifischen Tradition von der grundsätzlichen Er­
kenntnisfähigkeit ihrer Wissenschaft und der Richtigkeit ihrer Befunde im All­
gemeinen überzeugt, d. h. sie gehen davon aus, dass eine Wissenschaft wie 
z. B. die Ethnologie globale Gültigkeit beanspruchen kann und dass ihr metho­
disches und theoretisches Instrumentarium - Adaptabilität und Flexibilität 

Sklaverei oder Kannibalismus sei ungeachtet dessen möglich, ob diese Praktiken 
sich für das Funktionieren einer Gesellschaft als relevant eJWiesen. Möglich sei 
dies aufgrund des consensus gentium hinsichtlich allgemein menschlicher 
menschlicher Bedürfuisse, Möglichkeiten und Errungenschaften [für den inter­
kulturellen Augenschein wären die Ethnologen zuständig] sowie der besten wis­
senschaftlichen Evidenz über die allen Kulturen zugrundeliegende "raw nature" 
des Menschen (Kroeber & Kluckhohn 1952: 174ff.). Aus der Universalität des 
"meta- oder subkulturellen" Bereichs und einem Mindestmaß an empirisch­
objektiver Orientierung ergeben sich aber keine Verbindungen zu moralischen 
Werten. Einconsensus gentium kann nicht vorausgesetzt, sondern müsste nach­
gewiesen werden. Zum Ganzen siehe Rudolph 1968: 228f. 

37 Moore 1969. 
38 Nach Sherif 1948 (in Rudolph 1968: 128). 
39 Rudolph (1968: 126ff. und passim) spricht von "empirisch-objektiver Orientie­

rung", was sich mit Rentschs Praxisbezug insofern beißt, als dieser eben nicht 
empirisch objektivierbar, sondern transzendental konstitutiv ist. 

40 Davon zu unterscheiden ist, was in einzelnen Kulturen jeweils als common sense 
gilt. Vgl. Rudolph 1968: 128. 

41 Nach De Laguna 1942. 

144 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

vorausgesetzt - uuiversal anwendbar ist. 42 Das schließt logischerweise den 
kulturrelativistischen Ansatz mit ein. Und genau hier beginnt das Problem: 
Was in seiner Gültigkeit konkret kulturspezifisch ist, kauu keine wissen­
schaftliche Universalität behaupten. Wie kann, was universale Gültigkeit bean­
sprucht, zugleich kulturspezifisch sein? Ein Kulturrelativist müsste also kon­
sequenterweise seine eigenen Erkenntnisansprüche in Zweifel ziehen. 

Um dieses logische Paradox aufzulösen, muss man in der Betrachtung auf 
eine unspezifizierte Gruudsituation rekurrieren, wie sie sowohl in der "primä­
ren Welt" von Rentsch als auch in einer vom common sense geprägten Le­
benspraxis erkennbar ist, wobei ein situatives Ineinander-aufgehoben-Sein -
bei gleichzeitiger Nichtidentität - beider Konzepte plausibel erscheint, da sich 
beide auf einen allgemein menschlichen Erfahrungshorizont berufen, wie der 
Hinweis auf Wissenschaft und Technik zeigt. Wissenschaft ist in diesem Dis­
kurs ein Schlüsselbegriff, da in ihrer gegenwärtigen Form mit einer eindeutig 
westlichen "Genealogie" (im Sinne Foucaults) ausgestattet. In ihrer Rückbe­
züglichkeit (vom partikularen Konkreten ins Unspezifische) ist eine konzepti­
onale Verbindung hergestellt, so dass A. C. Benjamin sagen konnte, die wis­
senschaftliche Methode sei im Grunde die des common sense-Denkens, nur 
etwas verfeinert und kontrollierter. 43 Wissenschaft "prä-existiert" so gesehen 
als Möglichkeit, als Sinnentwurf in der primären wie in der common sense­
Weit. Daran ändert auch nichts, dass sich die wissenschaftlich-technologisch 
geprägte Welt unwiderruflich von der primären entfernt (Rentsch 1999: 102f.) 
und diese Option in besonderer Weise von der abendländischen Kultur wahr­
genommen wurde. Eine "Beschränkuug ihrer Erkeuutnisse auf diejenige Kul­
tur, die sie hervorgebracht hat", kann uuter dieser Prämisse nicht länger be­
hauptet werden. Das heißt: "kulturrelativ" und "allgemeingültig" brauchen sich 
so gesehen nicht auszuschließen (Rudolph 1968: 131 ). 

Kehren wir zu Rentsch und seiner Rechtfertigung des anthropologischen Uni­
versalismus als Voraussetzung einer allgemeingültigen Moral zurück. Zu den 
primärweltlichen Voraussetzungen geselle sich die "Allgemeingültigkeit der 
praktischen Einsichten" und die Betonung entsprechender "dianoietischer Prä-

42 Begriffe wie "Kultur" und "Gesellschaft" stehen hierbei in vorderster Reihe, sind 
allerdings -was nicht verwunderlich ist- in jüngster Zeit selbst in die Schussli­
nie geraten. Vor allem die zentrale Kategorie der Kultur weist eine enorme se­
mantische Spannbreite auf, wodurch - situationsabhängig - eine Instrumentalisie­
rung des Begriffs begünstigt wurde. Dass eine Wissenschaft wie die Ethnologie 
offensichtlich nur bedingt zu "objektiven Wahrheiten" gelangt, diese Einsicht 
dürfte bei selbstkritischen Forschern auch früher schon zu finden gewesen sein. 
Als methodologische Erschütterung trug sie zum postmodernen Paradigmen­
wechsel im Fach bei. 

43 Benjamin (1965: 6f.): "The method of science is simply that of common sense 
thinking, after it has been subjected to certain refinements and controls" (in Ru­
dolph 1968: 127). 

145 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

dikate"44 wie "Mensch", "Freund", "Vater", "Mutter" (1); "Koch", "Richter", 
"Soldat" (2); "gut", "wahrhaftig", "tapfer" (3); "Würde", "Achtung" (4) u. ä. 
m., die allesamt verschiedene Universahtäten repräsentieren: die "Universalität 
des genus humanum" (1), die "Universalität des Ethos" (2), die "Universalität 
einer Eigenschaft, einer Haltung oder Einstellung des Einzelnen" (3) und die 
"interexistentielle Universalität im Sinne der Menschheit" (4) (Rentsch 1999: 
250f.). Dass es hier problematisch werden könnte, erweist die Präsupposition 
der sprachlichen Prädikate, die, so müsste gefolgert werden, in ihrer primär­
weltlichliehen ( d. h. alltäglicher Lebenserfahrung entstammenden) Bedeutung 
unabhängig davon existieren, ob ein entsprechendes Vokabular in einer parti­
kular verwirklichten Sprache/Kultur vorkommt. Nun neigen aber sprachliche 
Begriffe45 häufig dazu, ihre Historizität mit sich zu schleppen; das kann sich in 
der Schreibweise, einer veralteten grammatischen Form oder auch semantisch 
niederschlagen. So, wie Rentsch einen paradigmatischen Begriff wie "Würde" 
verwendet, ist dieser (ungeachtet seiner behaupteten Alltagssprachlichkeit) al­
les andere als zeitlos: er trägt das historische Gewand des aufgeklärten euro­
zentrischen Rationalismus (Kant erneut!). Rentschs methodisches Vorgehen 
der Konstitutionsanalyse entspringt, das sei noch mal in Erinnerung gerufen, 
den normativen Vorgaben des subjektbezogenen europäischen Rationalismus 
der Autklärungstradition. Dass er dabei ins Fahrwasser der Selbstreferentialität 
und Zirkularität gerät, insofern sich der erfahrungsweltliche Anspruch auf 
Universalität auf eben diese Partikularität des 18. Jahrhunderts zurückführen 
lässt, ficht ihn nicht weiter an. Wie sagt er doch so selbstbewusst: Konstituti­
onsanalysen führen dahin, wo wir schon sind (ebd.: 272). Wir sind selbst nicht 
nur die Subjekte,46 sondern auch die Objekte der Hermeneutik, die wir betrei­
ben, weil wir unsere Erfahrungswelt nicht verlassen können. Aber- und damit 
will er uns beruhigen: Die Reflexion von Praxis ist selbst die allerbeste Praxis 
(ebd.: 64). Wen aber meint er eigentlich, wenn er "wir" sagt? Zum einen si­
cherlich den der rationalistischen europäischen Tradition Verpflichteten. Ein 
analysierendes Wir, das mittels seiner historisch-kritischen Eingebundenheit 
innerhalb der primären Welt nach Allgemeinheit, zugleich aber, und zum an­
deren, in der Welt des Erkeunens nach Exklusivität strebt. Denn schnell wird 
klar, wen der praktische Transzendentalphilosoph nicht dabeihaben will: "Wir 
können die Aufgaben einer transzendentalen Anthropologie als Weltkonstituti­
onsanalyse in praktischer Absicht z. B. nicht an empirische Anthropologien, 
nicht an Sozialpsychologien, nicht an Psychoanalysen, nicht an bestimmte 
Ethnologien abgeben" (ebd.). (Man beachte die politisch korrekten Plurale! 
Welcherlei Ethnologien aber stecken wohl hinter dem Adjektiv "bestimm-

44 "Dianoietisch" meint verstandesmäßig einsichtig (von griech. dianoia, "Ein­
sicht"). 

45 Nicht nur die Begriffe, sondern auch die dazu angestellten Bedeutungsanalysen 
selbst. Vgl. dazu Rentsch 1999: 278. 

46 "Wir sind die Subjekte der Auslegung unserer Grundsituation [ ... ]" (ebd.: 63). 
Hervorhebung Rentsch. 

146 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

te"?47
) Weil es alldiesen Disziplinen entscheidend an etwas mangelt, was sich 

die Transzendentalphilosophie zngnte halten kann: radikale Sprachkritik nnd 
Methodenreflexion. Die Untersuchungen dieser Wissenschaftler "enthalten znr 
Deutung fremder Praxis Theorieelemente [ ... ],die weit ungesicherter und vor­
aussetzungsvoller sind als die transzendentalen Analysen znr Konstitution der 
primären Welt" (ebd.: 280f.). Um ganz sicher zn gehen, wird deklariert: "Die 
praktisch-anthropologische Konstitution der Moralität bezieht sich keineswegs 
auf Verhältnisse in kleinen Gruppen" (ebd.: 215). Ein entscheidender Satz! 
Rentsch weiß natürlich, wie viel Reibungsverluste er beim Gehen "auf (dem) 
rauben Boden" (Wittgenstein) zn gewärtigen hat. 48 Also bezieht er nachdrück­
lich eine optative Position und verlangt, dass "die transzendental-anthro­
pologische Konstitutionsanalyse" sich "systematisch als die stärkere Theorie, 
weil die radikalere Reflexion [ ... ] erweisen" müsse, "um die empirischen Re­
kurse im szientistischen Sinne überflüssig zn machen und gegen sie die we­
sentliche Lebenserfahrung ins Recht zn setzen" (ebd.: 63f.) 

Dennoch (oder gerade deswegen?) erscheint das Vorhaben, die primäre 
Welt znm Hauptargument für einen moralischen Universalismus zn machen, 
im Lichte der propagierten begrifflichen Vernünftigkeit jedenfalls in einer ge­
wissen enro- und tempozentrischen Schieflage. Nun bereitet eine zeit- und 
ortsabhängige Fundiertheit der dianoietischen Prädikate Rentsch kein Prob­
lem; in Sprache und Praxis des Alltags sei dergleichen ohne jegliche Relevanz. 
Ansonsten verweist er beharrlich auf den grundsätzlich kommunikativen Cha­
rakter der primären Welt, ihre "transzendentale Sozialität" (ebd.: 84). Das was 
der Einzelne mit anderen apriorisch gemeinsam hat, bedingt für die primäre 

47 Zu vermuten ist, dass er auf "Theorien" anspielt, die, wie er an anderer Stelle 
(ebd.: 280) sagt, "Kulturen gleichsam als geschlossene Veranstaltungen" regist­
rieren, mit der Tendenz, kulturelle Verschiedenheit hermetisch-hermeneutisch zu 
verabsolutieren. Dass eine solche Position überhaupt jemals von Ethnologen in 
solcher Rigorosität vertreten worden ist, kann aber durchaus bezweifelt werden. 
Es sind eher Kulturphilosophen gewesen, die sich auf das Gebiet der Ethnologie 
wagten, die zu solchen starren Auffassungen neigten (Spengler, Levy-Bruhl). An­
sonsten sollte sich der offensichtliche Modellcharakter des ethnologischen Kon­
zepts einer "Kultur" (der schon bei Herder ersichtlich ist, der den Begriff erstmals 
im Plural gebrauchte) auch außerhalb des Fachs im Lauf der Zeit etwas weiter he­
rumgesprochen haben, als dies offensichtlich der Fall ist. In einem (methodologi­
schen) Sinne stellte "Kultur" lange Zeit ein taxonomisches Prinzip dar, das Ord­
nung in der Welt der Menschen schaffen sollte. Der bevorzugte deskriptiv­
analytische Modus des So-Seins, der lange Zeit bei Monografien die Regel war, 
unterstrich in gewisser Hinsicht den Eindruck von Unveränderlichkeit, der mit 
dem Bild des Primitiven spätestens seit dem 18. Jahrhundert in der europäischen 
Geisteswelt einherging. Dass damit ein mechanistisches Kulturverständnis um 
sich griffund vor allem bei Nichtethnologen Anklang fand, ist nicht zu leugnen. 

48 Philosophische Untersuchungen, § 107. Die Stelle beinhaltet eine Aufforderung: 
"Wir wollen gehen; dann brauchen wir die Reibung. Zurück auf den rauben Bo­
den!" 

147 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Welt einen Kontext interexistenziell verfasster Lebenssitnationen, der als 
grundlegend anzusehen ist (ebd.: 85f.), vorhanden und gültig auch, wenn "ich" 
mich zu seiner näheren Beschreibung historisch-kulturell vorbelasteter Begrif­
fe bediene- nnd im Übrigen kannjeder "ich" sagen!49 

Selbst extreme Relativisten dürften sich in der Tat schwer damit tnn, einem 
Menschen Würde abzusprechen, bloß weil es in seiner/ihrer Sprache womög­
lich kein Wort dafür gibt bzw. eine entsprechende kulturelle Konzeption fehlt 
-Würde ist eine Qualität, die zwar in sich selbst besteht, aber nur intersubjek­
tiv, interexistenziell, indem sie anderen zu- oder abgesprochen wird, Bedeu­
tung erlangt -, aber sie könnten dahingehend argumentieren, dass es dennoch 
alles andere als irrelevant ist, welcher soziokulturelle Kontext mit einem sol­
chen Prädikat in welcher Situation transponiert wird. Rentsch würde nicht wi­
dersprechen, Einwände dieser Art jedoch als für seine Argumentation unerheb­
lich erachten, weil eine einsichtsbezogene Universalität, wie er sie in der pri­
mären Welt konzeptualisiert, ja in keiner Weise auf empirische Evidenz und 
Generalisierbarkeit angewiesen sei und sich daher von allen Sonderheiten in 
welchen Verhältnissen auch immer unabhängig machen könne (ebd.: XLIII.). 
Wenn er also erklärt, eine Grundaussage wie Würde - die er, weil sie aus­
schließlich mit dem Menschen als solchem verbunden ist (ebd.: 249f.), ebenso 
der primären interexistenziellen Sprachwelt wie einer universalen Moral zu­
rechnet - gehe vor sekundären Partikularaussagen, wie sie beispielsweise 
durch das ethos eines Standes, einer Berufsgruppe, einer Religions- oder ande­
ren Traditionsgemeinschaft repräsentiert werden (vgl. ebd.: 250), dann heißt 
dies auch: keineswegs dürfen die "dianoietischen Grundbegriffe der Moral" 
mit der "faktischen Praxis" identifiziert werden. Einerseits die Einheit, ande­
rerseits die Vielheit. Hier die Moral, aber dort nicht etwa verschiedenste Mora­
leu, denn der primären Welt, die allen Menschen gemein ist, kann nur die Sin­
gularität eignen, nein: der einen universalen Moral steht die Pluralität der ethe 
gegenüber. "Worum es sich handelt, sind verschiedene praktizierte Ethosfor­
men, die in der Tat eine diachrone nnd synchrone Pluralität aufweisen" ( ebd.: 
281 )50 

- Ethos bedeutet konkrete Sittlichkeit, partikulare Aktualisierungen ein­
er ungeteilten Moral. Diese Moralität kann und darf es nur einmal und zwar 
überall gleichermaßen geben, ihr "Wesen ist unbedingt und universal, egalitär 
und ethostranszendierend [ ... ] denn die Universalistische Moralität transzen­
diert alle ethnischen Besonderheiten, bzw. schließt sie gleichberechtigt ein" 
(ebd.). Moral nnd Mensch (als Person), Ethos und Ethnos51 (bzw. partikulare 
Gruppierung) gehören jeweils zusammen. Es sei ein Irrtum der Ethnologen, 

49 Wenn auch nicht in allen Sprachen/Kulturen so einfach, wie er (ebd.: 85) vorgibt. 
50 Hervorhebungen Rentsch. 
51 "Die Ethnien bilden ein interexistentielles und dennoch individuelles Ethos aus" 

(ebd.: 179). 

148 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

lokale kulturbedingte Standards nnd "moralische" Praktiken als Moral zu ver­
absolutieren, da diesen ein unbedingter normativer Anspruch fehle. 

Auf der Grundlage der primären Welt, wie Rentsch sie anthropologisch 
konstituiert sieht, kann er sich auf eine singuläre erfahrungsweltliche Totalität 
berufen, die grundsätzlich für alle menschlichen Kulturen Gültigkeit besitzt, 
die aber in der faktischen Realität so nicht vorkommt, weil sie immer und 
überall ethnisch-kulturell überformt ist, seit die Menschheit den Weg der Plu­
ralität (Spezifizierung und Partikularisiernng) eingeschlagen hat - mit zuneh­
menden Rückwirkungen auf die primäre Welt. Aus dieser Perspektive kann er 
darüber hinwegsehen, dass viele der von der Ethnologie untersuchten Kultu­
ren/Gesellschaften in ihrer Lebensweise sich sehr viel stärker an einer primär­
weltlichen Praxis orientieren bzw. sich von der primärweltlichen Totalität we­
niger entfernt haben als die von ihm beispielhaft angeführten aristotelischen 
Griechen. 52 Denn eben die enorme kulturelle Pluralität, die in einer kaum 
überschaubaren Zahl von Sprachen, ethnischen, politischen, religiösen etc. 
Gruppierungen zum Ausdruck kommt, ist ihm Kennzeichen für die Nicht­
Identität zwischen primärweltlicher Erfahrungswelt und allem, was von Men­
schen in zweiter Linie faktisch gestaltet wurde. Das beantwortet auch die (von 
Rentsch so nicht gestellte bzw. von vomherein abgeschmetterte53

) Frage nach 
den Ethiken der "kleinen" Gesellschaften, da deren "Kleinheit" eine normative 
Moralität mit universalem Gültigkeitsanspruch nicht erlaube. Für soziokultu­
relle Sonderheiten dieser Art (und dazu gehört, was oben unter Ethos subsu­
miert wurde) ist grundsätzlich der (Kultur-)Relativismus zuständig, den 
Rentsch allerdings auf den Bereich sekundärer Sinnentwürfe beschränkt sieht 
bzw. dessen nahe liegenden Implikationen er als selbstverständlich voraus­
setzt. Dass alles standortabhängig und standortbezogen, also relativ, sei, gelte 
"für alle unsere Orientierungen" (ebd.: 279). (Teil dieser vernunftgemäßen 
Orientierung ist auch das "Wissen um die Situiertheit nnd Lokalität- kurz: die 
Partikularität- der eigenen Praxis" (ebd.: XXXVI). Das bedeutet, dass auch 
Geltungsansprüche von Werten und Normen, von Moral, stets "relativ zu einer 
konkreten Praxis des Verstehens und Handelns" ( ebd.: VIII) bestehen. Letzt­
lich können Lebensweisen (Kulturen) nicht von einer bloßen Außenperspekti­
ve oder einer übergeordneten Position aus beurteilt werden. Differenzen, 
Asymmetrien, Alteritäten - soll sagen: Relativierungen aller Art - müssen ge­
radezu als Voraussetzung und Bedingung- weil Reibefläche zur Lebenswelt­
nniversalistischer Moralität verstanden werden. Doch setzt die "sinnvolle" Er­
fassung und Erschließung solcher kulturellen Unterschiede und Abweichungen 
- der Ansatz der Ethnologie - wiederum voraus, dass auf beiden Seiten be­
stimmte grundlegende Gemeinsamkeiten obwalten, die ihrerseits einen seine 
Verstehensbedingungen mitreflektierenden ("hermeneutischen") Universalis-

52 Wenn er feststellt: "Es stimmt noch am ehesten, dass die Griechen im Kosmos 
des Aristoteles lebten, weil er den Grundzügen der primären Welt nachgezeichnet 
ist" (ebd.: 102). 

53 Siehe oben S. 147 oben. 

149 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

mus rechtfertigen (ebd.: XXXVII). Auch die Universalistische Konstitution 
von Moral ist demnach stets in Relation zu ihrer raumzeitlichen (historisch­
kulturellen) Verortung zu sehen, so etwas wie eine "allgemein mögliche" Form 
der Moral zu postulieren, wäre ein Missverständnis. Das bedeutet aber keine 
Relativierung, sondern Kontextualisierung. "Was ,Achtung', , Solidarität' und 
,Autonomie' in konkreten Bezugssituationen jeweils bedeuten, das steht nicht 
objektivistisch, dogmatisch und kanonisch fest" (ebd.: XLIII). Und vor allem, 
darauf legt Rentsch nachdrücklichen Wert, muss sich die Geltung einer univer­
salistisch konstituierten Moralität immer auch gegen "unsere eigenen Vorurtei­
le" und "ideologiekritisch gegen die eigenen Überzeugungen" beweisen. Das 
heißt: einen verstehenden ethischen Universalismus gelte es danach zu beurtei­
len, wie er in der Praxis mit kultureller Alterität und Differenz umzugehen ver­
steht. Dem Relativismus hält er vor, seine tatsächlichen "Erkenntnis- und Ein­
sichtsmöglichkeiten" zu überschätzen (ebd.). Was den moralischen Relativis­
mus angehe, sei festzuhalten, dass "Alterität und Differenz, die den Anlaß für 
relativistische Positionen geben, [ ... ] nicht erst zwischen einander fremden 
Kulturen und Zivilisationen, sondern[ ... ] bereits zu Hause (beginnen)" (ebd.: 
XLIV). 54 Was hier nämlich zwischen Jungen und Alten, Gesunden nnd Kran­
ken, Männern und Frauen, 55 Altmodischen und Modischen, Traditionsbewuss­
ten und Modernen abläuft, kennzeichnet eine "moralisch durchschlagende, 
gravierende Alterität" in allernächster Nähe, die für das Nachdenken über die 
eigene Gesellschaft nnd eine sich darauf beziehende konstitutive Praxis von 
prägender Bedeutung ist- in ihrer anthropologischen Interexistenzialität wich­
tiger als die Differenz des Fremden, die Alterität der Ferne, die davon lediglich 
eine "leicht erkennbare Variante" darstellt. (Darüber ließe sich trefflich strei­
ten.) Verstehen und Nicht-Verstehen lernt man zu Hause. (Darüber weniger.) 
Etwas mehr Bodennähe sollte ausreichen, um die Praxis der Lebensrealitäten 
nicht aus den Augen zu verlieren. Worauf es letztendlich ankomme, sei die tat­
sächliche, verstehende Interaktion mit alteritären und differenten kulturellen 
Lebensformen (ebd.: 280). 

Ein "Übergang vom kulturellen Relativismus (besser: von der Pluralität 
von Kulturen) zum moralischen Relativismus", wie er häufig vollzogen wird, 
kommt jedoch auf keinen Fall in Betracht; Rentsch zufolge wäre das ein "gro­
ber Kategorienfehler" ( ebd.: 282). 

Rentsch ist ein Universalist, der die Begründungskategorien des Kulturre­
lativismus zu Hilfe nimmt, um die Positionen eines moralischen Relativismus 
zu desavouieren, indem er einerseits allen äußeren und übergeordneten Positi­
onen eine deutliche Uneinsichtigkeit attestiert, die keine korrekte Beurteilung 
einer fremden Lebensweise erlaube, andererseits aber die kulturellen Mus­
ter/Kategorien, nnter denen das Fremde, Andere, Differente wahrgenommen 

54 Vgl. dazu die Aussage Derridas, wonach der erste "Fremde", den ein Individuum 
in seinem Leben wahrnimmt, seine Mutter sei (Vortrag gehalten 1988 an der 
State University ofN ew Y ork in Stony Brook; nach Mielke 1993: 13 ). 

55 Ein Paar, das in Rentschs Liste seltsamerweise nicht auftaucht. 

150 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

wird und die eben solchen Außenperspektiven geschuldet sind, dadurch ihrer 
Sonderheit entkleidet, dass er sie auf allgemein menschliche Verhaltensweisen 
zurückführt, die jeder bei sich zu Hause mit den ersten Erfahrungen der Inter­
subjektivität einübe. Klarerweise zählt für Rentsch eine- man könnte sagen­
"Alterität der Nähe" zu den Konstituenten der menschlichen Grundsituation 
(vgl. ebd.: 278). 56 Wieder entzieht er sich mit dem Rekurs auf das große Apri­
ori der "primären Welt" den Fragen nach der Konkretion der Verhältnisse (Re­
lationen), erklärt "Kulturabhängigkeit", "Historizität" und "okzidentale Tradi­
tionen der Aufklärung", Übertragbarkeit und "linguistische(n) Relativismus", 
"intrakulturelle Kontingenz" und "kulturspezifische Moralen" für sekundär 
und das Reden darüber zur inneren Angelegenheit des rational-universa­
listischen Diskurses (ebd.: 278f.). 

* * * 

Weun kritische Einwände gegen Rentschs moralischen Universalismus laut 
werden, dann zumeist in der bereits angesprochenen Richtung einer euro- und 
tempozentrischen Relativierung des westlichen Universalismus sowie an der 
Idee des moralischen Universalismus überhaupt. 57 Wie kann, lautet die berech­
tigte Frage, der aus solcher räumlich (Europa) und zeitlich (Neuzeit) einge­
schränkten Sinngebung erwachsene Universalistische Geltungsanspruch in Sa­
chen Moralität mit der ihm immanenten Paradoxie zurechtkommen, weun 
doch gerade die Universalistische Ethik von Anfang an unübersehbar im Ge­
folge macht-, kultur- und wirtschaftspolitischer Hegemoniebestrebungen pro­
pagiert wurde? 

Nun beharrt Rentsch, wie wir gesehen haben, durchweg auf dem transzen­
dentalanthropologischen Ansatz seiner Analysen. Auf dieser Grundlage, aber 
auch weil er sich der Unzulänglichkeit der historischen Realität bewusst ist, 
meint er, an die Erfüllungsprogramme und Erwartungshorizonte in Sachen 
Moralität, wie andere Moralisten vor ihm, kategorische Forderungen stellen zu 
müssen. Andererseits befreit ihn das nicht aus dem Dilemma, dass sich der 
Mensch in zahllosen nachgewiesenen Praktiken partikularer Existenzialität 
(von Gruppen und kleinen Gemeinschaften bis hin zu kontinentübergreifenden 
Zivilisationen) ziemlich erfolgreich von der verallgemeinerbaren Praxis der 
primären Welt abgesetzt, das heißt: alles nur Denkbaredarangesetzt hat, seine 
anthropologische Grundsituation kulturspezifisch zu modifizieren. Könnte es 
sein, dass ihn die Primärsituation zu sehr an seine Natur gemahnte, von der er 

56 Man vergleiche dazu Jonathan Friedman, der in anderem Zusammenhang zu ei­
nem ähnlichen Ergebnis kommt: "If alterity is the constitutive act of self­
definition, then othemess begins at home" (1987: 42). 

57 Vgl. Krämer 1992: 85, zit. bei Rentsch 1999: XXXVII. 

151 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

sich durch seine Kulturalisierung verabschiedet hatte und sich fortan in ausge­
tüftelten symbolischen Handlungen und Performanzen distanzierte? 58 

Rentsch setzt schlechthin auf die Gültigkeit der Aussage, dass ein Mensch 
in Erfahrung seiner Existenzialität zuallererst universaler Mensch ist, bevor er 
etwas Anderes und Besonderes (als kulturelles Wesen) sein mag. Und es sei 
wiederum diese Lebenserfahrung, die uns lehre, dass diese Aussage vernünftig 
und auf dieser Grundlage auch moralisch sei. 

Demgegenüber ließe sich zweifach argumentieren: zum einen, dass auch 
die existenziellen Erfahrungen, die Menschen machen, stets und überall enkul­
turierte Erfahrungen sind, und zum anderen, dass der Mensch erst zum Men­
schen wnrde, indem und weil er sich zu etwas Besonderem (einem Kulturwe­
sen eben) gemacht hat, dass es also den Menschen im bloßen Primärzustand 
nie gab und sich die Partikularisierung von Anfang an vollzog, als eine Funkti­
on der Humanisierung. Und dass folglich auch alle lebensweltliche praktische 
Erfahrung schon immer spezifisch gewesen sei. Rentsch ist dabei allerdings im 
Vorteil: Seine Praxisanalysen bedürfen keiner empirischen Evidenz. Er stützt 
sich auf die Plausibilität der Alltagserfahrungen. 

Dem Vorwurf des Eurozentrismus begegnet Rentsch, wie wir gesehen ha­
ben, mit allerlei logischen Manövern. Ausweichend gibt er zu verstehen, dass 
eine kulturelle und geschichtliche - europäisch-aufklärerische - Einbettung 
des moralischen Universalismus nicht relativistisch gedeutet werden müsse, da 
die Möglichkeiten "interexistentieller Alterität" und ihres Verstehens ja bereits 
zu den grundlegenden Bedingungen der primären Welt gehörten. Schließlich 
enthalte auch jede alteritäre Praxis die "apriorische Konstitution" primärwelt­
licher Praxis (ebd.: 280). 59 Weder braucht die Idee des Universalismus univer­
sal zu sein, um Geltungssinn zu beanspruchen, noch kaun sie aus der Ge­
schichte entfernt, zeit- und ortlos ("utopisch") und jeder kulturellen Praxis 
entzogen auftreten. Ansonsten bedürften lokale und historische Besonderhei­
ten lediglich der konsequenten sprachlichen Repräsentation und Interpretati­
on, das heißt der traditionsbezogenen Kontextualisierung. Es ist in der Tat die 
Erläuterung dianoietischer ("einsichtsbezogener") Sprachpraxis und der damit 
"verwobenen Lebensformen", auf die sich laut Rentsch "der Anspruch philo­
sophischer Analyse" überhaupt begründet. Deshalb weist er für die Moralphi­
losophie indnktive Verfahren wie die ethnologische Feldforschung oder Mei­
nungsumfragen nahezu empört zurück: Dianoietische Universalität hat mit 
empirischer Generalisierbarkeit nichts zu schaffen. Auf der Ebene empirischer 
Untersuchungen würde man sich "unmöglich einlösbare [ ... ] Beweislasten" 
aufbürden". Stattdessen die fundamentalanthropologische "synchrone Analyse 
der entwickelten menschlichen Welt und der Möglichkeitsbedingungen von 

58 "There is a quantum difference, at points a complete Opposition, between even 
the most rudimentary human society and the most advanced subhuman one. The 
discontinuity implies that the emergence of human society required some Suppres­
sion, rather than a direct expression ofman's primate nature" (Sahlins 1964: 59). 

59 Zur Frage der Alterität siehe insbesondere Rentsch 1999: 179ff. 

152 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

Praxis; keine genetische Rekonstruktion und auch keine empirisch-historische 
oder empirisch-quantitative Untersuchung der Verbreitung authentisch morali­
scher Lebensformen in der Menschheitsgeschichte" (ebd.: 283f.). Ein morali­
scher Universalismus muss sich in der Praxis daran messen lassen, wie sinn­
voll er mit Alterität und Differenz umzugehen imstande ist. Aus der Frage 
nach seiner historischen Bedingtheit, raumzeitlichen Kontingenz und Kulturre­
lativität müsse laut Rentsch die Frage werden: "Welches sind die praktischen 
Möglichkeitsbedingungen einer Interaktion mit alteritären Kulturen und Le­
bensformen, die die Würde des Femen, des Fremden und des Anderen - die 
interexistentielle Alterität- achten und wahren?" (ebd.: 284f.). Es sollte auch 
keineswegs der Fehler gemacht werden, das westliche Moralverständnis und 
die aus der primärweltlichen Praxis konstituierte universale Moralität einfach 
gleichzusetzen. Dann wäre der relativistische Vorwurf berechtigt. Vielmehr 
muss der "praktische Geltungssiun" solcher Universalität "sich ideologiekri­
tisch gegen die eigenen Überzeugungen einsetzen lassen" (ebd.: XLIII). Oder 
wie Habermas sagt: "Man muß nachweisen können, dass unser Moralprinzip 
nicht nur die Vorurteile des erwachsenen, weißen, männlichen, bürgerlich er­
zogenen Mitteleuropäers von heute widerspiegelt" (1986: 18). 

* * * 

Nach wie vor erhebt sich die Frage, inwieweit dieses pragmatisch-anthro­
pologische Modell genügend Plausibilität beanspruchen kann, um als Grundla­
ge für eine universale Moral zu überzeugen. Gerade weil es sich um eine fun­
damental sprachweltliche und alltagsgebundene Situation handelt: Wie stabil 
kann ein Gedankengebäude sein, das seine Bausteine zwar als apriorisch be­
greift, sie aber aus dem Posterion einer spezifischen Partikularität bezieht? 
Fraglich erscheint mir vor allem, wie hier gegen die sekundäre Pluralität eine 
dieser notwendig zugrunde liegende primäre Einheit gestellt wird, die eine 
nicht-spezifische, nicht-partikulare, nicht-lokale60 humanitas beschreibt, deren 
lebensweltliches Gebaren gewissermaßen aus sich, d. h. ihrer Konstituiertheit 
heraus, ein moralisches sei. 

60 Die Raumzeitlichkeit, die Rentsch für die menschliche Grundsituation bean­
sprucht, legt eine dementsprechende "evolutionäre" Abfolge zwischen primärer 
Praxis und sekundären Praktiken nahe. Beschriebe man, um eine solche Interpre­
tation zu vermeiden, demgegenüber das Verhältnis zwischen beiden als anhalten­
de Gleichzeitigkeit/Gleichräumlichkeit, würde damit das Problem lediglich verla­
gert: vom empirisch gestützten Darstellungsmodell zum kategorischen Prinzip. 
Einheitlichkeit und Totalität der primären Welt funktionieren daher in jedem Fall 
nur als Denkfigur und lassen sich nicht irgendwie an den "Anfang" des 
Menschseins stellen. Wie Rentsch selbst konstatiert: "Menschliches Leben muß 
je und je faktisch in Raum und Zeit beginnen und kultiviert werden. Es kann nicht 
,abstrakt', ,an sich', ungeschichtlich, ungeographisch in die Wirklichkeit treten" 
(Rentsch 1999: 179). 

153 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Störend ist auch nicht so sehr, dass Rentsch historisch-empirisch geprägte 
Begriffe verwendet, sondern dass er deren jeweils Spezifisches, die sprachlich­
kulturell-historische Signifikanz glaubt ignorieren zu können, so als würden 
die Begriffe bzw. ihre dianoietischen Formen in der Primärwelt nns von all den 
(grammatischen, pragmatischen, semantischen) Konkretisiemngen entlastet 
entgegentreten, mit denen wir sie "alltäglich" (und das gilt doch wohl auch für 
die Meta-Alltäglichkeit der primären Welt) ins Feld führen; dem Menschen an 
sich eignet solchermaßen einsichtsbezogen die Würde [ sc. Moral] an sich. 
Auch weil Rentsch es sich in dieser Abgehobenheit etwas zu gemütlich macht, 
als wäre er mit seiner ("unserer") Begriffssystematik allein in der Welt, als gä­
be es nur das kritische Denken der abendländischen Tradition als Beurtei­
lnngsmaßstab. Es ist ihm ja zuzustimmen, wenn er dafürhält, dass "unsere" 
wissenschaftlichen und philosophischen Fragestellungen grundsätzlich dem 
westlichen Rationalitätsdiskurs zuzuschlagen seien; dass wir unseren Begriffen 
nicht entrinnen- doch selbstverständlich existieren auch nichtwestliche Tradi­
tionen, deren Horizont nicht nur den Lokalfall der eigenen Gesellschaft einbe­
greift, sondern das weitere Menschengeschlecht. Die europäische Aufklä­
rungstradition - und erst recht ein ethischer Universalismus, der globale Gül­
tigkeit beansprucht- muss es sich in einer "globalisierten" Welt gefallen las­
sen, von außen beurteilt zu werden. Leider geht Rentsch darauf nicht ein. Er 
konstatiert allerdings, dass "heterogene nnd alteritäre Praxisformen nnd ihre 
Sinnbedingungen mit in die Reflexion der Moralität auf(zu)nehmen" seien, 
"um nicht gewaltsam mit repressiven Deutungen fremdes Leben zu vergleich­
gültigen" (ebd.: 286). Der "hermeneutisch-praktische Abstand" ist interexi­
stenzialer Teil gemeinsamen Menschenlebens, intrakulturell und "erst recht in­
terkulturell" (ebd.: 285f.). Die gegenseitige Fremdheit, Undurchschaubarkeit 
sei konstitutiv notwendig (vgl. ebd.: 181). "Wahrhaftige Verhältnisse" einzu­
gehen, setzt, so kann gefolgert werden, weniger interkulturelles Verstehen vor­
aus - im Sinne wissenschaftlichen (ethnologischen) Spezialistentums - als die 
praktische Akzeptanz des gegenseitigen Anders- und Nicht-so-Seins: herme­
neutischer Universalismus ( ebd.: 286). 

Mit bloßer Anerkennung, und sei sie auch noch so praktisch, kann es aber 
nicht getan sein. 

Es wäre eigentlich nur folgerichtig (wird aber von Rentsch nicht mehr 
thematisiert), von den dianoietischen Interexistenzialen der primären Welt 
überzuleiten zu den Bedingungen eines normativ fundierten interkulturellen 
Dialogs, wie er etwa von Panikkar, Wimmer nnd anderen vertreten wird, die 
wider das radikal-relativistische Diktum der Inkommensurabilität das Projekt 
einer verstehensanalogen Hermeneutik in die Wege geleitet haben (siehe Tha­
ler 2002: 78ff.; vgl. Brocker & Nau 1997; Panikkar 1998; Wimmer 1990 & 
1998). So soll, z. B. in Fragen der Menschenrechte, der Versuch gemacht wer­
den, in different-kulturellen Kontexten mittels des Kriteriums funktionaler 
Analogien (anstelle grammatisch-semantischer Entsprechungen) (Panikkar 
1998: 15f.) ein gemeinsames erweitertes Diskursvokabular zu schaffen. 

154 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

Mathias Thaler (2002: 72ff.)61 vermag am Beispiel des konfuzianischen 
chinesischen Philosophen Mengzi (Mencius) plausibel zu machen, dass eine 
im Kern der dianoietischen Universalität stehende Aussage wie jene der 
menschlichen Würde im Sinne Kants (die ja auch von Rentsch bemüht wird) 
zwar znr Begründung einer umfassenden Moralität ausreichen mag, dass es 
aber erhellend und ratsam sein kann, die Sache einmal auch von außen - aus 
einer nichteuropäischen Perspektive - zu beleuchten: denn wo Kant einen 
gleichformig-statischen Begriff der individuellen Würde zeichnet, spricht 
Mengzi von einer Würde, die zwar jedem zusteht, die der Einzelne aber sich 
im Lebensprozess, also im interexistenziellen Kontext, erarbeiten und aneig­
nen muss. Das könnte nun auch ein anderes Licht auf diesen Einzelnen und 
seine mögliche Subjektverortung werfen. Laut Rentsch wäre die Frage nach 
den Möglichkeitsbedingungen einer autonomen Individualität nur im Hinblick 
auf die Sozialität zu beantworten (1999: 140). Sozialität impliziert Interexi­
stenzialität nnd Alterität bereits im jeweils Eigenen. 

Der Notwendigkeit eines interkulturellen Dialogs setzt Thaler daher die 
Notwendigkeit einer intrakulturellen Revision an die Seite (2002: 90ff.). Was 
Rentsch als konstitutives Merkmal der pragmatisch-anthropologischen Morali­
tät einfordert, nämlich die eigenen kulturellen Hervorbringnngen ideologiekri­
tisch zu überprüfen und notfalls in Frage zu stellen (vgl. Rentsch 1999: XLIII), 
findet hier in einer selbstkritischen Revision der jeweils eigenen Wertvorstel­
lungen seinen Ausdruck; mit Bezug auf die interkulturelle Wertediskussion 
(die etwa der Menschenrechtsdiskussion zugrunde liegt) heißt das, dass es 
nicht nur darum gehen kann, Analogien zu finden, um z. B. westliche Begriff­
lichkeiten für Andere einsichtig zu machen, sondern dass man sich auch an 
den Gedanken gewöhnen sollte, eigene Werte neu zu werten. Steht uns also ei­
ne Umwertung aller Werte ins Haus? 

Eine solche Umwertung könnte den weder in der Philosophie noch in den 
Wissenschaften in Frage gestellten Anthropozentrismus betreffen, der seit Pro­
tagoras: "Der Mensch [ist] das Maß aller Dinge, der seienden, dass sie sind, 
der nicht seienden, dass sie nicht sind" (vgl. Platon, Theaitetos 152a-160e), 
spätestens aber seit den Axiomen Diderots (1755): "Der Mensch ist der ein­
zigartige Begriff, von dem man ausgehen nnd auf den man alles zurückführen 
muss" (1969: 144) und Kants (1797): "Nach der bloßen Vernunft zu urteilen, 
hat der Mensch sonst keine Pflicht, als bloß gegen den Menschen (sich selbst 
oder einen anderen) [ ... ] und seine vermeinte Pflicht gegen andere Wesen ist 
bloß Pflicht gegen sich selbst" (Metaphysik der Sitten, Teil 2, § 16)62 wie 
selbstverständlich auch die Moralitätsdiskurse dominiert. Die nachaufkläreri­
schen Epochen sehen einzig den Menschen als erkennendes Subjekt handeln, 
das allein über eine Instanz verfügt: sein - verglichen mit anderen Lebewesen 
höheres - Bewusstsein, welches es ihm erlaubt, sich und seinesgleichen unter 
Beobachtung zu stellen. Elementare Einsprüche (z. B. von Husserl, Frege, 

61 Zum Konzept der Würde bei Mengzi vgl. Bloom 1998: 94-116. 
62 V gl. selbstredend auch die Critik der reinen Vernunft (1781 ). 

155 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Heidegger, zuletzt Levi-Strauss, Foucault, Jonas) haben letztlich keine ent­
scheidende Revision herbeizuführen vermocht. Auch Rentsch bewegt sich, oh­
ne zu zögern, innerhalb des anthropischen Kraftfelds, wenn er sich auf die 
grundlegenden Formen menschlicher Praxis als weltkonstituierend beruft 
(Rentsch 1999: 101f.). 63 Dies gilt ihm gewiss auch dann noch, wenn in ande­
ren Weltbildern nicht-humane Demiurgen und Akteure die primären Praktiken 
und Institutionen menschlicher Kultur und Gesellschaft erfinden oder hinter­
lassen und wo die Identitätsgrenze zwischen menschlich und nicht-menschlich 
weder starr noch unveränderlich ist. Da es Menschen sind, die darüber in einen 
Diskurs eintreten, also kommunikativ handeln, bleiben sie zwangsläufig auf 
"dieser unserer" Seite. Da Weltverstehensgeschichten Antworten auf primäre 
Sinnfragen geben, gehören sie zweifellos per se zur primären Praxis. Denn alle 
Menschen haben gleichermaßen an der anthropologischen Grundsituation teil. 
Die allgemein menschliche Erfahrung von Alterität in dieser primären Welt 
ermöglicht überhaupt erst die konkrete Ausformulierung vielfaltigster alteritä­
rer Kulturpraktiken im sekundären Bereich der Wirklichkeit. Einwürfe, wo­
nach alteritäre Vorstellungen über die Konstitution der menschlichen Welt 
nicht minder "Theorie" seien als Rentschs anthropophilosophische Konzepti­
on, weshalb sie die (Voraus-)Setzung einer menschlichen Primärwelt relati­
vierten, könnten Rentschs Hermeneutik daher nicht erschüttern. Er ließe sie als 
lokale Sinnentwürfe zu, deren jeweiliger Sinnhorizont ohne Universalistischen 
Deutungsanspruch auf die entsprechende lokale Praxis beschränkt bleiben 
muss. Abwehrend reagiert er allerdings auf eine "Kolonialisiemng der Le­
benswelt" (Habermas) durch "metaphysische Verdopplung", wenn "der primä­
ren Welt[ ... ] eine Über- oder Hinterwelt" zugemutet wird im Siune einer "illu­
sionären Konstruktion einer transzendenten Welt". Diese gelte es kritisch zu 
destmieren. 64 Hier spricht der Rationalist aus ihm, der sich jedoch manchmal 
schwer damit tun dürfte, eine klare Trennungslinie zwischen Welt und Über­
welt oder dem Profanen und dem Sakralen zu ziehen- gerade in der Praxis der 
primären Welt. Rentsch hält sich deshalb auch bei religiösen Sinnentwürfen an 
den pragmatischen Gehalt der Sache. Religiöse Praktiken, die (wie z. B. Ernte­
feste) auf die alltägliche Lebenswelt abzielen, tragen ihren Sinn im Kern in 
sich, sie sind "authentisch". Nichtauthentisch hingegen erscheint ihm, wenn 
"betrügerische Sekten unter Führung von Scharlatanen die religiösen Sinnge­
stalten zur Ausbeutung und Versklavung von Menschen instrumentalisieren" 
(Rentsch 1999: 125). Das Gleiche gilt in anderen Modi etwa für die Kommer­
zialisierung von Kunst und Sport. Wieder stellt sich die Frage nach der Tren­
nungslinie, die wo? zu ziehen ist, vor allem aber: von wem? (welchem Wahr-

63 Hervorhebungen Rentsch. Zu sagen, Erfahrung und Erkenntnis der Welt sei 
grundsätzlich an den Menschen gebunden, wäre doch wohl nur dann eine logi­
sche Aussage, wenn eine solche Einschätzung von einem unabhängigen Bezugs­
system aus erfolgen könnte- was aber ja nicht möglich ist. 

64 Die Destruktionsarbeit zielt in gleicher Weise auch auf die "szientistische Reduk­
tion der primären Welt und ihrer Erfahrungsmöglichkeiten" (Rentsch 1999: 102). 

156 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

nehmungssubjekt? welcher moralischen Autorität?) gezogen werden soll. 
Wenn Rentsch in diesem Zusammenhang von "Pervertiernngen (des) ur­
sprünglichen Entwnrfssinnes" ( ebd.) spricht: wie sieht dieser denn aus in der 
primären Welt? Auch "betrügerische Sekten" und "Scharlatane" können Ern­
tedankfeste feiern. Das Terrain ist unübersichtlich, auf dem sich der rationalis­
tische Moralist hier bewegt. 

* * * 

Von der Notwendigkeit einer intrakulturellen Revision unseres westlichen 
Denkens spricht auch Richard Rorty, 65 der vielleicht derzeit bekannteste Ver­
treter des amerikanischen Pragmatismus, wenn er für eine "postmetaphysische 
Kultur" plädiert (Rorty 1992: 15)66 nnd- im Zusammenhang der Menschen­
rechtsdiskussion - eine "Erziehung der Gefühle" (Rorty 1996) ins Gespräch 
bringt. Postmetaphysisch meint: Aufgabe der Rede vom "Wesen des Men­
schen", eines Begriffs, der nicht minder ahistorisch sei wie "Wahrheit" und 
"Vernunft", Aufgabe auch der Vorstellung, Moral könne am Vernünftigen 
gemessen werden; es bedeutet: ein Sich-Lösen von allgemeinverbindlichen 
Normen und dem Glauben an die Überzeugungskraft rationaler Argumente. 67 

65 Die folgenden Ausführungen zu Rorty können vielleicht helfen, Rentschs Positi­
on besser zu beleuchten- und zu kontextualisieren. Im Übrigen folge ich hierbei 
weitgehend Thaler 2002: 93ff. 

66 Mit seiner Weigerung, die Wahrnehmung von Wirklichkeit als "Spiegelung" ih­
rer unveränderlichen Beschaffenheit ("Natur") zu verstehen, lehnt Rorty den sei­
ner Ansicht nach essenzialistischen Wahrheitsbegriff der Aufklärungsmetaphysik 
ebenso ab wie deren Vorstellung eines autonomen Subjekts und dessen Vermö­
gen zu rationalem Denken und objektiver Wahrnehmung. Begriffe und Theorien, 
mit denen wir gewohnt sind, Wirklichkeit darzustellen und zu erläutern, sind 
nichts weiter als auf sprachlicher und wissenschaftlicher Übereinkunft beruhende 
Handhaben, Beschreibungen in ihrer Zweckbezogenheit, dabei immer relativ. 
Epistemologische Universalität sei allein schon aus sprachlichen Gründen nicht 
gegeben. Aber auch der (kaum weniger repräsentationalistische) konstruierende 
Wirklichkeitsbezug, der an die Stelle des "Findens" ein "Machen" der Wahrheit 
stellt, müsse aufgegeben werden zugunsten der Frage "nach der Nützlichkeit un­
seres Denkens im Rahmen konkreter, historisch kontingenter, politisch und sozial 
zu bestimmender Handlungskontexte" (Sandbothe 1999: 250; zum Ganzen vgl. 
Rorty 1991). 

67 Rorty stellt die "Verwandtschaft" von Moralität und praktischer Vernunft grund­
sätzlich in Frage. Gegen Kant: Das Problem sei weder ein Mangel an Rationalität 
noch ein Zuviel an Egoismus, sondern Gleichgültigkeit, Ablehnung, Hass Men­
schen gegenüber, die außerhalb eines recht begrenzten Kreises von Freunden, 
Verwandten, Bekannten, Autoritäten stehen. Das Problem sei der in seiner 
"Welt" moralisch agierende Bürger, der in Angehörigen anderer Kulturen, Reli­
gionen, Rassen Pseudo- oder Untermenschen sieht (vgl. 1996: 156). Das klingt, 
als hätte Rorty Kant in einem entscheidenden Punkt nicht verstanden. Dieser 

157 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

"Vernünftige" Argumentationen brächten wenig, wo starke Emotionen im 
Spiel sind oder krasse materielle Ungleichheit. "Erziehung der Gefühle" for­
dert Identifikationsmöglichkeiten, die Schaffung solidarischer Beziehungen, 
"Gerechtigkeit als erweiterte Loyalität" (wie der deutsche Titel eines seiner 
Aufsätze lautet [2000]). Während eine auf rationalistische Begründungen set­
zende Moralphilosophie gruppenspezifische Loyalitäten mit allerlei negativ 
gemeinten (Partikular-)Ismen abtut (von Feudalismus bis Klientelismus, von 
Familiarismus bis Tribalismus), die alle unter dem gemeinsamen Nenner eines 
im Aufklärungssinne letztlich irrationalen Verhaltens zusammengefasst wer­
den können- womit zugleich die "vernünftige" Position des Westens gegen­
über der "Unvernunft" der restlichen Welt festgestellt wird-, setzt Rorty zwar 
auch auf die Überwindung partikularer Präferenzen, wenn es um solidarische 
Beziehungen zwischen den Menschen geht, will dies aber nicht durch "harte" 
vernunftorientierte Erziehungsmaßnahmen zuwege bringen, sondern durch 
"weiche" Beziehungen.68 Welche darin bestünden, zum einen ein Bewusstsein 
für die Mitmenschlichkeit des Anderen zu schaffen, "Sympathie" herzustellen, 
zum anderen "Sicherheit" zu gewährleisten, "Lebensbedingungen, die hinrei­
chend frei von Gefährdung sind, so dass die Unterschiede zwischen uns und 
den anderen unwesentlich werden, soweit es die Selbstachtung und das 
Selbstwertgefühl betrifft" (Rorty 1996: 160). 

Doch so menschenfreundlich das auch klingt, es befreit den pragmatischen 
Philosophen nicht aus der gleichen eurozentrisch-partikularistischen Zwick­
mühle, in der auch die Rationalisten stecken. Thaler fragt zurecht: "Auf wel­
che Weise lässt es sich also bewerkstelligen, die nicht-universelle Besonder­
heit eines politischen Standpunkts zu beachten und im selben Atemzug die fak­
tische Überlegenheit dieses partikularistischen Zugangs zu behaupten?" (2002: 
10lf.) Rorty tritt die ethnozentrische Flucht nach vom an. Da wir unsere west­
lichen Traditionen nicht abschütteln oder verleugnen können, setzt seine intra­
kulturelle Revision ganz und gar auf die kulturelle Erneuerung des Abendlan­
des als Voraussetzung "einer ,Wir-Gruppe' [ ... ], die sich dem Ziel der Aus-

"wollte ja nicht erklären, welche Moral dem faktischen Handeln zu Grunde liegt 
oder wie man Moral pragmatisch am besten durchsetzen kann, er fragt nach den 
Voraussetzungen, unter denen - falls es moralische Universalien gibt - allenfalls 
moralisches Handeln rational einklagbar und begründbar wäre. Denn, wenn es 
nicht vernünftig einklagbar wäre, wäre es eben nur faktisch dekretiert und dann 
würde sich aus Kants Sicht jede Reflexion über Ethik erübrigen, da sie mit herr­
schenden Mehrheits- oder Machtverhältnissen identisch wäre. Das ist ja die be­
sondere Wendung von Kant: dass theoretische und praktische Vernunft dieselbe 
ist" (schriftliche Mitteilung Annette Hombacher). 

68 Rorty verhält sich dem Relativismus gegenüber weitgehend ablehnend, aber aus 
anderen Gründen als die üblichen Universalisten. Wollte man rational argumen­
tieren, müsste man den Relativisten in vieler Hinsicht Recht geben. Rorty hinge­
gen sieht die Relativisten durch "Indifferenz und Gleichmacherei" in der Praxis 
scheitern (Thaler 2002: 101). 

158 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

dehnung, der Erschaffung eines immer größeren und bunteren ethnos ver­
schrieben hat" (Rorty 1992: 320). Wie das vonstatten gehen soll, bleibt -
zwangsläufig - absichtlich diffus und dürfte außerhalb Europas keineswegs 
aufjene Sympathie stoßen, die Rorty als "Medium" der zwischenmenschlichen 
Verständigung einfordert, zumal seine Vorstellung, wie "Sicherheit" für bis­
lang "Ungesicherte" verwirklicht werden könnte, sich kaum von den gängigen 
Entwicklungshilfekonzepten unterscheidet, also letztlich ebenso daraufhinaus­
läuft, das weltweite Funktionieren des kapitalistischen Marktes zu garantieren. 
Selbstverständlich verbindet sich mit der Erneuerung des Abendlandes die kri­
tische Auseinandersetzung mit den eigenen Positionen. Ganz ähnlich hat ja 
auch Rentsch argumentiert. Die Doppelstrategie - Notwendigkeit der euro­
zentrischen Haltung und deren fortwährende kritische Überprüfung und Infra­
gestellung - bewahrt diesen gleichermaßen intuitionistischen wie pragmati­
schen Ansatz mangels interkultureller Überzeugungskraft und Tragfähigkeit 
jedoch nicht vor dem Vorwurf des Patemalismus und Hegemonialismus (vgl. 
Thaler 2002: 103). 

Selbst wenn man wie Rorty dem Vernunftbegriff abschwört: die Tradition 
lässt sich nicht verleugnen. Rorty scheint aber seinem "unkritisch-stolzen" 
Auge mehr als dem "selbstkritisch-skeptischen" (Thaler 2002: 115) zu ver­
trauen, wenn er quasi kritiklos auf eine nicht weniger diffuse Emotionalität 
baut. Doch den entscheidenden Fehler hätte er schon vorher gemacht, denn: 
"Whatever ,rationality' man may possess, it is not a unitary trait; nor a func­
tion that can be contrasted with, or divorced from, other aspects ofman's per­
sonality organization such as feeling or emotion", schrieb der Psychologische 
Anthropologe A. I. HalloweH (1960: 82). 

Wie leicht ersichtlich, bestehen trotz aller Berührungspunkte klare Differenzen 
zwischen Rentsch und Rorty. Wo sich ersterer auf die vernunftgemäße Er­
kenntnis alltäglicher praktischer Erfahrungen beruft, setzt Rorty auf die "Er­
ziehung der Gefühle". Wo sich Rentsch als fest in der aufklärerischen Traditi­
on des Vemunftdenkens verankert sieht, gibt sich Rorty dezidiert antikantia­
nisch und bemüht sich, "die Vormachtstellung des Rationalismus zu durchbre­
chen" (ebd.: 107). Beide bleiben mit zum Teil entsprechenden Argumenten 
(Konvention der Sprache und Begrifflichkeiten) in ihren Auffassungen einer 
nicht-partikularen Moralität einer "notwendigen" eurozentrischen Position 
verhaftet, wobei sie sich des Dilemmas bewusst sind, in dem sich jede westli­
che Morallehre angesichts der historischen Bringschuld gegenüber dem Rest 
der Welt befindet. Doch während sich Rorty ziemlich nonchalant (pragma­
tisch?) über die Untiefen seines Ansatzes hinwegdenkt, dabei die moralische 
Vorreiterrolle des Abendlandes beschwörend, liefert Rentsch mit seiner Darle­
gung der menschlichen Grundsituation (Primärwelt) eine sich nach allen Sei-

159 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

ten absiehemde Begründung universaler Moralität aus dem Allgemeinmensch­
lichen.69 

* * * 

Menschen sind nicht einerseits Natur-, andererseits Kulturwesen. Sie sind bei­
des gleichzeitig. Sie leben auch nicht in der primären Welt, ohne nicht zugleich 
jeweils in einer sekundären, kulturspezifischen Varietät dieser Welt zu leben. 
Ein Mensch isst und trinkt nicht, ohne dafür eine kulturelle und soziale Form 
zu haben. Selbst wenn er auf die Form verzichtet, etwa weil er sehr hungrig 
und durstig ist, wird er damit nicht reflexartig zum bloßen Naturwesen. 

Bleibt als Grundproblem der Rentsch'schen universalen Moralität die for­
malanthropologische Trennung einer primären menschlichen Lebenspraxis -
Konstanten menschlicher Existenz als Interexistenzialität - von den jeweils 
konkreten, raumzeitlich ("soziokulturell") spezifischen Ausformulierungen 
("Anwendungen") dieser Praxis, mit denen wir es in der "wirklichen" Wirk­
lichkeit zu tun haben, wo sich aus der einen transzendental konstituierten Mo­
ralität ziemlich viele und ziemlich spezifische faktische Moraleu (ethe) her­
ausgebildet haben. Wir leben nicht in der primären Welt, aber sie ist ein Teil 
unserer Welt im Ganzen. Ihre Praktiken, bei denen es sich weitgehend um 
kommunikative und daraus folgend soziale Praktiken handelt, sind daher un­
abdingbare Voraussetzung und unweigerliche Substanz jeder partikularen 
menschlichen Lebenswelt und wären als solche in der Tat eine (wenn nicht die 
einzige) einsichtsfähige Grundlage universalmoralischer Normen. Jetzt muss 
der Mensch nur noch überall und jederzeit vernünftig sein- was er bekannt­
lich mal mehr und mal weniger ist und mal überhaupt nicht - und einsehen 
(lernen), dass er nicht nur ein Maori (vgl. Rentsch 1999: 281) oder Niederbay­
er ist, Neuseeländer oder Deutscher, Europäer oder Ozeanier, sondern zuvör­
derst "Mensch", um eine universale Anwendbarkeit anthropischer Moralität 
möglich zu machen. Einmal davon abgesehen, dass eine Identifikation mit der 
"Menschheit" als größter Wir-Gruppe wenn überhaupt wohl erst bei einer au­
ßerirdischen Bedrohung in Betracht käme, 70 ansonsten jedoch illusorisch und 
in praktischer Hinsicht (da nicht nachvollziehbar) belanglos ist, wäre ein sol-

69 Und zwar unter ausdrücklicher Bezugnahme auf die Kautsehe Grundfrage "Was 
ist der Mensch?", die Rentsch seinerseits, den Aspekt der Konstitution einbezie­
hend, umformuliert in "Wie ist eine menschliche Welt überhaupt möglich?" "Die 
Grundfrage bezieht sich mit der Kautsehen Formel auf die Möglichkeitsbedin­
gungen einer menschlichen Welt. Sie bezieht sich damit auf diejenigen strukturel­
len Gegebenheiten, die für die Verfassung (Konstitution) einer Welt notwendig 
sind" (Rentsch 1999: 60ff., ZitatS. 62f.). 

70 Es ist hier grundsätzlich zu unterscheiden zwischen "Menschheit" (genus huma­
num) und "Menschsein" (humanitas). Sich in letzterem Sinn als "Mensch" zu be­
greifen, setzt eine Abgrenzung von "Nicht-Menschen" (Tieren, anderen "We­
sen") voraus. 

160 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

eher Sinnbezug im interkulturellen Diskurs (z. B. in der Menschenrechtsdebat­
te) nur dann sinnvoll zu vermitteln, wenn die Konzeption des Menschen als 
"Mensch" ihrer europäischen Exklusivität entledigt werden könnte; solange 
dieser "Mensch" nur als transzendental-hermeneutisches Konzept okzidentaler 
Philosophen und Moralisten existiert, bleibt er in konkreten Situationen immer 
"Europäer" oder "Amerikaner". Man darfnicht vergessen, dass kleine Gesell­
schaften bislang in aller Regel mit kleinen Lösungen gut bedient waren, besser 
jedenfalls als mit großen Lösungen, die ihnen von Größeren auferlegt wurden. 
Die Idee des "Menschen" scheint historisch im politischen Kontext des Staates 
entstanden zu sein, und zwar als Ergebnis oder Ausdruck von Krisen: seien es 
nun Verfallszeiten innerer staatlicher Ordnung (Ägypten, China) oder die exi­
stenzielle Bedrohung kleinstaatlicher Gemeinschaften (Juden, Griechen) von 
außen. Die Krise der Interexistenzialität enthistorisierte diesen Menschenbeg­
riff sogleich und öffnete ihn damit dem Zugriff der Ideologisierung. Während 
in den kleinen Gesellschaften die Vokabel "Mensch", dem Wir entsprechend, 
als Eigenbezeichnung der Gruppe fungierte, wurde der von Theologen und 
Philosophen mit einem "Wesen" bedachte "Mensch" immer mehr zu einer mo­
ralischen Projektion. Für den Menschen im Sinne einer übergeordneten norma­
tiven Moral interessiert sich aber in der Regel nur der, dessen Interessen- wo­
bei sich religiöse, wirtschaftliche, politische Interessen schon immer vermengt 
haben -über die Grenzen der eigenen Gemeinschaft hinausgehen. Ein "globa­
ler" Mensch, der mehr wäre als die Verkörperung einer Idee, mehr als nur ein 
weiteres "großes" Projekt vor intuitionistischem Hintergrund, müsste der Uni­
versalismus-Relativismus-Aporie entzogen sein. 71 Wenn es sich denn über­
haupt um eine Aporie handelt, was sich aufgrund von Rentschs Analysen -
ungeachtet dessen, ob man ihm im Weiteren zustimmt- bezweifeln lässt. So 
kann, wie wir gesehen haben, konstatiert werden, dass jeder Partikularität die 
gleiche totale menschliche Situation zugrunde liegt, der kulturelle Relativismus 
demnach eine primäre Universalität zur Voraussetzung hat; mit gleicher Be­
rechtigung lässt sich jedoch sagen, dass die Totalität "Welt, in der wir leben" 
eine Welt konkreter Partikularitäten ist, was auch die Idee des Universalismus 
einschließt. Universalismus, Relativismus nnd ihre jeweiligen konnotativen 
Aspekte (Totalität/Partikularität) bilden ein gemeinsames Feld von Abhängig­
keiten nnd Wechselwirkungen, einen konfigurativen Zusammenhang, aus dem 
sich nichts reißen lässt, ohne etwas nach sich zu ziehen. Thaler schlägt deshalb 
- mit Bezug auf die festgefahrene Menschenrechtsdiskussion - vor und folgt 
darin Isaiah Berlin (2000: 237, vgl. Thaler 2002: 123), sich nicht länger an die 
Vorstellung einer endgültigen Lösung moralischer Konflikte zu klammem, 
sondern bei der Suche nach Auswegen argumentativ pluralistisch vorzugehen, 
wobei interkultureller Dialog und intrakulturelle Revision einander ergänzten, 
so dass Elemente des Relativismus (z. B. die "ethnologische Neugier[ ... ] für 
eine substanzielle Erweiterung des eigenen Verständnishorizonts"; Rortys 

71 Vgl. dazu Habermas' "Weltbürger"-Fußnote 11. 

161 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Wir-Gruppen-Kontingenz) mit solchen des Universalismus (z. B. Davidsons 
Prinzip der Nachsichtigkeit [principle of charity]; sprachlich-kulturelle Homö­
omorphie als Vorausetzung von Übersetzbarkeit; Rortys Wir-Gruppen­
Geschlossenheit) verknüpft werden könnten (Thaler 2002: 118f.). Dabei 
"[fungieren] Universalismus und Relativismus hauptsächlich als instrumentelle 
Orientierungsmarken [ ... ] (ebd.: 119)." 

* * * 

Die westliche Moralität ist nicht "besser" als die anderer Kulturen. Sie kann 
sich allerdings in höherem Maße als diese auf "rationale" Orientierungsmaß­
stäbe berufen, die - in historischer Konsequenz - eine inter- bzw. transkultu­
relle Perspektive nicht nur erleichtert, sondern unumgänglich gemacht ha­
ben. 72 Soll - wie in der Menschenrechtsdebatte - aus der Orientierung eine 
Bewertung werden, die für bestimmte Werte universales Geltungsrecht bean­
sprucht, reicht eine bloß rationalistische Bezugnahme auf das Allgemein­
menschliche einer sub- oder metakulturellen Interexistenzialität (oder "primä­
ren Welt") als Begründungszusammenhang nicht aus, um eine das Partikuläre 
hinter sich lassende Überzeugungskraft zu entfalten, selbst wenn sich die sozi­
ale Nützlichkeit der auserlesenen moralischen Werte an konkreten Wirklich­
keitsverhältnissen erweisen und damit ihre Bevorzugung gegenüber bestehen­
den lokalen, kulturspezifischen Werten rechtfertigen lässt. Die als universal 
voraussetzbare menschliche Grundsituation kann eben nicht nur aus der histo­
risch gewachsenen Vernunftsperspektive des Westens - den so genannten 
"Bedingungen der Modeme" (Bielefeldt 1998)- erörtert werden. Da es letzt­
lich die konkretisierten (also sekundären, partikularen) Formen und Bedeutun­
gen lebensweltlicher Praktiken sind, die unseren Blick auf menschliche Be­
findlichkeiten definieren, entscheidet diese unumgänglich kontextuelle Wahr­
nehmung auch über die Begründungsbedingungen einer die eigenen, wie auch 
immer gesteckten Grenzen transgredierenden Moralität. Wie Menschen sich 
der Herausforderung stellen und damit umzugehen lernen, dass ihre bisherigen 
("traditionellen", ethnisch-kulturellen, religiös-weltanschaulichen) moralischen 
Konzepte womöglich nicht mehr ausreichen in einer Zeit der beschleunigten 

72 Das Beispiel Folter: "Folter" ist immer nur in (kultur-)spezifisch-sekundären 
Kontexten (von Mannbarkeitsritualen bis zum "Marterpfahl") "verständlich", 
"nützlich", "rechtmäßig". In der primärweltlichen Interexistenzialität ist Folter 
immer nutzlos, negativ, unrecht. Es lässt sich keine menschliche Grundsituation 
vorstellen, in der Folter eine (mit-)konstituierende Rolle spielte (vgl. Rudolph 
1968: 238). Anders hingegen stehen die Dinge im Falle der Anthropophagie, so­
lange es nur um den Verzehr bereits Verstorbener geht und die vorsorgende Tö­
tung ausgeschlossen ist; angesichts überbelegter Friedhöfe und fehlender Begräb­
nisstätten mag, was heute lediglich als schwarzer Humor (oder Science-Fiction) 
akzeptiert werden kann, eines fernen Tages durchaus in Erwägung gezogen wer­
den. 

162 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

"Globalisierung", die alle Welt mit den Auswirkungen ihrer - positiven wie 
negativen- Praktiken konfrontiert, zu denen auch die Einforderung der Men­
schenrechte gehört, muss in die Diskussion um die Kriterien einer transkultu­
rellen Moralität einbezogen werden, wenn man aus der Zwickmühle von uni­
versalistischem Anspruch und westlich-hegemonialer Dnrchsetzung entkom­
men will. 73 

Literatur 

Apel, Karl Otto (1976): Transformation der Philosophie. 2 Bde. Frankfurt/ 
Main. 

Arciniegas, German 1978 [1965]: Geschichte und Kultur Lateinamerikas. 
München. 

Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden. 
Frankfurt/Main. 

Benjamin, Abram Coruelius (1965): Science, Technology and Human Values. 
Columbia (Missonri). 

Berlin, Isaiah (2000): Two Concepts of Liberty. In: Isaiah Berlin, The Proper 
Study of Mankind. An Anthology of Essays. New York, 209-230. 

Bielefeldt, Reiner (1998): Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines 
weltweiten Freiheitsethos. Darmstadt 

Dieter Birnbacher/Norbert Hoester (Hg.) (1976), Texte zur Ethik. München. 
Bloom, Irene (1998): Fundamental lntuitions and Consensus Statements. 

Mencian Confucianism and Human Rights. In: Theodore William de 
Bary/Tu Weiming (Hg.), Confucianism and Human Rights. New York, 94-
116. 

Brocker, Manfred/Nau, Heino Heinrich (Hg.) (1997): Ethnozentrismus. Mög­
lichkeiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs. Darmstadt 

Davidson, Donald (1999): Was ist eigentlich ein Begriffsschema? In: Donald 
Davidson, Wahrheit und Interpretation. Frankfurt/Main, 261-282. 

DeLaguna, Grace (1942): Cultural Relativism and Science. In: The Philoso­
phical Review 51, 141-166. 

Diderot, Denis (1969): Enzyklopädie. In: Enzyklopädie. Philosophische und 
politische Texte aus der "Encyclopedie ". München. 

Fairchild, Hoxie Neale (1961): The Noble Savage. A Study in Romantic Natu­
ralism. NewYork. 

73 Die Einführung so genannter universaler Werte in einen kulturellen Gesamtzu­
sammenhang, der mit diesen Werten nicht übereinstimmt, setzt in der Regel he­
gemoniale Verhältnisse und ein Machtgefälle voraus, das diesen entspricht. Das 
Ergebnis ist auch ohne äußere Zwangsmaßnahmen destruktiv (vgl. Rudolph 
1968: 164ff.). 

163 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Feyerabend, Paul 1995 [1976/1989]: Über Erkenntnis. Zwei Dialoge. Frank­
furt/Main. 

Fink-Eitel, Hinrieb (1994): Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeu­
tung des Fremdenfür die europäische Geistesgeschichte. Hambnrg. 

Friedman, Jonathan (1987): Prolegomena to The Adventures of Phallus in 
Blunderland: An Anti-Anti-Discourse. In: Culture & History 1 (Copenha­
gen), 31-49. 

Geertz, Clifford (1984): Anti Anti-Relativism. In: American Anthropologist 86 
(2), 263-278. 

Habermas, Jürgen (1986): Moralität und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwände 
gegen Kant auch auf die Diskursethik zu? In: Wolfgang Kuhlmann (Hg.), 
Moralität und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik 
Frankfurt am Main. 

Habermas, Jürgen ( 1991): Erläuterungen zur Diskursethik Frankfurt/Main. 
Habermas, Jürgen (1999): Bestialität und Humanität. In: Die Zeit, Nr. 18, 19. 

April. 
Haies, Steven D./Welshon, Rex (2000): Nietzsche's Perspectivism. Urbana et 

al. 2000. 
Hallowell, Alfred Irving (1960): The Beginnings of Anthropology in America. 

In: Frederica De Laguna (Hg.), Selected Papers from the American An­
thropologist 1888-1920. Evanston (Illinois )-Elmsford (New York), 1-90. 

Herskovits, Melville J. (1947): Man and His Works. New York. 
Herskovits, Melville J. (1972): Cultural Relativism: Perspectives in Cultural 

Pluralism. Hg. Fraucis Herskovits. N ew York. 
Herskovits, Melville J. (1976): Ethnologischer Relativismus und Menschen­

rechte. In: Birnbacher/Hoester 1976, 36-42. 
Hobbes, Thomas (1976 [1651]): Leviathan. Hg. Iring Fetscher. Frank­

furt/Main-Berlin-Wien. 
Hombacher, Annette (1993): Von der Freiheit eines Ethnologen. Überlegun­

gen zu einer Ethik des Grenzgangs. In: Hermann Ambom (Hg.), Unbeque­
me Ethik. Überlegungen zu einer verantwortlichen Ethnologie. Berlin, 39-
49. 

Kant, Immanuel 1993 [1784]: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt­
bürgerlicher Absicht. In: Wilhelm Weisehedei (Hg.), Schriften zur Anthro­
pologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Werkausgabe Bd. 
XI. Frankfurt/Main, 33-50. 

Kaulbach, Friedrich (1990): Philosophie des Perspektivismus. Bd. 1: Wahrheit 
und Perspektive bei Kant, Hege! und Nietzsche. Tübingen. 

Klinger, Comelia (1995): Flucht Trost Revolte. Die Moderne und ihre ästheti­
schen Gegenwelten. München-Wien. 

Kluckhohn, Clyde (1953): Universal Categories of Culture. In: Alfred L. 
Kroeber (prepared under the Chairmanship of), Anthropology Today. Chi­
cago. 

Kohl, Karl-Heinz (1981): Entzauberter Blick. Das Bildvom Guten Wilden und 
die Erfahrung der Zivilisation. Berlin. 

164 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WAS ES AUF SICH HAT: BEDINGUNGEN DER WELT UND DES MENSCHEN 

Krämer, Hans Joachim (1992): Rezension von Thomas Rentsch, Die Konstitu­
tion der Moralität. In: Allgemeine Zeitschriftfür Philosophie 17, 84-87. 

Kroeber, Alfred L. (1952): The Nature ofCulture. Chicago. 
Kroeber, Alfred L./Kluckhohn, Clyde (1952): Culture: A Critical Review of 

Concepts and Definitions. Cambridge (Mass.). 
Ralph Linton (Hg.) (1945), The Science of Man in the World Crisis. New 

York. 
Linton, Ralph (1952): Universal Ethical Principles: An Anthropological View. 

In: R. N. Ansben (Hg.), Moral Principles of Action. NewYork, 645-660. 
Martyr Anglerius, Petrus ( d. i. Pietro Martire d 'Anghiera) 1972/7 5 [ 1511]: 

Acht Dekaden über die Neue Welt. 2 Bde. Darmstadt 
Mielke, Andreas (1993): Laokoon und die Hottentotten oder Über die Grenzen 

von Reisebeschreibung und Satire. Baden-Baden. 
Montaigne, Michel de 1996 [1580]: Essais. Übs. Johann Daniel Tietz. 3 Bde. 

Zürich. 
Moore, George Edward (1969): Eine Verteidigung des CommonSense. Fünf 

Aufsätze aus den Jahren 1903-1941. Frankfurt/Main. 
Murdock, George P. (1945): The Common Denominator ofCultures. In: Ralph 

Linton (Hg.), The Science of Man in the World Crisis. New York, 123-142. 
Panikkar, Raimon (1998): Religion, Philosophie und Kultur. In: Polylog. Zeit­

schrift für interkulturelles Philosophieren 1, 13-37. 
Rentsch, Thomas (21999): Die Konstitution der Moral. Transzendentale Anth­

ropologie und praktische Philosophie. Mit einem Vorwort zur Taschen­
buchausgabe 1999: Methode und Selbsterkenntnis. Frankfurt/Main. 

Rorty, Richard (1991): Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Pa­
pers 1. Cambridge. 

Rorty, Richard (1992): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt/Main. 
Rorty, Richard (1996): Menschenrechte, Nationalität und Gefühl. In: Stephen 

Shute/Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte. Frankfurt/Main, 
144-170. 

Rorty, Richard (2000): Gerechtigkeit als erweiterte Loyalität. In: Richard Ror­
ty, Philosophie & die Zukunft. Essays. Frankfurt/Main, 79-100. 

Rudolph, Wolfgang (1968): Der kulturelle Relativismus. Kritische Analyse ei­
ner Grundsatzfragen-Diskussion in der amerikanischen Ethnologie. Berlin. 

Sahlins, Marshall (1964): The Origin of Society. In: Peter B. Harnmond (Hg.), 
Physical Anthropology and Archaeology. New York, 59-65 (urspr. In: Sci­
entific American, 203 [3], 1960, 76-86). 

Sahlins, Marshall (42002): Waitingfor Foucault, Still. Chicago. 
Sandbothe, Mike (1999): Pragmatische Medienphilosophie und das Internet. 

In: Christian Schicha/Ontrup, Rüdiger (Hg.), Medieninszenierung im Wan­
del. Interdisziplinäre Zugänge. Münster, 250-264. 

Schicha, Christian /Rüdiger Ontrup (Hg.) (1999), Medieninszenierung im 
Wandel. Interdisziplinäre Zugänge. Münster. 

Schilder, Klaas (2005): Zur Begriffsgeschichte des ,Paradoxon'. Zu finden un­
ter: http:/ /www.neocalvinisme.nl/ks/diss/ksdissi2.html. 

165 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER PETERMANN 

Sherif, Muzafer (1947): An Outline of Social Psychology. New York. 
Shute, Stephen/Hurley, Susan (Hg.) (1993): On Human Rights. The Oxford 

Amnesty Lectures. New York (dt. Die Idee der Menschenrechte. Frank­
furt/Main 1996). 

Sinha, Surya Prakash (1981): Human Rights: A Non-Western Viewpoint. In: 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 67, 76-90. 

Thaler, Mathias (2002): Antworten auf den Kulturrelativismus. Eine philoso­
phische Untersuchung aktueller Debatten zur Universalität der Menschen­
rechte. Zu finden unter: http://homepage.univie.ac.at/Franz.Martin. 
Wimmer/diplthaler.pdf. 

Waldron, Jeremy (Hg.) (1987): Nonsense an Stilts. Bentham, Burke and Marx 
an the Rights of Man. London-N ew York. 

Whitaker, Mark P. (1998): Relativism. In: Alan Bamard/Jonathan Spencer 
(Hg.), Encyclopedia of Social and Cultural Anthropology. London-New 
York, 478-482. 

Wimmer, Franz Martin (1990): Interkulturelle Philosophie. Theorie und Ge­
schichte. Wien. 

Wimmer, Franz Martin (1998): Thesen, Bedingungen und Aufgaben interkul­
turell orientierter Philosophie. In: Poly log. Zeitschrift für interkulturelles 
Philosophieren 1, 5-12. 

Wittgenstein, Ludwig (1977 [1958]): Philosophische Untersuchungen. Frank­
furt/Main. 

166 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006 - am 14.02.2026, 16:59:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

