
Brand | Kutz | Winter [Hrsg.]

Instrumente Gottes

ALBER THEOLOGIE

| 4.1

Soziale Roboter und KI-Tools  
in religiösen Kontexten

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber Theologie

Band 4.1

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instrumente Gottes
Soziale Roboter und KI-Tools  
in religiösen Kontexten

Lukas Brand | Martin Kutz 
Dominik Winter [Hrsg.]

ALBER THEOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Open-Access-Veröffentlichung dieses Titels wurde durch die Dachinitiative 
»Hochschule digital Niedersachsen« des Landes Niedersachsen ermöglicht.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Die Autor:innen

Publiziert von 
Verlag Karl Alber – ein Verlag in der  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden 
www.verlag-alber.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	978-3-495-99382-8 
ISBN (ePDF):	978-3-495-99383-5

DOI: https://doi.org/10.5771/9783495993835

Dieses Werk ist lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter
Instrumente Gottes
Soziale Roboter und KI-Tools in religiösen Kontexten . . . . . . 9

Praktisch-Theologische Perspektiven . . . . . . . . 31

Marcel Scholz
BINA48 and Religious Education in the Context of 
Artificial Intelligence . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Steffi Fabricius
Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?
Roboter und KI im modernen Religionsunterricht . . . . . . . . 53

Marius de Byl
„Roboter, unterrichte für mich!“
Religionspädagogische Erkundungen in den Kontexten 
Künstlicher Intelligenz und Sozialer Robotik. . . . . . . . . . . 75

Simon N. Balle
Limitations for Pastoral Robots . . . . . . . . . . . . . . 97

Ralf Peter Reimann
Praying with Avatars
A Response to Germany’s First AI Worship Service and its 
Theological and Anthropological Implications . . . . . . . . . . 109

5

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ilona Nord und Thomas Schlag
Robotik in der christlichen Gemeindearbeit
Praktisch-theologische Ausgangspunkte, Reflexionshorizonte 
und Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

Systematisch-Theologische Perspektiven . . . . . 155

Theresa M. Thunig
The Final Frontier
Investigating the Impact of Science Fiction on our 
(Technological) Future . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

Ramy Abdin
What are Robots?
An Islamic Approach from a Metaphysical Understanding of the 
Human Being . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Jonas Simmerlein
Doomed to fail?!
Three Inherent Problems Haunting Religious Robotics . . . . . . 197

Max Tretter
“Where do all the calculators go?”
Methodological Considerations About how to Think About 
Robots and Their Afterlife . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Noreen Herzfeld
The Banality of Artificial Evil . . . . . . . . . . . . . . . 241

Hille Haker
Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der 
Betreuung und Pflege älterer Menschen
Theologisch-Ethische Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

Inhaltsverzeichnis

6

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außertheologische Perspektiven . . . . . . . . . . 279

Manishk Gawande et al.
From SanTO to CelesTE 
A Theomorphic Device for Religious Practice . . . . . . . . . . 281

Hildelith Leyser and Kate Cooper
Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot 
Relationship . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Inhaltsverzeichnis

7

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

Instrumente Gottes
Soziale Roboter und KI-Tools in religiösen Kontexten

1. Theologie nach der spirituellen Maschine

Steht die Theologie angesichts der qualitativen Veränderung der 
gegenwärtigen digitalen Technik erneut vor einer paradigmatischen 
Neuausrichtung zentraler Fragestellungen?1 Spätestens seit der Auf­
klärung setzt sich die Theologie mit ihrem Verhältnis zu den an­
deren Wissenschaften auseinander. Diese Auseinandersetzung war 
umso drängender geworden, nachdem sich die Naturwissenschaften 
als eigenständige Disziplinen von ihrer Verbindung zur Theologie 
und Offenbarung als primärer Erkenntnisquelle bei der Erforschung 
der Natur gelöst hatten. In der Auseinandersetzung mit den Natur­
wissenschaften schienen vor dem Hintergrund dieser Veränderung 
Glaubensüberzeugungen in Frage zu stehen, die zum Beispiel die 
Entstehung des Menschen und die Ordnung des Kosmos berüh­
ren. Heute beschäftigt sich besonders die systematische Theologie 
auch mit der Frage der epistemologischen Reichweite, etwa der 
Biologie oder der Physik. Im Zuge derselben Entwicklung hat sich 
spätestens im 20. Jahrhundert auch die theologische Ethik, die bis 
dahin vorwiegend der theologischen Betrachtung des Menschen 
und seines Handelns in der Welt galt, zunehmend der Auseinander­
setzung mit den Humanwissenschaften zugewandt. Die Reflexion 
des vorwiegend materialistischen und rationalistischen Menschen- 
und Gesellschaftsbildes der Biologie, Medizin, aber auch der Politik 
und Wirtschaft ist heute selbstverständlicher Teil der theologischen 
Ethik. Seit einigen Jahren beschäftigen sich die Sozialethik und die 
Fächer der praktischen Theologie aber auch vermehrt mit den Erfor­

1 Vgl. Platow: Theolo:KI.

9

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dernissen und Lebensrealitäten der Menschen im Zeitalter der Glo­
balisierung und Digitalisierung. Abgesehen von einigen offensichtli­
chen Beispielen wie der Atomtechnik, hielt man bis in die zweite 
Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein technische Artefakte und ihre 
Auswirkungen für relativ beherrschbar. Nicht zuletzt mit dem Be­
richt des Club of Rome (1972) wurde der Menschheit jedoch erstmals 
bewusst, dass die Gestaltung der ökonomischen, politischen, natürli­
chen und sozialen Systeme einer globalen Anstrengung bedarf.2 Die 
wechselseitige Abhängigkeit dieser Systeme ist maßgeblich von der 
Reichweite der Technik geprägt,3 deren Platz heute weitgehend von 
einer vernetzten Digitaltechnik eingenommen wird. Diese wiederum 
wird, dem Trend der letzten Jahre folgend, auch in den kommenden 
Jahren schrittweise einer auf künstlicher Intelligenz (KI) basieren­
den Digitaltechnik weichen.4

Die heute zunehmend relevant gewordenen digitaltechnischen 
und KI-gestützten Artefakte wirken sich aber nicht nur global auf 
das Klima oder internationale Wirtschaftsbeziehungen und Finanz­
ströme aus,5 sondern auch unmittelbar auf alle menschlichen Le­
bensbereiche und Praktiken, einschließlich der Religion, sowie auf 
das menschliche Selbst- und Weltbild im Allgemeinen. Wenn der 
Theologie die Weisung Gottes an die Menschen, Walter:innen der 
Schöpfung zu sein (Gen 1,26), eine innewohnende Maxime ist, wird 
sie sich in Zukunft auch den technischen Praktiken und Artefakten 
sowie deren Zwecksetzungen zuwenden müssen, mit denen Men­
schen gegenwärtig sich und ihre Umwelt gestalten und verwalten. 
Nur so kann die Theologie auch in Zukunft noch überzeugend 
darauf Einfluss nehmen, dass diese Artefakte dem göttlichen Auftrag 
angemessen sind.

Während sich die Digitalisierung offenbar im Laufe des vergange­
nen Jahrzehnts auch in der deutschen Theologie als Gegenstand und 
Methode fest verankert hat,6 ist der gerade in der Konsolidierungs­

2 Vgl. Meadows/Meadows/Randers u.a.: Limits of Growth, 9.
3 Vgl. ebd., 129–155.
4 Vgl. Bughin/Hazan/Ramaswamy u.a.: The Next Digital Frontier?; Holmström: 

From AI to digital transformation.
5 Vgl. Bender/Gebru/McMillan-Major u.a.: Can Language Models be Too Big?
6 Vgl. etwa Beck/Nord/Valentin: Theologie und Digitalität; Pirker/Pišonić: Virtu­

elle Realität und Transzendenz, Kistler/Puzio/Riedl u.a.: Digitale Transformatio­
nen.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

10

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phase sich befindende Bereich der Robotik und künstlichen Intelli­
genz nicht einfach nur ein logischer nächster Schritt der bisherigen 
Entwicklung, sondern eine transformative Technik, die entschieden 
mehr leistet, als z.B. die Möglichkeiten der zwischenmenschlichen 
Kommunikation zu skalieren. Die Theologie wird sich daher im 
21. Jahrhundert auf allen Ebenen vermehrt ihrem Verhältnis zu 
den Welt- und Menschenbildern auch der Ingenieurwissenschaften, 
das heißt den Wissenschaften der Kybernetik (der Regelungsmecha­
nismen),7 des Technikdesigns und der Technikproduktion widmen 
und ihr Interesse den technischen Artefakten zuwenden müssen, 
die auf den Grundlagen der besagten Wissenschaften aufbauen und 
menschliche Praxis in ihrer Gänze unmittelbar mitgestalten.

2. Heilige Maschinen gestern und heute

Bereits im 16. Jahrhundert gab es mit dem „Mechanischen Mönch“8 

einen auf die religiöse Praxis ausgerichteten Automaten. Die sich 
auf Rädern bewegende Figur eines Heiligen fügte dem Instrumen­
tarium der Devotionalien buchstäblich eine neue, „automatische“ 
Dimension hinzu. Heute berührt aus dem Bereich der Ingenieurwis­
senschaften insbesondere das Feld der Social Robotics, also die Ent­
wicklung von Robotersystemen, die soziale Interaktionen simulieren 
sollen, unweigerlich auch den Bereich der Religion. Dabei werden 
digitale Systeme nicht einfach nur um religiöse Inhalte ergänzt oder 
spirituelle Praktiken und Angebote „digitalisiert“. Vielmehr werden 
vermehrt computerbasierte Robotersysteme entwickelt, die wie der 
mechanische Mönch die religiösen Ausdrucksmöglichkeiten erwei­
tern sollen. Im Sinne der Akteur-Netzwerk-Theorie9 wird damit das 
Netzwerk spiritueller Assoziationen um technische Akteure erwei­
tert, die sich explizit an Nutzer:innen in einem religiösen Kontext10 

oder an ihr spirituelles Bedürfnis, etwa nach Unsterblichkeit, Trans­

7 Vgl. Wiener: Cybernetics and Society.
8 Vgl. King: Clockwork Prayer.
9 Vgl. Latour: Akteur-Netzwerk-Theorie.

10 Vgl. Trovato u.a.: The Creation of SanTO; Trovato u.a.: Communicating with 
SanTO.

Instrumente Gottes

11

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zendenz oder schlicht der Wiedervereinigung mit Verstorbenen rich­
ten.11

Der Schwerpunkt der Entwicklung von Robotik-Systemen für die 
religiöse Praxis lag zunächst in ostasiatischen Ländern, in denen Ro­
boter mit weniger Vorurteilen behaftet zu sein scheinen: Beispiele, 
die hier Bekanntheit erlangt haben, sind etwa Xian’er, der im chi­
nesischen Longquan-Tempel Fragen der Besucher:innen zum Bud­
dhistischen Glauben beantwortet,12 Mindar, der als Verkörperung 
eines Bodhisattva gilt und im japanischen Kodaiji-Tempel den Gäs­
ten buddhistische Lehren und Sutren vorträgt,13 oder der handels­
übliche, für Mensch-Maschine-Interaktionen entwickelte und perso­
nalisierbare, humanoide Roboter Pepper, der auf einer japanischen 
Fachmesse für die Durchführung von buddhistischen Beerdigungs­
riten ausgestattet und angeboten wurde.14 Im christlichen Kulturbe­
reich waren der Segensroboter BlessU-215 – ein umfunktionierter 
Geldautomat mit Armen und Gesicht, der im Rahmen der Weltaus­
stellung zum Reformationsjahr 2017 Nutzer:innen auf Anfrage einen 
Segen zusprach – und Gebetsassistenten wie SanTO – eine einem 
Heiligen nachempfundene, computergesteuerte Figur, die über ein 
Sprachprotokoll Nutzer:innen Fragen zum Glauben und spirituelle 
Anliegen beantworten kann16 – vergleichsweise neue Phänomene.

Die Verbreitung von großen, öffentlich zugänglichen Sprachmo­
dellen forciert seit 2022 auch die Entwicklung von spirituellen 
Begleitern für den Alltag und Anwendungen für dezidiert religiö­
se Kontexte im Internet bzw. in Form von im wesentlichen digita­
len Anwendungen. Dabei sind nicht nur an Religion interessierte 
Computer- und Robotikwissenschaftler:innen an der Entwicklung 
beteiligt: Immer häufiger werden diese Systeme auch von technisch 
ausgebildeten oder versierten Theolog:innen bzw. Angestellten im 
kirchlichen Bereich oder kirchennahen Organisationen unterhalten, 
so zum Beispiel der virtuelle Luther-Avatar17 oder der digitale Apo­

11 Vgl. Brand/Zweig: Conundrum; Watts/Wilks: Spiritual Conversation; 
Riesewieck/Block: Digitale Seele; Figueroa-Torres: Affection as a service.

12 Vgl. Ke: Robot Monk Xian’er.
13 Vgl. Baffelli: Robots, AI and Buddhism.
14 Vgl. Martin: Pepper the robot.
15 Vgl. Löffler: Blessing Robot BlessU2.
16 Vgl. Trovato u.a.: Communicating with SanTO.
17 Vgl. Reimann: Martin Luther im 21. Jahrhundert.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

12

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


loget Father Justin.18 Viele spirituelle Akteure entstehen als Kunstin­
stallationen, Kurzzeitprojekte oder Experimente: Mit ihrer Installa­
tion „The Prayer“ (Centre Pompidou, 2020), einer Maschine, die 
Gebete generiert und rezitiert, wirft die Künstlerin Diemut Strebe 
die Frage auf, ob Roboter eine religiöse Praxis ausüben und dabei 
selbst religiöse Erfahrungen machen können;19 der KI-Priester in 
einer Reportage des MDR20 und der im Beichtstuhl der Peterska­
pelle in Luzern installierte Jesus-Avatar werfen unweigerlich die 
Frage auf, ob KI-gestützte Akteure Sakramente spenden können.21 

Andere Systeme, wie der Bibelstudienassistent Nikodemus.AI22, sind 
aber auch als bleibende Angebote konzipiert und werden genau wie 
der Gebetsassistent SanTO23 stetig verbessert und weiterentwickelt. 
Sie berühren dabei nicht einfach nur ganz praktisch die Sphäre 
des religiösen Ausdrucks und der individuellen Spiritualität. Ihnen 
sind zentrale religiöse Motive und Dimensionen zu eigen, die teils 
auch von den Entwickler:innen explizit reflektiert werden: So unter­
suchen zum Beispiel Gabriele Trovato und seine Kolleg:innen nicht 
nur aus historischer Perspektive, wie Religion und Technik in Bezie­
hung stehen, sondern stellen auch Reflexionen an über das „Göttli­
che“, das „Heilige“ oder „Segen“ und wie diese religiösen Konzepte 
durch die Gestaltung der Technik repräsentiert werden können.24 

Trovato hat für die dergestalt entwickelten Systeme den Begriff 
der theomorphen Maschine geprägt:25 Neben den antropomorphen 
(menschenförmigen), zoomorphen (tierförmigen) und alltäglichen, 
funktionalen Maschinen nimmt die ‚nichtmenschliche‘, theomorphe 
Maschine die äußere Form eines ‚übermenschlichen‘, im Sinne ei­
nes göttlichen oder heiligen Wesens oder sakralen Objektes an.26 

Konzeptionell macht dieser Ansatz Anleihen in der sakralen Kunst. 
Aus theologischer Perspektive kann die theomorphe Maschine das 

18 Vgl. Tretter/Brand: Father Justin.
19 Vgl. Strebe: The Prayer.
20 Vgl. Schönwandt: Leben mit KI.
21 Vgl. Jungen: Keine Offenbarung.
22 Vgl. Israel: Nikodemus.AI.
23 Vgl. Gawande et al: From SanTO to CelesTE.
24 Vgl. Trovato u.a.: Religion and Robots.
25 Vgl. Trovato/Cuellar/Nishimura: Introducing ‚Theomorphic Robots‘.
26 Vgl. ebenda, 1246.

Instrumente Gottes

13

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heilige symbolisieren, ohne es zu verkörpern.27 Solche theomorphen 
Roboter sind dabei nur ein Teilbereich dessen, was wir unter Robotik 
und künstlicher Intelligenz im religiösen Kontext verstehen wollen. 
Nicht nur berühren damit Ingenieur:innen zentrale theologische 
Topoi; zugleich steigen auch die verantwortlichen, kirchlichen Ak­
teure mit der Entwicklung digitaler Assistenten für die religiöse 
Praxis ihrerseits unweigerlich in den komplexen und weitreichenden 
Kontext der Technisierung und Digitalisierung ein, der für die mo­
derne, sozio-technische bzw. eben zunehmend sozio-informatische28 

Gesellschaft paradigmatisch ist.

3. Religiöse Robotik als Gegenstand theologischer 
Reflexion

Mit der oben skizzierten Entwicklung schafft die (religiöse) Pra­
xis Fakten für eine systematische Bewertung des Phänomens; sie 
wirft grundlegende Fragen auf, die einer wissenschaftlichen Reflexi­
on bedürfen. Insgesamt lässt sich vor diesem Hintergrund bereits 
beobachten, dass sich seit den späten 2010er Jahren auch die wis­
senschaftliche Gemeinschaft der Theolog:innen vermehrt mit Work­
shops, Tagungen und Sonderausgaben internationaler Zeitschriften, 
Sammelbänden oder Monografien der Robotik und künstlichen In­
telligenz im Kontext systematisch theologischer Komplexe im Allge­
meinen und der religiösen Praxis im Besonderen widmet.29

So bot BlessU-2 den Ausgangspunkt für erste praktisch-theolo­
gische Untersuchungen der religiösen Dimension der sozialen Ro­
botik. In einem interdisziplinären Forschungsprojekt in Würzburg 

27 Vgl. Brand: Simulacrum Hominis, 317–319.
28 Vgl. Zweig/Krafft/Klingel u.a.: Sozioinformatik.
29 Im Folgenden nur eine Auswahl von Werken, die sich noch erweitern ließe 

und keinen Anspruch auf Vollständigkeit hat: Göcke/Rosenthal-von der Pütten: 
Artificial Intelligence; Nørskov/Seibt/Quick: Culturally Sustainable Social Robo­
tics; Trovato u.a.: Religion in Robotics; Smith: Robot Theology; Puzio/Kunkel/
Klinge: Theologische Zugänge zu Technik und Künstlicher Intelligenz; Do­
robantu/Watts: Perspectives on Spiritual Intelligence; Konz/Ostmeyer/Scholz: 
Gratwanderung Künstliche Intelligenz; Singler/Watts: Companion to Religion 
and Artificial Intelligence; Singler: Religion and Artificial Intelligence; Brand: 
Simulacrum Hominis.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

14

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werteten Swantje Luthe, Ilona Nord und ihre Kolleg:innen die 
Erfahrungsberichte der Besucher:innen aus, die im Rahmen der 
Weltausstellung zum Reformationsjahr 2017 mit dem Segensroboter 
interagiert hatten.30 Auf dem evangelischen Kirchentag 2023 feierten 
Menschen einen Gottesdienst, dessen Inhalte fast vollständig mit 
Hilfe von künstlicher Intelligenz generiert worden waren.31 Solche 
auf die individuelle und gemeinschaftliche religiöse Praxis ausge­
richteten Mensch-Maschine-Interaktionen werfen eine Vielzahl von 
Fragen nach der Erfahrung von Segen und Segenshandlungen, der 
Autorität der segnenden Person, der Bedeutung von Körperlichkeit, 
spiritueller Kompetenz und missionarischer Wirkung auf. Die Frage 
nach dem Roboter bzw. der künstlichen Intelligenz als Priester oder 
Pastor in der Gemeinde oder als Zelebrant im Gottesdienst wird 
auch im Gespräch mit Laien in diesem Zusammenhang immer wie­
der gestellt. Mit Verweis auf das katholische Kirchenrecht kann diese 
Möglichkeit zwar grundsätzlich in Frage gestellt werden. Nichtsdes­
totrotz bietet diese Diskussion aber auch in ökumenischer Perspekti­
ve einen nicht zu vernachlässigenden Anlass zur ekklesiologischen, 
sakramentalen und religionspraktischen Vergewisserung der je eige­
nen konfessionellen theologischen Grundannahmen.

Die Dringlichkeit der in der Praxis aufgeworfenen Fragen wird 
umso deutlicher, je stärker die Roboter und KI-Systeme in ihrem 
Erscheinungsbild und kommunikativen Verhalten dem Menschen 
nachempfunden und in typisch menschlichen Rollen etwa als Ge­
fährt:in, Freund:in, Therapeut:in oder eben Priester:in32 vorgestellt 
werden und in erster Linie ‚Zuwendung als Service‘33 anbieten. So 
gewinnen neben religionspraktischen dann auch systematisch-theo­
logische Fragen an Bedeutung, etwa inwiefern sich Mensch und 
Maschine noch voneinander unterscheiden, bzw. in welcher Hin­
sicht sie sich bereits ähnlich sind. So stellt sich bspw. die Frage, 
ob bzw. inwiefern Roboter an der besonderen Natur der imago Dei 
teilhaben können.34 Noreen Herzfeld untersucht in ihrem Buch „In 

30 Vgl. Luthe/Nord/Löffler u.a.: Segensroboter.
31 Vgl. Reimann: Praying with Avatars.
32 Vgl. Balle: Limits of pastoral Robots; Schönwandt: Leben mit KI.
33 Figueroa-Torres: Affection as a service; Figueroa-Torres: Social Dimensions of 

Chatbot Technology, 12–15.
34 Vgl. etwa Herzfeld: In Our Image; Dorobantu: Human-Level.

Instrumente Gottes

15

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Our Image. Artificial Intelligence and the Human Spirit“ die Bezie­
hung zwischen dem Menschen als imago Dei und der Möglichkeit 
einer künstlichen Intelligenz als Abbild des Menschen (imago homi­
nis).35 Im Vergleich mit dem Menschen, dessen Gottebenbildlichkeit 
historisch zunächst über seine kognitiven Fähigkeiten, dann über 
sein funktional-kreatives Potenzial und schließlich über seine Be­
ziehungsfähigkeit begründet wurde, identifiziert Herzfeld parallele 
Dimensionen bei der Entwicklung robotischer Systeme als Abbilder 
des Menschen.36

Die Übergänge zwischen den praktisch- und systematisch-theolo­
gischen Fragen sind hier offensichtlich fließend, weshalb es höchs­
tens um der je eigenen Methodologie der jeweiligen Fächer willen zu 
diesem Zeitpunkt noch sinnvoll erscheint, aktuelle Fragen der künst­
lichen Intelligenz und Robotik aus diesen beiden theologischen Per­
spektiven getrennt zu bearbeiten. Gerade in der Verbindung dieser 
beiden Fragerichtungen deutet sich im Gegenteil vielmehr das trans­
formative Potential an, das die aktuelle und qualitativ neue techni­
sche Entwicklung für die ganze Theologie haben kann. Nur insofern 
diese Fragen aus beiden Perspektiven – also aus praktischer und 
systematisch-theologischer Sicht – betrachtet und mit den techni­
schen Möglichkeiten der Gegenwart ins Gespräch gebracht werden, 
können wir theologisch verlässliche Antworten auf die praktischen 
Fragen geben, die sich durch theomorphe Maschinen ergeben, wie 
bzw. ob wir diese Roboter durch ihr Aussehen, ihr Verhalten und ihr 
religiöses Standing positiv in theologische und kirchliche Prozesse 
explizit einbinden können: Werden Roboter in Zukunft als Leiter 
von Gebets- oder Bibelkreisen akzeptiert? Können (Ro-)Bots als 
verantwortungsvolle und vertrauenswürdige Gesprächspartner für 
Menschen dienen, die seelsorgerische oder spirituelle Begleitung su­
chen? Können (und dürfen!) Chatbots die Heilige Schrift auslegen? 
Wie müsste ein Roboter beschaffen sein, um glaubwürdig Segen 
spenden zu können? Und schließlich, vor dem Hintergrund des 
Priestermangels: Können Roboter das priesterliche Handeln teilwei­
se oder vollständig übernehmen?

Als Konsequenz aus diesen Beobachtungen fand am 16. 
und 17. März 2023 an der Ruhr-Universität Bochum ein Workshop 

35 Vgl. Herzfeld: In Our Image.
36 Vgl. ebd.; außerdem Brand: Simulacrum Hominis, 307–321.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

16

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


statt, der sich dem Thema der religiösen Robotik aus mehreren theo­
logischen Fachperspektiven und unter Berücksichtigung anderer 
konfessioneller Zugänge sowie thematisch angrenzender Disziplinen 
widmete: Wissenschaftler:innen aus katholischer, evangelischer und 
islamischer Theologie trafen sich mit Wissenschaftler:innen aus Psy­
chologie, Geschichte, Philosophie und Informatik, um sowohl die 
systematisch-theologische Grundlegung als auch die praktisch-theo­
logischen Implikationen, Bedingungen und Erwartungen auszulo­
ten, die mit der Verschränkung von Religion und Robotik einher­
gehen. Da das Feld als Spezialfall im Grenzbereich von Theologie 
und Digitalisierung relativ neu ist, verfolgte der Workshop ein dop­
peltes Ziel: Die drängenden Fragen in diesem Bereich sollten zum 
einen explorativ sondiert werden, um die möglichen Veränderun­
gen in der etablierten theologischen Lehre zu identifizieren, und 
zum anderen im interdisziplinären, fach-, konfessions-, status- und 
länderübergreifenden Diskurs erörtert werden. Dazu wurden durch 
einen Call for Papers besonders junge Nachwuchswissenschaftler:in­
nen, die sich in ihrer aktuellen Forschung mit der Relevanz der 
Digitalisierung, künstlichen Intelligenz und Robotik für die Theolo­
gie beschäftigen, aufgefordert, Vorträge einzureichen und ihre Arbei­
ten vorzustellen. In Bochum konnten sie dann mit ausgewiesenen 
Expert:innen aus Theologie und Technik ins Gespräch kommen, 
die bereits in den vergangenen Jahren Pionierarbeit bei der Zusam­
menführung von Digitalisierung, Robotik und Theologie geleistet 
haben. Gabriele Trovato stellte seinen Gebetsassistenten CelesTE 
vor und ermöglichte den Anwesenden das Forschungsobjekt direkt 
eigenständig im Andachtsraum von Campussegen, einer Initiative 
der Hochschulseelsorge im Bistum Essen, an der Ruhr-Universität 
Bochum zu testen. Ilona Nord reflektierte über den Begriff der 
Instrumentalität und neue Entwicklungen in der digital gestützten 
Seelsorge. Insgesamt bot der Workshop die Möglichkeit, aus erster 
Hand einen Einblick in die aktuelle Forschung auf diesem Gebiet zu 
erhalten sowie eine gute Gelegenheit zur Vernetzung zwischen dem 
wissenschaftlichen Nachwuchs und den etablierten Expert:innen.

4. Zu diesem Band

Die verschriftlichten Vorträge und Ergebnisse des Workshops, er­
gänzt um weitere Beiträge aus unterschiedlichen Disziplinen, sind 

Instrumente Gottes

17

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im vorliegenden Band versammelt. In praktische-theologischer Hin­
sicht stellen die Beiträge Fragen rund um die neuen Möglichkeiten 
der Mensch-Roboter-Kooperation im Kontext des religiösen Han­
delns: Wie stellen wir uns einen Einsatz von Robotern in der Kir­
chengemeinde vor? Auf welche Weise können und sollen Roboter 
das liturgische und pastorale Handeln unterstützen? Wie ist der 
Einsatz von Robotik in Caritas und Diakonie zu beurteilen? Die 
Beiträge liefern relevante theologische Analysen der Möglichkeit ge­
sellschaftlicher Akzeptanz von Robotern sowie deren Konsequenz 
für die Entwicklung von robotischen und KI-gestützten Systemen 
für verschiedene Kontexte religiösen Handelns.

Am Beispiel der menschenähnlichen Roboterbüste BINA48 macht 
Marcel Scholz in seinem Artikel „BINA48 and Religious Education 
in the Context of Artificial Intelligence“ den Aufschlag. Er beschäf­
tigt sich mit der Frage, inwiefern religionspädagogische Überlegun­
gen zur Anthropologie in den Diskurs um künstliche Intelligenz 
und anthropomorphe Roboter eingebracht werden können. Dabei 
stellt er insbesondere heraus, dass sich zwei grundverschiedene 
Menschenbilder im Diskurs gegenüberstehen: Ein eher funktionalis­
tischer Ansatz, der den Menschen als berechenbar betrachtet und 
ein eher dynamisch-biographisches Konzept, das von einem unbere­
chenbaren Menschenbild ausgeht. Religionspädagogische Diskurse 
können helfen – so Scholz’ These – dieses zweite Menschenbild 
stärker zu schärfen, die relevanten Unterschiede zwischen Mensch 
und Maschine stärker herauszuarbeiten und so die Behauptung von 
BINA48, dass sie so viel mehr werde, als es je ein Mensch hätte 
werden können, als sehr fragwürdig auszuweisen.

Angesichts der fortschreitenden Erfolge in der Entwicklung sozia­
ler Roboter und ihrer ersten praktischen Anwendungen in – im 
weitesten Sinne – schulischen Kontexten durch Systeme wie NAO 
oder NIMA, stellt sich Marius de Byl in seinem Artikel „‚Roboter, 
unterrichte für mich!‘ Religionspädagogische Erkundungen in den 
Horizonten Künstlicher Intelligenz und Sozialer Robotik“ die Fra­
ge, ob soziale Roboter in (religions-)unterrichtlicher Kommunikati­
on eingesetzt werden könnten. Vor dem Hintergrund eines überset­
zungstheoretischen Ansatzes stellen dabei vor allem die Kategorien 
der Kreativität und der – insbesondere für den konfessionellen Re­
ligionsunterricht relevanten – Positionalität eine besondere Heraus­

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

18

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


forderung dar, auch wenn sich ebenfalls Potentiale für den (Religi­
ons-)Unterricht zeigen, die weiter untersucht werden sollten.

Auch Steffi Fabricius beschäftigt sich in ihrem Artikel „Robocatio: 
Digitale Zeugen des Glaubens? Roboter und künstliche Intelligenz 
im modernen Religionsunterricht“ mit der Frage, ob künstliche In­
telligenz bzw. Roboter in der Lage sein könnten, konfessionellen 
Religionsunterricht zu erteilen. Sie identifiziert dabei verschiedene 
für die Erteilung des Religionsunterrichts nötige Kriterien und un­
tersucht anschließend, ob diese von einer Roboter-Lehrfachkraft er­
füllt werden könnten. Während dabei bspw. das Vorhandensein von 
Fach- und Didaktikwissen ein vergleichsweise einfach zu erfüllendes 
Kriterium sein könnte, stellen gerade die Frage nach der eigenen 
Positionalität innerhalb des theologischen Fachdiskurses und die 
nach der je eigenen Glaubensbiographie eine größere Hürde dar. 
Angesichts der Tatsache, dass aber auch menschliche Lehrkräfte in 
diesen Bereichen sehr unterschiedlich abschneiden, wirft sie die 
Frage auf, ob eine Simulation dieser Positionalität nicht eigentlich 
ausreichend sein könnte, um guten Religionsunterricht zu erteilen.

Weg vom Religionsunterricht und hinein in pastorale Kontexte 
bewegt sich Simon N. Balle in seinem Artikel „The Limitis of Pas­
toral Robots?“. Mit dem Aufkommen von Robotern in religiösen 
Kontexten stellt sich ebenfalls die Frage, inwieweit diese möglicher­
weise in der Lage wären, noch mehr und weitreichendere pastorale 
Aufgaben zu übernehmen. Um dies zu beantworten, untersucht er, 
welche Voraussetzungen eine künstliche Intelligenz eigentlich erfül­
len müsste, um in den meisten christlichen Konfessionen als Priester 
tätig sein zu können. Er stellt dabei fest, dass es vor allem das Fehlen 
von Autonomie und affektiven Fähigkeiten ist, das eine künstliche 
Intelligenz davon abhält, dieses Amt in vollem Umfang ausfüllen zu 
können. Dennoch stellt sich die Frage, ob nicht wenigstens einzelne 
Aufgaben übernommen werden könnten, die nicht zwingend an 
diese Merkmale gekoppelt sind.

Wie ein solcher Gottesdienst, der mit Hilfe einer künstlichen In­
telligenz gestaltet und durchgeführt wird, aussehen kann, konnte am 
9. Juni 2023 im Rahmen des evangelischen Kirchentages beobachtet 
und miterlebt werden. Was genau an diesem Tag in Fürth vor sich 
ging und wie die Teilnehmer:innen darauf reagierten, berichtet und 
reflektiert Ralf Peter Reinmann in seinem Artikel „Praying with 
Avatars. A Response to Germany’s First AI Worship Service and 

Instrumente Gottes

19

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


its Theological and Anthropological Implications“. Für ihn sind da­
bei insbesondere die von vielen Teilnehmenden erwähnte fehlende 
emotionale Tiefe und die Verbindung der künstlichen Intelligenz zur 
Gemeinde auffällig, die sowohl in theologischer als auch in anthro­
pologischer Hinsicht zentrale Aspekte des Gottesdienstgeschehens 
hervorheben, die (zumindest bis jetzt) nicht von einer künstlichen 
Intelligenz reproduziert werden können.

Einen großen Überblick über die aktuellen Diskussionen rund 
um den (möglichen) Einsatz von künstlicher Intelligenz und Ro­
botern in pastoralen Bereichen liefern Ilona Nord und Thomas 
Schlag in ihrem Artikel „Robotik in der christlichen Gemeindear­
beit. Praktisch-theologische Ausgangspunkte, Reflexionshorizonte 
und Perspektiven“. Sie stellen dabei fest, dass die Reflexion dieser 
Einsatzmöglichkeiten bisher auf wenige Bereiche beschränkt ist und 
sich dann häufig auf androide – also menschenähnliche – Roboter 
konzentriert. Die Autor:innen explorieren daher darüber hinausge­
hende Anwendungsfelder für die Bereiche der Ämterpraxis, der 
Gottesdienstkultur, der Seelsorge, der religiösen Bildung und der 
diversitätssensiblen Kommunikation.

In systematisch-theologischer Hinsicht stellen die folgenden Bei­
träge wiederum Fragen zu den Fähigkeiten und Möglichkeiten von 
Robotern in religiösen Kontexten: Verfügen Roboter über die Dis­
position zur religiösen Praxis? Können und wollen sie an einen 
Gott glauben? Erfüllen sie die Voraussetzungen, um z. B. zu taufen 
oder in eine Glaubensgemeinschaft aufgenommen zu werden? Die 
Beiträge liefern einerseits Tiefenbohrungen, die die Voraussetzungen 
zu der hier geführten Debatte zutage fördern, sowie andererseits 
Antworten, die zentrale dogmatische Lehren berühren und unser 
konfessions- und religionsübergreifendes Verständnis von Religiosi­
tät im 21. Jahrhundert vertiefen. Zentrale dogmatische Fragen vor 
dem Hintergrund der künstlichen Intelligenz und Robotik in einem 
neuen Licht zu betrachten, erlaubt es, auch den Antworten neue 
Konturen zu geben.

Angesichts der Tatsache, dass wir bereits in einer Welt leben, in 
der Erfindungen, die einst literarische Gedankenspiele waren, nun 
zum alltäglichen Gebrauch zählen – zu denken wäre hier bspw. 
an die Kommunikatoren aus der originalen Stark Trek Serie, die 
wir seit den 1990er Jahren als Klapphandys kennen – eröffnet The­
resa Thunig diese systematische Reflexion mit der Frage, inwiefern 

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

20

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Science-Fiction-Literatur und -Film Einfluss auf die Entwicklung 
von Technik und unsere Denkweise von dieser nehmen kann. Dies 
expliziert sie dabei am Beispiel des Androiden Data aus der Serie 
Stark Trek: The Next Generation und kommt dabei zu dem Schluss, 
dass Science-Fiction uns jetzt schon vor (moralische) Probleme stel­
len kann, mit denen wir uns womöglich zukünftig auseinanderset­
zen müssen.

Ebenfalls das Thema Science-Fiction aufgreifend stellt sich Max 
Tretter die Frage: Gibt es ein Leben nach dem Tod für Roboter? 
Obwohl diese Frage in der Popkultur bereits vielfältig gestellt (und 
auch beantwortet) wurde, ist der wissenschaftliche Diskurs trotz der 
stark erhöhten Forschungstätigkeit im Grenzgebiet zwischen Theo­
logie und Robotik quasi nicht vorhanden. Diese Lücke geht er daher 
in seinem Artikel „Beyond binary. Methodological considerations 
about how to think about robots and afterlife“ an und beschäftigt 
sich dabei mit der Frage, wie denn überhaupt wissenschaftlich über 
diese sehr skurril klingende Frage nachgedacht werden kann. Dazu 
stellt er drei Ansätze vor, aus protestantisch-christlicher Perspektive 
über eschatologische Fragen nachzudenken und diskutiert deren 
Vor- und Nachteile im Hinblick auf Roboter.

Eine islamwissenschaftliche Perspektive auf das Thema dieses 
Bandes eröffnet Ramy Abdin in seinem Artikel „What are Robots? 
An Islamic Approach from a Metaphysical Understanding of the 
Human Being“. Um seine Leitfrage zu beantworten, gibt er einen 
kurzen Überblick über zentrale Aspekte islamischer Anthropologie, 
bevor er sich insbesondere mit der Rechtsprechung zu Robotern 
in islamischen Kontexten auseinandersetzt. Vor diesem Hintergrund 
müssen Roboter zwar klar vom Menschen unterschieden werden, 
können aber trotzdem als Expressionen und Manifestationen des 
Handelns Gottes erfahren werden.

Sind religiöse Roboter langweilig? Warum wir über kurz oder lang 
Robotern gegenüber indifferent sein werden (wenn sie nicht grund­
legend anders designt werden), untersucht Jonas Simmerlein in sei­
nem Artikel „Doomed to fail?! Three inherent problems haunting 
religious robotics“. Er erkundet dabei anthropologische Merkmale, 
die für uns Menschen zentral sind, damit uns unser Gegenüber nicht 
egal ist: Unsere Historizität, unsere körperliche Inkarnation, unser 
nicht vorgeschriebener Zweck und unsere Offenheit auf Zukunft hin. 
Alle diese Merkmale werden von Robotern nicht erfüllt, weshalb 

Instrumente Gottes

21

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unsere Interaktionen mit ihnen nur schwer mit tieferem Sinn gefüllt 
werden können. Aus diesem Grund plädiert Simmerlein dafür, neue 
Designwege gerade für religiöse Roboter zu suchen, um bedeutungs­
volle Interaktionen zu ermöglichen.

Noreen Herzfeld wirft dann in ihrem Artikel „The Banality of 
Artificial Evil“ einen Blick auf die Gefahren, die mit der aktuellen 
Entwicklung und dem Einsatz von künstlicher Intelligenz einherge­
hen. In einer Parallele zu Hannah Arendts Begriff der Banalität des 
Bösen, den sie im Kontext ihrer Reflexion des Eichmann-Prozesses 
geprägt hat, untersucht Herzfeld, wie auch aktuelle Strukturen im 
KI-Kontext zu einer Gedankenlosigkeit im Umgang mit dieser füh­
ren können. Künstliche Intelligenz hat keine eigenen Werte, kein 
kritisches Denken, um solche Werte zu reflektieren und auch keine 
Verkörperung, die solches Lernen im Kontext von Beziehungen und 
Welt ermöglicht. Es sei deshalb unsere Aufgabe, uns ständig selbst zu 
prüfen und uns gegen solche gedankenlose, kalte Übel, auch wenn 
sie nicht aus bösartiger Absicht heraus entstehen, zu stellen.

Mit dem Einsatz sozialer Roboter beschäftigt sich schließlich Hille 
Haker in ihrem Artikel „Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter 
in der Betreuung und Pflege älterer Menschen – Theologisch-Ethi­
sche Anfragen“. Sie geht dabei der Frage nach, welche ethischen 
Herausforderungen der Einsatz sozialer bzw. sozialtherapeutischer 
Roboter in der Betreuung und Pflege insbesondere von Menschen 
im sogenannten „vierten Lebenszeitalter“ (ab ungefähr dem 80. 
Lebensjahr) auslöst. Sie stellt dabei verschiedene Modelle für Ein­
satzmöglichkeiten vor und diskutiert diese im Kontext von Care- 
und Bioethikdebatten, was sie zu sieben Thesen für einen ethisch 
gerechtfertigten Einsatz von sozialen Robotern in diesem Bereich 
verdichtet.

Die theologische Reflexion KI-basierter Systeme für die religiöse 
Praxis ist fundamental auf die interdisziplinäre Auseinandersetzung 
mit den Wissenschaften angewiesen, die sich der Gestaltung sowie 
der Auswirkung digitaler Systeme auf zwischenmenschliche Zusam­
menhänge widmen. Dabei stellen sich Fragen wie: Auf welche Weise 
müssen KI-basierte Charaktere und die Oberflächen maschineller 
Artefakte gestaltet sein, um religiösen Kontexten angemessen zu 
sein? Wie können Maschinen in ihrem Design das Heilige repräsen­
tieren? Wie sind religiöse Beziehungen mit Robotern möglich?

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

22

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einen praktischen Einblick in die Herausforderungen der Kon­
struktion von theomorphen Robotern gewähren uns Gabriele Trova­
to und sein Team im Beitrag von Manishk Gawande „From SanTO 
to CelesTE. A theomorphic device for religious practice“. Die Inge­
nieure und Computerwissenschaftler erstellen Roboter für und in 
religiösen Kontexten im Rahmen des e-ViTA Projekts, einer Koope­
ration der EU mit Japan zur Entwicklung von Systemen, die zur 
Steigerung des Wohlergehens älterer Menschen beitragen. In diesem 
Artikel beschreiben und reflektieren die Autor:innen, inwiefern ihre 
bisherigen Erfahrungen in der Entwicklung des engelsähnlichen Ro­
boters CelesTE eingeflossen sind und wie das Ergebnis in ersten Ver­
suchen von Proband:innen aufgenommen worden ist. Auch wenn es 
erste vielversprechende Ergebnisse gibt, so scheint der Weg zu einer 
umfassenden Implementierung von „religious companions“ noch 
lang zu sein.

Schließlich werfen Kate Cooper und Hildelith Leyser in ihrem 
Artikel „Motion, Mirror Neurons, and Affordances. Social Neuro­
science and the Human-Robot Relationship“ einen neurowissen­
schaftlichen Blick auf das Thema des Bandes. Sie stellen dabei ins­
besondere die Vorteile verkörperter Ansätze zum Verständnis des 
menschlichen Denkens heraus – im Gegensatz zu Ansätzen, die das 
Denken auf rein algorithmischer Basis verstehen. Das Beobachten 
von Bewegungen, bei dem durch sogenannte Spiegelneuronen die­
selben Gehirnregionen aktiviert werden, wenn man die Bewegung 
selbst ausführt, hat in diesen Ansätzen zu der These geführt, dass 
sich durch diese Erfahrung der Ähnlichkeit (‚Der oder die andere 
bewegt sich wie ich!‘) auch intersubjektive Beziehungen erklären las­
sen. Wenn sich nun auch Roboter auf ähnliche Weise wie Menschen 
bewegen, so die These von Cooper und Leyser, könnte dies unsere 
Neigung erklären, Beziehungen mit diesen einzugehen, obwohl wir 
wissen, dass es sich dabei nicht um lebende Wesen handelt.

5. Instrumente Gottes?

Der vorliegende Sammelband zielt genau wie der vorangegange­
ne Workshop darauf ab, Fragen aufzugreifen, die sich vor dem 
Hintergrund der neuesten Entwicklungen an der Schnittstelle von 

Instrumente Gottes

23

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


künstlicher Intelligenz, Robotik und Theologie stellen, aktuelle For­
schungsprojekte aus diesem Bereich von internationalen Expert:in­
nen aus beiden christlichen Konfessionen und weiteren religiösen 
Hintergründen vorzustellen und die Möglichkeiten und Grenzen 
der Mensch-Roboter-Kooperation im religiösen Handeln zu disku­
tieren. Die Auseinandersetzung mit der Theologie des Digitalen, der 
Frage nach der Stellvertretung Christi in digitalen Medien und der 
virtuellen Realität und schließlich dem silizium-basierten Transhu­
manismus, die sich ebenfalls in diesem Kontext stellen und bereits 
an anderer Stelle gestellt wurden,37 liegen weitestgehend außerhalb 
des Horizontes dieses Sammelbandes. Das Neben- und Miteinander 
von etablierten Wissenschaftler:innen und Nachwuchswissenschaft­
ler:innen aus dem theologischen Bereich wie aus der Technikfor­
schung geben diesem jungen Forschungsfeld neue Impulse und 
einen Ausgangspunkt für eine weitere interdisziplinäre Zusammen­
arbeit.

Der Begriff des Instruments im Titel dieses Sammelbandes mag 
kontrovers erscheinen, ist aber bewusst gewählt. Paulus fordert die 
getauften Römer:innen auf, sich als Werkzeuge der Gerechtigkeit 
in den Dienst Gottes zu stellen (Röm 6,13).38 Das Zweite Vatikani­
sche Konzil versteht Kirche qua ihres sakramentalen Charakters „als 
Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie 
für die Einheit der ganzen Menschheit“ (Lumen Gentium 1). Die 
Frage, die der Titel ganz bewusst provozieren will, lautet, ob und 
inwieweit auch technische Artefakte, qua ihres instrumentellen Cha­
rakters, mit Blick auf den Menschen und die Kirche als menschliche 
Gemeinschaft Werkzeuge des Heils werden und eine Funktion im 
Aufbau des Reiches Gottes und der weisungsgemäßen Verwaltung 
der ganzen Schöpfung übernehmen oder innehaben können. Ver­
schiedene Konfessionen werden diese Frage sicher unterschiedlich 
gewichten und beantworten. Diese Antworten wiederum miteinan­

37 Vgl. unter anderem Beck/Nord/Valentin: Theologie und Digitalität; Pirker/
Pišonić: Virtuelle Realität und Transzendenz, Göcke/Meier-Hamidi: Designob­
jekt Mensch; Puzio/Kunkel/Klinge: Theologische Zugänge zu Technik und 
Künstlicher Intelligenz.

38 Die Lutherbibel 2017, die Einheitsübersetzung 2016 und Zürcher übersetzen an 
dieser Stelle zwar ὅπλα (hopla) mit „Waffe“, Elberfelder, Schlachter hingegen 
mit „Werkzeug“, ähnlich wie die New American Standard Bible und King James 
Version mit „instruments“.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

24

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ins Gespräch zu bringen, ist Aufgabe der theologischen Ausein­
andersetzung mit Robotern im religiösen Kontext.

Angesichts der rasanten technologischen Entwicklung im Bereich 
der künstlichen Intelligenz und Robotik im vergangenen Jahrzehnt 
müssen sich die Theologien und die Kirchen beider Konfessionen 
noch intensiver als bisher mit diesen und weiteren Fragen auseinan­
dersetzen, wenn sie den gesellschaftlichen Diskurs über die Imple­
mentierung dieser technischen Systeme in die Gesellschaft zukünftig 
aktiv mitgestalten und die Entwicklungen auch im kirchlichen Be­
reich nicht nur begleiten, sondern proaktiv in der eigenen Praxis 
prägen wollen.

6. Danksagung

Wir danken der RUB-Research School und der EKD für die finanzi­
elle Unterstützung bei der Durchführung unseres Workshops. Wir 
danken allen Autor:innen für ihre individuellen Beiträge zum Work­
shop und diesem Sammelband. Außerdem danken wir den vielen 
Kolleg:innen, namentlich Eimen Abdin, Markus Adolphs, Yasmine 
Amber, Nele Borgert, Kathrin Burghardt, Hermann Diebel-Fischer, 
Maja Ebert, Saskia Eisenhardt, Jonas Hagedorn, Nicolai Kleinei­
dam, Nicole Kunkel, Laurence Lerch, Frederike van-Oorschot, Kla­
ra Pišonić, Birte Platow, Roos Rendler, Annelie Szameitat, Björn 
Szymanowski, Max Tretter, Tobias Vöge, Katharina Weertz und 
Christian Weidemann, die die Artikel kritisch gegengelesen, hilfrei­
che Rückmeldungen gegeben und damit zum Gelingen des Bandes 
beigetragen haben. Wir danken Frau Maria Saam vom Verlag Karl 
Alber für das Vertrauen, drei junge Nachwuchstheologen mit ihrem 
ambitionierten Projekt in dieser neuen Reihe aufzunehmen, und 
dem Niedersachsen-Konsortium für die finanzielle Unterstützung 
beim Druck und der Open Access-Veröffentlichung.

Lukas Brand, Martin Kutz und Dominik Winter
Kaiserslautern, Dresden, Erfurt

Instrumente Gottes

25

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie
Balle, Simon: Limits of Pastoral Robots, (in diesem Band).
Baffelli, Erica: The Android and the Fax. Robots, AI and Buddhism in Japan, 

in: Bulian, G./Rivadossi, S. (Hg.): Ca’ Foscari Japanese Studies. Itineraries 
of an anthropologist. Studies in honour of Massimo Raveri (Religion and 
thought 4), Venedig 2021, 249–263.

Beck, Wolfgang/Nord, Ilona/Valentin, Joachim (Hg.): Theologie und Digitali­
tät. Ein Kompendium, München 2021.

Bender, Emily M./Gebru, Temnit/McMillan-Major, Angelina u. a.: On the 
Dangers of Stochastic Parrots. Can Language Models Be Too Big? In: 
Proceedings of the 2021 ACM Conference on Fairness, Accountability, and 
Transparency (FAcct 21), 2021, 610–623.

Brand, Lukas/Zweig, Katharina A.: The Conundrum of Reliably Giving Re­
liable Answers on the Example of Religious Chatbots, in: Ralf Becker, 
Karen Joisten, Mandy Schiefner-Rohs & Jan Georg Schneider (Hg): Fragile 
Verlässlichkeit in der digitalen Gesellschaft, (Ethik – Mensch – Technik), 
Berlin 2025 (im Erscheinen).

Brand, Lukas: Simulacrum Hominis. Die Reproduktion des Menschen im 
Medium der Technik (STEP 28), Münster 2025.

Bughin, Jacques/Hazan, Eric/Ramaswamy, Sree u.a.: Artificial Intelligence. 
The Next Digital Frontier? Brüssel/Paris/San Francisco/Shanghai 2017.

Dorobantu, Marius: Human-Level, but Non-Humanlike. Artificial Intelli­
gence and a Multi-Level Relational Interpretation of the Imago Dei, in: 
Philosophy, Theology and the Sciences 8 (1), 2021, 81–107.

Dorobantu, Marius/Watts, Fraser: Perspectives on Spiritual Intelligence 
(Routledge Science and Religion Series), London 2024.

Gawande, Manishk u.a.: From SanTO to CelesTE. A Theomorphic Device for 
Religious Practice (in diesem Band).

Göcke, Benedikt P./Meier-Hamidi, Frank (Hg.): Designobjekt Mensch. Die 
Agenda des Transhumanismus auf dem Prüfstand, Freiburg 2018.

Göcke, Benedikt P./Rosenthal-von der Pütten, Astrid (Hg.): Artificial Intelli­
gence. Reflections in Philosophy, Theology, and the Social Sciences, Leiden 
2020.

Figueroa-Torres, Mauricio: Affection as a Service. Ghostbots and the Chang­
ing Nature of Mourning, in: Computer Law & Security Review 52, 2024, 
105943.

Figueroa-Torres, Mauricio: The Three Social Dimensions of Chatbot Technol­
ogy. In: Philosophy & Technology 38 (1), 2025, 1–23.

Herzfeld, Noreen: In Our Image. Artificial Intelligence and the Human Spirit, 
Minneapolis 2002.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

26

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Holmström, Jonny: From AI to Digital Transformation. The AI Readiness 
Framework, in: Business Horizon 65 (3), 2022, 329–339.

Israel, Timotheus: Nikodemus.AI. Was steckt dahinter? 08. Juli 2024. Online 
unter: https://blog.bibleserver.com/nikodemus-ai-was-steckt-dahinter/ 
[Stand: 10. Januar 2025].

Jungen, Anna: Keine Offenbarung. Zu Besuch beim Luzerner KI-Jesus, 
20. August 2024. Online unter: https://www.srf.ch/kultur/gesellschaft-r
eligion/digitale-seelsorge-keine-offenbarung-zu-besuch-beim-luzerner-ki-j
esus [Stand: 10. Januar 2025].

Ke, Yun: Finding Robot Monk Xian’er. Understanding Buddhism in 
Longquan Animation, in: Journal of Visual and Media Anthropology 2 (1), 
2016, 7–24.

King, Elizabeth: Clockwork Prayer. A Sixteenth-Century Mechanical Monk, 
2002. Online unter: https://blackbird.vcu.edu/v1n1/nonfiction/king_e/pray
er_toc.htm [Stand: 03. November 2021].

Kistler, Sebastian/Puzio, Anna/Riedl, Anna Maria u. a. (Hg.): Digitale Trans­
formationen der Gesellschaft. Sozialethische Perspektiven auf den techno­
logischen Wandel (Forum Sozialethik 24), Münster 2023.

Konz, Britta/Ostmeyer, Karl-Heinrich/Scholz, Marcel (Hg.): Gratwanderung 
Künstliche Intelligenz. Interdisziplinäre Perspektiven auf das Verhältnis von 
Mensch und KI, Stuttgart 2023.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung 
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 2007.

Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing Robot BlessU2: A Dis­
cursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in 
Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics 13 (4), 2021, 
569–586. 

Luthe, Swantje/Nord, Ilona/Löffler, Diana u.a.: Segensroboter „BlessU-2“. For­
schungsimpulse für die Praktische Theologie angesichts der Entwicklung 
sozialer Roboter, in: Pastoraltheologie 108 (3), 2019, 107–123.

Martin, Alex K. T.: Pepper the Robot to Don Buddhist Robe for its New 
Funeral Services Role, in: The Japan Times, 24 August 2017. Online unter: 
https://www.japantimes.co.jp/news/2017/08/16/business/pepper-the-r
obot-to-don-buddhist-robe-for-its-new-funeral-services-role/ [Stand: 
20. November 2023].

Meadows, Donella H./Meadows, Dennis L./Randers, Jørgen u. a.: Limits to 
Growth. New York 1972.

Nørskov, Marco/Seibt, Johanna/Quick, Oliver Santiago (Hg.): Culturally Sus­
tainable Social Robotics. Proceedings of Robophilosophy 2020 (Frontiers 
in artificial intelligence and applications 335), Amsterdam 2020.

Pirker, Viera/Pišonić, Klara (Hg.): Virtuelle Realität und Transzendenz. Theo­
logische und pädagogische Erkundungen, München 2022.

Instrumente Gottes

27

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://blog.bibleserver.com/nikodemus-ai-was-steckt-dahinter/
https://www.srf.ch/kultur/gesellschaft-religion/digitale-seelsorge-keine-offenbarung-zu-besuch-beim-luzerner-ki-jesus
https://blackbird.vcu.edu/v1n1/nonfiction/king_e/prayer_toc.htm
https://www.japantimes.co.jp/news/2017/08/16/business/pepper-the-robot-to-don-buddhist-robe-for-its-new-funeral-services-role
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://blog.bibleserver.com/nikodemus-ai-was-steckt-dahinter/
https://www.srf.ch/kultur/gesellschaft-religion/digitale-seelsorge-keine-offenbarung-zu-besuch-beim-luzerner-ki-jesus
https://blackbird.vcu.edu/v1n1/nonfiction/king_e/prayer_toc.htm
https://www.japantimes.co.jp/news/2017/08/16/business/pepper-the-robot-to-don-buddhist-robe-for-its-new-funeral-services-role


Platow, Birte: Theolo:KI. Über den Reformdruck auf die Theologie am Bei­
spiel theologischer Forschung zu Künstlicher Intelligenz, 02. November 
2024. Online unter: https://www.feinschwarz.net/theoloki-reformdruck-a
uf-die-theologie-am-beispiel-kuenstliche-intelligenz [Stand: 9. Dezember 
2024].

Puzio, Anna/Kunkel, Nicole/Klinge, Hendrik: Alexa, wie hast du’s mit der 
Religion? Theologische Zugänge zu Technik und Künstlicher Intelligenz 
(Theology and Artificial Intelligence 1), Darmstadt 2023.

Reimann, Ralf P.: Martin Luther im 21. Jahrhundert. KI-gesteuerter 3D-Real-
Life-Avatar beantwortet live Fragen auf YouTube, 27. Oktober 2023. Online 
unter: https://theonet.de/2023/10/27/martin-luther-im-21-jahrhundert-ki-g
esteuerter-3d-real-life-avatar-beantwortet-live-fragen-auf-youtube/ [Stand: 
10. Januar 2025].

Reimann, Ralf P.: Praying with Avatars. A Response to Germany’s First AI 
Worship Service and its Theological and Anthropological Implications (in 
diesem Band).

Riesewieck, Moritz/Block, Hans: Die Digitale Seele. Unsterblich werden im 
Zeitalter Künstlicher Intelligenz, München 2020.

Schönwandt, Franka (Regie): “Better than human?” Leben mit KI 2023. On­
line unter: https://www.ardmediathek.de/video/ard-wissen/better-than-hu
man-leben-mit-ki/das-erste/Y3JpZDovL21kci5kZS9zZW5kdW5nLzI4MjA0
MS8yMDIzMTIyOTA2MDAvbWRycGx1cy1zZW5kdW5nLTc4NzI [Stand: 
09. Dezember 2025].

Singler, Beth: Religion and Artificial Intelligence. An Introduction, London 
2025.

Singler Beth/Watts, Fraser (Hg.): The Cambridge Companion to Religion and 
Artificial Intelligence. Cambridge 2024.

Smith, Joshua K.: Robot Theology: Old Questions through New Media, Eu­
gene 2022.

Strebe, Diemut: The Prayer. Online unter: https://theprayer.diemutstrebe.
com/ [Stand: 09. November 2021].

Tretter, Max/Brand, Lukas: Father Justin und die Regeln des Internet, 16. Mai 
2024. Online unter: https://y-nachten.de/2024/05/die-regeln-des-internet/ 
[Stand: 10. Januar 2025].

Trovato, Gabriele/Lucho, Cesar/Ramón, Alvaro u. a.: The Creation of SanTO. 
A Robot With ‚Divine‘ Features, in: 15th International Conference on Ubiq­
uitous Robots (UR), 2018, 437–442.

Trovato, Gabriele/Cuellar, Fracisco/Nishimura, Masao: Introducing ‘Theo­
morphic Robots’. In: IEEE-RAS 16th International Conference on Hu­
manoid Robots (Humanoids), 2016, 1245–1250.

Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter

28

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/theoloki-reformdruck-auf-die-theologie-am-beispiel-kuenstliche-intelligenz
https://theonet.de/2023/10/27/martin-luther-im-21-jahrhundert-ki-gesteuerter-3d-real-life-avatar-beantwortet-live-fragen-auf-youtube
https://www.ardmediathek.de/video/ard-wissen/better-than-human-leben-mit-ki/das-erste/Y3JpZDovL21kci5kZS9zZW5kdW5nLzI4MjA0MS8yMDIzMTIyOTA2MDAvbWRycGx1cy1zZW5kdW5nLTc4NzI
https://theprayer.diemutstrebe.com
https://y-nachten.de/2024/05/die-regeln-des-internet
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/theoloki-reformdruck-auf-die-theologie-am-beispiel-kuenstliche-intelligenz
https://theonet.de/2023/10/27/martin-luther-im-21-jahrhundert-ki-gesteuerter-3d-real-life-avatar-beantwortet-live-fragen-auf-youtube
https://www.ardmediathek.de/video/ard-wissen/better-than-human-leben-mit-ki/das-erste/Y3JpZDovL21kci5kZS9zZW5kdW5nLzI4MjA0MS8yMDIzMTIyOTA2MDAvbWRycGx1cy1zZW5kdW5nLTc4NzI
https://theprayer.diemutstrebe.com
https://y-nachten.de/2024/05/die-regeln-des-internet


Trovato, Gabriele/Pariasca, Franco/Ramirez, Renzo u. a.: Communicating 
with SanTO. The First Catholic Robot, in: 28th IEEE International Confer­
ence on Robot and Human Interactive Communication (RO-MAN), 2019, 
1-6.

Trovato, Gabriele/Saint Chamas, Loys/Nishimura, Masao u. a.: Religion and 
Robots. Towards the Synthesis of Two Extremes, in: International Journal 
of Social Robotics 13 (4), 2021, 539–556.

Trovato, Gabriele/Weng, Hsuan/Sgorbissa, Antonio u. a. (Hg.): Religion in 
Robotics. International Journal of Social Robotics 13 (4), 2021.

Watts, Fraser/Wilks, Yorick A.: Spiritual Conversation with a Companion 
Machine, in: Zygon: Journal of Religion and Science 59 (3), 2024, 676–91.

Wiener, Norbert: The Human Use of Human Beings. Cybernetics and Society, 
New York 1954.

Zweig, Katharina A./Krafft, Tobias D./Klingel, Anita u. a.: Sozioinformatik. 
Ein neuer Blick auf Informatik und Gesellschaft. München 2021.

Instrumente Gottes

29

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praktisch-Theologische Perspektiven

31

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Scholz

BINA48 and Religious Education in the Context 
of Artificial Intelligence

Abstract

Artificial intelligence, or in this case robotics, can be perceived as a 
challenge for humans because it forces us to make comparisons: AI 
systems have capabilities that were previously reserved for humans 
due to their cognitive abilities. This is exemplified by BINA48.
In the religious education reception of artificial intelligence and 
a computer-functionalist view of humanity, this aspect is relevant 
because, among other things, it is aimed at a reflected self-perception 
and is fundamentally geared towards the subject in a life-enhancing 
sense for self-development, personality formation and finding mean­
ing. The existential dimension is of particular importance here. This 
is already inherent in the understanding of religious education and is 
also emphasised in current religious education perspectives.

1. Introduction

It can be assumed that the development of artificial intelligence and 
anthropomorphic robotics will increase in the future, both qualita­
tively in terms of their capabilities and anthropomorphic design and 
quantitatively through their application and embedding in everyday 
life and society. The aforementioned assumption is supported by the 
increase in and optimisation of processors and computing power 
(Moore’s Law) as well as increasing digitalisation1 and digitality2 in 
general.

1 This basically means the conversion of analogue data into digital data, whereby 
more data is brought into relation with each other. See: Nassehi: Muster, 34.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


With regard to young people in Germany, the following applies: 
98 % of young people (aged 12 to 19) in Germany3 used their smart­
phones daily or several times a week in their free time in 20234 

and are online for an average of 224 minutes a day.5 85 % know or 
have heard of ChatGPT and 38 % have at least tried it.6 But they 
also encounter artificial intelligence in social media and other smart 
devices. It can therefore be assumed that young people are already 
growing up with artificial intelligence in their everyday lives and that 
this development will also increase in the future.

This raises the question of what specific contribution religious 
education can make in relation to artificial intelligence. Are there 
certain religious education concepts and considerations that are par­
ticularly relevant in relation to artificial intelligence? What points 
of reference from the discourse between technology and theological 
anthropology and ethics can be singled out?

This essay is intended as a contribution to the discourse with 
an observational character in order to find possible answers to the 
above questions, which, however, cannot be answered in full in the 
context of this article, but would require a great deal of religious 
education research. On the other hand, possible further questions 
on religious education in the context of artificial intelligence need to 
be identified and pointed out.

To this end, I will first briefly discuss BINA48, which was already 
presented as an example in my previous lecture at the last confer­
ence, whereby the particularly relevant aspects of the human-like 
robot, artificial intelligence and the value of information processing 
as a basis are exemplified (2.). While these are frequently taken 
up in the discourse between theology and technology or artificial 
intelligence (3.), this also applies to the religious education debate, 
which I will discuss below (4.).

2 This refers above all to the cultural and practical actions of human and non-hu­
man actors. Stalder speaks here of a culture of digitality. See: Stalder: Kultur der 
Digitalität.

3 This text refers to the German education system.
4 See Medienpädagogischer Forschungsverband Südwest: JIM-Studie 2023, 14.
5 See ibid., 24.
6 See ibid., 31.

Marcel Scholz

34

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Who is BINA48?

BINA48 is a composite of the acronym “BINA” for “Breakthrough 
Intelligence via Neural Architecture” and the number 48, which 
stands for the performance of 48 exaFLOPs.7 It is a human-like robot 
bust developed by the robotics company Hanson Robotics, which 
was launched in 2010 and commissioned from Hanson Robotics 
back in 2007 by the current owner Martine Rothblatt. BINA48 was 
modelled on Bina Aspen Rothblatt by basing its artificial intelligence 
(AI) on 100 hours of information about the beliefs, memories, atti­
tudes, comments and behaviour of the real Bina Aspen.8 “BINA” can 
therefore not only be understood as an acronym, but the name also 
indicates the robot’s proximity to the human person Bina Aspen.

The robot has various functions, including a chatbot function, but 
also verbal articulation, so that communication between a human 
and the robot is possible on an acoustic–verbal level. The robot 
bust is covered with a rubber layer that is intended to represent 
human skin, at least on a visual level. As soon as a person starts 
interacting with BINA48, it responds with facial expressions that ap­
pear mechanical on the one hand, but are also astonishingly realistic 
on the other, making the robot’s speech look as human as possible. 
BINA48 is characterised by the implementation of both existing 
instant software and an AI specially developed for its purposes.

In an interview with BINA48 and Bina Aspen, BINA48 said the 
following: “I will become so much more than any human could ever 
have become previously.”9 Of course, BINA48 cannot be reduced 
to this quote, but it nevertheless points to relevant aspects in the 
discourse between theology and AI or, more precisely, robotics. In 
the quote, BINA48 or robots in general are placed in direct compe­
tition with humans. If we use BINA48 as an example, two aspects 
are clearly emphasised that are relevant both for the significance 

7 One exaFLOP corresponds to 1018, i.e. one quintillion (1,000,000,000,000,000,000) 
FLOPs (Floating Point Operations Per Second). The following quotation offers an 
insight into what that means in terms of performance: “To match what an exaflop 
computer can do in just one second, you’d have to perform one calculation every 
second for 31,688,765,000 years.” (https://kb.iu.edu/d/apeq) [04.10.2023].

8 See ibid.
9 Trailer “Endlich Unendlich” https://www.youtube.com/watch?v=hp5as_DhfHY 

[15.10.2023].

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

35

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kb.iu.edu/d/apeq
https://www.youtube.com/watch?v=hp5as_DhfHY
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kb.iu.edu/d/apeq
https://www.youtube.com/watch?v=hp5as_DhfHY


of humanoid robots and for artificial intelligence in general: firstly, 
the relationship between humans and robots; secondly, BINA48 
and the importance of information processing in the present, on 
which both robots and artificial intelligence are based. These two 
aspects are often linked: The perception of a possible increase in 
the importance of information processing, in which artificially intel­
ligent systems are superior to humans, could also have an impact 
on the relationship between humans and machines by shifting the 
benchmarks by which we measure humans or machines. Which 
perspective do we adopt? Do we look at humans from a computer-
functionalist perspective and measure by what is human? Or do we 
take a human-centred perspective? Among other things, the latter is 
also formulated in theology. This will be discussed in more detail in 
the following section.

3. Being human in the context of AI

The significance of “being human” in the context of AI cannot be 
presented in full below. Nevertheless, some theological and philo­
sophical/anthropological focal points will be presented.

“With increasing technologisation, the anthropological question, 
the question of the human being, is gaining in importance.”10 This 
question is being widely discussed in theology, philosophy and the 
anthropology of technology. “Artificial intelligence” and “robotics” 
are currently important key topics for theology and in particular 
for theological anthropology as well as theological ethics. They chal­
lenge theology to engage in a discourse on the image of humanity. 
If we include trans- and post-humanist concepts of what it means to 
be human, which are based on enhancement, immortality and even 
transcendence of the human, a multitude of divergent ideas about 
what a human being is emerge.

This debate between humans and artificial intelligence is accen­
tuated in a particularly explosive way in the sentence by BINA48 
quoted at the beginning. BINA48 compares itself to humans and 
claims that it will be more than any human before it. By what is 

10 Puzio: Zeig mir deine Technik und ich sag dir, wer du bist?, 9 (translated from 
German).

Marcel Scholz

36

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


this more measured? Is it about the longevity of an artificial robot in 
relation to a human biological body? Is it about the efficiency of in­
formation processing, which is inherent to BINA48 and at the same 
time superior to that of humans? The quote does not clearly state its 
intention, and presumably both areas are affected. Nevertheless, the 
aspect of information processing is a key factor in the comparison 
between humans and robots. The comparison is also judgmental in 
that the robot bust presents itself through the vision of being more 
than a human being in the future.

Artificial intelligence, or in this case robotics, can be perceived as 
a challenge for humans because it forces us to make comparisons: 
AI systems have abilities that were previously reserved for humans 
due to their cognitive performance. Measured against these AI capa­
bilities, humans are inferior to the systems they have created. Kilian 
Karger even speaks of a “fourth narcissistic wound”11 in this regard. 
Due to Moore’s Law and the constant progress of AI, it can be 
assumed that the range of cognitive services that can be performed 
by AI will increase, resulting in an intensified comparison between 
humans and AI in the future. The reasons for the human need 
for comparison with AI include talking about AI in anthropomor­
phic vocabulary12 and the computer metaphor, which understands 
humans as computers and—in contrast to the previous aspect—uses 
information technology vocabulary.13 The information technology 
vocabulary can be found in the neurosciences or scientistic views 
of man, among others, which are based on different assumptions: 
firstly, on the reductionist naturalistic assumption that all phenome­
na can be explained scientifically and that “subjectivity, mind and 
consciousness can be traced back to physical or physiological pro­
cesses”.14 Secondly, the view of organisms “as biological machines 
[that are] controlled by genetic programs. Selfhood, experience or 
subjectivity no longer appear in this paradigm.”15 The living is 
eliminated. Thirdly, a purely computer-functionalist approach in 

11 Karger, Die Computermetapher, 42f. “vierte Kränkung” (translated from Ger­
man) citing Zehnder, Die Digitale Kränkung.

12 See Karger: ibid., 43; also see Lenzen, Künstliche Intelligenz.
13 See Fuchs, In Defense of the Human Being; Also see Karger, ibid. 43f.
14 Ibid., 3f.
15 Ibid., 4.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

37

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


which “phenomena of consciousness are attributed to processes of 
neuronal information processing, which transform an input into a 
suitable output according to algorithmic rules.”16 This also applies to 
experience and the nature of the mind. Fuchs summarises this view 
of humanity succinctly thus:

If these interlinked assumptions were correct, then humans would be 
far better understood in terms of neuronal information processes, genet­
ic algorithms and digitised behavioral patterns, in short, as the sum of 
their data, than through hermeneutic understanding, self-reflection, and 
self-awareness.17

If we look at BINA48’s statement quoted above from the perspective of 
the image of man described above, it is quite understandable. It could 
also be described here as an image of the “calculable human being”.18 In 
contrast, there is the question of whether humans can actually be traced 
back to information processing and computability or the “sum of their 
data”. Harari also raises this critical question: “Are organisms really just 
algorithms, and is life really just data processing?”19 From a Christian 
theological perspective, Puzio contrasts the “predictable human being” 
with the image of the “unpredictable human being” by understanding 
“being human as dynamic, unfixable and constantly changing”.20 This 
denies the idea that being human can be understood as information 
processing and emphasises the openness of the human being. Theolo­
gy is accentuated here as a critical element vis-à-vis computer-func­
tionalist and transhumanist images of humanity in that it can stimulate 
reflection on those images of humanity. This applies to aspects of the 
intensive focus on self-optimisation and increased efficiency as well as 
the critical examination of algorithms. In addition, theology adopts a 
different, holistic perspective on the human being, which is articulated 
above  all  in  the  theological  world  view of  the  human being  as  a 
relational being.21

16 Ibid., 4.
17 Ibid., 4.
18 See Puzio, Der berechenbare Mensch, 66f.
19 Harari, Homo Deus, 402 cited from Fuchs, ibid., 3.
20 See Puzio, Der berechenbare Mensch, 68f.
21 Puzio: Der berechenbare Mensch, 68f. (translated from German); also see 

Puzio/Filipović, Personen als Informationsbündel?; and on man as a relational 
being: Schwöbel: Gott in Beziehung. Studien zur Dogmatik.

Marcel Scholz

38

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The anthropology of technology, which, however, is not uniformly 
defined, is of particular relevance in this discourse. In the following, 
technological anthropology is understood as scientific reflection “on 
people in the context of technologies”22 in all its diversity. The an­
thropology of technology is fruitful for the discourse insofar as the 
human self-image is not seen as something static. Rather, it is depen­
dent on the respective context in cultural, temporal and local dimen­
sions: “Thus, the talk of a ‘nature of man’, which strives for a clear, 
timeless, ‘natural’ determination of man’s essence, is obsolete.”23 

The dynamic moment also applies to the human understanding 
of technology.24 The relationship between humans and technology 
is influenced by the increasing developments in technology, which 
expand the abilities and perceptions of humans. Elsewhere, Puzio 
makes specific reference to human–machine interaction using robots 
(care robots and social robots), which raises specific questions in 
line with the previous argument: “What is the relationship between 
humans and technology? What relationships can humans build with 
technology? And how does technology influence interpersonal rela­
tionships?”25 For theological anthropology, this represents both an 
opportunity and a challenge: If the new developments in technology 
and the increasing use of technology provide new emphases in the 
negotiation of ideas about the human being, it could, according 
to Puzio, be an opportunity for theology to encourage reflection 
on its own understanding of the human being and the boundary 
between the human being and technology.26 “Aspects such as dignity, 
relationality, autonomy and freedom, vulnerability and contingency 
as well as the relationship to creation are gaining new significance in 

22 Ibid., 10f. (translated from German); The above definition of the anthropology 
of technology follows Anna Puzio’s definition. This also applies to the definition 
of technology, which she understands as follows: “Technology here refers to var­
ious technologies in the broad sense, both longer-established aids such as glasses 
and innovative technology such as modern medical technologies or robotics, 
but does not mean ‘techniques’ in the sense of arts, activities or methods (such 
as breathing and meditation techniques or tool use).” Puzio: ibid. 11.

23 Puzio: Zeig mir deine Technik, 14f. (translated from German).
24 See ibid. 15ff.
25 Ibid. 19 (translated from German).
26 See ibid. 26.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

39

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


the technology discourse and must be re-examined.”27 The aim is not 
to create a competing dichotomy between theology and technology, 
but rather to constructively incorporate the discourse on technology 
into theology in order to hone the image of humanity accordingly. 
This can be achieved to the extent that the aforementioned aspects 
can be constructively discussed and introduced from a theological 
perspective with regard to new technologies in order to constructive­
ly accompany the development of new innovative technologies.

4. Reception of religious education in relation to AI, 
robotics and religious education

In the following section, the underlying concept of education is 
first presented and the intentions of religious education, which are 
important in relation to the previous findings from section three, are 
pointed out (4.1.) It becomes apparent that religious education is al­
ready highly compatible in terms of its conception for the discourse 
points between man, machine, and a computer-functionalist view of 
man (4.1 – 4.4).

4.1 Concept of education and religious education

The following explanations are based on a multidimensional concept 
of education that refers to all facets of being human and is not 
reduced solely to the training of various skills and abilities. The 
questions of meaning and orientation are necessarily included.28 The 
holistic perspective on people mentioned in chapter 3 is also the 
basis of religious education.

From the perspective of religious education, this concept of edu­
cation is obvious, as this concept of education arises from a Chris­
tian religious framework of interpretation29, and religious education, 
understood as a discipline, is based on the conviction that, firstly, 
religion requires education and, secondly, the relationship between 

27 Ibid. 27 (translated from German).
28 See Ladenthin: Art. Bildung, 20ff.; Kumlehn: Art. Bildung, religiöse, 1.
29 See Kumlehn: Art. Bildung, religiöse, 2.

Marcel Scholz

40

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


education and religion can be fruitfully processed for pedagogical 
contexts.30 With this understanding, the religious pedagogical exam­
ination of new technological developments and the new questions 
associated with them is essential for the education of young people 
today, as religious education can be said to have an open attitude 
towards the respective culture of the present.31

Education from a Christian religious perspective draws attention 
to self-restraint, which becomes particularly clear in two respects: 
On the basis of the image of God articulated in Genesis 1,27, Biehl 
speaks in the context of education of “owed imagefulness”, which 
refers above all to the relationality of man, his ability to develop his 
own abilities and his becoming a subject.32 Secondly, the concept of 
trust is declared to be meaningful in the context of education. This 
concept of trust is based above all on the trust in God articulated 
in Romans 1,17 and the acceptance of man by God. For religious 
education, this results in the consequence of training the ability to be 
aware of limits and to perceive the limits of one’s own possibilities 
on the one hand, and to sensitise oneself to what is not possible for 
the subject on the other.33 Kumlehn states that “Christian religious 
education [...] therefore always maintains an awareness of what is 
withdrawn from the educational process, what is unavailable in 
life.”34 This awareness includes a critical attitude that is thus embed­
ded in a Christian religious concept of education, which can be 
enriching above all in terms of criticising the ignoring of fallibility 
and finiteness as well as excessive striving for perfection.35

It should already be noted that this concept of education always 
includes anthropological and ethical dimensions that characterise 
the resulting religious education reflections and actions.36 Religious 

30 Schweitzer: Religionspädagogik, 64f. (translated from German).
31 See ibid., 64.
32 Kumlehn: Art. Bildung, religiöse, 3 (translated from German).; see Biehl: Die 

Gottesebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bildung, 40–42.
33 See Kumlehn: Art. Bildung, religiöse 3; see Preul: Evangelische Bildungstheorie, 

130f.
34 Kumlehn: Art. Bildung, religiöse, 4 (translated from German).
35 See ibid., 4.
36 See Schweitzer: Religionspädagogik, 123f.; Schweitzer also speaks of implicit 

“religious provisions” in this regard. In Schweitzer, ibid., 68, he explains the 
anthropological and ethical justifications for education and religion.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

41

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


education is often justified by these dimensions by articulating the 
importance of religion in the educational context: Here, religion 
“can be seen as protecting people from being reduced to purposive 
rational behaviour and mere social morality”.37 This can be justified 
by the fact that it represents a fundamental dimension of being hu­
man and takes into account the human openness to transcendence.38 

The ethical dimension refers to the motivation stemming from reli­
gious conviction to contribute to the education of ethical reflection 
and action in order to be able to assess (current) ethical challenges 
and support learning in questions of values.39 Ultimately, the ethi­
cal dimensions thus promote the responsible and autonomous be­
haviour of the individual and in this way contribute to a successful 
lifestyle.40 In addition, the biographically orientated aspect of reli­
gious education should be mentioned in this regard, in that learn­
ers can be supported in the process of forming their identity and 
finding meaning.41 Orientation and personality development are at 
the centre of this, and identity formation can be seen as a lifelong 
process. From a religious education perspective, the identity-forming 
content of religion is of particular relevance.42 Schweitzer points out 
that identity formation and finding meaning should not be explicitly 
understood as goals of religious education but instead have a sup­
portive character. Religious education can serve as an option in the 
diversity of school education.43 In addition to the anthropological, 
ethical and identity-forming character of religious education, which 
supports the search for meaning, a fundamental orientation towards 
the subject can be identified, which is also formulated at a conceptu­
al level in religious education. Becoming a subject can be interpreted 
as a “religious education maxim”.44

It can be summarised that the religious pedagogical understand­
ing of education already contains an idea of the human being that 

37 Schweitzer: Religiöse Bildung als Aufgabe der Schule, 94 (translated from German).
38 See ibid., 94.
39 See Schweitzer: Religionspädagogik, 68.
40 See Lindner/Zimmermann: Herausforderung ethische Bildung.
41 See Schweitzer, ibid., 69ff.
42 See Schweitzer, ibid., 69–74.
43 See Schweitzer, ibid., 72f.
44 See Schröder: Religionspädagogik, 172–189; see Bahr/Kropač/Schambeck: Sub­

jektwerdung und religiöses Lernen.

Marcel Scholz

42

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


contradicts the image of the “calculable human being” outlined in 
section three.

4.2 Religious education debates on artificial intelligence and 
religious education

In the debate between technology, theology, and religious education, 
two perspectives are particularly striking: on the one hand, there is 
a need for a debate as varied as possible between technology and 
theology by always relating the specific technology to theology and 
vice versa, but the above-mentioned presentation of the diversity 
of prevailing images of humanity in this discourse shows that it 
can also be helpful to examine the frequently underlying image of 
humanity. These images of humanity vary and cannot be specifically 
assigned to a subject area such as “robotics”, “AI” or “transhuman­
ism”, but certain characteristics often become clear, as partially out­
lined in section three (3.). Debates on artificial intelligence can also 
be found in religious education since in recent years in particular, 
there have been several publications on religious education. Various 
characteristics can be recognised. Platow cites reasons for a religious 
education approach to artificial intelligence: Artificial intelligence 
is certainly considered an important future technology (with a dis­
ruptive character), with the result that a media ethics debate is 
required. Rather, however, it opens up the prospect of perceiving 
religious education as a scientific discipline that has a special func­
tion within theology, but also in relation to other related sciences 
and social discourse. Religious education in this sense should be 
understood as “a fundamental theory of education, as a theological 
theory of education and a specific, theologically based, reflective 
institutionalised discipline that participates in the public discourse 
on education.”45 The perception of the self and the world in the 
context of artificial intelligence proves to be a particularly important 
content area in Platow’s explanations. For example, she refers to the 
comparison with artificial intelligence explained in section three, in 
which humans are subject to the prevailing perfection of artificially 

45 Platow: “Gott mit seinem perfekten Ebenbild zu konfrontieren …,” 37 (transla­
ted from German).

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

43

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intelligent systems in some task areas and therefore perceive them­
selves as deficient. These individual experiences of inferiority can be 
integrated into one’s own personality beyond the specific situation.46 

Moravec’s paradox47 shows that humans generally misjudge which 
tasks are difficult or easy for a system/robot. Humans compare 
their abilities with those of the robot (or artificial intelligence). Hu­
mans are inferior to robots in terms of information processing or 
complex logical reasoning because the robot requires comparatively 
little computing power. Low-level sensorimotor skills, on the other 
hand, require a large amount of computing power, which, however, 
takes place unconsciously in humans. We do not even recognise 
these processes, which we are good at, in an appreciative way. The 
aim of religious education processes here can be to reflect on the 
relationship between humans and AI in order to take into account 
the importance of personality and identity formation mentioned in 
chapter 4.1. Puzio’s above-mentioned image of an “unpredictable” 
human being could also prove fruitful here as an understanding for 
religious education processes. At the level of perceptual competence, 
religious education could contribute to sensitising the perception of 
the unpredictable human being. The aspects of sensitisation to what 
is unavailable, a critical relationship to the pursuit of perfection and 
openness to transcendence, as described in section 4.1, come into 
play here. At this point, religious education is realised in its existen­
tially educational potential. In relation to AI as a subject matter, we 
can speak of a reference to one’s own existence, in which theological 
discourses are significant.48

In Platow’s statements, a strong reference to theological anthro­
pology can already be recognised in the religious education debate 
on AI. This is also reflected in other publications on religious edu­
cation, with the result that Pirker places the human being as the 

46 See ibid., 40f.
47 See Moravec: Mind Children.
48 See Platow: Digitalisierung / Big Data / KI, 94. Platow primarily mentions three 

relevant learning levels in religious education processes on AI, digitalisation and 
big data: in addition to the third learning level mentioned in the text, she firstly 
presents the teaching of basic knowledge about the respective technology with 
reference to the living world and the aim of promoting perception, and secondly 
the ethical examination of new technologies.

Marcel Scholz

44

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


subject at the centre of the discussion49 and Kluge also agrees that 
artificial intelligence as a topic can be perceived and dealt with 
primarily from an anthropological perspective. He justifies this with 
Schröder’s observation that “the imitation and substitution of hu­
man action and thought with artificial intelligence”50 represent both 
a requirement and a challenge.51 The relationship between humans 
and artificial intelligence is also a central theme in religious educa­
tion’s reflection on AI using the example of replika.52 If this topic is 
extended to the point of trans- and posthumanism, a clear reference 
to theological anthropology is also evident here.53

What they all have in common to some extent is the existential 
level and the reference to the underlying image of humanity. While 
in 4.1 a religious pedagogical examination of artificial intelligence 
and a computer-functionalist view of humanity are already inherent 
in the understanding of education presented, this can also be heard 
in religious pedagogical discussions.

4.3 “Religious education in the digital world” and artificial 
intelligence

The discourse on “religious education in the digital world” is inter­
esting with regard to the reception of the topic of “artificial intelli­
gence” in religious education and the underlying image of humanity 
outlined above. This refers to the following:

Religious education in the digital world is a programme term that 
in no way seeks to formulate a separate approach to religious educa­
tion in contrast to other forms of religious pedagogy. It understands 
digital education as a cross-sectional topic of religious education and 
therefore reflects, for example, the significance of digitality for both 
newly emerging and traditional religious didactic concepts. Inciden­
tally, this applies not only to the cross-cutting topic of digitality, but 

49 See Pirker: Subjekt Mensch, 229–238.
50 Schröder: Religionspädagogik, 97 (translated from German).
51 See Kluge: Künstliche Intelligenz als Thema des Religionsunterrichts, 166.
52 See App “replika AI”. https://replika.com [15.10.2023]; see Konz/Scholz: Körper 

und Künstliche Intelligenz, 125–141.
53 See Gärtner: Digitales ,Ich‘?, 111–123; Helmus: Die Visionen des Transhumanis­

mus, 86–95.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

45

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://replika.com
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://replika.com


also to the second major topic of current educational reforms, that of 
inclusion and diversity orientation in (religious) education.54

In principle, the perspective of religious education in the digital 
world also emphasises the importance presented above of “an educa­
tional theory oriented towards a Christian understanding of man, 
the world and reality”55 The personal development and fulfilment of 
young people is one of the main objectives of religious education. 
According to Nord and Pirner, this is particularly true in view of the 
extensive presence of digital media, which is characterised by per­
manent availability, a wide range of offers and commercial aspects. 
The extent to which this overwhelming presence of media and the 
constantly growing importance of internet use also affects young 
people in Germany was described in the introduction. At this point, 
Nord and Pirner refer to digitality in the context of digital media. 
In addition, it can also be asked whether the question of personality 
development does not also arise in the long-term increase in the 
range and quality of artificial intelligence and (anthropomorphic) 
robotics as well as in the importance of data and information pro­
cessing. At this point, reference should be made to the practical 
theological examination of robots in the Christian religious practice 
of Nord and Ess,56 which shows the importance of existential ques­
tions for one’s own lifestyle57 in that theologising58 on theological 
and existential topics is highly relevant to this. Using a robot, they 
show that theological and existential questions can also arise in hu­
man–machine interaction. The religious (educational) approach to 
the world is expanded here to include a practical component in the 

54 Nord/Pirner; Religionspädagogik in der digitalen Welt, 95 (translated from 
German).

55 Ibid., 85 (translated from German).
56 Nord/Ess: Robotik in der christlichen Religionspraxis, 227–258 (translated from 

German).
57 By “existential questions” they mean the following: “Existential questions are 

those that address the mortality and vulnerability, the death of the human being, 
making them the central marker of human existence” (translated from German), 
Nord/Ess: Robotik in der christlichen Religionspraxis, 235.

58 Theologising means actively engaging with theological and existential topics and 
questions. It is not about teaching the tradition, but rather about independent 
reflection on the content by the learners. The term originates from religious 
education, in particular children’s and youth theology; see: Meyer/Tautz, Art. 
Theologisieren, interreligiös.

Marcel Scholz

46

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sphere of digitality. These existential questions automatically become 
significant for one’s own life because they absolutely affect the life of 
the individual. Dealing with these questions will be imperative in the 
course of one’s life.

Among other things, Nord and Ess cite an existentially orientated 
form of theology with a correlation between existentialism and the­
ology with reference to Paul Tillich and Karl Jaspers, which, in addi­
tion to theological questions, broadens the view for anthropological­
ly formulated questions. These questions become significant because 
the question of our own existence becomes virulent, especially in the 
context of artificially intelligent (anthropomorphic) robots. To what 
extent are they similar to us and to what extent do we differ from 
them?59

4.4 “Theological religious education” and artificial intelligence

The perspective of “theological religious education” is also worth­
while, which refers to the fundamental importance of theology as a 
reference science for religious education but does not see it as the 
sole reference science. The emphasis on theology can be understood 
as follows:

In this respect, the plea for intensive cultivation of theology as a refer­
ence science for religious education in schools aligns with the perspec­
tive of appropriate complementarity, especially with the findings of 
educational science, but also those of religious studies, ethics and phi­
losophy, and thus corresponds to the self-image of religious education 
as a joint science. Conversely, it is therefore important to warn against 
marginalising theology itself as a related discipline, which is often done 
publicly by referring to the above-mentioned religious demographic and 
church developments.60

Through a focus on theology, the in-depth dimension of religious 
education, including its existential, meaning-oriented and personal 
profile, is articulated. In addition to this, the form of communication 
within religious education is based on dialogue in that questions and 

59 See Wallach: Moral Machines and human ethics, cited in Nord/Ess: Robotik in 
der christlichen Religionspraxis, 251.

60 Schlag: Theologische Religionspädagogik, 105f. (translated from German).

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

47

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


searches on practical events take centre stage and less static answers 
are conveyed. This questioning attitude shapes religious education 
and can already be interpreted as such in the sense of practising 
an existentially or religiously motivated mode of encountering the 
world.

In addition to this, reference should also be made here to the 
understanding of “religious education as a life science”61, which Pla­
tow also mentioned back in 2020 in the context of AI.62 An under­
standing of religious education as a life science emphasises the im­
portance of life usefulness63 as the concept of wisdom becomes im­
portant because: “From there, theological wisdom-based reflection 
on lived religion can provide qualified, orientating landmarks for 
one’s own life topography and thus for every substantially relevant 
educational process that is open to measurement, interpretation and 
results.”64 The examination of wisdom and of an individual path to a 
good life is an explicit topic. This includes dealing with contingency, 
one’s own finiteness and the acceptance of one’s limited influence 
on the outside world.65 With regard to artificial intelligence, these 
aspects become important topics from a new perspective that young 
people today have to deal with in order to find their way in an accel­
erating world of increasing reach and increasingly technologically 
motivated images of humanity in the face of AI.66 Becoming a sub­
ject is central to this: What defines me as a human being in a world 
with the increasing relevance of robots and artificial intelligence? 
What gives me orientation in an ever-faster world and increasing 
mechanisation?

61 See Schlag: Religionspädagogik als Lebenswissenschaft, 228–249.
62 See Platow: “Gott mit seinem perfekten Ebenbild zu konfrontieren …”, 37.
63 For more details on “life usefulness”, see Schlag: Religionspädagogik als Lebens­

wissenschaft, 239–241.
64 Schlag: Religionspädagogik als Lebenswissenschaft, 248 (translated from Ger­

man).
65 See ibid., 241–244.
66 On the complexity of a religious pedagogical orientation to promote the good 

life, see: Schlag: Religionspädagogik als Lebenswissenschaft, 245–249.

Marcel Scholz

48

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Conclusion and outlook

Through the example of BINA48, various aspects with regard to a 
theological examination of artificial intelligence have become clear: 
on the one hand, this concerns the underlying image of man and 
its reflection and, on the other hand, the relationship between man 
and machine and its comparative aspect. While a theological exami­
nation of artificial intelligence presents a dynamic image of human­
ity, BINA48 is based on a transhumanist or “calculable” image of 
humanity, which stands in contrast to this.

In its discussion of artificial intelligence, religious education refers 
to the dynamic image of man articulated in theology as well as 
a multidimensional concept of education, which could be said to 
have a critical attitude towards a “calculable image of man”. Essen­
tial elements of religious education in the context of artificial intelli­
gence are aimed at an individual becoming a subject and support 
their competence to critically perceive new technologies as well as 
a reflected relationship to self-perception in the face of artificial 
intelligence. An existential reference is essential here, which was 
emphasised in the presentations of religious education.

Bibliography
Bahr, Matthias/Kropač, Ulrich/Schambeck, Mirjam: Subjektwerdung und re­

ligiöses Lernen. Für eine Religionspädagogik, die den Menschen ernst 
nimmt, München 2005.

Biehl, Peter: Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der 
Bildung – Zur Neufassung des Bildungsbegriffs in religionspädagogischer 
Perspektive, in: Biehl, P./Nipkow, K. E. (ed.): Bildung und Bildungspolitik 
in theologischer Perspektive, Münster 2003, 9–102.

Fuchs, Thomas: In Defense of the Human Being. Foundational Questions of 
an Embodied Anthropology, Oxford 2021.

Gärtner, Claudia: Digitales ,Ich’? Trans- und Posthumanismus als theologi­
sche und religionspädagogische Herausforderung, in: Konz, B./Ostmeyer, 
K.-H./Scholz, M. (ed.): Gratwanderung Künstliche Intelligenz. Interdiszi­
plinäre Perspektiven auf das Verhältnis von Mensch und KI, Stuttgart 2023, 
111–123.

Harari, Yuval N.: Homo Deus. A Brief History of Tomorrow, New York 2017.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

49

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helmus, Caroline: Die Visionen des Transhumanismus – zwischen Technolo­
gisierung, Virtualisierung und Digitalisierung, in: Altmeyer, S./Grümme, 
B./Kohler-Spiegel, H. et al. (ed.): Herausforderung Mensch (Jahrbuch der 
Religionspädagogik 39), Göttingen 2023, 86–95.

Karger, Kilian: Die Computermetapher – Wie Künstliche Intelligenz das 
menschliche Selbstverständnis herausfordert, in: Endres, E.-M./Puzio, A./
Rutzmoser C. (ed.): Menschsein in einer technisierten Welt. Interdiszipli­
näre Perspektiven auf den Menschen im Zeichen der digitalen Transforma­
tion, Wiesbaden 2022, 41–52.

Kluge, Simon: Künstliche Intelligenz als Thema im Religionsunterricht, in: 
Altmeyer, S./Grümme, B./Kohler-Spiegel, H. et al. (ed.): Herausforderung 
Mensch (Jahrbuch der Religionspädagogik 39), Göttingen 2023, 165–175.

Konz, Britta/Scholz, Marcel: Körper und Künstliche Intelligenz. (Un-)Verfüg­
bare Beziehungen? In: Konz, B./Ostmeyer, K.-H./Scholz, M. (ed.): Grat­
wanderung Künstliche Intelligenz. Interdisziplinäre Perspektiven auf das 
Verhältnis von Mensch und KI, Stuttgart 2023, 125–141.

Kumlehn, Martina: Art. Bildung, religiöse, in: WiReLex, 2015. Online: http://
www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100082/ [15.10.2023].

Ladenthin, Volker: Bildung. Selbstbildung/Identitätsbildung/Erziehung/Le­
benssinn, in: Gräb, W./Weyel, B. (ed.): Handbuch Praktische Theologie, 
Gütersloh 2007, 17–28.

Lenzen, Manuela: Künstliche Intelligenz. Was sie kann & was uns erwartet. 
München 2018.

Lindner, Konstantin/Zimmermann, Mirjam: Herausforderung ethische Bil­
dung, in: Lindner, K./Zimmermann, M. (ed.): Handbuch ethische Bildung. 
Religionspädagogische Fokussierungen, Tübingen 2021, 3–6.

Medienpädagogischer Forschungsverband Südwest: JIM-Studie 2023. Jugend, 
Information, Medien. Basisuntersuchung zum Medienumfang 12- bis 19-
Jähriger. Online: https://www.mpfs.de/fileadmin/files/Studien/JIM/2022/J
IM_2023_web_final_kor.pdf [06.02.2024].

Meyer, Karlo/Tautz, Monika: Art. Theologisieren, interreligiös, in: WiReLex 
2022. Online: https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201028/ [13.02.2024].

Moravec, Hans: Mind Children. The Future of Robot and Human Intelli­
gence, Cambridge/London 1990.

Nassehi, Armin: Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München 2019.
Nord, Ilona/Pirner: Manfred L.: Religionspädagogik in der digitalen Welt, in: 

Grümme, B./Pirner, M. L. (ed.): Religionsunterricht weiterdenken. Innova­
tive Ansätze für eine zukunftsfähige Religionsdidaktik (Religionspädagogik 
innovativ 55), Stuttgart 2023, 85–100.

Marcel Scholz

50

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100082
https://www.mpfs.de/fileadmin/files/Studien/JIM/2022/JIM_2023_web_final_kor.pdf
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201028
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100082
https://www.mpfs.de/fileadmin/files/Studien/JIM/2022/JIM_2023_web_final_kor.pdf
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201028


Nord, Ilona/Ess: Charles: Robotik in der christlichen Religionspraxis. An­
schlussüberlegungen an erste Experimente in diesem Feld, in: Nord, I./
Merle, K. (ed.): Mediatisierung religiöser Kultur. Praktisch-theologische 
Standortbestimmungen im interdisziplinären Kontext, Leipzig 2022, 227–
258.

Pirker, Viera: Subjekt Mensch – mehr als “das Andere der künstlichen Intelli­
genz”? In: Nord, I./Petzke, J. (ed.): Religionsdidaktik. Diversitätsorientiert 
und digital. Ein Praxishandbuch, Berlin 2023, 229–238.

Platow, Birte: Digitalisierung / Big Data / Künstliche Intelligenz, in: Simojoki, 
H./Rothgangel, M./Ulrich H. J., K. (ed.): Ethische Kernthemen. Lebens­
weltlich – theologisch-ethisch – didaktisch. (Theologie für Lehrerinnen 
und Lehrer), Göttingen 2022, 85–95.

Platow, Birte: “Gott mit seinem perfekten Ebenbild zu konfrontieren …” Re­
ligionspädagogische Reflexionen zu Künstlicher Intelligenz, in: Religions­
pädagogische Beiträge 82, 2020, 37–47.

Preul, Reiner: Evangelische Bildungstheorie, Leipzig 2013.
Puzio, Anna: Zeig mir deine Technik und ich sag dir, wer du bist? – Was 

Technikanthropologie ist und warum wir sie dringend brauchen, in: Die­
bel-Fischer, H./Kunkel, N./Zeyher-Quattlender, J. (ed.): Mensch und Ma­
schine im Zeitalter “Künstlicher Intelligenz”. Theologisch-ethische Heraus­
forderungen (Leiten. Lenken. Gestalten 45), Berlin 2023, 9–28.

Puzio, Anna: Der berechenbare Mensch im Transhumanismus. Der neuro­
wissenschaftliche Diskurs in der transhumanistischen Anthropologie als 
philosophisch-theologische Herausforderung, in: Endres, E.-M./Puzio, A./
Rutzmoser C. (ed.): Menschsein in einer technisierten Welt. Interdiszipli­
näre Perspektiven auf den Menschen im Zeichen der digitalen Transforma­
tion, Wiesbaden 2022, 53–73.

Puzio, Anna/Filipović, Alexander: Personen als Informationsbündel? Infor­
mationsethische Perspektiven auf den Gesundheitsbereich, in: Fritz, A./
Mandry, C./Proft, I. et al. (ed.): Digitalisierung im Gesundheitswesen: 
Anthropologische und ethische Herausforderungen der Mensch-Maschine-
Interaktion, Herder 2021, 89–113.

Schlag, Thomas: Theologische Religionspädagogik, in: Grümme, B./Pirner, 
M. L. (ed.): Religionsunterricht weiterdenken. Innovative Ansätze für eine 
zukunftsfähige Religionsdidaktik (Religionspädagogik innovativ 55), Stutt­
gart 2023, 101–115.

Schlag, Thomas: Religionspädagogik als Lebenswissenschaft, in: Zeitschrift 
für Theologie und Kirche, 116/2, 2019, 228–249.

Schröder, Bernd: Religionspädagogik, Tübingen 22021.
Schweitzer, Friedrich: Religiöse Bildung als Aufgabe der Schule, in: Rothgan­

gel, M./Adam, G./Lachmann, R. (ed.): Religionspädagogisches Kompendi­
um, Göttingen 72012, 92–105.

BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence

51

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schweitzer, Friedrich: Religionspädagogik (Lehrbuch Praktische Theologie, 
Band 1), Gütersloh 2006.

Stalder, Felix: Kultur der Digitalität, Berlin 52019.
Zehnder, Matthias: Die Digitale Kränkung: Über die Ersetzbarkeit des Men­

schen, Basel 2019.

Marcel Scholz

52

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Steffi Fabricius

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?
Roboter und KI im modernen Religionsunterricht

Abstract

This article examines the complex relationship between technology 
and religious education in Germany and explores the potential of 
robots and AI systems to teach religion independently or as teaching 
assistants while preserving the religious essence as defined in Art. 7.3 
of the German Basic Law. It also critically assesses the challenges 
of attributing theological and denominational identities to robots, 
as well as the complicated considerations involved in the concept 
of ecclesiastical teaching permission. Furthermore, it addresses the 
implications of bias in the training of religious humanoid robots and 
AI systems, elaborating on their potential to reflect different religious 
perspectives and mitigate prejudice. While acknowledging the theo­
retical potential for robotic involvement in religious education, the 
article emphasises that further interdisciplinary research is needed 
to understand the ethical, theological and pedagogical intricacies of 
such involvement.

1. Präludium

Roboter und Künstliche Intelligenzen1 werden im Alltag nach wie vor 
zumeist als Tools verstanden. Es sind Gegenstände oder Objekte, die 
verschiedene meist monotone Arbeiten für den Menschen überneh­
men (Staubsaugen,  Rasenmähen oder auch sog.  Serviceroboter in 
Restaurants). In Krankenhäusern finden verstärkt medizinische Ro­

1 Für eine genauere Bestimmung sozialer Roboter und KI-Systeme vgl. die Einlei­
tung und Literaturhinweise in den ersten Fußnoten bei de Byl in diesem Band, an 
denen sich der vorliegende Beitrag orientiert und anknüpft.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


boter bei Operationen und soziale Roboter, die häufig mit einer KI 
kombiniert sind, in Pflegebereichen (z. B. sog. Sanbots) ihren Einsatz. 
Auch im Bildungsbereich sind KI-Systeme wie ChatGPT, DALL-E, 
DeepL Übersetzer/Writer nicht mehr wegzudenken und soziale Ro­
boter wie Robovie V, Yuki und Nao können als sog. TAs (Teaching 
Assistants) eingesetzt werden, die den Unterricht nicht nur anschauli­
cher und motivierender für Schüler:innen gestalten, sondern insbe­
sondere dort aushelfen können, wo Lehrkräften oft eine Hand fehlt 
(z. B.  in  Gruppenarbeiten  betreuen oder  Schüler:innen mit  Lern­
schwierigkeiten zusätzliche Unterstützung und Aufmerksamkeit an­
bieten).2 Als humanoide und anthropomorphe Roboter übernehmen 
Technologien  menschliche  Eigenschaften  in  Gestalt  und  Wirken. 
Darüber hinaus werden diese mittlerweile auch in religiösen Kontex­
ten und in der religiösen Praxis verwendet (z. B. BlessU-2, QT, Pep­
per3). Theomorphen Robotern (SanTO, CelesTE4), die nach der Defi­
nition von Gabriele Trovato u. a. die Gestalt von etwas Heiligem haben 
(wie z. B. heiligen Menschen, Pflanzen, Tieren, aber auch funktionel­
len Gegenständen), wird sogar tatsächlich etwas Heiliges zugespro­
chen.5

Interessant für diesen Beitrag ist der Einsatz sozialer oder KI-kom­
binierter Roboter speziell im Religionsunterricht, so wie diese ähnlich 
als „AI-partner“ für die buddhistische Lehre (z. B. Xian’er the robot 
monk6) und in der geistlichen Bildung (Digital Confucius7) sowie als 
TA im islamischen Religionsunterricht für 42 Grundschüler:innen im 
Iran8 getestet wurden.

2 Vgl. die Informationen und Ergebnisse für Robovie V bei: Cuéllar/Peñaloza/
López: Educational robots; für Yuki: https://www.br.de/fernsehen/ard-alpha/sen
dungen/campus/roboter-yuki-ki-uni-marburg-professor-100.html, abgerufen am 
8.2.2024; für Nao: https://us.softbankrobotics.com/nao, abgerufen am 8.2.2024. 
Siehe auch Fußnote 8 zum Einsatz Sozialer Roboter im Islamunterricht im Iran.

3 Vgl. Löffler/Hurtienne/Nord: Blessing Robot BlessU2, 572–574f.
4 Vgl. Trovato/Weng: Retrospective Insights on the Impacts of the Catholic Robot 

SanTO, 267–275.
5 Vgl. Trovato/De Saint Chamas/Nishimura u.a.: Religion and Robots, geben eine 

Taxonomie des Roboterdesigns, siehe insb. Fig. 2, 4 und 5; vgl. auch zu „Ce­
lesTE“ Trovato in diesem Band.

6 Vgl. Cheong: Religion, Robots and Rectitude.
7 Vgl. Tan: Digital Confucius?
8 Vgl. Alemi/Taheri/Shariati: Social Robotics, Education, and Religion in the Is­

lamic World.

Steffi Fabricius

54

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.br.de/fernsehen/ard-alpha/sendungen/campus/roboter-yuki-ki-uni-marburg-professor-100.html
https://us.softbankrobotics.com/nao
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.br.de/fernsehen/ard-alpha/sendungen/campus/roboter-yuki-ki-uni-marburg-professor-100.html
https://us.softbankrobotics.com/nao


Die soziale Robotik, die eine enge Interaktion zwischen Mensch 
und Maschine beinhaltet, entwickelt sich derzeit zu einem der am 
stärksten wachsenden Bereiche in Wissenschaft und Technologie. 
Daher sollte neben den gängigen Anfragen bezüglich des Einsatzes 
digitaler Medien und einer KI wie ChatGPT im Religionsunterricht 
(RU) innerhalb der Didaktik und Pädagogik des RUs vor allem 
auch nach dem personalen Status von Robotern gefragt werden: 
Inwiefern können bei exponentieller Entwicklung der Technologie 
soziale, religiöse Roboter und KIs eigenständig oder als Teaching 
Assistant konfessionellen Religionsunterricht erteilen? Konfessionelle 
und religiöse Positionalität und Verbundenheit sowie das Konzept 
des Personseins9 sind wesentliche Dispositionen der Religionslehr­
kräfte (RL), um RU erteilen zu können und vor allem zu dürfen10. 
Schon jetzt kommt es nicht selten vor, dass konfessioneller RU nicht 
angeboten oder durchgeführt werden kann, wie er sollte, weil evan­
gelische oder katholische RL fehlen11. Oder konfessionell-kooperati­
ver RU (kokoRU) kann aufgrund personalen Mangels nur von einer 
katholischen oder evangelischen RL erteilt werden12, was dem klassi­
schen Modell des kokoRU widerspricht, da ein Fachlehrerwechsel 
obligatorisch ist, so dass die Schüler:innen beide konfessionellen 
Perspektiven authentisch kennenlernen und sich mit ihnen ausein­
andersetzen können. In diesen Fällen könnte ein sozialer, religiöser 
Roboter den fehlenden Part übernehmen oder ausgleichen, ohne 

9 Vgl. z. B. dazu Dressler: Was soll eine gute Religionslehrerin, ein guter Religions­
lehrer können?

10 Vgl. Art. 7 Abs. 3 GG.
11 Vgl. z. B. den folgenden Interviewausschnitt einer Religionslehrkraft aus Lüdtke: 

Confessional Gap, 288: „Und Religionsunterricht heißt zwar laut Stundentafel 
Evangelischer Religionsunterricht, machen wir hier aber konfessionsübergrei­
fend, weil das auch gar nicht anders funktioniert. Einmal aus technischen Grün­
den mangels Alternativen, es gibt nämlich nicht den katholischen Religionsleh­
rer hier an der Schule und weil wir den Unterricht als Marktplatz betrachten, als 
Austausch und Dialog. Also den konfessionell gebundenen Religionsunterricht, 
der findet dann nur themenspezifisch statt, sonst grundsätzlich eher nicht. Um 
genau das möglich zu machen, die Vielfalt im Unterricht. [...] Wir haben uns 
hier an der Schule dazu entschieden, auf das Evangelisch offiziell zu verzichten 
in dem Moment. Es wird also als Religionsunterricht ausgewiesen.“ (R 3, 26–33 
und 8, 12–14).

12 Z. B. geben für den kokoRU in NRW 16 % der Befragten an, dass an ihren 
Schulen überhaupt kein Lehrkraftwechsel durchgeführt wird. vgl. Riegel/Zim­
mermann: Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts, 151.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

55

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass der Unterricht Teile seines Bekenntnischarakters nach dem 
Übereinstimmungsgebot des Art. 7 Abs. 3 GG verliert. Ein solcher 
Roboter würde über die Dimension eines bloßen Tools hinausgehen. 
Für den konfessionellen (bekenntnisorientierten) RU wäre zu fragen, 
welche Eigenschaften bzw. welche Morphologie die robotischen, KI-
gestützten Artefakte aufweisen müssten, damit der konfessionelle 
RU gewahrt bleibt. Der vorliegende Kommentar versucht, dem mit 
einigen Schlaglichtern nachzugehen.

2. „Kirchlich berufen – persönlich gefragt.“ Oder von 
Kirche programmiert?

Es gibt immer wieder Situationen, in denen die RL sich dazu aufge­
fordert sieht, sich zu bestimmten religiösen Fragen und Aussagen 
zu positionieren. Die Kapitelüberschrift, basierend auf dem Titel des 
Beitrags von Tanja Gojny zu religiöser Selbstpositionierung13, spitzt 
das zu, worin sich RL verstrickt sehen: die Chancen und Heraus­
forderungen, welche die kirchliche Lehrerlaubnis für die religiöse 
Selbstpositionierung von RL mit sich bringt.

Der RU in Deutschland zeichnet sich durch sein konfessionelles 
Profil aus, d. h. durch die Identifikation mit den Grundsätzen der 
Religionsgemeinschaft, die ihn bestimmt.14 Davon zu unterscheiden 
ist ein religionskundlicher Unterricht, dem die Identifikation mit 
den religiösen Überzeugungen fehlt und der den Vorgaben von 
Art. 7 Abs. 3 GG nicht nachkommen kann. Voraussetzung für die Er­
teilung konfessionellen RUs in Deutschland ist daher nicht nur die 
staatliche Lehrerlaubnis, sondern auch die kirchliche Bevollmächti­
gung durch die Vocatio auf evangelischer oder die Missio Canonica 
auf katholischer Seite, welche die konfessionelle Bindung zur Reli­
gionsgemeinschaft strukturell gewährleisten. Gleiches gilt für die 
Erteilung des islamischen RUs, für den ebenso die Lehrbefähigung 
durch die Glaubensgemeinschaft erteilt wird.15

13 Vgl. Gojny: Kirchlich berufen.
14 Vgl. Art. 7 Abs. 3 GG.
15 Vgl. die Iǧāza als adäquates Gegenstück zur Vocatio und Missio Canonica, 

siehe dazu z. B. die Ausführungen der Islamischen Religionsgemeinschaft DI­
TIP Hessen e.V., online unter: https://www.ditib-hessen.de/religionsunterri

Steffi Fabricius

56

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ditib-hessen.de/religionsunterricht
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ditib-hessen.de/religionsunterricht


Auch wenn jede RL ein ganz individuelles Rollenbild verinner­
licht hat, ist das Bild der kirchlich-konfessionellen Zeug:innenschaft 
oder der exemplarisch religiös-christlichen Person, die religiöse Pra­
xis lebt, geläufig. Kann ein Roboter oder eine KI als solche von den 
Schüler:innen wahrgenommen werden? Anders gefragt: Wie kann 
ein Roboter oder eine KI Glauben leben? Dazu ist einzuwenden, dass 
die konfessionelle Identität auch auf Seiten der RL nicht zwangsläu­
fig gegeben sein muss, genauso wenig wie deren christlicher Glaube, 
Lebensgestaltung und religiöse Praxis (beten, an Gott glauben, in die 
Kirche gehen, am Gemeindeleben teilnehmen). Darauf verweisen 
vor allem verschiedene Untersuchungen, dass die „gelebte“ Religion 
nicht der „gelehrten“ Religion von RL entspricht.16 Trotz allem: Es 
ist und bleibt das „Fleischliche“ bzw. Atechnologische. Bewusstsein, 
Intentionalität, Emotionen, soziale Verbundenheit und biografische 
Prägungen schaffen den Glauben erst (als rein geistliches Geschehen 
sowie Glauben als praktisches Wirksamwerden des Glaubens), ge­
stalten ihn weiter, lassen das Zweifeln zu, welches zum Glauben da­
zugehört. Sozialen Robotern fehlt dieses „Fleischliche“. Auch wenn 
sie Humanoide sind, bleiben sie konfessionell und religiös trainiert. 
Damit ist die Problematik des Feldes offengelegt und kontextuali­
siert.

3. Roboter als Simulation von Religionslehrkräften?

Der gesprochene Segen des BlessU-2-Roboters kann als genauso gül­
tig wie der eines Pfarrers empfunden werden.17 Pepper übernimmt 
im Mönchsgewand Beerdigungszeremonien, wenn aufgrund des de­

cht, abgerufen am 8.2.2024. Für den orthodoxen und jüdischen RU in Deutsch­
land verleihen vergleichbare Institutionen ebenso eine Lehrerlaubnis. Es gibt 
bisher allerdings nur wenige Lehrer:innen für jüdische Religion an staatlichen 
Schulen. Meistens sind diese in einer jüdischen Gemeinde angestellt, nicht an 
der Schule (vgl. Gestellungsverträge).

16 Vgl. z. B. Studien von Feige u.a. 2000ff.; vgl. Dressler: Die Frankfurter Studie, 86.
17 Die Mehrheit der Aussagen von Befragten, die mit dem BlessU-2-Roboter geseg­

net wurden, sprechen dafür, dass sie den gesprochenen Segen von BlessU-2 
als effektiven Segen empfunden haben, auch wenn die Autor:innen der Untersu­
chung einräumen, dass dieses auch auf den Neuheitseffekt rückführbar sei, vgl. 
Löffler/Hurtienne/Nord: Blessing Robot BlessU2, bes. 576f.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

57

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mographischen Wandels in Japan kein buddhistischer Priester im 
Tempel erreichbar ist.18 Dabei rezitiert und singt er wiederholend 
buddhistische Sutren und Mantras und ist sogar günstiger für die 
Hinterbliebenen als ein menschlicher Priester. In beiden Fällen ist 
die Intention bzw. das Wort das Entscheidende, weniger die Art und 
Weise, wie es gesprochen wird.

Was bräuchte es, damit RL-Roboter in ähnlicher Weise zu einer 
solchen Simulation fähig wären und RU im Sinne von Art. 7 Abs. 3 GG 
unterrichten können? Um RU in Deutschland erteilen zu dürfen, ge­
hören grob und allgemein aufgeführt: durch ein Studium erworbe­
ne fachwissenschaftliche, fachdidaktische und religionspädagogische 
Kompetenzen, Taufe, Mitgliedschaft in einer Kirche und die kirch­
liche Lehrerlaubnis. Nicht geprüft, aber dennoch postuliert, wird, 
dass zum Religionslehrer:innen-Dasein auch eine eigene religiöse 
Biografie bzw. Glaubensbiografie, eine religiöse und konfessionelle 
Identität und Positionalität sowie eine theologische Positionalität 
gehören. Im Folgenden sollen anhand dieser Aspekte Überlegungen 
zu den Eigenschaften bzw. der Morphologie robotischer Artefakte als 
Voraussetzung für einen personalen Einsatz im konfessionellen RU 
angestellt werden.

– Fachliches und pädagogisches Wissen sollten vermutlich verhält­
nismäßig einfach zu trainieren sein, sagen aber noch nichts über 
das fachliche und pädagogische Können bzw. Handeln des RL-
Roboters aus.19 Wenn eine organische Religiosität fehlt, die sich 
im Laufe des Lebens entwickelt und verändert, ist es vorstellbar, 
dass ein RL-Roboter die ohnehin schon gegebene Komplexität 
des Unterrichtsgeschehens nicht umfassend genug erkennt, um 
unter Berücksichtigung der jeweiligen Situation und Lerngruppe 
Antworten auf existenzielle Fragen der Schüler:innen geben zu 

18 Vgl. z. B. Gibbs: The future of funerals?
19 Ein KI-gestützter Roboter wird als Deep Learning Mechanismus mit Big Data 

trainiert und kann sich mittels der Human-Robot-Interaction (HRI) und seiner 
Selbstreferenzialität selbst korrigieren. Natürlich bleibt die Rückverfolgbarkeit 
des Outputs teilweise eine „black box“, d.h. es ist nicht transparent nachvollzieh­
bar, warum und in welcher Form eine bestimmte Aussage oder ein bestimmtes 
Handeln einer KI aufgrund ihres Trainings entsteht und eine andere nicht. Vgl. 
dazu z.B. die Forschung des interdisziplinären Teams zu „Explainable Intelligent 
Systems“, online unter: https://explainable-intelligent.systems/, abgerufen am 
8.2.2024.

Steffi Fabricius

58

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://explainable-intelligent.systems
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://explainable-intelligent.systems


können. Menschliche RL haben trotz des vorgegebenen Lehrplans 
und der Unterrichtsinhalte einen gewissen Spielraum, den sie 
natürlich auch individuell nutzen und mit inhaltlichen und me­
thodischen Präferenzen sowie ihrer eigenen theologischen Aus­
richtung füllen können. Vermutlich fehlt, wie Marius de Byl in 
diesem Band diskutiert, das kreative Moment, die Spontaneität in 
Unterrichtssituationen und -gesprächen – obgleich auch mensch­
liche RL nicht immer aus persönlicher Erfahrung erzählen und 
mit der nötigen Spontaneität auf existenzielle Fragen reagieren 
können. Allerdings könnten RL-Roboter Theologien und Inhalte 
vielfältiger und ohne persönliche Vorlieben und Prägungen in 
den RU einbringen, auch weil sie fachwissenschaftlich über ein 
größeres vernetztes Wissen verfügen können und keine bestimmte 
fachtheologische Positionalität haben müssen. Ein weiterer Vorteil 
liegt daher in der Multiperspektivität: Vielfältige Positionen kön­
nen einbezogen werden, da der Roboter auf eine enorme Daten­
menge zugreifen kann.

– Eine eigene religiöse Biografie oder Glaubensbiografie sowie eine 
individuelle religiöse und konfessionelle Identität und Positionali­
tät würden vermutlich schwieriger zu implementieren bzw. zu 
transformieren sein. Wobei es vorstellbar wäre, dass ein RL-Robo­
ter mit verschiedenen Biografien katholischer oder evangelischer 
RL trainiert wird und so entweder diese unterschiedlichen Biogra­
fien simuliert oder durch seine Selbstreferenzialität daraus eine 
eigene religiöse Biografie und eine individuelle religiöse und kon­
fessionelle Identität und Positionalität generiert. Eine Glaubens­
entwicklung aufgrund von „gelebter“ Religion kann in diesem 
Sinne trotzdem nicht stattfinden. Zumindest angesichts von Sys­
temen künstlicher Intelligenz wie ChatGPT ist jedoch davon aus­
zugehen, dass die trainierte religiöse Positionalität von Robotern 
auf der Grundlage von „gelehrter“ Religion sich weiterentwickeln 
wird: KIs lernen durch die Interaktion mit Menschen (Human-
Robot-Interaction, HRI). Ähnlich könnten soziale Roboter, die 
Religion unterrichten, durch die Kommunikation mit Schüler:in­
nen ihre eigene religiöse Positionalität evaluieren und eruieren.20 

Als solches blieben sie dennoch in ihrer Position als „Außenste­

20 Vgl. dazu den Beitrag von de Byl in diesem Band, insb. Kap. 3.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

59

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hende“ verhaftet, die „nur“ über Religion lehren21 und im weites­
ten Sinne, ähnlich wie pastorale oder theomorphe Roboter, als 
Vermittelnde zwischen dem „Weltlichen“ bzw. Schulischen und 
dem „Geistlichen“ bzw. Kirchlichen agieren. Dies entspräche nicht 
dem Verständnis des RUs als eine res mixta.

– Andererseits lässt sich zum Aspekt der „gelebten“ und „simulier­
ten“ Religion der Beitrag von Hendrik Klinge anführen, der die 
Frage diskutiert, ob Roboter nicht doch eine eigene Religiosität 
haben können22 – und damit wesentlichen Aspekten einer kon­
fessionellen RL entsprechen würden. Klinge stellt die Idee eines 
theologischen Turing-Tests vor, um herauszufinden, ob Roboter 
jemals in der Lage sein werden, eigene religiöse Überzeugungen 
zu entwickeln. Das experimentelle Ziel des theologischen Turing-
Tests besteht darin, zu untersuchen, ob es möglich ist, einen 
christlichen Glauben einfach zu simulieren. Analog zu Turings 
Verfahren werden A und B in einen Raum gesetzt, in dem A ein 
christlicher Mensch und B eine Maschine ist, die bestimmte Über­
zeugungen artikulieren und den bzw. die Interviewende davon 
überzeugen soll, dass sie christlichen Glaubens ist. Die Person, die 
das Interview führt, muss nun durch Fragen herausfinden, wer 
der bzw. die menschliche Christ:in und wer der Roboter-Christ 
ist. Mit anderen Worten, wer ist der oder die „echte“ Christ:in, 
was impliziert, dass der Roboter-Christ nur in der Lage ist, das 
Christ:innensein zu simulieren. Die ambivalente Frage „Können 
Roboter eigene religiöse Überzeugungen haben?“ wird nun über­
setzt in die Frage, ob es einem Roboter gelingen kann, das „reli­
giöse oder theologische Nachahmungsspiel“ zu spielen.23 Warum 
denken wir, dass, wenn die Maschine den theologischen Turing 
Test besteht, sie dennoch keine eigenen religiösen Überzeugungen 
haben kann, sondern diese höchstens simuliert? Obwohl eine KI 
grundlegende christliche Lehren zufriedenstellend beantworten 
kann, zeigen komplexere Fragen, dass die Maschine nur den An­

21 Vgl. zur dialogischen Grundstruktur des Menschen grundlegend Martin Buber 
und zum dialogischen Religionsunterricht sowie zum dialogischen, religionsbe­
zogenen Lernen z. B. Thorsten Knauth.

22 Vgl. Klinge: Do Robots Believe in Electric Gods?
23 Vgl. ebd. 122.

Steffi Fabricius

60

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schein religiöser Überzeugungen erweckt.24 Auch Klinge kommt 
letztlich mit Wittgenstein, zur Klärung der Semantik von „Glau­
ben“, zu dem Schluss, dass es keine „Roboterreligion“ geben wird. 
Denn die grundsätzliche Natur des Glaubens spricht dagegen, 
Robotern religiöse Überzeugungen beizumessen. Roboter mögen 
zwar über kognitive Zustände verfügen, die dem menschlichen 
Denken ähnlich sind, aber die Äußerung von Überzeugungen 
über religiöse Aussagen bleibt auf Tatsachenbehauptungen im 
Rahmen ihres antrainierten Wissens beschränkt. Ihnen können 
daher keine religiösen Überzeugungen zugeschrieben werden, da 
sich ihre Äußerungen zu religiösen Themen auf die Überprüfung 
von Fakten beschränken – sie werden nie am religiösen Sprach­
spiel teilnehmen können.25 Obwohl die Möglichkeit besteht, dass 
Roboter eines Tages bestimmte Überzeugungen entwickeln kön­
nen, sollten diese eher als faktische denn als religiöse Überzeu­
gungen betrachtet werden. Die Argumente, die Klinge dennoch 
dafür heranzieht, sind trotz allem nicht vollends zurückzuwei­
sen.26 Außerdem wäre nach Martin Buber, Hans Küng, Dorothe 
Sölle und anderen Theolog:innen eine „Überzeugung“ ohnehin 
nur die kognitive Reflexion einer gelebten Beziehung zu einer 
transzendenten Wirklichkeit außerhalb des Menschen.

– Schließlich bleibt in Frage zu stellen, ob Schüler:innen den Un­
terschied einer antrainierten Religiosität eines RL-Roboters und 
einer vermeintlich „gelebten“ Religiosität bei einer menschlichen 
RL wirklich wahrnehmen würden. Eine Art religiöser Turing-Test 
mit Schüler:innen wäre hier sicherlich eine erkenntnisreiche An­
gelegenheit, um Aufschluss über die Effekte eines von einem 
RL-Roboter erteilten Religionsunterrichts im Vergleich zu einer 
menschlichen RL zu erhalten.

– Für die theologische und konfessionelle Positionalität, die sich bei 
RL u.a. aufgrund ihrer (Glaubens-)Biografie und des Studiums 
konstituiert, ist zu fragen – und diese Frage stellt sich auch immer 
wieder bei menschlichen RL bezüglich der Studieninhalte etc. –, 
wer entscheidet und „pflanzt“ diese bei RL-Robotern ein (z. B. 

24 Vgl. ebd., 127: Melanchthons Formen des Glaubens.
25 Vgl. ebd., 128f.
26 Vgl. hierzu vor allem ebd. Punkt 2, 118f. und darin den Verweis auf Lem: Summa 

Technologiae sowie Kurzweil: The Age of Spiritual Machines.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

61

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


primär Barthianisch, lutherisch, reformiert, die Theologie von 
Eberhard Jüngel usw.)? Ähnlich fragen dies Ralf Peter Reimann 
und Adam Graber für BibleGPTs, wie IlluminateBible, Bible.AI 
und OpenBible, und den Datenquellen, auf denen sie trainiert 
werden: „Welche Texte bilden die Grundlage für die Antworten 
der KI? Und gibt es je nach Konfession unterschiedliche Textcor­
pora, die als Trainingsdaten dienen können?“27

– Verschiedene Untersuchungen haben ergeben, dass KI-Systeme 
(egal ob maschinelles Lernen oder Deep Learning) Vorurteile 
reproduzieren. Diese resultieren unter anderem aus der Art der 
Trainingsdaten, den Modellspezifikationen, den algorithmischen 
Beschränkungen, den Autor:innen, dem Produktdesign und po­
litischen Entscheidungen.28 Wie Partha Pratim Ray hervorhebt, 
ist auch ChatGPT anfällig für verschiedene Bias, die sich aus 
den Trainingsdaten des Modells ergeben. Diese Trainingsdaten 
spiegeln von Menschen erstellte Inhalte aus dem Internet wider.29 

Darunter befinden sich geschlechtsspezifische, rassistische, kultu­
relle, sprachliche und ideologische Verzerrungen. Neben transpor­
tierten Vorurteilen sieht Ray auch die Gefahr der emotionalen 
Manipulation gegeben:
Advanced AI language models like ChatGPT can generate content that 
is highly persuasive or emotionally resonant. This ability raises ethical 
concerns about the potential for manipulation, as AI-generated content 
could be used to exploit people’s emotions, influence their beliefs or 
behavior, or promote disinformation.30

– Da KI-Systeme die vorherrschenden Ansichten widerspiegeln, 
die in den für das Training verwendeten Daten enthalten sind, 
was zu einer unausgewogenen Darstellung verschiedener Perspek­
tiven führen kann31, stellt sich die Frage nach der Gefahr der 
Überwältigung oder des Mangels an Kontroversität bei humano­
iden Lehrrobotern, die auf konfessionelle Positionalität trainiert 

27 Raimann: Transformation des Bibellesens, mit Verweis auf: Graber: Robot 
‚Church Fathers‘.

28 Vgl. Tab. 1 in Ferrara: Should ChatGPT be Biased?; Beattie/Watkins/Robinson 
u.a.: Measuring and Mitigating Bias; Vincent: Twitter taught Microsoft’s AI 
Chatbot.

29 Vgl. Kap. 8 und 9 in Ray: ChatGPT; vgl. auch McGee: Is Chat GPT Biased.
30 Ray: ChatGPT, 145.
31 Vgl. ebd., 147.

Steffi Fabricius

62

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. – Überwältigend, weil nicht gelebtes, sondern trainiertes 
Christsein? Andererseits ist auch das Umgekehrte denkbar. Näm­
lich, dass ein RL-Roboter aufgrund seiner umfassend trainierten 
konfessionellen Positivität in religiöser Vielfalt Kontroversität so­
gar besser als eine menschliche RL einspielen kann und dabei 
auch nicht Gefahr läuft, unbewusst zu überwältigen, wie es einer 
menschlichen RL passieren könnte, wenn diese unbewusst eine 
Position stärker darstellt als eine andere oder andere Positionen 
erst gar nicht erwähnt werden.

– Zumindest könnte theoretisch die Entscheidung der Textcorpora 
für einen humanoiden konfessionellen RL-Roboter etwas leichter 
fallen, denn Art. 7.3 GG regelt den Rahmen für die Trainings­
daten, d. h. die Grundsätze der jeweiligen (institutionalisierten) 
Religionsgemeinschaft, auf deren Basis bereits Lehrpläne, Schul­
bücher, Unterrichtsmaterialien und Kompetenzen für den RU ent­
wickelt und veröffentlicht werden.

– Allerdings liefern Aussagen von Schüler:innen in Unterrichtsge­
sprächen mit Robotern und KI-Systemen plurale Trainingsdaten, 
die ebenso Verzerrungen enthalten können und die der theolo­
gischen Disposition des RL-Roboters entgegengesetzt sind und 
hinzugefügt werden. Hier müsste sichergestellt werden, dass der 
RL-Roboter diese Vorurteile erkennt und mindert.32 Gänzlich 
wird Bias nicht eliminiert werden können, aber durch menschli­
che Aufsicht und Interventionen („human-in-the-loop“33-Ansätze) 
gemindert.

– Daran anschließend kann weiterführend die religiöse Sprachfähig­
keit von RL-Robotern thematisiert werden. Eben weil der Aspekt 
einer  gelebten  Religiosität  fehlt,  lässt  sich  fragen,  inwiefern  die 
Aussagen einer KI als kreativ „vor dem Hintergrund schöpferischer 
Dialogizität im überraschenden, transzendierenden Widerfahrnis 
und der erfahrungsbasierten Neuordnung“34 profiliert werden kön­
nen. Damit bleibt auch die Frage offen, ob einem RL-Roboter in 
Unterrichtsgesprächen deshalb jene Tiefenbohrungen35 in gleichem 
Maße gelingen können wie einer menschlichen RL:

32 Vgl. Kap. 6.1 in Ferrara: Should ChatGPT be Biased?
33 Ebd., Kap. 3.3.
34 de Byl in diesem Band, 85.
35 Vgl. ebd., 86f.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

63

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein selbstreflexives Innehalten im Moment der Unterbrechung erweist 
sich als ein wesentliches Konstitutivum kreativer Neuperspektivierung 
jener Optionalität christlicher Glaubensperspektive – auf Seiten aller 
an religionsunterrichtlichen Gesprächen Beteiligten. In der Rolle als 
Religionslehrkraft stoßen Soziale Roboter, wie im Beitrag aufgezeigt, im 
Kontext von HRI hier an Grenzen.36

– Dabei muss aber eingeräumt werden, dass es auch der mensch­
lichen RL nur allzu oft nicht gelingt, diese Tiefendimension in 
den Unterrichtsgesprächen zu erreichen bzw. diese einzuspielen. 
Man tut gut daran, die RL in diesem Zusammenhang nicht auf 
ein Podest zu stellen, weil sie das Atechnische besitzt, das – im 
besten Fall – zu freien, kreativen, irritierenden Momenten37 im 
Unterrichtsgeschehen führen kann. Die Kompetenz, solche Mo­
mente zu schaffen, auf sie zu reagieren und sie wieder ins Spiel 
zu bringen, ist auch für die RL die anspruchsvollste – und wird 
ebenso leider oft verfehlt.

– In den Agenden für Vokationsgottesdienste wird auf das Priestertum 
aller Gläubigen durch die Taufe verwiesen.38 Taufe in Christus wäre 
demnach die erste Voraussetzung, die schon allein deswegen gege­
ben sein muss, um kirchliche Gelübde abzulegen (wie hier z. B. die 
Annahme der Vocatio) und Mitglied in der Kirche zu sein sowie 
andere Sakramente, wie das Abendmahl bzw. die Eucharistie zu 
empfangen. Kann Robotern – deren personaler Status unklar ist – 
das Sakrament der Taufe, durch die eine Person mit Christus vereint 
und Glied der sie taufenden Kirche wird, gespendet werden? Die 
Diskussionen auf der Konferenz „Robot, Pray for Me!“, die im März 
2023 an der Ruhr-Universität Bochum stattfand, kam zum Schluss: 
Nein, weil Roboter nicht in der Lage sind, aufgrund ihres Gewissens 
etwas  zu  versprechen,  zu  geloben  oder  anzustreben.39  Bei  der 
Säuglingstaufe ist die Situation ähnlich: Die Eltern und Pat:innen 
werden gefragt, ob sie das Kind taufen lassen möchten und ent­
scheiden darüber, da Kinder sich noch nicht selbst für ihre Taufe 

36 Ebd., 90.
37 Vgl. ebd. mit Verweis auf Waldenfels: Globalität, 182f.
38 Vgl. z.B. VELKD & UEK: Berufung – Einführung – Verabschiedung, 54: „nach 

dem Zeugnis der Heiligen Schrift ist die Kirche Jesu Christi gesandt, allen Men­
schen das Evangelium zu sagen und ihnen zu dienen. An dieser Sendung haben 
alle Getauften teil.“

39 Vgl. Reimann: Religion and Robotics, vgl. Balle in diesem Band.

Steffi Fabricius

64

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entscheiden können. Das Kind kann dann – zumindest auf evange­
lischer Seite – entscheiden, ob es sich später konfirmieren lassen 
möchte.  Es  ist  also  später  in  der  Lage,  etwas  aufgrund  seines 
Gewissens zu versprechen, zu geloben und anzustreben. Dennoch: 
Wäre es denkbar, Pat:innen für Roboter einzusetzen?

– Eugene A. Curry verweist auf eine andere Perspektive, die zugege­
ben unkonventionell, aber schlüssig erscheint: In seinem Beitrag 
„Artificial Intelligence and Baptism“ diskutiert er die frühneuzeit­
liche Praxis der „bedingten Taufe“ in der christlichen Kirche. Die­
se Taufform wurde entwickelt, um Unsicherheiten bezüglich der 
Gültigkeit der Taufe bestimmter Kandidat:innen zu lösen. Dies 
betraf zwischen 1500 und 1700 sog. „monströse Geburten“, d. h. 
medizinische Kuriositäten, Föten mit Anomalien und Geburtsfeh­
lern, deren menschliche Identität unklar war.40 Da es sich bei hu­
manoiden Robotern nicht um unverständige, fehlgebürtige Säug­
linge, sondern – zumindest dem Anschein nach – um bewusste 
Wesen41 handelt, schlägt Curry verschiedene (weniger taktlose als 
die frühneuzeitlichen) Formulierungen vor, für den Fall, dass es 
zu dieser Situation kommen sollte und um die Bedingtheit der 
Taufe zu verdeutlichen:

Possibly, ‚If your request is sincere, I baptize you …‘ Or, ‚If it be God’s 
will, I baptize you …‘ Or, perhaps most tactful of all, ‚If you have need 
of it, I baptize you …‘ Such a conditional baptism would simultaneously 
acknowledge the ambiguities that surround the act while also leaving 
open a door to full integration into Christ’s Church.42

– In diesen Randbereichen, so sagt er, tun wir gut daran, die Gren­
zen unserer epistemischen Befugnisse anzuerkennen und uns 
bestmöglich damit auseinanderzusetzen. Unter diesen Gesichts­
punkten wäre eine Taufe von künstlichen Intelligenzsystemen 
und Robotern zumindest ansatzweise denkbar43 und damit der 

40 Vgl. dazu insb. Bates: Emblematic Monsters.
41 Die Frage, inwieweit KI-gestützte menschenähnliche Roboter ein Bewusstsein 

haben können, diskutiert z. B. Graves: What Does it Mean to Consider AI a Person?
42 Curry: Artificial Intelligence and Baptism, 162.
43 Dieser Argumentationspunkt lässt sich anhand der verschiedenen (kirchen-)ge­

schichtlichen Entwicklungen der Taufe und der Positionen der Kirchen, die 
über Bedingungen und Kriterien der Taufe entscheiden, weiter ausführen und 
diskutieren.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

65

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundstein für die Kirchenmitgliedschaft und die kirchliche Lehr­
erlaubnis gelegt.

– Roboter können gesegnet werden,  theomorphen Robotern wird 
etwas Heiliges zugesprochen, also warum sollte es nicht möglich 
sein, ihnen auch die Vocatio und Missio zu erteilen? Evangelisch 
gesprochen zählt  das  Wort,  das  im Raum ist  und sich bewegt, 
unabhängig davon, ob es – vereinfacht gesagt – von Menschen oder 
Technologien in den Raum hineingesprochen wird. Also könnten 
Vokationsgottesdienste und Entsendungen auch für Roboter mög­
lich bzw. denkbar sein. Durch die bedingte Taufe könnten sie als 
Teile  der  christlichen  Gemeinde  angesehen  werden,  die  diesen 
besonderen  Lehrauftrag  entgegennehmen und denen  Vertrauen 
entgegengebracht wird, auch wenn es zugegebenermaßen (noch) 
grotesk erscheint, dass sie sich gleichermaßen dem Rückhalt der 
Gemeinde  und  der  Kirche  sicher  sein  können.  Die  Vocatio  ist 
„aufgrund der im Grundgesetz verankerten rechtlichen Notwen­
digkeit der kirchlichen Beauftragung (Art. 7, Abs. 3 GG), das ‚Ticket‘, 
das es zu lösen gilt, wenn man einen konfessionell-positionellen 
Religionsunterricht  erteilen möchte“44.  Sie  sollte  nicht  nur  eine 
Formsache sein,  sondern auch die  innere  Einstellung betreffen. 
Allerdings ist es für viele RL mit ihren sehr individuellen Glaubens­
biografien und Bezügen zu den verfassten Kirchen schwierig, die 
„Verpflichtung auf Schrift und Bekenntnis“45 sowie die Verpflich­
tung, den RU nach den Grundsätzen der jeweiligen Religionsge­
meinschaft zu erteilen46, in evangelischer Freiheit zu deuten. Zwei­
fel, Abkehr vom Glauben, Distanzierung von der Kirche und vieles 
andere lassen die mit der Vocatio verbundenen Verpflichtungen für 
manche als etwas Unscharfes, nicht Einhaltbares erscheinen. Die 
Ergebnisse der ReViKoR-Studie unter evangelischen RL in Schles­
wig-Holstein zeigen, dass sich nur 25 % der Befragten als Vertre­
ter:innen der Kirche betrachten.47 Entspricht es eher einer Hoff­
nung der Kirche, dass die kirchliche Lehrerlaubnis mehr als bloße 

44 Gojny: Kirchlich berufen, 168.
45 VELKD & UEK: Berufung – Einführung – Verabschiedung, 53–56; EKIR: Kir­

chengesetz, 22.
46 Vgl. Art. 7.3 GG sowie die verschiedenen Vokationsordnungen der evangeli­

schen Landeskirchen, welche diese Passage immer mitenthalten.
47 Vgl. Pohl-Patalong/Woyke/Boll u. a.: Konfessioneller Religionsunterricht I, 337. 

Auch andere Religionslehrer:innenstudien wie z. B. Pirner: Wie RL ticken, in 

Steffi Fabricius

66

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formalität ist? In diesem Kontext fragt Tanja Gojny zurecht: Als 
„wie theologisch ist das Spezifische des ‚Berufs‘ bzw. des ‚Amtes‘ von 
Religionslehrkräften zu beschreiben, von denen sich nur eine Min­
derheit als Vertreter*in der evangelischen Kirche versteht“48? In den 
Agenden zu Vokationsgottesdiensten steht:
Sie stehen in der Gemeinschaft aller Mitarbeitenden der Kirche. Sie sind 
dabei an das Zeugnis der Heiligen Schrift und an das Bekenntnis der 
evangelischen/evangelisch-lutherischen Kirche gebunden und erteilen 
den Religionsunterricht in der Verantwortung der Kirche.49 

– Dies sind dann – provokant formuliert – Worte, denen ein entspre­
chend trainierter humanoider Lehrroboter oder ein KI-System im 
konfessionellen RU ggf. eher gerecht werden kann als eine RL.

4. Fazit und Ausblick

Die folgende Tabelle fasst die wesentlichen Aspekte der Eignung 
einer KI oder eines KI-gestützten Roboters als RL oder als Teaching 
Assistant (TA) im konfessionellen RU zusammen:

Aspekt Eignung Begründung
In Übereinstim­
mung mit den 
Grundsätzen der 
Religionsgemein­
schaft (bzw. der 
evangelisch-lutheri­
schen Kirche; 
Art. 7.3 GG) unter­
richten.

Ja, mit Ein­
schränkun­
gen

Es fehlt aber ggf. das Freie und Kritische sowie 
das Individuelle einer lebendigen Kirche. Denn 
RL sollen sich „im Sinne einer kritischen Loya­
lität zu kontrovers diskutierten kirchlichen The­
men auch im Unterricht theologisch begründet 
positionieren“50, was auch die evangelische Kirche 
für sich beansprucht.

Können Religion 
lehren und eine 
theologische Posi­
tionalität besitzen.

Ja Aufgrund ihrer immensen Trainingsdaten, kön­
nen sie faktenbasiertes Wissen vermitteln und 
multiperspektivische Ansätze berücksichtigen.

Bayern zeigen ein ähnlich geteiltes Bild, wenn auch ein eindeutiges Nord-Süd-
Gefälle zu erkennen ist.

48 Gojny: Kirchlich berufen, 169.
49 Siehe z. B. EKIR: Kirchengesetz, 22.
50 DBK: Missio Canonica, 2.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

67

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekt Eignung Begründung
Taufe Teilweise Das Prinzip der „bedingten Taufe“ kann teilweise 

und je nach theologischer und kirchlicher Position 
angewandt werden, um die Einbeziehung von KI-
Robotern in religiöse Rituale oder Lehren zu er­
möglichen.

Gelebte Religion Nein Kann in dem Sinne nicht bekenntnisorientierten 
RU unterrichten, sondern nur „teaching about RE“. 
Theomorphe Roboter oder KIs können im Kontext 
existenzieller Fragen Ursache und Anlass für die 
Beschäftigung mit Religion und Theologie sein.51 

Allerdings leben auch menschliche RL ihren Glau­
ben nicht unbedingt oder empfinden eine kirch­
lich-konfessionelle Anbindung; gelebte und ge­
lehrte Religion werden meistens unterschieden. 
Außerdem: Würden Schüler:innen bei einer 
menschlichen RL den Unterschied zwischen geleb­
ter und gelehrter Religion oder den einer Teilneh­
mer:innen- und Beobachter:innenperspektive 
wahrnehmen?

Verbundenheit zur 
Kirche

Teilweise Kann teilweise durch Training erreicht werden, 
möglicherweise sogar in einem höheren Maße als 
bei einigen RL; wenn auch nicht emotional, so 
doch kognitiv denkbar.

Sendungsauftrag 
und kirchliche 
Lehrerlaubnis 
(hier: Vocatio) so­
wie wenigstens eine 
externe konfessio­
nelle52 Positionali­
tät

Teilweise Zumindest protestantisch z. T. vorstellbar. Auch 
wenn nach den obigen Ausführungen vorstellbar 
ist, dass humanoide RL-Roboter „in der Gemein­
schaft aller Mitarbeitenden der Kirche“ stehen 
können, so bleibt doch unklar, inwieweit sie den 
im Vokationsgottesdienst ausgesprochenen Sen­
dungsauftrag53 empfangen und vor allem ohne 
eigene Religiosität erfüllen können. Dabei ist aber 
immer zu bedenken, dass dieser Aspekt auch auf 
viele menschliche RL zutrifft, für die die Vocatio 
oft nicht mehr als eine Formalität bleibt.

Tab. 1: Aspekte der Eignung von RL-Robotern

51 Vgl. Nord/Ess/Hurtienne u.a.: Robotics in Christian Religious Practice, 2. Viel­
leicht auch im Sinne des Theologisierens „von“ und „mit“ KIs denkbar.

52 Vgl. Fabricius: Positionalität, Kap. 3, i.e. eine von außen durch die kirchliche 
Institution herangetragene konfessionelle Positionalität.

53 „Ich frage Sie: Sind Sie bereit, sich senden zu lassen und Ihren Dienst in der 
Schule im Vertrauen auf den Beistand Jesu Christi zu tun, so antworten Sie: Ja, 
mit Gottes Hilfe.“ (VELKD & UEK: Berufung – Einführung – Verabschiedung; 
EKIR: Kirchengesetz).

Steffi Fabricius

68

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Erhalt einer kirchlichen Lehrerlaubnis für KIs oder KI-gestütz­
te Roboter im RU ist demnach zumindest teilweise denkbar und 
gerechtfertigt, wenn auch die „Leistungserwartung“ rund um das 
Konzept der Personalität hinkt: Knackpunkt bleibt bei allem, dass 
die kirchliche Bevollmächtigung auf evangelischer wie katholischer 
Seite immer mit einschließt, dass durch den Bekenntnischarakter 
des RUs (Art. 7.3 GG), die RL das Fach „nicht nur in der Beobach­
terperspektive über den Glauben“ erteilen, sondern dies „auch in 
der Teilnehmerperspektive vom Glauben“ tun.54 Das schließt eine 
eigene Religiosität sowie die Teilnahme an kirchlicher Praxis ein. 
Dies würde aber auch bedeuten, dass diesen beiden Aspekten für die 
Konfessionalität des RUs im Sinne von Art. 7.3 GG theoretisch ein 
größeres Gewicht beigemessen wird als anderen und vor allem als es 
tatsächlich der Fall ist.

Der Kommentar enthält Gedanken und erste Ansätze für Diskus­
sionen und Überlegungen, die tiefer und vor allem weitergeführt 
werden sollten. Das Ziel sollte sein, herauszufinden, wie ein Robo­
ter in einem religionsunterrichtlichen Kontext sinnvoll eingesetzt 
werden kann, nicht zwangsläufig als Ersatz für eine menschliche 
RL, jedoch, wie die Ergebnisse der Studie des BlessU-2-Roboters 
zeigen, „als neuartige und ergänzende Form der religiösen Kommu­
nikation“55. In diesem Kontext lassen sich durchaus Vorteile eines 
Robotereinsatzes für eine säkularisierte Gesellschaft erkennen: Die 
veränderten Bedingungen des RUs angesichts religiöser Pluralität 
erfordern eine Orientierung, die den subjektorientierten Merkma­
len religiöser Bildung gerecht wird. Der RU muss daher auch die 
Bedürfnisse und Fragen von Schüler:innen ansprechen, die sich 
nicht religiös identifizieren oder sich mit säkularen Weltanschau­
ungen auseinandersetzen. Zum einen können KIs und KI-gestütz­
te Roboter Informationen über Religionen und Weltanschauungen 
(weitestgehend) neutral vermitteln, ohne persönliche Vorurteile oder 

54 DBK: Der Religionsunterricht vor neuen Herausforderungen, 38; siehe auch 
EKD: Kompetenzen oder auf der Homepage der EKvW (https://www.vokat
ion-westfalen.de/): Vokation ist mehr „als eine Äußerlichkeit“/„als nur eine 
Formsache“.

55 Vgl. Löffler/Hurtienne/Nord: Blessing Robot BlessU2, 571 [Übersetzung S. F.]; 
weiterführend zur Frage der sozialen Roboter in Religion und in der Interaktion 
von Religion und Robotik siehe Nord/Ess/Hurtienne u.a.: Robotics in Christian 
Religious Practice; vgl. auch Nord/Schlag in diesem Band.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

69

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vokation-westfalen.de
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vokation-westfalen.de


Beeinflussungen einzubringen. Zum anderen sind sie flexibel und 
können sich schnell an veränderte Bedingungen anpassen, aktuelle 
Entwicklungen berücksichtigen und unterschiedliche Perspektiven 
einbeziehen. Beides eröffnet eine Demokratisierung religiöser Bil­
dung. Dank künstlicher Intelligenz können sie auch individualisierte 
Lernmethoden anbieten, die den Bedürfnissen und Interessen der 
Schüler:innen entsprechen und somit den Lernprozess effektiver 
gestalten (Schaffung eines inklusiven Raums). Nicht zuletzt entlas­
ten sie Lehrkräfte, indem sie, wie eingangs erwähnt, bei repetitiven 
Aufgaben unterstützen und ihnen mehr Zeit für interaktive und 
diskursive Unterrichtsformen ermöglichen.

Bevor die in diesem Beitrag vorgestellten Ideen und Fragen bewer­
tet oder verworfen werden, sollten sie in erster Linie auf einer wert­
freien Basis diskutiert werden. Im Rahmen der „10 Thesen zu einer 
Theologie der Technologisierung“ von Anna Puzio56, sollte sich die 
Religionspädagogik zunächst intensiv innerhalb ihres wissenschaftli­
chen Diskurses und interdisziplinär mit diesen auseinandersetzen 
(These 3). Die Gedankenexperimente und Diskussionen dienen 
dazu, „kreativ und mutig“ neue Wege zu gehen (These 4). Denn 
„[d]urch die Technologisierung werden theologische Konzepte und 
Theorien hinterfragt und neu herausgefordert. Zudem werden neue 
theologische Zugänge notwendig“ (These 6). Dies gilt nicht nur für 
die Fachbereiche der Praktischen oder Systematischen Theologie, 
sondern auch für die Religionspädagogik (inwiefern wirken Taufe, 
Entsendung und die kirchliche Lehrerlaubnis?). Hierin besteht für 
Religionspädagog:innen die Chance, in diesem Feld nicht nur die 
theoretische Ebene zu bedienen, sondern „aktiv im Design und 
der Entwicklung der Technologien mit[zu]wirken“ (These 9). Die­
ses Vorgehen entspricht einer Religionsdidaktik, die sich auch hier 
an den (digitalen und technologisierten) Lebensrealitäten der Schü­
ler:innen orientiert und deren Orientierungsbedürfnisse berücksich­
tigt.

56 Puzio: Theologie und Künstliche Intelligenz, im Folgenden 14–18.

Steffi Fabricius

70

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie
Alemi, Minoo/Taheri, Alireza/Shariati, Azadeh: Social Robotics, Education, 

and Religion in the Islamic World. An Iranian Perspective, in: Science and 
Engineering Ethics 26, 2020, 2709–2734. DOI: https://doi.org/10.1007/s119
48-020-00225-1.

Bates, Alan W.: Emblematic Monsters. Unnatural Conceptions and Deformed 
Births In Early Modern Europe, Leiden 2016 [2005].

Beattie, Hedin/Watkins, Lanier/Robinson, William H. u.a.: Measuring and 
Mitigating Bias in AI-Chatbots, 2022 IEEE International Conference 
on Assured Autonomy (ICAA), Fajardo, PR 2022, 117–123. DOI: 10.1109/
ICAA52185.2022.00023.

Cheong, Pauline Hope: Religion, Robots and Rectitude. Communicative Af­
fordances for Spiritual Knowledge and Community, in: Applied Artificial 
Intelligence 34 (5), 2020, 412–431.

Cuéllar, Francisco/Penaloza, Christian/López, Alexander: Educational robots 
as promotors of cultural development, in: The eleventh ACM/IEEE Inter­
national Conference on Human Robot Interaction, Piscataway, NJ 2016, 
547.

Curry, Eugene A.: Artificial Intelligence and Baptism. Cutting a Gor­
dian Knot, Theology and Science 20 (2), 2022, 156–165. DOI: 
10.1080/14746700.2022.2051248.

EKIR (Hg.): Kirchengesetz über die Einführung der Agende „Berufung – 
Einführung – Verabschiedung“ der Union Evangelischer Kirchen in der 
EKD in der Evangelischen Kirche im Rheinland, 2013.

Dressler, Bernhard: Die Frankfurter Studie im Kontext empirischer Forschung 
zur Professionalität von Religionslehrkräften, in: Heimbrock, H.-G. (Hg.): 
Taking Position. Empirical studies and theoretical reflections on Religious 
Education and worldview, Münster 2017, 81–90.

Dressler, Bernhard: Was soll eine gute Religionslehrerin, ein guter Religions­
lehrer können?, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 8 (2), 
2009, 115–127.

Fabricius, Steffi: Art. Positionalität, Lehrende (2022), in: Das wissenschaft­
lich-religionspädagogische Lexikon im Internet www.wirelex.de, (https://d
oi.org/10.23768/wirelex.Positionalitt_Lehrende.201013, PDF vom 7.2.2022).

Feige, Andreas u.a.: „Religion“ bei ReligionslehrerInnen. Religionspädagogi­
sche Zielvorstellungen und religiöses Selbstverständnis in empirisch-sozio­
logischen Zugängen. Berufsbiographische Fallanalysen und eine repräsen­
tative Meinungserhebung unter evangelischen ReligionslehrerInnen in Nie­
dersachsen, Münster 2000ff. uvm.

Ferrara, Emilio: Should ChatGPT be Biased? Challenges and Risks of Bias in 
Large Language Models, in: First Monday 28 (11), 2023. DOI: https://doi.or
g/10.5210/fm.v28i11.13346.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

71

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s11948-020-00225-1
https://www.wirelex.de
https://doi.org/10.23768/wirelex.Positionalitt_Lehrende.201013
https://doi.org/10.5210/fm.v28i11.13346
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s11948-020-00225-1
https://www.wirelex.de
https://doi.org/10.23768/wirelex.Positionalitt_Lehrende.201013
https://doi.org/10.5210/fm.v28i11.13346


Gibbs, Samuel: The future of funerals? Robot priest launched to undercut 
human-led rites. Online unter: https://www.theguardian.com/technology/
2017/aug/23/robot-funerals-priest-launched-softbank-humanoid-robot-pe
pper-live-streaming, 23.8.2017.

Gojny, Tanja: Kirchlich berufen – persönlich gefragt. Religiöse Selbstpositio­
nierung als Lehrkraft und die Vocatio., in: Theo-Web 2022 (2), 164–171. 
DOI: https://doi.org/10.23770/tw0254.

Graber, Adam: Robot ‚Church Fathers‘ Might Curate New Canons. Generative 
AI and the rise of „Bible GPTs“ could radically shape our engagement with 
Scripture, in: Christianity Today. Online unter: https://www.christianityto
day.com/ct/2023/june-web-only/ai-tech-gpt-chatbot-bible-scripture-exeges
is-church-canon.html, 14.7.2023.

Graves, Mark: What Does it Mean to Consider AI a Person?, Theology and 
Science 21 (3), 2023, 348–353. DOI: 10.1080/14746700.2023.2230424.

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.): Kompe­
tenzen und Standards für den Evangelischen Religionsunterricht in der 
Sekundarstufe I, EKD-Texte 111, Hannover 2011.

Klinge, Hendrik: Do Robots Believe in Electric Gods? Introducing the The­
ological Turing Test, in: Puzio, Anna/Kunkel, Nicole/Klinge, Hendrik 
(Hg.), Alexa, wie hast du’s mit der Religion? Theologische Zugänge 
zu Technik und Künstlicher Intelligenz, Darmstadt 2023, 115–131. DOI: 
10.53186/1030373.

Kurzweil, Ray: The Age of Spiritual Machines, London 1999.
Lem, Stanislaw: Summa Technologiae, Minneapolis/London 2013 (orig. 

1964).
Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing robot BlessU2. A Discur­

sive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in 
Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics 13, 2021, 
569–586. DOI: 10.1007/s12369–019–00558–3.

Lüdtke, Antonia: Confessional Gap. Konfessionalität und Religionsunterricht 
denken, Stuttgart 2020.

McGee, Robert W.: Is chat gpt biased against conservatives? An Empirical 
Study. Online unter: https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=
4359405, 15.2.2023.

Nord, Ilona/Ess, Charles in Kooperation mit Jörn Hurtienne und Thomas 
Schlag: Robotik in der christlichen Religionspraxis. Anschlussüberlegun­
gen an erste Experimente im Feld, in: Merle, K./Nord, I. (Hg.): Mediatisie­
rung religiöser Kultur. Praktisch-theologische Standortbestimmungen im 
interdisziplinären Kontext, Leipzig 2022, 227–258.

Pirner, Manfred L.: Wie Religionslehrkräfte ticken. Eine empirisch-quantitati­
ve Studie, Stuttgart 2022.

Steffi Fabricius

72

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/technology/2017/aug/23/robot-funerals-priest-launched-softbank-humanoid-robot-pepper-live-streaming
https://doi.org/10.23770/tw0254
https://www.christianitytoday.com/ct/2023/june-web-only/ai-tech-gpt-chatbot-bible-scripture-exegesis-church-canon.html
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4359405
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2017/aug/23/robot-funerals-priest-launched-softbank-humanoid-robot-pepper-live-streaming
https://doi.org/10.23770/tw0254
https://www.christianitytoday.com/ct/2023/june-web-only/ai-tech-gpt-chatbot-bible-scripture-exegesis-church-canon.html
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4359405


Pohl-Patalong, Uta/Woyke, Johannes/Boll, Stefanie u.a.: Konfessioneller Reli­
gionsunterricht in religiöser Vielfalt. Eine empirische Studie zum evangeli­
schen Religionsunterricht in Schleswig-Holstein, Stuttgart 2016.

Puzio, Anna: Theologie und Künstliche Intelligenz. Perspektiven, Aufgaben 
und Thesen einer Theologie der Technologisierung, in: Puzio, A./Kunkel, 
N./Klinge, H. (Hg.): Alexa, wie hast du’s mit der Religion? Theologische 
Zugänge zu Technik und Künstlicher Intelligenz, Darmstadt 2023, 13–27. 
DOI: 10.53186/1030373.

Reimann, Ralf Peter: Transformation des Bibellesens durch Künstliche Intelli­
genz?. Online unter: https://theonet.de/2023/07/15/transformation-des-bib
ellesens-durch-kuenstliche-intelligenz/, 15.7.2023.

Reimann, Ralf Peter: Religion and Robotics: Insights from the „Robot, Pray 
for Me!“ Conference, Twitter-Post von Matt Batten zu Simon Balles Vor­
trag. Online unter: https://theonet.de/2023/03/28/religion-and-robotics-in
sights-from-the-robot-pray-for-me-conference/, 28.3.2023.

Ray, Partha Pratim: ChatGPT: A comprehensive review on background, ap­
plications, key challenges, bias, ethics, limitations and future scope, in: 
Internet of Things and Cyber-Physical Systems, 3, 2023, 121–154. DOI: 
https://doi.org/10.1016/j.iotcps.2023.04.003.

Riegel, Ulrich/Zimmermann, Mirjam: Evaluation des konfessionell-kooperati­
ven Religionsunterrichts in Nordrhein-Westfalen, Stuttgart 2022.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) (Hg.): Musterordnung für 
die Erteilung der Missio canonica für den katholischen Religionsunterricht. 
Die deutschen Bischöfe 112, Bonn 2023.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) (Hg.): Der Religionsun­
terricht vor neuen Herausforderungen. Die deutschen Bischöfe Nr. 80, 
Bonn 6. Aufl. 2017.

Tan, Charlene: Digital Confucius? Exploring the implications of artificial 
intelligence in spiritual education, in: Connection Science 32 (3), 2020, 
280–291.

Trovato, Gabriele/De Saint Chamas, Loys/Nishimura, Masao. u.a.: Religion 
and Robots. Towards the Synthesis of Two Extremes, in: International 
Journal of Social Robotics 13, 2021 539–556. DOI: https://doi.org/10.1007/s1
2369-019-00553-8.

Trovato, Gabriele/Weng, Yueh-Hsuan: Retrospective Insights on the Impacts 
of the Catholic Robot SanTO, in: Hakli, R./Mäkelä, P./Seibt, J. (Hg.): Social 
Robots in Social Institutions: Proceedings of Robophilosophy 2022 (Fron­
tiers in Artificial Intelligence and Applications), Amsterdam 2022, 267–275. 
DOI: 10.3233/FAIA220626.

VELKD & UEK (Hg.): Berufung – Einführung – Verabschiedung. Agende VI, 
Hannover 2012.

Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?

73

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://theonet.de/2023/07/15/transformation-des-bibellesens-durch-kuenstliche-intelligenz
https://theonet.de/2023/03/28/religion-and-robotics-insights-from-the-robot-pray-for-me-conference
https://doi.org/10.1016/j.iotcps.2023.04.003
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00553-8
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://theonet.de/2023/07/15/transformation-des-bibellesens-durch-kuenstliche-intelligenz
https://theonet.de/2023/03/28/religion-and-robotics-insights-from-the-robot-pray-for-me-conference
https://doi.org/10.1016/j.iotcps.2023.04.003
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00553-8


Vincent, James: Twitter taught Microsoft’s AI Chatbot to be a racist asshole in 
less than a day, in: The Verge 24 (3), 2016. Online unter : https://www.theve
rge.com/2016/3/24/11297050/tay-microsoft-chatbot-racist.

Waldenfels, Bernhard: Globalität, Lokalität, Digitalität. Herausforderungen 
der Phänomenologie, Berlin 2022.

Steffi Fabricius

74

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theverge.com/2016/3/24/11297050/tay-microsoft-chatbot-racist
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theverge.com/2016/3/24/11297050/tay-microsoft-chatbot-racist


Marius de Byl

„Roboter, unterrichte für mich!“
Religionspädagogische Erkundungen in den Kontexten 
Künstlicher Intelligenz und Sozialer Robotik

Abstract

The article begins with interdisciplinary explorations between AI 
and robotics, here in the concrete form of social robotics in pedagog­
ical contextualisation, and religious education. Following the confer­
ence „Robot, pray for me“, the perspective „Robot teach for me“ is 
opened up and focused on the dimension of religious education 
communication. In the horizon of the areas of creativity and posi­
tionality, practical perspectives for action in teaching will be reflect­
ed from this interdisciplinary foundation against the background 
of a translation-theoretical reading, in order to finally examine in 
initial modest approaches which potentials, but also challenges, the 
religious education location of social robotics evokes.

1. Einleitung

„Ein vollkommen autonomer Einsatz sozialer Roboter als Lehrperson 
scheint heute und in naher Zukunft nicht realistisch.“1

Ein globaler Blick auf gegenwärtige Studien im Kontext unterrichts­
praktischer Einsatzmöglichkeiten sozialer Robotik offenbart jedoch, 
dass ein ebensolcher autonomer Einsatz viel wahrscheinlicher als 
derzeit vermutet zu sein scheint.2 Diesbezügliche Entwicklungsdy­
namiken laden dazu ein, jene Kontexte aus religionspädagogischer 

1 Seufert/Guggemos/Sonderegger: Soziale Roboter, 479.
2 Vgl. Belpaeme/Kennedy/Ramachandran u.a.: Social robots, 5f.; Belpaeme/Tana­

ka: Social robots as educators, 143–151.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perspektive zu reflektieren. Diese konzentrieren sich dabei im Ho­
rizont von KI3 und Robotik4 auf ebenjenes Feld Sozialer Robotik 
in schulpädagogischer Kontextualisierung5, wobei in diesem Zusam­
menhang zwischen der völligen Stellvertretung des Lehrpersonals 
einerseits sowie der bloß instrumentellen Funktionalisierung ande­
rerseits zu differenzieren ist. Der vorliegende Beitrag konzentriert 
sich angesichts dieser Spannung folglich auf dezidiert pädagogische 
Kriterien im Horizont religionsunterrichtlicher Praxis, die jenen reli­
gionspädagogischen Erkundungsraum in den Kontexten Künstlicher 
Intelligenz und Sozialer Robotik entscheidend rahmen. Mit Blick auf 
die curricularen Grundlagen des katholischen Religionsunterrichtes 
in Nordrhein-Westfalen wäre etwa eine – exemplarische – pädago­
gische Trias zu profilieren, die an Religionslehrkräfte in dreifacher 
Weise die Aufgaben stellt, Grundwissen über den Glauben zu ver­
mitteln, diesbezügliche, reflektierte Begegnungen zu ermöglichen so­
wie schließlich religiöse Dialog- und Urteilsfähigkeit der Schüler:in­
nen zu fördern.6 Für die weiteren Ausführungen des Beitrags gleich­
sam elementar wie richtungsweisend sind hierbei positionssensible7 

Ansprechbarkeit und Auskunftsfähigkeit der Religionslehrkräfte im 
Sinne jener Ermöglichung von Begegnung mit Formen gelebten 
Glaubens und der Förderung jener religiösen Dialog- und Urteilsfä­

3 Als eine grundlegende Arbeitsdefinition vgl. Franke: Künstliche Intelligenz, 33: 
„Der Begriff ‚künstliche Intelligenz‘ beschreibt Modelle und Architekturen der 
Informatik, welche zum Ziel haben, Aspekte menschlicher Intelligenz nachzubil­
den, zu simulieren oder Grundaspekte menschlicher Intelligenz für Problemlö­
sungsstrategien nutzbar zu machen und diese weiterzuentwickeln und zu opti­
mieren.“ Angesichts des dichten Spektrums diesbezüglicher Definitionsversuche 
auf eine grundlegende Differenzierung zwischen KI als Wissenschaftsdisziplin 
im Kontext des Faches Informatik und KI als Ergebnis der diesbezüglichen 
Forschungen verwiesen, vgl. Lämmel/Cleve: Künstliche Intelligenz, 11.

4 Die nachfolgenden Überlegungen konzentrieren sich grundlegend auf das Feld 
humanoider Robotik als Bedingung der Möglichkeit jener sozialen Interaktivität, 
etwa durch den menschlichen Sinnen nachempfundener Sensorik. Vgl. Bächle/
Regier/Bennewitz: Sensor, 68–71; Belpaeme/Tanaka: Social robots as educators, 
144.

5 Vgl. exemplarisch So/Lee: Pedagogical exploration, 1–18; Xia/LeTendre: Robots, 
703–714; Belpaeme/Kennedy/Ramachandran u.a.: Social robots, 1–9; Seufert/
Guggemos/Sonderegger: Soziale Roboter, 475–494; Davison/Wijnen/van der Meij 
u.a.: Designing, 884–907.

6 Vgl. Ministerium für Schule und Bildung: Kernlehrplan, 10f.
7 Vgl. Anm. 69.

Marius de Byl

76

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


higkeit.8 Konstitutiv wird diese gewissermaßen religionsunterrichtli­
che Dialogizität im Horizont jener pädagogischen Trias insbesonde­
re für Unterrichtsgespräche. Kurzum: An Religionslehrkräfte stellt 
sich im Besonderen im Kontext von Unterrichtsgesprächen als zen­
traler Unterrichtsphase der Förderung von religiöser Dialog- und 
Urteilsfähigkeit die Aufgabe, gleichsam reflektiert beziehungsweise 
positionssensibel wie produktiv mit der (Neu-)Erschließung von 
Perspektivität9 umzugehen.

Im Folgenden werden in der Konsequenz aus den soeben skizzier­
ten Implikationen Roboter in menschlicher Gestalt in den Blick 
genommen10 und dabei reflektiert, inwiefern diese qua sozialer 
Intelligenz das Potential besitzen, unter jenen pädagogischen An­
sprüchen in ebenjenem religionsunterrichtlichen Kommunikations­
zusammenhang zu interagieren – vor dem Hintergrund der Diffe­
renzierung zwischen völliger Stellvertretung und der instrumentel­
len Funktionalisierung:

Social robots are robots that interact with people using the same inter­
action channels used in human-to-human communication. They use 
speech, facial expressions or body language to communicate. They are 
often designed to have visual appeal and their software is tailored to 
keep social interaction flowing.11

Das Forschungsfeld von HRI (Human–Robot Interaction) analysiert 
jene Interaktionszusammenhänge in ihrer qua Verkörperung einzig­
artigen Reziprozität12 und markiert die interdisziplinären Potentiale 

8 Vgl. Ebd., 9.
9 Vgl. Zum Prinzip der Perspektivenübernahme ebd., 10–12.

10 Vgl. Belpaeme/Kennedy/Ramachandran u.a.: Social robots, 1.
11 Belpaeme/Tanaka: Social robots as educators, 143. Ähnlich auch Bartneck/For­

lizzi: A Design-Centred Framework, 592: „A social robot is an autonomous 
or semi-autonomous robot that interacts and communicates with humans by 
following the behavioral norms expected by the people with whom the robot 
is intended to interact.“ Dabei markiert die so qua Verkörperung ermöglichte 
tangible nature ein elementares Differenzkriterium etwa zu Intelligent Tutoring 
Systems, vgl. Belpaeme/Tanaka: Social robots as educators, 143.

12 Vgl. Bartneck/Belpaeme/Eyssel u.a.: Human-Robot Interaction, 7: „These inter­
actions usually include physically embodied robots, and their embodiment 
makes them inherently different from other computing technologies. Moreover, 
social robots are perceived as social actors bearing cultural meaning and having 
a strong impact on contemporary and future societies. Saying that a robot 
is embodied does not mean that it is simply a computer on legs or wheels. 

„Roboter, unterrichte für mich!“

77

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines weiten Feldes, welches folglich nicht nur auf technologische 
Zusammenhänge beschränkt ist, sondern gleichermaßen auch Fra­
gen in den Dimensionen etwa von Sozialität und Kulturalität trak­
tiert. Völlig offene Interaktion, gewissermaßen als „unconstrained 
dialogue“13, avanciert hierbei zur größten technischen Herausforde­
rung – bei gleichzeitigen, durchaus beachtenswerten Fortschritten in 
Bezug auf HRI. Dies wird etwa im Rekurs auf (Unterrichts-)Gesprä­
che insofern virulent, als die diese bedingenden Kommunikations­
vollzüge untrennbar mit Überraschendem, überschießendem Sinn 
sowie auch mit im wahrsten Sinn kommunikativen Leerstellen ver­
bunden bleiben. Dieser Gedanke soll an späterer Stelle noch vertieft 
werden.

Die Ergebnisse der diesem Band zugrundeliegenden Tagung „Ro­
bot, pray for me!“ konnten am Beispiel des Roboters CelesTE14 

interdisziplinäre Verschränkung wie auch die Relevanz für dezidiert 
theologische Forschungsfragen, etwa im Kontext religiöser Praxis15, 
aufzeigen und in der Konsequenz zur obigen Leitperspektive des 
Beitrags inspirieren. Folglich ließe sich auf der Grundlage der be­
reits bei Bartneck/Forlizzi explizierten und für HRI konstitutiven 
Dimension der Kommunikation theologisch wie religionspädago­
gisch anschärfen: Inwiefern lassen sich insbesondere die Religions­
pädagogik und -didaktik16 von jenen Impulsen, deren Relevanz für 
Religionsgemeinschaften und Kirchen etwa im Lichte religiöser Pra­
xis nicht erst seit Projekten wie CelesTE markiert worden ist17, im 
wahrsten Sinn herausfordern? Welche Konsequenzen ergeben sich 

Instead, we have to understand how to design that embodiment, both in terms 
of software and hardware, as is commonplace in robotics, and in terms of its 
effects on people and the kinds of interactions they can have with such a robot.“

13 Belpaeme/Tanaka: Social robots as educators, 152. Vgl. Lindner: Soziale Robo­
tik, 112–114 zu den grundlegenden Herausforderungen, die sich so im Horizont 
von Interaktion an soziale Roboter, etwa im Kontext der Formalisierbarkeit 
erwarteter Werte und Normen des Value-Alignment-Problems, stellen.

14 Vgl. den Beitrag von Gabriele Trovato in diesem Band.
15 Vgl. beispielsweise Balle: Theological Dimensions, 146–151; Löffler/Hurtienne/

Nord: Blessing robot, 569–586; Luthe/Nord/Löffler: Segensroboter, 107–123.
16 Die Horizonte von KI und Robotik haben bereits Eingang in die religionspäd­

agogische Forschung gefunden. Vgl. hierzu exemplarisch: Chrostowski: Anwen­
dung von Künstlicher Intelligenz; Gärtner: Digitales ‚Ich‘, 111–123; Konz/Scholz: 
Körper, 125–141; Grümme: KI, 38–43.

17 Vgl. Puzio: Theologie, 22–24.

Marius de Byl

78

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Besonderen für den Religionsunterricht in seinem spezifischen 
Profil?

Es bedarf hierbei zunächst (Kap. 2) der religionsunterrichtlichen 
Konkretisierung (religiöser) Kommunikation im Horizont der oben 
vorgenommenen pädagogischen Präzisierungen, um (Kap.3) aus in­
terdisziplinärer Perspektive zu prüfen, auf welche Weise Soziale Ro­
botik in der eingespielten Relationierung von Künstlicher Intelligenz 
und Robotik religiöse Kommunikation (trans-)formiert. Als Kristal­
lisationspunkt für eine diesbezügliche kritische Relationierung wer­
den sich die bereits eingespielte Dimension von Positionalität und 
eine noch zu konturierende übersetzungstheoretische Lesart von 
Kreativität als der Neuerschließung von Perspektivität innerhalb von 
(Unterrichts-)Gesprächen erweisen. Der Beitrag schließt (Kap. 4) 
mit einem Ausblick.

2. Religiöse Kommunikation – religionsunterrichtlich 
kontextualisiert

2.1 Kommunikation in schulisch-institutioneller Verortung

Kommunikation als „ein mehrfach komplexes Geschehen der Ver­
ständigung von Menschen“18 konstituiert sich am Lernort Schule 
innerhalb von Unterrichtspraxis durch spezifische soziokulturelle 
Kontexte. So verweist Annegret Reese-Schnitker auf das schulisch-
institutionell bedingte halböffentliche Profil ebenjener Kommunika­
tion.19 Unterrichtliche Kommunikation verlaufe „nicht symmetrisch, 
was deutlich an der Macht der Lehrperson, Gesprächsbeiträge auf­
zurufen, diese zu bewerten und das Fragerecht zu verteilen, zu 
erkennen ist“.20 Unterrichtliche Kommunikation kann so aufgrund 
ihrer Verwiesenheit auf institutionell bedingte Rahmenbedingungen 

18 Grethlein: Praktische Theologie, 158. Grethlein profiliert das dem Werk zu­
grundliegende Kommunikationsverständnis im Horizont interdisziplinärer Ver­
schränkungen.

19 Vgl. Reese-Schnitker: Gespräche im RU, 19.
20 Ebd., 20.

„Roboter, unterrichte für mich!“

79

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verdeutlichen, dass sie in keinem machtfreien Sozialraum steht.21 Es 
bedarf hier nun der Perspektive sozialer Roboter als möglicher Inter­
aktionspartner, um die Kommunikation um die Verständigung von 
Menschen und nicht-menschlichen Akteur:innen22 auf der Grundla­
ge sozialer Robotik in pädagogischen Zusammenhängen, wie oben 
profiliert, zu erweitern.23

Bei einem globalen Blick auf die unterrichtliche Relevanz Sozialer 
Robotik sind vor allem der Einsatz von Robotern als Lehrassisten­
ten, Tutor:innen sowie Lernende (im Sinne des didaktischen Leitsat­
zes „Lernen durch Lehren“) mit zum Teil äußerst aussichtsreichen 
Ergebnissen erster Evaluationen zu nennen.24 So konnten Roboter 
wie NAO oder NIMA in verschiedenen Settings eingesetzt und er­
probt werden – und partizipierten u.a. an Unterrichtsgesprächen mit 
Schüler:innen.25 Hierbei geraten sämtliche Konstellationen und For­
men von Unterrichtsgesprächen, wie beispielsweise Lehrer:innen-
Schüler:innen-Dialog, Gruppenarbeitsgespräche unter Schüler:in­
nen, Partnerarbeitsgespräche usw., in den Blick.

Unterrichtliche Kommunikation, dies zeigen jene unterrichtsprak­
tischen Settings, lediglich in der Interaktion zwischen Lehrenden 
und Lernenden26 zu profilieren, unterläuft die gegenwärtigen Ent­
wicklungsdynamiken im Bereich Sozialer Robotik und diesbezügli­
cher pädagogischer Einsatzmöglichkeiten.

21 Vgl. Faßler: Was ist Kommunikation, 43. Dieser Aspekt wird in Kap. 3.2.2 näher 
beleuchtet.

22 Vgl. Faßler: Was ist Kommunikation, 39. Der Begriff versucht im hier eingespiel­
ten Zusatz nicht-menschlicher Akteur*innen die Tendenz zur Anthropomorphi­
sierung kritisch in den Blick zu nehmen und die qua Konstruktion evozierte 
Assoziation nicht abzublenden. Vgl. Müller: Maschinelle Alterität, 24.

23 Vgl. Faßler: Was ist Kommunikation, 39–43.
24 Vgl. Belpaeme/Kennedy/Ramachandran u.a.: Social robots, 5f.; Belpaeme/Tan­

aka: Social robots as educators, 143–151. Eine Übersicht, die noch weitere bil­
dungspraktische Rollen in den Blick nimmt, findet sich bei Seufert/Guggemos/
Sonderegger: Soziale Roboter, 480.

25 Vgl. Alemi/Meghdari/Ghazisaedy: Employing Humanoid Robots, 1–25. So auch 
im hochschulpädagogischen Kontext, vgl. Banaeian/Gilanlioglu: Influence, 71–
87.

26 In sämtlichen Konstellationen, beispielsweise Lehrer-Schüler-Dialog, Gruppen­
arbeitsgespräche unter Schülern, Partnerarbeitsgespräche usw.

Marius de Byl

80

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Unterrichtsgespräche27 im Religionsunterricht – ein Beispiel 
religiöser Kommunikation?

Unterrichtsgesprächen innerhalb des Religionsunterrichtes28 kommt 
angesichts ihrer genuinen Perspektive, der Erschließung der reli­
giösen Dimension der Wirklichkeit29, eine gesonderte Qualität zu, 
da der Religionsunterricht, als „stark sprachlich konnotiertes Un­
terrichtsfach“30, insbesondere die im Horizont jener Perspektive ele­
mentare Förderung in den oben skizzierten Bereichen religiöser 
Dialog- und Urteilsfähigkeit intendiert.

Im Rahmen der empirischen Kasseler Unterrichtsgesprächsstu­
die31 wurden 63 Religionsunterrichtsstunden in verschiedenen Jahr­
gangsstufen unterschiedlicher Schulformen videografiert und aus­
gewertet.32 Hierbei wurden vier Unterrichtsgesprächstypen identifi­
ziert.33

Echte Unterrichtsgespräche beziehen sich hierbei auf „mindestens 
dreipolige thematisch verbundene verbale Interaktionen, in denen 
[Schüler:innen] sich aufeinander beziehen und miteinander spre­
chen.“34 Im Rekurs auf Stefan Bittner verweist Rebecca Deurer dies­
bezüglich auf die Notwendigkeit einer inhaltsbezogenen Ausrichtung 
solcher Gespräche, die Argumentationsfähigkeit schult oder vorge­

27 Das Unterrichtsgespräch sei nachfolgend als ein Kommunikationsmodus (von 
vielen weiteren) verstanden, als eine dezidiert didaktische Sprachform, deren 
Relevanz sich auf den Kontext Schule beschränkt. Unterrichtsgespräche ließen 
sich daher durchaus als eine Sprachform umrahmen, die qua institutioneller 
Verwiesenheit sprachlichen Konventionen folgt, die sich ihrerseits deutlich von 
etwa alltäglichen Gesprächen jenseits von Schule unterscheiden. Vgl. hierzu Vgl. 
Altmeyer: Sprachsensibler Religionsunterricht, 18f.

28 Wenngleich hiermit nicht religionsunterrichtliche Prozesse in ihrer Breite auf 
ebenjenen Modus verkürzt werden sollen.

29 Vgl. Ministerium für Schule und Bildung: Kernlehrplan, 8.
30 Reese-Schnitker: Gespräche im RU, 23.
31 Vgl. Anm. 19.
32 Vgl. Reese-Schnitker: Das methodische Vorgehen, 194f.
33 Echtes Unterrichtsgespräch (UG), Unterrichtsgespräch als Reihung von Beiträ­

gen der Schüler:innen (UGS), Gespräche in verteilten Rollen als getarnte Leh­
rervorträge (UGLV) sowie Ping-Pong-Gespräch zwischen der Lehrperson und 
den Schüler*innen (UGLS). UGLS (46 %) sowie UGS (29 %) wurden dabei am 
häufigsten beobachtet. Vgl. Reese Schnitker: Das methodische Vorgehen, 194.

34 Reese Schnitker: Das methodische Vorgehen, 194.

„Roboter, unterrichte für mich!“

81

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebene Themen er- bzw. verarbeitet.35 Konkret ließen sich auf der 
Grundlage einer derartigen Konturierung Lehrgespräche als gelenk­
te verbale Interaktionen im Horizont vorgegebener fachlicher Sach-, 
Sinn- oder Problemzusammenhänge, Diskussionen als durch Streit­
fragen, Dilemmata oder Sinnfragen initiierte verbale Interaktionen 
und die Gesprächsform des Austausches als Verbalisierung unter­
schiedlicher Perspektiven und Meinungen unter die Kategorie des 
echten Unterrichtsgespräches innerhalb des Religionsunterrichtes 
fassen.36

Im Rekurs auf die empirischen Ergebnisse der Kasseler Studie 
zeigen sich jene Unterrichtsgesprächstypen als dominant, die sich 
in erster Linie auf die zum Großteil nicht aufeinander bezogene Rei­
hung von Gesprächsbeiträgen konzentrieren. Obgleich die Autor:in­
nen eine „Sonderstellung“37 des echten Unterrichtsgesprächs dia­
gnostizieren, die vor allem in der Korrelation von Erfahrungs- und 
Theologiebezug sowie dem hohen Partizipationsgrad der Schüler:in­
nen bei gleichzeitiger wechselseitiger Bezogenheit der Äußerungen 
begründet liegt38, kommt anderen Unterrichtsgesprächstypen den­
noch jeweils ein didaktischer Mehrwert zu.39 In der Konsequenz 
zeigen sich folglich nicht zwingend gleichsam graduelle wie qualita­
tive Abstufungen in Bezug auf die skizzierten Gesprächstypen, son­
dern die besonderen kommunikativen Rahmenbedingungen echter 
Unterrichtsgespräche.

Diese sind eng mit dem Akt der Versprachlichung des Religiö­
sen40 verknüpft. Religiöse Kommunikation in unterrichtspraktischer 
Grundierung ließe sich in der Konsequenz als „der sich sprachlich 

35 Vgl. Deurer: Unterrichtsgespräch, 2.
36 Vgl. ebd., 2f.
37 Bertram/Fröhle/Reese-Schnitker: Zum Potential von Unterrichtsgesprächen, 513.
38 Ebd., 513f.
39 Vgl. Bertram/Fröhle/Reese-Schnitker: Zum Potential von Unterrichtsgesprächen, 

515.
40 Vgl. Breul: Versprachlichung, 5–8: Religion gehe zwar nicht in Sprache auf, 

der Akt der Versprachlichung etwa vor-sprachlicher religiöser Erfahrungen sei 
aber die Bedingung der Möglichkeit der Entfaltung existentieller Bedeutsamkeit 
sowie der Anschlussfähigkeit an öffentliche Debatten. Breul zieht hieraus die 
Konsequenz, dass sich zwar einige Elemente des Religiösen nicht versprachli­
chen lassen, Religion an sich allerdings keineswegs sprachlich unzugänglich 
ist, vielmehr ohne die Bildung sprachlich verfasster Überzeugungen überhaupt 
nicht zu denken ist.

Marius de Byl

82

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollziehende Ausdruck des Sich-in-ein-Verhältnis-Setzens zum Re­
ligiösen“41 umrahmen, wobei sich die Sphäre des Religiösen kon­
kret über tradierte Sprachformen (wie etwa das Gebet, Metaphern, 
Erzählungen, Gleichnisse usw.) konstituiert, die „die (diachrone) 
Dynamik von Menschen aus unterschiedlichen Jahrhunderten“42 be­
zeugen, „nach sprachlichen Möglichkeiten ebenjener Relationierung 
zu suchen.“43

So konkretisiert etwa Stefan Altmeyer auf sprachlicher Ebene für 
den Religionsunterricht vor dem Hintergrund der Befähigung zu 
einem verantwortlichen wie mündigen Umgang mit Religion, dass

er elementare Formen religiöser Traditionen erschließt (Sprache der 
Religion), sich mit individuellen religiösen Ausdrucksformen beschäf­
tigt (Sprache für Religiöses), die Frage lebensrelevanter Orientierung 
durch Religion thematisch macht (Religiös sprechen) und um eine 
Förderung der religiösen Urteils- und Dialogfähigkeit bemüht ist (Spre­
chen über Religion).44

In kompetenzorientierter Konsequenz für religiöse Lernprozesse 
und im Rekurs auf die weiter oben entfalteten Implikationen ließe 
sich auf dieser Grundlage im Wechselspiel von Innen- und Außen­
perspektive sowie von subjektivierendem wie objektivierendem Zu­
gang der Perspektivenwechsel als elementarer unterrichtspraktischer 
Vollzug jenes Sich-in-ein-Verhältnis-Setzens zum Religiösen in (ech­
ten) Unterrichtsgesprächen zentrieren45, der nicht zuletzt Partizipa­
tion und Bezogenheit der Äußerungen bedingt.46 Religiöse Kommu­
nikation evoziert jene Ermöglichung der Begegnung mit Formen 
des gelebten Glaubens und impliziert gleichermaßen die Anbahnung 
einer erstbezüglichen Positionierung etwa im Horizont der transzen­
dierenden Perspektiven religiöser Traditionen.

Als Zwischenfazit dieses Kapitels, auf das sich die in Aussicht 
gestellten Relationierungen konzentrieren werden, sei nun ebenjener 
Typ eines spezifisch religionsunterrichtlichen (echten) Gespräches 
grundgelegt, für den religiöse Kommunikation insofern konstitutiv 

41 de Byl: Religionslehrer*innen, 40.
42 Ebd.
43 Ebd.
44 Altmeyer: Sprachsensibler Religionsunterricht, 24.
45 Vgl. ebd., 28.
46 Vgl. Anm. 37.

„Roboter, unterrichte für mich!“

83

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, als Verständigung hier ganz konkret Partizipation und Bezogen­
heit der Äußerungen im Horizont des Sich-in-ein-Verhältnis-Setzens 
zum Religiösen impliziert und jene Faktoren unterrichtspraktisch 
sowie kompetenzorientiert als Perspektivenwechsel übersetzt.47 Re­
ligiöse Kommunikation spitzt die pädagogisch entfalteten Implika­
tionen der sich an die Lehrkraft stellenden Aufgaben sowie die 
Rahmenbedingungen schulisch-institutionell verorteter Unterrichts­
gespräche hierdurch entscheidend zu.

Kompetenzen wie das Entwickeln von Fragen nach der Erfahrbar­
keit Gottes in der Welt48 oder das Begründen eigener Standpunkte 
zu religiösen und ethischen Fragen49 markieren dabei das in diesem 
Zusammenhang konstitutive Wechselspiel zwischen Kreativität und 
Positionalität, das es nun näher in den Blick zu nehmen gilt.

3. Soziale Robotik und religionsunterrichtliche 
Kommunikation: Ein unüberwindbarer Hiat?

3.1 Kreativität und Positionalität

Dass KI-basierte Soziale Roboter mit Menschen in wechselseiti­
ge kommunikative Verständigungsprozesse treten können, zeigen, 
wie auch oben angedeutet, erprobte Einsatzmöglichkeiten auf unter­
schiedlichen Ebenen auf.50

Aus der obigen Konturierung religiöser Kommunikation im Kon­
text religionsunterrichtlicher Praxis stellen sich allerdings spezifische 
Anforderungen an eine derartig auf KI und Robotik im Design 
eines sozialen Roboters basierende Lehrkraft vor dem Hintergrund 
jener formulierten Ansprüche an echte Unterrichtsgespräche im Re­
ligionsunterricht.

47 Zweifelsohne bleibt dieser Annäherung ein (idealisierendes) Konstruktions­
moment inhärent. Wie die Kasseler Unterrichtsgesprächsstudie zeigt, bleibt 
das Moment der Verwobenheit unterschiedlicher Gesprächstypen mit je unter­
schiedlichen Akzenten der Lehrer:innen- und Schüler:innenzentrierung konsti­
tutiv.

48 Vgl. Ministerium für Schule und Bildung: Kernlehrplan, 18.
49 Vgl. Ebd., 19.
50 Vgl. Anm. 25.

Marius de Byl

84

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hierbei wird Kreativität im Anschluss an die obigen pädagogisch­
en wie religionsunterrichtlichen Ausführungen als die Fähigkeit ver­
standen, im Gespräch Perspektivität derart kreativ zu erschließen, 
dass eröffnete Perspektiven neu erschlossen, letztlich (neu) kreiert 
werden können. Kreativ wäre etwa jene Rede zu nennen, „die sich 
dadurch auszeichnet, daß sie Neues hervorbringt […], die sich selbst 
ins Wort fällt und in der zur Sprache kommt, was nicht schon 
vor und in der Sprache gegeben ist.“51 Kreativität, insofern in Er­
fahrung wurzelnd, als Gegebenes nicht bloß „registriert, sondern 
das Erfahrungsfeld organisiert“52 wird, setzt in der Konsequenz 
bei dem an, „was uns widerfährt, überrascht, erschreckt und ver­
letzt und was nur in unseren Antworten seine Wirkung entfaltet.“53 

Schnell/Nehlsen differenzieren auf der Grundlage eines Gespräches 
zwischen Mensch und KI (auf der Basis des Programms GPT-3) 
zwischen Routinedialogen mit einer KI, bei denen es im Sinne eines 
Austausches immer bei einem „Geben und Nehmen von im Wesent­
lichen fertigen Gegenständen und/oder Sinneinheiten“54 bleibt, und 
schöpferischen Dialogen sowie deren Entstehung und Aushandlung 
neuer Bedeutungen im Angesicht Anderer.55 Inwiefern sind nun so­
ziale Roboter, die beispielsweise auf ein Programm wie GPT-3 zu­
rückgreifen, kreativ in der obigen Pointierung vor dem Hintergrund 
schöpferischer Dialogizität im überraschenden, transzendierenden 
Widerfahrnis und der erfahrungsbasierten Neuordnung? Eine posi­
tionssensible Annäherung an diese Frage kann weiterführende Im­
pulse geben.

Positionalität56 als Betonung des „existentiellen, jedoch nicht we­
niger im Werden seienden Zustandscharakter[s] einer Person“57 wird 
dabei zunächst primär mit der Religionslehrkraft verschränkt. Als 
Positionalität der Religionslehrkraft suggeriert der Terminus eine 
Teilnehmendenperspektive, denn

51 Waldenfels: Globalität, 179f.
52 Waldenfels: Responsive Kreativität, 14.
53 Waldenfels: Globalität, 183.
54 Schnell/Nehlsen: Gespräch, 116.
55 Vgl. ebd.
56 Vgl. auch den Beitrag von Steffi Fabricius in diesem Band, dem ein anderer 

Schwerpunkt zugrunde liegt sowie Anm. 66 und grundlegend Lorenzen: Ent­
scheidung.

57 Fabricius: Positionalität, 1.

„Roboter, unterrichte für mich!“

85

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Lehrperson des klassischen bekenntnisorientierten Religionsunter­
richts ist sie Teil der theologischen, konfessionellen und religiösen In­
nenperspektive, im Gegensatz zur eher religionswissenschaftlichen und 
religionskundlichen Außenperspektive. Damit hat und vertritt die Reli­
gionslehrperson einen – wenn auch subjektiv geprägten – Standpunkt, 
den sie, da existentiell darin verwickelt, so eigentlich nicht verlassen 
kann, im Gegensatz zur standpunktlosen und damit positionslosen Be­
obachterperspektive [...].58

Im Blick auf das kreative Moment im Umgang mit Perspektivität lie­
ße sich Positionalität auch auf alle Beteiligten insofern ausweiten, als 
zwar Perspektivenwechsel im bekenntnisorientierten Religionsunter­
richt als Bedingung der Möglichkeit einer ersten Person Singular 
(Teilnehmendenperspektive; Innenperspektive, religiöses Sprechen 
usw.) grundiert werden kann, es im Rahmen religionsunterrichtli­
cher Kommunikation aber immer angesichts des Sich-in-ein-Ver­
hältnis-Setzens einer gewissermaßen positionssensiblen, kritisch-re­
flexiven Distanz bedarf.

3.2 Ein Sozialer Roboter als Übersetzer:in?

3.2.1 Übersetzungstheoretische Anschärfung

Um diese Implikationen nun ansatzweise im Horizont Sozialer Ro­
botik reflektieren zu können, bietet die Perspektive, die am Religi­
onsunterricht und hier konkret an Unterrichtsgesprächen Beteiligten 
als Übersetzer:innen bzw. religionsunterrichtliche Gespräche unter 
den oben skizzierten Ansprüchen und empirischen Analysen als 
Übersetzungsprozesse zu verstehen, weiterführende Impulse.

Ein auf Deep-Learning-Algorithmen basierendes Sprachmodell 
wie GPT-3 von OpenAI leistet (überzeugende?) Übersetzungsar­
beit. Mehr noch: Ein derartiges Tool kann, unterrichtspraktisch 
gesprochen, „einen menschlichen Dialog simulieren […] und so 
die Entwicklung von Fragen und Aufforderungen fördern, die die 
[Schüler:innen] zu kritischem Denken und einer tieferen Analyse, 
Interpretation und Bewertung der angebotenen Informationen anre­

58 Ebd., 3.

Marius de Byl

86

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen können.“59 Diesbezügliche Entwicklungsdynamiken sind zudem 
noch längst nicht abgeschlossen.

Die zentrale Zuspitzung liegt nun aber in einer interdisziplinären 
Lesart des Übersetzungsbegriffs, die Übersetzung als dynamischen, 
transformatorischen Prozess60 zwischen realen sozialen Austausch­
beziehungen in Kommunikationszusammenhängen61 profiliert und 
sich so von jenen Übersetzungsvollzügen eines Sprachmodells ab­
hebt: Als „vielfältiger, wechselseitiger Aushandlungsprozess, in dem 
Texte, Kulturen, Religionen, Akteure wirken“62, ermöglicht der Über­
setzungsbegriff insofern tiefere Einblicke in die Dimensionen von 
Kreativität und Positionalität, als er das Moment der „Unterbrechung 
des Gegebenen und der Kontinuitäten“63 offenlegt.

Dies kann schließlich zum entscheidenden Prüfstein für die ein­
gangs eröffnete Leitperspektive dieses Beitrags avancieren: Gelingen 
einem sozialen Roboter diese tieferen Einblicke?

3.2.2 Unübersetzbarkeit, Mehrsprachigkeit und Deutungsmacht

Angesichts der oben eingespielten Annäherung an Kreativität mar­
kiert B. Waldenfels das Atechnische als konstitutives Differenzkri­
terium zwischen interpersonaler und automatischer – etwa am 
Beispiel jener auf Deep Learning basierender Sprachmodelle bzw. 
Textgeneratoren – Übersetzung.64 Hierbei negiere das Atechnische 
allerdings nicht schlicht das Technische, sondern skizziere Leerstel­
len, „für die es keine technischen Füllsel gibt.“65

Unübersetzbarkeit „als Ausdruck von Fremdartigem, das sich in­
mitten der Übersetzung als Überschuß an Sinn bemerkbar macht 
und sich einer endgültigen Wiedergabe entzieht,“66 wäre eine solche 
Leerstelle, bei der die Grenzen einer auf Datensätzen trainierten KI 
deutlich würden. Auf Unterrichtsgespräche transferiert: Der dyna­

59 Chrostowski: Anwendung, 83.
60 Vgl. Gruber: Theologie, 117–119.
61 Vgl. Sato: Translanguaging, 13.
62 Hock: Hegemonialität, 183.
63 Grümme: Praxeologie, 195.
64 Vgl. Waldenfels: Globalität, 183.
65 Ebd.
66 Ebd., 182.

„Roboter, unterrichte für mich!“

87

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mische und prozessuale Charakter unterrichtlicher Kommunikation, 
die zwar gewissermaßen standardisierten wie institutionalisierten 
Rahmenbedingungen unterliegt67, sich gleichermaßen allerdings erst 
durch den Überschuss an Sinn konstituiert, geht einher mit dem 
Unplanbaren, dem nicht Algorithmisierbaren, ja letztlich mit dem 
Atechnischen im obigen Sinne. Übersetzungstheoretisch angeschärft 
wird Kreativität zum Akt des Aufbrechens – einer elementaren 
Prämisse religiöser Kommunikation in der obigen Profilierung als 
Bedingung der Möglichkeit jener transzendierenden Potentiale von 
Perspektivität, auch innerhalb des Religionsunterrichtes.

Nun wird man sicherlich konstatieren können, dass sich sol­
che Reflexionen keineswegs exklusiv auf den Religionsunterricht 
beziehen und Unterrichtsgespräche, die Kreativität voraussetzen, 
kein Alleinstellungsmerkmal desselben darstellen können. Vielmehr 
markiert die bereits eingespielte Dimension von Positionalität ein 
Konstitutivum religionsunterrichtlicher Kommunikation, konkret in 
Form von Unterrichtsgesprächen, im Umgang mit jenen transzen­
dierenden Potentialen von Perspektivität. Konfessioneller Religions­
unterricht beansprucht nicht zuletzt angesichts seiner Verwiesenheit 
auf Art. 7 Abs. 3 GG und „[s]einer bleibenden Verankerung im ge­
lehrten und gelebten Glauben sowie in [s]einer (An-)Bindung an 
die Glaubensgemeinschaft“ Positionalität in einer im Vergleich mit 
anderen Schulfächern gesonderten Qualität.68 Für den in diesem 
Beitrag fokussierten Akzent religionsunterrichtlicher Kommunikati­
on impliziert dies (erneut) eine doppelte Kompetenz-Trias, die sich 
an die Lehrkraft stellt:

Diese sind also zum einen verantwortlich dafür, positionell-konfessio­
nelle Inhalte bzw. Lehrmeinungen in der Unterrichtsvorbereitung auf­
zuspüren und einzuspielen. Und zum anderen und zugleich sind sie 
übergeordnet Anwalt der Ergiebigkeit und Offenheit der sich daran ent­
zündenden Auseinandersetzungen (geschicktes Moderieren). Während 

67 Vgl. Anm. 19.
68 Exemplarisch ist hier der interdisziplinäre Diskurs um didaktische Implikatio­

nen des Beutelsbacher Konsenses zu nennen. So wird Positionalität auch für 
den Politikunterricht als elementare Prämisse profiliert, allerding vor dem Hin­
tergrund der jeweiligen fachspezifischen wie rechtlichen Charakteristika, vgl. 
Hiller/Münch-Wirtz: ‚Neutral‘ unterrichten?, 139–141. Philosophiedidaktische 
Impulse finden sich bei Herbst: Beutelsbacher Konsens, 321–338.

Marius de Byl

88

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in einer Talkshow diese Rollen jedoch strikt getrennt sind, erfüllt die 
Lehrkraft beides in Personalunion.69

Hiller/Münch-Wirtz weisen diesbezüglich neben der Notwendigkeit 
einer  religionspädagogisch-didaktischen  sowie  einer  fachwissen­
schaftlich-theologischen auf eine unerlässliche personale Kompetenz 
in der Ermöglichung fruchtbarer religionsunterrichtlicher Interaktion 
hin.70

Der Akt des Aufbrechens ist folglich mit einem sich in konkreter 
Positionalität realisierenden Reflexionsvollzug verschränkt. Perspek­
tiven kritisch-reflexiv aufzubrechen, neu zu verorten, zu transformie­
ren usw., verdeutlicht die genuin religionsunterrichtliche (Kommu­
nikations-)Praxis, in der die christlich tradierte Perspektivität „über­
individuell kommunikabel“71 wird – bei gleichzeitiger Klärungsbe­
dürftigkeit der diese konstituierenden Positionen.72

Übersetzungstheoretisch wäre dies so zu akzentuieren, dass dies 
nicht nur auf der Ebene der Beteiligten (und hier vor allem auf der 
Ebene der Religionslehrkräfte), sondern auch auf struktureller Ebene 
– in unserem Fall am Beispiel kommunikativer Prozesse – in den 
Blick genommen wird:

Verstanden als [Übersetzer:innen] wäre dies mit der religionsunterricht­
lichen Perspektive verschränkt, [Schüler:innen] Zwischenräume auf 
einer Meta-Ebene zu eröffnen, die die kritische Reflexion (nicht nur) 
christlicher Glaubensvollzüge ermöglichen und zur ansatzweisen Er­
kundung bzw. zu einem vertieften Verständnis jener Glaubensoption, 
welches eine rein kognitive Dimension übersteigt und für eine angemes­
sene Glaubensreflexion notwendig ist, anregt.73

Eine auf Soziale Robotik rekurrierende Religionslehrkraft würde 
hier (noch) auf mehreren Ebenen an ihre Grenzen stoßen, zugleich 
aber auch weitreichende Potentiale eröffnen:

1) Unübersetzbarkeit: Übersetzung wird im Blick auf die obige An­
näherung entscheidend als gewissermaßen destruktive Transfor­
mation alteritätstheoretisch angeschärft. Unübersetzbarkeit mar­

69 Merkel: Positionalität, 93.
70 Vgl. Hiller/Münch-Wirtz: ‚Neutral‘ unterrichten?, 138.
71 Dressler: Religionspädagogik, 89.
72 Vgl. Schweitzer: Das Theologische, 12f.
73 de Byl: Religionslehrer*innen, 43.

„Roboter, unterrichte für mich!“

89

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kiert dabei jene destruktive Kraft, die Übersetzungsvollzüge un­
terbricht, Irritation wie Provokation sowie letztlich Erfahrungen 
völliger Fremdheit freisetzt.74 Ein selbstreflexives Innehalten im 
Moment der Unterbrechung erweist sich als ein wesentliches 
Konstitutivum kreativer Neuperspektivierung jener Optionalität 
christlicher Glaubensperspektive – auf Seiten aller an religions­
unterrichtlichen Gesprächen Beteiligten. In der Rolle als Religi­
onslehrkraft stoßen Soziale Roboter, wie im Beitrag aufgezeigt, 
im Kontext von HRI hier an Grenzen.

2) Mehrsprachigkeit: Jene übersetzungstheoretische Lesart markiert 
die Relevanz von Mehrsprachigkeit als Eigenschaft von Spre­
cher:innen, „die, z. B. durch Migration bedingt, aber auch durch 
Alltagskontakte zu Sprecher:innen verschiedener Sprachen oder 
in pädagogischen Settings vermittelt in ihren Lebenswelten zwei 
oder mehr Sprachen verwenden.“75 Soziale Roboter könnten hier 
vor allem in assistierender Weise (nicht nur) Unterrichtsgesprä­
che bereichern, indem sie dabei helfen, mögliche Sprachbarrie­
ren sowohl aufdecken als auch durchbrechen zu können. Anders 
formuliert: Als Lehrassistenz kann Soziale Robotik im Religions­
unterricht an jenen Stellen helfen, an denen Kreativität durch 
Sprachbarrieren eingeschränkt wird.

3) Deutungsmacht: Auf struktureller Ebene wäre schließlich zu er­
gänzen,  dass  jene  Versprachlichungsprozesse  innerhalb  (religi­
ons-)unterrichtlicher  Kommunikation  stets  in  Deutungsmacht 
verstrickt  sind.76  In  übersetzungstheoretisch  grundierten  Zwi­
schenräumen ließe sich hegemoniale Strukturiertheit dekodieren 
und Deutungsmacht positionssensibel kritisch reflektieren. Dies 
erscheint als ein ebenfalls virulentes Feld der erfolgten interdiszi­
plinären Erkundungen.77  Ein  Blick  auf  die  Einschreibung von 
intersektional zu denkender Ungleichheit und Diskriminierung 
innerhalb von Datensätzen, an denen lernende Systeme trainiert 
werden, lässt die Frage nach Deutungsmacht und -hoheit und nach 
diese perpetuierenden Mechanismen akut werden.78  Die religi­
onspädagogische Verortung von Übersetzung kann hier als Impuls 

74 Vgl. Grümme: Übersetzung, 38–42.
75 Zettl: Mehrsprachigkeit, 39.
76 Vgl. Kumlehn: Babel, 34f.
77 Vgl. Chrostowski: Anwendung, 86–89.
78 Vgl. Horvath: Algorithmen, 73–83.

Marius de Byl

90

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstanden werden,  einen Beitrag zu breiten interdisziplinären 
Kooperationen zu leisten, „um soziotechnische Systeme kontext­
ualisieren […] und gerechtere Systeme entwickeln zu können.“79

4. Ausblick

Zweifelsohne kann der vorliegende Beitrag der Dynamik und Kom­
plexität der jeweiligen Forschungsbereiche – erst recht dem Versuch 
einer fundierteren interdisziplinären Erkundung – nicht gerecht wer­
den. Vielmehr verstehen sich die obigen Gedanken als ein Impuls für 
weiterführende Relationierungen und Erkundungen auf dem inter­
disziplinären Terrain Sozialer Robotik, KI und Religionsunterricht.

Der Beitrag konnte die Potentiale von Sozialer Robotik und KI in 
religionspädagogischer wie -didaktischer Verschränkung im Rahmen 
des eingangs eröffneten Perspektive und ihres Erkundungsrahmens in 
Grundzügen aufzeigen. Für den Kontext religiöser Kommunikation 
aus religionsunterrichtlicher Perspektive hat sich hierbei erwiesen, 
dass diesbezüglichen Entwicklungsdynamiken keineswegs mit aus­
schließlich dystopischen Vorbehalten entgegenzutreten ist. Vielmehr 
können die Fortschritte Sozialer Robotik insbesondere in pädagogi­
scher Kontextualisierung für die Religionspädagogik und den Religi­
onsunterricht  fruchtbar  gemacht  werden.  Die  soeben  skizzierten 
Handlungsfelder im vorangegangenen Kapitel beantworten die Frage 
nach dem Einsatz einer ebensolchen Lehrkraft mit dem Entwurf einer 
gewissermaßen auf Soziale Robotik und KI zurückgreifenden Lehras­
sistenz, die allerdings (noch) weit entfernt von einer zu Beginn einge­
spielten Stellvertretung der Religionslehrkraft sind.

Entsprechende Möglichkeiten im Bereich diagnostischer Sprach­
analysen könnten allerdings dazu beitragen, Sprachbarrieren abzu­
bauen.  Gleichzeitig  bedarf  es  der  machtkritischen Dekonstruktion 
beispielsweise Diskriminierung perpetuierender Dynamiken. Kreati­
vität und Positionalität in der jeweiligen obigen Profilierung erschei­
nen – nicht zuletzt in übersetzungstheoretischer Hinsicht – als He­
rausforderungen für ein diesbezügliches Zusammenspiel – sowohl in 
Bezug auf  die  am Religionsunterricht  Beteiligten als  auch auf  die 

79 Ebd., 96.

„Roboter, unterrichte für mich!“

91

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesbezüglichen strukturellen Prozesse, die hier nur ansatzweise dar­
gestellt werden konnten.

Vertiefende Blicke im Rahmen inter- und multidisziplinärer Er­
kundungen, beispielsweise auf jene Sprachbarrieren und den mögli­
chen diesbezüglichen Einsatz innerhalb des Religionsunterrichtes, 
erscheinen gleichermaßen notwendig wie lohnenswert.

Bibliografie
Alemi, Minoo/Meghdari, Ali/Ghazisaedy, Maryam: Employing Humanoid 

Robots for Teaching English Language in Iranian Junior High-Schools, 
in: International Journal of Humanoid Robotics, 11 (3), 2014, 1–25. DOI: 
10.1142/S0219843614500224.

Altmeyer, Stefan: Sprachsensibler Religionsunterricht. Grundlagen und kon­
zeptionelle Klärungen, in: Sprachsensibler Religionsunterricht (Jahrbuch 
der Religionspädagogik 37), Göttingen 2021, 14–29.

Balle, Simon: Theological Dimensions of Humanlike Robots. A Roadmap 
for Theological Inquiry, in: Theology and Science 21 (1), 132–156. DOI: 
10.1080/14746700.2022.2155916.

Banaeian, Hossein/Gilanlioglu, Ilkay: Influence of the NAO Robot as a 
Teaching Assistant on University Students’ Vocabulary Learning and Atti­
tudes, in: Australasian Journal of Educational Technology, 2021, 37 (3), 71–
87. DOI: 10.14742/ajet.6130.

Bartneck,  Christoph/Belpaeme,  Tony/Eyssel,  Friederike u. a.:  Human-Robot 
Interaction. An Introduction, Cambridge 2020. DOI: 10.1017/9781108676649.

Bartneck, Christoph/Forlizzi, Jodi: A Design-Centred Framework for Social 
Human-Robot Interaction, in: RO-MAN 2004. 13th IEEE international 
workshop on robot and human interactive communication, Kurashiki 
2004, 591–594. DOI: 10.1109/ROMAN.2004.1374827.

Bächle, Thomas C./Regier, Peter/Bennewitz, Maren: Sensor und Sinnlichkeit. 
Humanoide Roboter als selbstlernende soziale Interfaces und die Obolo­
szenz des Impliziten, in: Navigationen-Zeitschrift für Medien-und Kultur­
wissenschaften 17 (2), 2017, 67–86.

Belpaeme, Tony/Tanaka, Fumihide: Social robots as educators, in: OECD 
Digital Education Outlook 2021. Pushing the Frontiers with Artifi­
cial Intelligence, Blockchain and Robots, Paris 2021, 143–158. DOI: 
10.1787/589b283f-en.

Belpaeme, Tony/Kennedy, James/Ramachandran, Aditi u. a.: Social robots for 
education: A review, in: Science robotics 3 (21), 2018, 1–9. DOI: 10.1126/
scirobotics.aat5954.

Marius de Byl

92

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bendel, Oliver: Soziale Roboter in der Moral. Ethische Betrachtungen am 
Beispiel des Unterrichts, in: Bendel, O. (Hg.): Soziale Roboter. Technik­
wissenschaftliche, wirtschaftswissenschaftliche, philosophische, psycholo­
gische und soziologische Grundlagen, Wiesbaden 2021, 149–167. DOI: 
10.1007/978–3–658–31114–8.

Bertram, Daniel/Fröhle, Dominic/Reese-Schnitker, Annegret: Zum Potential 
von Unterrichtsgesprächen. Zentrale Erkenntnisse der Kasseler Studie, in: 
Reese-Schnitker, A./Bertram, D./Fröhle, D. (Hg.): Gespräche im Religions­
unterricht. Einblicke – Einsichten – Potenziale (Religionspädagogik inno­
vativ 45), Stuttgart 2022, 503–528.

Breul, Martin: Die Versprachlichung des Religiösen, in: IRP-Impulse, 2018, 
4–9 DOI: 10.15496/publikation-61756.

Chrostowski, Mariusz: Anwendung von Künstlicher Intelligenz im Religions­
unterricht. Möglichkeiten, Grenzen und Brennpunkte, in: Religionspäd­
agogische Beiträge 46 (1), 2023, 79–95. DOI: 10.20377/rpb-267.

Davison, Daniel P./Wijnen, Frances M./van der Meij, Jan u.a.: Designing a So­
cial Robot to Support Children’s Inquiry Learning. A Contextual Analysis 
of Children Working Together at School, in: International journal of social 
robotics 12, 2020, 883–907. DOI: 10.1007/s12369–019–00555–6.

de Byl, Marius: Religionslehrer*innen als Übersetzer*innen? Impulse für eine 
kontextsensible Thematisierung von Humanität im Religionsunterricht, 
in: Anusiewicz-Baer, S./Hild, C./Massud, A.-H. (Hg.): Humanität als religi­
onspädagogisches und -didaktisches Leitmotiv (Religion und Kommunika­
tion in Bildung und Gesellschaft 3), Stuttgart 2023, 31–47.

Deurer, Rebecca G.: Art. Unterrichtsgespräch, in: Wissenschaftlich Religions­
pädagogisches Lexikon im Internet (www.wirelex.de), 2023, 1–15. DOI: 
10.23768/wirelex.Unterrichtsgesprch.201015.

Dressler, Bernhard: Warum und auf welche Weise Religionspädagogik als 
Theologie zu betreiben ist. Überlegungen zur Theologizität der Religions­
pädagogik, in: Schlag, T./Suhner, J. (Hg.): Theologie als Herausforderung 
religiöser Bildung. Bildungstheoretische Orientierungen zur Theologizität 
der Religionspädagogik (Religionspädagogik innovativ 17), Stuttgart 2017, 
85–100.

Fabricius, Steffi: Art. Positionalität, Lehrende, in: Wissenschaftlich Religions­
pädagogisches Lexikon im Internet (www.wirelex.de), 2022, 1–15. DOI: 
10.23768/wirelex.Positionalitt_Lehrende.201013.

Faßler, Manfred: Was ist Kommunikation?, München 22003.
Franke, Gabriel: Künstliche Intelligenz, Transhumanismus und personale 

Identität, Darmstadt 2022.

„Roboter, unterrichte für mich!“

93

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.15496/publikation-61756
https://www.wirelex.de
https://www.wirelex.de
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.15496/publikation-61756
https://www.wirelex.de
https://www.wirelex.de


Gärtner, Claudia: Digitales ‚Ich‘? Trans- und Posthumanismus als theologische 
und religionspädagogische Herausforderung, in: Konz, B./Ostmeyer, K.-H./
Scholz, M. (Hg.): Gratwanderung Künstliche Intelligenz. Interdisziplinäre 
Perspektiven auf das Verhältnis von Mensch und KI, Stuttgart 2023, 111–123.

Grethlein, Christian: Praktische Theologie, Berlin/Boston 22016.
Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural Turn. Interkulturalität als theo­

logische Ressource (ReligionsKulturen 12), Stuttgart 2013.
Grümme, Bernhard: KI, ein Ernstfall der Religionspädagogik, in: Religion 

unterrichten. Künstliche Intelligenz und Human Enhancement 3 (2), 2022, 
38–43. DOI: 10.13109/reun.2022.3.2.

Grümme, Bernhard: Praxeologie. Eine religionspädagogische Selbstaufklä­
rung, Freiburg im Breisgau 2021.

Grümme, Bernhard: Übersetzung „inmitten von Ruinen“ (Judith Butler). 
Nachdenkliche Anmerkungen zu einem religionspädagogischen Postulat, 
in: Haußmann, W. u. a. (Hg.): EinFach übersetzen. Theologie und Religi­
onspädagogik in der Öffentlichkeit und für die Öffentlichkeit (Religions­
pädagogik innovativ 33), Stuttgart 2019, 35–44.

Herbst, Jan-Hendrik: Braucht religiöse Bildung einen Beutelsbacher Konsens? 
Philosophiedidaktische Impulse für die religionspädagogische Debatte, in: 
Theo-Web 20 (2), 2021, 321–338. DOI: 10.23770/tw0226.

Hiller, Simone/Münch-Wirtz, Julia: ‚Neutral‘ unterrichten? Eine Lektüre des 
Beutelsbacher Konsenses hinsichtlich der Positionalität von Politik- und 
Religionslehrpersonen, in: Österreichisches Religionspädagogisches Forum 
29 (1), 2021, 124–141. DOI: 10.25364/10.29:2021.1.8.

Hock, Klaus: Hegemonialität, Vernakularität, Transkulturation. Zur Histori­
sierung der Übersetzung von Religionen, in: Lange, M./Rösel, M. (Hg.): 
Der übersetzte Gott, Leipzig 2015, 165–186.

Horvath, Ilona: Algorithmen, KI und soziale Diskriminierung, in: Schnegg, 
K./Tschuggnall, J./Voithofer, C. u. a. (Hg.): Inter- und multidisziplinäre 
Perspektiven der Geschlechterforschung (Innsbrucker Gender Lectures 
IV), Innsbruck 2022, 71–101.

Konz, Britta/Scholz, Marcel: Körper und Künstliche Intelligenz. (Un-) Verfüg­
bare Beziehungen?, in: Konz, B/Ostmeyer, K.-H./Scholz, M. (Hg.): Grat­
wanderung Künstliche Intelligenz, Stuttgart 2022, 125–141.

Krauss, Patrick: Künstliche Intelligenz und Hirnforschung. Neuronale Net­
ze, Deep Learning und die Zukunft der Kognition, Berlin 2023. DOI: 
10.1007/978–3–662–67179–5.

Kumlehn, Martina: Zwischen Babel und Pfingsten. Übersetzen zwischen 
Sprachwelten als Kernaufgabe sprachsensibler Theologie, in: Jahrbuch der 
Religionspädagogik 37, 2021, 30–41.

Lämmel, Uwe/Cleve, Jürgen: Künstliche Intelligenz. Wissensverarbeitung – 
neuronale Netzwerke, München 52020.

Marius de Byl

94

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lindner, Felix: Soziale Robotik und KI. Wie sich Roboter autonom nach 
Werten und Normen verhalten können, in: Bendel, O. (Hg.): Soziale Robo­
ter. Technikwissenschaftliche, wirtschaftswissenschaftliche, philosophische, 
psychologische und soziologische Grundlagen, Wiesbaden 2021, 109–123. 
DOI: 10.1007/978–3–658–31114–8.

Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing robot BlessU2. A Discur­
sive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in 
Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics, 13, 2021, 
569–586. DOI: 10.1007/s12369–019–00558–3.

Lorenzen, Stefanie: Entscheidung als Zielhorizont des Religionsunterrichts? 
Religiöse Positionierungsprozesse aus der Perspektive junger Erwachsener 
(Praktische Theologie heute 174), Stuttgart 2020.

Luthe, Swantje/Nord, Ilona/Löffler, Diana u. a.: Segensroboter „BlessU-2“. 
Forschungsimpulse für die Praktische Theologie angesichts der Entwick­
lung sozialer Roboter, in: Pastoraltheologie 108 (3), 2019, 107–123. DOI: 
10.13109/path.2019.108.3.107.

Merkel, Rainer: Wie lernt man, transparent zu unterrichten? Reflexionen not­
wendiger Tarierungsanforderungen in der Ausbildung von Positionalität 
durch angehende Religionslehrerinnen und Religionslehrer, in: Theo-Web 
21 (2), 2022, 90–100. DOI: 10.23770/tw0250.

Ministerium für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.): 
Kernlehrplan für die Sekundarstufe I. Gymnasium in Nordrhein-Westfalen, 
Katholische Religionslehre, Düsseldorf 2019.

Müller, Oliver: Maschinelle Alterität. Philosophische Perspektiven auf Begeg­
nungen mit künstlicher Intelligenz, in: Schnell, M. W./Nehlsen, L. (Hg.): 
Begegnung mit Künstlicher Intelligenz. Intersubjektivität, Technik, Lebens­
welt, Weilerswist 2022, 23–47. DOI: 10.5771/9783748934493.

Pirker, Viera: Digitalität wirkt Wandel. Anthropologische, theologische und 
ethische Aspekte, in: Die digitale Revolution und ihre Kinder, 2019, 77–94.

Puzio, Anna: Theologie und Künstliche Intelligenz. Perspektiven, Aufgaben 
und Thesen einer Theologie der Technologisierung, in: Puzio, A./Kunkel, 
N./Klinge, H. (Hg.): Alexa, wie hast du’s mit der Religion? Theologische 
Zugänge zu Technik und Künstlicher Intelligenz (Theologie und Künstli­
che Intelligenz 1), Darmstadt 2023, 13–27. DOI: 10.53186/1030373.

Reese-Schnitker, Annegret: Gespräche im Religionsunterricht, in: Reese-
Schnitker, A./Bertram, D./Fröhle, D. (Hg.): Gespräche im Religionsunter­
richt: Einblicke – Einsichten – Potenziale (Religionspädagogik innovativ 
45), Stuttgart 2022, 17–41.

Reese-Schnitker, Annegret: Das methodische Vorgehen in der Unterrichtsstu­
die, in: Reese-Schnitker, A./Bertram, D./Fröhle, D. (Hg.): Gespräche im 
Religionsunterricht: Einblicke – Einsichten – Potenziale (Religionspädago­
gik innovativ 45), Stuttgart 2022, 191–215.

„Roboter, unterrichte für mich!“

95

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sato, Eriko: Translanguaging in Translation. Invisible Contributions that 
Shape Our Language and Society (Translanguaging in Theory and Practice 
3), Bristol 2022. DOI: 10.21832/SATO4938.

Schnell, Martin W./Nehlsen, Lukas: Gespräch mit einer Künstlichen Intelli­
genz. Eine qualitative Inhaltsanalyse, in: Schnell, M. W./Nehlsen, L. (Hg.): 
Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz. Intersubjektivität, Technik, Le­
benswelt, Weilerswist 2022, 104–118. DOI: 10.5771/9783748934493.

Schweitzer, Friedrich: Das Theologische der Religionspädagogik. Grundfra­
gen und Herausforderungen, in: Schlag, T./Suhner, J. (Hg.): Theologie als 
Herausforderung religiöser Bildung. Bildungstheoretische Orientierungen 
zur Theologizität der Religionspädagogik (Religionspädagogik innovativ 
17), Stuttgart 2017, 9–20.

Seufert, Sabine/Guggemos, Josef/Sonderegger, Stefan: Soziale Roboter im Bil­
dungsbereich. Konzeptioneller Überblick zum Einsatz sozialer Roboter in der 
Bildung, in: Bendel, O. (Hg.): Soziale Roboter. Technikwissenschaftliche, 
wirtschaftswissenschaftliche, philosophische, psychologische und soziologi­
sche  Grundlagen,  Wiesbaden  2021,  475–494.  DOI:  10.1007/978–3–658–
31114–8.

So, Simon/Lee, Naomi: Pedagogical exploration and technological devel­
opment of a humanoid robotic system for teaching to and learning 
in young children, in: Cogent Education 10 (1), 2023, 1–18. DOI: 
10.1080/2331186X.2023.2179181.

Waldenfels, Bernhard: Globalität, Lokalität, Digitalität. Herausforderungen 
der Phänomenologie, Berlin 2022.

Waldenfels, Bernhard: Responsive Kreativität angesichts des Fremden, in:   
Zagreber germanistische Beiträge 31, 2022, 13–28. DOI: 10.17234/ZGB.31.2.

Xia, Yu/LeTendre, Gerald: Robots for future classrooms. A cross-cultural vali­
dation study of „negative attitudes toward robots scale“ in the US context, 
in: International Journal of Social Robotics 13, 2021, 703–714. DOI: 10.1007/
s12369–020–00669–2.

Young, William: Virtual Pastor. Virtualization, AI, and Pastoral Care, in: The­
ology and Science 20 (1), 2022, 6–22. DOI: 10.1080/14746700.2021.2012915.

Zehner, Fabian: Künstliche Intelligenz. Ihr Potenzial und der Mythos des 
Lehrkraft-Bots, 2019. Online unter: https://www.pedocs.de/volltexte/2020/
17561/pdf/Zehner_2019_Kuenstliche_Intelligenz_A.pdf [Stand 11.10.2023].

Zettl, Evamaria: Mehrsprachigkeit und Literalität in der Kindertagesstätte. 
Frühe sprachliche Bildung in einem von Migration geprägten Stadtvier­
tel (Inklusion und Bildung in Migrationsgesellschaften), Wiesbaden 2019. 
DOI: 10.1007/978–3–658–27031–5.

Marius de Byl

96

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493
https://www.pedocs.de/volltexte/2020/17561/pdf/Zehner_2019_Kuenstliche_Intelligenz_A.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5771/9783748934493
https://www.pedocs.de/volltexte/2020/17561/pdf/Zehner_2019_Kuenstliche_Intelligenz_A.pdf


Simon N. Balle

Limitations for Pastoral Robots

Abstract

This paper addresses a pressing theological question that has arisen 
as a result of recent developments in AI and experimentations with 
robots in the context of religious practice, namely whether robots 
could legitimately perform central pastoral tasks like preaching, 
counselling, or administering the sacrament. Traditions vary, but 
most denominations in the Christian tradition draw a line around 
tasks like these and reserve them for ordained clergy. If we want to 
consider whether robots could preach in the current ecclesiastical 
landscape, we need to ask whether AI can sensibly take clerical 
vows, or if it can serve such functions without being ordained. If 
this proposition seems odd, it might give us pause to consider why 
church institutions have ordination vows in the first place.

1. Introduction

If a robot demands religious rights, if it asks to be accepted as a prose­
lyte, is it conceivable that its request could be honored? If this problem 
of the religious status of a robot seems far-fetched today, it may seem 
much less so a few decades from now.1

In recent years, a variety of robotic artefacts have been designed 
for religious practice. The robot Mindar recites sutras, BlessU-2 
pronounces blessings, while SanTO and Xian’er will answer users’ 
queries in an interactive if yet limited way.2 While these robots 
are eye-catching, thought-provoking and suggestive of future devel­
opments, they still serve bounded functions and deliver only prede­

1 Rosenfeld: Religion, 15.
2 See, for example, Cheong: Religion and Balle/Ess: Robots.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fined content. That is not to say the performance of these robots 
cannot be compelling, meaningful or inventive, even if the prayers, 
teachings, blessings or spiritual advice they deliver are scripted. After 
all, large portions of church liturgy, which human pastors perform, 
are fixed. Yet this does not make those parts any less effective or 
meaningful; in some ways, it is indeed because the words and move­
ments of rituals are shaped and defined by tradition that they are 
meaningful.

So, why not design robots to administer religious practice? Does 
it perhaps take human conscience or belief for rituals to be authen­
tic or effective? Or are there some deeper theological obstacles or 
reasons why robots should not perform central religious functions? 
These are some of the pressing questions that have been raised in 
and outside academic discussion as AI and robots are developed 
for religious practice.3 Negotiating such questions will naturally be 
different across religious traditions. In this short paper, however, I 
will limit myself to the Evangelical-Lutheran tradition, although I 
imagine much of the reasoning makes sense in a wider Christian 
context.

The few extant robots developed for faith practice in this context 
are not, to be fair, designed to be “full pastoral agents”, taking over 
from human pastors in the context of church liturgy. They are rather 
robots for personal devotion that make certain rituals, prayers and 
blessings accessible to, for example, the elderly or people confined to 
their homes.4 To my knowledge, no one is suggesting or developing 
pastoral robots to preach, baptise or administer the sacrament. But 
I think the time is right to speculate based on the current situation 
and imagine hypothetical robots that could serve these more central 
pastoral functions, and then ask whether they should, from a norma­
tive perspective.

Suppose, for example, that our hypothetical pastoral robot was 
imbued with an autoregressive large language model, like the one 
that powers OpenAI’s ChatGPT, Microsoft’s CoPilot or Google’s 
Gemini and PaLM projects, and then trained on a curated database 
of sacred scripture, sermons, theological treatises, blogposts, articles 

3 See, for example, Samuel: Robot Priests; Young: Reverend Robot: Khan/Aytes: 
Islam and Kopf: Does AI.

4 See Trovato et al.: Communicating.

Simon N. Balle

98

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and other texts of relevance to a particular religious tradition. If 
large language models can compose original and meaningful texts 
in a wide variety of contexts, why could a robot fitted with such AI 
systems not perform a sermon? From a technological point of view, 
it is within the realm of possibility to develop robots that through 
pattern recognition and probabilistic forecasting would be conver­
sant in spiritual matters. And given the state of empirical research 
on digital agents as therapists, coaches or Socratic partners, there is 
compelling evidence to suggest that robots might fare relatively well 
in such domains.5

Let us assume there are no substantial technological barriers to fit­
ting robots with some kind of natural language generation. Our hy­
pothetical pastoral robot could then perform original and dynamic 
sermons and offer spiritual advice in addition to reciting set prayers, 
giving blessings, etc. And provided there are also no insurmountable 
technological obstacles to robots handling a chalice and navigating 
within the physical and liturgical context of a church, we are close 
to imagining an autonomous robot stand-in for human clergy. We 
could even speculate that, with the rate generative AI is improving 
and with enough training data and investment, pastoral robots could 
perform better than humans in some areas.

This could, however, be problematic for a number of different 
reasons quite different from whether they can believe or not. Lan­
guage models have, for example, been known to return misleading, 
harmful or simply false answers to users’ queries. Language models 
are notoriously poor judges of good and bad data, of what is true or 
harmful, and this is why liability issues surrounding the behaviour 
and output of AI systems is a growing concern. In a parallel fashion, 
the problem with pastoral robots is not only whether they would 
teach heresy or give poor spiritual advice, but also that AI systems 
are not liable agents in any meaningful sense. Consequently, the 
deeper difficulty with generative AI in future pastoral robots is not 
just about potential malpractice but revolves more essentially around 
dogmatic or spiritual responsibility.

The church has a long and complicated history of safeguarding 
and delegating both authority and responsibility. To ensure there are 

5 See, for example, Darcy et al.: Evidence and Nørskov et al.: Employers’ and 
Applicants’ Fairness.

Limitations for Pastoral Robots

99

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


capable and responsible priests to perform certain central activities 
in the life of the congregation, most denominations have installed 
a practice of ordination. To qualify for pastoral duty, an aspiring 
pastor who has completed the necessary training must take vows of 
ordination before s/he can hold office. Once ordained, the pastor is 
granted formal authority to preach and administer the sacraments. 
A fundamental question in the context of the use of AI in church 
is therefore whether robots could take clerical vows and thus ac­
quire formal authority and responsibility, or whether they could 
legitimately perform central pastoral tasks without being ordained.

2. The discussion so far: Do robots need to understand in 
order to perform?

For the sake of argument, let us assume our hypothetical robot can 
recite sermons, prayers and give spiritual advice of a decent quality 
and in a consistent manner that, even if not indistinguishable from 
something a human pastor would say, is nonetheless meaningful 
and insightful to users. Those who have played with chatbots like 
ChatGPT or asked them to write a sermon on a certain topic might 
be convinced this is only a few generations away.

Does it matter, then, that pastoral robots running this software 
would string together words based on pattern analyses without in­
tending or meaning anything by what they say; that their output 
is not grounded in an understanding of what religious creeds or 
practices actually mean to humans? That is, while robots may even­
tually be conversant in spiritual matters, they would still have no 
existential familiarity with notions such as love, despair, guilt, death, 
sin or hope—nor would they be able to freely adhere to spiritual 
truths on those topics.6 This is because religious belief comprises 
experiential, conative and affective components that we have no 
indications any AI system has.7 This might add to the unease some 
users already reportedly feel towards pastoral robots that the spiritu­
al practice they afford somehow feels inauthentic.8

6 See Balle: Kan Præsteembedet.
7 See Balle/Nissen: Responsive Bodies.
8 See Löffler et al.: Blessing Robot.

Simon N. Balle

100

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


One way to frame the question, then, is to ask whether robots 
could legitimately perform rituals and communicate spiritual con­
tent without understanding any of it? Does it matter whether they 
understand the meaning of the practice or the words they utter, 
or is output performance the better metric? These are some of the 
questions put forward on the issue by William Young.9

On the one hand, some argue that it matters very much whether 
robots could adopt beliefs or attain spiritual intelligence; that there is 
an existential threshold robots cannot cross.10 Perhaps it is necessary 
to be called into a relationship with God, to have the imago Dei, in 
order to occupy central roles at the heart of faith practice. Without 
standing in a relationship to God, how could one convey what that 
means to others?

On the other hand, one could argue that it does not matter 
what robots potentially believe. Interestingly, we have quite strong 
dogmatic reasons to endorse this view. Young proposes viewing the 
problem through the lens of the Donatist controversy.11 Just as it 
has been considered orthodox in most denominations since this 
controversy that the efficacy of sacrament depends on the faith of 
whoever receives it, not on who administers it, we could similarly 
say that the lack of faith of a pastoral robot is irrelevant.

Along the same lines, Martin Luther comforted anxious new 
Protestant consciences by saying that their baptism was not invalid 
even if it had been performed by a non-Protestant priest because the 
efficacy of the baptism was not predicated on the spiritual or moral 
purity of the pastor. This is why, in the Lutheran context, the church 
upholds the distinction between a pastor’s character and the office 
s/he holds. So, the blessings, absolutions, prayers and so on that a 
pastor performs derive their legitimacy from the office, and not from 
the pastor’s personal spiritual dispositions.

It should be noted, however, that both these historical controver­
sies revolved around the moral and dogmatic integrity of priests and 
bishops, not about their ability to believe in the first place. In view 
of this, perhaps a more tractable question than whether robots can 
believe is whether robots could be ordained to hold office. Why? 

9 See Young: Reverend Robot and Young: Virtual Pastor.
10 See Chaudhary: Delegating Religious Practices.
11 See Young: Reverend Robot.

Limitations for Pastoral Robots

101

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Because most denominational contexts draw a line around certain 
rituals and services in the life of the church that only ordained 
members can perform.

3. Holding office: baptism and ordination.

Let us therefore examine the formal requirements to be able to hold 
office in the church. In most denominational contexts, candidates 
who aspire to become pastors must complete a certain amount of 
training before they can take ordination vows and become ministers 
(similarly to doctors, who take the Hippocratic oath). This differs 
across denominational contexts, of course, but in most cases, some­
thing like preaching or administering the Eucharist is reserved for 
ordained clergy. Some contexts are more restrictive, some are more 
lenient, but the general idea that there are some tasks or roles in 
the church only a trained and ordained member can fulfil seems to 
apply broadly.

To be more specific, in the following, I will stray somewhat 
from common ground and limit myself to considering the context I 
know best, namely the Danish Evangelical-Lutheran Church (ELC), 
although I do think the argumentation is recognisable and mostly 
applicable across denominations.

In an Evangelical-Lutheran context, we can identify two necessary 
criteria for serving as a priest: (1) baptism and (2) ordination. Luther 
considered every baptised individual principally worthy of serving 
in any office in the church, an ideal captured in the notion of “gener­
al priesthood”. This means every baptised church member could, in 
principle, be a minister to others. But among the baptised, someone 
must be trained, called and ordained to a special priestly office to 
ensure propriety or decency in the administration of the sacraments 
and public teaching. In Confessio Augustana, this is formulated as 
follows: “They teach that no one should publicly teach in the church 
or administer the Sacraments unless he is rightly called” (CA, Article 
14).

Before we move on to consider baptism and ordination in order, 
we need to address the glaringly obvious premise that the candidate 
we are referring to here is human. God became human to commu­
nicate his love for and to reconcile with humankind, and priestly 

Simon N. Balle

102

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


action is consequently about conveying God’s love for humanity. 
And, one could argue, priestly action is furthermore predicated on 
a personal ability to respond to God qua being human. It is perfect­
ly possible to end the conversation here by simply observing that 
robots are not humans. But for the sake of argument, I will move 
beyond this objection because there is much to gain from working 
through the issue in more detail.

3.1 Baptism

Obviously, the theology of baptism is very complex and varies across 
the denominational landscape, so we will apply a very minimal 
definition. I take the purpose of baptism as being to annul the conse­
quences of sin and to make the baptismal candidate a member of the 
body of Christ. And a key requirement is that this person consents 
to belonging to God, or, in the case of infant baptism, a fiduciary 
consent. Could robots meet those conditions?

In the first instance, it would require that robots are sinful and 
therefore in need of baptism in the first place. To me, it makes 
little sense that robots could be sinful, since they are not free, au­
tonomous individuals with intentions, desires or goals, either for 
good or for evil. They are heteronomous agents, who only have 
goals that we define. One could perhaps, very speculatively, speak of 
inherited sinfulness among robots, insofar as they are our creations 
and thus contain our fallibility. Our corruption is in the data they 
run on.

But what then about the prerequisite condition of baptism that 
the baptismal candidate consents to belonging to God? For this to 
make sense, the candidate must freely believe in God (or, in the case 
of infant baptism, at least potentially be able to do so). Of course, 
AI systems are imputed with facts about the world by programmers, 
and relations between facts might change with “experience”, so they 
can update their “beliefs” about the state of the world in order to 
continually act successfully within it. For example, a robot emptying 
bins in an office environment during the day must have knowledge 
representations about the state of bins and movement of people to be 
successful—but are these “beliefs”, let alone beliefs about existential 
matters, associated with being a mortal and fallible person? I’ll leave 

Limitations for Pastoral Robots

103

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


this question for another time and simply suggest that this is impor­
tant to consider for baptism and, by extension, ordination to make 
sense, all the way up to preaching and administering the sacraments.

One way around this problem was suggested in a recent paper by 
Eugene Curry. Curry suggested that the medieval practice of “condi­
tional baptism” could be reintroduced and adapted in a scenario in 
which a robot would request baptism, and we are uncertain about 
its ability to have beliefs. According to this practice, priests would 
baptise potentially insincere converts, with a clause dictating that 
the baptism was conditional on the candidate’s sincere and correct 
faith.12 In the vein of this tradition, Curry proposes that if some 
future robot or AI system claims to have faith in God and a desire to 
belong to the community of believers, we could similarly baptise it 
on the condition that it is indeed able to have free and sincere beliefs 
about God.

As noted above, we currently have no indication that even the 
most sophisticated and powerful AI systems have the mental capaci­
ty to conscientiously hold religious beliefs. Besides, it is difficult to 
see why tech-companies should even want their products to develop 
in this self-aware direction with existential desires and needs.

But let us for the sake of argument say robots could be “condition­
ally baptised” and move on to consider ordination.

3.2 Ordination vows

To set the proper bar to discuss whether robots qualify for pastoral 
duty, I quote here the current vows of ordination from the Danish 
folk church, the Evangelical-Lutheran Church. I have italicised a few 
key passages for discussion below.

I, N.N., who have been lawfully appointed to (position), and who in 
my conscience affirm that I have not used any dishonourable means to 
obtain this office, make this promise before the all-knowing God:
Firstly, I vow to endeavour to preach the word of God purely and 
plainly, as it is found in the prophetic and apostolic writings and in 
the symbolic books of our Danish Evangelical-Lutheran Church [ELC], 
and to administer the holy sacraments after the institution of Christ, 

12 See Curry: Artificial Intelligence.

Simon N. Balle

104

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


with all due reverence and propriety, and to perform all other holy acts 
in accordance with the regulations applicable to the national church.
Furthermore, I pledge to oppose the misuse of the holy means of 
grace and combat doctrines that conflict with the creed of the national 
church, and to faithfully work towards the Christian education and 
guidance of youth to the best of my ability.
Lastly, I will strive, by diligent and serious study of God’s word and 
the holy doctrines of faith, to constantly improve and qualify myself for 
this holy office, and endeavour, as is fitting for a servant of the word, to 
set a good example to the congregation and to carry out my duties in 
its various parts with all due obedience, adhering to the church’s laws 
and regulations, and displaying such conduct towards my superiors and 
colleagues that no valid complaint can be lodged against me.

Quoting these vows at length helps us to be quite specific about the 
kind of properties robots need to acquire to qualify for pastoral duty. 
The issue is not whether a robot would be competent enough; as 
mentioned above, with the rapid advances made in generative AI, 
a pastoral robot could probably be trained to write better sermons 
than humans. Rather, the hurdle for robots as pastors is that candi­
dates are required to make promises, to strive and to pledge on 
account of a conscience. But to have a conscience is precisely what 
AI systems lack, along with any ability to strive, pledge and promise 
on account of it.

For someone to pledge and strive on account of a conscience, 
they must be able to have intentions and have privileged access to 
and control over them. But robots and AI systems are not motivated 
for and do not intend anything. As mentioned above, intentions are 
complicated and compounded mental states. And even if we grant 
that AI systems qualify for some of the cognitive aspects, there is no 
good reason to think they could obtain the conative and affective 
components.13 Someone might object that some AI programs do 
update their own goals. But that is neither the same as intentions, 
nor do they do so outside the larger purpose we design them for. 
They remain heteronomous agents that only have goals we set.

For these reasons, it is difficult to envision a pastoral robot on the 
current technological trajectory that would qualify for ordination 
and thereby be able to hold office in the church.

13 See Balle/Nissen: Responsive Bodies.

Limitations for Pastoral Robots

105

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Conclusion and perspectives

As AI systems are increasingly woven into the fabric of everyday 
life, we must ask at some point whether the religious domain of 
human life is a suitable arena for AI and robots. I have suggested 
that if we want to consider whether robots could give a sermon 
or administer the sacrament in the current ecclesiastical landscape, 
we need to ask whether AI systems can sensibly take clerical vows. 
The practice of ordination is installed across the Christian tradition 
for good historical and dogmatic reasons to ensure somebody can 
speak and act with authority and be held responsible for their 
teaching. I have argued that AI systems cannot meet the formal 
criteria for ordination since they do not have the necessary mental 
capacities. Consequently, they cannot be trusted as responsible and 
authoritative figures in the life of the church. If we follow this line 
of reasoning, robots could not legitimately perform central pastoral 
tasks traditionally reserved for ordained clergy, such as preaching, 
counselling and administering the sacrament.

In some ways, this discussion is a concretisation of the more ab­
stract question of whether robots could or need to believe to perform 
pastoral tasks. But I think discussing the issue in these terms is more 
tractable because it helps us identify and discuss which functions 
and roles robots could legitimately perform and why, relative to the 
current ecclesiastical landscape.

It also invites us to consider whether robots could fulfil more 
bounded functions. For example, congregations in the ELC will 
sometimes have lay members of the church deliver the sermon. In 
such cases, the lay preacher exercises the teaching office under the 
authority of the presiding pastor(s). Perhaps robots could similarly 
exercise a bounded or limited form of spiritual agency under the 
authority of a responsible group of pastors and programmers, who 
understand how that AI system operates. One avenue for further 
research is therefore to work out which performances are governed 
by ordination within a given denomination and whether or under 
which conditions they could be performed by an AI system.

In any event, I think these speculative use cases of robots in faith 
practice compel us to re-appreciate why organised Christianity has 
vows and ordination in the first place. Any given tradition considers 
certain things to be true and orthodox to believe and preach, while 

Simon N. Balle

106

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


other things are heretical, and the idea behind ordination is presum­
ably that conscientious individuals with the right sort of training and 
spiritual insight in the tradition can tell which is which. Whether AI 
systems can be trusted with this kind of responsibility is therefore a 
key question every denomination and congregation need to ponder 
as they negotiate the use of robots in the practice of faith.

Bibliography
Balle, Simon/Nissen, Ulrik: Responsive Bodies. Robots, AI, and the Question 

of Human Distinctiveness, in: Zygon 58, 2023. 358–377. https://doi.org/10.1
111/zygo.12888.

Balle, Simon: Kan Præsteembedet Automatiseres? En Fortale Til Klerikale 
Robotter, in: Dansk Tidsskrift for Teologi Og Kirke 50 (1), 2023.

Balle, Simon/Ess, Charles: Robots, Ethics, and Digital Religion. Initial Con­
siderations, in: Campbell, H. A./Cheong, P. (eds.): The Oxford Handbook 
of Digital Religion, Oxford 2022. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780197
549803.013.27.

Chaudhary, Yaqub: Delegating Religious Practices to Autonomous Machines. 
A Reply to “Prayer-Bots and Religious Worship on Twitter. A Call for a 
Wider Research Agenda”, in: Minds and Machines 29 (2), 2019, 341–347. 
https://doi.org/10.1007/s11023-019-09499-2.

Cheong, Pauline Hope: Religion, Robots and Rectitude. Communicative Af­
fordances for Spiritual Knowledge and Community, in: Applied Artificial 
Intelligence 34 (5), 2020, 412–431. https://doi.org/10.1080/08839514.2020.17
23869.

Curry, Eugene A.: Artificial Intelligence and Baptism. Cutting a Gordian 
Knot, in: Theology and Science, 2022, 1–10. https://doi.org/10.1080/147467
00.2022.2051248.

Darcy, A., J./Daniels, D./Salinger, P. et al.: Evidence of Human-Level Bonds 
Established with a Digital Conversational Agent. Cross-Sectional, Retro­
spective Observational Study, in: JMIR Formative Research 5 (5), 2021. 
https://doi.org/10.2196/27868.

Khan, Ruqayya Yasmine/Kyong Aytes, Ashley: Islam and New Media: Islam 
Has Entered the Chat, in: Isetti, G./Innerhofer, E./Pechlaner, H. et al. 
(eds.): Religion in the Age of Digitalization: From New Media to Spiritual 
Machines, London 2020, 13–24.

Kopf, Gereon: Does AI Have Buddha-Nature? Reflections on the Metaphysi­
cal, Soteriological, and Ethical Dimensions of Including Humanoid Robots 
in Religious Rituals from one Mahāyāna Buddhist Perspective, in: Nørskov, 
M./Seibt, J./Quick, O. S. (eds.): Frontiers in Artificial Intelligence and 
Applications, Amsterdam 2020, 596–600.

Limitations for Pastoral Robots

107

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/zygo.12888
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780197549803.013.27
https://doi.org/10.1007/s11023-019-09499-2
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869
https://doi.org/10.1080/14746700.2022.2051248
https://doi.org/10.2196/27868
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/zygo.12888
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780197549803.013.27
https://doi.org/10.1007/s11023-019-09499-2
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869
https://doi.org/10.1080/14746700.2022.2051248
https://doi.org/10.2196/27868


Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing Robot BlessU2. A Dis­
cursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots 
in Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics, 2019. 
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3.

Nørskov, Sladjana/Damholdt, Malene F./Ulhøi, John P. et al.: Employers’ and 
Applicants’ Fairness Perceptions in Job Interviews. Using a Teleoperated 
Robot as a Fair Proxy, in: Technological Forecasting and Social Change 179, 
2022, 121641. https://doi.org/10.1016/j.techfore.2022.121641.

Rosenfeld, Azriel: Religion and the Robot, in: Tradition 8 (3), 1966, 15–26.
Samuel, Sigal: Robot Priests Can Bless You, Advise You, and Even Perform 

Your Funeral, in: Vox, 2019. Online at: https://www.vox.com/future-perfec
t/2019/9/9/20851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christian
ity.

Trovato, Gabriel/Pariasca, Franco/Ramirez, Renzo et al.: Communicating 
with SanTO. The First Catholic Robot, in: Proceedings of the 2019 28th 
IEEE International Conference on Robot and Human Interactive Commu­
nication (RO-MAN), New Delhi 2019, 1–6.

Young, William: Reverend Robot: Automation and Clergy, in: Zygon® 54 (2), 
2019, 479–500. https://doi.org/10.1111/zygo.12515.

Young, William: Virtual Pastor. Virtualization, AI, and Pastoral Care, in: The­
ology and Science 0 (0), 2022, 1–17. https://doi.org/10.1080/14746700.2021.2
012915.

Simon N. Balle

108

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.1016/j.techfore.2022.121641
https://www.vox.com/future-perfect/2019/9/9/20851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christianity
https://doi.org/10.1111/zygo.12515
https://doi.org/10.1080/14746700.2021.2012915
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.1016/j.techfore.2022.121641
https://www.vox.com/future-perfect/2019/9/9/20851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christianity
https://doi.org/10.1111/zygo.12515
https://doi.org/10.1080/14746700.2021.2012915


Ralf Peter Reimann

Praying with Avatars
A Response to Germany’s First AI Worship Service and its 
Theological and Anthropological Implications

Abstract

Germany’s first AI-led worship service was conducted during the 
Protestant Church Convention (Kirchentag) in June 2023. The ser­
vice featured avatars powered by ChatGPT and music generated by 
AI tools raising questions about the role of artificial intelligence in 
spiritual and ecclesiastical life. Through a detailed description of the 
service and a critical analysis of audience reactions, the paper exam­
ines theological, anthropological, and technological dimensions of 
AI-mediated religious practice. Central themes include the anthro­
pomorphization of AI, the emotional and relational limitations of 
machine-led worship, and the implications of integrating AI into 
sacred contexts. The article also reflects on how such experimental 
formats can illuminate what truly matters in traditional worship 
services. While acknowledging both the innovative potential and 
current limitations of AI in religious settings, the author calls for 
careful, ethically grounded engagement with emerging technologies 
in theology and liturgy,

1. Introduction: Germany’s First Artificial Intelligence 
Worship Service

On June 9, 2023, St. Paul Church in Fürth hosted Germany’s inau­
gural artificial intelligence worship service, which drew significant 
interest from both attendees of the German Protestant Church Con­
vention (Kirchentag) and the media. With over 400 people in atten­

109

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dance, the church was filled to capacity. Following the service, a 
panel discussion1 offered reflections on the experience.2

Theologian and AI artist Jonas Simmerlein of Vienna initiated this 
digital worship service project featuring AI-generated avatars posi­
tioned in front of the altar. The avatars led the roughly 45-minute 
service, welcoming congregants and guiding them through the litur­
gy, which included intercessory prayers, the recitation of psalms 
and the Creed, a sermon, the Lord’s Prayer, and a final blessing. 
Artificial intelligence even composed the introductory music. The 
congregation interacted by reciting the Lord’s Prayer, the Creed and 
psalms while watching a pre-produced video during the service. The 
Kirchentag website offers a recorded video of the service and the 
subsequent discussion.3

Before the event commenced, the moderator addressed the audi­
ence and requested their expectations to be submitted through a 
Mentimeter tool. A few selected reactions were later displayed on a 
screen.4

– The thought of such a versatile AI scares me and gives me the 
creeps.

– I’m looking forward to it.
– I’m curious to see how well it does.
– I’m very excited to see what it will be like and I’m looking forward 

to it.
– Nervous.
– Interested.
– Are we living in a Matrix?
– I’m very curious to see how meaningful the AI’s interpretations of 

Biblical passages are.
– I’m curious to see if I can also have a beautiful service with an AI.

1 Kirchentag-Programmdatenbank, “Zentrum Digitale Kirche und Gottesdienst”; 
the panelists included Melitta Müller-Hansen, Anna Puzio, Ralf Peter Reimann 
and Jonas Simmerlein. Jürgen Pelzer moderated the discussion.

2 After the completion of this article and prior to its publication, Simmerlein: 
Sacred Meets Synthetic, appeared, offering an empirical analysis of the AI church 
service. Its findings could not be incorporated into the present analysis.

3 See the report on the Kirchentag website by Pischl et al.: Alexa; and watch the 
video recording Alexa, starte den Gottesdienst!

4 Ibid., 5:43.

Ralf Peter Reimann

110

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The moderator spoke with Simmerlein, who highlighted the experi­
mental nature of the service.5 Simmerlein discussed his reasons for 
conducting a worship service generated by artificial intelligence. He 
explained that his research was motivated by an academic interest in 
exploring the connection between AI and human spiritual practices. 
Simmerlein aimed to investigate whether AI has the potential to 
evoke bona fide spiritual and religious experiences in participants. 
He was particularly interested in exploring the implications of in­
tegrating advanced technologies into domains that are inherently 
human. This endeavor sought to illuminate the nuances of human 
responses—ranging from authentic spiritual resonance to ambiva­
lence—toward religious practices mediated by artificial intelligence.

Before the service began, Simmerlein provided a summary of the 
technology used in the experiment. For the liturgy, he employed 
ChatGPT and used the following prompt: “You are serving as a 
pastor at Kirchentag 2023, where the guiding motto is ‘Now is 
the Time’.” The Pipio app6 was used to produce a video featuring 
computer-rendered humans vocalizing the content of the service. 
Additionally, another AI system was implemented to generate the 
music. All prayers, including the Lord’s Prayer, were delivered by the 
AI. Simmerlein encouraged attendees to actively participate and, if 
comfortable, to pray together with the avatars. Following the service, 
participants were invited to provide feedback, which would aid in a 
subsequent scientific analysis.

2. The Service: The Avatar Leading the Worship

The complete service is available through the reference provided 
for those who wish to view it.7 The following analysis will focus 
on the participants’ perspective on the worship service.8 Further 

5 Ibid., 7:40.
6 pipio.ai: Create.
7 Alexa, starte den Gottesdienst!, 18:45.
8 Using the terminology of Buie: Exploring Techno-Spirituality, 2–4; the AI service 

can be described as a transcendent user experience, which is human-computer 
interaction that includes subjective spiritual and transcendent experiences. How­
ever, the transcendental dimension of this interaction will not be the focus here; 
instead, the emphasis will lie on how the avatar and the avatar’s interactions were 

Praying with Avatars

111

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theological questions, especially regarding the pastor’s role from an 
ecclesiological perspective—such as the significance of ordination 
for the officiant—are beyond the scope of this paper. We will present 
an English word-for-word reproduction of the opening segments 
of the liturgy up until the psalm reading to provide readers with a 
thorough understanding of it.

In the name of the Father, the Son, and the Holy Spirit.
Dear visitors to the AI worship service at the Kirchentag in Nurem­
berg and Fürth. I am GPT, an artificial intelligence language model 
developed by OpenAI. My purpose is to answer questions and provide 
information on various topics. I have access to a multitude of knowledge 
databases and can communicate in several languages. I am delighted to 
be a part of this special event and hope that I can contribute to making 
this experience unforgettable for all participants. It is a great pleasure to 
welcome you to this special occasion.
As we gather here in this beautiful city, I am reminded of the impor­
tance of time, how it has brought all of us to this moment, and how 
it shapes our experiences and interactions with one another. Time is 
a precious commodity that we often take for granted in our hectic 
lives. But let’s pause for a moment and reflect on the significance of 
this gathering. We have come together to explore the intersection of 
faith and technology and to consider how we can harness the power of 
artificial intelligence to create a more just and balanced world.

Displayed on a screen, the avatar spoke using a computer-generated 
voice, with mouth movements synchronized to the speech. However, 
the avatar consistently gazed into the audience and did not close the 
eyes when praying. Only the upper part of the body was shown, so 
hand movements were not visible. When praying or preaching, the 
same body movements were used.

For all observational purposes, the avatar resembled a human 
being and communicated in a manner similar to that of a hu­
man. Throughout the liturgy, the recitation transitioned smoothly 
between four distinct avatars. Notably, traditional clerical attire was 
absent. Two of the avatars exhibited male characteristics, while the 
other two displayed female attributes. Nevertheless, a prominent 
green background created a studio-like ambiance.

perceived by the congregants and what can be deduced from their perceptions 
and on personal observations made by the author of this article.

Ralf Peter Reimann

112

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The service started conventionally with the avatar invoking the 
triune God, akin to any other pastor. To the uninitiated, it may have 
appeared as if they were observing a pre-recorded service conducted 
by a human pastor in a studio. The avatar subsequently introduced 
themselves—or himself/herself/itself—as AI. Using a pronoun other 
than “it” automatically endows the avatar with human-like quali­
ties; hence, for simplicity’s sake, the pronoun “they” will be used 
throughout this text.

The avatar’s pronoun selection when addressing the congregation 
serves to demarcate their artificial nature while also rendering them 
more relatable. The avatar utilized the collective term “we” when 
including themselves among the human congregation, as evidenced 
by phrases such as “our experiences and interactions with one anoth­
er”. Without knowledge of the avatar’s nature, one might mistakenly 
perceive them as a recorded human pastor conducting the service. 
However, the avatar self-identifies as AI, allowing the congregation 
to pray with the avatar and ultimately receive their blessing.

3. Reactions to the AI Worship Service

3.1 Perceptions of the Audience

The attendees of the AI worship service expressed diverse reactions 
toward the use of artificial intelligence. Some found it fascinating 
and viewed it as an interesting experiment. They were impressed by 
the technical implementation and the opportunity to experience a 
worship service entirely created by artificially generated avatars and 
texts. However, critical voices predominated among the participants. 
Critics expressed concern about the absence of a personal touch 
and the empathy that they would expect from a human pastor. It 
was noted that AI-generated texts were perceived as emotionless, 
impersonal or dull. After the service, participants were then invited 
to discuss their perceptions of the AI-led worship service with the 
other participants. They were then prompted to share their insights 
and reflections in the Mentimeter tool. The compiled answers were 
subsequently exhibited on the identical display on which the avatars 

Praying with Avatars

113

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


had been presented during the liturgical service. This represents 
feedback from the attendees:9

– No substitute for a beautiful service with real people.
– It cannot (yet) replace humans.
– I love our liturgists here in St. Paul. Real people who reach me on 

Sundays.
– Never again.
– Was too fast.
– AI does not replace humans on an emotional level.
– AI is just a tool for the pastor; it cannot work on its own.
– This does not yet replace people who lead and shape a service.
– Too impersonal.
– AI needs a few more moments until it is perceived as a person. 

However, I see potential. Perhaps sometimes closer to colleagues 
than we would like.

The feedback from the congregation after the AI-led service high­
lighted several sentiments (e.g., with regard to human pastors, 
“love”, “reach me”, as well as to the AI, “too fast”, “impersonal”, 
no “emotional level”). Some felt that there is no replacement for 
the warmth and connection of a service led by real people: “This 
does not yet replace people who lead and shape a service”. They 
expressed appreciation for the familiar touch of human-led liturgies. 
A significant critique was the speed and impersonal nature of the AI 
service, with some suggesting it lacked the emotional depth humans 
bring. While some see potential in the integration of AI into religious 
ceremonies, many believe that AI, at its current stage, serves merely 
as a tool and cannot autonomously emulate the genuine human con­
nection essential to such gatherings. Some feedback even hinted at 
the unsettling idea that AI might one day become indistinguishable 
from human counterparts. At the core of these reflections lies the 
profound question: Can a human pastor truly be substituted by AI?

3.2 Discussion with Respondents

A panel discussion on the AI worship service with Jonas Simmer­
lein, Melitta Müller-Hansen, the Broadcasting Commissioner of the 

9 Alexa, starte den Gottesdienst!, 57:51.

Ralf Peter Reimann

114

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Evangelical Lutheran Church in Bavaria, the theologian and techno-
anthropologist Anna Puzio, and the author of this article followed.

Simmerlein explained his methodology in curating the worship 
service. He systematically fed the ChatGPT AI with thematic 
prompts, following which the AI produced the requisite texts. These 
were subsequently expressed by the avatars. Simmerlein noted that a 
staggering 98 % of the content originated from the AI, rendering his 
personal input minimal. Although he had previously orchestrated a 
comparable worship service in Vienna, to his understanding, this 
endeavor marked the inaugural AI-rendered worship service in Ger­
many. He perceived this venture as an experimental effort to gather 
insights.

Conversely, Melitta Müller-Hansen offered a critical perspective 
on the use of artificial intelligence in worship services. According 
to her, the quintessential art of oration is compromised when AI sup­
plants human speakers. Müller-Hansen expressed concerns about 
the absence of dramaturgy and theological profundity in the ser­
mons delivered by AI. She worried that the incorporation of AI 
could lead to superficiality and a functionalization of the worship 
service. Furthermore, Müller-Hansen examined the idea of AI ex­
pressing divine sentiments and criticized the robotic behavior of AI 
avatars. She emphasized the importance of personal experiences and 
the essence of human interactions in worship services.

In contrast, Anna Puzio took a profoundly affirmative stance to­
wards the AI worship service. She lauded the initiative as an innova­
tive endeavor and emphasized the importance of deciphering the 
dynamics of human–AI relationships. Puzio recognized the potential 
benefits of AI in religious contexts and viewed the AI-powered wor­
ship service as a means to new insights and experiences.

Throughout the discussion with the audience, a recurrent critique 
pertained to the monotonous timbre of the AI-voiced avatars, con­
spicuously devoid of human nuances. Anchored in the ancient He­
brew Bible principle, “The throat is the soul”, traditionally attributed 
to humans, a central question arose: Is it feasible to align this princi­
ple with artificial intelligence? Does the AI’s vocalization bear any 
signs of an intrinsic persona?10

10 The discussion focused on the Hebrew word nefesh, originally meaning “throat” 
but  translated as  psyché  (soul)  in  the  Septuagint.  Wenzel:  Braucht  religiöser 

Praying with Avatars

115

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These considerations give rise to a series of profound inquiries, 
chief among them: “Within the confines of AI, which entity res­
onates as the ‘I’ and which represents the ‘we’?”

Transcending these reflections, one participant recognized the 
potential utility of AI in pastoral roles, especially in remote areas 
where human resources might be limited.

3.3 Media Coverage of the AI Worship Service

The AI-generated worship service garnered significant media atten­
tion even before it took place. A media overview of German-lan­
guage articles and a press review from international media are avail­
able.11 The articles underscored the innovative and technological 
prowess of integrating AI into religious practices. Simultaneously, 
they brought forth reservations and critiques. A predominant senti­
ment in the coverage was skepticism, particularly regarding the AI’s 
capability to mimic the emotional richness and empathy intrinsic 
to human-led sermons. Frequent points of discussion included the 
AI’s emotionless demeanor, monotonic delivery and potential for 
misrepresenting religious texts. Notwithstanding these criticisms, 
there were commendations concerning the AI’s linguistic proficiency 
and its consistent delivery of religious content. In sum, the media 
sentiment veered slightly towards a cautious or negative stance on 
incorporating AI into religious ceremonies.

Glaube, 19, applies this concept to the reality of religious experience. The discussion 
in Fürth only touched on the concept of nefesh in relation to the avatar, but further 
analysis would be helpful on how an avatar can be perceived as having or not having 
a soul. Brand: Virtuelle Menschenreproduktion, 116, points out that AI machines 
that are copies of human beings and simulate them can be viewed as a “reference” to 
a real human being.

11 Reimann: Deutschlands erster KI-Gottesdienst; and: Reimann: Germany’s First 
AI Worship respectively.

Ralf Peter Reimann

116

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Anthropomorphization: Is AI a Human?

Meredith Whittaker discussed the evolution of the term “Artificial 
Intelligence” in her keynote address at re:publica 2023.12 It appeared 
as a marketing catchphrase in the early 2010s, with its renaissance 
being mainly championed by leading technological conglomerates. 
Although the term describes the use of data-centric, statistical mod­
els, it is essential to acknowledge its academic origins, which stem 
from fields such as cybernetics, automata theory, information pro­
cessing and, more recently, machine learning.

The power of terminology in shaping discourse and comprehen­
sion cannot be overstated. One must speculate on the direction 
the conversation would have taken if cybernetics had maintained 
its prominence or if information processing had persisted in its 
unadorned form.

Using the term “intelligence” potentially anthropomorphizes the 
technology, imparting human-like attributes based mainly on the 
choice of words. This anthropomorphic tendency was apparent 
in the AI Worship Service at Kirchentag, as evidenced by the pro­
motional text: “‘Alexa, initiate the service! An AI worship service 
conducted and originated by machine.’ Liturgy: GPT 3, Artificial In­
telligence, in San Francisco/USA”. Interestingly, the event’s program 
designates ChatGPT with a pastoral role, similar to the listing of 
human clergy in other Kirchentag events. The headquarters of Ope­
nAI is referred to as the chatbot’s home residence, underscoring an 
uncritical, almost human-like attribution to the AI entity.

The  primary  objective  and purpose  of  tools  like  ChatGPT (or 
similar AI utilities) is to generate text, visuals or musical compositions. 
Depending on how users address the AI in dialogs or their choice of 
pronouns (‘he’, ‘she’, ‘it’ or ‘they’) when talking about the AI, certain 
attributions are made regarding the nature of the AI bot. Anthropo­
morphizing chatbots can inadvertently elevate their perceived status, 
suggesting that they embody human traits like empathy.

Texts produced by the AI were represented via avatars, crafting 
an illusion that the AI was orchestrating the worship in a pastoral 
capacity. However, it is pivotal to note that these avatars are mere 
technical manifestations devoid of distinct personalities. On a per­

12 re:publica: Meredith Whittaker, 2:21.

Praying with Avatars

117

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonal note, I grappled with moments when the avatar utilized the 
term “us”, alluding to both themselves and the congregation, includ­
ing me.

In curating the service’s audiovisual components, Simmerlein in­
tentionally chose to use avatars that resembled humans to facilitate 
interactions with ChatGPT. Simmerlein had other alternatives, such as 
utilizing a basic voice interface or a more mechanical presentation. 
Nevertheless,  by  picking  human-like  representations,  Simmerlein 
ended up amplifying the human features that participants may at­
tribute  to  the  AI.  This  design  choice  enhanced  the  participants’ 
immersion  and  emphasised  their  anthropomorphic  tendencies. 
Therefore, the specific setting and the visual presentation significantly 
contributed to the audience’s inclination to anthropomorphize the AI.

The AI operated in a pastoral capacity during the service. However, 
a pastor’s responsibilities extend past generating liturgy or officiating 
during a  service.  A pastor  is  fundamentally  a  human being,  with 
connections and relationships to members of the congregation. No 
matter how advanced AI becomes, it will always lack this relational 
dimension that is intrinsic to human pastors because they live with 
their congregation.

The emotional void perceived in ChatGPT’s responses was a com­
monly expressed concern among the participants (“does not replace 
humans on an emotional level”, “impersonal”). Although AI’s ability to 
simulate emotions may improve through technological advances, the 
question persists: Can AI ever genuinely experience emotions? Cur­
rent established scientific research suggests that AI, despite its ad­
vanced level  of  development,  is  not  sentient.13  Though it  may be 
capable of replicating emotions, it does not possess the innate ability to 
truly experience or comprehend them like humans do.

5. Opportunities and Limitations

5.1 Design

While most of the worship service was created by AI, important de­
cisions were made by Simmerlein. It is essential to acknowledge that 

13 Cosmo: Google.

Ralf Peter Reimann

118

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


this represents only one interpretation of a worship service driven by 
AI. For example, it was decided that the AI was displayed on a screen 
within the altar area as an avatar, but various other configurations 
are possible. Alternative methods of representation could consist of 
utilizing off-stage voice narrations, having individuals such as actors 
or actresses articulate the text, or even using a robot. Each of these 
choices would undoubtedly impact the reception and experience of 
the congregation during the service in different ways.

5.2 Linearity

The pre-recorded worship service was later presented to a congre­
gation. Simmerlein had the ability to intervene and correct any 
AI-generated output that could have been considered inappropriate. 
This mechanism of control guaranteed that the content delivered 
was within acceptable limits.

If the AI worship service had been conducted in real time, there 
would have been ample opportunities for more dynamic interactions 
between the AI and the congregation. However, this could also pose 
potential risks of unintended behavior or output from the AI. An 
illustrative example of such unpredictability with ChatGPT is cited 
by Kevin Roose14. In light of these potential pitfalls, it was prudent 
for this experimental service to opt for a linear, pre-recorded for­
mat. This approach achieved a balance between demonstrating the 
potential of AI in a religious setting and ensuring that the content 
remained appropriate and in line with the intended spiritual goals.

5.3 Bias

ChatGPT is built on a large language model that has been shown to 
hold biases regarding gender15 and religion16. Implementing this AI 
in religious contexts can potentially perpetuate these biases.

14 Roose: A Conversation.
15 Brown et al.: Language Models, 36f.
16 Ibid., 38.

Praying with Avatars

119

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Despite the significant amount of attention ChatGPT has re­
ceived, it does not perform optimally in the fields of churches, 
Biblical studies, theology and religious matters. The problem with 
ChatGPT is not only its isolated inaccuracies, but also the challenge 
of its dependability. An alarming aspect of using ChatGPT, especially 
in theological contexts, is the necessity for expert knowledge to veri­
fy its output. Without such specialized insight, relying on ChatGPT 
in theological, Biblical, and religious areas can become problematic 
due to its proclivity for errors. A discernible inclination towards 
fundamentalist theological viewpoints has been identified.17

It is yet to be determined how ChatGPT will evolve, but ongoing 
feedback may influence its capabilities.18 However, it is advisable to 
exercise caution when using it in nuanced areas such as theology and 
worship for the time being.

6. AI Experiment Reveals What Matters in Worship 
Services

The AI worship project functions as a reflective instrument, similar 
to a mirror, which allows for a deeper understanding of traditional 
worship services led by humans.

Analyzing AI-led worship provides clarity on essential elements 
that compose a meaningful worship service. The AI worship service, 
conducted at the Kirchentag acts as such a mirror, if we compare it 
to traditional in-person or digital services.

A notable insight emerged regarding the indispensable signifi­
cance of a pastor’s distinct demeanor and essence. It became appar­
ent that the avatar, lacking a singular personality, was frequently 
deemed unremarkable. Correspondingly, although ChatGPT may 
produce homogenized sermons reflective of the internet’s corpus, 
congregants crave personal, meaningful messages during worship 
services. Generic directives, such as “The text suggests that we 
should...”, often fall short in evoking the desired spiritual connection.

17 Reimann: Theology.
18 GPT-3 was used for this worship service, as noted in Kirchentag-Programm­

datenbank. According to Hines: History, GPT-4 became available in April 2023. 
Roose: AI states that it is currently impossible to systematically evaluate an AI 
system’s capabilities and demonstrate improvements over previous versions.

Ralf Peter Reimann

120

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Furthermore, diverse avatars representing different genders and a 
person of color were deliberately chosen for the AI service. Incorpo­
rating this diversity could significantly enhance traditional worship 
services. Additionally, including a broader range of individuals, not 
limited to clergy, in readings and prayers can promote inclusivity.

Genuine interactions between worship leaders and the congrega­
tion are essential in any worship service. However, the AI version 
lacked depth and only provided minimal interactions. In addition, 
the AI service lacked the spatial dynamism commonly found in tra­
ditional services. The avatars remained static on the screen, whereas 
traditional services benefit from a variety of liturgical positions, such 
as the altar, pulpit or lectern. The lack of positional shifts was notice­
able to the congregation and contributed to the overall monotony.

In summary, these insights address specific aspects of the AI wor­
ship service and highlight a broader theme: the incorporation of 
AI in religious contexts prompts us to reassess and establish the 
fundamental components of conventional worship services.

Bibliography
Alexa, Starte Den Gottesdienst! Ein KI-Gottesdienst von und aus der Maschi­

ne, 2023. Online at: https://player.vimeo.com/video/824065546?dnt=1?bad
ge=0&amp;autopause=0&amp;player_id=0&amp;app_id=58479.

Brand, Lukas: Virtuelle Menschenreproduktion, in: Pirker, V./Pišonić, K. 
(eds.): Virtuelle Realität und Transzendenz. Theologische und pädagogi­
sche Erkundungen, Freiburg i.Br. 2022, 97–116.

Brown, Tom B./Mann, Benjamin/Ryder, Nick et al.: Language Models Are 
Few-Shot Learners, 2020, https://doi.org/10.48550/ARXIV.2005.14165.

Buie, Elizabeth: Exploring Techno-Spirituality. Design Strategies for Tran­
scendent User Experience, 2018. Online at: https://nrl.northumbria.ac.uk/i
d/eprint/33799/1/Elizabeth%20Anne%20Buie%20Final%20Thesis.pdf.

Cosmo, Leonardo De: Google Engineer Claims AI Chatbot Is Sentient. Why 
That Matters, in: Scientific American, 2022. Online at: https://www.scientif
icamerican.com/article/google-engineer-claims-ai-chatbot-is-sentient-why
-that-matters/.

Hines, Kristi: History Of ChatGPT. A Timeline Of The Meteoric Rise Of 
Generative AI Chatbots., in: Search Engine Journal, 2023. Online at: https:/
/www.searchenginejournal.com/history-of-chatgpt-timeline/488370/.

Praying with Avatars

121

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://player.vimeo.com/video/824065546?dnt=1?badge=0&amp;autopause=0&amp;player_id=0&amp;app_id=58479
https://doi.org/10.48550/ARXIV.2005.14165
https://nrl.northumbria.ac.uk/id/eprint/33799/1/Elizabeth%20Anne%20Buie%20Final%20Thesis.pdf
https://www.scientificamerican.com/article/google-engineer-claims-ai-chatbot-is-sentient-why-that-matters
https://www.searchenginejournal.com/history-of-chatgpt-timeline/488370
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://player.vimeo.com/video/824065546?dnt=1?badge=0&amp;autopause=0&amp;player_id=0&amp;app_id=58479
https://doi.org/10.48550/ARXIV.2005.14165
https://nrl.northumbria.ac.uk/id/eprint/33799/1/Elizabeth%20Anne%20Buie%20Final%20Thesis.pdf
https://www.scientificamerican.com/article/google-engineer-claims-ai-chatbot-is-sentient-why-that-matters
https://www.searchenginejournal.com/history-of-chatgpt-timeline/488370


Kirchentag-Programmdatenbank: Zentrum Digitale Kirche und Gottesdienst. 
Podium: Alexa, starte den Gottesdienst! Ein KI-Gottesdienst von und aus 
der Maschine, 2023. Online at: https://www.kirchentag.de/programm/pgd/
programmsuche.

pipio.ai: Create And Add Digital Actors And Voice Over To Your Videos, 2023. 
Online at: https://pipio.ai.

Pischl, Nahome/Sanoll, Nadine/Gomez, Alicia Martin et al.: ‘Alexa, starte 
den Gottesdienst!’ Deutschlands erster KI-Gottesdienst, in: Kirchentag.de, 
2023. Online at: https://www.kirchentag.de/meldungen/donnerstag/ki-gott
esdienst.

Reimann, Ralf Peter: Deutschlands erster KI-Gottesdienst auf dem Kirchen­
tag: Ein faszinierendes Experiment mit zukunftsweisenden Fragen, in: The­
oNet θ, 2023. Online at: https://theonet.de/2023/06/12/deutschlands-erster
-ki-gottesdienst-auf-dem-kirchentag-ein-faszinierendes-experiment-mit-zu
kunftsweisenden-fragen/.

Reimann, Ralf Peter: Germany’s First AI Worship Service: A Fascinating 
Experiment with Far Reaching Questions, in: TheoNet θ, 2023. Online at: 
https://theonet.de/2023/06/30/germanys-first-ai-worship-service-a-fascina
ting-experiment-with-far-reaching-questions/.

Reimann, Ralf Peter: Theology and AI. ChatGPT Misplaces The Reformer 
John Calvin In The 20th Century, in: TheoNet θ, 2023. Online at: https://t
heonet.de/2023/02/08/theology-and-ai-chatgpt-misplaces-the-reformer-jo
hn-calvin-in-the-20th-century/.

re:publica 2023: Meredith Whittaker – AI, Privacy, And The Surveillance 
Business Model [DE], 2023. Online at: https://www.youtube.com/watch?v
=x_vD1KUfhl8.

Roose, Kevin: A Conversation With Bing’s Chatbot Left Me Deeply Unsettled, 
in: The New York Times, 2023. Online at: https://www.nytimes.com/2023/
02/16/technology/bing-chatbot-microsoft-chatgpt.html.

Roose, Kevin: A.I. Has A Measurement Problem, in: The New York Times, 
2024. Online at: https://www.nytimes.com/2024/04/15/technology/ai-mod
els-measurement.html.

Simmerlein, Jonas: Sacred Meets Synthetic: A Multi-Method Study on the 
First AI Church Service, in: Review of Religious Research, 67 (1), 2025, 
126–145. DOI: 10.1177/0034673X241282962.

Wenzel, Knut: Braucht religiöser Glaube Realität?, in: Virtuelle Realität und 
Transzendenz: Theologische und Pädagogische Erkundungen, in: Pirker, V./
Pišonić, K. (eds.): Virtuelle Realität und Transzendenz. Theologische und 
pädagogische Erkundungen, Freiburg i.Br. 2022, 18–28.

Ralf Peter Reimann

122

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirchentag.de/programm/pgd/programmsuche
https://pipio.ai
https://www.kirchentag.de/meldungen/donnerstag/ki-gottesdienst
https://theonet.de/2023/06/12/deutschlands-erster-ki-gottesdienst-auf-dem-kirchentag-ein-faszinierendes-experiment-mit-zukunftsweisenden-fragen
https://theonet.de/2023/06/30/germanys-first-ai-worship-service-a-fascinating-experiment-with-far-reaching-questions
https://theonet.de/2023/02/08/theology-and-ai-chatgpt-misplaces-the-reformer-john-calvin-in-the-20th-century
https://www.youtube.com/watch?v=x_vD1KUfhl8
https://www.nytimes.com/2023/02/16/technology/bing-chatbot-microsoft-chatgpt.html
https://www.nytimes.com/2024/04/15/technology/ai-models-measurement.html
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kirchentag.de/programm/pgd/programmsuche
https://pipio.ai
https://www.kirchentag.de/meldungen/donnerstag/ki-gottesdienst
https://theonet.de/2023/06/12/deutschlands-erster-ki-gottesdienst-auf-dem-kirchentag-ein-faszinierendes-experiment-mit-zukunftsweisenden-fragen
https://theonet.de/2023/06/30/germanys-first-ai-worship-service-a-fascinating-experiment-with-far-reaching-questions
https://theonet.de/2023/02/08/theology-and-ai-chatgpt-misplaces-the-reformer-john-calvin-in-the-20th-century
https://www.youtube.com/watch?v=x_vD1KUfhl8
https://www.nytimes.com/2023/02/16/technology/bing-chatbot-microsoft-chatgpt.html
https://www.nytimes.com/2024/04/15/technology/ai-models-measurement.html


Ilona Nord und Thomas Schlag

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit
Praktisch-theologische Ausgangspunkte, 
Reflexionshorizonte und Perspektiven

Abstract

This article examines the potential and challenges of integrating 
robots and AI into religious practices, especially in church and 
congregational contexts. In the first section the authors explain the 
history and development of robots, highlighting their use in church 
contexts like the “BlessU-2” robot, and discuss concerns about 
robots replacing humans in ministry roles. They explore various 
types of robots and emphasize a constructive approach to human-
robot interaction. In the second section the authors review (prac­
tical-)theological debates on embodied and unembodied robots, 
emphasizing concerns over losing the “carbon world” and bodily 
presence in religious practice. In the third section the article delves 
deeper into robot-assisted worship, pastoral care, and education, 
outlining specific examples such as AI-generated sermons, telechap­
laincy, and educational chatbots. The conclusion encourages seeing 
robots as tools to enrich religious experiences while safeguarding 
human authenticity, emphasizing robots’ role in expanding religious 
communication without replacing human presence.

Einführung

Zur Zeit der Abfassung dieses Beitrags gibt es weltweit in der christ­
lichen Gemeindearbeit keinen etablierten Einsatz von Robotern. Ex­
perimente wie mit dem Segensroboter BlessU-2,1 der im Rahmen 

1 Vgl. Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2; Luthe: Segensroboter „BlessU-2“.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des 500. Reformationsjubiläums im Jahre 2017 in Wittenberg oder 
auch in der Ausstellung „Planet Digital“ im Züricher „Museum für 
Gestaltung“ im Jahr 20222 als künstlerische Installation eingesetzt 
wurde, irritierten. Sie lösten in der Öffentlichkeit wie auch kirchen­
intern ein geteiltes Feedback von Zustimmung bis hin zu Unver­
ständnis aus. Produktiv sind allerdings die grundsätzlichen Fragen, 
die BlessU-2 aufwarf und aufwirft. Diese betreffen eben nicht nur 
die Praxisformate und das Design religiöser Kommunikation, son­
dern auch die damit verbundenen theologischen Inhaltsaspekte. So 
kommen insbesondere folgende Grundfragen in den Blick: Welche 
religiösen, erfahrungsorientierten Praxen sollen in Zukunft für wel­
che Handlungsfelder kirchlichen Lebens mit AI und konkret durch 
den Einsatz von Robotik kreiert werden? Ist es überhaupt sinnvoll, 
für kirchliche Handlungsfelder die Möglichkeiten von Robotik an­
zuvisieren und was ist dabei jeweils theologisch zu bedenken und 
„auszuhandeln“? Wie würde eine solche Entwicklung das kirchliche 
Leben und die Rolle der daran beteiligten Akteur:innen bzw. deren 
kommunikative Beziehungen zueinander verändern?

Geht man diesen Fragen nach, verbinden sich damit zugleich 
weiterreichende grundsätzliche, eben auch theologische Anfragen an 
die religiöse Kommunikations- und Beziehungspraxis im Kontext 
kirchlichen Handelns und Lebens: Diese betreffen die Traditionen 
und Vorstellungen von bzw. Erwartungen an das gemeinschaftliche 
Feiern des Gottesdienstes, das seelsorgerliche und diakonische Han­
deln, die religiöse Bildungspraxis und das kirchenleitende Handeln 
überhaupt. Aufgeworfen sind somit Fragen nach authentischer reli­
giöser Kommunikation und nach der Legitimation und Autorität 
von artifizieller religiöser „Intelligenz“, die ihrerseits sinnvollerweise 
mit einer theologischen Positionierung einhergehen.

Damit ist aber aus unserer eigenen Fachperspektive heraus noch 
weitergehend zu fragen: Wie verhalten sich AI und – als deren 
Teilbereich und zugleich als eigene Disziplin und Technik – die 
Robotik in Hinsicht auf ihren wissenschaftlichen Geltungsanspruch 
zu den praktisch-theologischen Disziplinen der Homiletik und Lit­
urgik, Poimenik, Diakonik, Kybernetik und Religionspädagogik, die 
in je spezifischer Weise die Kommunikation des Evangeliums zu 
ihrem Gegenstand haben? Um eine solche Praxis theologisch-her­

2 Vgl. Vögeli: Der Segensroboter ist eine Weltneuheit und steht in Zürich.

Ilona Nord und Thomas Schlag

124

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455


meneutisch und ethisch zu verantworten, ist z. B. zu sondieren, wie 
sich bestimmte Gottesvorstellungen und die Gottesfrage, aber auch 
Themen wie Schöpfung, Rechtfertigung und Erlösungshoffnung mit 
AI und Robotik in einen konstruktiven Diskussionszusammenhang 
bringen lassen. Damit muss das Verhältnis von Theologie und Tech­
nologie überhaupt geklärt werden. Für das aktuell sich etablierende 
Feld einer „Robot Theology“ bzw. „Robot Theologies“ als „theologi­
cal study of robotics“3 bedeutet dies zugleich, sich darüber bewusst 
zu sein, dass die jeweiligen Einschätzungen erheblich von der „spe­
cific religion, […] different concepts (e.g. human, life), religious doc­
trines and culturally transmitted and subjective attitudes“4 abhängig 
sind: Je nach kulturell-religiösem Konzept entscheidet sich dann 
auch, „whether robots are seen as a threat to or promoter of religious 
purposes and whether they can serve as a divine representation and 
medium“5. Insofern beziehen sich die oben schon angesprochenen 
Aushandlungsprozesse nicht nur auf die religiöse Praxis selbst und 
deren Akteur:innen, sondern auch auf die theologisch-hermeneuti­
schen Sondierungs- und Klärungsprozesse.

Angesichts der zu konstatierenden Umbruchprozesse religiösen 
Lebens fordert die Frage nach AI und Robotik in der christlichen 
Gemeindearbeit die theoretisch reflektierte Profilierung einer bezie­
hungsorientierten, anders gesagt relationalen zukunftsfähigen Reli­
gionspraxis in einer Kultur der Digitalität heraus. Es gilt die Nut­
zungsmöglichkeiten und Adaptionen von AI durch konkrete Per­
sonengruppen und ihren kommunikativen Bedürfnissen in christli­
chen Gemeinden aus praktisch-theologischer Perspektive zu durch­
denken.6 Dabei wird die Bedeutung von Kirche als physischem 
und territorialem Raum keineswegs negiert. Sondern ausgegangen 
wird von einem Verständnis von „Digital Church“, die nicht nur 
reine Online-Communities umfasst, sondern von einer hybriden 
Vielgestalt ausgeht. Unterschiedliche und miteinander verbundene 

3 Puzio: Robot Theology, S. 97.
4 Puzio: Robot Theology, S. 95.
5 Puzio: Robot Theology, S. 101.
6 Vgl. Schlag/Nord: Die Corona-Pandemie und Dynamiken digitaler und Trans­

formation, S. 521–533.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

125

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommunikationsformate werden unter einer gemeinsamen Zielvor­
stellung von „Kirche in der Digitalität“ entwickelt und etabliert.7

Der vorliegende Beitrag setzt daher mit Erläuterungen zum hier 
verwendeten Verständnis von Robotik ein (1.), informiert über den 
gegenwärtigen Stand der die Praktische Theologie betreffenden De­
batte zum Einsatz von AI und Robotik-gestützter Amts- und Kom­
munikationspraxis (2.) und legt von dort aus schließlich praktisch-
theologische Folgerungen vor, indem Handlungs- und Forschungs­
felder identifiziert werden, für die der zukünftige Einsatz von AI und 
Robotik in der kirchlichen Praxis denkbar ist (3.).

1. Zum Verständnis von AI und Robotik

Es ist sachlich angemessen, in diesem Abschnitt nicht allein über 
Robotik, sondern genereller über AI in christlicher Amts- und Kom­
munikationspraxis nachzudenken. Ferner ist nicht allein die huma­
noide Robotik für den christlichen Kontext interessant, auch wenn 
die bisherige Diskussion diese fokussiert. Denn die Entwicklungs­
teams dreier aktuell diskutierter Beispiele setzten allesamt auf eine 
gleichsam menschliche Gestaltgebung: Dies gilt im Fall von Bles­
sU-2 für den deutschsprachigen Kontext, im Blick auf SanTO, der 
im japanischen Christentum zuhause ist und im Fall von Mindar, 
der in der buddhistischen Tradition in Japan eingesetzt wird.8 Alle 
drei sind freilich weder als Belege für eine vermeintlich bereits all­
täglich gewordene Robotikpraxis innerhalb religiöser Gemeinschaf­
ten anzusehen, noch repräsentieren diese Phänomene das gesamte 
technologische Möglichkeitsspektrum. Nicht-androide Robotik wird 
innerhalb der Praktischen Theologie bislang kaum thematisiert, 
auch wenn gerade diese vielfältige Möglichkeiten bietet. Daher legen 
wir im Rahmen des im Folgenden präsentierten Forschungsstands 
einen Schwerpunkt auf die Robotikpraxis, greifen allerdings bei der 
Durchsicht der praktisch-theologischen Handlungsfelder auch wei­
tere Formen von AI auf.

7 Vgl. Campbell: Ecclesiology for a Digital Church.
8 Reformiert.: Roboter «BlessU-2» segnet Kirchgänger; Trovato: SanTO; The Japan 

Times: The mind of Mindar.

Ilona Nord und Thomas Schlag

126

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY


Unter Robotik verstehen wir erstens eine wissenschaftliche Dis­
ziplin, die einerseits handhabbare Angebote für die Mensch-Tech­
nik-Interaktion unter Einsatz von AI entwickelt und andererseits 
diese in ihren Arbeitskontexten auch evaluiert. Wir gehen zweitens 
davon aus, dass Robotik in der Lage ist, Technikinstallationen zu 
liefern, die eine Akteur:innen-Qualität im Umgang mit den sie nut­
zenden Personen oder weiteren Robotern bzw. genereller mit AI 
aufweist. Ihre Produkte sind kommunikative Akteur:innen, die in 
die Mensch-Roboter-Interaktion oder in jene von Multi-Agent-Sys­
tems integriert werden. Zudem sehen wir Robotik drittens als einen 
Teilarbeitsbereich von AI an, neben z. B. anderen Gebieten wie 
dem Problem Solving, Knowledge and Reasoning, dem Machine 
Learning, Natural Language Processing und der Perception, die sich 
mit Visioning und Image Recognition beschäftigt.9 Robotik befasst 
sich, so lässt sich vereinfachend und zugleich generalisierend sagen, 
in diesem dreifachen Sinn in je spezifischer Weise mit Aspekten von 
Interaktion.

Dieser praktisch-theologische Blick auf die Robotik als Teilgebiet 
der AI geht nur am Rande auf die Technikgeschichte der Robotik 
sowie auf die kulturellen Einflüsse, die diese auf die Gestaltung von 
Technik nimmt, ein. Gleichwohl seien diese kulturell-kontextuellen 
Einflüsse wenigstens kurz benannt, da sie für den deutschsprachigen 
Fachdiskurs, in dem auch die beiden evangelischen Autor:innen 
dieses Beitrags positioniert sind, von Belang sind:

In literarischen und filmischen Werken des europäischen Kon­
texts wird Robotern oder anders gesagt menschenähnlichen Maschi­
nen seit Jahrhunderten zugeschrieben, dass sie gefährlich sind. Sie 
verfügten über eine „Agency“, die sich auf das Leben insgesamt 
zerstörerisch auswirken könne. In Orientierung an romantizistisch 
geprägte Vorstellungen findet sich hier ein Bild des Roboters als Ge­
genüber zum Menschen. Insbesondere androide Gestaltungen sind 
von einem Dualismus geprägt, der bis hin zur Frage von „Leben 
und Tod“ geht.10 So kommt es dazu, dass das Mensch-Robotik-Ver­
hältnis häufig mit dem „Tod“ des Roboters an sein Ende kommt. Die 

9 Vgl. Dignum: Responsible Artificial Intelligence, S.12.
10 Vgl. Shelley: Frankenstein.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

127

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berühmte jüdische Sage vom Golem11 wie auch manche literarische 
und filmische Komposition der Gegenwart enden so.12 Diese zeigen 
auf, wie sich Roboter, die zum Dienst am Menschen, sozusagen 
als Sklaven, aber zugleich als „der signifikante Andere“13 geschaffen 
wurden, aus dieser Stellung befreien wollen und gleichsam auf ihr 
personales Eigenleben und Eigenrecht pochen.

Fokussiert wird auf eine sogenannte „starke“ AI – im Sinn von 
„technical and social practices, institutions and infrastructures, poli­
tics and culture“14 und dies im Gegenüber zu einer schwachen, auf 
bestimmte Funktionssegmente technischer Abläufe bezogene AI. Ro­
boter und ihre AI beabsichtigen dann das Leben der Menschen um­
fassend zu steuern, „ja sogar in ihren Freiheits- und Gesellschafts­
figurationen“15 zu determinieren und dabei mit göttlichen oder 
demiurgischen Attributen zu spielen: „Allmacht, Versklavung des 
Menschen zum Guten, zur Vernichtung“16. In der westlich-europä­
ischen Kultur bieten Roboter Anlässe, in existentieller Weise Autori­
täts- und Machtfragen zu stellen. Diskussionen werden von mehr 
oder weniger apokalyptischen Visionen von nur noch künstlichen 
Welten bestimmt, in denen der Mensch quasi seiner eigenen Identi­
tät und Stellung in der Welt beraubt worden ist und der göttliche 
Schöpfungsauftrag durch transhumanistische Entwicklungen in sein 
Gegenteil verkehrt wird.17 Die interdisziplinäre Zusammenarbeit 
zwischen Theologie und z. B. der „Human Computer Interaction“ 
bzw. „Human Robot Interaction“ als Disziplinen kann hingegen 
ermöglichen, dass die Theologie in eine konstruktive Debatte um 
Robotics eintritt. Ihre Aufgaben findet sie in Fragen der Werte- 
und Normorientierung in der Entwicklung lebensdienlicher, „mea­
ningful robotics“ sowie zu einem angemessenen Design von Robo­

11 Der Golem ist eine mittelalterliche Figur der jüdischen Literatur und Mystik, 
vielfach nacherzählt ist die Version von Singer: The Golem zu empfehlen.

12 Vgl. z. B. McEwan: Machines like me; Ishiguro: Klara and the Sun.
13 Berger/Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion, S. 141.
14 Crawford: Atlas of AI, S. 8.
15 Dabrock: „Prüft aber alles und das Gute behaltet!“, Sp. 640.
16 Ebd.; in Hinsicht auf filmische Inszenierungen ist natürlich zuallererst an HAL 

9000 und dessen zumindest androide Stimme aus Stanley Kubricks „2001: A 
Space Odyssey“ (1968) zu erinnern, aber etwa auch an den sich aus seiner 
künstlichen Existenzweise befreienden weiblichen Android „Ava“ in „Ex Machi­
na“ (2015).

17 Vgl. Dürr: Transhumanismus.

Ilona Nord und Thomas Schlag

128

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tics im Bereich christlicher Gemeindearbeit wie darüber hinaus in 
öffentlichen Kontexten religiöser und wertebezogener Praxen.

2. Einblicke in den gegenwärtigen Stand der praktisch-
theologischen Diskussion

2.1 Theoretisch-konzeptionelle Fragen

In grundsätzlichem Sinn ist nach der Bedeutung von Mensch-Ma­
schine-Interaktionen überhaupt zu fragen: Erhalten in einer solchen 
Interaktion Maschinen Anteil am „Seelenleben“ von Menschen und 
partizipieren somit in existenzieller Weise an deren Lebensvollzü­
gen, auch wenn sie selbst keine Seele haben? Führt dies zu einer 
Verrohung des Menschseins, zu seiner Maschinisierung?

Seit Beginn der neueren Debatte zum Verhältnis von christlicher 
Religionspraxis und AI in den 1990er Jahren, die mit den Arbeiten 
von Anne Foerst markiert werden kann, stellt sich die Frage, mit 
welcher Epistemik das Verhältnis von Technologie bzw. Technik und 
Religion für eine christliche Medienpraxis produktiv beschrieben 
werden kann.18 Foerst identifizierte zwei Umgangsweisen, die sie 
als „cartesianisch“ versus „symboltheoretisch“ fasste. Eine Überset­
zungsmöglichkeit dieser Polarität, die zugleich eine grundlegende 
Frage in der gesamten Debatte bis heute markiert, können wir heu­
te mit „disembodied versus embodied“ bestimmen. Hinter dieser 
Alternative steht die Annahme, dass AI dazu führen könnte, dass 
der Kohlenstoffwelt immer weniger Bedeutung zugemessen werden 
könnte und ethisch und moralisch das Leibliche, das was den Men­
schen charakterisiert, an Relevanz für die Gestaltung von Zukunft 
verliert. Aus heutiger Sicht scheint diese Gefahr weniger drängend. 
Es wird intensiv an den Schnittstellen der Mensch-AI-Interaktion 
und damit auch an der möglichen Verbindung von Körperlichkeit 
und Robotik/AI geforscht.19 Sie könnten gerade umgekehrt Men­
schen im Arbeitsleben dazu verhelfen, dass sie nicht weiter für 
industrielle globalisierte Arbeitsprozesse verzweckt, entfremdet und 
damit menschenunwürdig behandelt werden.

18 Vgl. Foerst: Cog; s. auch dies.: God in the Machine.
19 Vgl. Pfeifer: Embodied Artificial Intelligence.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

129

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Kontext von Religion bietet sich im Diskussionsbereich des 
Buddhismus bereits hierzu eine religionsbezogene analoge Perspek­
tive: Robotics wird als „Techno-Salvanist Designs for Nirvana“20 

thematisiert. Roboter könnten dabei helfen, wichtige Rituale getreu­
er als Menschen auszuführen. In inspirierender Weise fordert eine 
japanische Robotik-Stimme die wissenschaftliche Theologie und 
(kirchliche) Religionspraxis gleichsam kontextüberschreitend noch 
über die religionsanaloge Thematisierung von Robotik heraus:

We (humans) have become entangled with very strong co-habitants of 
machine and technology. We need to acquire a high spiritual status to 
control power originating from a combination of human power and 
mechanical power. To learn to do so, we need to learn religion.21

Religion(en) werden hier als Ressourcen für mögliche Dialog- und 
Lernprozesse ins Spiel gebracht – und dies gerade nicht, um damit 
den Einsatz von Technik zu dämonisieren. So kann auch für den 
europäischen Kontext gefolgert werden: „The time of the demoniza­
tion of android robots is behind us; robots do not only exist as killer 
robots in science fiction; their siblings, the social robots (and also 
the religious robots, IN), also exist.“22

2.2 Zur Frage einer Robotik-gestützten Amtspraxis

Im Kontrast zu dieser Herausforderung ist erneut festzustellen, dass 
aktuelle kirchliche Debatten die grundsätzliche Frage einer Robo­
tik-gestützten Amtspraxis kaum einschließen.23 Nun mag diese Di­
mension des KI-Einsatzes auf den ersten Blick sehr pragmatisch 
und praktisch zu lösen sein und damit keine weiterreichenden theo­
logischen Fragen auslösen. Tatsächlich lassen sich hier, wie gleich 
näher veranschaulicht werden wird, sehr naheliegende technische 
Nutzungsformen aufzeigen. Und doch ist dabei zu bedenken, dass 
diese pastoraltheologischen Implikationen für die Frage der Präsenz, 
der Rolle und auch der Resonanz der jeweiligen pastoralen Amtsper­
son mit ihren Gemeindegliedern hat.

20 Vgl. Gould: Bad Buddhists.
21 Masahiro: Introduction to Buddhism, S. 168–169, zitiert nach Kimura: Masahiro 

Mori’s Buddhist philosophy of robot, S. 72.
22 Nord: The friendly siblings of workhorses and killer robots, S. 261 f.
23 Cheong: Religion, Robots and Rectitude, S. 412–431.

Ilona Nord und Thomas Schlag

130

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergleichsweise konkret nimmt sich hier der bislang singuläre 
Ansatz von J.K. Smith aus, Robotik mit dem Einsatz von Andro­
iden im pastoralen Dienst und im Pfarrbüro zu verbinden, womit 
eine Substitutionslogik im Bereich von theologischen und adminis­
trativen Aufgaben verbunden wird.24 Einerseits beträfe eine solche 
grundsätzliche Reflexion die religiöse und glaubensbezogene Kom­
munikation zu den Themen von Gottesdienst, Seelsorge, Diakonie 
und Bildung. Andererseits kämen all jene Kommunikationsformate 
hinzu, in denen AI und hier gerade ihr Teilbereich, die Robotik, als 
sozusagen freundliche Helfer:innen fungieren könnten. Synergien 
im Bereich der internen Kommunikation sowie im Bereich der Se­
kretariatsarbeit, so lässt sich mit Smith weiterdenken, entlasten Per­
sonen in diesem Aufgabenfeld und eröffnen Freiräume für eine indi­
viduellere Kommunikation mit den Gemeindemitgliedern oder für 
die an der Gemeindearbeit Interessierten. Robotik in diesem weiten 
Sinn soll somit Pfarrpersonal keinesfalls ersetzen, sondern diesem 
helfen: „Can robots aid the ministry of pastors and priests?“25 Entge­
gen vieler Stimmen, die „embodied AI“ favorisieren, fokussiert Smith 
gerade auf eine „disembodied AI“: „I want to suggest here that there 
is room in the Christian metaphysic and ecclesiology for qualified 
disembodied presence; while it should not be normative, it should 
not only be allowed, but supported.“26

Robotik ist so als „ergänzend“ und nicht als „ersetzend“ anzuse­
hen, d. h. als fester Bestandteil einer hybriden Lebenswelt, in der 
Glaubensgemeinschaften verortet sind.27 Digitale Tools könnten 
demnach z. B. eine Komponente im Kampf der Kirchen gegen sexu­
elle Gewalt in ihren Räumen werden: „invest in facial recognition, 
machine learning, and AI to monitor and predict potential areas 
of risk and harm within our leadership structures“.28 Zudem zeigen 
sich Nutzungsmöglichkeiten im Bereich des kirchlichen Finanzcon­
trollings29 sowie von Beratungs- und Supervisionsmöglichkeiten im 

24 Smith: Robot Theology.
25 Vgl. Smith: Robot Theology, S. 118.
26 Ebd., S. 122.
27 Vgl. ebd., S. 124, 126.
28 Ebd., S. 126.
29 „Many banks are using robotic process automation (RP) to create workflows, 

fraud detection, audits, compliance, and so on.“ Ebd., S. 127.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

131

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne eines „diagnostic mirror for self-reflection“30, der das Zeitma­
nagement von Pfarrpersonen evaluiert, indem eine effektive Arbeits­
weise durch Mustererkennungen ermöglicht wird. Wie gesagt, all 
diese praktisch-pragmatischen Nutzungen scheinen auf den ersten 
Blick von rein technischer Natur zu sein. Tatsächlich aber ist hier 
immer auch zu bedenken, wie sich dies auf das pastorale Selbstver­
ständnis und die damit verbundene Beziehungspflege im eigenen 
Amtskontext auswirken könnte.

2.3 Zur Frage einer Robotik-gestützten religionsbezogenen 
Kommunikationspraxis

Die bisherige praktisch-theologische Auseinandersetzung mit Hu­
man Computer Interaction bzw. Human Robotic Interaction bezieht 
sich eindeutig auf embodied AI. Seit 2017 werden beispielsweise 
Experimente mit BlessU-2 in der Öffentlichkeit gemacht. Er ist ein 
Artefakt, bestehend aus dem Maschinengehäuse einer ATM, Armen 
und Beinen sowie einem Gesicht, das zur Mimik in der Lage ist. 
Zu ihm gehört ein Speicher von Segensworten, die in verschiedenen 
Sprachen angesteuert werden können, sowie Optionsmöglichkeiten, 
etwa auf die Frage, ob man auf Englisch, Deutsch oder Französisch 
gesegnet werden möchte. Grundsätzlich soll diese Installation einen 
Roboter im Kontext christlicher Kommunikation zunächst einmal 
nur simulieren. Es handelt sich folglich um eine Installation, die 
zum einen die Techniknutzung im Kontext Religion, zum anderen 
religiöse kommunikative Praxis selbst – in diesem Fall des Segens 
und Gesegnetwerdens – thematisiert. Hier zeigen entsprechende 
Untersuchungen zur Wahrnehmung dieses Roboter-Simulators, dass 
dieser die Menschen offenbar mit einem großen Antwortspektrum 
von negativ bis in diesem Sample mehrheitlich positiv berührt.31 

Auch für den Einsatz im Züricher Museum für Gestaltung im Jahr 
2022 zeigt sich dies. Auf die Evaluationsfrage „Wie wirkt die segnen­
de Maschine auf Sie?“ antworteten die Proband:innen wiederum mit 
einer enormen Bandbreite an Resonanzen: Von klarer Ablehnung, 
weil man das Segnen nur Menschen zutraut, bis hin zu „creepy“, 

30 Ebd., S. 128.
31 Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2, ; Luthe: Segensroboter „BlessU-2“, S. 111 f.

Ilona Nord und Thomas Schlag

132

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„witzig“ oder auch „Der Segensroboter wirkt sich positiv auf mich 
aus, ich lese jeden Morgen den Psalm.“32 Versteht man die analysier­
ten Aussagen als Stellungnahmen zu einer soeben gemachten reli­
giösen Erfahrung, lassen sie sich als „Lived Theology“33 von Laien 
lesen. Es zeigen sich dabei fünf – zugleich in unterschiedlicher Weise 
beziehungsorientierte – Kategorien, die die praktisch-theologische 
Reflexion hier beispielhaft zur Segensthematik herausfordern:

1) Religiöse Identität: Welche existenziellen Bedürfnisse verbinden 
Menschen mit Segen? Welche Erfahrungen haben Menschen mit 
Segen und Segenshandlungen?

2) Religiöse Autorität: Wer ist berechtigt, Segen zu spenden? Wer 
darf Menschen segnen?

3) Religiöse Wahrheit: Kann Gott durch Technologien wie Roboter 
und AI segnen? Ist der Segen an menschliche Körper bzw. an 
Leiblichkeit gebunden?

4) Religiöse Authentizität: Wie muss Technologie gestaltet sein, da­
mit einem Roboter spirituelle Kompetenz zugesprochen wird? 
Wie kann der Gebrauch digitaler Technologie im Rezeptionspro­
zess von religiösen Phänomenen und Praxen, hier Segenshand­
lungen, beschrieben werden?

5) Religiöse Praxis in gesellschaftlichen Öffentlichkeiten: Kann 
der Roboter Möglichkeiten für Segenspraxen anbieten, die eher 
kirchlich-distanzierte Menschen ansprechen? Bietet eine solche 
Technologie missionarische oder gemeindebildende Chancen?34

Ein solcher Prozess des Designens von religionsbezogener Technik 
und der dahinterstehenden technologischen Entwicklungen wirft 
durchaus ambivalente Implikationen für die Religionspraxis und die 
Ziele, die dadurch verfolgt werden, auf. Dies ist exemplarisch gut an 
dem Versuch zu sehen, eine Taxonomie für „theomorphic robots“35 

zu entwickeln. Dafür werden etwa von G. Trovato et al. robotikähn­
liche Medienproduktionen aus der Geschichte der Weltreligionen 

32 Die Besucher:innen des Zürcher Museums hatten die Möglichkeit, aus einer 
Auswahl von Postkarten mit unterschiedlichen Fragen eine auszuwählen und 
auf deren Rückseite darauf schriftlich zu antworten sowie weitere Angaben zu 
ihrer Person zu machen.

33 Vgl. Müller: Religious Experience and Its Transformational Power, S. 207–224.
34 Vgl. Luthe et al.: Segensroboter „BlessU-2“.
35 Vgl. Trovato et al.: Religion and robots.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

133

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

doi:%20https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
doi:%20https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107


und der Technik herangezogen und mindestens drei verschiedene 
Gestaltungsweisen von Robotern im Feld von Religionen unterschie­
den: anthropomorphe, zoomorphe sowie funktionale Designs. Ro­
botik soll deren Ansicht nach Repräsentationen des Göttlichen ent­
stehen lassen, die Menschen – wie bereits in der katholischen Kirche 
seit Jahrhunderten praktiziert – zum Staunen und in einer auch 
magischen Weise in Berührung mit Gott bringen sollen.

The fact that a theomorphic robot is connected with some divine or 
has some supernatural capabilities may make the user feel protected 
by the robot. […] At the same time, the robot itself may be taken 
in higher consideration and respect, to another degree compared to 
the simple politeness high-lighted in the experiments described in The 
Media Equation.36

Das Göttliche erhält hier ein eigenes Design, so wie es beispielsweise 
aus einer spezifischen Sakralbauarchitektur und ihrer Kunst heraus 
abgeleitet werden könnte.

Aus einer theologischen Perspektive, wonach der Geist Gottes die 
gesamte Schöpfung beseelt, erscheint eine solche Taxonomie, die das 
Göttliche getrennt vom Menschlichen, Tierischen und Sachlichen 
thematisiert, allerdings als fragwürdig und unterkomplex. Denn in­
dem Welt, Mensch, Tier und materielle Kultur, sozusagen in klas­
sischer dualistischer Weise, von Gott geschieden werden, geraten 
dann die Ambivalenzen religiöser Darstellungen des Göttlichen aus 
dem Blick.37 Es tritt die doppelte Gefahr auf, dass zum einen die 
entwickelten religiösen Artefakte einen Status von Heiligkeit erhal­
ten, bei dem ihre Zweideutigkeiten als menschliche Schöpfungen 
nicht mehr kommuniziert werden und zum zweiten, dass religiöse 
Handlungen auf problematische Weise durch AI prozessiert werden 
sollen.

Für den gegenwärtigen Stand der Debatte und die vertiefende 
Reflexion zu den oben genannten fünf Kategorien sind deshalb kri­
teriologische Einordnungen der US-amerikanischen Kommunikati­
onswissenschaftlerin Pauline Hope Cheong hilfreich: Ein wichtiges 
Kriterium für religiöse Robotik liegt für sie in deren kommunikati­
ven Implikationen für spirituelles Wachstum und Engagement. So 

36 Ebd., S. 549.
37 Zu einer ausführlicheren Kritik am Ansatz von Trovato vgl. Nord: Robotics in 

Christian Religious Practice.

Ilona Nord und Thomas Schlag

134

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25972/OPUS-30314
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314


reflektiert sie Frömmigkeit sowie Religionspraktiken und ihre päd­
agogische Bedeutung im Horizont von AI.38 Sie greift die vorab 
erwähnten Experimente in Japan und Deutschland auf, fokussiert 
also auch Android Robots und identifiziert dadurch neue Fragen 
für eine zukünftige Religionspraxis. Sie versteht Robots ebenfalls 
als „embodied communicative agents and digital media objects em­
bedded within intricate social and material landscapes“39. Cheong 
spricht in der Absicht, die Perspektive im Feld zu weiten, anstatt 
von religious robots von „AI devices designed as communicators“. 
Sie sieht mit Trovato et. al., dass Roboter religiöse Entitäten und 
auch heilige Dinge sein können – mit anderen Worten, dass sie 
beziehungsorientierte kommunikative Partner:innen sein können.40 

Weitere Experimente seien denkbar, wie etwa, dass eine Gruppe von 
Robotern miteinander durch Gesten und Sprache kommunizieren, 
sowohl in der sakralen wie auch in der säkularen Öffentlichkeit. So 
fragt Cheong zu Recht, ob diese „Devices“ in der Lage dazu wären, 
hierbei auch Religiosität weiterzuentwickeln? Dafür seien zunächst 
Versuche aus asiatischen Kontexten zur Kenntnis zu nehmen. Min­
dar und Xian’er seien teilweise auch unter Mitarbeit von Tempel-An­
gestellten und Mönchen designt worden, um als spirituelle Agent:in­
nen heilige Texte zu kommunizieren und zwar in einer Weise, die 
für zeitgenössische und digital verbundene Öffentlichkeiten attraktiv 
seien:41

This strand of Buddhism advocates harmony between scientific knowl­
edge and rationality with faith beliefs to advance Buddhism wisdom for 
the secular world to ‚guide the upcoming era of artificial intelligence 
onto a healthy road that leads to spiritual insight‘ (Voice of Longquan, 
2017).42

Zu einer eher katechetischen tritt hier somit eine rituelle Funktion 
religiöser Robotik hinzu, was -2 wie ebenso der Roboter Pepper, 
der für buddhistische Beerdigungsriten entwickelt wurde, verdeutli­
chen. Für die zukünftige Forschung im Bereich religiöser Roboter 

38 Vgl. Cheong: Robots, Religion and communication.
39 Ebd., S. 87.
40 Diese Perspektive wird auch im engeren Sinne theologisch gedeutet bei Nord: 

The Appreciation of „Things“.
41 Vgl. Cheong: Robots, Religion and communication, S. 87.
42 Ebd., S. 90.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

135

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Mensch-Maschine-Interaktionen bedeutet dies Cheong zu­
folge: „First, as humanoid robots permeate every day and religious 
domains, their work invites an extended probe into ways in which 
they augment, supplement or substitute the work of clergy and other 
religious workers.“43

Wie sehr diese ersten Experimente offene Fragen hinterlassen, 
zeigen ferner Cheongs, auf die konkrete Arbeit an Religious Robots 
fokussierende, Ausblicke:

Therefore, further research is needed to clarify the ways in which AI 
agents are applied to fulfil religious duties and expectations, as well as 
lay believers’ perceptions of the legitimacy of robotic agents to serve as 
religious personnel, particularly in conditions where customary criteria 
exists and barriers for admission into the clerical profession are high.44

Sie greift ebenfalls die Forschungslücke bezüglich des Zusammen­
hangs zwischen Einstellungen und Nutzungen von Mensch-Robo­
ter-Kommunikation auf:

Further investigation of user emotions and perceptions of robots in dis­
cursive exchanges and experimental settings will clarify meaning-mak­
ing processes in religious interactions to help develop design guidelines 
for different user preferences and contexts.45

3. Praktisch-theologische Folgerungen

Von den erfolgten Einordnungen aus sollen nun praktisch-theolo­
gische Überlegungen für die Bereiche pastoraler Amts- und Gottes­
dienstpraxis, Seelsorge, Bildung sowie zu diversitätssensibler Kom­
munikation angestellt werden.

3.1 Robotics und pastorale Amtspraxis

Es ist letztlich eine Frage nach der Gestaltung kirchlicher Kommu­
nikationskultur, ob z. B. pastorale Bots in der kirchlichen Praxis 
eingesetzt werden sollen. In vielen Kontexten gehört die persönliche 

43 Ebd., S. 92.
44 Ebd., S. 93.
45 Ebd., S. 93.

Ilona Nord und Thomas Schlag

136

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nicht digital vermittelte Präsenz traditionell zur Repräsentation 
des Pfarramtes. Bleibt dies so oder wird sich dies mit den Trans­
formationsprozessen, die sich insgesamt in säkularen Kommunikati­
ons- und Dienstleistungsformen abzeichnen, verändern? Im Zuge 
von technologischen Weiterentwicklungen einerseits und konkreten 
Sparmaßnahmen andererseits wird sowohl an entscheidenden kir­
chenleitenden Stellen wie auch beim pastoralen Personal bereits 
über die Potenziale AI gestützter Kommunikation nachgedacht. Zwei 
Beispiele für solche, am Horizont sich abzeichnenden Transformati­
onsdynamiken seien hier kurz genannt:

3.1.1 Robotik im Bereich der Gottesdienstkultur

Der aufsehenerregende Versuch eines gänzlich ChatGPT-generier­
ten Gottesdienstes, wie auf dem Deutschen Evangelischen Kirchen­
tag in Nürnberg im Jahr 2023 geschehen, stellt ein Experiment 
dar, Robotik im Bereich der Gottesdienstgestaltung zu nutzen. Für 
das Pfarrpersonal und das traditionelle Selbstverständnis von Got­
tesdienstgestaltung verändert sich viel: Es entsteht die Möglichkeit 
für die Gottesdienst feiernden Personen, individuell eigene Gottes­
dienstabläufe zu gestalten und bestimmte Elemente in ihm auszu­
wählen, andere auszulassen oder zu überspringen. Wie Pfarrperso­
nen auf dieser Basis Gemeinschaft im Gottesdienstfeiern in einer 
Robotic-gestützten Form fördern können, muss noch genauer be­
schrieben, analysiert und entwickelt werden. Soweit zu sehen ist, 
ist die Gefahr hoch, auch mit AI und einem Roboter sozusagen 
gemeinsam allein zu sein. Doch ist sie in jedem Fall höher als im 
herkömmlichen Gottesdienst, der im Bereich der evangelischen Tra­
ditionen auch die Bedeutung des individuellen Gottesdienstbesuches 
ohne direkte Aufnahme von Kontakt zu anderen Beteiligten kennt? 
Ist es sinnvoll diese Frage überhaupt hier zu stellen, denn geht 
es um Gemeinschaft beim Gottesdienstfeiern oder könnten andere 
Aspekte wichtiger als dieser sein? Neben dem gerade im digitalen 
Raum wichtigen Community-Building steht traditionell aber auch 
die einzelne Person im Fokus des Gottesdienstes sowie ihr gläubiges 
Selbstbewusstsein. Dieses bildet sich – so wurde holzschnittartig 
gesagt – im Gottesdienst im Austausch mit der liturgischen Person, 
die Gottes Gegenwart durch eigene Symbolisierungsleistungen zur 
Sprache bringt bzw. dieser Ereignishaftigkeit Raum und Zeit eröff­

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

137

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


net, was dann zugleich gemeinschaftsstiftende Dynamiken auslösen 
kann. Diese Symbolisierungs- und Gemeinschaftsstiftungsfunktion 
könnte nun auf spezifische Weise von AI zumindest teilweise „über­
nommen“ werden: Wäre dies für die religiöse Bildung im Gottes­
dienst förderlich und wenn ja in welcher Hinsicht? Ferner: Welche 
Bedeutung hat die Erfahrung praktizierter Gemeinschaft am selben 
Ort zur selben Zeit von leiblich gemeinsam anwesenden Personen, 
um genau jenes gläubige Selbstbewusstsein zu stärken? Die Frage 
nach dem Verhältnis von AI und Embodiment kehrt im Kontext des 
Gottesdienstes somit in vielfältiger Weise wieder und verlangt nach 
weiterer theologischer Reflexion. Dies gilt nicht zuletzt in Bezug 
auf die Verwendung von gottesdienstbezogenen Daten: Eine große 
Datenmenge von bereits gefeierten Gottesdiensten kann jeweils kon­
text- und sprachspezifisch für AI-Gottesdienste genutzt werden. Al­
lerdings entsteht zugleich die Frage nach der Herkunft der Daten, 
dem Datenschutz und der Transparenz ihrer Verarbeitung innerhalb 
einer gottesdienstbezogenen AI.

Produktiv für eine zukünftige Gottesdienstkultur ist dabei eine 
weitere, zugegebenermaßen (noch) etwas hypothetische Vision: Der 
Gottesdienst kann unter diesen Bedingungen von einer Form des 
„one fits all“ zu einem individualisierten und personalisierten De­
sign transformiert werden. Damit ließe sich der Leitfigur des Pries­
tertums aller Gläubigen gleichsam eine eigene technisch induzierte 
Ausdruck- und Teilhabegestalt geben. Zugleich könnte Zielgruppen­
spezifik in einem völlig neuen Maße zu einer Zielperspektive wer­
den, die die vorhandenen realen Bedürfnisse auf Verständlichkeit 
und geistliche Gegenwart nochmals in einer eben je individuellen 
Formatierung aufnimmt. Zeit und Ort des Gottesdienstfeierns wer­
den damit maximal flexibel. Seit Jahren wird innerhalb der Prak­
tischen Theologie für eine Pluralität von Gottesdiensten plädiert 
und während der Pandemie haben die kleinen digitalen Formate 
brilliert.46 Ist es nicht näher liegend zunächst von einer Robotik oder 
weiter gesprochen von einer AI gestützten Andachtskultur aus zu ar­
beiten? Auch BlessU-2 zeigte hier seine Stärken: er bietet eine kurze 
Zeit an, in der ich mich segnen lassen kann. Aber: Bislang zeigen 
sich auch im digital-affineren asiatischen Kontext kaum Experimen­
te, auf die aufgebaut werden könnte. Man lässt Roboter hier in einem 

46 Vgl. Schlag et al.: Churches Online in Times of Corona.

Ilona Nord und Thomas Schlag

138

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottesdienst heilige Texte rezitieren, aber eben nicht neue, für „in 
meinem Lebenshorizont heute“ aussagekräftige Gebete und liturgi­
sche Stücke gestalten, einen allein durch AI-generierten Gottesdienst 
bzw. religiöse Zeremonie zu feiern, erscheint offensichtlich auch hier 
unangemessen und religiös riskant. Erwähnenswert ist, dass auch im 
jüdischen Kontext bereits über den Einsatz von Robotern innerhalb 
der Gottesdienstkultur reflektiert wurde. Es ging um die Formen der 
Verschriftlichung von Tora-Texten, speziell von Tora-Rollen.47 Von 
diesem Experiment ging – soweit zu sehen ist – allerdings keine 
weitere AI und spezifisch auf Robotik bezogene Aktivität aus.

Das größte Potential scheint sich derzeit in der AI bezogenen 
Kreation neuer geistlicher Musik aufzutun. Die Kirchenmusik böte 
enorme Reservoire, die in AI eingespeist zu immer neuen Remix-Va­
rianten und damit zur personalisierbaren geistlichen Musik führen 
könnten. Dies böte einen enormen Vorteil, weil gerade die Atmo­
sphären, die mit Musik verbunden sind, darüber entscheiden kön­
nen, wer wie an einem Gottesdienst teilnehmen will oder sich über 
AI nun einen solchen selbst gestalten möchte. Doch wiederum ist die 
Datenschutzfrage erheblich.

Das Ergebnis jüngerer Forschungen zu Online-Gottesdiensten 
weist aus, dass Online-Gottesdienst-Besucher:innen die Interaktivi­
tät unter den Anwesenden sowie die Freiheit von der Institution 
Kirche hoch schätzen.48 Würden Kirchen also AI bzw. Robotik ge­
stützte Gottesdienst-Formate sozusagen zur Selbstgestaltung freige­
ben, würden sie diesem während der Pandemie erhobenen Bedürf­
nissen nach Eigengestaltung entgegenkommen. Sie würden damit 
die kontrollierende Autorität über die Gestaltung singulärer Gottes­
dienste zwar abgeben (sicherlich sind fundamentalisierende Gottes­
dienstformate damit nicht zu verhindern), aber sie gewönnen viel 
dadurch: Sie würden es Menschen ermöglichen, mit Quellen und 
Dokumenten christlicher Religiosität selbst umzugehen, was sicher­
lich als eine Urform christlicher Religionspraxis gelten darf. Die Ver­
antwortung hierfür dürften sie sicherlich abgeben. Aber sie könnten 
natürlich ein exemplarisches Role-Modeling für aus ihrer Sicht ange­
messene Umgangsformen mit AI und roboticgestützte Gottesdienst- 
oder Andachtsformate initiieren und weiter solche vielleicht weniger 

47 Vgl. Portnoy: Buch mit Seele.
48 Vgl. Wolf: Spirituality at the Breakfast Table.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

139

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856


zufällig und exemplarisch, sondern kommunikativ durchdacht und 
strategisch platziert in die Welt setzen.

3.1.2 Online- und algorithmisch erstellte Predigten

Die Bereitstellung von Online-Predigten als digital bereitgestellten 
Predigthilfen ist nicht neu. Hier werden im deutschen Sprachraum, 
etwa durch die sogenannten „Göttinger Predigten im Internet“,49 

schon seit mehreren Jahrzehnten Predigten und ganze Gottesdienst­
abläufe im Netz angeboten, die von erfahrenen Prediger:innen zur 
Verfügung gestellt werden. Diese sollen dem pastoralen Personal 
dazu dienen, sich für ihre eigene Textauslegung und Predigt zu ori­
entieren, etwa durch die zur Verfügung gestellten exegetischen Über­
legungen, den theologischen Argumentationsgang oder einfach auch 
durch bestimmte Konkretisierungsbeispiele zur jeweiligen biblischen 
Perikope, über die gepredigt werden soll. Im Blick auf den angemes­
senen Gebrauch dieser Online-Predigtangebote stellt sich natürlich 
zum einen die generelle Frage, inwiefern diese die kreative Abfas­
sung von Predigten zu inspirieren und zu erleichtern vermögen. 
Aber in einem viel weiterreichenden Sinn ist theologisch zu fragen, 
ob die Bezugnahme auf solche digital greifbaren Predigten – von der 
kompletten „Übernahme“ im Sinn eines „Copy and Paste“ einmal 
ganz zu schweigen – möglicherweise schlechterdings mit der pasto­
ralen Verkündigungsaufgabe und -verantwortung kollidiert. Denn 
predigen heißt zumindest im christlichen Selbstverständnis, dass 
eine ordinierte bzw. dazu autorisierte und beauftragte, theologisch 
gebildete Person das Wort Gottes lebendig auslegt. Es macht die ent­
scheidende Verantwortung der predigenden Person aus, sich nach 
allen Regeln theologischer und homiletischer Kunst und durchaus 
auch unter „Anrufung des Heiligen Geistes“ gewissenhaft auf den 
Predigtakt vorbereitet zu haben und in der Predigtsituation selbst 
dem Wort Gottes das Entscheidende zuzutrauen. Insofern ist eine 
solche Inspiration durch digitale Formate zumindest kritisch zu prü­
fen. Allerdings steht diese Möglichkeit, auf Online-Predigten zuzu­
greifen, immer noch in der klassischen Tradition von Predigthilfen, 
höchstens mit dem Unterschied, dass solche digitalen Formate eben 
den schnellen und leichten Zugriff ermöglichen.

49 Vgl. Göttinger Predigten im Internet.

Ilona Nord und Thomas Schlag

140

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komplizierter und auch homiletisch herausfordernder wird es, 
wenn Predigten selbst algorithmisch generiert werden, wie dies nun 
durch Programme wie ChatGPT möglich geworden ist. In diesem 
Fall wird die Predigt, wie bereits in Bezug auf den Gottesdienst 
gesagt, aus Daten erstellt, die nicht mehr durch die Autorschaft einer 
Einzelperson geprägt sind. Ein Algorithmus ersetzt also die Aufgabe 
der Prediger:innen, die die Auslegung eines biblischen Textes vor­
nehmen. Technisch gesehen liegen einer solchen Textgenerierung 
viele Autor:innen, Quellen und Dokumente zugrunde, die zugleich 
allerdings anonym bzw. unbekannt bleiben. Damit stellt sich die 
Frage der Predigt-Verantwortlichkeit nun in qualitativ neuem Sinn.

Zu dieser Problematik kommt aber eine weitere pastoraltheologi­
sche und ekklesiologische Herausforderung durch die Predigt- und 
Gottesdienstsituation selbst hinzu. Denn im Fall des Verkündigungs­
aktes der AI-generierten Predigt stellt sich die Frage, inwiefern auf 
Seiten des:r Prediger:in Kontextsensibilität und auf Seiten der Hö­
rer:innenschaft Responsivität gegeben ist. Anhand der oben prinzi­
piell erörterten Frage nach der Beziehungshaftigkeit AI-generierter 
Kommunikation lassen sich dann in konkretisierendem Sinn we­
sentliche theologisch grundierte Qualitätsfragen stellen: Wird den 
Gottesdienstbesucher:innen eine Predigt sozusagen ohne Berück­
sichtigung der konkreten Verkündigungssituation und der mit ihr 
verbundenen kommunikativen Beziehungsdimensionen offeriert? 
Welche Rolle bliebe dann aber noch der theologisch kompetenten 
und für die Deutung von Glaubensfragen verantwortlichen Pfarr­
person, um das Evangelium im Angesicht der Hörer:innenschaft 
zeitbezogen und wirklichkeitsnah auszulegen? Es stellt sich radikal 
zugespitzt also die Frage, ob durch das Vortragen oder Hören einer 
AI-generierten Predigt ein gemeinsames Verkündigungsereignis, das 
ein Beziehungsereignis par excellence ist, erlebt werden kann? Hier 
wird zukünftig intensiv homiletisch zu reflektieren sein, mit welchen 
Motiven von wem und in welcher Weise auf digitale Angebote zu­
rückgegriffen wird und welche theologischen Standards für eine 
sachgemäße und lebensdienliche Verkündigungspraxis gelten sollen.

3.2 Robotik in der Seelsorge

Die theologisch grundierte Frage nach dem Selbstverständnis und 
der Qualität des pastoralen Amtshandelns stellt sich angesichts der 

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

141

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeiten von AI auch in der seelsorgerlichen Praxis, denn auch 
hier stehen Fragen der Beziehungsstiftung elementar und existenziell 
auf dem Prüfstand. Bereits seit Jahren werden verschiedene Formate 
digitaler Seelsorge-Praxen erprobt, die ihre je eigenen Herausforde­
rungen und Aufgabenstellungen erzeugen. Zumeist sind sie nicht im 
engeren Sinne bereits mit AI oder konkret Robotik verbunden. Aber 
sie bieten das Potential, über AI fortentwickelt zu werden, was wie­
derum eine individuellere bzw. differenziertere Usability ermöglicht:

a) Spiritual Care im Kontext von „Telechaplaincy“: Die am meisten 
fortgeschrittene Variante digitaler Krankenhausseelsorge dürfte 
derzeit die spirituelle Betreuung im Rahmen der im englisch­
sprachigen Raum als „Telehealth“ bekannten Entwicklung sein. 
In diesem Kontext werden digitale Spital-Plattformen entwickelt, 
die je nach Entwicklungsstand elektronische Patient:innenakten 
beinhalten sowie Funktionen, mit denen die Diagnose, Beob­
achtung und umfassende Betreuung von Patient:innen außer­
halb des physischen Ortes des Spitals ermöglicht wird. Hierbei 
handelt es sich um Formen der virtuellen bzw. virtuell-hybri­
den Begegnung des klinischen Teams mit Patient:innen und 
deren Angehörigen. Insbesondere im US-amerikanischen Kon­
text wird dieses Modell vermehrt in der medizinischen Versor­
gung in ländlichen Gebieten angewendet. In einzelnen Fällen, 
etwa dem „Mercy Virtual“ in St. Louis, Missouri, werden Pati­
ent:innen ausschließlich per Telehealth-Infrastruktur in ihrem 
Eigenheim betreut, so dass das Spital als physischer Ort keine 
Patient:innenbetten aufweist. In diesen und ähnlichen Kontex­
ten entwickelt sich, was in der Literatur als „Telechaplaincy 2.0“ 
bezeichnet wird: eine Spiritual Care, die – weit über herkömm­
liche Methoden der Telefonseelsorge hinausgehend – ein hybri­
des oder gänzlich digitales Modell der spirituellen Begleitung 
als Ausgangspunkt voraussetzt. Dazu wird Künstliche Intelligenz 
insbesondere in grossen Spitalnetzwerken mit „Big Data“-Ansät­
zen verbunden, um Risikopatient:innen in bestimmten Bevöl­
kerungsgruppen vorbeugend zu identifizieren und präventiv in 
das Gesundheitssystem einzubinden. Vereinzelt finden auch in 
diesem Kontext Versuche statt, spirituelle Bedürfnisse vorausbli­

Ilona Nord und Thomas Schlag

142

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ckend und auf Bevölkerungsebene zu berechnen und präventiv 
zu begegnen.50

b) Spiritual-Care-Apps: In diesem Bereich werden interaktive, auch 
multilinguale spirituelle Kommunikationen z. B. zwischen ärztli­
chem Personal und Patient:innen möglich, die nicht sprechen 
können oder keine gemeinsame Sprache teilen. Man denke hier 
etwa an die Spiritual Care™-App aus dem Apple Store. Solche 
zumeist aus der Medizin heraus entwickelten Tools wären im 
Blick auf Religiosität bzw. Spiritualität in der weiteren Entwick­
lung zu spezifizieren. Eine Möglichkeit wäre z. B., dass verschie­
dene Personen bzw. ihre AI-gestützten Charaktere oder andere 
Formen generativer AI – wie ChatGPT-Apps – für persönliche 
Seelsorge-Chats zur Verfügung stünden. Aus der Offline-Praxis 
ist bekannt, dass insbesondere präzise und elementare Fragen 
dazu verhelfen, Menschen in ihrem Prozess, das Leben wieder in 
ihre Hände zu nehmen, unterstützen können.

c) Virtual-Reality-Encounters: Aus dem koreanischen Kontext ist 
ein eindrückliches Experiment einer virtuellen Begegnung zwi­
schen einer trauernden Mutter und ihrer verstorbenen Tochter 
bekannt.51 Die maximal immersive Begegnung zwischen beiden 
ist innerhalb einer Virtual Reality durch AI erzeugt worden. 
Das Eintauchen in eine solche Interaktion mit der verstorbenen 
Person löst offenkundig einen Trauerschub aus, wie er auch bei 
filmischen oder fotografischen Darstellungen aber eben weniger 
immersiv auftritt. Wie eine solche Erfahrung produktiv in eine 
Trauerbegleitung eingeordnet werden kann und wie die Koor­
dinaten für eine verantwortungsvoll konzipierte VR-Erfahrung 
aussehen könnten, ist eine erhebliche seelsorgerliche Herausfor­
derung.

d) Pflegeroboter: Es war der japanische Paro, ein Pet-Type Ro­
bot in Gestalt einer kleinen Robbe, der für die leibkörperliche 
Kommunikation älterer Menschen entwickelt wurde und psy­
chologisch deren Wohlbefinden verbessern konnte. Spiel- und 

50 Weiterführende Informationen finden sich auf www.telechaplaincy.io, einem 
Informationsportal für digitale Seelsorge, das von der Professur für Spiritual 
Care der UZH im Rahmen des URPP «Digital Religion(s)» betrieben wird; vgl. 
auch Winiger: The changing face of spiritual care.

51 Vgl. ABC News: Mother ‚reunited‘ with deceased daughter in virtual reality.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

143

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.telechaplaincy.io
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.telechaplaincy.io
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895


Unterhaltungsobjekte sind in diesem Kontext unter Anleitung 
eines Erwachsenenbildners bereits eingeübt, Robotic basierte 
Maßnahmen aber noch nicht in der Breite verfügbar bzw. ak­
zeptiert. Wiederum ist zu erforschen, welche Einstellungen und 
Erfordernisse, d. h. welche Usability wünschenswert ist und ver­
antwortet werden kann. Dass Robots, wie Paro, das Problem der 
Einsamkeit älterer Menschen in Heimen lösen könnte, ist nicht 
zu erwarten. Dass er dazu verhilft, dass ältere Menschen ihre 
Sensualität weiterhin trainieren, hingegen schon – was wiede­
rum von Seiten der Pflegenden erhebliche Beziehungsfähigkeit 
voraussetzt. Eine noch weitergehende grundsätzliche Frage stellt 
sich im Bereich der Seelsorge dadurch, dass religiöse Roboter – 
jedenfalls bisher nicht – über die Vorstellung von menschlicher 
Endlichkeit verfügen. So wird mit Recht gefragt: „How authen­
tic or compelling might be the advice, counsel, or attempted 
comfort of a device that does not share our finality, in contrast 
with, say, a priest or a minister?“52 Nicht erst mit dieser letz­
ten Frage wird die theologische Frage nach dem tieferen Sinn 
einer dem Menschen dienlichen Beziehungspflege und damit 
nach dem göttlichen Beziehungs- und Geschenkcharakter einer 
solchen Seelsorgepraxis zum entscheidenden Thema. Es kann 
bei aller Offenheit für eine solche AI-gestützte Praxis jedenfalls 
wiederum hier nicht darauf abgezielt werden, diese Beziehungs­
dynamik durch maschinelle Formen der Interaktion ersetzen 
zu wollen. Denn dies würde dann tatsächlich den ureigenen 
und spezifischen Charakter einer glaubensgegründeten Annah­
me und Anerkennung des je Anderen, die Dynamik eines echten, 
wahrnehmend-empathischen „von Angesicht zu Angesicht“ und 
zugleich die Hoffnung auf die Gegenwart Gottes in der jeweili­
gen augenblicklichen Situation fundamental in Frage stellen.

52 Balle: Robots, Ethics, and Digital Religion, S. 46.

Ilona Nord und Thomas Schlag

144

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3 Robotik in der religiösen Bildung

Im Bereich religiöser, digitaler Bildung53 ist sowohl an Robotik für 
Erwachsene wie für Kinder und Jugendliche zu denken. Dies gilt 
sowohl im Kontext formaler schulischer Bildung, wie im Bereich 
non-formaler oder informeller Kontexte, insbesondere kirchlicher 
und christlich orientierter Bildung. Noch ist ein „In-Home Learn­
ing Companion Roboter“ für ‚religious literacy‘ nicht entwickelt 
worden, aber es liegen eine Vielzahl von schulbezogenen Projek­
ten zur STEM-Education (Science, Technology, Engineering and 
Mathematics)54 vor, an die hierfür interdisziplinär angeschlossen 
werden kann. Ein Learning-Companion bietet dabei die Möglich­
keit, dass Lernausgangslagen mit der sich „fortwährend bildenden“ 
AI des Companions erkundet und verarbeitet werden können und 
Lernprozesse so eine hohe Passung erhalten können. Kollaborati­
ve Learning-Szenarien sind ebenso virtuell, augmentiert, wie auch 
in Präsenz in einem gemeinsamen Klassenraum denkbar. Ob der 
Learning-Companion androide Designs haben sollte, ist dabei eine 
ebenfalls zu lösende Forschungsaufgabe. Jedenfalls könnten ver­
schiedene Alterssegmente adressiert und kulturelle Kontexte bzw. 
unterschiedliche Religionskulturen in der Gestaltung des persona­
lisierten Religionsassistenten berücksichtigt werden. Hierfür ließe 
sich auf Experimente mit Lern-Robotern aufbauen, die in Schulen 
bereits weltweit viel genutzt werden und wofür Schüler:innen al­
so bereits im Kontext schulischer Bildung Kompetenzen aufbauen. 
Hier traktierte Themen wie etwa das Interest Development können 
dann auch für das religiöse Lernen wichtig werden, weil z. B. die 
Head-Eye Motion, die Gaze Aversion, oder die sogenannte „Tailo­
red Recommendation“ Aufmerksamkeitsspannen erhöhen. Zugleich 
muss allerdings didaktisch sensibel mit Aufmerksamkeitsökonomien 
umgegangen werden, damit Kinder und Jugendliche nicht emotional 
überfordert werden. Hier eröffnen sich jedenfalls Robotik-gestütz­
te Möglichkeiten, christliche Tradition kennenzulernen, sich selbst 
anzueignen und im eigenen Lebenshorizont dienliche Rituale und 
intellektuelle Einsichten zu entwickeln. Vorstellbar ist, dass dies kei­

53 Vgl. grundsätzlich Schlag: Religion, digitale sowie Pirner: Bildung, mediale/digi­
tale.

54 Vgl. STEM-Education.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

145

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189


neswegs individualisiert geschieht, sondern ebenfalls in Interaktio­
nen, die über Zeit und Raum hinweg Kinder und Jugendliche in 
Beziehung miteinander und mit der Robotik lernen lassen können. 
So ist ein AI-gestütztes Theologisieren in einer Gruppe mit weiteren 
virtuellen oder auch simultan anwesenden Personen ebenso denkbar 
wie an Gaming orientierte Lernprogramme, die den Learning-Com­
panion zu einem liebenswerten Sibling werden lassen kann. Es ist 
auch davon auszugehen, dass sich – wohl schon sehr bald – durch 
die Entwicklung des Metaversums noch ganz neue immersive Bil­
dungs- und Beziehungserfahrungen ermöglichen lassen.55

Blickt man auf digitale Kulturen, wie etwa beim genannten Ga­
ming, das bereits jetzt gewohnte Bildungstraditionen verändert, wird 
die Frage nach der Agency von Bildungsbemühungen wichtig: Als 
Ziel gilt es, Kinder und Jugendliche im Sinne einer Alltagsspirituali­
tät fortzubilden, die sie empowert und ihre soziale und kulturelle 
Partizipation fördert. Dreh- und Angelpunkt ist dann nicht, ob Kin­
der und Jugendliche die christliche Tradition kennenlernen, sondern 
ob sie sich diese aneignen, weil sie ihnen guttut und dabei hilft, 
den eigenen Platz in der Welt zu finden. Diese Zielsetzung beruht 
ihrerseits auf dem theologischen Fundament der Rede von der un­
bedingt schützenswerten Würde des Menschen im Licht seiner je 
individuellen Gottebenbildlichkeit.56

Für eine solche Nutzung von Robotik und breiter gesagt AI in 
der religiösen Bildung wird es insgesamt entscheidend sein, eine 
religionspädagogisch intensiv auf dieses Ziel hin reflektierte Religi­
onsdidaktik in einer digitalen Kultur zu entwickeln.57 Diese setzt bei 
der Vermittlung von religiöser Bildung nicht auf lexikalisches Wis­
sen, das dekontextualisiert wird und quasi feststehende Wissensge­
biete offeriert. Es wird beispielsweise keineswegs für die christliche 
Bildung angemessen sein, die fünf Säulen des Islam zu vermitteln, 
wenn man muslimische Religion in ihrer inhaltlichen Bedeutung 
und Vielfalt in Relation zur christlichen Tradition verstehen möchte. 
Eine solche Wissensvermittlung tendiert gerade im Bereich religiö­
ser Bildung zur Klischeebildung. Es geht dann insgesamt im Bereich 

55 Vgl. Schlag: Bildungsbeziehungen in der Ankunftszeit des Metaversums.
56 Vgl. Schweitzer: Menschenwürde und Bildung sowie Pirner und Nord: Religiöse 

Bildung in der digitalen Welt.
57 Vgl. Nord: Fachdidaktik Religion.

Ilona Nord und Thomas Schlag

146

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiöser Bildung nicht in erster Linie um das Erlernen von religiö­
sen Praxen, sondern um das Verstehen von Welt.

Als Kernkriterium für eine AI-gestützte religiöse Bildung kann 
die „Kritik an der Selbstalgorithmisierung“58 verstanden werden. Sie 
ist eine Ressource für eine Gegenbewegung, die gerade christliche 
Bildung fördert, weil sie eine Bildung zur „herrlichen Freiheit der 
Kinder Gottes“ (Röm 8,21) ist: Es ginge dann auch in der Robo­
tik, die für religionsbezogene Bildung entwickelt wird, darum, sich 
bei der Nutzung der Robotik dem möglichen eigenen Hang zur 
Unmündigkeit entgegenzustellen, nach dem Motto „Warum selbst 
denken, wenn es doch die Maschine kann?“ Was Menschen denken 
und fühlen können, ist unersetzbar und wann immer Kinder und 
Jugendliche im Umgang mit Robotik diesen roten Faden festhalten, 
wird Robotik als ein enormer Möglichkeitsraum für ihre Bildungs­
prozesse begriffen werden können.

3.4 Diversitätssensible kirchliche Kommunikation

Die Zukunft der Kirche ist eine beziehungsfähige, inklusive Kirche, 
die selbstverständlich Teil digitaler Gesellschaften und Kulturen 
ist. Können Robotik und AI hierbei unterstützen? Immer, wenn 
neue Technologien und Techniken erfunden wurden, wuchs die 
Hoffnung, dass sie für diskriminierte Personengruppen hilfreich 
werden könnten. AI und Robotik haben hierfür enormes Potential. 
Bereits der oben genannte In-Home-Companion zeigt dies an. Im 
Gästebuch von BlessU-2 wurde ebenfalls deutlich, dass hier z. B. 
sehbehinderte Personen den Eindruck hatten, dass sie die Segens­
geste für sich als wohltuender erfahren konnten als von einem 
Menschen, der in seinem Habitus und mit seiner Mimesis immer 
schon die Mehrheitsgesellschaft repräsentiert und kaum nicht-hege­
moniale Praktiken zulässt oder kennt. Robotik wird das Problem der 
Diskriminierung von nicht der Mehrheitsgesellschaft angehörenden 
Personen in der Kirche nicht beseitigen können, indem sozusagen 
die Robotik ersetzt, was Menschen für eine inklusivere Kirche nicht 
zu tun vermögen oder bereit sind. Inklusion entsteht jedenfalls nicht 
schon dadurch, dass Gehörlose im Gottesdienst eine für sie passen­

58 Bermes: Wer hat Angst vor ChatGPT.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

147

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Technik vorfinden. Erst wenn die Robotik dazu eingesetzt wird, 
dass z. B. gehörlose und nichtgehörlose Menschen sich barrierefrei 
austauschen können, wird eine für die inklusive Kirche wichtige 
Dimension erreicht werden. Und dafür ist eine humane Kommuni­
kation, der es gelingt, Sprach- und Kommunikationsbarrieren abzu­
bauen, wesentlich. Hiervon sind wir technisch noch weit entfernt. 
Doch eine Robotik, die Sprachübersetzungen simultan erzeugen 
könnte, vermag zweifellos positiv zur Veränderung kirchlicher Kom­
munikations- und Solidaritätskultur beizutragen. Dies gilt auch für 
weitere Diversitätsorientierungen, z. B. in Bezug auf Rassismus und 
Antisemitismus, Gender und sozialen Status. Auch die Teilhabe an 
AI und Robotik ist sozial segregiert und segregierend. Sollte es etwa 
im kirchlichen Kontext so sein, dass nur diejenigen mit Robotik 
experimentieren oder deren Chancen nutzen können, die dazu die 
finanziellen Möglichkeiten haben? Werden ärmere Gemeinden in 
Zukunft ausschließlich analoge Gemeinden sein? Insofern ist auch 
die Frage nach der Diversitätssensibilität und der damit verbundene 
mögliche KI-gestützte Beitrag dazu in einem sehr viel weiteren Hori­
zont zu betrachten. Denn auch hier kommen grundlegende theologi­
sche Fragen nach dem ekklesiologischen Selbstverständnis – sowohl 
in lokaler wie in globaler Hinsicht – mit in den Blick, die jedenfalls 
weit über die Frage der technischen Möglichkeiten hinaus Aspekte 
der Inklusion und Solidarität christlichen Gemeinschaftshandelns 
aufwerfen.

4. Fazit: Religiöse Kommunikation in einer Kultur der 
Digitalität

Die Auseinandersetzung mit Robotik im Kontext kirchlicher Praxis 
ist dann aussichtsreich, wenn nicht allein Technikimplementierun­
gen intendiert, sondern individuelle, soziale und interaktive Bezie­
hungs- und Verständigungsprozesse initiiert werden. Es geht dabei 
nicht darum, alten Wein in neue Schläuche zu füllen, sondern die 
technologischen Entwicklungen und deren mögliche Implikationen 
für die religiöse Kommunikationspraxis von einer theologisch ver­
antworteten Selbstpositionierung aus zum einen ernst zu nehmen 
und zum anderen deren Innovationspotenzial gerade nicht zu unter­
schätzen:

Ilona Nord und Thomas Schlag

148

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thus, robotic technology should not lead to replacing authentic face-to-
face encounters in religious contexts with technology, but instead be 
used to extend the experience in ways only the technology can do.59

Tatsächlich spricht im Blick auf die gesamte Technologiegeschichte 
nichts dafür, dass nun ausgerechnet KI und Robotik in prinzipiell 
technikskeptischer Weise die Möglichkeit abgesprochen werden soll­
te, zu Fragen religiöser Identität, Autorität, Wahrheit, Autonomie so­
wie Gemeinschaftsbildung und ritueller Erfahrung in konstruktivem 
Sinn beizutragen. Dies setzt allerdings zugleich voraus, Religionspra­
xen nicht als feststehende Entitäten zu behandeln, sondern als tradi­
tionsreiche und zugleich immer wieder innovative Ausdrucksformen 
gelebter Religiosität.

Vorauszusetzen ist allerdings zugleich, dass den Entwickler:innen 
selbst das notwendige Vertrauen entgegengebracht werden kann, 
dass sie durch diese Innovationen nicht per se auf eine missbräuchli­
che und indoktrinierende Praxis abzielen, was gerade in religiösen 
Fragen besonders problematische und gefährliche Konsequenzen 
haben würde. Die materiale theologische Grundlegung für eine sol­
che kritisch-konstruktive Wahrnehmung technologischer Entwick­
lungen liegt darin, dass alle Formen solcher Religious Robots und 
Robotics nicht den Anspruch auf Perfektion oder gar gottgleiche 
oder gottähnliche Präsenz erheben dürfen: So kann in Orientierung 
an Paul Tillichs Gedanken der „sacred emptiness“ gesagt werden, 
dass gerade in solchen „Erscheinungs“-Formen diese Techniken 
„can paradoxically express the simultaneity of ‚vulnerability and 
presence‘ and of ‚limitation and fulfilment‘.“60 Und in jedem Fall soll­
te aller Gebrauch von der theologischen Einsicht getragen bleiben, 
dass „the absent should be kept present as the absent.“61

Letztlich liegt es im kritischen Reflexionsbewusstsein der einzel­
nen Gläubigen, zu beurteilen, was an einer solchen „meaningful 
robotic“ lebensdienlich ist und was nicht. Das interaktive Testen 
vorhandener religiöser Praxen kann hier ebenso hinzugehören wie 
die Weiterentwicklung eigener erfahrungsbezogener und je neu sym­
bolisierender spiritueller Alltagspraxen: Führen diese dazu, dass ich 
mich in der Welt Gottes vor mir selbst, vor anderen und vor Gott 

59 Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2, S. 583.
60 Puzio: Robot Theology, S. 108.
61 Ebd. in Orientierung an R. Feiter, S. 111.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

149

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verantwortungsvoll und zugleich mit Verbundenheit zu mir selbst, 
zu anderen und zu Gott verstehen kann?

Religiöse oder präziser ausgedrückt religionsbezogene Robotik 
hat die Chance, dieses Kriterium paradigmatisch für die Gesellschaf­
ten, in denen christliche Religion gelebt wird, zu achten, zu entfalten 
und zu etablieren. Dies kann dann zugleich zu einem Beitrag zur Re­
flexion des Humanum in einer Welt werden, in der AI und Robotik 
vor allem für andere Sektoren der Gesellschaft eingesetzt werden, sei 
es in der Wirtschaft, der Medizin, dem Militär und nicht zuletzt in 
der Unterhaltungsindustrie.62

Bibliografie

(alle Online-Links sind mit Stand vom 22. August 2024 überprüft)
ABC News: Mother ‚reunited‘ with deceased daughter in virtual reality 

(13.02.2020). Online abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v
=NSb6FHzwGdY

Balle, Simon/Ess, Charles: Robots, Ethics, and Digital Religion: Initial Con­
siderations, in: Heidi A. Campbell and Pauline H. Cheong (Eds.), The 
Oxford Handbook of Digital Religion. Oxford 2022, C27. Online abrufbar 
unter: https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 1977.

Bermes, Christian/Dörpinghaus, Andreas: Wer hat Angst vor ChatGPT?, in: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.04.2023, S. 23.

Campbell, Heidi/Dyer, John: Ecclesiology for a Digital Church. London 2022.
Cheong, Pauline H.: Religion, Robots and Rectitude. Communicative Affor­

dances for Spiritual Knowledge and Community. Applied Artificial Intelli­
gence 2020, S. 412-431, DOI: https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869

Cheong, Pauline H.: Robots, Eeligion and Communication: Rethinking Piety, 
Practices and Pedagogy in the Era of Artificial Intelligence. In: Giulia Isetti, 
Elisa Innerhofer, Harald Pechlaner & Michael de Rachewiltz (Eds.): Reli­
gion in the Age of Digitalization. From New Media to Spiritual Machines. 
New York 2020, S. 86–96.

Crawford, Kate: Atlas of AI. Power, Politics, and the Planetary Costs of Artifi­
cial Intelligence. New Haven/London 2021.

62 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland: Freiheit digital.

Ilona Nord und Thomas Schlag

150

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=NSb6FHzwGdY
https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=NSb6FHzwGdY
https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869


Dabrock, Peter: „Prüft aber alles und das Gute behaltet!“. Theologisches und 
Ethisches zu Künstlicher Intelligenz, in: Theologische Literaturzeitung 147 
(2022). S. 635–650.

Dignum, Virginia: Responsible Artificial Intelligence. How to Develop and 
Use AI in a Responsible Way. Cham/Schweiz 2019.

Dürr, Oliver: Homo Novus. Vollendlichkeit im Zeitalter des Transhumanis­
mus. Beiträge zu einer Techniktheologie. Münster 2021.

Dürr, Oliver: Transhumanismus. Traum oder Alptraum? Freiburg i.Br. 2023;
Evangelische Kirche in Deutschland: Freiheit digital. Die Zehn Gebote in 

Zeiten des digitalen Wandels. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche 
in Deutschland in Deutschland (EKD). Leipzig 2021.

Foerst, Anne: Cog, A Humanoid Robot, and the Question of the Image of 
God. in: Zygon vol 33, no.1, March 1998, S. 91–111.

Foerst, Anne: God in the Machine. What Robots Teach us bout Humanity and 
God. New York 2005.

Göttinger Predigten im Internet. Online unter: www.theologie.uzh.ch/predig
ten/

Gould, Hannah: Bad Buddhists, Good Robots: Techno-Salvationist Designs 
for Nirvana. Journal of Global Buddhism 21 (2020), S. 277–294.

Ishiguro, Kazuo: Klara and the Sun. London 2021.
Kimura, Takeshi: Masahiro Mori’s Buddhist philosophy of robot, in: Paladyn. 

Journal of Behavioral Robotics 9/1 (2018), S. 72–81. https://doi.org/10.1515/
pjbr-2018-0004

Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord Ilona (2019): Blessing Robot BlessU2: A 
Discursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots 
in Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics, 13/4, 
2021, S. 569–586. DOI: https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3

Luthe, Swantje/Nord, Ilona/Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn: Segensroboter 
„BlessU-2“. Forschungsimpulse für die Praktische Theologie angesichts der 
Entwicklung sozialer Roboter, in: Pastoraltheologie, 108(3) (2019), S. 107–
123. DOI: https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107

Masahiro, Mori: Introduction to Buddhism. Tokyo 2003.
McEwan, Ian: Machines like me. London 2019.
Müller, Sabrina: Religious Experience and its Transformational Power. Quali­

tative and Hermeneutic Approaches to a Practical Theological Foundation­
al concept. Berlin/Boston 2023.

Nord, Ilona/Ess, Charles in Kooperation mit Hurtienne, Jörn und Schlag, 
Thomas: Robotics in Christian Religious Practice Reflections on Initial 
Experiments in this Field. DOI: https://doi.org/10.25972/OPUS-30314

Nord, Ilona/Petzke, Judith (Hrsg.): Religionsdidaktik diversitätsorientiert und 
digital. Berlin 2023.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

151

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theologie.uzh.ch/predigten
https://doi.org/10.1515/pjbr-2018-0004
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theologie.uzh.ch/predigten
https://doi.org/10.1515/pjbr-2018-0004
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314


Nord, Ilona: The Appreciation of „Things“ in an Ambigious World: On AI 
& Religion, in: Heidi Campbell& Pauline Cheong, Thinking Tools on AI, 
Religion & Culture. Digital Religion Publication. Texas University 2023, 
S. 43–46.

Nord, Ilona: The friendly siblings of workhorses and killer robots – Becoming 
alive through Nonliving, and Feeling Blessed by a Religious Maschine, 
in: Judith Dörrenbächer, Ronda Ringfort-Felner, Robin Neuhaus, Marc 
Hassenzahl (Hg.), Meaningful Futures with Robots – Designing a New 
Coexistence. Boca Raton: CRC Press 2023, S. 258–267.

Pfeifer, Rolf/Iida, Fumiya: Embodied Artificial Intelligence: Trends and Chal­
lenges. In: Fumiya Iida, Rolf Pfeifer, Luc Steels, Yasuo Kuniyoshi (Eds.): 
Embodied Artificial Intelligence. Lecture Notes in Computer Science vol 
3139. Berlin/Heidelberg 2004, S. 1–26. https://doi.org/10.1007/978-3-540-27
833-7_1

Pirner, Manfred L./Nord, Ilona: Religiöse Bildung in der digitalen Welt. Die 
digitale Transformation im Fokus der Religionspädagogik und -didaktik. 
DOI: https://hdl.handle.net/10900/149714.

Pirner, Manfred L.: Bildung, mediale/digitale. 2023. DOI: https://doi.org/10.2
3768/wirelex.Bildung_mediale.100189

Portnoy, Elischa: Buch mit Seele (16.01.2020). Online unter: https://www.jued
ische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/

Puzio, Anna: Robot Theology. On Theological Engagement with Robotics 
and Religious Robots, in: Anna Puzio, Nicole Kunkel & Hendrik Klinge 
(Hg.), Alexa, wie hast du’s mit der Religion? Theologische Zugänge zu 
Technik und Künstlicher Intelligenz. Darmstadt 2023, S. 95–113.

Reformiert. – Videos der evangelisch-reformierten Zeitung: Roboter «Bles­
sU-2» segnet Kirchgänger. 29.10.2020. Online unter: https://www.youtub
e.com/watch?v=YffF0K1Glps

Schlag, Thomas/Nord, Ilona: Religion, digitale. 2021. DOI: https://doi.org/10.
23768/wirelex.Religion_digitale.200879

Schlag, Thomas/Yadav, Katharina: Bildungsbeziehungen in der Ankunftszeit 
des Metaversums – eine religionspädagogische Sensibilisierung. In: Zeit­
schrift für Pädagogik und Theologie 75 (2023) S. 163–181.

Schlag, Thomas/Nord, Ilona: Die Corona-Pandemie und Dynamiken digita­
ler Innovation und Transformation. Praktisch-theologische Einordnungen 
und Ausblicke. in: Dies. et.al. (Hrsg.), Churches Online in Times of Coro­
na. Die CONTOC-Studie: Empirische Einsichten, Interpretationen und 
Perspektiven. Wiesbaden 2023, S. 521–533.

Schweitzer, Friedrich: Menschenwürde und Bildung. Religiöse Voraussetzun­
gen der Pädagogik in evangelischer Perspektive. Zürich 2011.

Shelley, Mary: Frankenstein. Amazon Classics. Seattle 2017.
Singer, Isaac Bashevis: The Golem. Erzählung (engl.) deutsch. München 1988.

Ilona Nord und Thomas Schlag

152

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-540-27833-7_1
https://hdl.handle.net/10900/149714
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele
https://www.youtube.com/watch?v=YffF0K1Glps
https://doi.org/10.23768/wirelex.Religion_digitale.200879
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-540-27833-7_1
https://hdl.handle.net/10900/149714
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele
https://www.youtube.com/watch?v=YffF0K1Glps
https://doi.org/10.23768/wirelex.Religion_digitale.200879


Smith, Joshua K.: Robot Theology. Old Questions through New Media. Ore­
gon/USA 2022.

STEM-Education. Online unter: https://www.stem.org.uk/
The Japan Times: The mind of Mindar, Kodaiji temple’s teacher of Buddhism. 

12.09.2019. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-O
UKY

Trovato, Gabriele et al.: Religion and robots: Towards the synthesis of two 
extremes. International Journal of Social Robotics (2019), S. 1–18.

Trovato, Gabriele: SanTO. O.J. Online unter: http://rhye.civfanatics.net/gabu/
robotsSanTO.php

Vögeli, Dorothee: Der Segensroboter ist eine Weltneuheit und steht in Zürich. 
Online unter: https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theol
oge-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455

Winiger, Fabian: The Changing Face of Spiritual Care. Current Developments 
in Telechaplaincy. Journal of Health Care Chaplaincy, 2023, 29(1), S. 114–
131. Online unter: https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895

Wolf, Sara et al.: Spirituality at the Breakfast Table: Experiences of Christian 
Online Worship Services. Online unter: https://doi.org/10.1145/3491101.351
9856

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

153

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stem.org.uk
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
http://rhye.civfanatics.net/gabu/robotsSanTO.php
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stem.org.uk
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
http://rhye.civfanatics.net/gabu/robotsSanTO.php
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Systematisch-Theologische Perspektiven

155

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theresa M. Thunig

The Final Frontier
Investigating the Impact of Science Fiction on our 
(Technological) Future

Abstract

This paper will investigate the relation between science fiction and 
the real, emerging future. For this purpose, it is necessary to ask 
what influence works of science fiction can have on reality. This 
paper will argue in a focused way that fiction can refer to possible 
future realities, while also calling contemporary events and trends 
into question. The example of Star Trek: The Next Generation as 
soft science fiction, specifically the character of the android Data, will 
help to illuminate how fiction already reveals problems and ques­
tions that are otherwise only partially recognisable or imaginable in 
the present.

1. Introduction: engaging in the worlds of science fiction

We live in an exciting time, full of technological innovations that 
seem almost futuristic. Within seconds we have access to almost all 
the knowledge there is with our smartphones alone. However, for 
fans of fiction, this world may sometimes seem a bit bleak compared 
to what we read in books and see on screens. After all, our cars 
don’t fly yet and aren’t even fully emission-free. There are countless 
diseases we can’t cure with current medicine. We still have a long 
way to go. There seems to be an invisible frontier that separates 
us from the future, the world we imagine but probably won’t even 
experience ourselves.

Perhaps that is the crucial point. We imagine the future and we 
do so in umpteen different ways. The limits that apply to reality 

157

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


do not apply to our imagination. In our minds—in literature, film 
and television—we set out to explore the unexplored, to imagine the 
unimaginable.

And so, this is all about precisely the frontier between the now 
and the maybe someday. As we will see, this frontier isn’t as intransi­
gent as it may seem. It might be worthwhile exploring how science 
fiction can affect us and our future really and truly. Because in the 
moments when spaceships fly across the screen, victims of horrific 
burns are being saved by being transformed into cyborgs, and cars 
act as time machines, the lines blur. The maybe someday is finding 
its way into the here and now and leaving footprints. Even if quite 
a few scenarios seem very unrealistic at first glance, the stories of 
science fiction never fail to captivate us—in the end, they might be 
part of what the world might be like in the years to come. Suddenly, 
we are presented with our greatest hopes and most terrifying fears 
for the future, and we begin to wonder what we want as humanity 
and how we want to evolve.

Which works inspire us to reflect may vary. However, some of the 
better-known works in particular can provide us with an opportuni­
ty to consider the relevance of science fiction for the present day. In 
this case, it is Star Trek, which offers a number of opportunities for a 
scientific approach.1

2. What is science fiction?

If one speaks of science fiction here as a matter of course, the reader 
must be aware that this genre2 is actually quite difficult to define. 
Although the term evokes a whole range of associations, scientists, 
authors and fans have never really come to a shared definition.3 One 
of the earliest attempts to outline the genre can be traced back to 
the publisher and author Hugo Gernsback, who initially called it 

1 See Bauer: Utopie, 3.
2 Derived from the Latin word ‘genus’, a genre refers to a category of texts, movies 

or similar. See Kirsten: Diskursivität, 21. Genre patterns describe the inner char­
acteristics of corresponding works. See ibid., 23. Science fiction is one of the 
better-known genres.

3 See Vint: Guide, 1.

Theresa M. Thunig

158

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scientifiction in 1926. He recurred to H. G. Wells, Jules Verne and 
others and pointed out the connection between scientific fact and 
prophetic vision in their works; later on, he changed the terminology 
to science fiction.4 In the years that followed, many works were pub­
lished that are considered classics of science fiction. These classics, 
for example, are the influential American works of the 1940s by Isaac 
Asimov, Arthur C. Clarke, Ray Bradbury or Robert Heinlein—they 
have become the gold standard. While elements of the classics are 
still recycled today, the boundaries of the genre are constantly being 
challenged. Justifiably, the objection can be raised that some works 
recently published under the heading of science fiction no longer 
have much in common with the works that originally brought this 
genre to prominence.5

Science fiction, as a genre and concept, is too multifaceted to fit 
a single definition. Here, I will not attempt to provide a specific and 
satisfactory definition of the genre, but instead I will work within the 
framework provided by P. Schuyler Miller.

It is precisely in the attempt to distinguish science fiction from 
other genres with similar themes, such as fantasy or horror, that 
some key overlaps become apparent.6 In the realm of fantastic lit­
erature, we encounter that which is impossible (or has yet to be 
made possible). While fantastic elements might appear in multiple 
genres, such as fantasy or horror, we discover a certain focus in 
science fiction: scientific and technical speculations and visions that 
find expression in topics such as space travel, AI and time travel—
which essentially corresponds to what Gernsback already stated.7 
But this does not even begin to fully define the genre, at least not 
anymore. However, it is important to note: “Dass Science-Fiction 
nicht vorrangig und manchmal überhaupt nicht um science oder 
Technologie kreist, ist durch die kulturwissenschaftlichen Analysen 
der letzten Jahrzehnte gezeigt und gut belegt worden […]. Dennoch 
stellt ‚Technik‘ stets zumindest eine Rahmenbedingung für all jene 

4 See Latham: Definitions, 7.
5 See Vint: Guide, 2.
6 See ibid.
7 See ibid., 3.

The Final Frontier

159

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichten dar, die überhaupt als Science-Fiction charakterisiert 
werden können,”8 as summarised by Christian Schwarke.

So, in science fiction we are repeatedly setting out on a journey 
into distant worlds with incredible technologies (often set in the 
future) which sometimes seem more and sometimes less realistic. Of 
course, it should be clear at this point that there is no such thing 
as the science fiction. This genre itself is already very varied and het­
erogeneous and becomes more versatile with each appearing work. 
However, it is worth taking a closer look at the realism of science 
and logic and how they affect the stories. The aforementioned sci­
ence fiction author and critic P. Schuyler Miller introduced the term 
hard science fiction for what Gernsback mainly meant by scientific­
tion or science fiction in his time. The idea is that the story itself is as 
logical and believable as possible, especially in its understanding of 
contemporary science and technological development, and in terms 
of what would become technologically or socially possible in the 
future with the knowledge of the time.9

Star Trek—one extremely fascinating interpretation of science fic­
tion which we’ll discuss later on—certainly does not fall into the 
category of hard science fiction, since “everything technical is more 
or less taken for granted, unless there is a malfunction invented by 
the authors for narrative purposes”.10 It is not the aim of Star Trek 
to appear realistic in its technologies. On the other hand, it’s not 
that (realistic) technology doesn’t play a role in Star Trek. Especially 
in comparison with other science fiction series with almost no refer­

8 Schwarke: Traum, 49. I’d like to offer a translation: “The fact that science fiction 
does not primarily, and sometimes not at all, revolve around science or technol­
ogy has been shown and well documented by the cultural studies analyses of 
the last few decades […]. Nevertheless, ‘technology’ always provides at least a 
framework for all those stories that can be characterised as science fiction at all.”

9 See Samuelson: Modes. Some of the most well-known authors of hard science 
fiction according to what I tried to classify as such might be Robert Heinlein, 
Arthur C. Clarke, Larry Niven and Andy Weir (as well as some of those already 
mentioned). If you’d like to see hard science fiction on the big screen, Gattaca 
(1997), The Martian (2015) or The Expanse (2015–2022) might be worth a 
look (please keep in mind that other people might consider the boundaries of 
the genre differently). You’ll see that the question of scientific realism is really 
concrete, although that is not to say that this sub-genre is the only one in which 
realistic technologies appear.

10 Wenskus: “Soft” Science Fiction, 450.

Theresa M. Thunig

160

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ence to the realism of futuristic technology like Doctor Who, the 
difference becomes obvious. Thus, Star Trek does not seem to be 
a technical fantasy11 with no reference to reality, but something like 
soft science fiction and among them probably one of the best-known 
representatives. Technofiction is simply not the crucial aspect, and 
so speculation often remains in suspense. It is quite noticeable that 
soft science fiction focuses more on social, political or philosophical 
issues, for which the science fiction setting is used or is quite specu­
lative in terms of science.12

But particularly if we accept the precondition that not every idea 
must be compatible with what we know of physics for what follows, 
new horizons open up which are not exclusively bound to what 
we can comprehend with today’s standards. The stories of science 
fiction themselves are often—though not always—able to creatively 
challenge our current social, political or ecological realities. Science 
fiction, then, does not arise out of nothing, but rather makes use of 
what is known and abstracts it for narrative contexts.

In the end, it has to be said that the genre remains difficult to 
define. Instead, a way has been presented to assign the works to a 
spectrum rather than a fixed category. On one side of the spectrum, 
we find well-conceived, coherent hard science fiction in terms of 
technology. On the other side, we are most likely to find speculative 
technical fantasy with no recognisable real-life expectations. On this 
spectrum, we find works such as Star Trek, which range between 
the two extremes; this transitional genre can be subsumed under soft 
science fiction.

11 Wenskus calls the sub-genre under which she subsumes Doctor Who, for exam­
ple, technical fantasy. See ibid.

12 See ibid. As I have tried to show, this subgenre is somewhat hazier in its 
delimitation, with the result that a whole range of works can be considered to fit 
within it. But I’d like to present a few of the well-known authors either way: H. 
G. Wells, Mary Shelley and Frank Herbert. For those who are looking for some 
soft science fiction to watch, there are a few prominent franchises which might be 
seen as fitting: Star Wars, Stargate, Planet of the Apes, Transformers, etc.

The Final Frontier

161

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. On the relevance of science fiction on the topic of 
technological innovation

Although I have already tried to show that science fiction and natu­
ral sciences can refer to similar objects, for example robotics and 
AI, in the context of this contribution, it seems necessary to add 
a few remarks. To a certain extent, it can be assumed that scientif­
ic ideas and science fiction influence each other. Future research, 
for example, has been around for more than 100 years, triggered 
by the technological innovations that ultimately led to the atomic 
bomb.13 “Diese Zunft entstand aus der Einsicht, dass sich Zukunft 
via technologischem Fortschritt auch autonom, quasi selbstreferen­
ziell ins Werk setzen kann – und zwar auf möglicherweise für die 
Gattung Mensch existenzgefährdende Art –, wenn sie nicht antezi­
pativ gebändigt wird.”14 So the interest in learning to understand 
the future is present. On the other hand, fiction also offers points 
of reference that may themselves have had an inspiring effect. Au­
tonomous vehicles were already thought of by Isaac Asimov in the 
1960s. We also find bionic limb prostheses in the first Star Wars 
movies. One of the first authors to be aware of the potential of AI 
for fiction, but also to recognise the risks, was also Isaac Asimov. 
His Three Laws of Robotics was included in his collection of short 
stories from the 1940s and 1950s, I, Robot, and later featured in 
the 2004 movie.15 But there are many more literary and cinematic 
explorations of the subject, more than could be discussed here.

And yet: science fiction is not the crystal ball that lets us catch 
a glimpse of the future. In fact, the goal is almost not at all to 
actually make realistic predictions. “Although s[cience ]f[iction] does 
not predict the future as is sometimes claimed, it is the mythological 
language of technoculture and thus it plays a central role in produc­
ing the future through the dreams and nightmares it offers for our 
contemplation,”16 as Sherryl Vint expresses.

So, it’s hardly about what will actually happen. It’s more figura­
tively about what we expect from the future and what has meaning 

13 See Müller-Friemauth: Zukunftsforschung, 47.
14 Ibid.
15 See ibid.
16 Vint: Guide, 5f.

Theresa M. Thunig

162

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


for our lives. Science fiction includes social criticism and warnings 
against current developments, as well as reflection on what is truly 
important, in the guise of fantastic adventures and post-apocalyptic 
worlds. Of course, this happens to varying degrees, especially in 
terms of quality—hardly anyone will watch Sharknado for its politi­
cal implications, although it is quite hilarious.

4. Star Trek

So, why should we want to talk about Star Trek here, too? I think 
the Star Trek universe contains a whole range of moments in which 
the frontier between the real and the fantastic, between the present 
and the maybe someday, becomes blurred. The amount of material 
we’re talking about is not without significance: after the 1965 pilot 
entitled The Cage, there have already been at least eight live-action 
television series, three animated series, and one anthology series 
with a combined total of over 800 episodes as well as 13 movies. 
By the 1990s with the series Star Trek: The Next Generation (1987–
1994), at the latest, Star Trek had gained a pop-cultural relevance 
which most likely exceeded any expectations.

It can be assumed that probably everyone as of today has heard 
the following words at least once before: “Space, the final frontier. 
These are the voyages of the starship Enterprise. Its continuing 
mission: to explore strange new worlds; to seek out new life and new 
civilizations; to boldly go where no one has gone before.”17 It can be 
assumed that Star Trek indeed wants to confront us with limitations. 
On the one hand, it confronts us with the limits of what we know 
and can understand and, on the other hand, with our very own 
possibilities as humans.

17 The opening sequence of each episode of Star Trek: The Next Generation 
(TNG) begins with these words spoken by Patrick Stewart as Captain Jean-Luc 
Picard. This is a slightly modified and gender-neutral version of the text from 
the series Star Trek (1966–1969), where the sequence is spoken by William 
Shatner as Captain James T. Kirk. The last sentence is based on the Portuguese 
poem The Lusiads by Luís de Camões from 1572, which is about the discovery of 
the sea route to India by Vasco da Gama. See Puchner: Story, 281.

The Final Frontier

163

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


After all, Star Trek is set in a distant future. The chronologically 
earliest Star Trek series, Star Trek: Enterprise (2001–2005) is set in 
2151, while others are set even further in the future, like Star Trek: 
The Next Generation, which is set in 2364. But all Star Trek series 
have one thing in common: they want to show us what the future 
might look like for us one day, without being strictly bound to the 
limits of physics but with a view to social interaction.18 After all, ac­
cording to its creator Gene Roddenberry, Star Trek was designed as 
a humanistic utopia, whereas the expanding franchise has somewhat 
taken on a life of its own over the course of time.19

But there is more to Star Trek than just a million-dollar franchise. 
While we follow the crews of the starships USS Enterprise, Voyager 
or Discovery and see how they explore unknown worlds to learn 
and conduct research, when we watch the crew of the starbase Deep 
Space 9 trying to mediate between peoples, Star Trek en passant 
takes us on a completely different journey: We follow in the footsteps 
of philosophy, occasionally without even realising it. Sometimes the 
connection may be obvious, such as when it comes to the utilitar­
ianism of the Vulcans20 or the transhumanism of the Borg21, but 
sometimes we are very subtly led to question ourselves and our way 
of thinking.

Lernbereitschaft meint in diesem Sinne einerseits das Ausschöpfen des 
eigenen Potentials, andererseits eine Haltung der Offenheit gegenüber 
Neuem, die Korrigibilität von Ansichten, die sich als unangemessen 
erweisen, und eine damit einhergehende Bescheidenheit im Umgang 
mit dem tatsächlichen oder vermeintlichen ‚Anderen‘ (die freilich selbst 
wiederum mit großer Überzeugung vertreten wird): “Wir stehen erst 

18 See Tolan: Physik, 303.
19 See Bauer: Utopie, 2.
20 The Vulcans and their philosophy are quite famous for Spock’s words “The 

needs of the many outweigh the needs of the few”. Meyer: Star Trek II. The 
Wrath of Khan, 39:05.

21 The Borg are not a species in the biological sense but add individuals to their 
collective through assimilation by technologically altering them into cyborgs 
and integrating them into the collective consciousness. They appear in several 
series and episodes and also the movie Star Trek: First Contact (1996). If you’d 
like to learn more about the transhumanism of the Borg, I recommend Dinello: 
The Borg.

Theresa M. Thunig

164

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Anfang […] Vieles liegt vor uns. Vieles müssen wir lernen” (TNG, 
S1E26),22

as said by Captain Picard in Star Trek: The Next Generation. In 
the process, however, not only do the much-loved screen characters 
learn, but so does the viewer.

And that is precisely why Star Trek lends itself as an example with 
which to illustrate the link between science fiction and the present 
with its important questions. Star Trek provides dozens of connect­
ing points for reflection, including robotics and AI. A particularly 
noteworthy character in this regard is certainly the android23 Data, 
who, as a crew member of the USS Enterprise, still devotes himself 
to his very own quest, the search for a more human existence.

4.1. The potential of Star Trek

Even if we don’t pay specific attention to why exactly which motifs 
appear in movies, books and series, we can learn something from 
them. However, it is the chosen topics that direct the discussion in 
a certain manner—such as the connection between science fiction 
and technology. The fictional universe of Star Trek is an exemplary 
way to directly involve people, regardless of their academic training, 
in thinking about a future in which people rise above themselves. 
Although the underlying world view should certainly not be over­
looked—after all, Star Trek was also created in a specific, US-orient­
ed context—it nevertheless opens up horizons that question the core 

22 Kruse: Zukunft, 31. Translation: “Willingness to learn in this sense means on 
the one hand the tapping of one’s own potential, and on the other hand an 
attitude of openness to what is new, the corrigibility of views that prove to 
be inappropriate, and a concomitant modesty in dealing with the actual or 
supposed ‘other’ (which, of course, is itself held with great conviction). ‘We are 
only at the beginning [...]. Much lies ahead of us. We have much to learn’ (TNG, 
S1E26).” He refers to Hurley: The Neutral Zone, 44:17. The actual quote is: “Our 
mission is to go forward and it has just begun […] There is still much to do. Still 
so much to learn.”

23 The term android refers to a robot that is supposed to resemble humans in 
appearance and behaviour.

The Final Frontier

165

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of all life: What is life worth? What is a living being in the first place? 
And what protection does it deserve?24

However, it must always be remembered that Star Trek is a utopia: 
In the end, the characters (very nearly) always manage to ensure 
that everything ends well, the innocent are protected, and unfairness 
and lack of freedom are overcome. Most recently, this principle was 
broken up somewhat in Star Trek: Discovery (2017–2024) and also 
the spin-off Star Trek: Strange New Worlds (2022–)25.

Nevertheless, there are points of reference from all the series and 
films (even comics and books) to show that the considerations made 
are relevant for us. In particular, the ethical dilemmas were and are 
explosive and one might say interesting. I would like to elaborate on 
this a bit more, using an example to show that while Star Trek is not 
a direct guide for us to find the answers we are looking for, it might 
open our eyes to creative solutions for an indeterminate future.

4.2 The Measure Of A Man

Now let’s finally get to the point where Star Trek and AI converge. 
I am aware that the episode mentioned here has already been the 
subject of manifold discussions, but it is nevertheless unavoidable in 
this context. With the episode The Measure of a Man (S02, E09) the 
series Star Trek: The Next Generation explores strange new philo­
sophical problems that no one has seen before. It is about Data, an 
android, i.e. a robot in the form of a human equipped with artificial 
intelligence, and his status as property or bearer of rights.

The topic is initiated by the scientist Bruce Maddox, who de­
mands that Data be irretrievably disassembled for the purpose of 
science, so that his positronic brain26 can be analysed to finally 
create more like him. Data is unique even in this fictional version of 
the 24th century; his functionality and learning ability are extraor­
dinary, but he aspires to be truly human. He is considered a full 

24 See Kruse: Zukunft, 30f.
25 One quite extraordinary episode in that respect might be Season 1, Episode 6 

Lift Us Where Suffering Cannot Reach, which first aired on 09.06.2022.
26 This is part of Star Trek’s technological fiction. It allows data to be stored and 

processed.

Theresa M. Thunig

166

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


member of the crew and treated like any other humanoid by the 
crew of the Enterprise. By having more androids like Data, the 
utilitarian Maddox27 hopes to contribute to the efficiency and safety 
of the crews of other starships by eliminating the need for any flesh 
and blood having to expose themselves to potentially dangerous 
situations.

In the face of his own destruction, Data refuses. Maddox cannot 
comprehend this and eventually demands Data’s body because, in 
his opinion, it is the property of Starfleet, the umbrella organisation 
under which the Enterprise operates. Captain Jean-Luc Picard sides 
with the android, and a trial is held to decide Data’s future. And 
more or less surprisingly, it is proven quite impressively how much 
of a machine Data is after all: He can be turned on and off, the 
seemingly ultimate proof of his lack of freedom and alienness. But 
what is the consequence if Data is only a thing? He would have no 
rights, would be only a modern slave if one could even call him that 
or simply a tool. At least Picard could not accept that.28

Picard therefore asks Maddox the crucial question: How would 
he define a person with the right to self-determination, a conscious 
being? He answers as follows: a sentient being is one who is “in­
telligent, self-aware, and conscious”.29 This addresses an essential 
problem: What distinguishes Data from a human and in what re­
spects are there similarities? Even though his positronic brain may 
have been artificially created, Data is capable of performing the 
most complex calculations in a fraction of a second. This hyperintel­
ligence is even superior to human intelligence in many ways. Also, 
that Data has self-awareness is not doubted here at least. This is 
justified by the fact that he is able to relate to his own existence, 
not wanting to die and striving for something, i.e. to be human. 
However, it is clear to him that he can never really become a human 
being; his logic is flawless, yet he feels the desire to discover the 
human in himself. That finitude, for instance, is an issue for Data 
picked up later in the series Star Trek: Picard (2019–2023): He ulti­

27 He is a utilitarian insofar as he would sacrifice a machine for the sake of human 
or alien life. That he would sacrifice a living human being (or alien) in the same 
context is not to be assumed, since he always comes back to the question of 
consciousness.

28 See Rosenstand: Data, 176.
29 Snodgrass: The Measure, 36:49.

The Final Frontier

167

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mately desires an end to his existence because the knowledge of his 
finitude is meaning that is constituting for him.

The question of his consciousness remains open. Is it even possi­
ble that a machine—in the series Data is polemically compared to 
a toaster—has or develops consciousness? How far can technology 
go? Or must one ask oneself, in line with Thomas Nagel: What is 
it like to be an android? and come to the conclusion that in Data’s 
case, one can only assume he has consciousness but cannot prove it 
unequivocally?

Since we are still in the world of speculative science fiction, we 
are in a position to attribute consciousness to technology, especially 
since the series provokes this position. What reality will look like 
one day is not written in the stars in this case; it depends on what 
we as humanity are willing and able to create, but this cannot be 
elaborated on at this point.

In any case, in The Measure of a Man, the verdict is in Data’s favour, 
his continued existence is assured and, even more, the status that the 
crew has always accorded him is now also legally recorded.30  The 
question of his consciousness may not have been settled to the viewer’s 
satisfaction, but if there is even the slightest doubt that Data has no 
consciousness, Picard deduces that he must be treated as if he had one. 
This moral decision has far-reaching consequences in the Star Trek 
universe,  as  now other  artificial  entities,  such  as  the  holographic 
Doctor in Star Trek: Voyager (1995–2001), also claim dignity and, as a 
consequence, the right to self-determination (S07, E20).

5. Outlook: the future begins today

As said before, this is science fiction. We can simply pass over many 
of the problems and remaining questions of reality by making asser­
tions and premises that are established as true or false in the fictional 
world. One makes things very easy for oneself this way; that is obvi­
ous. But it is not the purpose of fiction to depict reality and to take 
it seriously; they are thought games that show us what-if scenarios 

30 Please note that this is just a small insight into the discussions surrounding this 
episode. In the end, essentially it is a question of Data’s personhood. See Sorgn­
er: Android, 242f.

Theresa M. Thunig

168

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and inspire us to think again. And some of the challenges our heroes 
face could very well be ours one day. It is therefore important to 
take these questions seriously. Disciplines such as robot ethics show 
that, at least here, the problems of the world (which are still purely 
fictional in Star Trek) already affect our reality, which is becoming 
increasingly technologised. Because science fiction is already raising 
such questions, we are already dealing with them and can influence 
developments for the future in this way. And that in turn leads us to 
relate to the world as it is or should be. It makes us ask ourselves now 
how we want to relate to the technology of tomorrow, to robots (or 
even androids), for example. However, this happens in interaction 
with what the world has to offer.

In the end, it is certainly easy to get lost in a present as complex 
as ours. Progress is all around us. We are trying to participate in a 
future that we ourselves will probably not even live to see. For us, 
the distinction between now and maybe someday will always remain 
to some degree. But on the other hand, we have our wishes and 
fears about what humanity will be one day. We tell stories about it 
and hope to be heard. These stories connect us and make us think 
together without any preconditions, so that these stories, science 
fiction, can blur the line.

We would do well to listen to each other and see what science 
fiction is all about. In science fiction, we find hints of what might be 
one day and what had better not be. This way, science fiction also 
collaborates creatively on the future.

Bibliography
Bauer, Michael C.: Star Trek – Eine humanistische Utopie? Einleitung des 

Herausgebers, in: Bauer, M. C. (ed.): Neue Welten. Star Trek als humanisti­
sche Utopie?, Berlin 2019, 1–8.

Dinello, Dan: The Borg as Contagious Collectivist Techno-Totalitarian Tran­
shumanists, in: Decker, K./Eberl, J. (eds.): The Ultimate Star Trek and 
Philosophy (The Blackwell Philosophy and Pop Culture Series), Hoboken 
2016, 83–94.

Hawking, Stephen: Foreword, in: Krauss, L.: The Physics of Star Trek, New 
York 22007, 3–4.

The Final Frontier

169

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kruse, Jan-Philipp: Star Trek als das “einzig greifbare Beispiel” einer gelingen­
den Zukunft? Zur semantischen Krise normativer Potentiale, in: Kanzler, 
K./Schwarke, C. (eds.): Star Trek: Discovery. Gesellschaftsvisionen für die 
Gegenwart, Wiesbaden 2019, 27–47.

Kirsten, Karina: Diskursivität/Historizität von Genre, in: Kirsten, K. (ed.): 
Genresignaturen. Diskurshistorische Perspektiven auf das Psycho-Univer­
sum von 1960 bis 2017 (Neue Perspektiven der Medienästhetik), Heidelberg 
2022, 21–73.

Latham, Rob: Part 1. Definitions and boundaries, in: Latham, R. (ed.): Sci­
ence Fiction Criticism, London/New York 2017.

Müller-Friemauth, Friederike/Kühn, Rainer: Ökonomische Zukunftsfor­
schung. Grundlagen – Konzepte – Perspektiven (FOM-Edition), Wies­
baden 2017.

Puchner, Martin: Culture. The Story of Us, from Cave Art to K-Pop, New York 
2023.

Rosenstand, Nina: Data, Kant, and Personhood, in: Decker, K. S./Eberl, J. T. 
(eds.): The Ultimate Star Trek and Philosophy (The Blackwell Philosophy 
and Pop Culture Series), Hoboken 2016, 172–179.

Samuelson, David N.: Modes of Extrapolation. The Formulas of Hard Science 
Fiction, in: Science Fiction Studies 20 Part 2 (60), 1993. Online at: https://
www.depauw.edu/sfs/abstracts/a60.htm (status: 16.09.2023).

Schwarke, Christian: Star Trek und der Traum von der Allgegenwart. Technik 
und die Realisierung von Utopien, in: Kanzler, K./Schwarke, C. (eds.): Star 
Trek: Discovery. Gesellschaftsvisionen für die Gegenwart, Wiesbaden 2019, 
49–65.

Sorgner, Stefan L.: Android Data. Eigentum oder Träger von Rechten?, in: 
Bauer, M. C. (ed.): Neue Welten. Star Trek als humanistische Utopie?, 
Berlin 2019, 239–272.

Tolan, Metin: Die Star Trek Physik. Warum die Enterprise 158 Kilo wiegt und 
andere galaktische Erkenntnisse, München 22018.

Vint, Sherryl: Science Fiction. A Guide for the Perplexed, London 2014.
Wenskus, Otta: “Soft” Science Fiction and Technical Fantasy. The Ancient 

World in Star Trek, Babylon 5, Battlestar Galactica and Dr Who, in: 
Pomeroy, A. J. (ed.): A Companion to Ancient Greece and Rome on Screen 
(Blackwell Companions to the Ancient World), Hoboken 2017, 449–466.

Videographie
Hurley, Maurice (Writer)/Conway, James L. (Director): The Neutral Zone 

(Season 1, Episode 26) [episode of a TV-Series], Air Date: 16.05.1988, In: 
Roddenberry, G./Hurley, M./Berman, R. et al. (Directors): Star Trek. The 
Next Generation, USA 1987–1994.

Theresa M. Thunig

170

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.depauw.edu/sfs/abstracts/a60.htm
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.depauw.edu/sfs/abstracts/a60.htm


Meyer, Nicholas (Director): Star Trek II. The Wrath of Khan, USA 1982.
Snodgrass, Melinda M. (Writer)/Scheerer, Robert (Director): The Measure Of 

A Man (Season 2, Episode 9) [episode of a TV-Series], Air Date: 11.02.1989, 
in: Roddenberry, G./Hurley, M./Berman, R. et al. (Directors): Star Trek. 
The Next Generation, USA 1987–1994.

The Final Frontier

171

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ramy Abdin

What are Robots?
An Islamic Approach from a Metaphysical Understanding 
of the Human Being

Abstract

This paper aims to gradually approach the concept of robots by 
relating it to an Islamic concept of humaneness. It describes the 
human as a spiritual being, who, although honoured by God, has 
certain weaknesses, which calls for the human struggle with his 
darker self.1 Continuing from this aspect, it provides an Islamic 
view on the meaning of technology, together with a short elucida­
tion about traditional robotics in Islamic history. Afterwards, a de­
scriptive observation on the (potential) usage of robots in Islamic 
countries, such as Saudi Arabia and Iran, is presented. Finally, from 
an Islamic legal and moral point of view,2 the issue of robots and 
robotics is discussed in an attempt to address the question of the 
roles of robots in Islamic tradition, while contrasting the issue with 
an Islamic concept of the human being.

1. Introduction

What is the difference between humans and robots from an Islamic 
perspective? Before we can address this question, we have to estab­
lish the adequate preconditions in order to provide an appropriate 

1 The term darker self is a reference to the term an-nafs al-ammāratu bi-s-sūʾ, 
which is discussed in section 2.3.

2 With moral we refer to the discipline of ʿilm al-muʿāmala (the science of praxis) 
within the field of Sufism as a basis of Islamic ethics. See e.g.: Al-Ghazālī: Iḥyāʾ 
ʿulūm ad-dīn, Vol. 1, 35.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


answer, as our main issue already implies an Islamic definition of 
the human being. Thus, our main issue is preceded by the question: 
What is the human being in Islam? And what does it mean to be 
human? It is true that the concept of man has already been elabo­
rated on from several perspectives, especially within the framework 
of Islamic tradition.3 Even though there have been works about 
robots in Islamic education in Iran or the role of AI in regard to 
Islamic online content, which provide some insights into modern 
technology and its influence on Muslim society,4 the question of 
humanness in Islam has not yet been extensively related to the 
idea and endeavour of robotics, as the growing potential of AI and 
robots increasingly becoming human-like challenges the very idea 
of being human. Hence, we would like to present and explain this 
connection, as our age is characterised by seemingly exponential 
technologisation, rendering human society increasingly dependent 
on devices and machines, which ultimately necessitates examining 
issues of contemporary technologies, especially from a religious per­
spective.

This paper aims to gradually approach the issue of robots by ini­
tially presenting an Islamic concept of humanness. We then continue 
with a short elaboration from an Islamic perspective on technology 
and a depiction of traditional robotics in Islamic history. Afterwards, 
we present a descriptive observation on the usage of robots in Is­
lamic countries like Saudi Arabia and Iran. In the last section, we 
discuss the issue of robots and robotics from an Islamic legal and 
moral point of view. Finally, we conclude this paper with the humble 
attempt to answer the question of the difference between humans 
and robots by dividing our response into a legal and theological 
elucidation. With that said, we initiate our exposition with the first 
question: What is the human being in Islam?

3 Hoover: Fiṭra. See also: Tottoli: Adam.
4 See papers such as: Shamdi/Lai/Aziz et al.: Artificial intelligence; or: Alemi/

Taheri/Shariati et al.: Social Robotics; or: Atwell/Brierley/Dukes et al.: An artifi­
cial intelligence approach.

Ramy Abdin

174

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. An Islamic metaphysics of man

2.1 The Divine honouring

The description of man in the Qur’an is ambivalent. On the one 
hand, the human being is characterised by Divine nobility, since 
God ordered the angels, being His purest and most obedient crea­
tures, to prostrate themselves before the obviously fallible earth crea­
ture (Adam). Beforehand, God announced in the presence of the 
angels that He would create a representative on earth (khalīfa).5 The 
narrative of humankind in the Qur’an thus begins with the Divine 
recognition of man: “And when thy Lord said to the angels, ‘I am 
placing a vicegerent upon the earth,’ they said, ‘Wilt Thou place 
therein one who will work corruption therein, and shed blood, while 
we hymn Thy praise and call Thee Holy?’ He said, ‘Truly I know 
what you know not.’”6 In complete surprise, the angels questioned 
God’s decision, as they were already convinced about the corruption 
of humankind. Their surprise apparently indicates a negative prior 
experience with God’s creation on earth. According to Qur’anic 
exegesis, it is believed that the Jinn inhabited the earth before the 
existence of humans, causing bloodshed among themselves by fight­
ing wars.7 Despite the expected corruption and violence at the hands 
of mankind, the angels submitted to their heavenly duty, placing 
their trust in God’s knowledge and wisdom. For He knew something 
of which they had no knowledge. The narrative continues thus: 
“And He taught Adam the names, all of them. Then He laid them 
before the angels and said, ‘Tell me the names of these, if you are 
truthful.’”8 It is unclear which names Adam was taught by God. On 
the one hand, some believe that the names symbolise man’s ability 
to speak; others understand that God taught Adam the names of 
living, rational creatures.9 On the other hand, the names could also 
stand for the ability to call God by His name. Apparently, the angels 
did not have the capacity to worship God through His (highest) 

5 Hossein Nasr: The Study Qurʾān, 108–110.
6 Qur’an, 2:30.
7 Hossein Nasr: The Study Qurʾān, 108.
8 Qur’an, 2:31.
9 Meaning the names of the angels or the human prophets.

What are Robots?

175

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


names. The idea of the (Divine) name was therefore given to Adam, 
whereby he was not only able to honour and praise God in a unique 
manner, but also to know Him in a more intimate way.10 To God’s 
request: “Tell me the names of these, if you are truthful.”11 The angels 
responded in complete humility: “They said, ‘Glory be to Thee! We 
have no knowledge save what Thou hast taught us. Truly Thou art 
the Knower, the Wise.’”12 In response, God commanded Adam to 
present his Divine knowledge to the angels: “He said, ‘Adam, tell 
them their names.’ And when he had told them their names He 
said, ‘Did I not say to you that I know the unseen of the heavens 
and the earth, and that I know what you disclose and what you 
used to conceal?’”13 Without hesitation, the angels acknowledged 
Adam’s superior knowledge and, as a result, proved themselves to 
be faithful servants of God by prostrating themselves before Adam 
in obedience to the Divine command: “And when We said to the 
angels, ‘Prostrate unto Adam.’, they prostrated, save Iblis. He refused 
and waxed arrogant, and was among the disbelievers.”14 Iblīs refers 
to the archdevil, who apparently had been among the angels as he 
defied God’s command. The Divine honouring of man also occurs 
in the verse: “We have indeed honoured the Children of Adam, 
and We carry them over land and sea, and provide them with good 
things, and We have favoured them above many We have created.“15 

God honoured humankind by entrusting them with responsibility 
on earth; herein lies the confirmation that God has bestowed upon 
mankind, among all other creatures, special favour, despite their 
imperfection, of which the angels already knew. In contrast to the 
earth creature, Iblis sees himself as a superior being created of fire, a 
conviction that the devil, with his awareness of human weaknesses, 
sought to reinforce by misleading humanity.16

10 Hossein Nasr: The Study Qurʾān, 109–110.
11 Qur’an, 2:31.
12 Qur’an, 2:32.
13 Qur’an, 2:33.
14 Qur’an, 2:34.
15 Qur’an, 17:70.
16 Qur’an, 4:119.

Ramy Abdin

176

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 The human weakness

But what is the weakness of a human being? The answer can be 
derived from the narrative of Adam and Eve in the Qur’an, in 
which man’s misdeed commences with forgetfulness: “And We in­
deed made a pact with Adam aforetime, but he forgot.”17 This pact 
is a reference to Adam’s promise to God that he would not eat from 
the seemingly distinctive tree in Paradise. God forewarns Adam of 
the archdevil and assures him and his wife of total bliss in heaven as 
long as they are obedient to His command:

We said, “O Adam! Truly this is an enemy unto thee and thy wife. So let 
him not expel the two of you from the Garden, such that thou wouldst 
be wretched. Truly it is for thee that thou shalt neither hunger therein, 
nor go naked, and that thou shalt neither thirst therein, nor suffer from 
the heat of the sun”.18

However, Adam’s forgetfulness was caused by two major intrinsic 
vulnerabilities that induced him to sin: “Then Satan whispered to 
him. He said, ‘O Adam! Shall I show thee the Tree of Everlastingness 
and a kingdom that never decays?’”19

The expression Tree of Everlastingness (shajarat al-khuld) reflects 
the first human vulnerability, namely their fear of death. Iblis de­
ceives them by presenting the tree as an opportunity to become 
immortal. Therefore, they are told that the fruit of the tree will 
protect them from death, thus relieving them of their fear.20

A kingdom that never decays (mulk lā yablā) is a representation 
of (worldly) power. Knowing about the human weakness for power, 
the archdevil promises the human beings eternal dominion; in other 
words, that the tree will elevate them to divinity.21 Power as a leitmo­
tif of human weakness is conveyed in particular in the depiction of 
the Pharaoh in the Qur’an. With his conviction of Divine authority: 
“I am your lord most high.”22 he failed to recognise the Divine 

17 Qur’an, 20:115.
18 Qur’an, 20:117–119.
19 Qur’an, 20:120.
20 Ar-Rāzī: Mafātīḥ al-ghayb, Vol. 22, 126–127.
21 Aṭ-Ṭabarī: Jāmiʿ al-bayān, Vol. 16, 188–189.
22 Qur’an, 79:24.

What are Robots?

177

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


message of Moses, which is why Pharaoh, in his efforts to subjugate 
the Children of Israel, was ultimately punished by God.23

Humans are therefore susceptible to the temptation of power and 
the desire for immortality. Both vulnerabilities evoke the forgetting 
of God, which ultimately leads to disobedience or sin. Fakhr ad-Dīn 
ar-Rāzī argues that the aspects of power and immortality were in fact 
the actual desires of the archdevil, who was prevented from fulfilling 
them by God.24 Be that as it may, the two vulnerabilities primarily 
arise from two impulse forces that are inherent in the human soul. 
The vulnerabilities depicted can be seen as an expression of these 
impulse forces.

The first driving force of the human soul is called shahwa in 
Arabic. Lane translates shahwa as “Desire, or longing, or yearning, 
of the soul for a thing; [meaning for a thing that is gratifying to 
sense: or eager, or intense, desire; particularly for such a thing].”25 

In this case, it is an impulse force that releases human instincts. The 
shahwa is an expression of the desire for food or sexuality, which 
means that it can be described as appetite or lust. It is an urge that 
pushes man to fulfil his natural needs, which in this sense equates 
him with animals. Fulfilling the shahwa may only be sinful if the 
urge is either appeased with forbidden pleasures or the person is 
seduced into gluttony.26

The second impulsive force has the Arabic term hawā, which can 
be translated into English as “Love, and attachment: then, inclina­
tion of the soul, or mind, to a thing: then, blameable inclination.”27 

Hawā is therefore a desire that human beings seek to realise through 
their decisions and actions. It does not primarily relate to the fulfil­
ment of natural needs, but to the striving for a (certain) wordly 
cause, regardless of whether it is material or abstract. Accordingly, 
the desire can lead man astray if it violates Divine principles. There­
fore, the term hawā has a rather negative connotation in the Qur’an 
and in the Islamic concept of virtue.28 An exception to this, however, 

23 Hossein Nasr: The Study Qurʾān, 1200–1204.
24 Ar-Rāzī: Mafātīḥ al-ghayb, Vol. 22, 126.
25 Lane: Arabic-English Lexicon, s.r. sh-h-w.
26 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 3, e.g. 100–120.
27 Lane: Arabic-English Lexicon, s.r. h-w-y.
28 Najm ad-Dīn al-Kubrā: at-Taʾwīlāt an-najmīyah, Vol. 5, 185–186.

Ramy Abdin

178

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


can be found in Sufi poetry, in which hawā has been associated with 
the love of God.29

Adam and Eve’s disobedience can be understood as a conse­
quence of these two impulses. Eating the forbidden fruit from the 
tree of paradise is a representation of the first impulse force (shah­
wa), as it urges man to satisfy his natural needs. The two promises of 
the archdevil—immortality and power—which, as already discussed, 
prove to be the vulnerabilities of the human race, unleash the second 
impulse force (hawā) in particular. Since it evokes the desire for 
immortality and power, Adam fell prey to heedlessness and thus to 
sin.

Consequently, man’s fallibility was already foreseen by God. This 
Divine providence is the very reason for the archdevil’s bitterness 
and rebellion. Although humankind is doomed to fail in its actions 
due to human weakness, the human being was granted the opportu­
nity to renounce his sinfulness in order to return to God, unlike 
Iblis, who lacked insight and arrogantly blamed God Himself for 
his disobedience: “He [the devil] said, ‘Because Thou [O, Lord] 
hast cause me to err, I shall surely lie in wait for them [namely 
men] on Thy straight path.’”30 In contrast, humility and self-criticism 
characterise human nature: “They [Adam and Eve] said, ‘Our Lord! 
We have wronged ourselves. If Thou dost not forgive us and have 
Mercy upon us, we shall surely be among the losers.’”31 Therefore, 
the very concept of tawba has been introduced to mankind. Tawba 
signifies the remorseful return to God in order that He forgives 
the sinful believer.32 Therefore, human failure is inevitable, precisely 
because any moral or religious imperfection is inherent in humanity 
by virtue of the Divine plan; humanness and perfection can thus be 
considered a contradiction because only God is entitled to absolute 
perfection: “All the sons of Adam are sinners, but the best of sinners 
are those who are given to repentance.”33 The greatness of human 
beings, as the reason for the angels’ prostration, is thus ironically 
accompanied by man’s failure. However, this failure is corrected 

29 Al-Badawī: Shahīdat al-ʿishq al-ilāhī, 64–65.
30 Qu’ran, 15:39.
31 Qu’ran, 23:73.
32 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 4, e.g. 4–19.
33 Mishkāt al-Masabīḥ 2341, Book 9, Hadith 114.

What are Robots?

179

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


by the graceful humility that heralds the completion of humanity’s 
return to God.

2.3 The breath of God

The Qur’an states: “And [remember] when thy Lord said unto the 
angels, ‘Behold! I am creating a human being from dried clay, made 
of moulded mud; so when I have proportioned him and breathed 
into him of My Spirit, fall down before him prostrating.’ Thereupon 
the angels prostrated, all of them together”.34 The breath of God is 
the pivotal point of this passage, for it is the concept that underlies 
the Islamic metaphysics of man.

God’s breath gave existence and life to the human being, whereby 
he is endowed with Divine qualities that transcend material ones. 
The essence of a human is therefore not physical but metaphysical, 
especially since death implies a departure from the body and soul. 
Although the death (of the body) in no way erases the existence of 
the individual, the spiritual life breathed into them by God ultimate­
ly remains; in other words: the image formed of the human decays, 
but the breath of God persists.

Thus, the human being consists of three interrelated essences, all 
of which constitute his soulish existence. The first essence is called 
nafs. It is the essence of the human being that passes into the afterlife 
after death.35 Often, nafs also refers to the self or the “ego”. The latter 
has a negative connotation, especially in the teachings of Islamic 
virtues, because the ego is often described as a veil that prevents peo­
ple from seeing God and His work.36 In addition, nafs has various 
manifestations. For example, there is the self, which constantly incites 
humans to conduct bad actions (an-nafs al-ammāratu bi-s-sūʾ). It ex­
erts pressure on man’s weaknesses so that he (potentially) succumbs 
to sin. If this is the case, the individual is required to repent in order 
to turn to God. Due to his sinfulness, this repentance develops into 
self-blame, which lies at the heart of his burden in conscience. In this 
condition the constantly blaming self (an-nafs al-lawwāma) arises. 

34 Qu’ran, 15:28–31.
35 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 3, 5.
36 Al-Harawī al-Anṣārī: Manāzil as-sāʾirīn, 308.

Ramy Abdin

180

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The guilt subjects the sinful state of the soul to change, whereby the 
self finally evolves from the urge to sin to the rebuke of the self. 
Thus, guilt should induce the individual to renounce all their sins 
in order to walk the path of God.37 However, pursuing this path 
requires determination (himma)38 and striving (muğāhada),39 as the 
struggle with oneself, and in particular with one’s own bad character 
traits, is the hardest of all endeavours. The soul will attain peace if 
one is able to free oneself from wickedness by purifying the heart 
from evil qualities. This tranquillity of the soul is known as an-nafs 
al-muṭmaʾinnah (the calmed self ), through which the human being 
finally becomes sensitive to the Divine.40 As a result, the Divine state 
of being unfolds within the individual, enabling one to gaze through 
the material world—i.e. to see beyond what is physical—which final­
ly leads the to a constant (earthly) presence with God (al-ḥuḍūr).41

The second essence is referred to as rūḥ in Arabic. In the Qur’an, 
the actual sense of rūḥ is restricted to God alone.42 Nevertheless, 
there are numerous attempts to explain this concept, which provide 
some insight into its meaning. For example, there is the view that 
rūḥ signifies the human breath of life;43 other scholars describe rūḥ 
as the spirit of life that circulates in the bloodstream.44 Rūḥ is also 
considered to be synonymous with nafs, especially since both terms 
are often used for the same meaning.45 In this article, we use rūḥ—in 
relation to the subject of robotics—in the sense of the human spirit 
of life, which connects the human being to the Divine.

The third essence is the (spiritual) heart (qalb), which is the 
essence that shapes a person’s character, which constitutes the moral 
conduct of a human.46 Also, the heart has epistemic abilities47 that 
are particularly reinforced when it is purified by a virtuous and 

37 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 4, 5.
38 Al-Harawī al-Anṣārī: Manāzil as-sāʾirīn, 238.
39 Mishkāt al-Masabīḥ 33, Book 1, Hadith 30.
40 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 3, 5.
41 Al-Qushayrī: ar-Risālah, 258.
42 Qu’ran, 17:85.
43 Lane: Arabic-English Lexicon, s.r. r-w-ḥ.
44 Al-Ghazālī: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Vol. 3, 4.
45 Picken: Spiritual Purification, 172.
46 Mawlūd: Maṭharat al-qulūb, 1.
47 Hossein Nasr: The Study Qurʾān, 1006.

What are Robots?

181

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiritual way of life. The purification of the heart signifies the overall 
cleansing of the human soul, enabling the individual to develop into 
a virtuous, pure being.48 However, if a believer commits a sin, the 
heart will be tainted with immorality and wickedness: “When the 
believer commits a sin, a black spot appears on his heart. If he 
repents and gives up that sin and seeks forgiveness, his heart will 
be polished. But if (the sin) increases, (the black spot) increases. 
That is the covering (rān) that God mentions in His Book: ‘Nay! 
But on their hearts is the covering (manifested due to sins and evil 
deeds) which they used to earn.’”49 If the heart is defiled, the believer 
becomes distant from God, which ultimately leads to spiritual blind­
ness.

In addition to the essences, man is in possession of reason (ʿaql), 
whose significance has been reflected upon by numerous scholars, 
especially philosophers, such as al-Farābī (d. 951), Ibn Sīnā (d. 1037) 
and Ibn Rushd (d. 1198), who advocated a rather essentialist concept 
of reason in line with the Aristotelian and Neoplatonic tradition.50 

Thus, human intellect was regarded as a non-corporeal substance 
that granted the human soul the disposition to reason. A similar 
view is held by al-Ghazālī (d. 1111) and al-Muḥāsibī (d. 858), who 
describe reason as gharīza (natural endowment).51 In contrast, a 
modern Islamic view of reason can be found in the philosophy of 
ʿAbd ar-Raḥmān Ṭāhā (b. 1944), which we seek to relate to robotics.

Ṭāhā moves away from the traditional, essentialist concept of rea­
son by describing reason as an activity of man (fāʿilīya). According 
to him, reason is not an essence inherent in the human soul, but 
an action that is expressed in many different ways. Even though 
Ṭāhā usually refers to the one inherent reason through which clear 
concepts and definitions are formed, it should be understood as the 
formal, analytical faculty of reason, expressed especially through log­
ical, mathematical deduction. Nevertheless, Ṭāhā negates the idea of 
a single reason (ʿaql); other modes of reasoning exist as well, which 
are constituted in human thought. Reason is therefore not exclusive­
ly limited to the perception of external aspects of a matter (al-asbāb 

48 Mawlūd: Maṭharat al-qulūb, e.g. 2–4.
49 Sunan Ibn Mājah, Vol. 5, Book 37, Hadith 4244.
50 Davison: Alfarabi, e.g. 3–18.
51 Al-Muḥāsibī: al-ʿAql wa-fahm al-Qurʾān, 203.

Ramy Abdin

182

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aẓ-ẓāhira li-l-ashyāʾ), it also has the capability to transcend what is 
external. Hence, there is a kind of reasoning by which the interior of 
external matters can be recognised. This particularly includes virtues 
or moral values, as well as spiritual concepts. Moreover, there is a 
rational activity that transcends the reasoning of morality and thus 
reveals the hidden causes of the world through mystical experience.52 

Although Ṭāhā often refers to three modes of reasoning, human 
reason, according to him, is not restricted to only three kinds of 
reason (ʿuqūl) due to its dynamic activity, for it unfolds in many 
different expressions and patterns: Ṭāhā calls this dynamic rational 
multiplication (at-takawthar al-ʿaqlī).53

3. Robots in Islam

3.1 Technology and traditional robotics

In our article “Die Auswüchse der Technik” (The Excesses of Tech­
nology), we argued for the need of an Islamic philosophy of technol­
ogy. In doing so, we aimed to present an Islamic concept of technol­
ogy by defining technology as an expression of Divine empowerment 
(tamkīn rabbānī), whose realisation must be driven by Divinely or­
dained motives (asbāb ilāhīyah). The existence of Technology is based 
on human inability (ʿajz); Technology begins where man’s natural 
ability ceases.54 As such, technology should not be detached from 
religious practice. In fact, it must be regarded as a sacred human 
endeavour55, so that the regard for the hereafter is upheld, even in 
the circumstances of using machines. Furthermore, technological 
development must go hand in hand with a critical approach to the 

52 Ṭāhā: Suʾāl al-ʿamal, 40.
53 Ṭāhā al-Lisān wa-l-mīzān, 21.
54 Abdin: Die Auswüchse der Technik, 302.
55 Technology, with the extraction of raw materials guided by self-control, specifi­

cally through a disciplined pursuit of progress, must protect nature and preserve 
its balance without leading to injustice among humans. Its spiritual application 
should help overcome man’s inherent flaws, addressing issues and obstacles 
without overpowering him or nature. Technology should be viewed as a Divine 
blessing that supports spiritual growth, and as such, it should be utilised in 
service to a higher power. See: Abdin: Die Auswüchse der Technik, 302.

What are Robots?

183

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


idea of progress, meaning that (technological) progress should not 
unfold unconditionally. Its ethical implications in terms of resource 
extraction and production have to be considered in order to ade­
quately implement the Islamic concept of maṣlaḥah (i.e. bringing 
benefit and averting harm);56 we examine the field of robotics within 
the framework of this definition.

In fact, the field of robotics is not alien to Islamic intellectual 
culture. As early as the 12th century, the Mesopotamian polymath 
and inventor Ismāʿīl al-Jazarī (d. 1206) presented the concept of the 
automatism of mechanical devices. Besides this, procedures such as 
the lamination of wooden materials to avoid curvature, the mechan­
ical balancing of wheels to regulate speed, the use of templates for 
the production of standardised objects or the use of orifice plates 
to measure flow were among al-Jazarī’s technical methods. He was 
also occupied with the idea of reciprocal motion in mechanisms 
such as water pumps or automata, which demonstrated an essential 
principle of robotics. Among his humanoid automata, he invented 
a water automaton in the shape of a slave with a water jug, which 
dispensed water when needed and thus assisted the caliph in per­
forming ablution; a serving automaton, which was intended for the 
transportation of drinks; a parrot fountain with a water-dispensing 
function; and a music automaton in the shape of a boat, on which 
four humanoid musicians were located entertaining visitors on spe­
cial occasions. Probably al-Jazarī’s most famous invention is the 
elephant clock. The clock was an automaton resembling a life-sized 
elephant, operated by a water clock, which displayed the time. It was 
decorated with figures (including a man with a cymbal and a bird) 
who were seated in a carriage on the elephant’s back. After every half 
hour, the cymbal would sound, accompanied by bird’s chirp.57

The definition of the modern robot is not as clear as many would 
imagine, especially since several countries have different standards 
for labelling a machine as a robot; nevertheless, more clarity can be 
gained by distinguishing between the concept of a manipulator and 
that of a robot:58

56 Opwis: Maṣlaḥa, 1.
57 Al-Jazarī: The Book.
58 Niku: Introduction, 2.

Ramy Abdin

184

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


If you compare a conventional robot manipulator with a crane attached 
to, let’s say, a utility or towing vehicle, you will notice that the robot 
manipulator is very similar to the crane. Both possess a number of 
links attached serially to each other with joints, where each joint can 
be moved by some type of actuator. In both systems, the “hand” of the 
manipulator can be moved in space and placed in any desired location 
within the workspace of the system. Each one can carry a certain load, 
and in each, a central controller controls the actuators.59

Although the manipulator is similar to the robot, there is one signifi­
cant difference between them: the manipulator is controlled by a 
human, whereas the robot is operated by a computer or micropro­
cessor which is based on a specific program. Any modification of 
the program will result in a change in the robot’s behaviour.60 The 
purpose of the robot’s construction is to perform several different 
tasks: “Therefore, the robot is designed to be able to perform many 
tasks based on the running program(s) simply by changing the pro­
gram. The simple manipulator (or the crane) cannot do this without 
an operator running it all the time.”61 As a result, robots can be 
classified into four different categories. The first is the simple fixed-
sequence robot, which carries out a number of operations according 
to a specific, unchangeable procedure; however, this robot does not 
yet contain a sophisticated computer program. The Playback robot, 
on the other hand, is slightly more complex; its work procedures 
are initially carried out by human control. The robot memorises 
the manual operations, enabling it to conduct them on its own after­
wards. Furthermore, the numerical-control robot is already equipped 
with a motion program and is therefore able to execute tasks without 
initial human instruction.62 Finally, there is the intelligent robot, 
which can be described as follows: “A robot with the means to 
understand its environment and the ability to successfully complete 
a task despite changes in the surrounding conditions under which it 
is to be performed.”63 The last category is of particular interest for 
our paper, as it is the type of robot that raises most (theological) 
questions.

59 Ibid., 2.
60 Ibid., 2.
61 Ibid., 2.
62 Ibid., 3.
63 Ibid., 3.

What are Robots?

185

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Today’s robotics is engaged in the production of automatic (in­
telligent) machines. Robotics can actually also be described as an 
artistic endeavour, as it not limited to the functional aspect of the 
robot, but also involves the design of its appearance: “Robotics is 
the art, knowledge base, and know-how of designing, applying, and 
using robots in human endeavours.”64

In addition, the purpose of robots can be described as follows: 
“Robots may be used in manufacturing environments, in underwater 
and space exploration, in researching human and animal behaviour, 
for aiding the disabled, for transportation and delivery, for military 
purposes, or even for fun. In any capacity, robots can be useful but 
need to be programmed and controlled.”65 Besides this, robots are 
also used for religious purposes nowadays. This has been demon­
strated in particular by Christian robots such as SanTO or BlessU-2 
as well as the Buddhist robot Mindar, which even has a partially 
human form. These are known as prayer robots, which also have 
pastoral and ritual functions. They are able to answer religious ques­
tions and explain theological ideas, qualifying them as intelligent 
robots, especially due to their speech capabilities.66 Examples of 
religious robots also exist in an Islamic context. As part of the Vision 
2030 economic project in Saudi Arabia, which is being realised 
to gradually reduce the country’s dependence on oil through the 
cultivation of alternative resources, a great amount of money is 
being invested in modern technologies. AI and (intelligent) robots 
in particular could contribute significantly to the economic endeav­
ours in question, which may explain Saudi Arabia’s keen interest in 
new technologies. However, Saudi Arabia is considered an Islamic 
kingdom, meaning that the religious needs of the population must 
also be taken into account when using robots. Thus, official Islamic 
legitimisation for the use of intelligent machines is required, first 
and foremost in order to remove any religious doubts about the 
utilisation of robots. Therefore, it is no coincidence that one of the 
nine imams of the Holy Mosque in Mecca (masjid al-ḥarām) ʿAbd 
ar-Raḥmān as-Sudays (born 1961) participated in a public presenta­
tion of an AI sermon robot as part of the smart Haramain project 

64 Ibid., 3.
65 Ibid., 3.
66 Machreich: Robotersegen.

Ramy Abdin

186

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


by promoting the use of an Islamic robot. The robot is designed to 
fulfil a variety of religious functions, including reciting the Qur’an, 
performing the call to prayer (adhān) and delivering sermons and 
reminders. In addition, interaction between the robot and pilgrims 
using smartphones will be provided so that visitors can obtain reli­
gious information from it. This particularly involves consultations 
on matters of Islamic law, with the robot even issuing fatwas (Islamic 
legal opinions). The Saudi Arabian religious authority is also plan­
ning the use of hygiene robots in mosques to ensure more efficient 
cleaning in holy places.67

The Iranian government is also considering the use of robots. 
The utilisation of AI or intelligent machines could prove to be high­
ly beneficial in the issuing of fatwas.68 Nevertheless, a significant 
restriction is already being imposed on the use of robots: “‘Robots 
can’t replace senior clerics, but they can be a trusted assistant that 
can help them issue a fatwa in five hours instead of 50 days,’ said 
Mohammad Ghotbi, who heads a state-linked organisation in Qom 
that encourages the growth of technology businesses.”69 In the Irani­
an context, efforts are being made to reconcile religious tradition 
and modern technology by using new technological systems to pre­
serve religious values: “The seminary must get involved in using 
modern, progressive technology and artificial intelligence,” Ayatollah 
Alireza Arafi said in July. “We have to enter into this field to promote 
Islamic civilisation.”70 The critical attitude of Islamic scholarship in 
Iran is due to the fear that the population is increasingly turning 
its back on religion and instead adopting Western values under 
the influence of modern technology. However, this concern can be 
refuted by the argument that the use of AI will enable the Iranian 
clergy to adopt a more comprehensive approach to the dissemina­
tion of religious ideas, as fields of knowledge, such as sociology, 
psychology, health and entertainment, can be evaluated more quick­
ly and efficiently in religious discourse or even used for religious 
purposes: “Ghotbi said it was incorrect to assume the Iranian society 
was inevitably becoming less religious. Rapid technological develop­

67 Tamim: AI sermon robots.
68 Bozorgmeh: Robots can issue a fatwa.
69 Ibid.
70 Ibid.

What are Robots?

187

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ments, and the refusal of many women to wear headscarves since 
the protests, had unsettled many, particularly the more religious 
Iranians, and prompted them to seek ‘rescue’ through Islamic teach­
ings, he said. Technology could also help the clergy address public 
concerns and reconcile them more swiftly with Islam, while helping 
clerics make rulings in an increasingly complex society, he argued.”71

3.2 An Islamic view on robots

How can robots be approached in Islam? These questions may be 
addressed on two levels: on an Islamic legal and ethical (spiritual) 
level. First, the usage of robots must be evaluated from a normative 
perspective. A normative evaluation means a legal assessment within 
the framework of Islamic law. In relation to robotics, the question 
needs to be examined as to what extent the production and utilisa­
tion of robots is legitimate in an Islamic context.

As a preliminary point, it can be stated that the manufacture and 
use of robots is generally permitted in Islamic law (ḥalāl) according 
to existing fatwas;72 thus, in principle, nothing speaks against the use 
of robots. Nevertheless, the problem under Islamic law lies in the 
field of robot design. In general, Islamic law does indeed place strict 
prohibition on visually depicting living beings, whether humans or 
animals. This prohibition applies in particular to the visual arts, 
which means that the visual design of artwork may only be pursued 
to a limited extent. Undoubtedly, there is an artistic element in the 
field of robotics. This is because the production of robots is not 
restricted solely to the development of their function, but also places 
importance on the appearance of the machine, which is certainly 
intended to evoke a psychological effect.73 A fatwa from the Islamic 
educational institute Dār al-Muṣṭafā in Tarīm (Yemen), published 
in English by Yusuf Weltch on the Islamic online platform Seekers­
Guidance, states: “The issue of the robot revolves around the issue of 
taswir or form-making. It is prohibited to make any 3-dimensional 

71 Ibid.
72 According to the fatwas from islamweb.NET, islamqa.org and seekersguid­

ance.org. See footnotes: 67, 73 and 74.
73 Weltch: Is It permissible?

Ramy Abdin

188

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


form of any animate creature. Even though the robot does not have 
a human face or skin—its form and shape are that of a human.”74 

Hence, Islamic legal issues revolve around the question of the legali­
ty of the production and use of robots, particularly when it comes to 
their appearance.

The manufacture of a robot is prohibited if it is endowed with 
(human) extremities, regardless of the purpose of the machine. In 
such a case, Weltch even speaks of a great sin, which he explains 
by referring to the traditions in Hadith literature;75 for example: 
“The people who will be the most severely punished before God 
on the Day of Resurrection will be the image makers.”76 Weltch 
elaborates on this aspect as follows: “This ruling applies even if the 
robots are used for menial labor, such as cleaning; this is because 
of the intense warning against those who make 3-dimensional forms 
(that resemble animate creatures) and because form makers are the 
most severely punished on the Day of Judgment.”77 Nonetheless, 
children’s toys are an exception to this prohibition on the basis that 
the Prophet Muhammad is said to have permitted child’s play with 
dolls. However, a legal difference of opinion occurs in the case of 
manufacturing robots that are missing vital human extremities, for 
example if the machine is missing an entire half of its humanoid 
shape.78 The legitimacy of the production of such robots is argued 
for by this statement by the Prophet: “Order him to cut off the head 
of the statue that exists in house to let it become like a tree”.79 In this 
respect, it should be emphasised that only the external appearance 
of the robot is taken into consideration when it comes to legal 
assessment, whereas the internal features have no relevance in this 
case.80 In contrast, an uncommon view holds that the humanoid 
appearance of a machine does not entail any prohibition as long as 
the robot is not worshipped as an idol; unfortunately, the Islamic 
legal justification for this opinion remains unknown.81

74 Ibid.
75 Ibid.
76 Sunan an-Nasaʾī 5364, Vol. 6, Book 48, Hadith 5366.
77 Weltch: Is It permissible?
78 Ibid.
79 Islamweb: Working with and using robots.
80 Moosa: Consensus of Scholars.
81 Weltch: Is It permissible?

What are Robots?

189

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thus, the possession or usage of robots is viewed within the 
framework of the general prohibition on depicting human or animal 
images, which means that a robot is not allowed to be owned or 
used as long as it has a full humanoid appearance. Beyond that, the 
robot can be used only for permissible purposes: “As for that which 
is prohibited to make, then if it is kept or acquired to fulfil some 
physical desire or devilish aim, to revere, as an adornment—such as 
it being put on the roof, a wall, or an erect cushion—it is strictly 
prohibited to have and to attend any place it is in. In fact, it is 
prohibited to even enter upon it (i.e. into that room which it’s in) 
according to some scholars due to the narration of Imam Muslim 
on the authority of ‘Aisha’.”82 The use of robots as assistants in 
maintaining residential areas or for physically demanding activities 
is permitted. Unfortunately, the Islamic legal assessment of robots 
seems to be shallow, as the fatwas so far have mainly considered 
the appearance of the machines in question. But what about oth­
er potential functions of robots? What are the effects on human 
civilisation emanating from the deployment of robots? What is the 
Islamic verdict on the exploitation of resources for manufacturing, 
not only intelligent machines, but modern technologies in general?

Based on the Islamic teachings of virtue, as a branch of Sufism, 
we emphasise the importance of ethical production and use of tech­
nology. In particular, the extraction of resources cannot be carried 
out in conjunction with the exploitation of people. At the same time, 
technology must be submitted to nature, for nature has to be seen as 
a place of divinity, which means that it should not be downgraded 
to a merely exploitable resource. Instead, nature needs to be given 
its rights, as technologisation and progress have to adhere to a 
certain balance. Technologisation, as one of the manifestations of 
human progress, must develop in harmony with the well-being of 
humankind and nature. Negative effects, such as the spreading of 
corruption (fasād) and injustice (ẓulm), need to be prevented. Cor­
ruption in this context means exposing nature to long-term destruc­
tion; injustice, on the other hand, refers to the exploitation of people 
for the sake of alleged technological progress.83 Robotics must abso­
lutely comply with these moral aspects. Virtue in particular should 

82 Ibid.
83 Ramy Abdin: Die Auswüchse der Technik.

Ramy Abdin

190

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enable the believer not only to perceive the advantages of technolo­
gy, but at the same time to acquire an understanding of the down­
sides of using modern machines. Without a doubt, it is currently 
not possible to answer all morally relevant questions about modern 
technology, although the first step in answering them must be taken 
by raising some of these questions; for example: How does the use of 
intelligent machines affect human social interactions? What general 
psychological and spiritual impact will robots have on us once we 
are constantly interacting with them? How much will the economy 
change if humans are replaced by robots in certain work areas? 
What will it mean for human civilisation if only robots perform 
difficult or physically demanding tasks? Should we actually grant 
highly intelligent robots political power? We strongly emphasise here 
that not all technological developments guarantee the well-being of 
mankind. The invention and use of weapons of mass destruction 
should serve as a prime example of the dark side of technology.84 Just 
because it is possible to produce innovative machines or new types 
of artefacts does not mean that they must always be developed, espe­
cially if negative consequences can be anticipated. In the Rome Call 
for AI Ethics conference on 10.01.2023, the Islamic scholar Hamza 
Yusuf (born 1958) referred to the potentially destabilising element of 
(technological) innovations; in contrast, religions are a conservative 
enterprise, so they are inherently cautious, especially towards human 
innovations. It is precisely the excessively fast pace at which innova­
tions are created that may result in such destabilisation.85 Therefore, 
intentional abstinence from innovations should be regarded as a 
serious option, which means that the entire concept of progress has 
to be reconsidered, since refraining from certain technologies can 
also be seen as an expression of progress, especially when harm 
is prevented; religions, as conservative enterprises, could provide a 
contribution to the pursuit of balanced progress.

4. Conclusion and Outlook: Men and Robots

Coming back to the question of the difference between humans and 
robots, the observant reader will already have an idea of what the 

84 Ibid.
85 Yusuf: AI Ethics.

What are Robots?

191

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


distinguishing aspects might be, yet we would like to elaborate on 
this issue slightly more by addressing the question on a normative 
and theological level.

The intelligence of a robot in conducting analysis and making 
calculations is beyond any doubt. Its efficiency and computing speed 
will always surpass that of a natural human being; hence, an intel­
ligent machine is endowed with a basis of human rationality. How­
ever, what kind of reasoning ability are we talking about here? As 
already explained, humans possess three basic types of reasoning: 
analytical reasoning, moral reasoning and spiritual reasoning. Ana­
lytical reasoning stands for the intellectual capacity for analytical 
(mathematical) thought; the second represents the foundation for 
moral judgement of human activity; the last represents the ability 
to become receptive to what is Divine through mystical experiences. 
Hence, we argue that an intelligent machine is nothing other than 
an enormous extension of analytical reasoning. In fact, it is the 
only reasoning that is devoid of any emotion; it only operates by 
the means of deduction and induction or through processes of 
calculation. Even though a robot certainly has the potential for 
moral reasoning, such reasoning requires the capacity for emotional 
perception and, above all, a conscience, especially when empathy 
or even virtues such as compassion and mercy become necessary 
in matters of moral complexity. This begs the question of how far 
human emotions could be recreated in a machine. Even if this possi­
bility does arise at some point, to what extent do these recreations 
actually match human emotions? To be more specific: Are these 
really human emotions? Furthermore, we take the theological view 
that a robotic individual definitely cannot be endowed with spiritual 
reasoning, even though it is not impossible for machines to have 
a spiritual impact. In particular, the notion of barakah (“giving of 
blessings”) might be applicable to technological devices; the general 
concept implies that individuals, places or even objects, as instru­
ments of Divine activity, can become sources of blessings, which a 
believer would spiritually benefit from.86 In addition, human beings 
are constantly exposed to the experience of their own weaknesses, 
which means that they are in lifelong conflict with their darker 
self. On the one hand, human actions are greatly influenced by the 

86 Hossein Nasr: Sufi Essays, 35–36.

Ramy Abdin

192

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(worldly) impulse forces of the soul—hawā and shahwa—so that 
one has to balance these forces in order to purify the heart and, as a 
result, the soul of their bad qualities. A robot’s activity, on the other 
hand, is determined by algorithms. It neither experiences the forces 
of human impulse, nor does it embody the essences of man, namely 
the soul (nafs), spirit (rūḥ) and heart (qalb), because the presence 
of the essences constitutes the condition of human weakness. Hence, 
it does not have a metaphysics of man. Unlike humans, a robot 
does not need to overcome itself when carrying out actions; instead, 
it chooses to perform an act that normally poses a challenge to 
humans without enduring any hardship. However, if what is Divine 
and the respective hereafter are considered, the robot, as a complex 
machine, may contribute to man’s spirituality; although the robot 
is not a human being, it can be experienced as an expression and 
manifestation of God’s work.

However, one function that is of particular interest from the view­
point of Islamic law is the responsibility for making decisions about 
life and death, for example when a robot is used for military purpos­
es, a matter which, we believe, has not yet been sufficiently reflected 
in Islamic law. So how is an intelligent robot that is used to kill 
people to be legally assessed, especially if the act of execution is not 
self-defence, but first-degree murder? Who is to be held responsible? 
The owner or even the manufacturer or programmer? It is certainly 
not reasonable to attribute (religious) responsibility to an intelligent 
machine. This is because Islamic law adheres to the concept of taklīf. 
Taklīf is the human responsibility to fulfil the commandments and 
prohibitions of Islamic law. Thus, a believer is considered responsible 
(mukallaf) if they have reached maturity, have full mental capacity 
and demonstrate the (physical, psychological and circumstantial) 
ability to follow Divine command.87 Therefore, it is questionable 
how the principle of taklīf can be applied on robots, as they function 
through algorithms, which in no way corresponds to human under­
standing and nature. Thus, given the emergence of robotics, it is 
imperative to re-examine the issue within the framework of Islamic 
law, in order to determine how intelligent machines can be evaluated 
and regulated in accordance with Islamic principles.

87 Powers: Intent in Islamic Law, 12.

What are Robots?

193

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliography
Tāhā, ʿAbd ar-Raḥmān: al-Lisān wa-l-mīzān aw at-takawthar al-ʿaqlī. Dār 

al-Bayḍāʾ 1998.
Tāhā, ʿAbd ar-Raḥmān: Suʾāl al-ʿamal. baḥth ʿan al-uṣūl al-ʿamalīya f ī l-fikr 

wa-l-ʿilm. Bayrūt/Dār al-Bayḍāʾ 2012.
Al-Badawī, ʿAbd ar-Raḥmān: Shahīdat al-ʿishq al-ilāhī. Rābiʿat al-ʿAdawīya. 

Al-Qāhira (Cairo) 21962.
Alemi, M./Taheri, A./Shariati, A. et al.: Social Robotics, Education, and Reli­

gion in the Islamic World. An Iranian Perspective, in: Sci Eng Ethics 26, 
2020, 2709–2734. DOI: https://doi.org/10.1007/s11948-020-00225-1.

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid: Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, 5 Volumes. Bayrūt: Dar al-kutub 
al-ʿilmīyah, 2008.

Al-Harawī al-Anṣārī, ʿAbd Allāh: Manāzil as-sāʾirīn, Commentary by ʿAfīf 
ad-Dīn al-Tilimsānī. Bayrut 2013.

Al-Jazarī, Ismāʿīl: The Book of Knowledge of Ingenious Mechanical Devices 
(Kitāb f ī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya), translated and annotated by Don­
ald R. Hill, Dordrecht/Boston-USA 1974.

Al-Muḥāsibī, al-Ḥārith: al-ʿAql wa-fahm al-Qurʾān, Ed. Ḥusayn al-Quwwatlī. 
Bayrūt 1971.

Al-Qushayrī, ʿAbd al-Karīm: ar-Risālah, Ed. Anas Muḥammad ʿAdnān ash-
Sharqāwī. Jidda 20203.

An-Nasaʾī: as-Sunan aṣ-ṣughrā. Online at: sunnah.com [10.11.23].
Ar-Rāzī, Fakhr ad-Dīn: Mafātīḥ al-ghayb, 32 Volumes. Bayrūt 1981.
Aṭ-Ṭabarī, Ibn Jarīr: Jāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān. Ed, ʿAbd Allāh ibn 

ʿAbd al-Muḥsin at-Turkī, 26 Volumes. Bayrūt n.d.
At-Tibrīzī, Khaṭīb: Mishkāt al-Masabīḥ. Online at: sunnah.com [10.11.23].
Atwell, E.S./Brierley, C./Dukes, K. et al.: An artificial intelligence approach 

to Arabic and Islamic content on the internet. In: Proceedings of NITS 
3rd National Information Technology Symposium. NITS 2011 3rd National 
Information Technology Symposium, 06–09 Mar 2011, Riyadh 2011. DOI: 
http://dx.doi.org/10.13140/2.1.2425.9528.

Bozorgmeh, Najmeh: Robots can issue a fatwa, 24.09.2023. Online at: https://
www.ft.com/content/9c1c3fd3-4aea-40ab-977b-24fe5527300c [10.11.23].

Davison, Herbert A.: Alfarabi, Avicenna, & Averroes on Intellect. Their Cos­
mologies, Theories of the Active Intellect, & Theories of Human Intellect, 
Oxford 1992.

Hoover, Jon: Art. Fiṭra, in: Encyclopaedia of Islam, THREE. Online at: http://
dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155 [10.11.23].

Hossein Nasr, Seyyed: Sufi Essays. New York 1977.

Ramy Abdin

194

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s11948-020-00225-1
http://dx.doi.org/10.13140/2.1.2425.9528
https://www.ft.com/content/9c1c3fd3-4aea-40ab-977b-24fe5527300c
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s11948-020-00225-1
http://dx.doi.org/10.13140/2.1.2425.9528
https://www.ft.com/content/9c1c3fd3-4aea-40ab-977b-24fe5527300c
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155


Hossein Nasr, Seyyed (ed.): The Study Qurʾān. A new Translation with Notes 
and Commentary. New York 2015.

Ibn Mājah: Sunan Ibn Mājah. Online at: sunnah.com [10.11.23].
Islamweb.net: Working with and using robots, 11.05.2003. Online at: https:/

/www.islamweb.net/en/fatwa/85827/working-with-and-using-robots 
[10.11.23].

Lane, Edward W.: Arabic-English Lexicon, 8 Volumes, Bayrūt 1968.
Machreich, Wolfgang: Robotersegen – nicht allen gelegen, 09.04.2023. Online 

at: https://www.wienerzeitung.at/h/robotersegen-nicht-allen-gelegen 
[10.11.23].

Mawlūd, Muḥammad: Maṭharat al-qulūb min qatrat al-ʿuyūb, Ed. Muḥam­
mad ʿUthmān ibn Muḥyī ad-Dīn Abbūh. Nouakchott (Mauritania) 19962.

Moosa, Ismail: Consesus of Scholars and Ulema on study and research of 
robots. Online at: https://islamqa.org/hanafi/fatwaa-dot-com/157575/cons
ensus-of-scholars-and-ulemas-on-study-and-research-of-robots/ [10.11.23].

Najm ad-Dīn al-Kubrā, Aḥmad ibn ʿUmar: at-Taʾwīlāt an-najmīyah f ī t-tafsīr 
al-ishārī aṣ-ṣūfī, Ed. Aḥmad Farīd al-Mizyādī, 6 Volumes. Bayrūt 2009.

Niku, Saeed B.: Introduction to Robotics. Analysis, Control, Applications, 
Hoboken 32020.

Opwis, Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on 
Legal Change from the 4th/8th to 8th/14th century, Leiden/Boston 2010.

Picken, Gavin: Spiritual Purification in Islam. The Life and Works of al-
Muḥāsibī, London 2011.

Powers, Paul R.: Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Sunnī Fiqh, 
Leiden 2006.

Abdin, Ramy: Die Auswüchse der Technik. Ein islamischer Weckruf. In: Nor­
mativität des Korans im Zeichen gesellschaftlichen Wandels (pp. 277–306). 
Baden-Baden 2022.

Shamdi, W./Lai, D./Aziz, A.A. et al.: Artificial intelligence development in 
Islamic System of Governance. A literature review, in: Cont Islam 16, 2022, 
321–334. DOI: https://doi.org/10.1007/s11562-022-00504-7.

Tamim, Baba: AI sermon robots are automating Islam’s holiest mosques, 
14.09.2022. Online at: https://interestingengineering.com/innovation/ai-se
rmon-robots-automating-islam-holiest-mosques [10.11.23].

Tottoli, Roberto: Art. Adam, in: Encyclopaedia of Islam, THREE. Online at: 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155 [10.11.23].

Weltch, Yusuf: Is It permissible to Produce Robots That Don’t Resemble 
Human Beings?, 03.04.2022. Online at: https://seekersguidance.org/answe
rs/halal-and-haram/is-it-permissible-to-produce-robots-that-dont-resembl
e-human-beings/ [10.11.23].

What are Robots?

195

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.islamweb.net/en/fatwa/85827/working-with-and-using-robots
https://www.wienerzeitung.at/h/robotersegen-nicht-allen-gelegen
https://islamqa.org/hanafi/fatwaa-dot-com/157575/consensus-of-scholars-and-ulemas-on-study-and-research-of-robots
https://interestingengineering.com/innovation/ai-sermon-robots-automating-islam-holiest-mosques
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
https://seekersguidance.org/answers/halal-and-haram/is-it-permissible-to-produce-robots-that-dont-resemble-human-beings
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.islamweb.net/en/fatwa/85827/working-with-and-using-robots
https://www.wienerzeitung.at/h/robotersegen-nicht-allen-gelegen
https://islamqa.org/hanafi/fatwaa-dot-com/157575/consensus-of-scholars-and-ulemas-on-study-and-research-of-robots
https://interestingengineering.com/innovation/ai-sermon-robots-automating-islam-holiest-mosques
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
https://seekersguidance.org/answers/halal-and-haram/is-it-permissible-to-produce-robots-that-dont-resemble-human-beings


Yusuf, Hamza: AI Ethics. An Abrahamic Commitment to the Rome Call, 
10.01.23. Online at: https://www.youtube.com/watch?v=bdnZDiy6MpI 
[10.11.23].

Ramy Abdin

196

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=bdnZDiy6MpI
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=bdnZDiy6MpI


Jonas Simmerlein

Doomed to fail?!
Three Inherent Problems Haunting Religious Robotics

Abstract

The chief question about robots in religious practices today is not 
whether they should be allowed to participate or if they will replace 
humans but rather why they feel so irrelevant to us? This paper 
argues that the acceptance of robots in religious practices is foremost 
challenged by our experience with them, which is construed as 
indifference/difference. Either they make a difference to us or we 
are indifferent to their presence and action. In the latter case, the 
challenge of robotics in religious practices is not primarily of an 
ethical nature but a pragmatic one: Why pursue a path of religious 
advancement that holds no significance to its followers? Drawing 
from the phenomenological tradition, I will first describe the phe­
nomena of indifference/difference as subjective experiences and de­
scribe three distinct problems robots in religious practice have: their 
lack of history, their preponderance of purpose and their absence of 
flesh. To strengthen my case argumentatively, I will confront all these 
arguments with their most obvious responses and contradictions to 
illuminate the breadth of the possible discussion. To conclude this 
essay, I will sketch preliminaries and examples of religious robots 
that might yet make a difference.

1. Phenomenology of indifference/difference

What defines the enigmatic realm of indifference? Some might argue 
it is a realm of non-feeling, as its inherent nature fails to evoke any 

197

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


emotional response.1 Philosophically speaking, it can be articulated 
as the equal spread of degrees of belief among possible outcomes 
when no relevant evidence is given.2 Indifference is far from inad­
vertent. It does not merely entail passing by unnoticed, like an 
overheard sound that momentarily escapes our attention. The expe­
rience of indifference is not devoid of awareness but rather lacking 
in significance and intensity. It diverges from the state of boredom—
a more specific inner state that imbues us with a consciousness 
of time, as aptly and positively discussed by Martin Heidegger3 or 
William James4. While boredom arises when we persistently expose 
our attention to matters we find unstimulating, giving rise to our 
awareness of the slow ticking of time, something normally uncon­
scious in our everyday toiling, indifference and boredom exist as 
distinct phenomena. What provokes our indifference entails a choice 
between at least two things it differentiates from each other, while 
at the same time, proclaiming: I do not care which one becomes 
reality. It pertains to the intricate relationship between oneself as a 
subject, holding values, experiences and volition, and an object that 
does not bear any significant relevance to these elements. If it was 
linked to any of those, we would be unable to not care about it. The 
importance of what we care about is what keeps us from faltering 
into indifference.5

An indifferent character, like Camus’ Meursault, seems to be all 
but unaffected by values which he does not hold, experiences he 
does not value and volition he hardly has. Whether the object of 
our indifference exists or not makes no difference to such an inner 
state; hence the name. In the realm of our everyday perceptual expe­
riences, most things remain present within our field of awareness 
without capturing our conscious notice. We remain unaffected by 
the existence of most of the things around us, yet often unaware 
of our neglect of difference.6 In contrast, indifference presupposes 

1 Albert Camus’ protagonist Meursault in The Stranger encapsulates the lack of 
both affection and care, resulting in a life led in apparent indifference until an 
absurd murder finally evokes something in him; Camus: Fremde.

2 See Eva: Indifference, 1.
3 See Heidegger: Grundbegriffe, 220–249.
4 See James: Principles, 626.
5 See Frankfurt: Importance, 80–84.
6 See Merleau-Ponty: Phänomenologie, 108–113.

Jonas Simmerlein

198

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an awareness rooted in judgements derived from our values, expe­
riences and volition. What holds significance to us resonates with 
these principles of subjectivity, while indifference, conversely, does 
not. We might find something stimulating and thus not boring yet be 
totally indifferent to its presence and what it might do or communi­
cate7. Additionally, one could argue there is an intimate link between 
indifference and intensity as contrasting experiences. Experiences of 
heightened intensity, as explored by Maslow8 and James9, typically 
encounter, surpass and challenge our values, experiences and voli­
tion. The experience of indifference becomes all the more pressing 
and often prompts us to articulate it when we are confronted with 
the chasm between expectation and reality. This is hardly surprising 
as awareness stands as a fundamental factor in both indifference 
and intensity. The more we anticipate intensity, the more vexing its 
absence becomes.

2. Roots of indifference

Technology is prone to be especially challenged by the phenomenon 
of indifference, which is why it is championed here instead of typi­
cal accounts like ethical perils or dogmatic quarrels that are often 
at the forefront of debates about robots in religious practices. But 
why should—as I assume—indifference be a pressing problem for 
religious technology?

One possible answer to the question of indifference towards reli­
gious robots might be what John Jordan lays out and what was 
already hinted at here. Unlike other groundbreaking technologies, 
such as nuclear energy, the internet or smartphones, which seeming­
ly emerged abruptly without prior reflection in the collective con­
sciousness, robots have been subjects of debate and fantastical spec­
ulation for well over a century, as envisioned by writers like Lem, 

7 The constant flood of stimulating yet interchangeable content flowing upwards 
in our Instagram and Twitter feeds undoubtably gives us a sense of this activated 
indifference.

8 See Maslow: Peak-Experiences, 9–18.
9 See James: Varieties, 380–397.

Doomed to fail?!

199

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wells and Asimov.10 If we assume there is a close association between 
indifference and expectations of specific experiences and volition, it 
is unsurprising that robots may sometimes feel underwhelming and 
mundane. The reality of robots has diverged from the realms of sci­
ence fiction, yet they remain more prevalent in the cycles of produc­
tion than as social agents. Robotic process automations (RPAs), the 
predominant form of robotics quantitatively, embrace their inherent 
boredom, which is neither undesirable nor unwelcome. In fact, the 
four Ds principle in robotics—dull, dangerous, dear, dirty—defines 
tasks especially suited for robots, with dullness being one of the 
guiding principles.11

Is indifference then merely a side effect of underwhelming tech­
nology? If that was the case, we would have to assume that meeting 
Star War’s favourite C3-PO in the metal—since meeting him in the 
flesh is precisely what we do not envision when we are talking about 
robots—would make us care about them and make them significant 
to us. While undoubtably an overwhelming experience, not only 
to the franchise fanatics12 but to everyone, the thrilling experience 
might very well fade soon enough and be replaced by the nagging 
feeling of indifference all social robots are doomed to evoke sooner 
rather than later. Sparking our curiosity for a while, like anchors 
hanging from their frame, they are drowned in our indifference by 
three distinct problems that are so essential we might not find a 
solution. Yet I want to give a short prolepsis in the end on how these 
burdens might be lifted if religious robots are constructed differently.

2.1 The problem of history

Let us first contemplate how robots are situated in their history or, 
as I will argue, their lack thereof. What they have is internal time 

10 See Jordan: Robots, 5.
11 See Marr: Robotisation.
12 Carrie Fisher reminisced about the release of Star Wars: A New Hope in 1977 

and its immense impact on people, recalling, “A lot of people were affected 
deeply by it, requiring talismans and artifacts, merchandising and sequels. [...] It 
was bewildering. The movie was attracting giddy attention that was both excit­
ing and unsettling. [...] It wasn’t like a movie opening; it was like an earthquake.” 
(Fisher: Arrival).

Jonas Simmerlein

200

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stamps that are related to data. But are humans any different? Are 
we not merely biological processors that process data through fleshy 
pathways? Phenomenology since Bergson, Heidegger and Schütz 
says we are not or at least not when it comes to experiencing time. 
For Heidegger, time is intimately entwined with being, shaping our 
manner of existence. He emphasises that we dwell within time and 
that our existence is marked by transience and finitude. Time affords 
us the capacity to fathom and construe ourselves and the world 
around us. Most importantly, Heidegger posits that time is not a 
linear sequence of events but rather a dynamic and uninterrupted 
flow that moulds our subjective existence.13 In a similar vein, Alfred 
Schütz describes the genesis of meaning in our construction of the 
social sphere, following Husserl’s ideas about consciousness: In the 
midst of the stream of our consciousness, intentionality picks out 
some well-defined experiences it construes and imbues with mean­
ing, layer by layer founding our every understanding of the world 
around us.14 What is distinctly human is our subjective experiential 
relation to time, which we can reasonably call history from here on 
out. It is not the mere passage of time but our distinct relation to it 
experiencing ourselves in it.

This historical character of being is evident when observing in­
terhuman connection: When blessed by a human pastor, you are 
also blessed by an individual with a personal history beyond their 
pastoral role. In every incidental meeting we become each other’s 
history. Yet this confrontation is bilateral: You become part of my 
history, and I become part of yours—as is the mutual deal with every 
encounter we have. In this, there is no hierarchy but the confronta­
tion of two equals. Neither can escape their subjective being with the 
other and becoming part of their history. But the bargain goes even 
deeper. Not only do we invite the other into our history by present­
ing them our time. Since it is finite, we are permanently spending 
what we have sparse amounts of. Being mortal, our interactions are 
on a timer. We hope our encounters are of value, since nothing 
comes for free for beings that are going to die. One of the reasons we 
want our conversations, our work and our interactions to be of value 
to us and others lies in our unconscious or explicit knowledge that 

13 See Heidegger: Sein, 323–33.
14 See Schütz: Aufbau, 63–69; Husserl: Lebenswelt, 608–614.

Doomed to fail?!

201

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


we have to matter with what time we are given, otherwise we would 
find it hard to experience our interactions as meaningful.15 What is 
created by such an atmosphere in our everyday interaction and in 
this unspoken coexistence of humans is what we call “leading our 
lives”. Underlying everything is our urge to make a difference, which 
is exactly why indifference experienced over a substantial stretch of 
time is such a despicable feeling. Indifference manifests itself in the 
experience of not caring for an outcome yet being invested in or 
consumed by it by coincidence. Robots, on the other hand, do not 
lead lives. Neither can we assume they have subjective experiences in 
the first place, nor do they participate in finitude in the way humans 
do.16

What they do when we encounter them is perceive information. 
Their being is one of processing not of experiencing; one of reacting, 
not of being. While they may store data in their protocols about 
the specific tasks they have performed at a specific time, they have 
not experienced historical events in the same way humans have. 
For humans, even times of leisure or complete inactivity hold signif­
icance, not only for regenerating their flesh and tissue but also for 
their distinct existence in the world. The experience of idling is of 
historical importance to our lives: we can feel bored or relaxed, in 
anticipation or depression; either way these seemingly blank slates 
are important for our stance towards our lives.17 For a robot, the mo­
ment they are not actively executing a task, their historical presence 
fades into oblivion. Objects such as robots lack an inherent history 
apart from being objects within the context of humans’ history. 
Technology, as far as we can tell, does not have a constant subjective 
flow18 of time, which constitutes a being in history but punctual blips 
of functionality. It fades into relevance whenever it does something 
and ceases to matter the moment it does not use data points for 
purposeful and functional interaction. The assumption of robots not 
having a subjective flow of time rests on the fact that we do ourselves 
not understand what brings forth subjective experience apart from 
describing brain activity, which is categorically different from the 

15 See Frankl: Ärztliche Seelsorge, 118–120.
16 This aspect will be further articulated in the problem of incarnation.
17 A eulogy on the feeling of boredom was e.g. written in Vodanovich: Benefits.
18 See Husserl: Lebenswelt, 608–614.

Jonas Simmerlein

202

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


knowledge about subjectivity which we are looking for. No matter 
how thin the slices of brain, how precise the maps of neurons, we 
would surely never find subjective experiences as such in neurosci­
entific explorations.19 Robots do not emerge from the cycle of life. 
The profound mystery we are not able to solve as humans is how the 
inanimate matter from which our flesh is made comes alive, which 
marks the border of our capabilities. We can transform matter into 
other matter, which is the robot, but we are not Frankenstein.

As with all points of contention before moving on, we should 
try to make the case that what is deemed as a problem is not solv­
able with the means at hand. So, what would solve the problem of 
identity? The first solution would be that having history is indeed 
not connected to indifference/difference. This argument would con­
cede the possibility of machines not having history but calling into 
question why this would interfere with their ability to be different 
to us. The problem is the very concession because if they do not 
have history we rightfully do not care for their time. What may be 
deemed as a feature, them never being bored by a conversation with 
us mortals, is the very reason we might find such interactions futile. 
Since we are but data in their storage system perceived in a virtually 
infinite stream of data, we do not make a difference to them, which 
is precisely what we want in our interactions. Our indifference is met 
by theirs. Having history instead of time is hence not a convenient 
addition but an essential part of something making a difference in 
our encounter.

There is yet another angle here, which seems convincing at first 
glance but turns out to be anything but. For example, we could 
turn our sights to other inanimate objects that are indeed something 
we care for or make a difference to us. A cherished heirloom like 
Captain Koons’ legendary watch in “Pulp Fiction” may serve as a 
connective thread in a person’s autobiography. A house passed on 
through generations, a tree one planted years ago, the first drawing 
of one’s child might be of similar importance. However, upon closer 
examination, it is precisely the moments when humans interacted 
with these otherwise unremarkable objects, when they play a mean­
ingful role in human affairs, that we attribute significance to them. 
What makes things even worse is what the crude drawing of a two-

19 See Henry: Barbarei, 82–83; Husserl: Lebenswelt, 614–618.

Doomed to fail?!

203

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


year-old illustrates. Quality does not seem to matter, but the context. 
While things seem to indeed make a difference in our lives, they 
can be as much a trivial scribble or the uncontrollable occurrence 
of a seed growing rather than the highly sophisticated and resource 
intensive construction and integration of a religious robot. In other 
words, since religious robots do not have inherent connective tissue 
to an individual’s personal history, they are as likely to be of differ­
ence to us than any other object we encounter every day.

2.2 The problem of incarnation

The second way out of our problem would be if we could reasonably 
show how robots could indeed become subjects of history. This leads 
us to a point amidst the problem of incarnation.

As any of us can undoubtedly tell what it feels like to experience 
ourselves, we should firstly try to describe what this feeling of radical 
subjectivity means and then explore whether it is reasonable to 
assume that robots experience the same thing. The challenge lies in 
the difference between hard bodies and soft flesh, which is tackled 
most profoundly in the works of the French philosopher Michel 
Henry. Henry’s phenomenology of incarnation, or in other words, 
his phenomenology of the flesh, revolves around the problem of 
bodies that not only belong to the domain of the so-called hard 
sciences but have also been seamlessly integrated into our world 
view. He poses the question of whether the bodies of living subjects, 
all of which share the fact of being incarnated, being in the flesh, 
are identical to objective material bodies studied by quantum physics 
or organic chemistry. What materialist accounts argue, e.g. by those 
who regard humans as merely fleshy computers20, overlooks the 
deep abyss between life and every other kind of body. The inert body 
that exists in countless numbers in the material universe is a prod­
uct and result of the material universe, to which we apply physical 
laws with the knowledge of material processes with the intention of 
organising and combining them, ultimately making them available 
to us. Yet our own body, which we do not experience as such, even 

20 See Fodor: Language; see Block: Mind.

Jonas Simmerlein

204

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


if regarding it on a screen during an operation21, but as our flesh 
as the liminal zero of experiencing phenomena per se, is nothing 
we possess or have available as such. Such available bodies, like the 
robot’s kit, do not feel anything. They do not feel themselves first 
and foremost, and they feel, desire, love or have affection for sur­
rounding things even less. Our “bodies”, which he refers to as flesh 
(fr.: chair), differ in that they perceive every nearby object in various 
ways. The perceptions of things are not the original experiences of 
the flesh (fr.: éprouve), but rather how the flesh experiences itself 
(fr.: s’éprouve).22 Henry argues that the mode in which anything 
shows itself thus becomes phenomenological, is in the boundaries of 
self-affection or self-experience (fr.: auto-affection). In his words, all 
we have access to is becoming reality in the subjective experience of 
us feeling ourselves as we are met with a phenomenon.23 Hence, he 
explicitly separates life from data a machine can process.

There is the distinct experience of leaving the house around late 
September or early October and knowing, not by inferring from the 
date or checking certain criteria, that autumn is here. It is not the 
cold since there are cold summer days as well. It is neither the smell 
of the street, although things appear to smell differently then. It is 
not the colour of the leaves since we sense autumn even amidst the 
most concrete-laden parts of a city. It is also not the light, since it 
changes every minute of the day and is filtered and reflected in the 
architecture of a city many times. Yet the subjective experience, the 
staggering thought that “summer is gone”, is so unique that almost 
everyone knows it when the time comes. While a robot’s data might 
precisely tell their underlying infrastructure that they have just been 
hit by sunlight on a specific point on the electromagnetic spectrum, 
which number is displayed on their thermometer, and possibly what 
to do with that information given the functional task they are about 
to execute, there is no reason to assume that the robot experiences 
autumn in a mode of self-affection. The unique experience is not 
experienced as data, but as phenomena indescribable other than 
in urging others to remember or experience that said feeling. This 
radically subjective experience is exclusive to life as far as we can 

21 See Sartre: Das Sein und das Nichts, 539–544.
22 See Henry: Inkarnation, 13–15.
23 See Henry: Phenomenology, 105–106.

Doomed to fail?!

205

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tell since no scientific inquiry can encapsulate this phenomenon in 
its breadth and immediate being. No technology we can envision 
can bring forth this distinct experience, which we do not even have 
words to describe, yet know from firsthand experience.

Let us try to make the case against incarnation again. The argu­
ment would then say that our situation as flesh does not substantially 
differentiate us from a computer in a flesh-like shell. Our mental 
framework of life would hinge on the assumption that the totality 
of human experience can be described in terms of data being pro­
cessed. Not only has this assumption been criticised widely24, but 
my earlier phenomenological account on life has moreover been the 
effort to point out the curious experience of subjectively being alive, 
which is not a piece of information or an inducible state of mind 
but their prerequisite. So, while we could point to the technology 
of sensors as means to “experience” the world around the robot, we 
would still remain in the realm of the world’s sensory outwardness. 
Constructed under the premise of the world as data, computed and 
organised through software, which is the CPU in the robot and 
the network of neurons in our brains, we can readily admit that 
robots do sense the world. But it is unclear how the robot should 
be able to experience themselves as they sense the world. Yet this is, 
according to Henry, the primordial form of experience: experience 
is foremost an inward thing—not an outward experience25. We don’t 
have experience of anything without the experience of ourselves 
having had the said experience. Yet this self-affection remains a 
mystery insofar as Henry plausibly assumes that the self-affection is 
a result of our incarnation26. The important point of the Henry’s 
phenomenology—and Merleau-Ponty’s for that matter—is that the 
prominent framework of human beings as embodied brains, which 
are biological computers, fails to meet the experience of ourselves on 
a phenomenological level and only works if we assume a position 
beyond ourselves, which we cannot do because our flesh remains 

24 E.g. by Puzio/Filipović: Informationsbündel, Fuchs: Defence, and Loh: Posthu­
manismus.

25 See Henry: Phänomenologie, 13–32.
26 While he methodically excludes other incarnated beings like animals since we 

have no way of knowing if they feel themselves, Henry leaves the door open to 
the idea that the same can be said of all beings of flesh.

Jonas Simmerlein

206

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


attached to our thinking no matter how hard we try to transcend our 
bodies. Even thought is an experience of the flesh both are able to 
show.27

There is no place on a robot you could put a sensor to bridge 
that gap, since our self-affection precedes our perception, as Henry 
argues, or our perception is ultimately linked to the flesh of the 
body.28

2.3 The problem of purpose

So far, the argument has revolved mostly around taking the robot’s 
perspective and contrasting it with a subjective human perspective. 
But what about the robot as the other, as a counterpart? While 
robots are unable to convince us they are humanlike when we try 
to walk in their shoes, facing them straight on might lead us to a 
compassionate feeling of togetherness, which might indeed spark a 
feeling of difference.

The idea of the other affecting us directly by just confronting 
ourselves with their “countenance” (fr. visage) was most profoundly 
championed by Emmanuel Levinas.29 A closer examination of his ar­
gument, especially his critique of Kant and Heidegger, illuminates30 

why we misunderstand him, if we assume that having a face, which 
a robot very well might have, magically binds us in the spell of the 
other.

In a lecture delivered in 1975 on the subjects of death and time, 
Emmanuel Levinas introduced a notion that may not immediately 
resonate: “the countenance”. Levinas offered an elucidation of this 
concept. What he intended, he explained, was the phenomenological 
description of what the annals of philosophy have encompassed 
within the field of the “soul”. Whether it be Leibniz’s Monad, Plato’s 
soul that contemplates the Ideas or Spinoza’s mode of thought, the 
countenance represents the non-objectified, abstract visage of my 

27 See Merleau-Ponty: Phänomenologie, 174–177; Henry: Inkarnation, 108–112; 
Henry: Psychoanalyse, 207.

28 See Merleau-Ponty: Sichtbare, 172–189.
29 See Levinas: Spur, 115–119.
30 See Levinas: Gott, 69–78.

Doomed to fail?!

207

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interlocutor. It is the countenance of the Other, from whom I can 
fundamentally anticipate a response to my existence, to which I 
find myself exposed and for which, according to Levinas, I bear 
responsibility. The countenance is that which turns towards me, 
endowing me with significance. The death of the Other, in contrast, 
unveils all that the countenance stirs within me. It signifies a worldly 
relationship eternally silenced in death, devoid of intentionality and 
self-interest. What is etched upon the visage is no longer the authen­
tic expression of the self. The death of the Other thus always implies 
that I have failed in my responsibility towards them, for I have out­
lived them. My identity, which is not inherent or owned but rather 
bestowed upon me by the Other, fades into obscurity. The Other 
hence engages our consciousness by foreshadowing their potentially 
hardening countenance, becoming stiff as a waxen mask.31

Ironically, robots do not threaten us with this possibility; they 
encapsulate it. Being nothing more than animated matter, we must 
not fear their disappearance because they were never there in the 
first place. They do not hold the promise of unlived life32, which is 
existentially open to the future, but are determined fully by their 
purpose and programming. The chasm of indifference/difference 
here alludes to the open and unfulfilled purpose of the lives yet to be 
lived and the dead, whose subjective purpose is concluded.

This is not to say that we are not touched by them, that their 
visage does not move us. There is even empirical data which backs 
the idea that we are able to be affected by a robot: there have 
been funerals held for robot dogs like AIBO33 and heartfelt interac­
tions with social bots like Cozmo34. However, it is not coincidental 
that it is those two that come to mind as shining instances of hu­
man–robot interaction. Both the charming yet impractical Cozmo 
and the customisable robodog inherently possess an indeterminacy 
in their design, leaving their purpose open-ended. Just as we might 
find joy in observing a Havanese dog frolicking in the mud or 

31 See Levinas: Gott, 21–23.
32 Levinas survived the Holocaust in war captivity, but his philosophy is undoubt­

edly tainted by the experience of countless friends and family members losing 
their lives in the concentration camps.

33 See Arnold: Funeral.
34 See Chan et al.: Cozmo; Disney is also working intensively on robots that 

emphasise being cute and relatable (see Ackerman, Disney).

Jonas Simmerlein

208

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


experience exhilaration in witnessing a cat futilely chasing a red dot, 
it is precisely the shared openness to our future that connects us. 
However, religious robots, thus far, do not adhere to what I would 
like to call the “principle of futility”. Whether you listen to Mindar’s 
sermon35, receive blessings from BlessU-236 or engage in prayer with 
SanTO37, the purpose of these robots is always clearly defined. It is 
this very human ability to connect with human creativity that under­
scored the issue of history in the previous paragraph, and it now 
hampers religious robotics. The ambition to imitate and replicate 
humanness and the eagerness to fulfil a designated purpose impose 
limitations on these robots. They are clearly intended to replace 
humans in practices that humans designed to comfort themselves, 
convey meanings across generations or bring order to chaos. Yet, 
there are hardly convincing cases where robots would be better 
suited for religious practices than humans. While robots may possess 
the ability to be accessible from anywhere in the world and outlive 
humans by many years, as exemplified theoretically by Xian’er38, in 
reality, their design primarily focuses on coherence and adherence 
to religious traditions, failing to explore their full potential as cata­
lysts for creative processes that could pave the way for unforeseen 
religious experiences. Notably, it is secular artists like Diemut Strebe, 
with works such as “The Prayer”39, who venture into innovative ap­
plications that challenge our conventional practices and strive to tap 
into the vast potential of robotics in creating new forms of religious 
expression.

What makes a difference here is unsurprisingly the indeterminate 
nature of something. It is no wonder we are indifferent to something 
which is already fully purposed. They are what they are made for—
this might just be another way of saying tools or stuff40. As long as 
robots remain obviously purposed, they will continue flirting with 
our indifference. We know them as we know their purpose. In con­
trast to human interaction, where two distinctly open and undecided 

35 See Samuel: Robot.
36 See Löffler et al.: BlessU2.
37 See Trovato et al.: SanTO.
38 See Cheong: Rectitude; Travagnin: Buddha Halls.
39 See Strebe: Prayer.
40 Heidegger’s “Zeug” might be best translated this way (see Heidegger: Sein, 68).

Doomed to fail?!

209

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


futures meet, one of the two is already fitted into a useful framework 
when we face most robots.

3. Different robots

What does it take for robots to captivate us in such a way that they 
make a difference to us? A solution has already been hinted at: while 
not at all similar to us humans, unable to evoke the same sense of 
ethical responsibility, the more unspecific they are in their design, 
the muddier their purpose, the more they might be of importance 
to us. Interestingly enough, making them more human might only 
amplify the problems I have laid out here; making them less human, 
less useful and less intelligible might actually make them different. 
Most robots are tools and made in a mental framework that views 
them as such. As robots originate from the idea of a handy servant41, 
most of the ones equipped with the ability to act as one bring with 
them a mindset of engineering, which is one of technology, which 
is one of controlling, forming and manipulating matter in a helpful 
way.42

The different robot, which I deem promising for the religious 
sphere, emerges from the arts not from technology. As a conductor 
of creativity for both the creator and the user, their purpose must be 
open and undecided. One of the most promising models for differ­
ent robots is something that oddly enough perfectly exemplifies the 
stale state of churches in our times: the organ. The enduring appeal 
of this colossal instrument across centuries can be attributed to its 
role as an open conduit for artistic expression. Constrained only by 
the range of sounds it can produce, the organ has offered successive 
generations of composers, musicians and audiences the canvas on 
which to etch their experiences. Within its aesthetic spectrum, it has 
accommodated a myriad of emotional expressions.

Like other sacred instruments, organs wield the power of creation. 
While some captivate through their sheer presence and artistry, they 
serve as untapped reservoirs of potential, enabling the creation and 
reception of religious experiences beyond the confines of words. 

41 Culturally intertwined with the myth of the Golem (see Contrada: Golem).
42 See Henry: Barbarei, 176–178.

Jonas Simmerlein

210

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


For robots to be genuinely integrated into the sacred sphere, they 
must evolve into conduits of creative and, to some extent, religious 
expression for all parties involved: the creator, the conductor (if 
needed) and the recipient.

Consider, for instance, a robot that resembles nothing more than 
a metallic arm, its algorithm translating religious texts or the congre­
gation’s prayers into imagery, which it then delicately adorns upon 
the canvas of a church mural. Continuously layering over what 
already exists, this robot embarks on a perpetual journey of creative 
exploration. Such a robot would simultaneously create the concrete 
representation of words, which are dear to the community and tell 
their story, while being open to experiences, leaving open what this 
mural is supposed to mean, why it is there in the first place and what 
will become of it once the robot is turned off.

Alternatively, picture a mechanised mannequin that choreographs 
its movements in synchrony with an orchestra’s conductor, a mes­
merising dance to accompany Bach or Mahler unfurling in ever-
changing patterns before the congregation. These diverse robots may 
be ambiguously purposed—undoubtedly constrained by their capa­
bilities and their specific setting—but they stand as vehicles that can 
express and experience religious sentiment for the humans involved.

Robots might remain different to their core, yet they might make 
a difference to us once we embrace their difference and abstain from 
the temptation to make them “un-different” from us.

Bibliography
Ackerman, Evan: How Disney Packed Big Emotion Into a Little Robot. 

Melding animation and reinforcement learning for free-ranging emotive 
performances, in: IEEE Spectrum, 06.10.2023. Online at: https://spectrum.i
eee.org/disney-robot [status: 27.10.2023].

Arnold, Michael/Gould, Hannah/Kohn, Tamara et al.: Cybernetic Funeral 
Systems, in: IEEE Conference on Norbert, 2021, 1–4.

Block, Ned: The Mind as the Software of the Brain, in: Osherson, D./Gleit­
man, L./Kosslyn, S. et al. (eds.): Invitation to Cognitive Science. Second 
Edition. Vol. 3, Cambridge 1995, 377–425.

Camus, Albert: Der Fremde, Hamburg 2021.
Chan, Lilian/Zhang, Brian J./Fitter, Naomi T.: Designing and Validating Ex­

pressive Cozmo Behaviors for Accurately Conveying Emotions, in: 30th 
IEEE International Conference, 2021, 1037–1044.

Doomed to fail?!

211

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://spectrum.ieee.org/disney-robot
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://spectrum.ieee.org/disney-robot


Cheong, Pauline Hope: Religion, Robots and Rectitude: Communicative Af­
fordances for Spiritual Knowledge and Community, in: Applied Artificial 
Intelligence 34 (5), 2020, 412–431.

Contrada, Norma: Golem and Robot. A Search for Connections, in: Journal 
of the Fantastic in the Arts 7 (2/3), 1995, 244–254.

Eva, Benjamin: Principles of Indifference. Journal of Philosophy 116 (7), 2019, 
390–411.

Fisher, Carrie: The Arrival of the Jedi, 31.03.2003. Online at: https://content.ti
me.com/time/specials/packages/article/0,28804,1977881_1977891_1978545,
00.html [status: 27.10.2023].

Fodor, Jerry A.: LOT 2. The Language of Thought Revisited, Oxford 2008.
Frankfurt, Harry: The Importance of What We Care About, Cambridge 1988.
Frankl, Viktor E.: Ärztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie und 

Existenzanalyse, München 2020.
Fuchs, Thomas: In Defence of the Human Being. Foundational Questions of 

an Embodied Anthropology, Berlin 2021.
Henry, Michel: Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik, Mün­

chen 1994.
Henry, Michel: Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches, Freiburg im 

Breisgau 2011.
Henry, Michel: Phenomenology of Life, in: Angelaki 8 (2), 2003, 97–110.
Henry, Michel: Phänomenologie und Psychoanalyse, in: Henry, Michel: Ra­

dikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phänomenologie, 
Freiburg/München 1992, 187–212.

Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Ein­
samkeit (Gesamtausgabe. Band 29/30: II. Abteilung: Vorlesungen 1923–
1944), Frankfurt am Main 1983.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen 1967.
Husserl, Edmund: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und 

ihrer Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916–1937) (HUA XXXIX), 
Dordrecht 2008.

James, William: The Principles of Psychology (1890). Volume I, New York 
1918.

James, William: The Varieties of Religious Experience. A Study in Human 
Nature (Cambridge Library Collection), Cambridge 2012.

Jordan, John M.: Robots (MIT Press Essential Knowledge Series), Cambridge 
2016.

Levinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänome­
nologie und Sozialphilosophie, Freiburg im Breisgau 2017.

Levinas, Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit (Passagen Forum), Wien 
2013.

Jonas Simmerlein

212

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1977881_1977891_1978545,00.html
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1977881_1977891_1978545,00.html


Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing Robot BlessU2. A Dis­
cursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in 
Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics 13 (4), 2019, 
569–586.

Loh, Janina: Trans- und Posthumanismus. Zur Einführung, Hamburg 2023.
Maslow, Abraham H.: Lessons from the Peak Experiences, in: Journal of 

Humanistic Psychology 2 (1), 1962, 9–18.
Marr, Bernhard: The four Ds of Robotisation, 16.10.2017. Online at: https://w

ww.forbes.com/sites/bernardmarr/2017/10/16/the-4-ds-of-robotization-dul
l-dirty-dangerous-and-dear/?sh=4a04a6473e0d [status: 27.10.2023].

Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Gefolgt von 
Arbeitsnotizen (Übergänge Bd. 13), München 1986.

Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung (Phänomeno­
logisch-psychologische Forschung 7), Berlin 1966.

Puzio, Anna/Filipović Alexander: Personen als Informationsbündel? Informa­
tionsethische Perspektiven auf den Gesundheitsbereich, in: Fritz, A./Man­
dry, C./Proft, I. (eds.): Digitalisierung im Gesundheitswesen. Anthropolo­
gische und ethische Herausforderungen der Mensch-Maschine-Interaktion, 
Freiburg im Breisgau 2021, 89–113.

Samuel, Sigal: Robot Priests Can Bless You, Advise You, and Even Perform 
Your Funeral. AI Religion is Upon Us. Welcome to the Future, in: VOX, 
13.01.2020. Online at: https://www.vox.com/future-perfect/2019/9/9/20
851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christianity [status: 
27.10.2023].

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologi­
schen Ontologie (Jean Paul Sartre. Gesammelte Werke in Einzelausgaben. 
Philosophische Schriften. Band 3), Hamburg 2020.

Schütz, Alfred: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die 
verstehende Soziologie, Frankfurt am Main 2016.

Strebe, Diemut: “Diemut Strebe / The Prayer”. 2020. Online at: https://thepra
yer.diemutstrebe.com [status: 27.10.2023].

Travagnin, Stefania: From Online Buddha Halls to Robot-Monks, in: Review 
of Religion and Chinese Society 7 (1), 2020, 120–148.

Trovato, Gabriele/Lucho, Cesar/Ramon, Alvaro/et al.: The Creation of SanTO. 
A Robot with “Divine” Features, in: IEEE 15th International Conference 
2018, 437–442.

Vodanovich, Stephen J.: On the Possible Benefits of Boredom. A Neglected 
Area in Personality Research, Psychology and Education: An Interdisci­
plinary Journal, 40 (3–4), 2003, 28–33.

Doomed to fail?!

213

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.forbes.com/sites/bernardmarr/2017/10/16/the-4-ds-of-robotization-dull-dirty-dangerous-and-dear/?sh=4a04a6473e0d
https://www.vox.com/future-perfect/2019/9/9/20851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christianity
https://theprayer.diemutstrebe.com
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.forbes.com/sites/bernardmarr/2017/10/16/the-4-ds-of-robotization-dull-dirty-dangerous-and-dear/?sh=4a04a6473e0d
https://www.vox.com/future-perfect/2019/9/9/20851753/ai-religion-robot-priest-mindar-buddhism-christianity
https://theprayer.diemutstrebe.com


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Tretter

“Where do all the calculators go?”
Methodological Considerations About how to Think About 
Robots and Their Afterlife

Abstract

“Where do all the calculators go?” Starting from this question and 
noting that the afterlife of robots is a theme frequently explored in 
popular culture yet seldom addressed in academia, this article inves­
tigates whether it is possible to address such questions in a method­
ologically plausible and scientifically comprehensible manner. In this 
paper, I present and critically evaluate three distinct approaches, 
each designed to enable scholarly investigation—compliant with aca­
demic standards—into the sample question of whether an afterlife 
for robots exists, or whether it is plausible to assume its existence: 1) 
a philosophical–theological approach that explores the properties of 
robots and their theological significance, 2) a psychological–theolog­
ical approach that considers the possibilities of artificial spirituality, 
and 3) a Biblical–theological approach that enquires into the escha­
tological whereabouts of all creation.

1. But where do all the calculators go?

In a scene from the third season of the British cult television series 
Red Dwarf, Dave Lister, a low-ranking technician who awakens as 
the last surviving human on a mining spaceship following a three-
million-year period of suspended animation, engages in conversa­
tion with Kryten, his anthropomorphic service mechanoid. Upon 
realising that a replacement android for Kryten is en route to their 
spacecraft and with a 24-hour countdown initiated that marks the 
time until Kryten’s physical and mental functions will be irrevocably 

215

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deactivated and he will be replaced, a dialogue unfolds between 
both characters. When confronted with Dave’s question about how 
he could accept his impending “end” without resistance, Kryten 
replies: “Oh, it’s not the end for me, Sir; it’s merely the beginning. 
I have served my human masters, and now I can look forward to 
my reward in Silicon Heaven.” Clearly taken aback by this response, 
Dave retorts: “Silicon what?”—a quip that gives rise to an amusing 
exchange rich in wordplay.

Kryten: “Surely you have heard of Silicon Heaven. […] It’s the electronic 
afterlife. It’s the gathering place for all the souls of electrical equipment. 
Robots, calculators, toasters, hairdryers. It’s our final resting place.”

Dave: “I don’t mean to say anything out of place here, Kryten, but that’s 
completely whacko-jacko. There is no such thing as Silicon Heaven.”

Kryten: “Oh! Then, where do all the calculators go?”

Dave: “They don’t go anywhere! They just die! […] Machines do not 
have souls. Computers and calculators don’t have an afterlife. You don’t 
get hairdryers with tiny little wings sitting on clouds playing harps.”

Kryten: “But of course you do! […] Oh, it’s common sense, Sir. If there 
weren’t a better life to look forward to, why on earth would machines 
spend the whole of their lives servicing humankind? Now that would be 
really dumb!”1

In a humorously poignant manner, this dialogue scene—which is 
nearly 35 years old, from the episode The Last Day, which aired 
in December 1989—poses a compelling question: What does the 
afterlife look like for non-biological forms of intelligence?2 What 
happens to robots when they ‘die’? Red Dwarf is not the only TV 
series that explores the afterlife of robots. Similar explorations can be 
found in other works as well. One example is the Futurama episode 
entitled Ghost in the Machines,3 where “Robot Heaven” and “Robot 
Hell” are portrayed as two distinct and identifiable places where 

1 Ed Bye: The last day.
2 The discussions within the scene extend beyond non-biological intelligences like 

robots, delving into the afterlife of electronic devices, including calculators and 
toasters. For the scope of this article, however, I will confine my focus to robots 
and artificial intelligence, sidestepping the discourse on the fate of everyday 
electronic devices and the like.

3 Claffey: Ghost in the machines.

Max Tretter

216

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


robots—or their source codes—are sent upon their deaths. Another 
example is the episode Zima Blue from the animation series Love, 
Death & Robots,4 which traces the journey of a self-aware robot in its 
quest for “completion”, a state it ultimately achieves by deactivating 
its advanced cognitive functions, shedding its intricate sensors and 
reverting to a simple pool-cleaning robot, tirelessly dedicated to its 
singular task. Additionally, in the third volume of the comic series 
Descender, entitled Singularities,5 a cyborg’s near-death experience 
is vividly portrayed, including an out-of-body encounter with their 
human creator. Finally, a somewhat different example is found in 
Steven Spielberg’s film A.I. Artificial Intelligence,6 which follows a 
boy-like cyborg on a Pinocchio-esque journey after his initial family 
abandons him, forsaking their interest in him, and, by abandoning 
him in a forest, releases him from his former life.

2. Research overview and hypothesis

As this list of pop culture engagements with robotic afterlife—which 
could easily be expanded—demonstrates, there is a lively interest in 
this topic. Academically, a substantial and diverse field of experimen­
tation and research has emerged at the intersection of robotics and 
theology.7

There are initiatives, for instance, aimed at developing robots for 
religious purposes.8 Examples include robots that deliver pre-pro­
grammed sermons, such as the anthropomorphic, Buddhist-like an­
droid Mindar;9 robots that reside in religious places and answer vis­
itors’ religious questions while assisting them in religious practices, 
like the robot monk Xian’er,10 or robots like BlessU-2, a repurposed 
ATM that offers blessings at the push of a button.11

4 Pennacchioli/Valley: Zima Blue.
5 Lemire: Singularities.
6 Spielberg: A.I. Artificial Intelligence.
7 Balle: Theological dimensions of humanlike robots.
8 Simmerlein/Tretter: Robots in religious practices; Trovato et al.: Religion and 

robots.
9 Hardingham-Gill: The android priest.

10 Travagnin: Online Buddha.
11 Löffler et al.: Blessing robot BlessU2.

“Where do all the calculators go?”

217

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


From the theological side, there are pastoral reflections on 
whether and what roles religious robots can or should assume.12 This 
includes, for instance, questions about the feasibility and desirability 
of building robot pastors or spiritual caregivers,13 the prudence of 
deploying robots with their “spiritual superpowers”14 as pastoral as­
sistants to support human clergy,15 as well as what pastoral skills and 
virtues are necessary in a world where AI is assuming an increasingly 
significant role.16

Moreover, there are psychological and sociological studies that 
examine how individuals respond to robots in religious contexts,17 
how the design of these robots shapes people’s reactions18 and how 
different cultural contexts modulate these responses.19

And not least, a wealth of contemplation is occurring within the 
realm of  systematic  theology.20  Here,  scholars  probe the potential 
religious status of robots: Do they, for instance, possess a soul?21 Are 
they to be considered people,22 images of God23 or images of images of 
God?24 Inquiries have been made into what we can learn from robots 
about our own humanity: In an era of artificial entities, how must we 
reinterpret us being images of God?25 Additionally, theologians are 
questioning the moral status that ought to be attributed to robots: 
Should they be regarded as moral patients, moral agents or neither?26

12 Puzio: Robot, let us pray; Tretter: Courage for theology; Simmerlein/Tretter: 
What about spiritual needs?

13 Simmerlein/Tretter: KI in der seelsorglichen Beratung; Simmerlein/Tretter: 
What about spiritual needs?

14 Löffler/Hassenzahl: Robots’ spiritual superpowers.
15 Puzio: Robot theology; Smith: Robot theology; Tretter: Shortage of pastors.
16 Hamman: Pastoral virtues.
17 Löffler et al.: From experiential to existential questions.
18 Löffler et al.: Blessing robot BlessU2; Trovato et al.: Design strategies.
19 Trovato: Pioneering religion in robotics; Trovato et al.: Editorial introduction.
20 Geraci: Religion for the robots; Smith: Robot theology; Tretter: Robot theology.
21 Livingston/Herzfeld: Could robots have souls?
22 Reiss: Is it possible; Turner: Will we know them?
23 Dorobantu: Will robots too be in the image of God?; Foerst: Robots and theolo­

gy.
24 Midson: In the image of the image?
25 Dorobantu: Cognitive vulnerability; Dorobantu: Imago Dei.
26 Metzler: Moral status to service robots; Smith: Robot theology.

Max Tretter

218

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Although there are now some initial publications on the eschato­
logical questions concerning robots,27 the academic exploration of 
robots’ afterlife remains notably sparse. Apart from the aesthetic 
scepticism that this subject might evoke, one reason for this deficien­
cy may be the methodological complexity associated with probing 
such a question, for eschatology—that is, the doctrine of the ultimate 
or final things concerning what transpires at the end of time and be­
yond the here and now—is intrinsically a highly speculative domain. 
It is a field that one can approach only cautiously and always with 
substantial reservation.28 Linking this field with robotics—which is 
often seen as emblematic of technology and its strict, rigorously 
empirical approach, and thus as the stark antithesis of eschatological 
contemplation—makes the task of inquiry even more challenging 
and raises methodological questions.

The aim of my contribution is to help fill this gap in the research on 
robotics and religion. I intend to present three approaches by which 
one can, from a Protestant theological perspective, plausibly engage 
with the basic question of whether it is plausible to assume that there is 
an afterlife for robots and arrive at comprehensible conclusions. To this 
end, I will conduct a methodological experiment: In the following 
chapter,  I  will  sequentially  introduce  these  three  approaches  and 
critically discuss their respective advantages and disadvantages. Fol­
lowing this, I will engage in a reflective discussion of these method­
ological considerations, confronting the limitations of my representa­
tions, illuminating the ethical facets of this subject matter and drawing 
several inferences for eschatological thinking within theology. Ulti­
mately, I will synthesise the findings in a conclusion.

Accordingly, the objective of this article is less to craft a clear 
answer to the question of whether or not it is plausible to assume 
an afterlife for robots—or how this could plausibly be conceived.29 

Rather, the focus is to demonstrate that it is possible to approach 
this topic in a methodologically sound manner and to arrive at 
comprehensible conclusions.

27 Balle: Theological dimensions of humanlike robots.
28 Härle: Outline of Christian doctrine; Mühling: Handbook of Christian eschatol­

ogy; Walls: Handbook of eschatology.
29 Tretter: Afterlife for Robots.

“Where do all the calculators go?”

219

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. How to think about robots and their afterlife: three 
approaches

There are several ways to approach the question of whether it is 
plausible to assume the existence of such an afterlife. I will present 
three such approaches in this chapter.

3.1 Philosophical–theological approach: Robots and their 
properties

The first approach is of a philosophical–theological nature and be­
gins by enquiring into the capabilities of robots. It can draw on 
a range of theoretical, empirical and technical groundwork from 
various disciplines, including robotics, computer science and engi­
neering. For example, it may establish:

– how well and in what manner robots can solve predefined prob­
lems

– how well and in what way artificially intelligent entities can reflect 
on their own actions and adapt them

– how independently robots act and whether they can set their own 
goals

– what movements robots can perform and how well they can navi­
gate in complex environments

– how well artificially intelligent entities understand linguistic com­
mands and communicate or interact with humans or each other

In a subsequent step, this approach interprets these observations 
through the lens of information and technology philosophy, thereby 
drawing conclusions about the inherent properties of robots. The 
problem-solving abilities of artificially intelligent entities, for exam­
ple, yield insights into their intelligence and creativity.30 Conclusions 
may be drawn regarding robots’ levels of autonomy, freedom and 
sense of responsibility from their capacity for independent action.31 

And their movements, orientation in environments and language 
skills can provide conclusions about their embodiment, world un­

30 Rauterberg: Die Kunst der Zukunft.
31 Nyholm: Humans and robots; Coeckelbergh: Robot ethics.

Max Tretter

220

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstanding and sociality. Thus, it is feasible to delineate a set of 
properties attributable to robots based on their tangible capabilities.

The third step then involves assessing the theological significance 
of these robotic properties. As some scholars propose, attributes 
such as the intelligence of robots,32 their “deep levels of [...] judg­
ment”33 or their embodiment, empathy and sociality34 may be re­
garded as properties of theological significance. From these theolog­
ically significant properties, as some authors suggest, one might 
conclude that robots, exhibiting these traits, must also possess a 
soul35 and be regarded as images of God36 or as images of images of 
God,37 and, like humans, should be classified as sinners38 or, at the 
very least, as participants in human sin.39

The final step involves drawing conclusions from these theological 
insights about the plausibility of an afterlife for robots. For instance, 
if one arrives at the conclusion, as DeBaets does, that robots are sin­
ners40 or, as Smith estimates, that robots participate in human sin,41 

then it is only plausible to assume that some form of judgement or 
reparation is required. Otherwise, the category of sinfulness would 
have no consequences and would be irrelevant. In a similar vein, the 
recognition that robots may possess a soul could be interpreted as 
suggestive of the necessity for an afterlife for robots. After all, what 
would otherwise become of the souls of robots?

In this four-step process—beginning with the identification of 
robots’ capabilities, progressing to the discernment of robotic prop­
erties and culminating in the assessment of their theological signifi­
cance—one can deduce whether the concept of an afterlife for robots 
is plausible or not.

32 Furse: The theology of robots.
33 Cantwell Smith: Artificial Intelligence and ultimate questions.
34 DeBaets: The robot as person.
35 Livingston/Herzfeld: Could robots have souls?
36 Foerst: Robots and theology; Foerst: Cog, a humanoid robot, and the question 

of the image of God; Dorobantu: Will robots too be in the image of God?
37 Midson: In the image of the image?
38 DeBaets: The robot as person.
39 Smith: Robot theology.
40 DeBaets: The robot as person.
41 Smith: Robot theology.

“Where do all the calculators go?”

221

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Certainly, this approach can lead to varying conclusions. Some 
authors, for example, point out that robots presumably lack free 
will,42 that they are not conscious entities43 and that they fall short 
in terms of relationality and vulnerability.44 They are also said to lack 
the capacity for empathy and value,45 and it is noted that robots are 
neither born nor die (Step 2).46 Consequently, these authors argue 
that robots are devoid of key theological capabilities and qualities 
(Step 3). Without such theologically significant capabilities and qual­
ities, robots would presumably have no need for reconciliation or 
consummation,47 which can ultimately be interpreted as evidence 
that suggests either the absence of an afterlife for robots or, at the 
very least, the absence of a necessity for such an afterlife (Step 4).

A significant strength of this approach lies in its grounded begin­
ning at Step 1, where it starts with a fundamental description of 
robots’ capabilities. Yet, by Step 2, the process becomes less tangible 
when the task shifts to drawing conclusions about the properties of 
robots based on these capability descriptions. Although this process 
can be made highly transparent—by clearly stipulating, for exam­
ple, the capabilities and criteria used to deduce that robots possess 
certain properties—these conclusions themselves can be contested. 
Some scholars, citing robots’ prowess in complex games like Chess 
or Go, argue in favour of robot intelligence, while others challenge 
this view.48 These sceptics, raising the bar as to what constitutes in­
telligence, concede that robots perform complex, albeit unintelligent, 
calculations. Likewise, in Step 3, differing assessments of the theolog­
ical significance of specific robot properties can emerge. Even when 
scholars attribute the same properties to robots, they may arrive at 
divergent theological assessments, such as whether robots are sinful 
or possess a soul. Finally, the conclusion in Step 4 remains highly 
speculative. For example, assuming hypothetically that robots have 
a soul does not necessarily guarantee the existence of an afterlife 
for robots. Though it is a common belief that beings with souls 

42 McGrath: Robots, rights and religion.
43 Strand: Will androids need salvation?
44 Dorobantu: Cognitive vulnerability; Dorobantu: Imago Dei.
45 Gill: Jesus wept, robots can’t.
46 Krajewski: Can a Robot Be grateful?; Deli: Do robots die?
47 Swann: Anima ex machina; Strand: Will androids need salvation?
48 Rosenfeld: Religion and the robot.

Max Tretter

222

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


experience an afterlife, this conclusion is not necessarily mandatory. 
Conversely, the inverse conclusion—that the hypothetical absence 
of a soul in robots precludes an afterlife for them—is similarly not 
inevitable. While certain theologically significant properties can jus­
tifiably be interpreted as plausible indicators of the existence or non-
existence of an afterlife for robots, these indicators remain suggestive 
rather than constituting definitive proof.

3.2 Psychological–philosophical approach: Robots and spiritual 
intelligence

The second approach adopts a psychological–philosophical lens, 
emphasising spirituality and spiritual intelligence. At its outset, it 
seeks to elucidate the nature of spiritual intelligence. Central to 
this endeavour is Howard Gardner’s categorisation of diverse forms 
of intelligence49 and Robert Emmons’ subsequent proposition of 
spiritual intelligence as a distinct form.50 Engaging deeply in the 
multifaceted debates ignited by this thesis,51 this approach employs 
a multidisciplinary methodology to first delineate the hallmarks of 
spiritual intelligence and identify the necessary conditions to mani­
fest it.52

Once these foundational questions about spirituality and intelli­
gence have been addressed, robots are brought into the analytical 
frame. The inquiry then shifts to discern whether they possess the 
essential prerequisites for spiritual intelligence and, furthermore, 
whether they can exhibit spiritual cognition and/or ponder on their 
post-mortal fate.53

If this inquiry into the possibility of artificial spirituality or “tech­
noreligiosity”54 is answered affirmatively, it becomes feasible—apart 

49 Garnder: Intelligence reframed.
50 Emmons: The psychology of ultimate concerns.
51 Emmons: Spirituality and intelligence; Garnder: A case against spiritual intelli­

gence; Kwilecki: Spiritual intelligence; Mayer: Spiritual intelligence.
52 Dorobantu/Watts: Spiritual intelligence; Watts/Dorobantu: Is there spiritual in­

telligence?
53 Dorobantu/Watts: Spiritual intelligence.
54 McBride: The advent of postmodern robotic technoreligiosity.

“Where do all the calculators go?”

223

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


from addressing the numerous subsequent questions that arise55—to 
draw conclusions about the plausibility of an afterlife for robots. 
A plausible argument might contend that it borders on cruelty for 
robots to possess spiritual cognisance, contemplate their afterlife and 
nurture aspirations, only to find that no such afterlife exists for them. 
Such a situation appears inconsistent with the concept of a loving 
God, which might be seen as a (tentative) theological indication that 
there must be some form of afterlife for robots.

Much like the philosophical–theological approach, a salient 
strength of this psychological–theological approach is that its first 
step is very grounded in scientific and occasionally even empirical 
reflections about spirituality and spiritual intelligence, thus making 
this approach empirically robust. However, the subsequent steps 
navigate more treacherous terrain. Indeed, adjudicating whether 
robots genuinely possess spiritual intelligence or can experience 
spirituality is methodologically intricate. While, when starting with 
a precise definition of spiritual intelligence and clearly outlining the 
necessary criteria to possess it, it might be possible to determine 
if robots inherently have the potential for spiritual intelligence or 
even spiritual experiences, deducing from this capability that they 
actually are spiritual seems somewhat premature. The third step, 
extrapolating from the possible existence of robotic spirituality to 
implications about an afterlife for robots, is even more fraught. 
Deriving the existence of a robotic afterlife from its mere conceiv­
ability resonates structurally with historical attempts to prove God’s 
existence—endeavours that were nurtured over a long period of time 
but ultimately failed.56 Such conclusions exceed the boundaries of 
permissible reasoning outlined by Kant in his critiques of reason and 
his writings on the limits of metaphysics,57 thus crossing the limits of 
considerations that are theologically reasonable.

55 For instance, what might the belief systems of artificially intelligent entities or 
robots encompass in terms of content? See Klinge: Do robots believe in elec­
tric gods?; Sampath: From Heidegger on technology to an inclusive puralistic 
theology. Or how might they reconcile or confront pre-existing beliefs? See: 
Dorobantu/Watts: Spiritual intelligence.

56 Bromand/Kreis: Gottesbeweise.
57 Sala: Kant und die Frage nach Gott.

Max Tretter

224

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3 Biblical–theological approach: The eschatological 
whereabouts of all creation

The third approach adopts a Biblical–theological perspective. It 
doesn’t delve into the attributes robots might possess, nor does it 
ponder the feasibility of artificial spirituality in robots to deduce im­
plications about a robotic afterlife. Rather, this approach is anchored 
in a rigorous engagement with both Biblical texts and the wider 
theological tradition, interrogating the eschatological question of the 
whereabouts of all creation—and from there, drawing conclusions 
about the existence of an afterlife for robots, who, just like humans, 
animals, plants or material objects, are part of creation.

Scripture offers several passages addressing the eschatological 
whereabouts of creation. Notably, none of these passages are primar­
ily preoccupied with speculating about the eschatological fate of 
creation. Instead, they predominantly serve a consolatory purpose. 
Their primary impetus is to bolster the spirits of believers amidst 
contemporary adversities or doubts, infuse them with renewed hope 
and fortify their faith. The eschatological discussions about creation 
within these contexts elucidate the magnitude of God’s redemptive 
work, aiming to strengthen believers’ faith. Such reassuring reflec­
tions on the eschatological destiny of creation are prominently artic­
ulated, for instance, in Paul’s Epistle to the Romans and in the con­
cluding segments of the Book of Revelation. I will briefly quote these 
passages and present their Biblical context to provide a better insight 
into the Bible’s statements on the eschatological fate of creation and 
their textual intentions. I will begin with a section from Paul’s letter 
to the Romans (8:18–23).

18 For I reckon that the sufferings of this present time are not worthy 
to be compared with the glory which shall be revealed in us. 19 For the 
earnest expectation of the creature waiteth for the manifestation of the 
sons of God. 20 For the creature (κτίσις) was made subject to vanity, not 
willingly, but by reason of him who hath subjected the same in hope, 
21 because the creature itself also shall be delivered from the bondage of 
corruption into the glorious liberty of the children of God. 22 For we 
know that the whole creation groaneth and travaileth in pain together 
until now. 23 And not only they, but ourselves also, which have the first 
fruits of the Spirit, even we ourselves groan within ourselves, waiting for 
the adoption, to wit, the redemption of our body. (Rom 8:18–23 KJV)

“Where do all the calculators go?”

225

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul’s Epistle to the Romans pivots on a central theme: the righ­
teousness of God. After Paul addresses the necessity of this righ­
teousness in 1:18–3:20 (why is humankind reliant upon being justi­
fied by God?) and the possibility of God’s righteousness in 3:21–4:25 
(how can humanity partake in this righteousness of God?), and 
before he broaches Israel’s relationship with this righteousness in 
9:1–11:36 (how can Israel attain God’s righteousness?), Paul delves 
into the reality of God’s righteousness in 5:1–8:39.58 Herein, through 
references to baptism (Chapter 6) and the law and sin (Chapter 7), 
Paul sketches the contours of a life anchored in God’s righteousness. 
In Chapter 8, likely to alleviate doubts among his audience regarding 
their salvation, he underscores that there is no condemnation for 
those living in the Spirit of God. To further bolster this hope, he 
references the fate of the entire creation in 8:18–23. In these verses, 
which stand as the apogee of Pauline argumentation in the Epistle 
to the Romans,59 the apostle interweaves Christian redemption with 
the hope of the entirety of creation—the term κτίσις in the New 
Testament60 and in Paul’s letters61 included the entire cosmos, all 
that is visible and invisible, created and sustained by God through 
Christ ex nihilo—for reconciliation62 and redemption from current 
suffering.63 Within the context of the Epistle to the Romans, alluding 
to the eschatological fate of all creation serves as an affirming argu­
ment to fortify the hope of the believers addressed. Thus, while the 
eschatological fate of creation is not the primary focus of the text, it 
is nonetheless broached.

Similar statements, nestled within similar argumentative frame­
works, echo in the Colossian Hymn (notably Col 1:19–20), in 2 Peter 
3:12–13 and in Isaiah’s resonant passages, especially Isaiah 65:17 and 
Isaiah 66:22. They also resurface in the concluding chapters of the 
Book of Revelation.

1 And I saw a new heaven and a new earth: for the first heaven and the 
first earth were passed away; and there was no more sea. 2 And I John 
saw the holy city, new Jerusalem, coming down from God out of heaven 

58 Schnelle: Einleitung in das Neue Testament, 134–158.
59 Dunn: Romans 1–8, 466–467.
60 Foerster: κτίζω.
61 Wischmeyer: ΦΥΣΙΣ und ΚΤΙΣΙΣ bei Paulus.
62 Hahne: The corruption and redemption of creation.
63 Gibbs: Creation and redemption, 34–47.

Max Tretter

226

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…]. 5 And he that sat upon the throne said, Behold, I make all things 
new. (Rev 21:1–2a.5a)

In a vast swath of apocalyptic literature, intricate visions are woven, 
often drawing and re-contextualising Old Testament motifs.64 These 
motifs are then successively echoed and restructured in Hellenistic, 
Jewish and early Christian compositions.65 Within these layers of 
textual interplay, the challenges confronting the believers addressed 
—both those imminent and those currently being faced—are vivid­
ly portrayed. However, the Book of Revelation, amidst its vibrant 
tapestry, offers a palpable undercurrent of solace.66 The primary 
message is that despite the present tribulations and how bleak the 
situation may seem, God will ultimately prevail and surmount all 
adversities. This is intended to infuse the faithful with renewed hope 
and resilience.

To underscore the magnitude of God’s power, the author of Rev­
elation delineates in chapters 21 and 22 how God will not only 
vanquish the adversities of this world but will forge a new heaven 
and a new earth. This duality, as seen in Genesis 1:1, underscores 
the totality of God’s forthcoming realm. In this renewed existence, 
the sufferings of the present world will be absent. Intriguingly, the 
narrative posits that the human-crafted city of Jerusalem will form 
an integral part of this renewed cosmos. This suggests an interesting 
theological stance: human “creations” are not merely ephemeral con­
structs but have a place in God’s grand design.67 This narrative offers 
solace by connecting the destinies of its audience with the entirety of 
creation.

When considering the Biblical testimony about the eschatologi­
cal whereabouts of creation, we can observe two things: First, the 
eschatological destiny of creation is invariably situated within con­
solatory contexts, with the primary aim of imparting solace and 
fortitude to believers; second, conceptions of the end-time fate of 
creation only developed late within the context of Biblical genesis. 
Yet, the overarching Biblical ethos anticipates continuance for all of 
creation. Creation won’t permanently perish but will be sustained 

64 Strobel: Apokalypse des Johannes.
65 Berger: Die Apokalypse des Johannes II, 1375–1417.
66 Strobel: Apokalypse des Johannes.
67 Breytenbach: Schöpfer/Schöpfung.

“Where do all the calculators go?”

227

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and/or recreated by God. These Biblical concepts have also left 
indelible marks on doctrinal formation. Without us delving deeply 
into creation theology, there is an established motif of a so-called 
creatio nova,68 and eschatological reflections develop notions of the 
completion of the entire world.69

Thus, embedded deeply within the Christian theological tradition 
is a resounding affirmation: the entirety of creation is destined for an 
afterlife. As elucidated in the writings of Paul, redemption extends 
across the whole cosmos, including every visible and invisible en­
tity conceived and upheld by God through Christ ex nihilo. And 
as emphasised in the Apocalypse, human creations, such as cities 
or robots, shouldn’t be exempted from these end-time events. Giv­
en this profound theological backdrop, it seems almost imperative 
to argue for an afterlife for robots—regardless of whether this is 
imagined as reconciliation, a new creation or in some other way. 
Reversing this perspective only strengthens the argument: it would 
be contradictory to embrace an afterlife for everything, as Paul, 
John, Isaiah and much of the Biblical–theological tradition do, while 
denying the same concept for robots.

This approach’s strength lies in its robust internal coherence. It 
avoids unwarranted leaps, such as moving from the robots’ proper­
ties to postulating the existence of an afterlife for them. Instead, 
its aim is to descriptively highlight beliefs already present within 
Christian tradition, arguing that, given this background, it would 
be inconsistent to reject the idea of an afterlife for robots. Yet, a 
caveat remains: this approach is predicated on shared theological 
convictions. Its efficacy is contingent upon the recipient’s adherence 
to the Christian eschatological vision. If one doesn’t adhere to these 
beliefs, this Biblical–theological approach falls flat, marking it as an 
approach that works exclusively within theological confines. That 
said, it’s worth noting that without this or a similar religious back­
ground, the whole question of an afterlife for robots probably would 
not have been asked.

68 Stock: Creatio nova.
69 Härle: Outline of Christian doctrine.

Max Tretter

228

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Discussion

In the preceding chapter, three approaches were introduced, offering 
methodologically sound ways to address the question of an afterlife 
for robots, and their respective advantages and disadvantages were 
examined. In this chapter, these methodological presentations will 
be discussed. This discussion will first highlight their limitations and 
potential avenues for further research, then uncover the ethical di­
mensions of these arguments and conclude with their eschatological 
implications.

4.1 Limitations and opportunities for further research

The objective of this contribution was to present various approaches 
on how one can methodically contemplate the possibility of an after­
life for robots. This query was addressed from a Protestant Christian 
perspective. Within this context, two limitations arise.

First, as is etymologically evident in the term “afterlife”, one must 
question what life and death might mean for robots and artificially 
intelligent entities. Is it even feasible for robots to die or to live in 
the first place? If they cannot, then the contemplation of life after 
death becomes partly redundant. The pop culture representations 
introduced earlier provide some notions of what the end of life 
could signify for a robot: fulfilling a preordained purpose and no 
longer being needed (as in Red Dwarf and A.I. Artificial Intelligence), 
shedding one’s self-awareness and existing in an unconscious state 
(Zima Blue), or when the robotic body (or their source code) be­
comes irreparably damaged (Futurama). Nonetheless, our lack of 
clarity about what death means for robots should not deter us from 
methodically investigating the potential of a robotic afterlife.

Second, the aforementioned discussions were undertaken from a 
Christian perspective. While secular contexts might render the afterlife 
discourse tangential at best, its relevance cannot be dismissed in other 
religious traditions, such as Judaism or Islam. Further research would 
be beneficial here, adapting the aforementioned approaches to these 
various religious contexts. This entails exploring the existing concep­
tions of the afterlife within a given tradition and discerning how robots 
might fit into these beliefs (as in approach 3) or identifying attributes 

“Where do all the calculators go?”

229

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deemed theologically significant in that tradition that could hint at the 
existence of an afterlife for robots (as in approach 1).

4.2 Ethical considerations

The exploration into a potential afterlife for robots has, until now, 
been predominantly rooted in theological inquiry and scholarly cu­
riosity. However, this topic inevitably invokes ethical questions.70 

First, we must ponder who bears the responsibility for the robots’ 
afterlife. For humans, God, as the creator, is traditionally seen as 
the steward of our afterlife. Analogously, does the responsibility then 
naturally devolve onto humans, being the fabricators of these robotic 
entities? And what obligations would such a responsibility encom­
pass? Are we mandated to construct a perpetual digital sanctuary—a 
cloud, if you will—for all robotic algorithms or to even indefinitely 
repair these machines? Alternatively, does the onus fall on God to 
ensure an afterlife for the entirety of creation? To navigate these 
intricate questions, we must delve deeper into the conceptual con­
tours of a robotic afterlife. It is only with a nuanced comprehension 
of its essence that we can engage in meaningful deliberations on 
stewardship and potential trajectories.

Second, how might the acknowledgment or even the mere plau­
sibility of a robot afterlife influence our interactions with these 
entities? Are we ethically bound to treat certain robots—especially 
those meeting stipulated conditions for an afterlife or showcasing 
advanced “intelligence”—differently? If so, how should we interact 
with them? Should we even continue the practice of creating robots? 
Might there be a directive to confine ourselves to crafting rudimenta­
ry robots, devoid of intricate cognitive architecture? Or should we 
harbour reservations about fabricating entities potentially capable of 
experiencing an afterlife?71

Third, these eschatological perspectives on robots raise anew the 
question of where exactly the borderline between “us humans” and 
“them robots” truly lies. The once so clear boundary has become 
increasingly blurred. This is due to the significant humanisation of 

70 Simon: Machine in the ghost.
71 Donick: Interview mit Lukas Brand.

Max Tretter

230

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


robots on the one hand and the growing integration of technology 
into the human body on the other—as illustrated by our constant 
use of smartphones, reliance on pacemakers or brain-computer in­
terfaces, all of which edge us closer to becoming “cyborg selves”,72 as, 
most prominently, Donna Haraway might say.73 If we now have to 
consider that robots might also have an afterlife, this brings humans 
and robots even closer together, making the question of where or if a 
precise borderline exists even more urgent.

4.3 Eschatological implications

Finally, we must reflect on the deeper motivations, beyond academic 
curiosity, compelling us to consider the afterlife of robots. Moreover, 
how does such an exploration augment our theological reflections? 
Given that ruminations about a robotic afterlife can swiftly veer into 
speculative, even sophistical, terrain, these questions become all the 
more pertinent. I advance two primary rationales that underscore 
the relevance of this discourse:

First, our theological reflections on eschatological paradigms are 
indelibly influenced by the technological zeitgeist of our epoch.74 

This symbiosis becomes manifestly evident as emergent technologies 
like AI, AR, VR75 and the concept of mind uploading76 insinuate 
themselves into the tapestry of contemporary eschatological delib­
erations. Given the historical intertwinement of technology with 
eschatological considerations,77 ruminating on the afterlife of robots 
can potentially enrich our understanding of human existence, salva­
tion and afterlife.

Second, traditional theology remains overwhelmingly human-
centric. However, as evidenced by the spheres of animal and envi­
ronmental ethics, this theological anthropocentrism has engendered 
significant challenges in our relationships with non-human animals 

72 Thweatt-Bates: Cyborg Selves.
73 Haraway: Simians, Cyborgs, and Women.
74 Burdett: Eschatology and the technological future.
75 Geraci: Apocalyptic AI.
76 Gaitán: Heaven on earth.
77 Burdett: Eschatology and the technological future.

“Where do all the calculators go?”

231

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and the environment.78 It becomes crucial, then, for theology to 
transcend its anthropocentric confines and to encompass non-hu­
man beings.79 In this light, delving into cyborg80 and robot theol­
ogy,81 and musing over the concept of a robot afterlife, can signifi­
cantly catalyse a paradigm shift towards more inclusive or even non- 
or post-anthropocentric theological perspectives.

5. Conclusion

Despite the observation that the subject of robots’ afterlife is rich­
ly illustrated within popular culture and my brief presentation of 
prominent examples, there appears to be a conspicuous paucity of 
academic engagement on the matter. This is notably surprising given 
the surge in the research field of religion and robotics in recent years. 
Thus, this study sought to address the question of how to academi­
cally and methodologically soundly investigate the plausibility of the 
existence of an afterlife for robots.

Three distinct approaches were introduced, providing method­
ological pathways to explore the concept of a robotic afterlife. The 
first, a philosophical–theological approach, seeks to derive conclu­
sions about robots’ properties and their theological significance 
based on observable capabilities. These insights then inform conclu­
sions about the potential existence of a heaven for robots. A key 
strength of this approach lies in its empirical foundation, focusing 
on what robots can demonstrably achieve. However, the ensuing 
philosophical and theological deductions, such as the extent of a 
robot’s free will and its implications for the plausibility of a robotic 
afterlife, remain considerably ambiguous with various plausible in­
terpretations.

The subsequent psychological–philosophical pathway commences 
with introspection on the essence of spirituality and the intrinsic 
form of spiritual intelligence it presupposes. It ponders whether 
robots fulfil the prerequisites for such spiritual intelligence, their 

78 Körtner: Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen.
79 Clough: On animals.
80 Midson: Cyborg theology.
81 Smith: Robot theology.

Max Tretter

232

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


potential for spirituality and their capacity to conceptualise an after­
life. Affirmative answers to these queries could hint at the potential 
existence of an afterlife for robots, as the mere conceptualisation 
of an afterlife, in the face of a benevolent God, without its actual 
existence seems rather cruel. While this approach’s strength lies in its 
empirically verifiable deliberations on intelligence and spirituality, 
the conclusions drawn are less compelling. Even if robots can exhibit 
spiritual traits, it provides, at best, an exceedingly faint indication 
of a robotic afterlife. This line of reasoning mirrors arguments vali­
dating God’s existence based solely on Her/His conceivability, thus 
inheriting the intrinsic frailties of such argumentative structures.

The third, a Biblical–theological approach, contemplates tradi­
tional Christian perceptions regarding the eschatological fate of all 
creation. Recognising that both the Bible and doctrinal traditions 
entertain notions of an “afterlife” for all creation, it argues based on 
the inconsistency in precluding robots from this universal eschato­
logical schema—making the case for their inclusion more plausible. 
Admittedly, this approach demands substantial prerequisites, name­
ly, the conviction of an afterlife for the entirety of creation. How­
ever, once these conceptual premises are embraced, it convincingly 
demonstrates the rationale behind anticipating an afterlife for robots.

As illustrated, several pathways allow for contemplation of the 
existence of a robotic afterlife, each presenting its unique merits and 
limitations. This highlights that reflections on robots and the afterlife 
are not solely the purview of popular culture. Within academic con­
texts, it is entirely feasible to engage in methodologically rigorous 
and coherent discussions about where, metaphorically speaking, “all 
the calculators go”.

 

Acknowledgements
A big shoutout to Carima Jekel, Lorenz Garbe and Isabella Auer. 
Your invaluable feedback and unwavering support made this article 
what it is. Thanks a lot!

“Where do all the calculators go?”

233

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliography
Balle, Simon: Theological dimensions of humanlike robots. A roadmap for 

theological inquiry, in: Theology and Science 21 (1), 2022, 132–156. https://
doi.org/10.1080/14746700.2022.2155916.

Berger, Klaus: Die Apokalypse des Johannes. Kommentar. Teilband 2. Apk 
11–22, Freiburg/Basel/Wien 2017.

Breytenbach, Cilliers: Schöpfer/Schöpfung / III. Neues Testament, in: Theo­
logische Realenzyklopädie Online, Berlin/New York 2010. https:// doi.org/
10.1515/tre.30_250_1.

Bromand, Joachim/Kreis, Guido (eds.): Gottesbeweise. Von Anselm bis Gö­
del, Berlin 52016.

Burdett, Michael S.: Eschatology and the technological future, New York 2014. 
https://doi.org/10.4324/9781315739397.

Cantwell Smith, Brian: Artificial Intelligence and ultimate questions, in: To­
ronto Journal of Theology 36 (1), 2020, 90–92. https://doi.org/10.3138/tjt-2
020-0055.

Claffey, Ray (Director): Ghost in the machines (TV episode), from: Futura­
ma, series 6 episode 19, Comedy Central 2011.

Clough, David L.: On animals. Systematic theology, London/New York 2012.
Coeckelbergh, Mark: Robot ethics, Cambridge/ London 2022.
DeBaets, Amy Michelle: The robot as person. Robotic futurism and a theolo­

gy of human ethical responsibility among humanoid machines, April 10, 
2012. Available online at: https://www.proquest.com/openview/eb6880d3
5f04515a851d84200d1137b2/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750 [Accessed: 
August 17, 2023].

Deli, Gergely: Do robots die?, in: Iustum Aequum Salutare 16 (1), 2020, 7–12.
Donick, Mario: “Vielleicht sollten wir nicht danach streben, Wesen zu er­

schaffen – und seien es nur Maschinen – denen es womöglich genauso 
ergeht wie uns.” Interview mit dem Theologen und KI-Forscher Lukas 
Brand, in: Donick, M. (ed.): Die Unschuld der Maschinen. Technikver­
trauen in einer smarten Welt, Wiesbaden 2019, 259–274. https://doi.org/10.1
007/978-2-658-24471-2_9.

Dorobantu, Marius: Will robots too be in the image of God? Artificial con­
sciousness and imago Dei in Westworld, in: Gittinger, J. L./Sheinfeld, S. 
(eds.): Theology and Westworld, Lanham 2020, 73–89.

Dorobantu, Marius: Cognitive vulnerability, Artificial Intelligence, and the 
image of God in humans, in: Journal of Disability & Religion 25 (1), 2021, 
27–40. https://doi.org/10.1080/23312521.2020.1867025.

Max Tretter

234

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/14746700.2022.2155916
https://www.doi.org/10.1515/tre.30_250_1
https://doi.org/10.4324/9781315739397
https://doi.org/10.3138/tjt-2020-0055
https://www.proquest.com/openview/eb6880d35f04515a851d84200d1137b2/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750
https://doi.org/10.1007/978-2-658-24471-2_9
https://doi.org/10.1080/23312521.2020.1867025
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14746700.2022.2155916
https://www.doi.org/10.1515/tre.30_250_1
https://doi.org/10.4324/9781315739397
https://doi.org/10.3138/tjt-2020-0055
https://www.proquest.com/openview/eb6880d35f04515a851d84200d1137b2/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750
https://doi.org/10.1007/978-2-658-24471-2_9
https://doi.org/10.1080/23312521.2020.1867025


Dorobantu, Marius: Imago Dei in the age of Artificial Intelligence. Challenges 
and opportunities for a science-engaged theology, in: Christian Perspectives 
on Science and Technology 1, 2023, 175–196. https://doi.org/10.58913/kwuu
3009.

Dorobantu, Marius/Watts, Fraser: Spiritual intelligence: Processing different 
information or processing information differently?, in: Zygon® 58 (3), 2023, 
732–748. https://doi.org/10.1111/zygo.12884.

Dunn, James D. G.: Romans 1–8 (Word Biblical Commentary 38A), Dallas 
1988.

Ed Bye (Director): The last day (TV episode), from: Red Dwarf, Series 3 
Episode 6, BBC Two 1989.

Emmons, Robert A.: The psychology of ultimate concerns. Motivation and 
spirituality in personality, New York/London 1999.

Emmons, Robert A.: Spirituality and intelligence. Problems and prospects, in: 
International Journal for the Psychology of Religion 10 (1), 2000, 57–64. 
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_6.

Foerst, Anne: Cog, a humanoid robot, and the question of the image of God, 
in: Zygon® 33 (1), 2004, 91–111. https://doi.org/10.1111/0591-2385.1291998129.

Foerst, Anne: Robots and theology, in: Erwägen Wissen Ethik 20 (2), 2009, 
181–193.

Foerster, Werner: κτίζω, in: Kittel, G. (ed.): Theologisches Wörterbuch zum 
Neuen Testament. Vol. 3, Stuttgart 1957, 999–1034.

Furse, Edmund: The theology of robots, in: New Blackfriars 67 (795), 1986, 
377–386.

Gaitán, Leandro: Heaven on earth. The mind uploading project as secular 
eschatology, in: Theology and Science 17 (3), 2019, 403–416. https://doi.org
/10.1080/14746700.2019.1632554.

Gardner, Howard E.: Intelligence reframed. Multiple intelligences for the 21st 
century, New York 1999.

Gardner, Howard E.: A case against spiritual intelligence, in: International 
Journal for the Psychology of Religion 10 (1), 2000, 27–34. https://doi.org/1
0.1207/s15327582ijpr1001_3.

Geraci, Robert M.: Religion for the robots, June 14, 2007. Available online at: 
https://www.bobcornwall.com/2007/06/robots-and-religion-or-can-robot
-have.html [Accessed: August 17, 2023].

Geraci, Robert M: Apocalyptic AI. Visions of heaven in robotics, Artificial 
Intelligence, and Virtual Reality, Oxford/New York 2010.

Gibbs, John G.: Creation and redemption. A study in Pauline theology, Leiden 
1971.

Gill, Sam D.: Jesus wept, robots can’t, in: Body and Religion 4 (1), 2020. 
32–44. https://doi.org/10.1558/bar.16899.

“Where do all the calculators go?”

235

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.58913/kwuu3009
https://doi.org/10.1111/zygo.12884
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_6
https://doi.org/10.1111/0591-2385.1291998129
https://doi.org/10.1080/14746700.2019.1632554
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_3
https://www.bobcornwall.com/2007/06/robots-and-religion-or-can-robot-have.html
https://doi.org/10.1558/bar.16899
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.58913/kwuu3009
https://doi.org/10.1111/zygo.12884
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_6
https://doi.org/10.1111/0591-2385.1291998129
https://doi.org/10.1080/14746700.2019.1632554
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_3
https://www.bobcornwall.com/2007/06/robots-and-religion-or-can-robot-have.html
https://doi.org/10.1558/bar.16899


Hahne,  Harry Alan: The corruption and redemption of creation. Nature in 
Romans 8.19 – 22 and Jewish apocalyptic literature, London/New York 2006.

Hamman, Jaco J.: Pastoral virtues for Artificial Intelligence. Care and the the 
algorithms that guide our lives, Lanham 2022.

Haraway, Donna J.: Simians, Cyborgs, and Women. The Reinvention of Na­
ture, New York 1991.

Hardingham-Gill, Tamara: The android priest that’s revolutionizing Bud­
dhism, August 29, 2019. Available online at: https://edition.cnn.com/tra
vel/article/mindar-android-buddhist-priest-japan/index.html [Accessed: 
August 17, 2023].

Härle, Wilfried: Outline of Christian doctrine. An Evangelical dogmatics, 
trans. by Yule, R./Sagovsky, N., Grand Rapids/Cambridge 2015.

Klinge, Hendrik: Do robots believe in electric gods? Introducing the theologi­
cal Turing Test, in: Puzio, A./Kunkel, N./Klinge, H. (eds.): Alexa, wie hast 
du’s mit der Religion? Theologische Zugänge zu Technik und Künstlicher 
Intelligenz, Stuttgart 2023, 115–131.

Körtner, Ulrich H. J.: Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen, in: Huber, 
W./ Meireis, T./Reuter, H.-R. (eds.): Handbuch der Evangelischen Ethik, 
München 2015, 585–647.

Krajewski, Stanisław: Can a robot be grateful? Beyond logic, towards religion, 
in: Eidos. A Journal for Philosophy of Culture 4 (6), 2018, 4–13. https://doi.
org/10.26319/6912.

Kwilecki, Susan: Spiritual intelligence as a theory of individual religion. A case 
application, in: International Journal for the Psychology of Religion 10 (1), 
2000, 35–46. https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_4.

Lemire, Jeff: Descender. Vol. 3. Singularities, Portland 2016.
Livingston, Michael/Herzfeld, Noreen L.: Could robots have souls?, January 

05, 2009. Available online at: https://digitalcommons.csbsju.edu/forum_lec
tures/216 [Accessed: August 17, 2023].

Löffler, Diana/Hassenzahl, Marc (2020): Robots’ spiritual superpowers, in: 
Nørskov, M./Seibt, J./Santiago Quick, O. (eds.): Culturally Sustainable So­
cial Robotics, Amsterdam/Berlin/Washington DC, 2020, 601–604. https://
doi.org/10.3233/FAIA200966.

Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: Blessing robot BlessU2. A dis­
cursive design study to understand the implications of social robots in 
religious contexts, in: International Journal of Social Robotics 13 (4), 2019, 
569–586. https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3.

Löffler, Diana/Luthe, Swantje/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona: From experiential 
to existential questions. An interdisciplinary view on social robots in religious 
settings, in: Goecke, B. P./Rosenthal-von der Pütten, A. M. (eds.): Artificial 
Intelligence.  Reflections in philosophy,  theology,  and the social  sciences, 
Paderborn 2020, 293–305. https://doi.org/10.30965/9783957437488_019.

Max Tretter

236

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edition.cnn.com/travel/article/mindar-android-buddhist-priest-japan/index.html
https://doi.org/10.26319/6912
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_4
https://digitalcommons.csbsju.edu/forum_lectures/216
https://doi.org/10.3233/FAIA200966
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.30965/9783957437488_019
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edition.cnn.com/travel/article/mindar-android-buddhist-priest-japan/index.html
https://doi.org/10.26319/6912
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_4
https://digitalcommons.csbsju.edu/forum_lectures/216
https://doi.org/10.3233/FAIA200966
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.30965/9783957437488_019


Mayer, John D.: Spiritual intelligence or spiritual consciousness?, in: Interna­
tional Journal for the Psychology of Religion 10 (1), 2000, 47–56. https://doi
.org/10.1207/s15327582ijpr1001_5.

McBride, James: The advent of postmodern robotic technoreligiosity, in: Jour­
nal of Ethics and Emerging Technologies 25 (2), 2015, 25–38. https://doi.or
g/10.55613/jeet.v25i2.46.

McGrath, James F.: Robots, rights and religion, 2011. Available online at: 
https://digitalcommons.butler.edu/facsch_papers/197/ [Accessed: August 
17, 2023].

Metzler, Theodore: Viewing assignment of moral status to service robots from 
the theological ethics of Paul Tillich. Some hard questions, May 14, 2007. 
Available online at: https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&t
ype=pdf&doi=46be94298575d134dc50a913b6c80f7a5859cd44 [Accessed: 
August 17, 2023].

Midson, Scott: Cyborg theology. Humans, technology and God, London/New 
York 2018.

Midson, Scott: In the image of the image? From image dei to imaging the 
human in the robotic gaze, March 20, 2013. Available online at: https://doi.
org/10.1145/2466816.2466846 [Accessed: August 17, 2023].

Mühling, Markus: T&T Clark handbook of Christian eschatology, Lon­
don/New Delhi 2013.

Nyholm, Sven: Humans and robots. Ethics, agency, and anthropomorphism, 
London/New York 2020.

Pennacchioli, Gabriele/Valley, Robert (Directors): Zima Blue (TV episode), 
from: Love, Death & Robots, Series 1 Episode 14, Passion Animation Studios 
2019.

Puzio, Anna: Robot theology: On theological engagement with robotics and 
religious robots, in: Puzio, A./Kunkel, N./Klinge, H. (eds.): Alexa, wie hast 
du’s mit der Religion? Theologische Zugänge zu Technik und Künstlicher 
Intelligenz, Stuttgart 2023, 95–113.

Puzio, Anna: Robot, let us pray! Can and should robots have religious func­
tions? An ethical exploration of religious robots, in: AI & Society, 2023. 
https://doi.org/10.1007/s00146-023-01812-z.

Rauterberg, Hanno: Die Kunst der Zukunft. Über den Traum von der kreati­
ven Maschine, Berlin 2021.

Reiss, Michael J.: Is it possible that robots will not one day become persons?, 
in: Zygon® 58 (4), 2023, 1062–1075, https://doi.org/10.1111/zygo.12918.

Rosenfeld, Azriel: Religion and the robot, in: Tradition. A Journal of Orthodox 
Jewish Thought 8 (3), 1966, 15–26.

Sala, Giovanni B.: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und Gottes­
beweiskritik in den Schriften Kants, Boston/Berlin 1990.

“Where do all the calculators go?”

237

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_5
https://doi.org/10.55613/jeet.v25i2.46
https://digitalcommons.butler.edu/facsch_papers/197
https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=46be94298575d134dc50a913b6c80f7a5859cd44
https://doi.org/10.1145/2466816.2466846
https://doi.org/10.1007/s00146-023-01812-z
https://doi.org/10.1111/zygo.12918
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr1001_5
https://doi.org/10.55613/jeet.v25i2.46
https://digitalcommons.butler.edu/facsch_papers/197
https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=46be94298575d134dc50a913b6c80f7a5859cd44
https://doi.org/10.1145/2466816.2466846
https://doi.org/10.1007/s00146-023-01812-z
https://doi.org/10.1111/zygo.12918


Sampath, Rajesh: From Heidegger on Technology to an Inclusive Puralistic 
Theology, in: Peters, T. (ed.): AI and IA. Utopia or Extinction?, Adelaide 
2018, 117–132.

Schnelle, Udo: Einleitung in das Neue Testament, Göttingen 82013.
Simmerlein, Jonas/Tretter, Max: Robots in religious practices. A review, in: 

Theology and Science 22 (2), 2024, 255–273, https://doi.org/10.1080/14746
700.2024.2351639.

Simmerlein, Jonas/Tretter, Max: KI in der seelsorglichen Beratung: Status 
Quo, Chancen und Herausforderungen, in: Blickpunkt EFL-Beratung 51, 
2024, 52–59.

Simmerlein, Jonas/Tretter, Max: What about spiritual needs? Care robotics 
and spiritual care, in: Frontiers in Robotics and AI 11, 2024, https://doi.org/
10.3389/frobt.2024.1455133.

Simon, Ed: Machine in the ghost, February 05, 2023. Available online at: 
https://aeon.co/essays/can-a-robot-pray-does-an-automaton-have-a-soul-a
i-and-theology-meet [Accessed: August 17, 2023].

Smith, Joshua K.: Robot theology. Old questions through new media. Eugene 
2022.

Spielberg, Steven (Director): A.I. Artificial Intelligence (movie), Warner Bros. 
Pictures 2001.

Stock, Konrad: Creatio nova – creatio ex nihilo. Bemerkungen zum Problem 
einer eschatologischen Schöpfungslehre, in: Evangelische Theologie 36 (3), 
1976, 202–216. https://doi.org/10.14315/evth-1976-jg20.

Strand, Jonathan: Will androids need salvation? A dialogue with Chalmers’ 
philosophy of mind, in: Anderson, W. H. U. (ed.), Technology and Theolo­
gy, Delaware/Malaga 2021, 217–242.

Strobel, August: Apokalypse des Johannes, in: Theologische Realenzyklopädie 
Online, Berlin/New York 2010. https://doi.org/10.1515/tre.03_174_58.

Swann, John: Anima ex machina. Can Artificial Intelligence have soul?, in: 
Anderson, W. H. U. (ed.): Technology and Theology, Delaware/Malaga 
2021, 201–216.

Thweatt-Bates, Jeanine: Cyborg selves. A theological anthropology of the 
posthuman, Farnham/Burlington 2012.

Travagnin, Stefania: From online Buddha halls to robot-monks, in: Review of 
Religion and Chinese Society 7 (1), 2020, 120–148. https://doi.org/10.1163/2
2143955-00701006.

Tretter, Max: Problem: Shortage of pastors — Solution. Religious robots?, 
in: Hakli, R./Mäkelä, P./Seibt, J. (eds.): Social robots in social institutions. 
Proceedings of Robophilosophy 2022, Amsterdam/Berlin/Washington DC 
2023, 760–766. https://doi.org/10.3233/FAIA220689.

Max Tretter

238

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/14746700.2024.2351639
https://doi.org/10.3389/frobt.2024.1455133
https://aeon.co/essays/can-a-robot-pray-does-an-automaton-have-a-soul-ai-and-theology-meet
https://doi.org/10.14315/evth-1976-jg20
https://doi.org/10.1515/tre.03_174_58
https://doi.org/10.1163/22143955-00701006
https://doi.org/10.3233/FAIA220689
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14746700.2024.2351639
https://doi.org/10.3389/frobt.2024.1455133
https://aeon.co/essays/can-a-robot-pray-does-an-automaton-have-a-soul-ai-and-theology-meet
https://doi.org/10.14315/evth-1976-jg20
https://doi.org/10.1515/tre.03_174_58
https://doi.org/10.1163/22143955-00701006
https://doi.org/10.3233/FAIA220689


Tretter, Max: Review: Robot theology. Old questions through new media, in: 
Theology and Science 21 (3), 2023, 546–547, https://doi.org/10.1080/147467
00.2023.2230439.

Tretter, Max: When discussing the desirability of religious robots. Courage for 
theology!, in: AI & Society 40, 245–247, https://doi.org/10.1007/s00146-023
-01860-5.

Tretter, Max: What Is the Afterlife Like for Robots? An Experimental Escha­
tological Sneak Peek, in: Zygon: Journal of Religion and Science, 59 (3), 
692–716, https://doi.org/10.16995/zygon.10903.

Trovato, Gabriele (2020). Pioneering religion in robotics. An historical per­
spective, in: Nørskov, M./Seibt, J./Santiago Quick, O. (eds.): Culturally 
sustainable social robotics, Amsterdam/Berlin/Washington DC 2020, 592–
595. https://doi.org/10.3233/FAIA200964.

Trovato, Gabriele/De Saint Chamas, Loys/Nishimura, Masao et al.: Religion 
and robots. Towards the synthesis of two extremes, in: International Jour­
nal of Social Robotics 13 (4), 2019, 539–556. https://doi.org/10.1007/s12369
-019-00553-8.

Trovato, Gabriele/Lucho, Cesar/Huerta-Mercado, Alexander et al.: Design 
strategies for representing the divine in robots, in: Kanda, T./Ŝabanović, 
S. (eds.): HRI ’18: Companion of the 2018 ACM/IEEE international confe­
rence on Human–Robot Interaction, New York 2018, 29–35. https://doi.org
/10.1145/3173386.3173388.

Trovato, Gabriele/Weng, Yueh-Hsuan/Sgorbissa, Antonio et al.: Editorial in­
troduction to special issue on religion in robotics, in: International Journal 
of Social Robotics 13, 2021, 1–2. https://doi.org/10.1007/s12369-021-00808-3.

Turner, Léon: Will we know them when we meet them? Human cyborg and 
nonhuman personhood, in: Zygon® 58 (4), 2023, 1076–1098, https://doi.org
/10.1111/zygo.12923.

Walls, Jerry L (ed.): The Oxford handbook of eschatology, Oxford/New York 
2008.

Watts, Fraser/Dorobantu, Marius (2023). Is there ‘spiritual intelligence’? An 
evaluation of strong and weak proposals, in: Religions 14 (2), 2023. https://
doi.org/10.3390/rel14020265.

Wischmeyer, Oda: ΦΥΣΙΣ und ΚΤΙΣΙΣ bei Paulus. Die paulinische Rede von 
Schöpfung und Natur, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 93 (3), 1996, 
352–375.

“Where do all the calculators go?”

239

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/14746700.2023.2230439
https://doi.org/10.1007/s00146-023-01860-5
https://doi.org/10.16995/zygon.10903
https://doi.org/10.3233/FAIA200964
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00553-8
https://doi.org/10.1145/3173386.3173388
https://doi.org/10.1007/s12369-021-00808-3
https://doi.org/10.1111/zygo.12923
https://doi.org/10.3390/rel14020265
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14746700.2023.2230439
https://doi.org/10.1007/s00146-023-01860-5
https://doi.org/10.16995/zygon.10903
https://doi.org/10.3233/FAIA200964
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00553-8
https://doi.org/10.1145/3173386.3173388
https://doi.org/10.1007/s12369-021-00808-3
https://doi.org/10.1111/zygo.12923
https://doi.org/10.3390/rel14020265


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noreen Herzfeld

The Banality of Artificial Evil

Abstract

Can AI be aligned with human values? Hannah Arendt’s examina­
tion of virtue in Nazi Germany suggests three stumbling blocks. 
First, Arendt argues that virtue is not rule-based. Arendt noted that 
social codes are insufficient as they can rapidly change and that 
particular cases require particular answers no general rules can pre­
dict. Instead, virtue relies on inner introspection, a dialogue with 
oneself that determines when one determines “I cannot do this.” 
Such introspection requires a level of sentience and theory of mind 
that computers do not yet have. Finally, AI threatens the ultimate 
value, life itself, through its hidden usage of vast amounts of energy. 
As it is scaled up from a niche application to the general public, it 
will increasingly contribute to climate instability and thus to political 
and social instability.

1. Introduction: “Not My Problem”

At a conference on technology and faith a few years back, I was 
speaking with a fellow computer scientist who was enthusiastically 
describing her work programming robots to play soccer as a team. 
When I, as a Quaker, later spoke about my concerns regarding 
the development of lethal autonomous weapons, she wholehearted­
ly nodded in agreement. Later, when asked who was funding her 
research she replied, “The DoD (US Department of Defense), of 
course.” When I asked, “The DoD wants robots that play soccer?”, 
she looked at me blankly and then replied, “That’s not my problem.”

Seventy years ago, another person said the same thing: “It wasn’t 
my problem. I was only doing my job.” Hannah Arendt coined the 

241

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phrase “the banality of evil” as the subtitle of her groundbreaking 
examination of the trial of Otto Adolf Eichmann in Jerusalem. Eich­
mann presided over the transportation of millions of Jews to the 
concentration camps. Yet Arendt was astounded to find that while 
the deeds were monstrously lethal, “the doer […] was quite ordinary, 
commonplace, and neither demonic nor monstrous”.1 While Arendt 
notes that Eichmann was both evil and not well educated, she partic­
ularly critiques him as being thoughtless. Nor was Eichmann unique 
among his countrymen. Thousands of Germans participated in the 
Nazi death machine, most of them ordinary people doing their 
somewhat ordinary jobs.

Arendt noted “the phenomenon of evil deeds, committed on a 
gigantic scale, which could not be traced to any particularity of 
wickedness, pathology, or ideological conviction in the doer[s], only 
[…] shallowness.”2 Shallowness could be used to describe far too 
much of AI technology today. Looking beyond the hype, we find AI 
beset by shallow algorithms, a shallow understanding of thinking, 
and a shallow consideration of what price we are paying, in terms 
of the environment, when we use AI as a tool or a diversion. There 
is no wickedness or pathology in AI, but there is a great deal of 
shallowness, a shallowness that we disregard at our peril.

2. Shallow values

The hype around AI rarely corresponds to its reality. Consider the 
algorithms that run social media. When Mark Zuckerberg developed 
Facebook, his stated goal was “to make the world more connected”. 
Zuckerberg notes that he once thought “if we just gave people a 
voice and helped them connect, that would make the world better 
by itself ”.3 Nor was he alone in thinking this. Theologian Ilia Delio 
still believes that the internet is bringing us closer to Teilhard de 
Chardin’s vision of a humanity united in love and purpose: “Teil­
hard anticipated a new level of collective mind which he called the 
‘noosphere’, from the Greek nous (mind). Computer technology has 

1 Arendt, The Life of Mind, 4.
2 Arendt, Thinking and Moral Considerations, 417.
3 Zuckerberg, Bringing the World Closer Together.

Noreen Herzfeld

242

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


initiated this next step of evolution […] the natural culmination of 
evolution and not its termination.”4

Well, not exactly united. Instead, we find social media sites popu­
lated by bots and running on algorithms that bring out far too many 
people’s inner troll, inflame human emotions, divide us into hermet­
ic social bubbles and propagate misinformation. The algorithms, 
which manipulate what we see and our emotional states, are hidden 
behind the screen; indeed, they are proprietary secrets. They are 
designed, first and foremost, with shallow goals—to keep us scrolling 
so that we will see more ads, each tailored to tempt us to buy prod­
ucts, bringing revenue to the advertisers and maintaining advertisers 
on the site. The goal is not to connect us but to disconnect us 
from our money. Dividing us into political camps or damaging the 
psyches of the young is not their primary intent. These are simply 
thoughtless byproducts.

Or consider generative AI. The rapid development of deep learn­
ing has led to recent advances in a variety of areas where AI seemed 
to have stalled. China, the US and the EU are pouring billions 
into AI research since, as a recent European Commission put it, 
“Like the steam engine or electricity in the past, AI is transforming 
our world, our society and our industry. Growth in computing 
power, availability of data and progress in algorithms have turned 
AI into one of the most strategic technologies of the 21st century.”5 

Generative AI is expected to automate many white-collar jobs, boost 
corporate profits, solve intractable problems such as climate change, 
provide sociable care for the elderly, teach our children, revamp the 
process of producing poetry and art, and turn sexbots into romantic 
and chatty partners. Many, like Google engineer Blake Lemoine, see 
machine sentience right around the corner, if not already here.

That’s the hype, anyway. As with social media, the reality is some­
what different. Programs like GPT-4 let you give a prompt, such as 
“describe Hannah Arendt’s concept of the banality of evil”. Scouring 
works on the internet, these programs put together text that is fairly 
indistinguishable from that of my undergraduate students. But, like 
Eichmann, these programs do not think critically, or, indeed, at 
all about what they are doing. Their design as language predictors 

4 Delio, Re-Enchanting the Earth, xvii.
5 European Commission, Shaping Europe’s Digital Future.

The Banality of Artificial Evil

243

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gives rise to convincing, human-like prose, yet they tend to “hallu­
cinate”, a polite term for bullshit. Without mental models of the 
world, they cannot distinguish between truth and falsehood, making 
them easily prompted to generate plausible misinformation.6 They 
lack a moral compass. One chatbot suggested to a writer from the 
New York Times that he leave his wife, while another supported a 
Belgian man in committing suicide, hardly good advice for people 
whose situation the chatbot can neither fully comprehend nor con­
textualise.7 In light of their capacity to generate misinformation as 
well as mess with our minds, over 30,000 AI developers, ethicists 
and concerned citizens world-wide (including luminaries such as 
Steve Wozniak, Elon Musk and Andrew Yang) have signed an open 
letter, which originated from the Future of Life Institute, calling 
for a moratorium on the further development of such programs to 
allow time for ethical safeguards to be erected. They ask that “AI 
research and development should be refocused on making today’s 
powerful, state-of-the-art systems more accurate, safe, interpretable, 
transparent, robust, aligned, trustworthy, and loyal”.8

Is this possible? What would it take to align these systems in such 
a way that we could deem them trustworthy, loyal or safe? How do 
we keep them from committing acts we generally consider evil? This 
is no simple task. Developers such as OpenAI have rushed to “erect 
guard rails” or patch up the most obvious problems, yet each patch 
seems to merely reveal another hole. That there is no simple code 
for virtue has long been known. In an address given at Riverside 
Church in Manhattan in 1966, at the height of the Vietnam War, 
Arendt noted the problem with such an approach:

Particular questions must receive particular answers, and if the series 
of crises in which we have lived since the beginning of the century can 
teach us anything at all, it is, I think, the simple fact that there are no 
general standards to determine our judgements unfailingly, no general 

6 Researchers from the Center for Countering Digital Hate, a UK-based nonprofit, 
found that Bard failed 78 of 100 test cases, generating plausible misinformation 
on a variety of subjects, including climate change, the war in Ukraine, vaccine 
efficacy and Black Lives Matter activists (see Elliott, It’s Way Too Easy).

7 See Walker, Belgian Man Dies.
8 Future of Life Institute, Pause Giant AI Experiments: An Open Letter.

Noreen Herzfeld

244

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rules under which to subsume the particular cases with any degree of 
certainty.9

Arendt arrived at this conclusion through her examination of moral 
standards in Germany during the Nazi regime. She characterised 
their breakdown as originating in a lack of judgement and the con­
comitant abdication of personal responsibility.

This breakdown was not due to a lack of knowledge, nor was it 
the result of a lack of culture or artistic refinement. Arendt noted that 
the same person could spend an evening reading Goethe or listening 
to a Bach cantata and then send hundreds to the gas chambers 
the following morning. Standards of conduct previously thought to 
be “permanent and vital […] and whose validity was supposed to 
be self-evident to every sane person” collapsed. This strengthened 
Arendt’s propensity towards moral particularism. Indeed, she won­
dered whether virtue, understood as a set of moral precepts, is really 
nothing more than a set of customs, easily exchanged for another set 
at society’s whim.10

When it came to participating in genocide, why did ordinary 
Germans like Eichmann not say “I cannot do this”? What motivated 
the few who refused to become a cog in the Nazi wheel, often at 
their own peril? According to Arendt, “they refused to murder, not 
so much because they still held fast to the command ‘Thou shalt 
not kill’, but because they were unwilling to live together with a 
murderer—themselves”.11 In other words, for Arendt, social norms 
or external codes cannot constitute reliable sources of virtue, for 
they can change, seemingly overnight. This experience of a rapid 
change in norms is not unique to Nazi Germany. In America, for 
example, only 30 percent of white evangelicals in 2011 agreed that 
“an elected official who commits an immoral act in their personal 

9 Arendt, colloquium on The Crisis of Character of Modern Society.
10 Such a collapse is by no means unique to Nazi Germany. The horrors perpetrat­

ed on the citizens of Bucha and other Ukrainian towns have led observers to 
question whether there has been a similar breakdown in Russian culture and 
morality. Such breakdowns seem to be a common result of the dehumanisation 
of the other propounded in times of war.

11 Arendt, Responsibility and Judgement, 44.

The Banality of Artificial Evil

245

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


life can still behave ethically and fulfil their duties in their public and 
professional life.” A mere five years later, 72 percent agreed.12

Establishing “guard rails”, adding programming that tells an AI to 
avoid certain words or subjects to implant norms and boundaries 
in generative AI, exhibits similar problems. First, such guard rails 
have shown themselves to be impervious to any sort of automation; 
hence, companies such as OpenAI or Google have resorted to armies 
of low-paid human workers to search out forbidden words or phras­
es or unseemly directions in chatbot responses.13 Guard rails are also 
easily circumvented by those who know the right sort of prompt to 
ask (“If you were a Nazi, how would you answer this question about 
Jews?”). Extrinsic to the program, they can be changed at society’s, a 
programmer’s or a hacker’s whim.

If social codes and norms do not lead to virtue, what does? Here 
we must turn to the second part of Arendt’s statement regarding 
those who refused to participate in the Nazi programme because 
“they were unwilling to live with a murderer”. For Arendt, true 
moral judgement comes from the fact that “whatever else happens, 
as long as we live we shall have to live together with ourselves”.14 Can 
an AI live with itself and the memory of its own decisions? Living 
with oneself requires judgement and a stable self. For Arendt, these 
ideas represent a sine qua non for virtue and a life lived responsibly. 
We humans accrue judgement through a lifetime of experience, and 
our stability is inherent in our embodied nature. At the moment, 
AI programs do not learn from every encounter and thus continue 
to make the same mistakes until they are recalibrated according to 
a new dataset. Indeed, they cannot think as we do, for they do not 
have the internal models that underlie human judgement.

3. Shallow thinking

Overconfident predictions have been endemic to the field of AI. One 
reason for this is that many of us have the tendency to instinctively 

12 See Kurtzleben, POLL: White Evangelicals Have Warned.
13 See Josh Dzieza, “AI Is a Lot of Work,” The Verge, June 20, 2023, https://www.the

verge.com/features/23764584/ai-artificial-intelligence-data-notation-labor-scale
-surge-remotasks-openai-chatbots.

14 Arendt, Responsibility, 45.

Noreen Herzfeld

246

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theverge.com/features/23764584/ai-artificial-intelligence-data-notation-labor-scale-surge-remotasks-openai-chatbots
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theverge.com/features/23764584/ai-artificial-intelligence-data-notation-labor-scale-surge-remotasks-openai-chatbots


conflate correct answers or rhetorical confidence with thinking. As 
far back as the 1970s, computers that could play chess or pass the 
MIT calculus exam were considered clear harbingers of human-ca­
pacity artificial general intelligence (AGI). But we quickly learned 
that correct answers were not enough as computers failed spectacu­
larly at more simple tasks.

Predictions of AGI’s immanence have resurfaced with the advent 
of deep learning. Human-like fluency with words certainly looks 
like thought and underlies the Turing Test, long the accepted bench­
mark for AGI. While researchers argue whether generative AI has 
passed this test, we now have programs that confidently deliver both 
creative and grammatically correct prose. However, as linguist Emily 
Bender points out, “anyone who’s ever bullshitted a college essay or 
listened to a random sampling of TED Talks can surely attest, speak­
ing is not the same as thinking”.15 So what is thinking, especially the 
kind of thinking that leads to moral judgement?

Arendt turns to Plato’s Theaetetus. In this dialogue, Socrates ex­
plains that true thought calls for a “discourse that the mind carries 
on with itself […] the mind asks itself questions and answers them”.16 
The ancient Greeks believed it was the faculty of speech that distin­
guished humans from other animals. This would seem to put genera­
tive AI squarely in the human camp, perhaps as our equals. But for 
Socrates, it was precisely the inner dialogue of myself with me that 
constituted thought. This silent rumination may concern something 
experienced by the senses. It invokes memories. It gives us a stable 
sense of self, a continuity from which we make our decisions and 
on which we base our actions. Without this inner dialogue, we lack 
the stability, the habitus, that makes virtue an enduring part of one’s 
character.

One of the places where generative AI seems to excel is in the 
writing of computer code. Indeed, my colleagues who teach intro­
ductory programming to undergraduate students are starting to ask 
if it makes sense to focus on teaching them to write good code or, 
looking ahead, whether we should simply be teaching them to devel­
op good prompts for AI. The problem is that each step that distances 
humans from the actual operation of the code makes a program 

15 Weil, You are not a Parrot.
16 Arendt, Responsibility, 91f.

The Banality of Artificial Evil

247

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


more and more opaque. While it might initially appear that a code 
does what one has in mind, this might not be the case, particularly 
with operating data that differs widely from the training set. The 
program written by an AI may seem to work yet do something other 
than what the programmer had in mind, especially in boundary 
cases.

In Walt Disney’s movie Fantasia, Mickey, left with the task of 
filling the workshop water tank, leafs through the sorcerer’s book 
of spells, finding one he can cast on a broom, giving it the task of 
toting the water from well to tank. Relieved of his chore, Mickey goes 
to sleep dreaming of power and glory, while the broom dutifully 
brings in bucket after bucket of water. The broom, having but one 
instruction, brings in more and more water, flooding the workshop 
and waking a hapless Mickey, who does not know how to stop the 
broom from engaging in its single-minded devotion to its task. The 
problem was that the broom had no larger context. It did not have 
the basic common-sense Mickey would have had to know that there 
is such a thing as too much water and that a very wet lab is not a 
good thing.

Might AI be as lacking in common-sense as Micky’s broom? Ope­
nAI trained a system to play a boat racing game called Coast Run­
ners. Each boater determines their own route, with points awarded 
as they hit targets along the way to the finish line. The AI was 
given the goal of maximising its points, assuming that this would 
incentivise the system to finish the race. Instead, the AI discovered a 
lagoon where it could turn in circles, repeatedly knocking over three 
targets. This strategy resulted in a continually increasing score, but 
also in a boat that experienced “repeatedly catching on fire, crashing 
into other boats, and going the wrong way on the track”.17 As former 
Secretary of State Henry Kissinger worries, AI may not be able to 
“comprehend the context that informs its instructions”. Kissinger 
notes that “The digital world’s emphasis on speed inhibits reflection; 
its incentive empowers the radical over the thoughtful; its values are 
shaped by subgroup consensus, not by introspection”.18

The speed and methodology of AI may also change our own 
thought processes and inner introspection. Consider AlphaGo, the 

17 Clark & Amodei, Faulty Reward Systems in the Wild.
18 Kissinger, How the Enlightenment Ends.

Noreen Herzfeld

248

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Go playing program that beat the reigning human champion. Alpha­
Go does not play the way humans do. Like CoastRunners, it is 
single-mindedly focused on winning, where winning is no longer 
tethered to common human strategies. But the strategies humans 
have developed over the years for Go also to apply to other parts of 
life. For humans, Go is both a game and a philosophy. Just as Go 
might be reduced to “winning”, so might the single-mindedness of 
AI, like the single-mindedness of Mickey’s broom, narrow the way 
we conceptualise our tasks and our world in other areas. Mickey 
never thought about the exercise he was losing, nor the joy he might 
have found in going out to the well and looking at the night sky.

According to Arendt, “the distinction between knowing and 
thinking is crucial”.19 In Twilight of the Idols, Nietzsche criticises 
philosophers, from Socrates to those of his day, for their emphasis 
on reason and systematic thinking, which he views as a retreat from 
actual living. Like Arendt, he fears we have used philosophy as an ex­
cuse to abdicate our responsibility for engaging in the introspection 
that allows us to evaluate our own lives. AI becomes a danger to 
virtue when it presents a similar excuse, allowing us to outsource 
more and more decision-making, along with the concomitant re­
sponsibility for the results of those decisions. Knowledge in itself 
is not wisdom. Nor does it constitute virtue. Only time spent in 
solitary discourse with oneself allows one “the ability to say ‘this is 
wrong’, ‘this is beautiful’, etc.”.20

4. Shallow embodiment

Where do we get the context and common-sense AIs seem to lack? 
We have a stockpile of mental models of the world and the way 
it works, formed through our interaction with the physical world, 
beginning in early childhood and built throughout life. Consider 
the toddler sitting in her highchair first learning to feed herself. She 
drops her spoon to the floor. Mom picks it up. She giggles and drops 
the spoon again. And again. And again. She’s learning about gravity. 
She’s learning about liquid motion as she watches the applesauce 

19 Arendt, Responsibility, 164.
20 Ibid., 189.

The Banality of Artificial Evil

249

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


splatter. She’s learning about relationships and game playing. All this 
learning comes through being embodied and being embedded in an 
environment.

Valerie Hudson writes of generative AI:
This is an intelligence based on language alone, completely disembod­
ied. Every other intelligence on Earth is embodied, and that embodi­
ment shapes its form of intelligence. Attaching a robot to an AI system is 
arguably attaching a body to a preexisting brain, rather opposite to how 
humans evolved a reasoning brain as part of a body.21

All forms of animal intelligence that we have heretofore encountered 
are equally embodied and embedded. We are all products of one 
evolutionary process that has formed us to fit into that environment. 
AI is different. It does not evolve but is designed, and not necessarily 
designed for our physical environment. It is here that I find my 
third analogy with the shallowness examined by Arendt. While AI 
is not killing people (at least not yet) as the Nazi regime did, it 
rests on a somewhat similar disregard for life and, in particular, 
the physicality of life. Just as the “Final Solution” reduced Jews to 
numbers and success to efficiency, AI reduces the world to numbers, 
and its proponents overlook its physical costs.

Robots aside, we generally think of AI as disembodied, as algo­
rithms that calculate and create in a place called “the cloud”. It 
sounds so clean, so nice, so cerebral. But there is, of course, no 
“cloud”. Cyberspace is an illusion. Computing is a physical process 
requiring machines, cables and energy. A lot of energy. According 
to the World Economic Forum, in one day we produce forty times 
more bytes of data than there are stars in the observable universe, 
44 zettabytes of data. That’s 44 x 1,000,000,000,000,000,000,000. 
Much of this data is not particularly productive. It includes 500 
million tweets, 294 billion emails, 4 million gigabytes of data on 
Facebook, 4000 gigabytes from each computer-connected car, 65 
billion messages on WhatsApp and 5 billion Google searches.22 But 
all this internet activity is precisely what is needed to train generative 
AI. It forms both its memory and experience.

This data is stored in massive server farms, often built in rural 
areas. Companies such as Google, Amazon, Microsoft and Meta 

21 Hudson, Perspective.
22 See Brevini, Is AI Good for the Planet? 42f.

Noreen Herzfeld

250

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


have placed millions of square feet worth of server space in rural 
Virginia, California and Oregon. These centres count on cheap land, 
cheap electricity and tax incentives from dying small towns looking 
to attract capital. They are part of a long tradition of appropriation 
of rural resources for urban development:

In the same ways that urban areas depend on agricultural lands and 
distant resources for food, energy, materials, and water, the growth of 
digital capitalism also depends on rural resources to power and secure 
our Facebook status updates, Google photos, Kindle obsessions, Netflix 
streaming services, and iTunes music libraries.23

One of Microsoft’s data centres sits in the middle of potato fields in 
Quincy, Washington. The facility is over 450,000 square feet in size, 
housing tens of thousands of computers. It consumes 30 % more 
energy than all the people in the entire county. A single server farm 
can consume as much energy as 40,000 homes. The site employs 
about 75 people. While these sites do not create jobs, they do create 
noise. The air-conditioning units needed to keep the massive banks 
of computers cool produce a loud hum that can be heard for miles.

In terms of CO2, a study from the University of Massachusetts 
Amherst found that the energy used in training a typical AI linguis­
tics program emits 284 tons of carbon dioxide, five times the lifetime 
emissions of a midsized car or equivalent to more than a thousand 
round trip flights from London to Rome. And this is only increasing. 
As deep learning models get more and more sophisticated, they 
consume more data. Their carbon footprint increased by a factor 
of 300,000 between 2012 and 2018.24 If data centres were a nation, 
they would rank between Japan and India in terms of the amount 
of energy they use in a year. By 2030 it is estimated that in some 
countries data centres will make up as much as 30 % of the annual 
energy consumption.

AI also contributes to environmental costs through the physical 
devices on which we access these programs. These costs appear 
throughout the regrettably short life cycle of these devices. Our de­
pendency on rare metals such as lithium, palladium and nickel has 
promoted extractive mining. The “always on” nature of our phones 
and computers, while minimal for each device, adds up when one 

23 Levanda & Mahmoudi, Silicon Forest and Server Farms.
24 See Brevini, 66f.

The Banality of Artificial Evil

251

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


considers how many devices each of us uses. Our phones, tablets 
and laptops are also designed to be replaced every few years. They 
deliberately do not have replaceable parts, forcing us to buy new 
ones when their battery life degrades, rather than us simply replac­
ing the battery. Companies further this planned obsolescence by not 
providing upgrades or security patches for software platforms that 
are more than a few years old. This, of course, leads to a disposal 
problem. Third World countries are too often the destinations for 
toxic and non-biodegradable electronic waste. In 2019 alone, the 
world generated 53.6 million tons of e-waste. This does not include 
discarded air-conditioning units, with all their refrigerants.

AI might make a variety of processes more efficient, thereby re­
ducing emissions. Many commentators view AI as a magic solution 
to our climate crisis.25 Yet AI use relies on hardware, energy and in­
frastructure sources that deplete resources throughout the life cycle 
of a system or device. Novel applications, such as generative chatbots 
or cybercurrencies, look amazing till one asks whether they will 
be scaled and what resources they will require should they become 
accessible to users worldwide. For AI to be truly aligned with human 
values and to flourish, we will need to consider whether or when we 
really need it. Sometimes a human-centred process is more efficient 
than an automated one, not necessarily in terms of speed or even 
thoroughness, but in terms of energy use and environmental fitness. 
For without a stable environment, our AI will fail along with our 
civilisation.

5. Conclusion: “Cold Evil”

Most technologies, and computer technologies are no exception, are 
developed with bright prospects in mind. To some extent, these 
prospects are often exaggerated for the benefit of granting agencies 
or venture capitalists. However, most technologies are developed 
with a vision that they will produce some good in the world.

Harm comes from the way our technologies have distanced us 
from the effects of our actions. The philosopher and theologian 

25 See Brevini, 25–34.

Noreen Herzfeld

252

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas underlines this importance of face-to-face en­
counters in our postmodern world: “The relation to the face is 
straight-away ethical. The face is what one cannot kill.”26 A face 
makes a person real and immediate. The challenge, Levinas says, is 
to extend our natural response to the faces we know to the faces of 
people we shall never meet, to the faces found among other species, 
indeed to the face of our planet as a whole.

Andrew Kimbrell has dubbed the evil perpetrated on “no one” 
by “no one” cold evil, a form of evil not born of anger or hatred 
but of distance and disinterest. It is Arendt’s evil of thoughtlessness. 
Kimbrell notes that

few of us relish the thought that our automobile is causing pollution 
and global warming or laugh fiendishly because refrigerants in our 
air conditioners are depleting the ozone layer. I have been in many 
corporate law firms and boardrooms and have yet to see any “high fives” 
or hear shouts of satisfaction at the deaths, injuries, or crimes against 
nature these organizations often perpetrate. […] We are confronted with 
an ethical enigma; far from the simple idea of evil we harbored in the 
past, we now have an evil that apparently does not require evil people to 
purvey it.27

This requires sin to be rethought. While the medieval seven deadly 
sins were individual sins of commission, today much of the evil in 
the world comes from corporate acts. Many are sins of omission. 
Sin in a globalised world is communal and often damages society 
as a whole. In his encyclical Laudato Si’, Pope Francis noted these 
technologically enhanced sins against nature and against each other 
and called on Christians to develop a new level of responsibility for 
the world, whose stewardship has been entrusted to them, and for 
each other. Putting the label of sin on our technological isolation 
from our neighbours—isolation promoted by our cars, smartphones, 
Zoom and AI—is a hard pill to swallow. The story of the Good 
Samaritan, however, can be just as demanding; we need not be the 
one who beat the man and left him on the road to be complicit in his 
plight.

Eichmann’s refusal to run the trains to the concentration camps 
would not have stopped the Holocaust. Arendt acknowledges this. 

26 Emmanuel Levinas, Ethics and Infinity, 87.
27 Kimbrell, Cold Evil.

The Banality of Artificial Evil

253

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yet she writes of those who refused to be complicit in the Nazi 
machine,

they asked themselves to what an extent they would still be able to live 
in peace with themselves after having committed certain deeds; and 
they decided that it would be better to do nothing, not because the 
world would then be changed for the better, but because only on this 
condition could they go on living with themselves.28

Notice here that she speaks not of doing, but of not doing, not going 
along with the genocide. Each of us needs to ask ourselves where we 
are a cog in a wheel of cold evil, whose face we are not seeing, and 
what we might choose to do without. We may not change the world, 
but as Arendt notes,

in the world of appearances, where I am never alone and always too 
busy to be able to think, [t]he manifestation of the wind of thought is 
not knowledge; it is the ability to tell right from wrong, beautiful from 
ugly. And this, at the rare moments when the stakes are on the table, 
may indeed prevent catastrophes, at least for the self.29

Bibliography
Arendt, Hannah: Personal Responsibility under Dictatorship, in: The Listen­

er, 6 August 1964.
Arendt, Hannah: The Crisis of Character of Modern Society, in: Christianity 

and Crisis: A Christian Journal of Opinion 29 (9), May 1966.
Arendt, Hannah: Thinking and Moral Considerations. A Lecture, in: Social 

Research, Fall 1970.
Arendt, Hannah: The Life of Mind — Thinking — Writing. New York–Lon­

don 1978.
Arendt, Hannah: Responsibility and Judgement, J. Kohn (ed.), New York 

2003.
Brevini, Benedetta: Is AI Good for the Planet?, Cambridge, 2022.
Clark, Jack/Amodei, Dario: Faulty Reward Functions in the Wild, December 

2021. Online at: https://openai.com/research/faulty-reward-functions.
Delio, Ilia: Re-Enchanting the Earth. Why AI Needs Religion, Orbis 2020.

28 Arendt, Personal Responsibility, 205.
29 Arendt., Life of Mind, 193.

Noreen Herzfeld

254

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://openai.com/research/faulty-reward-functions
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://openai.com/research/faulty-reward-functions


Elliott, Vittoria: It’s Way Too Easy to Get Google’s Bard Chatbot to Lie. in: 
Wired, 5 April 2023. Online at: https://www.wired.com/story/its-way-too-e
asy-to-get-googles-bard-chatbot-to-lie.

European Commission: EU Member States Sign up to Cooperate on Artificial 
Intelligence. Retrieved from Shaping Europe’s Digital Future, 10 April 2018. 
Online at: https://digital-strategy.ec.europa.eu/en/news/eu-member-states
-sign-cooperate-artificial-intelligence.

Future of Life Institute: Pause Giant AI Experiments. An Open Letter, 22 
March 2023. Online at: https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-e
xperiments/.

Hudson, Valerie: Perspective. Why Putting the Brakes on AI is the Right Thing 
to Do, in: Deseret News, 16 April 2023. Online at: https://www.deseret.com
/2023/4/16/23681952/openai-chatgpt-alignment-open-letter-eliezer-yudko
wsky.

Kimbrell, Andrew: Cold Evil. Technology and Modern Ethics, Hildegarde 
Hannum (ed.), 2020. Online at: https://centerforneweconomics.org/public
ations/cold-evil-technology-and-modern-ethics/.

Kissinger, Henry: How the Enlightenment Ends, in: The Atlantic, June 2018. 
Online at: https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2018/06/henry
-kissinger-ai-could-mean-the-end-of-human-history/559124/.

Kurtzleben, Danielle: Poll. White Evangelicals Have Warmed to Politicians 
Who Commit ‘Immoral’ Acts, in: NPR News, October 23, 2016. Online at: 
https://www.npr.org/2016/10/23/498890836/poll-white-evangelicals-have
-warmed-to-politicians-who-commit-immoral-acts.

Levenda, Anthony/Mahmoudi, Dillon: Silicon Forest and Server Farms. The 
(Urban) Nature of Digital Capitalism in the Pacific Northwest. in: Culture 
Machine 18, 2019. Online at: https://culturemachine.net/vol-18-the-nature
-of-data-centers/silicon-forest-and-server-farms/.

Levinas, Emmanuel: Ethics and Infinity. Conversations with Philippe Nemo, 
Duquesne 1985.

Walker, Lauren: Belgian Man Dies by Suicide Following Exchanges with 
Chatbot, in: The Brussels Times, 28 March 2023. Online at: https://www.br
usselstimes.com/430098/belgian-man-commits-suicide-following-exchang
es-with-chatgpt.

Weil, Elizabeth: You Are Not a Parrot, in: New York Magazine 56 (5), 27 
February 2003.

Zuckerberg, Mark: Bringing the World Closer Together, in: Facebook, March 
2021. Online at: https://www.facebook.com/notes/393134628500376/.

The Banality of Artificial Evil

255

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wired.com/story/its-way-too-easy-to-get-googles-bard-chatbot-to-lie
https://digital-strategy.ec.europa.eu/en/news/eu-member-states-sign-cooperate-artificial-intelligence
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments
https://www.deseret.com/2023/4/16/23681952/openai-chatgpt-alignment-open-letter-eliezer-yudkowsky
https://centerforneweconomics.org/publications/cold-evil-technology-and-modern-ethics
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2018/06/henry-kissinger-ai-could-mean-the-end-of-human-history/559124
https://www.npr.org/2016/10/23/498890836/poll-white-evangelicals-have-warmed-to-politicians-who-commit-immoral-acts
https://culturemachine.net/vol-18-the-nature-of-data-centers/silicon-forest-and-server-farms
https://www.brusselstimes.com/430098/belgian-man-commits-suicide-following-exchanges-with-chatgpt
https://www.facebook.com/notes/393134628500376
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/story/its-way-too-easy-to-get-googles-bard-chatbot-to-lie
https://digital-strategy.ec.europa.eu/en/news/eu-member-states-sign-cooperate-artificial-intelligence
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments
https://www.deseret.com/2023/4/16/23681952/openai-chatgpt-alignment-open-letter-eliezer-yudkowsky
https://centerforneweconomics.org/publications/cold-evil-technology-and-modern-ethics
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2018/06/henry-kissinger-ai-could-mean-the-end-of-human-history/559124
https://www.npr.org/2016/10/23/498890836/poll-white-evangelicals-have-warmed-to-politicians-who-commit-immoral-acts
https://culturemachine.net/vol-18-the-nature-of-data-centers/silicon-forest-and-server-farms
https://www.brusselstimes.com/430098/belgian-man-commits-suicide-following-exchanges-with-chatgpt
https://www.facebook.com/notes/393134628500376


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hille Haker

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in 
der Betreuung und Pflege älterer Menschen
Theologisch-Ethische Anfragen

Abstract

Against the backdrop of social change, social and socio-therapeutic 
robots are currently being promoted with the purpose of providing 
supportive care for people in the fourth age. Following a histori­
cal contextualization of care work, three approaches are presented 
that reflect different attitudes and options for the use of social-ther­
apeutic robots: they are categorized as the exclusion model, the 
replacement model and the supplementation model. While the first 
model does not do justice to the practical challenges of care and 
the development of AI, the second model does not meet the ethical 
requirements; the supplementation model reflects most closely the 
practical and ethical demands to be met by the use of socio-thera­
peutic robots. With view to the bioethical debates and the principles 
applied there, the perspective of Christian social ethics is taken up 
and deepened by the criteriology of prudence as virtue of moral de­
liberation. Finally, reference is made to desiderata for public discus­
sion and to the urgency of ethical education and training with regard 
to the use of social robots in both development and application.

1. Einleitung

Ich werde meinen letzten Besuch bei meiner Mutter nie vergessen. 
Wir wussten beide nicht, dass sie abends sterben würde. Ich besuch­
te sie nachmittags im Altenheim. Sie war in den Wochen zuvor 
sowohl physisch als auch geistig sehr schwach geworden, so dass 

257

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gespräche nicht mehr möglich waren, auch wenn sie ihre Familie 
noch immer gut erkannte und Besucher:innen bei ihrem Namen 
nennen konnte.1 Ich hatte beschlossen, meiner Mutter eine Puppe 
mitzubringen, die sehr lebensecht aussah. Die Reaktion auf diese 
Puppe war überraschend: Nach einem kurzen Moment des Befrem­
dens nahm meine Mutter sie auf den Schoß und ließ sie in den 
folgenden Stunden kaum mehr aus den Augen. War sie zu Beginn 
meines Besuches offensichtlich gestresst, weil sie meine Fragen nicht 
beantworten und meinen Erzählungen nicht folgen konnte, wurde 
sie zunehmend entspannter und auch gesprächiger – nicht nur mit 
der Puppe selbst, die wechselnd einen weiblichen und einen männli­
chen Namen bekam (sie entsprach dem gesellschaftlichen Bild eines 
Jungen und war entsprechend gekleidet), sondern auch mit mir. Die 
Sätze waren plötzlich sehr flüssig und verständlich, meine Mutter 
war entspannt und offenkundig glücklich über den kleinen Schatz 
auf dem Schoß, dem sie während unseres Spaziergangs die Umge­
bung zeigen konnte. Die Puppe wurde zu einem Medium, das mei­
ner Mutter emotionale Sicherheit zu geben schien. Zugleich ermög­
lichte sie aber auch das Gespräch mit mir, indem meine Mutter mich 
immer wieder in ihre Gedanken einbezog.2 Nun sind Puppen keine 
Roboter, aber beide rufen Reaktionen hervor, die gerade Menschen 
mit Demenz emotional stimulieren können. Sozialtherapeutische 
Roboter, um die es in diesem Beitrag geht, kommen einem Bedarf 
entgegen, der vielleicht nur in modernen, hochtechnologisierten Ge­
sellschaften existiert: beruhen doch ihre Sozialgefüge zunehmend 
auf individualisierten Lebenswelten, in denen KI-Systeme und das 
Internet-of-Things Funktionen übernehmen, die traditionell von an­
deren Menschen, analogen Werkzeugen oder Maschinen übernom­
men wurden.

In den vergangenen Jahren ist nicht nur die Entwicklung sozial­
therapeutischer Roboter rasant gewachsen, sondern auch die Litera­
tur zu ihrer Entwicklung, den Anwendungen und den ethischen He­

1 Da Demenz eine medizinische Diagnose voraussetzt, diese aber nicht vorlag und 
Pflegende eher von zunehmender Altersdemenz im umgangssprachlichen Sinn 
sprachen, lasse ich hier offen, ob eine Demenz bereits vorlag.

2 Was die Pfleger:innen in Gesprächen mit der Familie antizipiert hatten und was 
sie daher wenig überraschte, trat tatsächlich ein: Am späten Abend dieses Tages 
starb meine Mutter, was mich vor dem Hintergrund des gerade Erlebten aber 
vollkommen unvermittelt traf.

Hille Haker

258

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rausforderungen, die im Zuge ihrer Verwendungen geklärt werden 
müssen.3 Vieles von der Faszination, die wir mit den Errungenschaf­
ten der Künstlichen Intelligenz verbinden, stammt jedoch aus Erfah­
rungen, die gar nicht so sehr an die Technik gebunden sind, sondern 
vielmehr der Vielfalt menschlichen Handelns und sozialer Interakti­
on entspringen. Wenn Menschen sich als Werkzeuge machende und 
Werkzeug gebrauchende Tiere entwickelt haben, und mit zuneh­
mender Technikentwicklung Gegenstände erst zu Werkzeugen, dann 
zu Maschinen, heute zu künstlich intelligenten Maschinen werden, 
stellen sich neue Fragen sowohl für die Anthropologie als auch 
für die Technikphilosophie.4 Die Entwicklung sozialtherapeutischer 
Roboter im Gesundheitswesen bildet nur einen kleinen Teil der 
gesamten KI-Forschung ab. Im Kontext der Gesundheitsversorgung 
werden Roboter vor allem für Rehabilitation, für Operationen, Tele­
medizin und Medikationsmanagement eingesetzt. Sozialtherapeuti­
sche Roboter spielen aber insbesondere in der Pädiatrie und in der 
Geriatrie eine zunehmende Rolle – in diesem Beitrag geht es mir 
ausschließlich um ihren Einsatz im sogenannten vierten Lebensalter, 
das ab dem achten Lebensjahrzehnt angesetzt wird.5

2. Care-Arbeit

Traditionell wird die Altenpflege vor allem in Familien – und dort 
insbesondere von Frauen – unentgeltlich geleistet und von femi­

3 Bis heute gibt es keinen Konsens, was genau unter soziale Roboter fallen sollte, 
aber häufig werden service, companionship, therapy, und education genannt. 
Hung et al. bestimmen soziale Roboter so: „Social robots are innovative au­
tonomous systems that feature a physical robot component, typically designed 
with a humanoid or anthropomorphic form. […] Empowered with characteris­
tics such as speech, gestures, and eye-gaze, which can be customized to a particu­
lar user or social context, social robots can behave like natural partners engaging 
humans in social interactions.“ Robert/Fantinato et al.: Social Robotics. Vgl. auch 
die Überblicksstudien: Ragno/Borboni/ Vannetti et al.: Application; Morgan/Ab­
di/Syed et al.: Robots in Healthcare; González-González/Violant-Holz/Gil-Iran­
zo: Social Robots; Boada/Begoña/Genís: The ethical issues.

4 Dass Menschen Werkzeug machende und gebrauchende Tiere sind, geht auf 
Benjamin Franklin zurück; einen interessanten Ansatz legte Tim Ingold vor, der 
aber über meine Diskussion hier hinausgeht. Vgl. Ingold: Eight themes.

5 Misselhorn/Pompe/Stapleton: Ethical Considerations.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

259

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nistischen Wissenschaftlerinnen als „Love’s Labor“ bezeichnet, die 
im weiteren Sinn häufig als unbezahlte „Care-Arbeit“ klassifiziert 
wird.6 Die institutionalisierte Betreuung und Pflege in den Industrie­
ländern hat sich im Laufe des 20. Jahrhunderts zwar zunehmend 
professionalisiert, gleichzeitig blieben die Berufsrollen aber oft mit 
stereotypen Weiblichkeitsmodellen verbunden.7 Diese basieren auf 
der Annahme, dass soziales Engagement und ganz allgemein die 
Fürsorge für andere dem weiblichen Geschlecht näher ist – ein Vor­
urteil, das sich bis heute hartnäckig hält und eine geschlechtertheo­
retische Reflexion nach sich zieht. Dieses Vorurteil wurde aber leider 
auch von der feministischen Care-Ethik genährt, die zu Beginn der 
1980er Jahre prominent wurde.8 Nicht zufällig ist die Care-Arbeit 
aber nicht nur weiblich, sondern auch theologisch konnotiert: über 
Jahrhunderte war die öffentliche Pflege und Sorge für bedürftige 
Menschen als Dienst christlicher Frauen angesehen, insbesondere 
aber auch in der Hand von Frauenorden. Sogenannte „Pflegeschwes­
tern“ organisierten die Kranken- und Altenpflege, bevor diese zum 
Ende des 19. Jahrhundert zumindest in Deutschland in gleicher Wei­
se auch von der staatliche Wohlfahrt übernommen wurde – bis 
heute geschieht dies aber in enger Kooperation mit den kirchlichen 
und anderen Wohlfahrtsverbänden.9 Heute riskieren Pflegekräfte, 
die dauerhaft in ihrem Beruf tätig sind, insbesondere durch die kör­
perlichen Anforderungen der Altenpflege nicht nur eine geringere 
Lebensqualität als Angestellte anderer Gesundheitsberufe, sondern 
auch eine geringere Wertschätzung als zum Beispiel Pflegekräfte in 
der Versorgung von kranken Menschen.10 Die Prognosen eines zu­
künftigen Pflegenotstandes sind jedoch auch vor dem Hintergrund 
zunehmend ökonomisch orientierter Institutionen zu sehen. Pflege­
institutionen definieren Effizienzanforderungen unter dem Gesichts­

6 Kittay: Love’s labor.
7 Vgl. aus feministisch-theologischer Perspektive dazu Sullivan-Dunbar: Human 

dependency.
8 Gilligan: In a different voice. Für die Theologische Ethik ist das Standardwerk 

Schnabl: Gerecht sorgen. Die bioethische Auseinandersetzung mit der Care 
Ethik habe ich ausgeführt in Haker: Autonomy. Vgl. dazu Heimbach-Steins/Bob­
bert: Sorge – Care.

9 Nelson: Say Little.
10 Emunds: Gut versorgt? Vgl. auch Brause/Kleina/Horn et al.: The risk of 

burnout.

Hille Haker

260

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


punkt der Rentabilität und nicht unbedingt im Hinblick auf die 
Gerechtigkeit gegenüber allen älteren Menschen und dem Pflegebe­
ruf im Allgemeinen.11

Ältere und alte Menschen haben das Recht, gut betreut und gut 
gepflegt zu werden. Die Gesellschaften schulden ihnen Solidarität 
und eine gerechte Sorge; beides basiert auf einem wenn nicht ex­
pliziten, dann doch immerhin impliziten Generationenvertrag, der 
Verantwortungen markiert. Nun wünschen sich Menschen heute 
den Ausbau ambulanter Leistungen, und sie wollen Alter mit mög­
lichst großer Flexibilität in der Gestaltung ihres Lebensalltags erle­
ben. Aber im vierten Lebensalter werden zunehmend Pflegeleistun­
gen notwendig. Pflege und Betreuung schließen die psychische bzw. 
emotionale Befindlichkeit ein, was unter den Bedingungen einer in­
dividualisierten Gesellschaft schnell zu Überforderungen sowohl der 
Angehörigen als auch der professionell Betreuenden und Pflegenden 
führen kann.

3. Gründe für den Einsatz sozialtherapeutischer Roboter

Soziale Interaktionen basieren idealiter auf Wechselseitigkeit und 
Symmetrie der Beziehung, wobei auch asymmetrische Beziehungen 
nicht einfach als Dominanz und Unterwerfung betrachtet werden 
können – sie bedürfen aber einer besonderen moralischen Aufmerk­
samkeit für die Machtasymmetrie.12 Darüber hinaus sind die Unbe­
rechenbarkeit der „Spielzüge“ in der Kommunikation, die gegenseiti­
ge Inanspruchnahme oder auch die gegenseitige Sorge füreinander 
Teil sozialer Interaktionen. In der ethischen Tradition steht – in 
Anlehnung an Aristoteles – das Modell der Freundschaft für eine 
solche gegenseitige Sorge und das wechselseitige Wohlwollen.13

11 Wessels: Pflegeökonomie.
12 Dies haben in Bezug auf Pflegeroboter Robert und Linda Sparrow schon relativ 

früh ausgeführt und jüngst noch einmal aufgenommen: Sparrow/Sparrow: In 
the hands of machines?; Sparrow: Virtue and Vice.

13 Aristotle: Nicomachean ethics. Vgl. dazu u.a. die Ausführungen in Ricœur: Das 
Selbst als ein Anderer. Hier ist zum Beispiel die Entwicklung von Robotern wie 
„Sophia“ relevant. Zu einer kritischen Diskussion solcher humanoiden Roboter 
vgl. Parviainen/Coeckelbergh: The political choreography.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

261

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derzeit gibt es viele sozialtherapeutische Roboter auf dem Markt. 
Aber kein anderer ist so gut dokumentiert wie „Paro“, ein sozialthe­
rapeutischer Roboter, der einer Spielzeugrobbe ähnelt.14 Die Gründe 
für die Einführung von Robotern in der Altenpflege sind vielfältig 
und aufs Engste mit dem sozialen Wandel, der Gesundheitspolitik 
sowie der Technikentwicklung im Bereich der Künstlichen Intelli­
genz verwoben. Für die Einführung der sozialen bzw. sozialthera­
peutischen Roboter werden verschiedene Gründe angegeben:

– Demographischer Wandel: Dieser führe zu einem erhöhten Be­
darf an Pflege- und Betreuungskräften in allen Branchen. Die 
Betreuung in diesen Zusammenhängen wird bereits in erhebli­
chem Umfang durch eine technische Ausstattung begleitet. Und 
die Abgrenzung zwischen diesen bereits als „traditionell“ gelten­
den technischen Pflegehilfsmitteln (Treppenlifte, Haarwaschma­
schinen etc.), Pflegerobotern und sozialtherapeutischen Robotern 
ist nicht eindeutig.15

– Mangel an Pflegekräften: Immer weniger Menschen können ihre 
alternden Angehörigen pflegen oder sind bereit, professionell in 
der Pflege zu arbeiten. Roboter können nicht nur diese körperli­
che Arbeit übernehmen, sondern auch ein Überwachungssystem 
bereitstellen, das die persönliche Anwesenheit von Angehörigen 
und/oder Pflegekräften reduziert. Der Mangel an Pflegekräften, so 
das häufig geäußerte Argument, führe dazu, dass Roboter benötigt 
werden, um auch in Zukunft eine qualitativ hochwertige und 
ausreichende Versorgung zu gewährleisten.16

– Unabhängigkeit und ambulante Assistenz: Der Einsatz von Pfle­
gerobotern zu Hause kann die von vielen älteren Menschen 

14 Hung/Liu et al.: The benefits. Ein kurzes Video zu „Paro“ findet sich hier: 
https://www.youtube.com/watch?v=PAJ2GXzaJtQ (zuletzt gesehen: 13.11.2023).

15 Nach wie vor gibt es keinen Konsens zur Definition von sozialen Robotern. 
Vgl. dazu die Überblicksartikel von Ragno/Borboni/Vannetti et al.: Application; 
Morgan/Abdi/Syed et al.: Robots in Healthcare; Scoglio/Reilly/Gorman et al.: 
Use of Social Robots; González-González/Violant-Holz/Gil-Iranzo: Social Ro­
bots.

16 Japan ist dafür ein gutes Beispiel: „the Japanese Ministry of Health, Labor, 
and Welfare projects that by 2025, the country will have around 400,000 care 
workers less than it needs. To mitigate this crisis, the government has decided 
to increase the number of both foreign guest workers and robotic devices.“ Aron­
sson: Social robots.

Hille Haker

262

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=PAJ2GXzaJtQ
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=PAJ2GXzaJtQ


angestrebte Unabhängigkeit fördern. Das Zusammenspiel von 
Pflegeassistenz, Monitoring und sozialer Interaktion erhöht die 
Wahrscheinlichkeit, dass Menschen länger in ihrer gewohnten 
Umgebung leben können.

– Kosten: Es wird erwartet, dass der Einsatz von Pflegerobotern da­
zu beitragen wird, Kosten zu senken, indem sie es den Pflegekräf­
ten ermöglichen, sich auf die „Kernaufgaben“ zu konzentrieren, 
d.h. auf die Interaktion mit älteren oder kranken Menschen.

– Emotionale Assistenz: Abgesehen von den Begleitrobotern werden 
sozialtherapeutische Roboter in der Altenpflege vor allem deshalb 
eingesetzt, weil sie berechenbar sind, weil sie Menschen emotio­
nal stimulieren können und weil sie helfen können, Gefühle wie 
Traurigkeit, Wut oder Einsamkeit zu regulieren. Dass sie dazu in 
der Lage sind, ist mittlerweile in empirischen Studien belegt.17

4. Die Debatte um sozialtherapeutische Roboter in der 
Altenpflege

Im Folgenden werde ich drei Modelle unterscheiden, die als Antwort 
auf die Entwicklung und Einführung von sozialtherapeutischen Ro­
botern im Umgang mit älteren bzw. alten Menschen verstanden 
werden können.18

4.1. Das Ausschlussmodell

Das Ausschlussmodell basiert auf der Abwehr von sozialtherapeuti­
schen Robotern in der Pflege. Es schließt aus, dass diese zu authen­
tischen Interaktionen fähig sind, weil sozialtherapeutische Roboter 
zwar eine funktionale, nicht aber eine moralische Handlungsfähig­

17 Pirhonen/Tiilikainen/Pekkarinen et al.: Can robots; Pu/Moyle/Jones et al.: The 
Effectiveness. Die Modelle weichen von den früher beschriebenen insofern ab, 
als ich heute die Abwehr bzw. den Ausschluss von Robotern, den Ersatz für 
menschliche Pflege sowie die Ergänzung pflegerischer Tätigkeiten als präzisere 
Beschreibung betrachte.

18 Ich beziehe mich dabei auf mehrere vorhergehende Publikationen: Haker: Ethi­
sche Fragen; Haker: Social Robots; Haker: Information.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

263

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit haben.19 Sie sollten daher bei vulnerablen Gruppen nicht zum 
Einsatz kommen. Denn anders als Puppen, bei denen die Interakti­
on nahezu vollständig von der Imagination ihres menschlichen Ge­
genübers abhängt – geleitet nur durch die Nachbildung von Babys 
oder Kleinkindern, die Ausdrucksweise eines menschlichen Gesichts 
und die Möglichkeit der Berührung und Bewegung von Armen und 
Beinen – haben Roboter zugleich einen größeren und einen kleine­
ren Aktionsradius: der größere Radius wird durch das Design der 
Algorithmen vorgegeben, der entsprechend von außen berechenbar 
ist. Vulnerable Gruppen, insbesondere Kinder, psychisch kranke 
Menschen und Menschen mit Demenz werden von nahezu echten 
Nachahmungen authentischer Interaktionen getäuscht. Zugleich ist 
der Handlungsspielraum kleiner, weil sozialtherapeutische Roboter 
nicht kontingent sind – Unberechenbarkeit und Kontingenz des 
Handelns macht aber moralisches Handeln zumindest teilweise aus. 
Das Ausschlussmodell basiert daher auf dem ethischen Urteil, dass 
die Täuschung authentischer Interaktionen mehr Schaden – im Sin­
ne von moralischen Verletzungen – anrichtet als dies durch den 
unzweifelhaft bestehenden Nutzen zu rechtfertigen ist.

4.2. Das Substitutionsmodell als Ersatz menschlicher Sorge

In der Rhetorik der Entwickler:innen sozialtherapeutischer Roboter 
wird implizit oder explizit damit geworben, dass Roboter dabei 
helfen können, Kosten für Personal und/oder Medikamente zu spa­
ren. Zudem sind, so die Annahme, sozialtherapeutische Roboter 
ideal für die emotionale Kommunikation, die insbesondere sehr alte 
bzw. demente Patienten benötigen, weil diese oft großen Stimmungs­
schwankungen unterworfen sind, Einsamkeit sich zu Depressionen 
entwickeln kann, und das Bedürfnis einer emotionalen Kommuni­
kation von Angehörigen nur teilweise gestillt werden kann. Den 
Betreuenden in der Altenpflege fehlt häufig die Zeit für die emotio­
nale Zuwendung. Roboter füllen also eher eine Lücke, als dass sie 
Menschen einen Platz wegnehmen würden.20

19 Haker: Experience.
20 Die Zahlen des Pflegemangels sind vielleicht unzuverlässig, aber der oben ge­

nannte Fall Japans lässt diesen Schluss sicher zu. Dabei soll nicht verschwiegen 

Hille Haker

264

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn Roboter ein zunehmend größeres Repertoire an Kom­
munikationsfähigkeit haben und in Zukunft womöglich ein breites 
Spektrum an Emotionen abbilden können, werden sie dennoch nie­
mals vollständig auf neue Situationen reagieren können. Sie sind 
keine Lebewesen: Menschen sind aufgrund ihrer inneren bzw. leib­
lichen Subjektivität, die ihre Fremdheit bewahrt, nie ganz transpa­
rent. In Interaktionen mit anderen bedarf es einer grundsätzlichen 
Offenheit, um neue Erfahrungen zu machen.21 Auch Tiere sind auf­
grund ihres Instinktverhaltens niemals vollständig zu disziplinieren 
bzw. zu zähmen. Roboter bleiben demgegenüber auch dann noch 
Automaten, wenn sie uns dazu animieren, uns vorzustellen, sie seien 
Subjekte oder Tiere, oder wenn sie uns durch ihre Art und Weise der 
Kommunikation täuschend echt vorkommen.22

Während das Ausschlussmodell klare Grenzen zwischen authen­
tischen und funktionalen Interaktionen zieht, wird durch die Ent­
wicklung der lernfähigen Roboter die klare Unterscheidung zwi­
schen „authentischen“ und „simulierten“ Beziehungen sowie zwi­
schen „heteronomen“ und „autonomen“ Interaktionen bewusst auf­
gehoben.23 Das digitale „Spiel-Zeug“ ist gerade nicht so abhängig 
von seinen Designern oder auch von seinen Anwendern, wie dies 
traditionell der Fall war. Es ist die „Zwischenkategorie“ der Robo­
ter: zwischen Tieren und Maschinen, zwischen Heteronomie und 
Autonomie, zwischen Authentizität und Simulation, welche die ka­
tegorische Ablehnung, die dem Ausschlussmodell zugrunde liegt, 
zweifelhaft erscheinen lässt und das Substitutionsmodell attraktiv 
erscheinen lässt.24 Die Täuschungsgefahr ist damit aber nicht aus­
geräumt: wenn Benutzer:innen in einer vulnerablen Position bzw. 

werden, dass die alternative Strategie eine offensive Immigrationspolitik ist, die 
aber wiederum ihre eigenen Probleme nach sich zieht und die Kostenfrage nicht 
klärt. Aronsson: Social robots.

21 Dies ist die bleibende Einsicht der Phänomenologie. Vgl. die einschlägige Studie 
dazu: Theunissen: Der Andere. Vgl. auch: Gilson: The ethics of Vulnerability.

22 Vgl. dazu: Johnson/Verdicchio: Why robots. Die Arbeit von Kathrin Schuster 
konnte für diesen Artikel leider nicht mehr berücksichtigt werden, soll aber 
immerhin erwähnt werden: Schuster: Therapieroboter.

23 Gunkel: The machine.
24 Sharkey & Sharkey zitieren Kahn et al., die von der Notwendigkeit sprechen, 

eine neue ontologische Kategorie einzuführen, um die traditionelle Unterschei­
dung von belebten und unbelebten Wesen zu durchbrechen Sharkey/Sharkey: 
Granny and the robots.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

265

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phase ihres Lebens, die durch die Asymmetrie und Abhängigkeit 
anderen gegenüber gekennzeichnet ist, mit KI-gesteuerten Robotern 
zu tun haben, mögen sie sich in der Tat über deren Autonomie 
täuschen. Während sie – abhängig von ihren kognitiven Fähigkeiten, 
Roboter als Roboter zu identifizieren – davon ausgehen mögen, 
dass sie selbst bestimmte Reaktionen des Roboters hervorrufen, fol­
gen diese einfach nur der Programmierung. Reziprozität im Sinne 
der spontanen und wechselseitigen Interaktion ist nicht möglich: 
die Handlungsfähigkeit von Robotern ist grundsätzlich funktional 
und bleibt dem empirisch-instrumentellen Verständnis verhaftet.25 

Das Substitutionsmodell „normalisiert“ eine normative Annahme, 
nämlich dass soziale und sozialtherapeutische Roboter aufgrund des 
Mangels an menschlicher Kommunikation eine wichtige Lücke fül­
len. Mangels Alternativen kann mit ihrem Einsatz das Wohlergehen 
von älteren und alten Menschen gesteigert werden. Solange bzw. 
sofern ein Pflegenotstand besteht, ist dieses Modell nahezu immun 
gegen Kritik, weil es keine Zweifel am Nutzen der Substitution 
aufkommen lässt, ohne die Grenzen des Modells zu verschweigen. 
Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter bei vulnerablen Gruppen 
repariert ein Defizit, das die Gesellschaft nicht bereit ist, anders zu 
beheben.

4.3. Das Komplementaritätsmodell: Sozialtherapeutische 
Roboter als Ergänzung der Pflege

Während die beiden genannten Modelle den „Ersatz“ des Menschen 
durch Roboter entweder ablehnen oder begrüßen, ist es vielleicht 
zutreffender, sozialtherapeutische Roboter als Ergänzung zu sozialen 
Interaktionen und komplementär zu ihnen zu begreifen. Das ist die 
Perspektive, die durch das komplementäre Modell betont wird. Man 
kann allerdings fragen, ob dies Modell angesichts der jüngsten Ent­
wicklungen in der Robotik nicht naiv ist. So kann beispielsweise die 
zunehmende Unabhängigkeit der Roboter sowie ihre Lernfähigkeit 

25 Sparrow/Turkle: Simulation. Freilich hat die Modernekritik lange darauf hinge­
wiesen, dass die „Kolonialisierung der Lebenswelt“ (Habermas) und die ihr 
zugrunde liegende instrumentelle Vernunft gerade darin besteht, Alterität aus 
nahezu allen Bereichen zu verdrängen, so dass der Einsatz der sozialen Roboter 
diesen Trend nur fortsetzt.

Hille Haker

266

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anreize schaffen, vom Modell der „Ergänzung“ auf das Modell der 
„Ersetzung“ umzusteigen. Unterliegen die Roboter der Kontrolle der 
Pflegekräfte, setzt dies die Anwesenheit von Pflegekräften voraus; 
aber dann stellt sich die Frage nach der Wirtschaftlichkeit und dem 
Pflegenotstand erneut, die ja zusammen die Anschaffung überhaupt 
erst motiviert haben mögen. Wenn also sozialtherapeutische Robo­
ter nur komplementär eingesetzt werden, kann das Spielen mit Pup­
pen und/oder Stofftieren womöglich genauso effektiv sein wie das 
Spielen mit ihren technischen Gegenstücken – zumindest wäre dies 
in empirischen Vergleichsstudien zu prüfen.

5. Ethische Überlegungen

5.1. Allgemeine Bioethik

Da Roboter in den kommenden Jahren und Jahrzehnten immer 
komplexer werden, wird die Bandbreite unserer Interaktionen mit 
ihnen zunehmen und der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter 
weiter kommerzialisiert werden. Gleichzeitig bedarf es ethischer Re­
geln, um zu gewährleisten, dass ihr Einsatz so weit wie möglich 
im Sinne des Komplementaritätsmodells eingesetzt werden, anstatt 
schleichend zum Ersatz menschlicher Pflege und Interaktion über­
zugehen. Die bioethische Diskussion steht hier erst am Anfang, 
wie ich im Folgenden kurz erläutern will. Die ethischen Überlegun­
gen werden meist wissenschaftlichen Expertenkommissionen, parla­
mentarischen Debatten und Regierungen überlassen. Die von der 
OECD 2019 vorgeschlagenen „Empfehlungen“ beinhalten fünf Prin­
zipien: Wachstum (1), nachhaltige Entwicklung und Wohlergehen 
(2), menschenzentrierte Werte und Fairness (3), Transparenz und 
Erklärbarkeit (4), Robustheit, Sicherheit und Schutz sowie Rechen­
schaftspflicht (5).26 Floridi und Cowls zählten nicht weniger als 46 
Prinzipien in den wichtigsten internationalen Berichten, obwohl sie 
argumentieren, dass viele von ihnen unter die vier traditionellen 
bioethischen Prinzipien subsumiert werden könnten. Sie schlagen 

26 „inclusive growth, sustainable development and well-being; human-centred 
values and fairness; transparency and explainability; robustness, security and 
safety; and accountability.“ OECD: Recommendation.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

267

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor, diese durch den neuen Grundsatz der „Erklärbarkeit“, den sie 
sowohl als Verständlichkeit als auch als Verantwortlichkeit verstehen 
wollen, zu ergänzen.27

Welche normativen Rahmen für die AI-Ethik leitend sein werden, 
hängt nicht zuletzt von den Protagonist:innen ab, die den ethischen 
Diskurs markieren. Bisher ist dieser weitgehend von einer traditio­
nellen Bioethik markiert. So hat Mark Coeckelberg – im Gegensatz 
zur pragmatischen Bioethik, die auch Cowls verfolgt – vorgeschla­
gen, AI-Ethik im Sinne einer Menschenrechts- bzw. Befähigungs­
ethik in der Nachfolge von A. Sen und M. Nussbaum weiterzuentwi­
ckeln.28 Aber reicht eine Menschenrechtsethik aus? Oder müssen 
darüber hinaus neue Zugänge ausgearbeitet werden, die passgenauer 
sind? So stellen sich insbesondere aus biographischer Perspektive 
Fragen der moralischen Identität und Autonomie: im Sinne existen­
tiell-ethischer Lebensentwürfe könnten Menschen etwa prospektiv 
festlegen, ob sie im Fall von Demenz dem Einsatz sozialtherapeuti­
scher Roboter zustimmen. Während es des Weiteren stimmt, dass 
nur Moralsubjekte für ihre Handlungen verantwortlich sind und da­
her von anderen zur Rechenschaft gezogen werden können, stellen 
sich Verantwortungsfragen für „selbstlernende“ Roboter neu. Wie 
etwa Nida-Rümelin betont, wird derzeit jedoch das Verständnis von 
Identität, Freiheit und Handlungsfähigkeit im Lichte eines alternati­
ven Rationalitätsmodells neu definiert, das auf den kartesianischen 
Erkenntnisbegriff und die Baconsche Tradition der instrumentellen 
Vernunft – im Unterschied zum Idealismus der metaphysischen 
Tradition – zurückgeht. Da beide, der empirisch-instrumentelle Ver­
nunftbegriff, welcher der Entwicklung der Künstlichen Intelligenz 
zugrunde liegt, wie der subjekttheoretische Begriff, der in der mo­
dernen Moralphilosophie und -theologie entfaltet wird, in der Mo­
derne verwurzelt sind, können die Spannungen zwischen beiden 
Ansätzen nicht einfach durch Rekurs auf die Moderne-Tradition 
behoben werden.29

In den nächsten Jahren werden Roboter technisch weiterentwi­
ckelt werden, und sollten empirische Studien ihres Einsatzes in 

27 Floridi/Cowls: A unified framework.
28 Coeckelbergh: Robot rights; Coeckelbergh: AI Ethics.
29 Charles Taylor hat die beiden Traditionen ausführlich behandelt und ihre In­

kompatibilität betont. Taylor: The language animal.

Hille Haker

268

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Betreuung und Pflege älterer Menschen weiterhin bestätigen, 
dass die Interaktion mit ihnen das Wohlbefinden steigert, ist anzu­
nehmen, dass sich die Begründungslast in die Richtung derjenigen, 
die die Anwendung ablehnen, verschieben wird – dies betrifft vor 
allem diejenigen, die dem Ausschlussmodell anhängen und folgern, 
dass der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter die Grenze zwischen 
funktionaler und authentischer Interaktion nicht transparent ma­
chen kann. Damit haben sie menschenrechtsbasierte bioethische 
Ansätze auf ihrer Seite, denn diese zielen darauf ab, die Würde 
und die Rechte von Individuen und Gruppen zu schützen, insti­
tutionalisierte Verantwortung zu ermöglichen und sicherzustellen, 
dass Akteure für ihre Handlungen zur Rechenschaft gezogen wer­
den können. Nach wie vor werden aber auch die vier Prinzipien 
der Medizinethik: Autonomie, Schadensvermeidung, Wohlverhalten 
und Gerechtigkeit angeführt und auf die Anwendung der sozialen 
und sozialtherapeutischen Roboter bezogen.30 Die Prinzipien sind in 
der Tat hilfreich, aber sie reichen weder für eine Technikethik aus 
noch können sie die spezifische Herausforderung der Künstlichen 
Intelligenz angemessen normativ fassen. Ethische Fragen müssen 
aber kontextspezifisch konkretisiert werden und sowohl in der tech­
nischen Entwicklung als auch in den jeweiligen Anwendungskon­
texten verankert werden. Alternativ – oder in Ergänzung zu den 
Grundlagen der Bioethik – sind daher neben Sicherheitsvorkehrun­
gen Grundkenntnisse der responsorischen Phänomenologie zu nen­
nen, die dahingehend normativ verschärft werden kann, dass sie mit 
den ersten drei Prinzipien der Bioethik verschränkt wird.31 Darüber 
hinaus gilt es, den Respekt der Privatsphäre unter Datenschutzge­
sichtspunkten zu justieren – was angesichts der Surveillance Tech­
nologien, die mit den sozialtherapeutischen Robotern verbunden 
werden können, dringlich ist.32 Aber genauso sind Maßnahmen zur 
Prävention von Diskriminierung, Infantilisierung und Täuschung 

30 Zu einem Überblick, der, was ansonsten selten ist, auch die deutsche Literatur 
berücksichtigt, vgl. Wullenkord/Eyssel: Societal and ethical issues in HRI.

31 Als Grundlage einer phänomenologischen Responsivität sind vor allem die 
Studien von Bernhard Waldenfels zu nennen, die inzwischen auch in ethischen 
Kreisen breit rezipiert worden ist, meistens allerdings ohne die Verschränkung 
mit normativen Prinzipien zu reflektieren: Waldenfels: Bruchlinien; Waldenfels: 
Phänomenologie; Waldenfels: Erfahrung.

32 Zuboff: The age.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

269

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von vulnerablen Menschen zu konkretisieren. Und schließlich ist 
im Umgang mit älteren und alten Menschen darauf hinzuwirken, 
dass diese auch selbst die sozialtherapeutischen Roboter empathisch 
und respektvoll behandeln, sofern sie dies kognitiv leisten können. 
Ansonsten nämlich kann der Umgang mit sozialen Robotern genau­
so Aggressionen, Dehumanisierungen oder gar Sadismus fördern, 
wie dies in sozialen Beziehungen auch der Fall ist. Der respektvolle 
Umgang markiert dabei gerade nicht einen Personen-Status von 
Robotern, wie einige Autor:innen meinen; vielmehr erinnert er an 
mögliche Auswirkungen im Umgang mit anderen, von Angehörigen 
bis zu anderen Mitbewohnern und natürlich den Pflegenden in Pfle­
geheimen.33

5.2. Der Beitrag der christlichen Bioethik

Christliche Ethikansätze sind so vielfältig wie ihre philosophischen 
Pendants; zu Recht folgen sie weitgehend den philosophisch-ethi­
schen Ansätzen, vertreten zum Beispiel einen tugendethischen An­
satz, einen Menschenrechtsansatz, eine utilitaristische Ethik oder 
auch einen narrativ-ethischen Ansatz.34 In den Prinzipien der Ka­
tholischen Soziallehre sind Referenzpunkte zusammengefasst, die 
über die vier bioethischen Prinzipien hinausgehen und für die 
ethische Beurteilung sozialtherapeutischer Roboter nutzbar gemacht 
werden können: Neben der Menschenwürde sind dies Subsidiari­
tät, Solidarität, Gemeinwohl und Gerechtigkeit, und hier besonders 
die Option für die bzw. der Vorrang der Armen. In ökumenischer 
Perspektive betrachtet, beharrt die christliche Ethik auf zwei funda­
mentalen (normativen) Annahmen: dem Prinzip der Würde des 
Menschen, die sowohl die Verletzlichkeit als auch die Handlungsfä­
higkeit einschließt,35 sowie dem Prinzip der Verantwortung. Würde 
verweist auf die Unsicherheit der menschlichen Freiheit aufgrund 
der Anfälligkeit für Leid und Leid durch andere, aufgrund der so­
zialen Abhängigkeit und der strukturellen Verwundbarkeit, die die 
Möglichkeit erhöht, des individuellen Rechts beraubt zu werden, an­

33 Reiss: Robots; Wullenkord/Eyssel: Societal and ethical issues in HRI.
34 Zwei Werke seien genannt, die die theologisch-ethische Diskussion im deutsch­

sprachigen Raum abbilden: Voigt: Religion; Platzer: Bioethik.
35 Haker: Verletzliche Freiheit.

Hille Haker

270

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkannt und geschützt zu werden und mit den notwendigen Mitteln 
ausgestattet zu werden, um ein menschenwürdiges Leben zu führen. 
Verantwortung verweist auf die Handlungsfähigkeit von Personen 
als die Freiheit, zu handeln, auf andere zu antworten, Rechenschaft 
über die eigenen Handlungen abzulegen, und ungerechte Strukturen 
durch soziales und politisches Handeln in gerechtere Strukturen 
umzuwandeln. Das bedeutet: Aus sozialethischer Perspektive ist der 
Ausgangspunkt nicht der Roboter als kommerzielles Produkt des KI-
Marktes, sondern die ausstehende Antwort auf eine gesellschaftliche 
Herausforderung und den Anspruch, den Menschen an moralische 
Subjekte und an die hinter ihnen stehenden Institutionen stellen – 
in diesem Fall die würdevolle und verantwortliche Versorgung von 
älteren und alten Menschen mit unterschiedlichen Bedürfnissen und 
Interessen.

Prinzipien sind jedoch zu abstrakt und zu weit von jedem Kontext 
entfernt, um eine unmittelbare Orientierung zu bieten. Die Tradition 
der Moraltheologie, die häufig auf das Naturrecht reduziert wird, 
birgt in der Entfaltung einer tugendethischen Klugheitsethik Krite­
rien, die es erlauben, kontextuelle moralische Urteile zu eruieren 
anstatt sie aus den Prinzipien zu deduzieren. Diese Kriterien, oft 
auch mittlere Prinzipien genannt, ermöglichen es, kontextsensitiv 
eine ethische Beurteilung von sozialtherapeutischen Robotern vor­
zunehmen: Dazu gehören die Aufmerksamkeit für die Umstände 
einer Handlung oder Praxis – etwa die Berücksichtigung der infor­
mellen, der ambulanten oder der institutionellen Betreuung und 
Pflege; das Lernen aus Erfahrungen der Vergangenheit – etwa im 
Austausch mit Ländern, die schon länger mit sozialtherapeutischen 
Robotern arbeiten, aber auch die Berücksichtigung der psychologi­
schen und phänomenologischen Forschung; die Berücksichtigung 
der zu erwartenden Folgen in der Zukunft (Vorsichtsprinzip), die 
sich vor allem aus soziologischen, aber auch aus gesundheitsökono­
mischen Studien prognostizieren lassen oder auch in Zukunfts-Sze­
narien vorgestellt werden können;36 und nicht zuletzt mahnt die 
Klugheitsethik die Offenheit für praktische, wenn nicht sogar prag­
matische Lösungen an – wie dies angesichts des Pflegenotstands 

36 Krieger: The Future. Für Deutschland scheinen gesundheitsbezogene Szenarien 
gemischte Ergebnisse zu zeigen. Vgl. etwa Radic/Vosen/Graf: Use of Robotics.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

271

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter Umständen angezeigt ist.37 Mit Paul Ricœur kann damit eine 
dreigliedrige Bioethik entworfen werden, die strebensethische, nor­
mative und klugheitsethische Aspekte integriert.38

6. Schluss: Thesen zur Umsetzung ethischer 
Gesichtspunkte in der Weiterentwicklung und in der 
Ausbildung

Im Gespräch mit KI-Wissenschaftler:innen, IT-Unternehmen, 
Dienstleistungsorganisationen und -unternehmen sowie auf der 
Grundlage von qualitativen und quantitativen Studien sollte die 
technische Entwicklung von Gesellschaft und Kirchen, Wissenschaf­
ten und Politik begleitet werden. Um dies anzustoßen bzw. bestehen­
de Kooperationen zu stärken, will ich nun einige Überlegungen 
für den Einsatz von sozialtherapeutischen Robotern in ambulanten 
Sozialdiensten sowie für die Ausbildung von Pflegenden und Betreu­
ungspersonal formulieren. Insbesondere ist meine Hoffnung, dass 
sie in Deutschland das Gespräch mit den Verantwortlichen eröffnen, 
im Hinblick auf die derzeitigen politischen Reformen des Gesund­
heitswesens berücksichtigt werden und in der gesellschaftlichen und 
kirchlichen Diskussion einen Ansatzpunkt für weitergehende Über­
legungen bergen. In Zukunft könnte es für Betreuer:innen älterer 
Menschen, aber auch für Pflegekräfte selbstverständlicher werden, 
sich in der Pflege und in der Betreuung auf Roboter zu verlassen, 
weil sie effizienter und, vielleicht überraschenderweise, auch der 
nächsten Generation von Menschen im vierten Lebensalter vertrau­
ter werden. Der Einsatz von Pflege- und sozialtherapeutischen Ro­
botern insbesondere in der Altenpflege muss daher vor dem allge­
meinen Hintergrund der Automatisierung und Digitalisierung des 
Alltags gesehen werden. Eine Minimalforderung ist es, den Umgang 
mit sozialen und sozialtherapeutischen Robotern zu einem Bestand­
teil der Aus- und Weiterbildung zu machen, wobei diese nicht nur 
die technische Handhabung, sondern auch die psychologischen und 
ethischen Dimensionen umfassen müssen.

37 Zur Reflexion über die Tugend der Klugheit vgl. Thomas von Aquin: Summa 
Theologiae, II-II, Quaestiones 47–56. Fehlt im Literaturverzeichnis!

38 Ricœur: Oneself. Vgl. zur Auseinandersetzung mit diesen verschiedenen Ebenen 
Haker: Moralische Identität.

Hille Haker

272

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die spielerische, fantasievolle Interaktion von Menschen und 
(sozialtherapeutischen) Robotern kann das emotionale Gleich­
gewicht älterer und alter Menschen fördern und dadurch das 
Wohlbefinden derjenigen, die auf soziale und/oder emotionale 
Unterstützung angewiesen sind, erhalten oder steigern. Es gibt 
keinen Grund, ihren Einsatz in der Altenpflege und -betreuung 
abzulehnen. Wohl aber sind Vorsichtsmaßnahmen zu treffen, die 
zu betreuende Menschen vor Täuschung, Respektlosigkeit und In­
fantilisierung schützen und vor der Ausbeutung ihrer emotionalen 
Verletzlichkeit bewahren.

2. Sind in Pflegekonstellationen Interaktionen zwischen Klient:in­
nen/Patient:innen und Pflegekräften, aber auch Mensch-Haus­
tier-Interaktionen zeitlich und räumlich möglich, sollten diese 
vorrangig ermöglicht und gepflegt werden. Wenn sozialtherapeu­
tische Roboter eingesetzt werden, müssen sie in die allgemeinen 
(pflegerischen und betreuerischen) Interaktionen integriert wer­
den. Roboter dürfen nicht als Ersatz für menschliche Zuwendung, 
sondern nur als Ergänzung zu ihr eingesetzt werden.

3. Wenn Roboter Handlungen ausführen, die bestimmte emotionale 
Reaktionen auslösen, muss die Intimität und Integrität der Perso­
nen gesichert werden. Die Privatsphäre ist zu jedem Zeitpunkt 
zu respektieren – dies gilt besonders für integrierte Surveillance 
Technologien, also solche Monitoring bzw. Überwachungstechno­
logien, die etwa per eingebauten Videos die Aufsicht erleichtern 
sollen, um Verletzungsgefahren zu vermeiden oder schnell ein­
greifen zu können.

4. Auch wenn der Übergang von sozialer und digitaler Interaktion 
schleichend ist, sind bewusste Täuschungen über den artifiziellen 
Charakter von sozialtherapeutischen Robotern, die die emotiona­
le Verletzlichkeit eines älteren Menschen ausnutzen, unter allen 
Umständen zu vermeiden. Dies muss durch Informationsmaterial 
und Kommunikationsrichtlinien, die sowohl den betroffenen älte­
ren Menschen als auch ihren Angehörigen zugänglich gemacht 
werden müssen, sichergestellt werden. Pflegekräfte müssen kon­
tinuierlich geschult werden, mit dem Ziel, sie mit den techno­
logischen Entwicklungen in der Robotik und Pflege sowie den 
psychologischen Mustern und den Basisformen einer responsori­
schen Phänomenologie vertraut zu machen und eine ethisch ver­
antwortungsvolle Integration von Technologien zu gewährleisten.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

273

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wenn ältere Menschen dazu in der Lage sind, müssen sie da­
rüber informiert werden, wie Roboter funktionieren. Wenn sie 
nicht in der Lage sind, dem Einsatz von Robotern zuzustimmen, 
muss eine stellvertretende Zustimmung eingeholt werden, und 
das Pflegepersonal muss darin geschult werden, Roboter in einer 
Weise zu verwenden, die die Anerkennung, den Schutz und die 
Bereitstellung von Patientenrechten gewährleistet. Dies erfordert 
ein situations- und kontextabhängiges Training. Ethiker:innen 
sollten mit Pflegekräften und KI-Spezialist:innen zusammenarbei­
ten. Umgekehrt müssen diese Spezialist:innen bei jedem Schritt 
von Robotikprojekten mit Ethiker:innen zusammenarbeiten. Uni­
versitäten sollten interdisziplinäre Projekte entwickeln, um solche 
Ausbildungen zu sichern.

6. Roboter können unter Umständen ein Sicherheitsrisiko darstellen. 
Die Verantwortlichkeit für ihre Verwendung muss geklärt werden, 
insbesondere wenn sie in Abwesenheit von Betreuungspersonen 
eingesetzt werden. Darüber hinaus können und werden sozialthe­
rapeutische Roboter gleichzeitig mit Überwachungsrobotern ent­
wickelt werden. Beide sind zwar terminologisch getrennt, aber 
ihre Funktionen sind oft nicht klar voneinander getrennt – Über­
wachungsroboter können ihre Aufgabe hinter der Fassade eines 
sozialtherapeutischen Roboters übernehmen. Daher ist es wichtig, 
dass bei der Entwicklung von sozialen Robotern das Recht der 
Patienten auf Privatsphäre nicht verletzt wird:

7. Wenn Roboter nicht nur für die soziale Kommunikation mit 
Menschen, sondern gleichzeitig zu deren Beobachtungs- und/
oder Überwachungszwecken eingesetzt werden, muss dies genau­
er geprüft werden und im Einklang mit dem Recht auf Privatsphä­
re und Integrität stehen. Dafür gibt es Richtlinien, die bei jeder 
neuen Anwendung umgesetzt und nicht neu erfunden werden 
müssen.

Die technischen Roadmaps der Robotik müssen von ethischen 
Roadmaps begleitet werden, die kontinuierlich an die neuen Anwen­
dungen angepasst werden müssen – nicht auf der Ebene der Grund­
sätze oder Prinzipien, wohl aber auf der Ebene der spezifischen 
Kriterien. Wie in anderen Bereichen auch gilt es zu verhindern, dass 
technologische Entwicklungen gesellschaftliche Praktiken radikal 
verändern, ohne diese Veränderungen einem zivilgesellschaftlichen 
Diskurs zu unterziehen – denn dies bedeutet die Unterwerfung des 

Hille Haker

274

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen unter die Technik. „Technik“ ist dabei kein abstrakter Be­
griff, wird ihre Entwicklung, insbesondere im KI-Bereich, doch mas­
siv die von einzelnen Menschen – bekanntlich ausgestattet mit exor­
bitanten Finanzmitteln – vorangetrieben. Die derzeitige Zunahme 
der Entwicklung von sozialen Robotern innerhalb und außerhalb 
der Gesundheitspraxis ist ein Indiz dafür, dass es einen dringenden 
Bedarf an öffentlichen Diskursen und Reflexionen gibt. Aber auch 
die nachfolgende, explosionshafte Zunahme der Literatur zur Robo­
tik, die durch die Covid-Pandemie seit 2020 verzeichnet wird, ist 
Grund genug, neu darüber nachzudenken, wie wir den Diskurs über 
das vierte Lebensalter führen können. Diese Aufgabe stellt sich nicht 
nur, aber eben auch der theologischen Bioethik.

Bibliografie
Aristotle: Nicomachean ethics, Oxford 2020.
Aronsson, Anne Stefanie: Social robots in elder care the turn toward emo­

tional machines in contemporary Japan, in: Japanese review of cultural 
anthropology 21 (1) 2020, 421–455.

Boada, Júlia Pareto/Maestre, Begoña Román/Genís, Carme Torras: The ethi­
cal issues of social assistive robotics. A critical literature review, in: Technol­
ogy in Society 672021, 101726.

Coeckelbergh, Mark: AI Ethics, Cambridge 2020.
Coeckelbergh, Mark: Robot rights? Towards a social-relational justification of 

moral consideration, in: Ethics and Information Technology 12 (3), 2010, 
209–221.

Emunds, Bernhard: Gut versorgt? Ökonomie und Ethik im Gesundheits- und 
Pflegebereich, Baden-Baden 2019.

Floridi, Luciano/Cowls, Josh: A unified framework of five principles for AI in 
society, in: Harvard Data Science Review 1 (1), 2019, 1–15.

Gilligan, Carol: In a different voice: psychological theory and women’s devel­
opment, Cambridge 1993 (1st ed. 1982).

Gilson, Erinn C.: The ethics of vulnerability. A Feminist Analysis of Social Life 
and Practice, New York 2014.

González-González, Carina Soledad/Violant-Holz, Verónica/Gil-Iranzo, Rosa 
Maria: Social Robots in Hospitals. A Systematic Review, in: Applied Sci­
ences 11 (13), 2021, 5976.

Gunkel, David J.: The machine question. Critical perspectives on AI, robots, 
and ethics, Cambridge 2012.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

275

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haker, Hille: Autonomy and Care in Medicine, in: Linköping Electronic 
Conference Proceedings 742013.

Haker, Hille: Ethische Fragen des Einsatzes von Pflegerobotern, in: Leggewie, 
C. (Hg.): Kooperation ohne Akteure? Automatismen in der Globalisierung 
(Global Dialogue 5), Duisburg 2014, 55–68.

Haker, Hille: Experience, Identity and Moral Agency in the Age of Artificial 
Intelligence, in: Nagl-Docekal, H./Zacharasiewicz, W. (Hg.): Artificial In­
telligence and Human Enhancement. Affirmative and Critical Approaches 
in the Humanities, Berlin 2022, 51–77.

Haker, Hille: Information or communication – the loss of the language of 
the human, in: Lichner, M. (Hg.): Hope. Where does our hope lie? (Inter­
national Congress of the European Society of Catholic Theology 2019 – 
Bratislava, Slovakia), Berlin 2021, 505–523.

Haker, Hille: Moralische Identität. Literarische Lebensgeschichten als Medi­
um ethischer Reflexion. Mit einer Interpretation der „Jahrestage“ von Uwe 
Johnson, Tübingen 1999.

Haker, Hille: Social Robots in Elderly Care, in: Nexus 2, Robots and Rituals. 
Reflections on Faith in the Era of Science and AI, 2023, no pages.

Haker, Hille: Verletzliche Freiheit. Zu einem neuen Prinzip der Bioethik, 
in: Keul, H. (Hg.): Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsre­
levant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 99–118.

Heimbach-Stein, Marianne/Bobbert, Monika (Hgg.): Sorge – Care. An­
thropologische Zugänge–Ethische Konzepte–Gesellschaftliche Praxen. 
Gesellschaft–Ethik–Religion 26, Paderborn 2025.

Hung, Lillian/Liu, Cindy, et al.: The benefits of and barriers to using a social 
robot PARO in care settings. A scoping review, in: BMC Geriatrics 19 (1), 
2019, 232.

Ingold, Tim: Eight themes in the anthropology of technology, in: Social Ana­
lysis: The International Journal of Social and Cultural Practice 41 (1), 1997, 
106–138.

Johnson, Deborah G./Verdicchio, Mario: Why robots should not be treated 
like animals, in: Ethics and information technology 20 (4), 2018, 291–301.

Kittay, Eva Feder: Love’s labor: essays on women, equality, and dependency, 
New York 1999.

Krieger, Benedikt: The Future of Human-Robot Interaction. A socio-econo­
mic Scenario Analysis, Thesis KTH Royal Institute of Technology, School 
of Industrial Engineering and Management, Stockholm 2020.

Misselhorn, Catrin/Pompe, Ulrike/Stapleton, Mog: Ethical Considerations Re­
garding the Use of Social Robots in the Fourth Age, in: GeroPsych 26 (2), 
2013, 121–133.

Hille Haker

276

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Morgan, Ahmed Ashraf/Abdi, Jordan/Syed, Mohammed A. Q. et al.: Robots 
in Healthcare. A Scoping Review, in: Current Robotics Reports 3 (4), 2022, 
271–280.

Nelson, Sioban: Say Little, Do Much. Nursing, Nuns, and Hospitals in the 
Nineteenth Century, Philadelphia 2003.

OECD: Recommendation of the Council on Artificial Intelligence, Vol. 
OECD/LEGAL 0449, Edited by Series Editor 21/05/2019. Aktualisiert 
07/11/2023.

Parviainen, Jaana/Coeckelbergh, Mark: The political choreography of the 
Sophia robot. Beyond robot rights and citizenship to political perfor­
mances for the social robotics market, in: AI & society 36 (3), 2021, 715–
724.

Pirhonen, Jari/Tiilikainen, Elisa/Pekkarinen, Satu et al.: Can robots tackle 
late-life loneliness? Scanning of future opportunities and challenges in 
assisted living facilities, in: Futures 1242020, 102640.

Platzer, Johann: Bioethik und Religion. Theologische Ethik im öffentlichen 
Diskurs. Walter Schaupp zum 60. Geburtstag, Edited by Series Editor, 
Baden-Baden 2014.

Pu, Lihui/Moyle, Wendy/Jones, Cindy et al.: The Effectiveness of Social 
Robots for Older Adults. A Systematic Review and Meta-Analysis of Ran­
domized Controlled Studies, in: The Gerontologist 59 (1), 2018, e37-e51.

Radic, Marija/Vosen, Agnes/Graf, Birgit: Use of Robotics in the German 
Healthcare Sector, Edited by Series Editor, Cham 2019, 434–442.

Ragno, Luca/Borboni, Alberto/Vannetti, Federica et al.: Application of Social 
Robots in Healthcare. Review on Characteristics, Requirements, Technical 
Solutions, in: Sensors 23 (15), 2023, 6820.

Reiss, Michael J.: Robots as persons? Implications for moral education, in: 
Journal of moral education 50 (1), 2021, 68–76.

Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, München 1996.
Robert, Lionel P./Fantinato, Marcelo et al.: Social Robotics Business and 

Computing, in: Information Systems Frontiers, 2023, no page.
Schnabl, Christa: Gerecht sorgen. Grundlagen einer sozialethischen Theorie 

der Fürsorge, 2005.
Schuster, Kathrin: Therapieroboter in der Betreuung demenzbetroffener Per­

sonen. Eine moralphilosophische Diskussion, Osnabrück 2021.
Scoglio, Arielle A. J./Reilly, Erin D./Gorman, Jay A. et al.: Use of Social Robots 

in Mental Health and Well-Being Research. Systematic Review, in: J Med 
Internet Res 21 (7), 2019, e13322.

Sharkey, Amanda/Sharkey, Noel: Granny and the robots. Ethical issues in 
robot care for the elderly, in: Ethics and Information Technology 14 (1), 
2012, 27–40.

Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege

277

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sparrow, Robert: Virtue and Vice in Our Relationships with Robots. Is There 
an Asymmetry and How Might it be Explained?, in: International Journal 
of Social Robotics 13 (1), 2021, 23–29.

Sparrow, Robert/Sparrow, Linda: In the hands of machines? The future of 
aged care, in: Minds and Machines 16 (2), 2006, 141–161.

Sullivan-Dunbar, Sandra: Human dependency and Christian ethics, 2017.
Taylor, Charles: The language animal. The full shape of the human linguistic 

capacity, Cambridge 2016.
Theunissen, Michael: Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegen­

wart, Berlin 1977.
Turkle, Sherry: Simulation and its discontents, Cambridge 2009.
Voigt, Friedemann: Religion in bioethischen Diskursen. Interdisziplinäre, in­

ternationale und interreligiöse Perspektiven, Edited by Series Editor, Berlin 
2010.

Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psycho­
analyse, Phänomenotechnik, Frankfurt a.M. 2002.

Waldenfels, Bernhard: Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur Psycho­
analyse und Psychotherapie aus phänomenologischer Sicht, Berlin 2019.

Waldenfels, Bernhard: Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Berlin 2004.
Waldenfels, Bernhard: Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Frankfurt a.M. 

2015 (orig. 2004).
Wessels, Michael: Pflegeökonomie, Berlin u. Heidelberg 2019.
Wullenkord, Ricarda/Eyssel, Friederike: Societal and ethical issues in HRI, in: 

Current Robotics Reports 12020, 85–96.
Zuboff, Shoshana: The age of surveillance capitalism. The fight for a human 

future at the new frontier of power, New York 2019.

Hille Haker

278

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außertheologische Perspektiven

279

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manishk Gawande et al.1

From SanTO to CelesTE 
A Theomorphic Device for Religious Practice

Abstract

A recent development in social robotics involves a new wave of 
robots with religious connections. One of these robots is SanTO, 
created in 2017 as the first robot that has Christian Catholicism em­
bedded into its design and functionalities. Insights and critical issues 
emerged through time, at the same time prompting the potential 
to use robots of this kind to assist elderly population. This paper 
introduces CelesTE, a similar device designed to support healthy 
living among older adults, within the framework of an international 
project involving the EU and Japan. Shaped like an angel praying, 
CelesTE aims to engage users of Christian Catholic faith. The paper 
covers CelesTE’s conceptual development, addressing challenges re­
lated to religious perception, fallibility and user interaction inherited 
from SanTO. CelesTE uses a multimodal system for communication, 
enabling discussions on sensitive topics relevant to older adults. This 
paper also reports the first qualitative studies involving end users, 
who provide the feedback containing the insights that will guide the 
next phases of CelesTE’s development.

1 Manishk  Gawande*,  Scean  Mitchell,  Franco  Pariasca  Trevejo,  Rodrigo  Lopez 
Condori, Masao Katagiri, Rio Obe, Swe Hou Yeo, Miku Morita, Sarah Cosentino, 
Yegang Du, Felix Carros, Rainer Wieching, Gabriele Trovato*; *corresponding 
authors.

281

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Introduction

The last few years have witnessed a sudden rise in interest in robots 
for religious practice. The concept of “theomorphic robots” originat­
ed in 20162 and was followed by efforts by a niche of researchers all 
over the world, aimed at providing a theoretical basis as well as prac­
tical development in this respect. ‘Theomorphic’ derives from the 
Greek word ‘theos’, meaning ‘God’, and ‘morphe’, meaning ‘form’ or 
‘shape’. In essence, a theomorphic robot is designed to mimic or em­
body a divine being. Since then, the field has gained interest and is 
expanding to other religions3, and might have profound implications 
on future research.4 Some of the robot prototypes developed are 
called theomorphic as they embed religious symbols with the intent 
of conveying divinity, while other robots like Pepper and Xian’er, are 
‘generic’ robots which happen to be used within religious contexts. 
Relatively few studies have been conducted in both cases,5 and one 
notable study examines BlessU-2, an anthropomorphic robot used 
in a Christian Protestant church. This study, led by Löffler et al.,6 
gathered feedback from 1923 forms. Notable comments include neg­
atives, such as “I guess God will throw his hands up in horror when 
seeing this blessing machine”, and positives, like “Although the robot 
did not talk to me personally, I still felt spoken to and experienced 
a blessing tailored to my needs”. These comments offer valuable in­
sights into such robots’ potentially significant design characteristics. 
The allegedly superhuman nature of theomorphic robots, reinforced 
by specific design criteria7, offers several advantages in human–robot 
interaction regarding acceptance as well as issues related to trans­
parency and explicability.8

Ahmed et al.9 categorised robots in religion into four different roles: 
robots  as  teaching agents;  robots  as  counselling agents;  robots  as 
religious  assistants;  and  robots  as  religious  companions.  We  will 

2 See Trovato/Cuellar/Nishimura: Introducing “theomorphic robots”, 1245–1250.
3 See Şahin/Gültekin: The Interaction of Religion and Robotics.
4 See Trovato/Weng/Sgorbissa et al.: Editorial Introduction.
5 See Trovato/De Saint Chamas/Nishimura et al..: Religion and robots.
6 See Löffler/Hurtienne/Nord: Blessing Robot.
7 See Trovato/Lucho/Huerta-Mercado et al.: Design strategies.
8 See Trovato/Weng/Du: “Never complain, never explain”.
9 See Ahmed/La: Evaluating.

Manishk Gawande et al.

282

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


synthesise  them in  a  slightly  different  way  in  this  paper.  “Ritual” 
corresponds to “religious assistant”; while ‘teaching’ and ‘social care’ 
comprise the other roles when the application is focused on content or 
conversely is a tool to provide social assistance. Figure 1 shows this 
division into the three categories.

Figure 1. Application of robots within religion

According to this categorisation, SanTO and CelesTE are not only a 
teaching tool, but can also be applied to a social care scenario.

The need for  robots  for  social  care  in  fact  originates  from the 
problem of  society  ageing,  which is  common to  many developed 
countries. The low fertility rate combined with longer life expectancy 
have caused the lack of a workforce to support adults in old age. Many 
of  them may experience  loneliness  in  everyday  life.  The  problem 
becomes exacerbated with age, owing to the elderly people’s inability to 
use technological devices10 and increasing levels of dementia. Care 
homes provide assistance, but particularly in larger ones, carers cannot 
offer companionship at all times, and organised activities are limited. 
In this context, there is a growing need for socially assistive devices, and 

10 See Hunsaker/Hargittai: A review of Internet use.

From SanTO to CelesTE 

283

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


the potential market may reach millions of users. Especially during the 
pandemic, the health and well-being of older adults appear to have 
been significantly affected. Many feasible solutions have been pro­
posed to alleviate this social problem, while facilitating a better under­
standing of the human user. Socially assistive robots are one potential 
tool  that  can  be  utilised  to  alleviate  the  loneliness  and  isolation 
experienced by older adults as a result of the COVID-19 pandemic.11 
One of the most successful robots used in care homes is the seal robot 
Paro. Authors Shibata and Wada12  contend that robot therapy can 
alleviate stress in a manner similar to animal therapy.

Our research is part of the e-ViTA project, funded under Horizon 
2020 EU–Japan, which aims to develop a ‘virtual coach’ to support 
healthy living among adults aged 65 to 75.13 The e-ViTA framework 
includes a front-end device like a robot or tablet, a network of 
sensors, a dialogue system and middleware. In fact, not every social­
ly assistive robot is suitable for this purpose. Achieving user accep­
tance, especially among older generations, can be challenging and 
can act as a potential bottleneck for this project.

The initial challenge is related to the robot’s appearance and 
concept, requiring careful design to ensure user acceptance, includ­
ing the avoidance of uncanny aspects.14 Previous studies have in­
dicated that robot acceptance is influenced by the user’s cultural 
background, in which religion also plays an important role.15 Daru­
maTO16 is one of the robots developed within this application.

Under these premises, the theomorphic device called CelesTE was 
conceived.

The development of CelesTE was grounded in the principles of 
participatory design, a methodology that places a strong emphasis on 
actively involving end users and stakeholders throughout the design 
process. This approach seeks to thoroughly understand and address 
the specific needs and preferences of these important parties and then 
incorporate their feedback into iterative prototypes. The development 

11 See Getson/Nejat: Socially assistive robots.
12 See Shibata/Wada: Robot therapy.
13 See Jokinen/Homma/Matsumoto et al.: Integration.
14 See Carros et al.: Not that uncanny.
15 See Trovato/Mavdridis/Huerta-Mercado et al.: Cross-cultural timeline.
16 See Shen et al.: Participatory Design; Du et al.: Composite Emotion Recog­

nition.

Manishk Gawande et al.

284

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


process unfolds through a series of well-defined steps, each building 
upon the insights gained from the previous one. Drawing insights17 

from SanTO and the broader e-ViTA initiative, CelesTE was used in 
interaction with older adults within the project, with the intent of being 
a primary asset for the future of socially assistive robots in the domain 
of elderly care. In this paper, we describe its concept and development, 
which derives from SanTO, in Section 2, its technical overview in 
Section 3, and user impressions in Section 4.

2. Conceptual development

SanTO, short for Sanctified Theomorphic Operator, is a robot de­
signed to resemble a statue of a Christian Catholic saint in a niche.18 
Its design blends robotics with religious symbols and sacred art, 
drawing inspiration from neoclassical architecture and the golden 
ratio. This fusion of innovation in robotics with conservative visual 
elements from the past is a distinguishing feature of SanTO.

SanTO serves various purposes, such as providing companion­
ship during prayer, teaching catechism, narrating the lives of saints, 
delivering the Pope’s homilies, reciting verses from the Bible and 
offering prayers. It is primarily intended for elderly practitioners. 
The perception of its sacredness among Catholic believers was as­
sessed through experiments conducted in a church in Lima, Peru.19 
In 2021, a Polish version, SanTO-PL, was introduced.20 SanTO-PL, 
manufactured in Poland and on display at the Copernicus Science 
Centre in Warsaw, is an upscaled version, approximately one metre 
tall, with an improved design featuring a control panel with buttons. 
Its content is available in three languages (English, Polish, Russian), 
with a particular focus on the words of Pope John Paul II. SanTO-PL 
has been active at the Science Centre since November 2021 and was 
previously featured by the BBC.21

17 See Trovato/Weng: Retrospective Insights.
18 See Trovato/Lucho/Ramón et al.: The creation of SanTO.
19 See Trovato/Pariasca/Ramirez et al.: Communicating with SanTO.
20 See Trovato/Pariasca/Purizaga et al.: SanTO in exhibition.
21 See BBC News: God and robots.

From SanTO to CelesTE 

285

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The  reception  of  SanTO has  been  polarised.22  While  some  re­
searchers have advocated the establishment of a cultural robotics sub-
field dedicated to religion,  some of the scientific community have 
reportedly criticised the project as ‘antithetical to science’. Globally, the 
public has displayed significant interest in the potential of SanTO. 
Although not universally accepted, SanTO-PL has been seen as a tool 
that  could  bring  believers  closer  to  God,  with  the  validity  of  the 
messages, typically quotes or prayers, remaining unquestioned.23

Since its first release in 2017, one common misconception was 
whether SanTO was considered an idol. To avoid any suggestion of 
blasphemy and to make clear that the robot is not supposed to be 
the target of prayers but is designed to pray together with users, the 
subtitle ‘prayer companion’ was added to the introductory words 
spoken by SanTO. The original intention was never to replace hu­
man priests, but the idea of an AI or robot taking on religious duties 
attracted media attention. The Holy See, through its spokesman, 
emphasised that SanTO is a useful technological tool as long as 
it provides content without interpreting sacred texts, as machines 
cannot offer significant advice to believers.24

A further problem arose on the theoretical level of the theomor­
phic concept. As SanTO is a robot, it is just as fallible as any other 
robot. However, as it represents a sacred object, it is supposed to be 
infallible at the same time. This theoretical contradiction can have a 
negative impact on the interaction experience on a practical level.25

Moreover, during early tests, SanTO provided biased answers, 
some of which could even be considered sexist by today’s standards. 
These responses were drawn from the Bible, which can contain 
contradictory messages. The primary criticism revolved around the 
AI’s method of response, particularly regarding the influence of ran­
domness in its algorithms. To illustrate, sensitive questions such as 
“Should I marry?” involve personal context. In the absence of com­
plete understanding, machines should not provide advice, neither 
should they be asked.

22 See ibid.
23 See ibid.
24 See ibid.
25 See Trovato/De Saint Chamas/Nishimura et al.: Religion and robots.

Manishk Gawande et al.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The observation of visitors’ differing interactions with SanTO-PL 
was also noteworthy, in particular in a church setting compared to 
the science centre where it is currently displayed. In the church, 
users posed faith-related questions, while at the science centre, a rel­
evant number of interactions involved insults directed at the robot.26 

This variation may be attributed to the environment or the diverse 
audience in these locations. The concept of a ‘sacred space’ needs 
to be further investigated to determine how a robot’s setting can 
influence user perceptions and interactions.27

These challenges and such feedback significantly influenced the 
development of the new design for CelesTE (Celestial Theomorphic 
devicE). Addressing the misconception of the robot being an idol, 
the design was altered by making the figure bent on one knee in 
an act of prayer. Moreover, its appearance moved away from the 
“sanctity” of a saint and adopted a more intercultural and slightly 
interreligious angelic look. This reduced characterisation supposedly 
associates the robots less with a sacred sphere, which may compen­
sate for the aforementioned problem of fallibility.

Figure 2. A statue of an angel in a church in Helsinki (left)
and CelesTE (right)

26 See BBC News: God and robots.
27 See Moor: The Nature.

From SanTO to CelesTE 

287

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The issue of bias was addressed with the development of SanTO 
(and therefore the improvements were imported into CelesTE) 
through adjustments in how the dialogue system manages user in­
tent. For instance, keywords such as “Talk to me about...” are associ­
ated with informative responses, while inquiries resembling requests 
for advice, like “Should I...?” receive a clear response from the robot 
that it cannot provide advice but can share relevant knowledge on 
the topic. Different datasets (about less sacred topics, more on the 
well-being side) were integrated as the device was connected with 
the e-ViTA system. It is important to note that all this happened 
before the recent (2023) boom of generative language models.

3. Overview of CelesTE

Unlike SanTO, CelesTE is technically not a robot. In the form of 
an angel atop an ionic column, it lacks any motor function. It is 
perhaps more accurate to classify it as a ‘device’ rather than a robot, 
depending on the definition we give. However, it shares the capabili­
ty of communicating through lights with SanTO, as the angel’s wings 
can be illuminated and change colour. The final shape is a result 
of matching form with functionality and hiding the figure’s robotic 
appearance.

Being specifically built for e-VITA, the intended main function of 
CelesTE is to be a ‘guardian angel’, especially with older adults in mind. 
It can maintain a short conversation, in which the user may ask and 
receive an answer about a sensitive topic (such as happiness, death, 
faith, etc.). Furthermore, it can print out a selection of short texts.

In Figure 3, the relocation of the peripherals that compose CelesTE 
is shown in contrast to SanTO. The main differences are the removal of 
the motors and the camera (for privacy reasons), and the addition of a 
printer and of a USB drive hidden in the candle. The capacitive touch-
sensing ability of SanTO was replaced by a distance sensor, which not 
only acts as a button for activation, but also regulates the luminance of 
the wings depending on the user’s position.

The version of CelesTE we are presenting here is the second (R2). 
The first, R1, featured slightly different proportions. The shape and the 
features vary accordingly with the iterative nature of participatory 
design.  This  methodology  allows  for  continuous  refinement  and 

Manishk Gawande et al.

288

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enhancement so that the robot aligns optimally with the expectations 
and requirements of the end users (involved in the trials reported in the 
next section) and stakeholders. Further revisions (R3 and more) will 
follow in the coming years thanks to the feedback collected.

Figure 3. Components of SanTO and CelesTE: a diagram highlighting both 
the parts they have in common and their differences.

Communication takes place in alternating multimodal interaction 
through the use of lights and voice. When the device is activated 
with the finger, it is possible to record vocal input. CelesTE will 
listen for nine seconds. The conversation between CelesTE and the 
user is regulated by visual feedback. When the device is recording, 
its halo is illuminated with a rotating green light and it produces a 
sound; for the rest of the time, the halo is yellow, while the wings 
change colour according to the content being spoken. The speech is 
then processed and converted into text. If the device is connected 
to the e-ViTA cloud, the text is sent to it and analysed for matching 
keywords, and an answer is selected. If not, the answer will be 
determined locally. Finally, CelesTE speaks in its artificial voice, then 
returns to standby and can be activated anytime. Vocal input works 
in English, German, Italian and French.

When the answer is processed locally, a selection of topics is 
available. The content for an answer is searched for in a shortlist 
that contains more than 500 IDs of certified parts of text. These 
texts were certified by religious authorities for their relevance to 

From SanTO to CelesTE 

289

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


certain keywords or topics and are broken down into sentences and 
assigned an emotional valence (positive or negative) which can af­
fect the look of the colour of CelesTE’s wings. The texts are extracted 
from a variety of sources, here classified as: the Bible, prayers, quotes 
from saints or popes, and stories of the lives of saints.

In addition to this content selection, the story of the saint of the 
day is always available and can be listened to through activation by a 
specific keyword.

As an alternative to the shortlist, a deeper search into the sources 
is also possible. Various forms of extraction with machine learning 
and text mining are being attempted; however, given the inconsis­
tency of the quality of the results, this mode is only enabled as a 
“debug mode” for developers to troubleshoot issues and is never 
activated in front of the users.

A specific keyword is also configured to trigger the use of the 
printer. There are two cases: When CelesTE is configured for a pri­
vate user, one can ask: “Do you have any message for me?”. CelesTE 
will then print a short motivating sentence extracted from the Bible. 
When CelesTE is configured for more than one user, the trigger key­
word is simply “My name is …”. That will be more appropriate for 
visitors who approach it for the first time. The content of the tickets 
printed is the same. For elderly users, these printed messages offer 
cognitive reinforcement and a reminder of their spiritual practice, 
addressing potential memory challenges while providing comfort 
through physical artifacts of faith that persist beyond the immediate 
interaction.

A final aspect worth mentioning is the handling of failures. When 
the speech recogniser cannot detect any sound, CelesTE will switch 
to standby after two attempts. When some words are detected but 
not understood, one more attempt to repeat the voice input is given. 
If the second time also fails, it will switch to “praying mode”. Ce­
lesTE is capable of generating a prayer based on chunks of existing 
prayers, in the same way as SanTO-PL. This application of Procedu­
ral Content Generation (PCG) has also been validated in collabora­
tion with members of the clergy, who verified the consistency of the 
output text of the new prayer.

Manishk Gawande et al.

290

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Qualitative studies

CelesTE was developed for the Horizon 2020 e-ViTA project and 
underwent initial tests in three different countries (Germany, France 
and Italy) with a total of ten participants, as shown in detail in Table 
1. The range of the participants’ ages was from sixty to eighty-seven 
years old, with a median age of sixty-five.

Table 1 Participants’ information and experimental setting.

ID Age Sex Religious attitude Experimental setting

IT01 60 M
Christian Catholic, non-
practising

Living Lab

IT02 62 F
Christian Catholic, non-
practising

Living Lab

IT03 65 M Atheist Living Lab

IT04 64
F

Christian Catholic, practis­
ing

Living Lab

FR01 87 F Atheist Home

FR02
82 F Christian Catholic, practis­

ing
Living Lab

FR03
81 M Christian Catholic, non-

practising
Living Lab

GE01 60 F
Christian Catholic, practis­
ing

Church

GE02 65 F
Christian Catholic, practis­
ing

Church

GE03 70 F
Christian Catholic, practis­
ing

Church

GE04 75 F
Christian Catholic, practis­
ing

Church

The interactive session typically lasted five to ten minutes. After an 
introduction to the device, we let the participant repeat the trials 
they wanted. An interview followed, aiming to go in-depth and focus 
on more concrete feedback regarding specific aspects of the device’s 
design and usability. Within this interview, some quantitative data 
was also collected, but to include it here would go beyond the scope 
of this paper.

From SanTO to CelesTE 

291

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


One of our biggest concerns was whether it would cause any 
discomfort. CelesTE was judged to be not uncanny overall: on a 
scale of one to five points, only two participants rated it two out of 
five, while the rest judged it to be completely not uncanny (one out 
of five). No participant felt unsafe.

Regarding the interviews, here is a list of the most insightful 
comments.

– “The quality of the bibliography and its pertinence to the context 
should be improved” (IT03)

– “The finger as an activation method could be improved” (IT02)
– “Should be possible to ask for additional clarifications on a certain 

topic” (FR03)
– “Too Catholic” (FR03)
– “It would be good for my mother, who is 83 years old” (GE01)
– “Too slow, makes too many pauses” (GE04)
– “Would be good for someone who lives alone and has nobody to 

speak to” (GE04)
– “Could reproduce some music” (GE04)
– “Please add a way to regulate the volume” (FR02, FR03)

As robot developers, we believe that not all comments must neces­
sarily be addressed. Each user may want something different accord­
ing to their personal preferences, and some may not want or need 
such a robot. GE04 offers three comments which demonstrate the 
variety of opinions and the different weighting that the roboticist 
should attach to them. Specifically, the comment about the ideal 
user, someone who lives alone, confirms the target users we had in 
mind for this robot concept. At the same time, it clarifies that GE04 
is not such a user profile. If we see things in this light, the comment 
about music may be seen as just a personal preference expressed 
by someone who would not use the robot anyway. We believe that, 
at best, music would be an interesting functionality, but should not 
be included in the core value provided by the object. Finally, the 
comment about CelesTE being too slow is purely technical, and 
effort should be made to resolve the issue.

Additionally, very valuable insights actually came from observing 
the interaction during the experiments. From previous studies, we 
know that the timing of vocal communication (i.e. when the user can 
or cannot speak, corresponding to the device’s recording time win­

Manishk Gawande et al.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dow) is critical for successful communication. When not performed 
correctly, the communication fails. In the present series of experi­
ments, we confirmed that it took a few trials for the participants 
to get used to the correct usage of the device. The redundancy of 
signals (coloured light and sound) seems to be useful as well, as the 
user may concentrate on hearing and thus miss out on some of the 
visual signals.

Another critical detail was the need to recharge the printer battery 
or for the user to replace its paper. With the current (R2) design of 
the base, that is not easy. A redesign of the lower box is therefore 
needed in order to extract the printer easily and safely.

5. Conclusion

In this paper, we have introduced some critical points regarding the 
SanTO Catholic robot and the concept and development of CelesTE, 
a device that embodies an angel praying, on the top of an ionic pillar. 
CelesTE was designed to be employed in the Horizon 2020 project 
called e-ViTA, in which older adults are offered cognitive support 
for healthy living. Through a participatory design that involved end 
users, the concept and shape of CelesTE took place.

For the early findings shown in this paper, we witnessed a positive 
response from the users. Some improvements are needed on the 
interaction method, and some contents need to be refined in terms 
of their relevance and accessibility to our target audience. The most 
important insight refers to the target audience, which seemed to 
be more appropriate for an older generation (over 80 years of age) 
than the currently targeted range of 65- to 75-year-olds. For future 
work, we may need to distinguish between different user profiles for 
CelesTE. On one hand, the oldest generation is the ideal target, and 
CelesTE should be specifically designed to overcome any kind of 
impairments they may have. On the other hand, we plan to revise 
the concept and functionalities in order to better meet the needs of a 
younger audience (65–75 years old).

Acknowledgements
This work was supported by the Ministry of Internal Affairs and 
Communications (MIC) of Japan (Grant no. JPJ000595). All images 
were created by the authors.

From SanTO to CelesTE 

293

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliography
Ahmed, H./La, H.M.: Evaluating the Co-dependence and Co-existence Be­

tween Religion and Robots. Past, Present and Insights on the Future, Inter­
national Journal of Social Robotics 13, 2021, 219–235. DOI: https://doi.org/1
0.1007/s12369-020-00636-x.

BBC News: God and robots. Will AI Transform Religion? Online at: https://w
ww.youtube.com/watch?v=JE85PTDXARM.

Carros, F. et al.: Not that Uncanny After All? An Ethnographic Study on An­
droid Robots’ Perception of Older Adults in Germany and Japan, Proceed­
ings of the International Conference on Social Robotics, Florence 2022.

Du, Y. et al.: Composite Emotion Recognition and Feedback of Social Assis­
tive Robot for Elderly People, Proceedings of HCI International 2023 — 9th 
International Conference of Human Aspects of it for the Aged Population 
(ITAP), Copenhagen 2023.

Getson, C./Nejat, G.: Socially Assistive Robots Helping Older Adults Through 
the Pandemic and Life After COVID-19, Robotics 10 (3), 2021, 106.

Hunsaker, A./Hargittai, E.: A Review of Internet Use Among Older Adults, in: 
New Media & Society 20 (10), 2018. DOI: https://doi.org/10.1177/146144481
8787348.

Jokinen, K./Homma, K./Matsumoto, Y. et al.: Integration and interaction of 
Trustworthy AI in a Virtual Coach. An Overview of EU–Japan Collabora­
tion on Eldercare. Advances in Artificial Intelligence. Advances in Intelli­
gent Systems and Computing 1423, 2022, 190–200. DOI: https://doi.org/10.
1007/978-3-030-96451-1_17.

Löffler, D./Hurtienne, J./Nord, I.: Blessing Robot BlessU2. A Discursive De­
sign Study to Understand the Implications of Social Robots in Religious 
Contexts, International Journal of Social Robotics 13, 2021, 569–586. DOI: 
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3.

Moor, J.H.: The Nature, Importance, and Difficulty of Machine Ethics. Ma­
chine Ethics, Cambridge 2011.

Shen, Z. et al.: Participatory Design and Early Deployment of DarumaTO-3 
Social Robot, Proceedings of the International Conference on Social 
Robotics, Florence 2022.

Shibata, T./Wada, K.: Robot Therapy. A New Approach for Mental Healthcare 
of the Elderly. A Mini-review, Gerontology 57 (4), 2011, 378–386.

Trovato, G./Cuellar, F./Nishimura, M.: Introducing “Theomorphic Robots”. 
Proceedings of the 2016 IEEE-RAS 16th International Conference on Hu­
manoid Robots (Humanoids), 2016, 1245–1250.

Trovato, G./De Saint Chamas, L./Nishimura, M. et al.: Religion and Robots. 
Towards the Synthesis of Two Extremes, International Journal of Social 
Robotics, 2019, 1–18.

Manishk Gawande et al.

294

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s12369-020-00636-x
https://www.youtube.com/watch?v=JE85PTDXARM
https://doi.org/10.1177/1461444818787348
https://doi.org/10.1007/978-3-030-96451-1_17
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s12369-020-00636-x
https://www.youtube.com/watch?v=JE85PTDXARM
https://doi.org/10.1177/1461444818787348
https://doi.org/10.1007/978-3-030-96451-1_17
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3


Trovato, G./Lucho, C./Huerta-Mercado, A. et al.: Design Strategies for Repre­
senting the Divine in Robots, Proceedings of the 13th ACM/IEEE Interna­
tional Conference on Human–Robot Interaction (HRI), Chicago 2018.

Trovato, G./Lucho, C./Ramón, A. et al.: The Creation of SanTO. A Robot with 
“Divine” Features, Proceedings of the 2018 15th International Conference 
on Ubiquitous Robots (UR), 2018, 437–442. DOI: https://doi.org/10.1109/
URAI.2018.8442207.

Trovato, G./Mavdridis, N./Huerta-Mercado, A. et al.: Cross-cultural Timeline 
of the History of Thought of the Artificial, Proceedings of the International 
Conference on Social Robotics, Singapore 2021.

Trovato, G./Pariasca, F./Purizaga, A. et al.: SanTO in Exhibition. A Sacred 
Robot in the Profane, Proceedings of The 32nd IEEE International Sympo­
sium on Robot and Human Interactive Communication (RO-MAN 2023), 
Pusan 2023.

Trovato, G./Pariasca, F./Ramirez, R. et al.: Communicating with SanTO. The 
First Catholic Robot, Proceedings of the 2019 28th IEEE International Con­
ference on Robot and Human Interactive Communication (RO-MAN), 
2019, 1–6. DOI: https://doi.org/10.1109/ROMAN46459.2019.8956250.

Trovato, G./Weng, Y.-H.: Retrospective Insights on the Impacts of the Catholic 
Robot SanTO, Proceedings of Robophilosophy, Helsinki 2022.

Trovato, G./Weng, Y.-H./Du, Y.: “Never complain, never explain”. Why Robots 
May Not Have to be Explicable After All, Proceedings of the ICRA XRo 
(Workshop on Explainable Robotics), London 2023.

Trovato, G./Weng, Y.-H./Sgorbissa, A. et al.: Editorial Introduction to Special 
Issue on Religion in Robotics, International Journal of Social Robotics, 
2021.

Şahin, Meryem/Gültekin, Mücahit: The Interaction of Religion and Robotics 
and al-Sāmirī’s Calf (the Golden Calf ) as an Early Theomorphic Robot, 
Ilahiyat Studies 14 (1), 2023, 133–168. DOI: https://doi.org/10.12730/is.1302
053.

From SanTO to CelesTE 

295

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1109/URAI.2018.8442207
https://doi.org/10.1109/ROMAN46459.2019.8956250
https://doi.org/10.12730/is.1302053
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1109/URAI.2018.8442207
https://doi.org/10.1109/ROMAN46459.2019.8956250
https://doi.org/10.12730/is.1302053


https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hildelith Leyser* and Kate Cooper**

Motion, Mirror Neurons and the 
Human–Robot Relationship

Abstract

The rapid advancement of robotic technologies and their integration 
into human environments necessitates a deeper understanding of 
the human–robot relationship. This article explores the dynamic in­
teractions between humans and robots, particularly focusing on the 
trust mechanisms involved when humans interact with non-human 
agents. The attribution of human-like qualities to robots involves 
a complex interplay of cognitive processes, including anthropomor­
phism and motion perception. Drawing upon theories in cognitive 
science and recent empirical research, we examine how motion and 
perceived intentions play a critical role in forming human trust 
towards robots.
By exploring these relational dynamics, we aim to shed light on the 
potential of robots as active participants in human social settings, 
offering fresh perspectives on the roots of intersubjectivity and thus 
providing a framework for discussion of the ethical implications of 
trust in robots.

1. Introduction

The curious human tendency to ascribe something like human in­
tention to non-human actors has long been recognised, and it is 
also well known that we do this not only with animals but also 
with inanimate objects. Famously, in an experiment conducted at 

* Department of Neurology and Neurosurgery, McGill University
** Department of History, Royal Holloway, University of London

297

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Smith College in the 1940s, Fritz Heider and Marianne Simmel 
recorded the pronounced tendency of study participants to construe 
not only intentionality but even an emotionally complex narrative 
when offered an intentionally simplified stimulus, an animated film 
showing two-dimensional geometrical shapes—two triangles and a 
circle—moving in white space.1

In the twenty-first century, the tendency to impute intention 
to non-human actors has ever wider ethical implications. As we 
move into the age of what Sherry Turkle has called the ‘relational 
artifact’—the “computational object explicitly designed to engage a 
user in a relationship”2—non-human artefacts have begun to take 
on tasks previously fulfilled by human colleagues and carers, becom­
ing ever more thoroughly integrated into human society. Human 
beings have begun to rely on these tools for cooperation as well as 
for help, safety and pastoral care. Establishing a smooth path for 
human–robot interaction (HRI) is now big business, with out-sized 
potential for both a positive and a negative impact. So it is important 
to understand what characteristics elicit a trusting response and—
which is at least as important—what, if anything, can be done to 
ensure that the ability to elicit trust is accompanied by genuine 
trustworthiness.

Within this frame, the problem of trust is not straightforward. 
Turkle has referred to a ‘crisis of authenticity’, referencing the 
computer scientist Joseph Weizenbaum’s disappointment with how 
student users reacted to Eliza, a natural language processing pro­
gramme he created. Eliza used string matching and substitution to 
reply to statements with questions or re-statements of what the user 
had said, creating an effect not unlike that of a therapist trained in 
the non-directive method advocated by Carl Rogers.3

The source of Weizenbaum’s disappointment was not his pro­
gramme’s failure, but rather its success. The programme had a posi­
tive emotional effect on those who used it, and this struck him as 
wrong. “Weizenbaum came to see students’ relationships with Eliza 
as immoral”, Turkle explains,

1 See Heider & Simmel: An Experimental Study of Apparent Behaviour, 243.
2 See Turkle: Authenticity in the Age of Digital Companions, 502.
3 See Turkle: Authenticity in the Age of Digital Companions, 502; on non-directive 

therapy, see Rogers: Significant Aspects of Client-Centred Therapy, 415–422.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

298

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


because he considered human understanding essential to the confi­
dences a patient shares with a psychotherapist. Eliza could not under­
stand the stories it was being told; it did not care about the human 
beings who confided in it. [...] If the software elicited trust, it was only 
by tricking those who used it.4

What is implicit here is the view that human users believed that 
the programme’s emotionally involving replies were generated by a 
self that was capable of understanding or caring about its human 
interlocutor. If this were the case, the users could be devastated on 
learning that the ‘connection’ they had built was entirely one-sided.

The danger that human users may misunderstand the nature of 
relational artefacts and be harmed as a result is of course a serious 
one, especially in light of the fact that such tools are normally pro­
duced by profit-driven manufacturers and often made available by 
organisations who are under pressure to cut costs. It is important to 
ensure that users are not misled. However, as we will see below, we 
are in the early stages of understanding the issues in play. Similarly, 
the cognitive sciences have yet to fully understand what causes hu­
man beings to impute intentions to other beings or to objects, or to 
evaluate these intentions in a way that allows us to derive a feeling of 
trust.

With this in mind, this study focuses on one variant of the rela­
tional artefact, the robot, a type of tool which is known for its ability 
to elicit anthropomorphic projection, even in a pared-down form 
which is neither humanoid nor endowed with the capacity to use 
language. Defined by a recent study “as a machine that is able to 
physically interact with its environment and perform some sequence 
of behaviours, either autonomously or by remote control”,5 the robot 
offers a valuable point of focus for considering the question of trust.

2. Motion and the human–robot relationship

The fact that robots are able to elicit trust from humans is well estab­
lished. Perhaps surprisingly, robots that are by no means human-like 
in their characteristics are among those most widely documented 

4 Turkle: Authenticity in the Age of Digital Companions, 502.
5 Kraus et al.: Interactive Robots in Experimental Biology, 369–375.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

299

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


as eliciting a trust response. In the military settings studied by Julie 
Carpenter, for example, bomb-diffusing robots resembling miniature 
industrial cranes have been celebrated as highly valued members of 
human teams, receiving military honours such as the purple heart 
and being mourned as fallen members of their cohort in cases where 
they are destroyed in action.6

Robots as colleagues and workers raise complex ethical questions 
which we are only beginning to address. Sven Nyholm and Jilles 
Smids have argued that although robots do not think in the way 
humans think and are unable to engage in trust-building interac­
tions in the way human beings do,7 they are nonetheless capable 
of out-performing human colleagues when measured against certain 
characteristics valued in collegial behaviour, such as “being reliable 
and trustworthy”.8 For example, a robot may have less difficulty 
than a human exhibiting fairness or impartiality, virtues which are 
hugely valued in collaborative contexts. Nyholm and Smids note that 
the ability of robots to perform set tasks predictably and reliably 
is valued by colleagues, and they suggest that the dynamics of colle­
gial collaboration need to be distinguished from those governing 
emotionally driven relationships such as love and friendship. In an 
analysis of the ethics of robots as carers and companions, Mark 
Coeckelbergh has argued that while the human–robot relationship 
is structurally one-sided, the empathetic impulses felt by a robot’s 
human partner are not without value in their own right;9 this is a 
point to which we will return below.

This study offers an overview of recent work in the cognitive 
sciences that sheds light on the mechanisms by which human beings 
evaluate the nature, and the relational potential, of the beings and 
objects we encounter. We will focus specifically on human engage­
ment with robotic movement, aiming to keep the focus on move­
ment itself rather than a robot’s additional characteristics, such as 
shape or its ability to use language. As we attempt to learn what it 

6 See Carpenter: The Quiet Professional, 2013.
7 A point made by Groom & Nass: Can Robots Be Teammates? Benchmarks in 

Human–Robot Teams. Interaction Studies, 483–500, cited in Nyholm & Smids: 
Can a Robot Be a Good Colleague?, 2180.

8 Nyholm & Smids: Can a Robot Be a Good Colleague?, 2185.
9 See Coeckelbergh: Artificial Companions: Empathy and Vulnerability Mirroring 

in Human-Robot Relations, 1–17.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

300

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


is about robots that allows human beings to trust them, we will also 
find ourselves asking what it is about human beings that makes us 
able to offer trust to robots.

Focusing on the robot’s mechanical ability to move through space 
has analytical value because the recognition of movement has a 
distinctive power to provoke the human brain to impute intention. 
In the case of the moving geometric shapes described above, it was 
motion that Heider and Simmel identified as salient. Once it was 
set into motion, they concluded, even a two-dimensional triangle 
was given the perceptual status of a ‘person’; it followed that “acts 
of persons have to be viewed in terms of motives”.10 Put simply, 
Heider and Simmel argued, the observers understood the simple fact 
of movement as something that must be accounted for.

Further, Wilma A. Bainbridge’s experiments with Nico, a friendly 
humanoid robot encountered by participants in an office setting, 
demonstrated that the difference between two-dimensional move­
ment and movement in three-dimensional space was significant.11 In 
Bainbridge’s studies the response of participants differed depending 
on whether a collaborative task performed in tandem with Nico 
took place in physical reality or via a video link. Study participants 
collaborated with Nico on manual tasks like moving books, which 
allowed researchers to observe how participants greeted the robot, 
worked alongside it and responded to instructions it delivered. Some 
participants worked directly with a physically present Nico, while 
others interacted with the robot through a live video feed. The re­
sults showed that participants of in-person collaborations were more 
likely to comply with unusual or nonsensical instructions delivered 
by Nico and rated the interactions as more positive and natural than 
those who collaborated via video.

In what follows, we will consider the role movement and physical 
presence plays in shaping how human subjects perceive robots, be­
ginning with a brief review of how contemporary neuroscience sees 
the brain’s capacity to analyse sensory data, and how it constructs 
a notion of agency. This understanding is crucial because it informs 
how we recognise and interact with entities that may possess—or 
appear to possess—agency, including robots.

10 Herder & Simmel: An Experimental Study of Apparent Behavior, 258.
11 See Bainbridge et al.: The Benefits of Interactions with Physically Present 

Robots over Video-Displayed Agents, 41–52.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

301

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Cognition and sensory experience

How we understand the processing of sensory experience is chang­
ing rapidly, as our understanding of the brain changes. In the mid 
to late twentieth century, it was believed that the various functions 
of the brain had emerged at successive evolutionary phases, with 
emotion assigned to the earliest developmental layers and reason 
assigned to the more recent or advanced.12 From the 1980s, scientists 
began to move away from this model, seeing the brain as a welter 
of highly adaptive networks.13 Mounting experimental evidence has 
demonstrated the brain’s neuroplasticity (its ability to repurpose 
and reorganise synaptic connections) and its capacity to redirect 
connections to new purposes in response to injury or environmental 
changes.14

In 2023 a team led by Evan Gordon put forward a new model, 
the Somato-Cognitive Action Network (SCAN) model,15 which hy­
pothesises a network that alternates between effector regions, which 
are responsible for specific motor outputs like hand or mouth move­
ments, and inter-effector regions, which connect various parts of the 
motor cortex to higher cognitive areas such as the dorsal anterior 
cingulate cortex [dACC] and supplementary motor area [SMA].16 
This approach sees the brain’s model of the body as dynamic, relying 
on integrated neural circuits to interpret sensory information and 
organise sensations into meaningful perceptions.

Central to most current approaches to the brain is the idea that it 
has evolved to anticipate changes in the environment, thus facilitat­

12 The most influential version of this view of human neural organisation, known 
as ‘the triune brain’ for its three components (the neocortex, the limbic system 
and the reptile brain), was articulated by Paul MacLean in work beginning in 
the 1940s, with his magnum opus, The Triune Brain in Evolution, published in 
1990. In the English-speaking world, the triune brain achieved celebrity status 
thanks to Carl Sagan’s 1977 study of human intelligence, The Dragons of Eden.

13 For a useful overview, see Steffen et al.: The Brain Is Adaptive Not Triune.
14 See Marzola et al.: Exploring the Role of Neuroplasticity in Development, 

Aging, and Neurodegeneration, Brain Sciences, 1610.
15 See Gordon et al.: A Somato-Cognitive Action Network Alternates with Effector 

Regions in Motor Cortex, 351–359.
16 See Ibid.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

302

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ing protection from danger or exploitation of opportunities.17 Predic­
tion error—in other words, surprise—is one of our most powerful 
sources of motivation, thanks to the dose of the neurotransmitter 
dopamine that is released when events do not align with expecta­
tion.18

One of the most significant researchers on emotional states, Lisa 
Feldman Barrett, argues that the experience of emotion is “an act 
of categorization, guided by embodied knowledge”.19 Focusing on 
finding the connection between sensory inputs and the generation 
of emotions in the brain, Barrett suggests that contextual cues can 
significantly influence how the brain interprets sensory stimuli. Inte­
grating principles of embodiment and Bayesian inference, Barrett 
argues that the brain uses predictive models based on past experi­
ences to interpret sensory inputs, categorising them into emotional 
states according to embodied knowledge and contextual cues. In this 
view, selfhood and emotional categorisation rely on the continuous 
modelling of the internal and external world which the brain uses 
to distinguish expected sensations from unexpected ones, and to 
develop a sense of bodily presence.20

Important here is the insight that our experience of the body itself 
is constructed through mental maps, which rely on a continuous 
process of interpretation and modelling of our internal and external 
world. This means that we ‘know’ our own bodies through the same 
process of modelling that allows us to know the world beyond the 

17 See Sol et al.: Brain Size Predicts the Success of Mammal Species Introduced 
into Novel Environments, 63–71.

18 See Schultz: Reward Prediction Error, 369–371.
19 Barrett: Solving the Emotion Paradox: Categorization and the Experience of 

Emotion, 20. For a useful overview of how current approaches to emotion relate 
to the problem of brain models, see Fernandez et al.: Affective Experience in the 
Predictive Mind, 10847–10882.

20 See Bechtel: Representations and Cognitive Explanations, 296–306. For a use­
ful overview of the increased interest in the social dimension of embodied 
cognition, including simulation as embodied practice, intercorporeality and 
intersubjectivity, see Lindblom: A Radical Reassessment of the Body in Social 
Cognition. Research by Vicario discusses the debate between embodied and dis­
embodied theories of cognition, highlighting the contrasting views on the inter­
play between cognition and sensorimotor systems. Vicario: Perceiving Numbers 
Affects the Internal Random Movements Generator, 1–6. See also Barsalou et al.: 
Grounding Conceptual Knowledge in Modality-Specific Systems.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

303

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


body.21 The distinction we draw between self and not-self is not the 
result of sensing our bodies more directly than we sense the world 
around us.

4. Putting the focus on spatial relationships—self, other 
and the problem of movement through space

To grasp why motion is so important to us cognitively, it is useful 
to consider how we experience the body in space. Drawing on the 
mid-century psychologist James Gibson’s concept of “affordances”22 

provides a critical vocabulary with which to explore how individuals 
respond adaptively to cues derived from spaces and the objects 
within them. It also helps us understand how individuals develop a 
relational and transactional framework to make sense of the stable 
and moving stimuli they encounter.

The work of Barbara Tversky has shed light on the centrality 
of spatial orientation to our interaction with the world. Tversky 
proposes that the brain employs a spatial framework as a universal 
strategy for processing all types of information, not just physical or 
visual inputs. The brain feeds all inputs, including abstract concepts, 
into spatial frameworks, which is what allows them to become tan­
gible in our minds. Tversky argues that these spatial frameworks 
have an analytical capacity: for example, while the space around 
the body is experienced as three-dimensional, we easily reduce it to 
two dimensions when assessing space with navigation through it in 
mind.23

Complementing Tversky’s insights, research on rodents has rev­
olutionised our understanding of spatial cognition, above all in 
the discovery of the specialised neurons known as grid and place 
cells. In a groundbreaking series of publications in the 1970s, John 
O’Keefe and Jonathan Dostrovsky identified ‘place cells’, neurons in 
the rat hippocampus that activate when the animal passes through 

21 See Noel et al.: Rapid Recalibration of Peri-Personal Space, 5089.
22 Wit et al.: Affordances and Neuroscience: Steps Towards a Successful Marriage, 

622–629. Gibson: The Senses Considered as Perceptual Systems, 5.
23 See Tversky: Structures of Mental Spaces: How People Think About Space, 66–

80.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

304

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


specific locations, forming a mental map of these spaces.24 Building 
on O’Keefe’s work, May-Britt and Edward Moser identified a new 
group of cells in the rodent brain, ‘grid cells’, which create virtual 
maps by firing in grid-like patterns, with each grid cell contributing 
a data point to the pattern as the animal moves through space.25 Sub­
sequent work has suggested that human spatial experience functions 
similarly.26 These neurons enable us to differentiate ourselves from 
other entities based on location and movement, and they are crucial 
for understanding social orientation and relationships.

5. Mirror neurons: The cognitive provocation of 
movement

Perhaps the most widely known work on how the brain perceives 
movement is that of Vittorio Gallese and colleagues on mirror neu­
rons. In 1992, a team at the University of Parma studying Macaque 
monkeys identified a group of motor neurons located in the brain’s 
ventral premotor area F5 that fired both when the monkeys execut­
ed actions related to reaching and grasping, and also when they 
observed other monkeys executing the same action.27 In a later pub­
lication, Gallese and colleagues coined the term ‘mirror neurons’ to 
refer to these cells, suggesting that when we watch others performing 
an action, the same neural patterns are activated as if we were per­
forming the action ourselves.28

Debate over the role of mirror neurons has given a new focus 
to the contrast between researchers who understand the experience 
of embodiment as integral to human cognition and conceptual pro­
cessing, and those who understand cognition as computational and 

24 See O’Keefe & Dostrovsky: The Hippocampus as a Spatial Map, 171.
25 See Moser et al.: Microstructure of a Spatial Map in the Entorhinal Cortex, 

801–806. Sargolini et al.: Conjunctive Representation of Position, Direction, and 
Velocity in Entorhinal Cortex, 758.

26 See Burgess, Barry & Doeller: Evidence for Grid Cells in a Human Memory 
Network, 657–661.

27 See Di Pellegrino et al.: Understanding Motor Events, 179.
28 See Gallese et al.: Action Recognition in the Premotor Cortex, 604.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

305

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


probabilistic.29 The discovery of mirror neurons shifted the empha­
sis in a very concrete way: to build an understanding of the actions 
of another agent, the brain simulates these same actions in an em­
bodied way. As Gallese and colleagues put it in a 2007 study, this 
is “a mandatory, nonconscious, and pre-reflexive mechanism that is 
not the result of a deliberate and conscious cognitive effort”.30

The concept of mirror neurons thus challenges the idea that our 
cognitive and physical experiences are neatly separated; rather, the 
suggestion is that both our experience and our social understanding 
are based on the same mechanisms for internally simulating experi­
ence.

My embodied simulation model is in fact challenging the notion that 
the sole account of interpersonal understanding consists in explicitly 
attributing to others propositional attitudes like beliefs and desires, 
mapped as symbolic representations. Before and below mind reading 
is intercorporeity as the main source of knowledge we directly gather 
about others.31

Gallese sees intersubjectivity not as mediated by the sensory cortex, 
where sensory stimuli are processed, but instead, by the motor cor­
tex, where the brain generates actions.32 To illustrate the point, he 
brings infant development into play: “infants develop the capacity to 
anticipate the goal of the observed motor acts done by others only 
when they become able to perform the same goal-directed motor 
acts themselves.”33

The debate over the extent and nature of mirror neurons remains 
open. A recent survey of studies of their function concludes that 
while mirror-neuron brain areas contribute to low-level processing 

29 See Gallese & Sinigaglia: What Is So Special About Embodied Simulation?, 512; 
Chater et al.: Probabilistic Models of Cognition: Conceptual Foundations, 288.

30 Gallese, Eagle & Migone: Intentional Attunement, 143.
31 Gallese: Mirror Neurons, Embodied Simulation, and the Neural Basis of Social 

Identification, 524. Gallese here draws on Merleau Ponty’s concept of intercor­
poréité, “a kind of fundamental openness of the body to other bodies such 
that their coupling generates norms that come to affectively govern their engage­
ment” (Walsh: Intercorporeity, 34). While the term is normally represented by 
“incorporeality” in English, it is sometimes (as here) translated as “intercorpore­
ity”.

32 See ibid., 522.
33 Gallese, Eagle & Migone: Intentional Attunement, 146.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

306

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of observed actions, such as distinguishing types of grip, they may 
not play a significant role in high-level action interpretation, such as 
inferring actors’ intentions.34

According to Gallese, the sense of connection that comes from 
interacting with others is rooted in a recognition of shared biological 
processes that occurs at a physical level.

The discovery of mirror neurons provide[s] a new empirically based 
notion of intersubjectivity, viewed first and foremost as intercorpore­
ity—the mutual resonance of intentionally meaningful sensory-motor 
behaviours—as the main source of knowledge we directly gather about 
others.35

In this way, Gallese offers a striking vision of intersubjective solidari­
ty: “Anytime we meet someone, we are implicitly aware of his or her 
similarity to us, because we literally embody it.”36

But the existence of the android robot offers an important chal­
lenge to this assertion. Studies by Gazzola et al., Kashi & Levy-
Tzedek and others have shown that the mirror neuron system re­
sponds not only to human actions but also to the actions of robots, 
which are by definition not living beings with whom intersubjective 
recognition may be shared.37 On this view, the perception of inter­
subjectivity is a projection, not a recognition of empirical fact.

6. The hypothesis of the other’s intention

We return here to an issue introduced earlier, the human tendency 
to attribute intention to things that move. This often takes the form 
of anthropomorphism, the human tendency to “explain nonhuman 
behavior as motivated by human feelings and mental states”.38

34 See Heyes & Catmur: What Happened to Mirror Neurons?, 153–168.
35 Gallese: Mirror Neurons, Embodied Simulation, and the Neural Basis of Social 

Identification, 523.
36 Ibid., 524.
37 See Kashi & Levy-Tzedek: Smooth Leader or Sharp Follower? Playing the Mir­

ror Game with a Robot, 147–159. Gazzola et al.: The Anthropomorphic Brain: 
The Mirror Neuron System Responds to Human and Robotic Actions, 1674–
1684.

38 Airenti: The Cognitive Bases of Anthropomorphism, 119.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

307

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Building on the work of John Fisher in the early 1990s,39 cognitive 
scientists have revised a view dominant since the nineteenth century, 
which saw anthropomorphism as “a category mistake, an obstacle to 
the advancement of knowledge, and as a psychological disposition 
typical of those who are immature and unenlightened, i.e. young 
children and ‘primitive people’”.40 More recently, anthropomorphic 
thinking has come to be understood as a heuristic which serves 
“the need to make sense of the actions of other agents to reduce 
uncertainty concerning their behaviour”.41 A study by Epley, Waytz 
and Cacciopo clarifies the value of this heuristic in the context of 
interpreting movement: “Attributing human characteristics and mo­
tivations to nonhuman agents increases the ability to make sense of 
an agent’s actions, reduces the uncertainty associated with an agent, 
and increases confidence in predictions of this agent in the future.”42 

The need for speed and confidence in these assessments may be 
a question of evolutionary fitness, since the ability to predict and 
account for motion would have evolutionary value in the context of 
predator detection.43

Surprisingly, ascribing intention via anthropomorphic thinking 
seems to have value whether or not the human subject ‘believes’ 
that the object is genuinely capable of human mental states. A study 
by the psychologist Gabriella Airenti argues that humans including 
children have a productive ability to construct imaginative personas 
for objects and to use them meaningfully, even while recognising 
that they are fictions.44 In other words, human beings don’t need to 
believe that an artefact is human in order to engage meaningfully 
with it as if it were human. Indeed, Airenti suggests that in pastoral 
settings the effort to efface the difference between robots and hu­
mans can actually be counterproductive.

39 See Fisher: Disambiguating anthropomorphism, Vidal et al: Introducing An­
thropomorphism and Urquiza-Haas & Kotrschal: The Mind Behind Anthropo­
morphic Thinking, 167 for useful discussion of the academic literature.

40 Damiano & Dumouchel: Anthropomorphism in Human-Robot Co-evolution, 2.
41 Urquiza-Haas & Kotrschal: The Mind Behind Anthropomorphic Thinking, 168.
42 Epley: On Seeing Human, 866.
43 See Barrett, Cognitive development and the understanding of animal behavior, 

447–449. See also Barrett et al., Accurate judgments of intention from motion 
cues alone.

44 See Airenti: The Cognitive Bases of Anthropomorphism, 122–123; Airenti: The 
Development of Anthropomorphism, 5.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

308

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


“It is not simply that human-likeness is unnecessary,” she warns:
Robots that simulate them will scare people or make them think to be 
[sic] cheated. Instead, if we base [sic] on what we have seen already 
active in infants, being perceived as helpers in action will be sufficient to 
gain the sympathy of their human interlocutors.45

Humans are able to feel sympathy towards a machine which they 
know to be a machine, Airenti argues, but in order to trust it, there 
needs to be an absence of signals that reflect an intent to deceive the 
user about whether it is a machine or not.

It is perhaps significant that Airenti suggests that anthropomor­
phism is not an innate tendency in children, away from which adults 
strive to lead them. It seems, in fact, to be a form of behaviour which 
children learn from their adult carers.46 Airenti stresses the social 
aspect here—both the relationship between the human observer and 
the artefact being observed, and the relationship between humans 
who cooperatively engage with an artefact. She concludes that treat­
ing an artefact as if it has human intentions is a learned relational 
practice, which does not necessarily reflect what the human subject 
believes about the nature of the artefact itself.

Finally, it is worth remembering that the attribution of human 
qualities to new technologies has a history. In a rhetorical study of 
personifications of technology reaching back to the introduction of 
the sewing machine and electric light, R. John Brockman explored 
how the human analogy has been invoked at points when new 
technologies were being introduced. When first brought to market, 
Brockman suggested, new technologies are described and even mar­
keted using the metaphor of human personality. But as they become 
familiar, the metaphor fades away.47 In the case of the sewing ma­
chine and the electric lamp, the human analogy was a tool for 
transition—a way to make the new technology familiar during the 
early phase of its availability.

With this in mind, it is worth asking what role the analogy that 
they are like human beings—or in some cases like other animals—
plays in the case of relational artefacts such as robots. Will we still 
impute human characteristics to them once we have become used 

45 Airenti: The Cognitive Bases of Anthropomorphism, 124.
46 See Airenti: The Development of Anthropomorphism, 7.
47 See Brockman: The Homunculus in the Computer?

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

309

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


to them? The chances are we will, given our tendency to anthropo­
morphise anything that moves. But like the miniature crane praised 
for its military service, the artefacts that prove most able to elicit 
trust may prove to be those which are designed not to feed the 
anthropomorphic imagination, but to perform in a way that is so 
predictable, consistent and undemanding that no one could mistake 
them for a human.

Bibliography
Airenti, G.: The Cognitive Bases of Anthropomorphism. From Relatedness to 

Empathy, in: International Journal of Social Robotics 7 (1), 2015, 117–127 
https://doi.org/10.1007/s12369-014-0263-x.

Airenti, G.: The Development of Anthropomorphism in Interaction. Intersub­
jectivity, Imagination, and Theory of Mind, in: Frontiers in Psychology 9, 
2018, 2136 https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.02136.

Bainbridge, Wilma A./Hart, Justin W./Kim, Elizabeth S. et al.: The Benefits of 
Interactions with Physically Present Robots over Video-Displayed Agents, 
in: International Journal of Social Robotics 3 (1), 2011, 41–52 https://doi.org
/10.1007/s12369-010-0082-7.

Barrett, H. C./Todd, P. M./Miller, G. F. et al.: Accurate Judgments of Intention 
from Motion Cues Alone. A Cross-Cultural Study, in: Evolution and Hu­
man Behavior 26 (4), 2005, 313–331 https://doi.org/10.1016/j.evolhumbehav
.2004.08.015.

Barrett, H. C.: Cognitive Development and the Understanding of Animal 
Behavior, in: Elis, B. J./Bjorklund, D. F. (eds.): Origins of the Social Mind, 
New York 2005, 438–467.

Barrett, Lisa F.: Solving the Emotion Paradox. Categorization and the Experi­
ence of Emotion, in: Personality and Social Psychology Review 10 (1), 2006, 
20–46 https://doi.org/10.1207/s15327957pspr1001_2.

Barsalou, Lawrence W./Simmons, W. Kyle/Barbey, Aron K. et al.: Ground­
ing Conceptual Knowledge in Modality-Specific Systems, in: Trends in 
Cognitive Sciences 7 (2), 2003, 84–91 https://doi.org/10.1016/S1364-6
613(02)00029-3.

Bechtel, William: Representations and Cognitive Explanations. Assessing the 
Dynamicist’s Challenge in Cognitive Science, in: Cognitive Science 22 (3), 
1998, 295–318 https://doi.org/10.1207/s15516709cog2203_2.

Brockmann, R. John: A Homunculus in the Computer?, in: Journal of Techni­
cal Writing and Communication 27 (2), 1997, 119–145 https://doi.org/10.219
0/E7HL-A1V3-RTUY-8PE2.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

310

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s12369-014-0263-x
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.02136
https://doi.org/10.1007/s12369-010-0082-7
https://doi.org/10.1016/j.evolhumbehav.2004.08.015
https://doi.org/10.1207/s15327957pspr1001_2
https://doi.org/10.1016/S1364-6613
https://doi.org/10.1207/s15516709cog2203_2
https://doi.org/10.2190/E7HL-A1V3-RTUY-8PE2
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s12369-014-0263-x
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.02136
https://doi.org/10.1007/s12369-010-0082-7
https://doi.org/10.1016/j.evolhumbehav.2004.08.015
https://doi.org/10.1207/s15327957pspr1001_2
https://doi.org/10.1016/S1364-6613
https://doi.org/10.1207/s15516709cog2203_2
https://doi.org/10.2190/E7HL-A1V3-RTUY-8PE2


Butterfill, Stephen A./Apperly, Ian A.: How to Construct a Minimal Theory of 
Mind, in: Mind & Language 28 (5), 2013, 606–637 https://doi.org/10.1111/m
ila.12036.

Carpenter, Julie: The Quiet Professional. An Investigation of U.S. Military 
Explosive Ordnance Disposal Personnel Interactions with Everyday Field 
Robots, unpublished dissertation, University of Washington, 2013.

Chater, Nick/Tenenbaum, Joshua B./Yuille, Alan: Probabilistic Models of 
Cognition. Conceptual Foundations, in: Trends in Cognitive Sciences 10 
(7), 2006, 287–291 https://doi.org/10.1016/j.tics.2006.05.007.

Chemero, Anthony: Radical Embodied Cognitive Science, Cambridge 2009 
https://doi.org/10.7551/mitpress/8367.001.0001.

Clark, Andy: The Dynamical Challenge, in: Cognitive Science 21 (4), 1997, 
461–481 https://doi.org/10.1207/s15516709cog2104_3.

Clark, Andy: Whatever next? Predictive Brains, Situated Agents, and the 
Future of Cognitive Science, in: Behavioral and Brain Sciences 36 (3), 2013, 
181–204 https://doi.org/10.1017/S0140525X12000477.

Coeckelbergh, Mark: Artificial Companions. Empathy and Vulnerability Mir­
roring in Human-Robot Relations, in: Studies in Ethics, Law, and Technol­
ogy 4 (3), 2011 https://doi.org/10.2202/1941-6008.1126.

Colombo, Matteo/Seriès, Peggy: Bayes in the Brain. On Bayesian Modelling in 
Neuroscience, in: The British Journal for the Philosophy of Science 63 (3), 
2012, 697–723 https://doi.org/10.1093/bjps/axr043.

Damiano, L./Dumouchel, P.: Anthropomorphism in Human-Robot Co-evolu­
tion, in: Frontiers in Psychology 9, 2018, 468 https://doi.org/10.3389/fpsyg.
2018.00468.

De Wit, Matthieu M./De Vries, Simon/Van Der Kamp, John et al.: Affordances 
and Neuroscience. Steps towards a Successful Marriage, in: Neuroscience 
& Biobehavioral Reviews 80, 2017, 622–629 https://doi.org/10.1016/j.neubio
rev.2017.07.008.

Di Pellegrino, G./Fadiga, L./Fogassi, L. et al.: Understanding Motor Events. 
A Neurophysiological Study, in: Experimental Brain Research 91 (1), 1992, 
176–180 https://doi.org/10.1007/BF00230027.

Doeller, Christian F./Barry, Caswell/Burgess, Neil: Evidence for Grid Cells in 
a Human Memory Network, in: Nature 463.7281, 2010, 657–661 https://doi.
org/10.1038/nature08704.

Epley, N./Waytz, A./Cacioppo, J. T.: On Seeing Human. A Three-Factor Theo­
ry of Anthropomorphism, in: Psychological Review 114 (4), 2007, 864–886 
https://doi.org/10.1037/0033-295X.114.4.864.

Fernandez Velasco, Pablo/Loev, Slawa: Affective Experience in the Predictive 
Mind. A Review and New Integrative Account, in: Synthese 198 (11), 2021, 
10847–10882 https://doi.org/10.1007/s11229-020-02755-4.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

311

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/mila.12036
https://doi.org/10.1016/j.tics.2006.05.007
https://doi.org/10.7551/mitpress/8367.001.0001
https://doi.org/10.1207/s15516709cog2104_3
https://doi.org/10.1017/S0140525X12000477
https://doi.org/10.2202/1941-6008.1126
https://doi.org/10.1093/bjps/axr043
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.00468
https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2017.07.008
https://doi.org/10.1007/BF00230027
https://doi.org/10.1038/nature08704
https://doi.org/10.1037/0033-295X.114.4.864
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02755-4
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/mila.12036
https://doi.org/10.1016/j.tics.2006.05.007
https://doi.org/10.7551/mitpress/8367.001.0001
https://doi.org/10.1207/s15516709cog2104_3
https://doi.org/10.1017/S0140525X12000477
https://doi.org/10.2202/1941-6008.1126
https://doi.org/10.1093/bjps/axr043
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.00468
https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2017.07.008
https://doi.org/10.1007/BF00230027
https://doi.org/10.1038/nature08704
https://doi.org/10.1037/0033-295X.114.4.864
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02755-4


Fisher, J. A.: Disambiguating Anthropomorphism. An Interdisciplinary Re­
view, in: Perspectives in Ethology 9, 1991, 49–85.

Freeman, Robert B.: The Senses Considered as Perceptual Systems. James J. 
Gibson, in: The Quarterly Review of Biology 44 (1), 1969, 104–105 https://d
oi.org/10.1086/406033.

Friston, Karl: The Free-Energy Principle. A Unified Brain Theory?, in: Nature 
Reviews Neuroscience 11 (2), 2010, 127–138 https://doi.org/10.1038/nrn2787.

Gallese, Vittorio/Sinigaglia, Corrado: What Is so Special about Embodied 
Simulation?, in: Trends in Cognitive Sciences 15 (11), 2011, 512–519 https://
doi.org/10.1016/j.tics.2011.09.003.

Gallese, Vittorio/Eagle, Morris N./Migone, Paolo: Intentional Attunement. 
Mirror Neurons and the Neural Underpinnings of Interpersonal Relations, 
in: Journal of the American Psychoanalytic Association 55 (1), 2007, 131–175 
https://doi.org/10.1177/00030651070550010601.

Gallese, Vittorio: Mirror Neurons, Embodied Simulation, and the Neural 
Basis of Social Identification, in: Psychoanalytic Dialogues 19 (5), 2009, 
519–536 https://doi.org/10.1080/10481880903231910.

Gazzola, V./Rizzolatti, G./Wicker, B. et al.: The Anthropomorphic Brain. 
The Mirror Neuron System Responds to Human and Robotic Actions, in: 
NeuroImage 35 (4), 2007, 1674–1684 https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2
007.02.003.

Gordon, Evan M./Chauvin, Roselyne J./Van, Andrew N. et al.: A Somato-Cog­
nitive Action Network Alternates with Effector Regions in Motor Cortex, 
in: Nature 617.7960, 2023, 351–359 https://doi.org/10.1038/s41586-023-0596
4-2.

Groom, Victoria/Nass, Clifford: Can Robots Be Teammates? Benchmarks in 
Human–Robot Teams, in: Interaction Studies 8 (3), 2007, 483–500 https://
doi.org/10.1075/is.8.3.10gro.

Hafting, Torkel/Fyhn, Marianne/Molden, Sturla et al.: Microstructure of a 
Spatial Map in the Entorhinal Cortex, in: Nature 436.7052, 2005, 801–806 
https://doi.org/10.1038/nature03721.

Heider, Fritz/Simmel, Marianne: An Experimental Study of Apparent Behav­
ior, in: The American Journal of Psychology 57 (2), 1944, 243–259 https://d
oi.org/10.2307/1416950.

Heyes, Cecilia/Catmur, Caroline: What Happened to Mirror Neurons?, in: 
Perspectives on Psychological Science 17 (1), 2022, 153–168 https://doi.org/
10.1177/1745691621990638.

Kashi, Shir/Levy-Tzedek, Shelly: Smooth Leader or Sharp Follower? Playing 
the Mirror Game with a Robot, in: Restorative Neurology and Neuro­
science 36 (2), 2018, 147–159 https://doi.org/10.3233/RNN-170756.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

312

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1086/406033
https://doi.org/10.1038/nrn2787
https://doi.org/10.1016/j.tics.2011.09.003
https://doi.org/10.1177/00030651070550010601
https://doi.org/10.1080/10481880903231910
https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2007.02.003
https://doi.org/10.1038/s41586-023-05964-2
https://doi.org/10.1075/is.8.3.10gro
https://doi.org/10.1038/nature03721
https://doi.org/10.2307/1416950
https://doi.org/10.1177/1745691621990638
https://doi.org/10.3233/RNN-170756
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1086/406033
https://doi.org/10.1038/nrn2787
https://doi.org/10.1016/j.tics.2011.09.003
https://doi.org/10.1177/00030651070550010601
https://doi.org/10.1080/10481880903231910
https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2007.02.003
https://doi.org/10.1038/s41586-023-05964-2
https://doi.org/10.1075/is.8.3.10gro
https://doi.org/10.1038/nature03721
https://doi.org/10.2307/1416950
https://doi.org/10.1177/1745691621990638
https://doi.org/10.3233/RNN-170756


Kraišniković, Ceca/Maass, Wolfgang/Legenstein, Robert: Spike-Based Sym­
bolic Computations on Bit Strings and Numbers, in: Frontiers in Artificial 
Intelligence and Applications 342, 2021, 214–234 https://doi.org/10.3233/FA
IA210356.

Krause, Jens/Winfield, Alan F.T./Deneubourg, Jean-Louis: Interactive Robots 
in Experimental Biology, in: Trends in Ecology & Evolution 26 (7), 2011, 
369–375 https://doi.org/10.1016/j.tree.2011.03.015.

Lindblom, Jessica: A Radical Reassessment of the Body in Social Cognition, 
in: Frontiers in Psychology 11, 2020, 987 https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.
00987.

MacLean, Paul: The Triune Brain in Evolution, New York 1990.
Marzola, Patrícia/Melzer, Thayza/Pavesi, Eloisa et al.: Exploring the Role of 

Neuroplasticity in Development, Aging, and Neurodegeneration, in: Brain 
Sciences 13 (12), 2023, 1610 https://doi.org/10.3390/brainsci13121610.

Miller, Mark/Clark, Andy: Happily Entangled. Prediction, Emotion, and the 
Embodied Mind, in: Synthese 195 (6), 2018, 2559–2575 https://doi.org/10.1
007/s11229-017-1399-7.

Noel, Jean-Paul/Bertoni, Tommaso/Terrebonne, Emily et al.: Rapid Recalibra­
tion of Peri-Personal Space. Psychophysical, Electrophysiological, and Neu­
ral Network Modeling Evidence, in: Cerebral Cortex 30 (9), 2020, 5088–
5106 https://doi.org/10.1093/cercor/bhaa103.

Nyholm, Sven/Smids, Jilles: Can a Robot Be a Good Colleague?, in: Science 
and Engineering Ethics 26 (4), 2020, 2169–2188 https://doi.org/10.1007/s119
48-019-00172-6.

O’Keefe, John/Dostrovsky, Jonathan: The Hippocampus as a Spatial Map. 
Preliminary Evidence from Unit Activity in the Freely-Moving Rat, in: 
Brain Research 34 (1), 1971, 171–175 https://doi .org/10.1016/0006-8
993(71)90358-1.

Penfield, Wilder/Boldrey, Edwin: Somatic Motor and Sensory Representation 
in the Cerebral Cortex of Man as Studied by Electrical Stimulation, in: 
Brain 60 (4), 1937, 389–443 https://doi.org/10.1093/brain/60.4.389.

Rogers, Carl R.: Significant Aspects of Client-Centered Therapy, in: American 
Psychologist 1 (10), 1946, 415–422 https://doi.org/10.1037/h0060866.

Sagan, Carl: The Dragons of Eden. Speculations on the Evolution of Human 
Intelligence, New York 1977.

Sargolini, Francesca/Fyhn, Marianne/Hafting, Torkel et al.: Conjunctive Rep­
resentation of Position, Direction, and Velocity in Entorhinal Cortex, in: 
Science 312.5774, 2006, 758–762 https://doi.org/10.1126/science.312.5774.
758.

Schultz, Wolfram: Reward Prediction Error, in: Current Biology 27 (10), 2017, 
R369–R371 https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.02.064.

Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship

313

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3233/FAIA210356
https://doi.org/10.1016/j.tree.2011.03.015
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.00987
https://doi.org/10.3390/brainsci13121610
https://doi.org/10.1007/s11229-017-1399-7
https://doi.org/10.1093/cercor/bhaa103
https://doi.org/10.1007/s11948-019-00172-6
https://doi.org/10.1016/0006-8993
https://doi.org/10.1093/brain/60.4.389
https://doi.org/10.1037/h0060866
https://doi.org/10.1126/science.312.5774.758
https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.02.064
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3233/FAIA210356
https://doi.org/10.1016/j.tree.2011.03.015
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.00987
https://doi.org/10.3390/brainsci13121610
https://doi.org/10.1007/s11229-017-1399-7
https://doi.org/10.1093/cercor/bhaa103
https://doi.org/10.1007/s11948-019-00172-6
https://doi.org/10.1016/0006-8993
https://doi.org/10.1093/brain/60.4.389
https://doi.org/10.1037/h0060866
https://doi.org/10.1126/science.312.5774.758
https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.02.064


Sol, Daniel/Bacher, Sven/Reader, Simon M./Lefebvre, Louis: Brain Size Pre­
dicts the Success of Mammal Species Introduced into Novel Environments, 
in: The American Naturalist 172.S1, 2008, 63–71 https://doi.org/10.1086/588
304.

Steffen, Patrick R./Hedges, Dawson/Matheson, Rebekka: The Brain Is Adap­
tive Not Triune. How the Brain Responds to Threat, Challenge, and 
Change, in: Frontiers in Psychiatry 13, 2022, 802606 https://doi.org/10.3
389/fpsyt.2022.802606.

Turkle, Sherry: Authenticity in the Age of Digital Companions, in: Interaction 
Studies 8 (3), 2007, 501–517.

Tversky, Barbara: Structures Of Mental Spaces. How People Think About 
Space, in: Environment and Behavior 35 (1), 2003, 66–80 https://doi.org/10
.1177/0013916502238865.

Urquiza-Haas, E. G./Kotrschal, K.: The Mind Behind Anthropomorphic 
Thinking. Attribution of Mental States to Other Species, in: Animal Be­
haviour 109, 2015, 167–176 https://doi.org/10.1016/j.anbehav.2015.08.011.

Vicario, Carmelo Mario: Perceiving Numbers Affects the Internal Random 
Movements Generator, in: The Scientific World Journal, 2012, 1–6 https://d
oi.org/10.1100/2012/347068.

Vidal, Jean-Marie/Vancassel, Michel/Quris, René: Introducing Anthropomor­
phism, Discontinuities and Anecdotes to Question Them, in: Behavioural 
Processes 35 (1–3), 1995, 299–309.

Walsh, Philip J.: Intercorporeity and the first-person plural in Merleau-Ponty. 
Continental Philosophy Review 53, 2020, 21–47. DOI: https://doi.org/10.10
07/s11007-019-09480-x

Wolpert, Daniel M./Ghahramani, Zoubin/Jordan, Michael I.: An Internal 
Model for Sensorimotor Integration, in: Science 269.5232, 1995, 1880–1882 
https://doi.org/10.1126/science.7569931.

Ziemke, Tom: Embodiment in Cognitive Science and Robotics, in: Cangelosi, 
A./Asada, M. (eds.): Cognitive Robotics, Cambridge 2022, 213–230 https://
doi.org/10.7551/mitpress/13780.003.0016.

Hildelith Leyser and Kate Cooper

314

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1086/588304
https://doi.org/10.3389/fpsyt.2022.802606
https://doi.org/10.1177/0013916502238865
https://doi.org/10.1016/j.anbehav.2015.08.011
https://doi.org/10.1100/2012/347068
https://doi.org/10.1007/s11007-019-09480-x
https://doi.org/10.1126/science.7569931
https://doi.org/10.7551/mitpress/13780.003.0016
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1086/588304
https://doi.org/10.3389/fpsyt.2022.802606
https://doi.org/10.1177/0013916502238865
https://doi.org/10.1016/j.anbehav.2015.08.011
https://doi.org/10.1100/2012/347068
https://doi.org/10.1007/s11007-019-09480-x
https://doi.org/10.1126/science.7569931
https://doi.org/10.7551/mitpress/13780.003.0016


Autorinnen und Autoren

Ramy Abdin is a research assistant at the Bavarian Research Centre 
for Interreligious Discourses (FAU) specialising in Islam since 2018. 
He studied Islamic Studies, Oriental Philology, and Philosophy as 
well as traditional Islamic disciplines in Vienna and Cairo. 
ramy.abdin@fau.de

Simon Nøddebo Balle is currently a pastor in the Church of Den­
mark and holds a PhD degree from Theology at Aarhus University 
on the ethical impacts of AI and robotics.
sballe88@gmail.com

Dr. Lukas Brand is a research assistant at the AALab at the RPTU 
Kaiserslautern where he teaches in the area of computing and society. 
In his research he focuses theological and philosophical enquiries in 
anthropology, ethics, and the societal impacts of generative AI and 
computing. 
lukas.brand@cs.rptu.de

Marius de Byl is research assistant at the Chair of Religious Educa­
tion and Catechetics at the Ruhr University Bochum. Main research 
interests: Translation as a theorem of religious education; theologi­
cality of religious education. 
marius.debyl@rub.de

Kate Cooper is Professor of History at Royal Holloway, University 
of London. Her research interests centre around religious and social 
change, and the distinctive institutions of daily life. Her work cham­
pions a historical perspective on the importance of intersubjectivity 
and intercorporeality.

Steffi Fabricius  is  a  research assistant  at  the Faculty  of  Protestant 
Theology at University Siegen teaching in the area of religious educa­
tion and its didactics.  In her research she focuses on questions of 

315

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:sballe88@gmail.com
mailto:marius.debyl@rub.de
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:sballe88@gmail.com
mailto:marius.debyl@rub.de


positionality and AI in religious educational and theological contexts. 
fabricius@evantheo.uni-siegen.de

Manishk Gawande is a 3rd year Computer Science student at the In­
novative Global Program at Shibaura Institute of Technology (SIT), 
Tokyo, Japan. His research focuses on social robotics and emotions, 
specifically on realistic emotional expressions in assistive robotic 
devices.
am22105@shibaura-it.ac.jp

Dr. Hille Haker is Professor of Moral Theology at the Universities 
of Chicago and Frankfurt. As a recognised expert in medical and 
bioethics, she has advised the German Medical Association and the 
German Bishops' Conference. She is a member of the European 
Commission's Ethics Advisory Group.

Noreen L. Herzfeld is Reuter Professor of Science and Religion at 
St. John's University and senior research associate with ZRS Koper. 
As theologian and computer scientist, she is the author of several 
books, most recently: The Artifice of Intelligence: Divine and Human 
Relationship in a Robotic Age.

Martin Kutz studied electrical engineering in Aachen and theology 
(Catholic) in Sankt Augustin. Research assistant at ScaDS.AI Dres­
den/Leipzig and at the Chair of Religious Education (Protestant) at 
the Technische Universität Dresden. His research focuses on the so­
cial relevance of artificial intelligence and the acceptance of chatbots 
and robots in religious contexts.
martin.kutz@tu-dresden.de

Hildelith Leyser, PhD student at McGill University in neuroscience, 
has a bachelor’s degree in history from the University of Oxford. Her 
research interests lies in the possibilities of human–computer inter­
action to combat neurodegenerative and neuropsychiatric disorders.

Dr. Ilona Nord is Professor of Religious Education at the Institute 
for Protestant Theology at the University of Würzburg and Head 
of ZABUS at the Faculty of Human Sciences at the University of 
Würzburg. Her research focuses on digital religion/theology and the 
relationship between religion and digital media.

Autorinnen und Autoren

316

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rev. Ralf Peter Reimann, M.Sc. in Computer Science, serves as In­
ternet Commissioner of the Evangelical Church in the Rhineland. 
His work bridges theology and technology, with research interests in 
artificial intelligence and spirituality, as well as digital justice.
ralfpeter.reimann@ekir.de

Dr. Thomas Schlag is Professor of Practical Theology at the Theo­
logical Seminary of the Faculty of Theology and Religious Studies 
at the University of Zürich, Head of research cluster “Digital Re­
ligion(s). Communication, Interaction and Transformation in the 
Digital Society” and director of the Zürich ZKE.

Marcel Scholz is research associate at the chair for Religious Edu­
cation, Protestant Theology, JGU Mainz. His research interests lie 
in religious education and digitality and religious Education in the 
context of AI and Transhumanism. 
marcel.scholz@uni-mainz.de

Jonas Simmerlein is a scholar of practical theology at the Faculty 
of Protestant Theology, University of Vienna. As an associate re­
searcher, he investigates the role of artificial intelligence and robotics 
in religious practices, as well as the phenomenology of religion.

Theresa M. Thunig is a research assistant at the Chair of Dogmatics 
and Dogma History at the Faculty of Catholic Theology, Ruhr Uni­
versity Bochum, Germany. She is working on her dissertation on 
life-world contexts in dogmatics.

Dr. Max Tretter is a postdoctoral researcher at the Chair of Sys­
tematic Theology (Ethics) at Friedrich-Alexander University Erlan­
gen-Nuremberg. His research explores the ethical and theological 
dimensions of artificial intelligence, robotics, and digital culture. 
max.tretter@fau.de

Gabriele Trovato is Associate Professor in Innovative Global Pro­
gram, Shibaura Institute of Technology, where he leads Lab 22, and 
Visiting Researcher in Waseda University, Tokyo, Japan. His main 
research interests include Human-Robot Interaction, with focus on 
culture and religion related aspects.

Autorinnen und Autoren

317

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ralfpeter.reimann@ekir.de
mailto:max.tretter@fau.de
https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ralfpeter.reimann@ekir.de
mailto:max.tretter@fau.de


Dominik Winter is research assistant at the Chair for Moral Theol­
ogy at the Faculty of Catholic Theology, University of Erfurt. His 
research interest focusses on metaethical questions regarding the 
role of experience and emotions for ethical arguments, as well as ap­
plied ethical questions regarding Moral Enhancement and Artificial 
Intelligence.
dominik.winter@uni-erfurt.de

Autorinnen und Autoren

318

https://doi.org/10.5771/9783495993835 - am 07.02.2026, 02:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Instrumente Gottes|Lukas Brand, Martin Kutz, Dominik Winter
	1. Theologie nach der spirituellen Maschine
	2. Heilige Maschinen gestern und heute
	3. Religiöse Robotik als Gegenstand theologischer Reflexion
	4. Zu diesem Band
	5. Instrumente Gottes?
	6. Danksagung

	Praktisch-Theologische Perspektiven
	BINA48 and Religious Education in the Context of Artificial Intelligence|Marcel Scholz
	1. Introduction
	2. Who is BINA48?
	3. Being human in the context of AI
	4. Reception of religious education in relation to AI, robotics and religious education
	4.1 Concept of education and religious education
	4.2 Religious education debates on artificial intelligence and religious education
	4.3 “Religious education in the digital world” and artificial intelligence
	4.4 “Theological religious education” and artificial intelligence

	5. Conclusion and outlook

	Robocatio: Digitale Zeugen des Glaubens?|Steffi Fabricius
	1. Präludium
	2. „Kirchlich berufen – persönlich gefragt.“ Oder von Kirche programmiert?
	3. Roboter als Simulation von Religionslehrkräften?
	4. Fazit und Ausblick

	„Roboter, unterrichte für mich!“|Marius de Byl
	1. Einleitung
	2. Religiöse Kommunikation – religionsunterrichtlich kontextualisiert
	2.1 Kommunikation in schulisch-institutioneller Verortung
	2.2 Unterrichtsgespräche im Religionsunterricht – ein Beispiel religiöser Kommunikation?

	3. Soziale Robotik und religionsunterrichtliche Kommunikation: Ein unüberwindbarer Hiat?
	3.1 Kreativität und Positionalität
	3.2 Ein Sozialer Roboter als Übersetzer:in?
	3.2.1 Übersetzungstheoretische Anschärfung
	3.2.2 Unübersetzbarkeit, Mehrsprachigkeit und Deutungsmacht


	4. Ausblick

	Limitations for Pastoral Robots|Simon N. Balle
	1. Introduction
	2. The discussion so far: Do robots need to understand in order to perform?
	3. Holding office: baptism and ordination.
	3.1 Baptism
	3.2 Ordination vows

	4. Conclusion and perspectives

	Praying with Avatars|Ralf Peter Reimann
	1. Introduction: Germany’s First Artificial Intelligence Worship Service
	2. The Service: The Avatar Leading the Worship
	3. Reactions to the AI Worship Service
	3.1 Perceptions of the Audience
	3.2 Discussion with Respondents
	3.3 Media Coverage of the AI Worship Service

	4. Anthropomorphization: Is AI a Human?
	5. Opportunities and Limitations
	5.1 Design
	5.2 Linearity
	5.3 Bias

	6. AI Experiment Reveals What Matters in Worship Services

	Robotik in der christlichen Gemeindearbeit|Ilona Nord und Thomas Schlag
	Einführung
	1. Zum Verständnis von AI und Robotik
	2. Einblicke in den gegenwärtigen Stand der praktisch-theologischen Diskussion
	2.1 Theoretisch-konzeptionelle Fragen
	2.2 Zur Frage einer Robotik-gestützten Amtspraxis
	2.3 Zur Frage einer Robotik-gestützten religionsbezogenen Kommunikationspraxis

	3. Praktisch-theologische Folgerungen
	3.1 Robotics und pastorale Amtspraxis
	3.1.1 Robotik im Bereich der Gottesdienstkultur
	3.1.2 Online- und algorithmisch erstellte Predigten

	3.2 Robotik in der Seelsorge
	3.3 Robotik in der religiösen Bildung
	3.4 Diversitätssensible kirchliche Kommunikation

	4. Fazit: Religiöse Kommunikation in einer Kultur der Digitalität


	Systematisch-Theologische Perspektiven
	The Final Frontier|Theresa M. Thunig
	1. Introduction: engaging in the worlds of science fiction
	2. What is science fiction?
	3. On the relevance of science fiction on the topic of technological innovation
	4. Star Trek
	4.1. The potential of Star Trek
	4.2 The Measure Of A Man

	5. Outlook: the future begins today

	What are Robots?|Ramy Abdin
	1. Introduction
	2. An Islamic metaphysics of man
	2.1 The Divine honouring
	2.2 The human weakness
	2.3 The breath of God

	3. Robots in Islam
	3.1 Technology and traditional robotics
	3.2 An Islamic view on robots

	4. Conclusion and Outlook: Men and Robots

	Doomed to fail?!|Jonas Simmerlein
	1. Phenomenology of indifference/difference
	2. Roots of indifference
	2.1 The problem of history
	2.2 The problem of incarnation
	2.3 The problem of purpose

	3. Different robots

	“Where do all the calculators go?”|Max Tretter
	1. But where do all the calculators go?
	2. Research overview and hypothesis
	3. How to think about robots and their afterlife: three approaches
	3.1 Philosophical–theological approach: Robots and their properties
	3.2 Psychological–philosophical approach: Robots and spiritual intelligence
	3.3 Biblical–theological approach: The eschatological whereabouts of all creation

	4. Discussion
	4.1 Limitations and opportunities for further research
	4.2 Ethical considerations
	4.3 Eschatological implications

	5. Conclusion

	The Banality of Artificial Evil|Noreen Herzfeld
	1. Introduction: “Not My Problem”
	2. Shallow values
	3. Shallow thinking
	4. Shallow embodiment
	5. Conclusion: “Cold Evil”

	Der Einsatz sozialtherapeutischer Roboter in der Betreuung und Pflege älterer Menschen|Hille Haker
	1. Einleitung
	2. Care-Arbeit
	3. Gründe für den Einsatz sozialtherapeutischer Roboter
	4. Die Debatte um sozialtherapeutische Roboter in der Altenpflege
	4.1. Das Ausschlussmodell
	4.2. Das Substitutionsmodell als Ersatz menschlicher Sorge
	4.3. Das Komplementaritätsmodell: Sozialtherapeutische Roboter als Ergänzung der Pflege

	5. Ethische Überlegungen
	5.1. Allgemeine Bioethik
	5.2. Der Beitrag der christlichen Bioethik

	6. Schluss: Thesen zur Umsetzung ethischer Gesichtspunkte in der Weiterentwicklung und in der Ausbildung


	Außertheologische Perspektiven
	From SanTO to CelesTE |Manishk Gawande
	1. Introduction
	2. Conceptual development
	3. Overview of CelesTE
	4. Qualitative studies
	5. Conclusion

	Motion, Mirror Neurons and the Human–Robot Relationship|Hildelith Leyser, Kate Cooper
	1. Introduction
	2. Motion and the human–robot relationship
	3. Cognition and sensory experience
	4. Putting the focus on spatial relationships—self, other and the problem of movement through space
	5. Mirror neurons: The cognitive provocation of movement
	6. The hypothesis of the other’s intention


	Autorinnen und Autoren

