
B U C H B E S P R E C H U N G E N  

HANS BRÄKER 
Kommunismus und Weltreligionen Asiens 
Zur Religions- und AsienpoJitik der Sowjetunion, Bd. I, 2 :  Kommunismus und 
Islam. 
Tübingen, J.  c. B. Mohr (Paul Siebeck) 1 97 1 , 456 S., Index, Bibliographie 

Mit dieser Arbeit liegt der zweite Teil der von Hans Bräker auf mehrere Bände 
geplanten umfangreichen Studie über das Verhältnis des Kommunismus zu den 
Weltreligionen Asiens vor. Der hier zu besprechende Band ist in vier Kapitel 
unterteilt. Im ersten Kapitel behandelt der Autor die Probleme des modernen 
Islam und seiner diversen Richtungen sowie den Kampf zwischen islamischer 
Orthodoxie und Säkularismus in der islamischen Welt. Im zweiten Kapitel geht 
Bräker auf die ideengeschichtlichen Quellen des Marxismus-Leninismus ein und 
versucht, das in ihnen entwickelte Asien-Bild herauszuarbeiten. Bräker beginnt 
mit Marx und weitet seine Untersuchung aus bis auf Stalins Haltung gegenüber 
Asien und die heutige Rolle Asiens in der sowjetischen Außenpolitik. In diesem 
zweiten Kapitel spürt man viele Vorurteile des kalten Krieges, ja die gesamte 
Untersuchung leidet unter dem Klima des kalten Krieges, obwohl der Autor ja 
selbst einleitend nachdrücklich davor warnt, die Probleme des modernen Islam 
durch die Brille des Ost-West-Konflikts zu beurteilen. Kapitel 3 und 4 sind 
Fallstudien über Sinkiang und Indonesien. 
Nur im ersten Kapitel ist es Bräker offensichtlich gelungen, seine These : der mo­
derne Islam dürfe nicht in Kategorien des Ost-West-Konflikts begriffen werden, 
konsequent durchzuhalten. So kritisiert Bräker jene Autoren, die unterstellen, 
Nassers Versuch, Islam und Sozialismus miteinander zu versöhnen, sei eine 
Tarnung seiner kommunistischen Grundposition. Diese These wird bekanntlich 
in der Literatur islamischer Apologeten vertreten. Bräker zeigt, daß ein solcher 
Versuch schon vor Nasser von frommen Muslimen unternommen wurde und 
daß Nasser auf keinen Fall ein Kommunist gewesen ist. Anders lautende Argu­
mente halten "kaum stand. Wie . . .  festgestellt wurde, war die Herleitung eines 
,Arabischen Sozialismus' aus dem Islam keineswegs eine ,Erfindung' Nassers" .  
(p. 30) Bräker geht noch einen Schritt weiter und betont, daß auch jene sozialisti­
schen Kräfte in der islamischen Welt, die anders als Nasser tatsächlich vom Mar­
xismus beeinflußt, ja sogar erklärte Marxisten sind, grundsätzlich mißverstanden 
würden, wenn man sie in Zusammenhang mit dem Ost-West-Konflikt brächte. 
Diese These illustriert er anhand des Wirkens des algerischen Marxisten Bachir 
Hadj-Ali, dessen Position nur aus der algerischen Situation heraus, nicht aber 
im Rahmen des Ost-West-Konflikts verstanden werden kann. Wie gesagt, dies 
macht die Stärke des Buches von Bräker aus ; zugleich liegt hier aber auch seine 
Schwäche, denn es gelingt Bräker im gesamten Buch nicht, die religionssoziologi­
schen Probleme der islamischen Welt immanent zu verstehen. 
Die Hauptschwäche des Buches resultiert jedoch aus dem Tatbestand, daß Bräker 
seine Studie ausschließlich dogmengeschichtlich aufgebaut hat. Er erschöpft sich 
darin, Ideen islamischer Denker (die er zu "Theorien" aufwertet) und Ideen 
marxistischer Autoren zu referieren. So erscheinen bei Briiker die Probleme des 
modernen Islam als rein geistige Probleme, die mit der Realität : den vorhandenen 

105  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105 - am 17.01.2026, 17:08:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialstrukturen, also den tatsächlichen Problemen der Gesellschaft nicht viel zu 
tun haben. Beispielsweise versucht er, das Fehlen einer Demokratie in den arabi­
schen Ländern daraus abzuleiten, daß der Islam "seine Anhänger total bindet, und 
zwar sowohl hinsichtlich ihres Lebens in der Gesellschaft wie auch als Staatsbürger" 
(p. 2 1 ) .  Daß eine Demokratie wesentlich andere soziale Voraussetzungen, primär 
ökonomische, hat und die Religion nur ein gesellschaftliches Epiphänomen ist, 
leuchtet Bräker nicht ein. Auch ist es absolut problematisch, wenn Bräker die 
heutige Krise des Islam mit der Krise in der ' Abbasiden-Zeit gleichsetzt (pp. 24 f.), 
zumal die historische Situation heute eine völlig andere ist. Nicht nur die 
gesellschaftlichen Verhältnisse haben sich inhaltlich gewandelt, sondern mit ihnen 
auch der Islam. Die Probleme des modernen Islam reduziert Bräker insgesamt 
auf das Fehlen einer theologischen Systematik : "Der muslimischen Theologie fehlt 
es bis heute an einer tragenden Schicht von Systematikern, die in der Lage wäre, 
in der islamischen Welt eine neue Konzeption des Islams durchzusetzen, eine 
Konzeption, die es den Gläubigern erlauben würde, dem übernommenen Neuen 
zuzustimmen, ohne dadurch den Geltungsbereich der Religion einschränken zu 
müssen."  (p. 24) Der französische Religionssoziologe Maxime Rodinson hat in 
seinem Buch "L'Islam et le capitalisme" (Paris 1 966)1 nachdrücklich davor ge­
warnt, Religionen als getrennt von der gecellschaftlichen Realität existierend zu 
betrachten ; davon ausgehend betont Rodinson, daß es keinen für alle

' 
Zeiten 

unveränderlichen Islam gibt und gegeben bt. Der jeweilige Gehalt der Religion 
ist stets im Zusammenhang mit der jeweiligen konkreten gesellschaftlichen Situation 
zu verstehen. Das ist ein soziologisches und kein theologisches Problem. Bräker 
kennt Rodinsons Buch ; er zitiert Rodinson, übersieht aber dessen methodische 
Position. 
Kurzum : Bräker untersucht die Statements islamischer Denker und vermittelt 
sie nicht mit den sozialen Prozessen in den islamischen Ländern. Das ist ein erheb­
licher Mangel. Dieser Mangel wird noch vergrößert dadurch, daß Bräker keine 
Kenntnisse von orientalischen Sprachen (arabisch, persisch u. a.) hat und somit 
die Statements islamischer Denker aus der Sekundärliteratur rezipiert. Original­
literatur kennt er also nicht. Selbst die Produkte islamischer Denker, von denen 
übersetzungen in europäischen Sprachen existieren, zitiert Bräker nach Sekundär­
quellen, so Afghani nach Smith ; die amerikanische Afghani-übersetzung von 
Nikki Keddie kennt Bräker nicht2• Ebenso verfährt er mit 'Abduh, dessen 
"Risalat at-Tauhid" in französischer übersetzung vorliegt3, und mit 'Abdarraziq, 
dessen "al-Islam wa usul al-hukm" ebenso ins Französische übersetzt worden ist4• 
Auch sind ihm einige wichtige Sekundärquellen entgangen, die sich mit Fragen 
des modernen Islam befassen. Trotz alledem ist Bräkers Arbeit eine brauchbare 
Sekundärquelle, wenngleich in einem sehr beschränkten Maße. Der Autor hätte 
seinen Gegenstand besser eingrenzen sollen, um die Problematik gründlicher be­
handeln zu können. 

Bassam Tibi 

1 Dt.  Obers . :  M .  Rodinson, Islam und Kapitalismus, Frankfurt/M. 1971 ; cf. dazu meine Rezension in : 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Bd.  59 (1973) ,  H. 1 .  

2 Nikki Keddie (ed.) , An Islamic Response t o  Imperialismus, Political and Religious Writings of  Sayyid 
J .  ad-Din ' al-Afghani, Berkeley-Los Angelos 1968 ; darin auch eine Bibiliographie mit Nachweisen wei­
terer übersetzungen von Afghanis Schriften in europäische Sprachen sowie der Sekundärliteratur. In­
zwischen hat Keddie auch ihre lang angekündigte Afghani-Biographie vorgelegt : N.  Keddie, Sayyid J. 
ad-Din 'al-Afghani , A Political Biography, Berkely-Los Angelos 1972. 

3 M. 'Abdou, Rissalat al tawhid ou expose de la religion musulmane, Paris 1925, 1965'. 
4 "L 'Islam et les bases du pouvoir", in : Revue des Etudes Islamiques, Bd.  7 (1933 ) ,  pp.  353-391 , und 

Bd. 8 (1934) , pp. 163-222. Zu Afghani, ' Abduh und ' Abdarraziq cf .  auch B .  Tibi, Nationalismus in der 
Dritten Welt am arabischen Beispiel, Frankfurt/M. 1971 ; dort auch eine umfangreiche Bibliographie. 

1 06 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105 - am 17.01.2026, 17:08:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

