BUCHBESPRECHUNGEN

HanNs BRAKER

Kommunismus und Weltreligionen Asiens

Zur Religions- und Asienpolitik der Sowjetunion, Bd. I, 2: Kommunismus und
Islam.

Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1971, 456 S., Index, Bibliographie

Mit dieser Arbeit liegt der zweite Teil der von Hans Briker auf mehrere Binde
geplanten umfangreichen Studie iiber das Verhiltnis des Kommunismus zu den
Weltreligionen Asiens vor. Der hier zu besprechende Band ist in vier Kapitel
unterteilt. Im ersten Kapitel behandelt der Autor die Probleme des modernen
Islam und seiner diversen Richtungen sowie den Kampf zwischen islamischer
Orthodoxie und Sikularismus in der islamischen Welt. Im zweiten Kapitel geht
Briker auf die ideengeschichtlichen Quellen des Marxismus-Leninismus ein und
versucht, das in ihnen entwickelte Asien-Bild herauszuarbeiten. Briker beginnt
mit Marx und weitet seine Untersuchung aus bis auf Stalins Haltung gegeniiber
Asien und die heutige Rolle Asiens in der sowjetischen Auflenpolitik. In diesem
zweiten Kapitel spiirt man viele Vorurteile des kalten Krieges, ja die gesamte
Untersuchung leidet unter dem Klima des kalten Krieges, obwohl der Autor ja
selbst einleitend nachdriicklich davor warnt, die Probleme des modernen Islam
durch die Brille des Ost-West-Konflikts zu beurteilen. Kapitel 3 und 4 sind
Fallstudien iiber Sinkiang und Indonesien.

Nur im ersten Kapitel ist es Briker offensichtlich gelungen, seine These: der mo-
derne Islam diirfe nicht in Kategorien des Ost-West-Konflikts begriffen werden,
konsequent durchzuhalten. So kritisiert Briker jene Autoren, die unterstellen,
Nassers Versuch, Islam und Sozialismus miteinander zu versShnen, sei eine
Tarnung seiner kommunistischen Grundposition. Diese These wird bekanntlich
in der Literatur islamischer Apologeten vertreten. Briker zeigt, dafl ein solcher
Versuch schon vor Nasser von frommen Muslimen unternommen wurde und
dafl Nasser auf keinen Fall ein Kommunist gewesen ist. Anders lautende Argu-
mente halten ,kaum stand. Wie . . . festgestellt wurde, war die Herleitung eines
JArabischen Sozialismus‘ aus dem Islam keineswegs eine ,Erfindung® Nassers“.
(p- 30) Briker geht noch einen Schritt weiter und betont, daff auch jene sozialisti-
schen Krifte in der islamischen Welt, die anders als Nasser tatsichlich vom Mar-
xismus beeinfluflt, ja sogar erklirte Marxisten sind, grundsitzlich mifiverstanden
wiirden, wenn man sie in Zusammenhang mit dem Ost-West-Konflikt brichte.
Diese These illustriert er anhand des Wirkens des algerischen Marxisten Bachir
Hadj-Ali, dessen Position nur aus der algerischen Situation heraus, nicht aber
im Rahmen des Ost-West-Konflikts verstanden werden kann. Wie gesagt, dies
macht die Stirke des Buches von Briker aus; zugleich liegt hier aber auch seine
Schwiche, denn es gelingt Briker im gesamten Buch nicht, die religionssoziologi-
schen Probleme der islamischen Welt immanent zu verstehen.

Die Hauptschwiche des Buches resultiert jedoch aus dem Tatbestand, daff Briker
seine Studie ausschliefllich dogmengeschichtlich aufgebaut hat. Er erschopft sich
darin, Ideen islamischer Denker (die er zu ,Theorien® aufwertet) und Ideen
marxistischer Autoren zu referieren. So erscheinen bei Briker die Probleme des
modernen Islam als rein geistige Probleme, die mit der Realitit: den vorhandenen

105

17.01.2028, 17:08:20.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialstrukturen, also den tatsichlichen Problemen der Gesellschaft nicht viel zu
tun haben. Beispielsweise versucht er, das Fehlen einer Demokratie in den arabi-
schen Lindern daraus abzuleiten, daff der Islam ,seine Anhinger total bindet, und
zwar sowohl hinsichtlich ihres Lebens in der Gesellschaft wie auch als Staatsbiirger®
(p. 21). Dafl eine Demokratie wesentlich andere soziale Voraussetzungen, primir
Skonomische, hat und die Religion nur ein gesellschaftliches Epiphinomen ist,
leuchtet Briker nicht ein. Auch ist es absolut problematisch, wenn Briker die
heutige Krise des Islam mit der Krise in der ’Abbasiden-Zeit gleichsetzt (pp. 24 f.),
zumal die historische Situation heute eine vollig andere ist. Nicht nur die
gesellschaftlichen Verhiltnisse haben sich inhaltlich gewandelt, sondern mit ihnen
auch der Islam. Die Probleme des modernen Islam reduziert Briker insgesamt
auf das Fehlen einer theologischen Systematik: ,Der muslimischen Theologie fehlt
es bis heute an einer tragenden Schicht von Systematikern, die in der Lage wire,
in der islamischen Welt eine neue Konzeption des Islams durchzusetzen, eine
Konzeption, die es den Gliubigern erlauben wiirde, dem {ibernommenen Neuen
zuzustimmen, ohne dadurch den Geltungsbereich der Religion einschrinken zu
miissen.“ (p. 24) Der franzdsische Religionssoziologe Maxime Rodinson hat in
seinem Buch ,L’Islam et le capitalisme® (Paris 1966)! nachdriicklich davor ge-
warnt, Religionen als getrennt von der gecellschaftlichen Realitit existierend zu
betrachten; davon ausgchend betont Rodinson, daf es keinen fiir alle Zeiten
unverinderlichen Islam gibt und gegeben Lat. Der jeweilige Gehalt der Religion
ist stets im Zusammenhang mit der jeweiligen konkreten gesellschaftlichen Situation
zu verstehen. Das ist ein soziologisches und kein theologisches Problem. Briker
kennt Rodinsons Buch; er zitiert Rodinson, iibersieht aber dessen methodische
Position.
Kurzum: Briker untersucht die Statements islamischer Denker und vermittelt
sie nicht mit den sozialen Prozessen in den islamischen Lindern. Das ist ein erheb-
licher Mangel. Dieser Mangel wird noch vergroflert dadurch, dafl Briker keine
Kenntnisse von orientalischen Sprachen (arabisch, persisch u. a.) hat und somit
die Statements islamischer Denker aus der Sekundirliteratur rezipiert. Original-
literatur kennt er also nicht. Selbst die Produkte islamischer Denker, von denen
Ubersetzungen in europiischen Sprachen existieren, zitiert Briker nach Sekundir-
quellen, so Afghani nach Smith; die amerikanische Afghani-Ubersetzung von
Nikki Keddie kennt Briker nicht2. Ebenso verfihrt er mit ’Abduh, dessen
»Risalat at-Tauhid“ in franzosischer Ubersetzung vorliegt3, und mit *Abdarraziq,
dessen ,al-Islam wa usul al-hukm® ebenso ins Franzosische iibersetzt worden ist*.
Auch sind ihm einige wichtige Sekundirquellen entgangen, die sich mit Fragen
des modernen Islam befassen. Trotz alledem ist Brikers Arbeit eine brauchbare
Sekundirquelle, wenngleich in einem sehr beschrinkten Mafle. Der Autor hitte
seinen Gegenstand besser eingrenzen sollen, um die Problematik griindlicher be-
handeln zu kénnen.

Bassam Tibi

1 Dt. Ubers.: M. Rodinson, Islam und Kapitalismus, Frankfurt/M. 1971; cf. dazu meine Rezension in:
Archiv fiir Rechts- und Sozmlphllosophxe, Bd. 59 (1973), H. 1.

2 Nikki Keddie (ed.), An Islamic Response to Imperlallsmus, Political and Religious Writings of Sayyid
J. ad-Din ‘'al-Afghani, Berkeley-Los Angelos 1968; darin auch eine Bibiliographie mit Nachweisen wei-
terer Ubersetzungen von Afghanis Schriften in europiische Sprachen sowie der Sekundirliteratur. In-
zwischen hat Keddie auch ihre lang angekiindigte Afghani-Biographie vorgelegt: N. Keddie, Sayyid J.
ad-Din ’al-Afghani, A Political Biography, Berkely-Los Angelos 1972.

3 M. ’Abdou, Rissalat al tawhid ou exposé de la religion musulmane, Paris 1925, 19652

4 ,L'Islam et les bases du pouvoir in: Revue des Etudes Islamiques, Bd. 7 (1933) pp. 353—391, und
Bd. 8 (1934), pp. 163—222. Zu Afghani, ’Abduh und ’Abdarraziq cf. auch B. Tibi, Nationalismus in der
Dritten Welt am arabischen Beispiel, Frankfurt/M. 1971; dort auch eine umfangrelche Bibliographie.

106

17.01.2028, 17:08:20. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

