
3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – 

in der praktischen Vereinsarbeit 

Es stellt sich die Frage, wie sich die Frauen auf individueller Ebene im Monistenbund von 
den Missständen und Ungleichbehandlungen emanzipierten, die Kapitel 2.1 zur Frau
enfrage beschreibt. Welche Emanzipationsstrategien wählten einzelne Frauen, um auf 
individueller Ebene mehr Öffentlichkeit zu erlangen? Lassen sich hierbei Muster erken
nen? Ist es bereits ein Akt der Emanzipation, wenn Frauen mit Monisten interagierten 
und sich mit ihnen über monistische Themen austauschten? Oder erst, wenn Frauen sich 
eine Nische im eigenen professionellen Bereich suchten und wie Rhoda Erdmann ihr ei
genes – in Erdmanns Fall biologisches – Institut in Berlin leiteten?1 Kann die bloße Be
teiligung an der wissenschaftlichen Diskussion nicht schon als Nische der Emanzipati
on auf individueller Ebene eingeordnet werden, ohne dass es notwendig ist, dass Frauen 
auch politische Forderungen nach Emanzipation stellten, um als emanzipiert zu gelten? 
Und ist es nicht schon Emanzipation, wenn einige Monisten ausgewählten Frauen als 
Mentoren in beruflicher und finanzieller Hinsicht halfen? Exemplarisch untersucht das 
Kapitel hier die zwölf Biografien der Monistinnen, die die Arbeit auch als Grundgesamt
heit der Frauen im Monistenbund für die Netzwerkanalyse in Betracht zieht und die auf 
Grund ihrer Briefe mit Haeckel oder anderen bedeutenden Monisten oder durch ihre Ar
tikel in den monistischen Zeitschriften genug Quellenmaterial hinterließen, um biogra
fische Fakten zu ihnen zu rekonstruieren. Maßgeblich ist dabei die Frage, inwieweit die 
Frauen am Austausch innerhalb des Monistenbunds beteiligt waren, das heißt welche 
Aufgaben sie wahrnahmen und wie die Männer im Verein sie wahrnahmen. Es stellt sich 
die Frage, in welchem Maß im Monistenbund, der sich sonst dezidiert antikirchlich gab, 
trotzdem zeittypische, patriarchale Strukturen ähnlich denen in der Kirche vorherrsch
ten. 

Eine erste Antwort auf diese Fragen geben neben den ausführlichen Antworten in 
den Briefkorrespondenzen einiger Monistinnen mit Ernst Haeckel Wilhelm Ostwalds 

1 Vgl. Fangerau, Heiner, Leaving the academic Niche – Rhoda Erdmann (1870–1935) and the Democ

ratization of Tissue Culture Research, in: Frontiers in Cell and Develompental Biology 9, Februar 
2022, S. 1–11. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Vorträge.2 Zudem zeigt auch die Tatsache, dass die weiblichen AutorInnen in den monis
tischen Publikationsorganen und öffentlichen Aufrufen des DMB wie dem Gründungs
aufruf nur einen geringen Anteil ausmachten, wie unwichtig sie im Bund waren.3 Doch 
trotz Ostwalds ideologischer Einwände gegen Frauen und deren Intellekt gibt es ein Dut
zend weiblicher Autorinnen, die in den monistischen Zeitschriften publizierten. Wie 
Kapitel 2 aufzeigt, gibt es unter den Autorinnen einige Frauen, die immer wieder für 
den Monistenbund schrieben. Andere schrieben in den gesamten 28 untersuchten Jahr
gängen der Zeitschriften nur einen Artikel. Männer blieben aus quantitativer Sicht die 
Hauptautoren, doch es gibt auch Themen in der Zeitschrift, für die Frauen die Hauptau
torenschaft übernahmen. Dies ist bei den Frauen betreffenden Themen der Fall. Die Au
torinnen schrieben vor allem zur weiblichen Erwerbsarbeit und zu den Erwartungen an 
die Frau in der Familie. Außerdem war es zwar eher selten der Fall, doch die Zeitschriften 
veröffentlichten vereinzelt auch Artikel von Frauen als Leitartikel. Besonders in der ers
ten Zeitschrift verließen die Autorinnen vereinzelt auch ihre Stammthemen und schrie
ben ein paar Artikel zu philosophisch-ideologischen Grundlagen des Monismus und die 
vierte Zeitschrift porträtierte ausnahmsweise auch ein paar bedeutende Frauen. Dieses 
Privileg kam in den anderen monistischen Zeitschriften meist nur den Männern zu. 1926 
leistete sich Helene Stöcker sogar einen politischen Schlagabtausch mit einem Mann in 
einigen Artikeln zu dem von ihr vertretenen Pazifismus. Es blieb jedoch die Ausnahme, 
dass Frauen über den weiblichen Geltungsbereich hinaus publizistisch aktiv waren. Die 
Autorinnen der untersuchten monistischen Zeitschriften erfüllten folglich größtenteils 
die Erwartungshaltung an sie, vornehmlich über Frauen betreffende Themen zu schrei
ben. So wurden Frauen weder ausführlich in aktiven kulturellen noch in politischen Rol
len beschrieben. Selbst die Einführung des Frauenwahlrechts nahm abgesehen von ein 
paar vereinzelten Artikeln bekannter Frauenrechtsaktivistinnen wie Helene Stöcker kei
ne zentrale Rolle bei den Themen der monistischen Zeitschriften ein. Es bleibt zu er
mitteln, ob dieses Phänomen der weiblichen Randerscheinung bei allgemeinen Themen 
auch in der praktischen und intellektuellen Vereinsarbeit im DMB zur Normalität zähl
te. Man kann sich der Rolle der Frauen im DMB nur auf exemplarischer Ebene in den 
Korrespondenzen und den Biografien der einzelnen dem Bund verbundenen Frauen nä
hern. Über Ostwalds Aussagen erhalten wir lediglich Aussagen über Frauen und durch 
die Beteiligung der Frauen an den Zeitschriften werden die theoretischen Frauenbilder 
im Monistenbund sichtbar. Doch erst die Briefkorrespondenzen einzelner Frauen und 
deren Lebenswege im Monistenbund eröffnen einen Blick auf die Praxis der Frauen im 
Monistenbund und zeigen, dass die Monistinnen zwar keine führenden Rollen im Bund 
einnahmen, doch an einigen Stellen ihre Öffentlichkeitswirksamkeit erheblich erhöhten 
und sich emanzipierten, indem sie sich Rechte nahmen und Vorteile durch Kontakte in 
Anspruch nahmen, also ihre Agency aktiv erweiterten. 

Es lassen sich im Folgenden zwei Grundtypen der Frauen im Umfeld des Monis
tenbunds feststellen. Einerseits gibt es Frauen, die in erster Linie auf Grund ihrer per

2 Vgl. Kapitel 2.1 dieser Arbeit zu Ostwalds Argumentation gegen das Frauenstudium. 
3 Vgl. hierzu die Auflistungen der Unterzeichner des Gründungsaufrufs und der AutorInnen der mo

nistischen Publikationsorgane in Weber, Heiko, Monistische und antimonistische Weltanschau

ung, Berlin 2000, S. 26–28 und S. 33–42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 145 

sönlichen Beziehung mit Haeckel Vereinsmitglieder waren und die sich nicht oder nur 
sehr rudimentär mit Forderungen für Frauen beschäftigten. Diese Gruppe kann auch als 
Haeckels ›Fangemeinschaft‹ bezeichnet werden, als Gruppe aus Haeckelverehrerinnen, 
da ihre Mitglieder sich auf Haeckels Person fokussierten und Freidenkerinnen im Hae
ckelschen monistischen Stil waren. So lasen sie seine Schriften und legten großen Wert 
auf seine Literaturempfehlungen. Sie machten Ernst Haeckel zu ihrem moralischen Ide
al, das ihre Weltanschauung in seinen Schriften naturwissenschaftlich-ideologisch be
gründet vorgab, und somit zu ihrer ethischen Richtschnur. Der zweite Typ der Frauen im 
Umfeld des DMB ist der Typ der Frauenrechtsaktivistin. Zu dieser Gruppe gehört Hele
ne Stöcker. Frauen dieses Typs waren politisch und öffentlichkeitswirksam für Frauen
belange aktiv und suchten im Monistenbund eine Plattform zur politischen Unterstüt
zung ihrer Frauenanliegen. So schrieb Stöcker nicht nur in den monistischen Zeitschrif
ten zahlreiche Abhandlungen zur Sexualreform und für den Mutterschutz. Die Frauen
rechtsaktivistinnen traten im Gegensatz zu den Haeckelverehrerinnen für eine Ände
rung gesellschaftlicher Zustände ein, während die letzteren diese lediglich beschrieben 
und naturwissenschaftlich erklärten beziehungsweise gar nicht beachteten. Die Arbeit 
betrachtet zwölf Frauen aus dem Umfeld des DMB und ordnet sie innerhalb des Spek
trums dieser beiden Kategorien ein.4 Die Biografien dieser Frauen zeigen deren eigene 
Erfahrungen mit dem Bildungs- und Erwerbssystem und ihre Selbsteinordnung zu ei
nem der beiden Typen. Dieser Beitrag ermöglicht es, die praktische Situation der Frauen 
im Monistenbund und den Einfluss der Frauenbewegung in diesem einzuschätzen. Die 
These ist, dass es keine monistische Frauenbewegung im politisch-organisierten Sinn 
gab, da der DMB gesellschaftliche Zustände bezüglich Geschlechterrollen nicht verän
dern, sondern nur naturwissenschaftlich legitimieren wollte und somit konstitutiv kei
nen Raum für eine monistische Frauenbewegung schuf. Dennoch hat es auf individueller 
Ebene eine unorganisierte weibliche Emanzipation im Monistenbund gegeben. 

Die Frauenbiographien beleuchten zwei Schwerpunkte: Zunächst betrachten sie die 
individuellen Biografien der Frauen mit besonderem Schwerpunkt auf deren Familienle
ben, Bildung und Erwerbsarbeit. So ist eine Annäherung an das soziale und historische 
Umfeld der Frauen möglich. Es wird untersucht, ob sie studieren durften und welche 
Berufsmöglichkeiten sich ihnen nach ihrem Studium oder ihrer Ausbildung auftaten. 
Zweitens beschreiben die Biografien die Rollen, die die Frauen im Monistenbund ein
nahmen. Hier erfolgt auch die Einteilung der Frauen im Spektrum zwischen den Typen 
der Haeckelverehrerin und der Frauenrechtsaktivistin. In diesem Zusammenhang wird 
das Frauenbild der jeweiligen Personen analysiert, sofern es in den Quellen außerhalb 
der Zeitschriftenartikel neue Erkenntnisse zu diesem gibt. Quellen sind hier die Brief
korrespondenzen der ausgewählten Frauen mit Haeckel und die eigenen Abhandlungen 
der Frauen. Die Frauenbiografien sind eine Kollektivbiografie und unterteilen die Frauen 

4 Das Sample besteht aus den Autorinnen der monistischen Zeitschriften und aus anderen Monis

tinnen, die Vereinsmitglieder waren und mit Haeckel in brieflichem Austausch standen, wodurch 
eine gute Quellenlage gegeben ist. Bei Helene Stöcker sind ihre zahlreichen öffentlichen Abhand
lungen von Bedeutung für diese Arbeit. Die Arbeit betrachtet nur Frauen, zu denen genügend 
Quellen vorhanden sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

im DMB in die beiden Hauptlager der öffentlich emanzipatorisch tätigen Frauenrechts
aktivistinnen und der Frauen, die nicht aktiv in der organisierten Frauenbewegung tä
tig waren, sich aber trotzdem für ihre eigene Emanzipation einsetzten. So ist ein Rück
schluss auf die Bedeutung der Frauenfragen in der praktischen Vereinsarbeit des Monis
tenbunds möglich. 

3.1 Fanny Daxenbichler 

Die erste Biografie dieses Kapitels widmet sich der österreicherischen Monistin Fanny 
Daxenbichler. Die Quellenlage zu ihr ist sehr übersichtlich. Außer ihren Briefen an Ernst 
Haeckel im Archiv des Ernst-Haeckel-Hauses in Jena und Haeckels Antwortschreiben 
an sie in der Österreichischen Nationalbibliothek in Wien sind fast keine Quellen zu ihr 
auffindbar. In seinen Dankesband an Ernst Haeckel hat dessen Vertrauter und Vereins
freund Heinrich Schmidt neben vielen anderen Bekanntschaften Haeckels und Vereins
mitgliedern des Monistenbunds auch Fanny Daxenbichler aufgenommen.5 Sie sei unter 
den ersten 100 Mitgliedern des Monistenbunds gewesen, da sie schon früh Haeckels An
hängerin gewesen sei und von ihm selbst die »einführenden Schriften und Satzungen«6 
zum Monistenbunds zugeschickt bekommen habe. Daxenbichlers Bildungsbiografie ist 
unklar. Es ist nicht bekannt, ob sie studierte. Aus ihren Briefen geht hervor, dass sie selbst 
keiner Erwerbsarbeit nachging und sich der Hausarbeit im familiären Rahmen widme
te. 

3.1.1 Eine unauffällige Zeitgenossin 

Es sind wenige Quellen zu Daxenbichlers Biografie auffindbar. Sie war Österreicherin 
und lebte mit ihrer Familie in Salzburg. Daxenbichler war Ehefrau und Mutter.7 In der 
regionalen Salzburger Presse werden die Todesdaten von ihr und ihrem Ehemann Mar
tin Daxenbichler genannt. Ihre Geburtsurkunden sind zwar nicht auffindbar, doch nen
nen die Artikeln das Todesalter der beiden, sodass eine Generationeneinschätzung mög
lich ist. Fanny Daxenbichler wurde demnach 1848 geboren und starb mit 92 Jahren am 
31. Dezember 1940.8 Ihr Ehemann Martin Daxenbichler wohnte unter derselben Adresse, 

5 Vgl. hierzu und zum Folgenden Daxenbichler, Fanny, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst 
Haeckel zu verdanken haben. Ein Buch der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 2, Verlag Unesma: 
Leipzig 1914, S. 93–95. 

6 Ebd., S. 93. 
7 Über eins ihrer beiden Kinder ist bekannt, dass es wie ihr Ehemann auch einen juristischen Dok

torgrad erlangte. (Vgl. o. A., Vermischtes aus Nah und Fern (Hof- und Personalnachrichten), in: Ti
roler Grenzbote. Wochenschrift zur Belehrung und Unterhaltung 26 (1896), Heft 20, 17. Mai 1896, 
Kufstein 1896, S. 4.) So promovierte Herrmann Daxenbichler als Sohn des in Salzburg ansässigen 
Anwalts Martin Daxenbichler 1896 in Graz zum Doktor beider Rechte. (Vgl. ebd.) 

8 Vgl. zu Fanny Daxenbichlers Todeseintrag in der lokalen Salzburger Zeitung o. A., Todesfälle in 
Salzburg, in: Salzburger Volksblatt 70 (1940), Heft 307, 31. Dezember 1940, Salzburg 1940, S. 10. In 
einem Geburtsregister in einer Zeitungsausgabe von 1889 wird eine andere Fanny Daxenbichler er
wähnt, die jedoch nicht die hier untersuchte Frau ist, da die in der Zeitung erwähnte Frau erst nach 
dem Verfassen der analysierten Korrespondenz mit Haeckel im Jahr 1889 geboren wurde. (Vgl. o. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 147 

die seine Frau in den Briefen an Haeckel als Korrespondenzadresse angab und war ein 
Rechtsanwalt. Er starb 1921 im Alter von 87 Jahren.9 Aus der Berichterstattung lässt sich 
der Umzug des Ehepaars rekonstruieren. Zunächst war Martin Daxenbichler im Tiroler 
Kufstein als Anwalt registriert und siedelte dann nach Salzburg um.10 Auch die Salzbur
ger Meldescheine des Ehepaars bestätigen die Lebensdaten und geben zudem die Reli
gion Franziska Daxenbichlers und ihres Ehemanns mit katholisch an.11 Aus den Quel
len geht zu keiner Zeit hervor, dass Daxenbichler gearbeitet hat. Diese Einschätzung 
korrespondiert mit der Tatsache, dass viele berufstätige Frauen nach der Geburt einer 
oder zweier ihrer Kinder die Erwerbsarbeit aufgaben und ihre Zeit mit familiären Auf
gaben oder Heimarbeit verbrachten.12 Daxenbichler selbst schreibt jedoch in keinem ih
rer Briefe an Haeckel, dass sie jemals einer Erwerbsarbeit nachgegangen wäre. Nur ein
mal erwähnt sie bezüglich ihrer sozialen Herkunft, dass sie keine höhere Tochter sei.13 
Dennoch genoss sie eine gute schulische Grundbildung, was sich an ihrem Interesse für 
Ernst Haeckels Literaturempfehlungen und an ihrem inhaltlichen Verständnis nach de
ren Lektüre zeigt. Sie war weder eine Person des öffentlichen Lebens noch verfasste sie 
für den DMB Artikel in dessen Publikationsorganen. Trotzdem stand sie in regem brief
lichem Austausch mit Ernst Haeckel und verfolgte die Situation des DMB sowohl bezüg
lich der vereinsinternen Politik als auch bezüglich der Reaktionen Außenstehender auf 
den Bund. 

A., Verzeichnis der im Monat März in Kufstein Geborenen, in: Tiroler Grenzbote. Wochenschrift 
zur Belehrung und Unterhaltung 24 (1889), Heft 15, 9. April 1889, Kufstein 1889, S. 3.) Doch diese 
jüngere Namensvetterin war wahrscheinlich mit unserer Frau von Interesse verschwägert, zumal 
sie wie deren Ehemann aus Kufstein stammte und seinen Familienname trug. 

9 Vgl. o. A., Todesfälle, in: Salzburger Wacht. Organ für das gesamte werktätige Volk im Lande Salz
burg 23 (1921), Heft 109, 17. Mai 1921, Salzburg 1921, S. 4. 

10 Es sind in den österreichischen Zeitschriften jeweils zwei Nachweise für die advokatische Tätig
keit Daxenbichlers in Kufstein und in Salzburg zu finden. Vgl. zur Aufnahme Daxenbichlers in die 
Kufsteiner Advokatenliste im Jahr 1869 o. A., Personalnachrichten. Amtliche Veröffentlichungen, 
in: Allgemeine österreichische Gerichts-Zeitung 20 (1869), Heft 23, 19. März 1869, Wien 1869, S. 92. 
Vgl. zudem o. A., Aus den Advocatenkammern, in: Juristische Blätter 1 (1872), Heft 19, 7. Juli 1872, 
Wien 1872, S. 254, wo Daxenbichler als neugewähltes Mitglied des Nordtiroler Disziplinarrats der 
nordtiroler Advokatenkammer genannt wird. Der Umzug der Familie Daxenbichler nach Salzburg 
wird in folgenden beiden Artikeln genannt: o. A., Mitteilungen, in: Gerichtshalle. Organ für Rechts
pflege und Volkswirtschaft 23 (1879), Heft 75, 18. September 1879, Wien 1879, S. 364 und o. A., Per
sonalnachrichten, in: Salzburger Chronik 15 (1879), Heft 111, 16. September 1879, Salzburg 1879, 
S. 5. Im letzten Beitrag wird der genaue Zeitpunkt erwähnt, zu dem der Umzug und die juristische 
Sitzverlegung stattfinden sollten: Ab Neujahr 1880 waren die Daxenbichlers offiziell in Salzburg 
ansässig. (Vgl. ebd.) 

11 Vgl. Landesarchiv Salzburg, Meldescheine Stadt Salzburg, Serie II, Kt. 111, Meldescheine des Ehe
paars Daxenbichler, mehrfach mit Zeitstempeln versehen. 

12 Vgl. Rigler, Edith, Frauenleitbild und Frauenarbeit in Österreich vom ausgehenden 19. Jahrhundert 
bis zum Zweiten Weltkrieg, Verlag für Geschichte und Politik Wien: Wien 1976, S. 65. 

13 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04121 vom 28. Fe
bruar 1908. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.1.2 Die Haeckelanhängerin 

Fanny Daxenbichlers Briefkorrespondenz mit Ernst Haeckel thematisiert einige vereins
interne Konflikte, die bereits Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit einführend darstellt. Auch Da
xenbichler geht in ihren Briefen vor allem auf den Konflikt des ehemaligen Vereinsmit
glieds Wilhelm Breitenbach mit dem DMB ein. Doch sie verengt den beschriebenen Kon
flikt um die Macht im Bund auf die Frage nach der Treue zur Person Haeckel. Vielhaber 
und Horneffer hätten laut ihren Aussagen in den Briefen an Haeckel trotz der ihnen qua 
Vereinsposition zu Teil gewordenen Verantwortung Haeckel nicht genügend gegen die 
ideologischen Anfeindungen des gegnerischen Keplerbunds verteidigt. Sie erwähnt den 
machtpolitischen Konflikt um den Vereinsvorsitz nicht und fokussiert sich in ihrer Dar
stellung auf Haeckel. Dabei nimmt sie die Treue zu ihm als Maßstab ihrer Beurteilung. 
Einerseits verurteilt sie den ihrer Meinung nach mangelnden öffentlichen Einsatz für 
Haeckel von Seiten Vielhabers und Horneffers und andererseits kritisiert sie den Aus
tritt Breitenbachs aus dem Bund und auch, dass er einen Konkurrenzbund zum DMB 
gründete. Sie lehnte also alles ab, was nicht Haeckels Wünschen entsprach. Fanny Da
xenbichler hatte trotz ihrer öffentlichen Passivität – sie verfasste keine Artikel in den 
monistischen Zeitschriften – ein großes Interesse am DMB. 

3.1.2.1 »Frauen begreifen […] mit dem Herzen«14 – 
ein traditionelles bürgerliches Rollenbild 

Fanny Daxenbichler äußerte sich während ihrer fünfzehnjährigen Korrespondenz mit 
Haeckel nie ausführlich über ihre Vorstellungen zur Rolle der Frauen in der Gesellschaft. 
Daraus lässt sich schließen, dass sie sich nicht sonderlich für Frauen betreffende Themen 
einsetzte oder sich mit diesen beschäftigte. Doch war sie deshalb nicht emanzipiert? Sie 
war eine Monistin.15 Sie verachtete alte religiöse Denkmuster.16 Trotzdem hielt sie an 
traditionellen geschlechtlich bedingten Charakterzuschreibungen fest. Sie unterstütz
te die hergebrachten Rollenzuschreibungen indirekt, indem sie die Benachteiligung von 
Frauen nicht ansprach. Das offenbart bei ihrer Verehrung für Haeckel und dessen Mo
nismus, dass sie und der Monismus zwar Interesse an weltanschaulichen Reformen, je

14 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04124 vom 14. Fe
bruar 1910. 

15 Vgl. zum Nachweis Daxenbichlers monistischer Weltanschauung Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04134 vom 4. Oktober 1911. Daxenbichler be
schreibt in allen ihren Briefen ihre Anhängerschaft zum Haeckelschen Monismus und nennt als 
Grund für ihre Weltsicht Haeckels Welträtsel, die »aus dem Paulus ein[en] Saulus« (Ebd.) gemacht 
habe. Mit dieser Metapher referiert sie auf das religiöse Erweckungserlebnis, dass der biblische 
Saulus in Damaskus bei der Erscheinung Jesu vor ihm erlebte und das ihn zum Anhänger Jesu Leh
re werden ließ. (Vgl. Elberfelder Bibel, Apg 9,1-19.) So sei es für Daxenbichler auch ein Erweckungs
erlebnis gewesen, Haeckels Schriften zu lesen, das sie zur Konversion zum Monismus veranlasste. 

16 Vgl. zu Daxenbichlers Verachtung der alten traditionellen und religiös begründeten Weltanschau

ung Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04128 vom 
14. Februar 1911. In diesem Brief identifiziert Daxenbichler den religiösen Keplerbund als ideolo
gischen Feind des Monismus und zeigt sich enttäuscht von denjenigen Mitgliedern des DMB, die 
den antimonistischen Anfeindungen des protestantischen Vereins nicht vehement öffentlich ent
gegenstanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 149 

doch nicht an geschlechtlicher Gleichberechtigung hatten. Der Monismus trieb die Ver
werfung dualistischer Geschlechterrollen nicht voran. So schreibt sie in einem Brief an 
Ernst Haeckel »Wir Frauen begreifen so Manches besser mit dem Herzen.«17 Diese Aus
sage offenbart ihr dualistisches Geschlechterbild, da Daxenbichler hier die Charakterei
genschaften der Frauen von jenen der Männer abgrenzt. Sie gibt keine Begründung für 
ihre Einschätzung, doch auf Grund ihrer monistischen Weltanschauung ist zu vermu
ten, dass ihre Geschlechtervorstellungen mit der monistischen dualistischen Geschlech
tereinteilung in Einklang standen und sie sie mit dieser begründete. Haeckels Antwort
schreiben stützen diese Einschätzung. Denn auch er sprach die Frauenfragen der Zeit 
Daxenbichler gegenüber nicht an. Haeckel und mit ihm Daxenbichler hielten an den bür
gerlichen Geschlechterzuschreibungen fest. 

3.1.2.2 Interesse am Bund, aber kaum Engagement 
Im DMB selbst hatte Daxenbichler wie auch schon in den monistischen Zeitschriften 
ebenfalls keine öffentlichkeitswirksame Aufgabe. Ihre Vereinsarbeit beschränkte sich 
größtenteils auf die persönliche Vernetzung mit Ernst Haeckel und den Salzburger Mo
nistInnen in ihrer regionalen Reichweite. Sie besuchte und verehrte Haeckel persönlich, 
doch war sie nicht im Verein selbst aktiv. Schmidt stand mit Fanny Daxenbichler in ei
nem sporadischen Briefaustausch und auch in einem, wenn auch sehr unregelmäßigen, 
persönlichen Austausch. Das belegen Daxenbichlers Briefe an Haeckel, in denen sie sich 
oft bei Haeckel für die sehr spät oder gar nicht ankommenden Antworten Schmidts auf 
ihre Briefe beschwert.18 Schmidt wählte Daxenbichler also vermutlich als Autorin für 
seinen Dankesband an Haeckel aus, da er sie persönlich kannte und um ihre persönliche 
Beziehung mit Haeckel wusste. 

Auch anhand der Briefe Daxenbichlers an Haeckel lässt sich Daxenbichlers Rolle im 
DMB nachzeichnen. Die Autorin hatte bereits seit ihrer 1904 erfolgten brieflichen Kon
taktaufnahme mit Haeckel Interesse an dessen monistischer publizistischer Tätigkeit 

17 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04124 vom 14. Fe
bruar 1910. 

18 »[A]llein Hr. Dr. Schmidt war leider so ungalant meine darauf bezügliche Anfrage nicht zu beant
worten.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04120 
vom 14. Februar 1908.) »Dr. H. Schmidt ist ganz verschollen« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04123 vom 14. Februar 1909.) »Dr. Schmidt gibt mir 
auf Anfragen meist keine Antwort, das kränkt mich so, dass ich schon gar nicht mehr fragen will.« 
(Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04133 vom 17. 
September 1911.) Mit dem Satz an Haeckel »Sollten Sie einmal Dr. Schmidt sehen, so sagen Sie 
ihm: ›Geduld bringt Rosen, aber nicht das, was er in Jena versprochen hatte.‹« (Ernst-Haeckel-Ar
chiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04134 vom 4. Oktober 1911.) drückt 
Daxenbichler ihre Enttäuschung darüber aus, dass Schmidt ihr nicht wie in Jena versprochen Nach
richt über Haeckels Gesundsheitsbefinden erteile. So schreibt sie als abschließende Beurteilung 
über Schmidt in einem Brief an Haeckel: »Dr. Schmidt, der mir früher manchmal schrieb, hat seit 
Jahr und Tag nicht mehr von sich hören lassen und mir auf 2 Briefe nicht mehr geantwortet, und 
so kommt es, dass ich auch gar nichts mehr über Sie erfahre. Dr. Schmidt ist ein gescheiter, lie
ber und interessanter, aber auch sehr eigentümlicher Mensch, der mit gewöhnlichem Masse wohl 
nicht gemessen werden darf.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst 
Haeckel, Brief 04141 vom 14. Februar 1915.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

und schloss sich in ihrem Brief mit der Bitte um Aufnahme dem Monistenbund an.19 
Bereits in diesem Brief schreibt Daxenbichler jedoch auch, dass sie nicht über große fi
nanzielle Mittel verfüge und deshalb dem Bund nur mit einem Jahresbeitrag dienen kön
ne. Eineinhalb Monate später war sie bereits als Mitglied mit der Nummer 307 in den 
DMB aufgenommen worden.20 Im Anschluss an ihre Aufnahme warb Daxenbichler so
gar selbst in ihrem Umfeld um Mitglieder für den Monistenbund.21 Dabei war sie jedoch 
laut eigenen Angaben nur mäßig erfolgreich. Diese Selbstdarstellung passt zu der Ein
schätzung ihrer im Vergleich zu großen Figuren des Bunds wie Haeckel, Ostwald oder 
Schmidt geringen sozialen Reichweite. Trotz ihrer wirtschaftlichen Einschränkungen 
und ihrer Verpflichtungen ihren Kindern gegenüber spendete sie jedoch auch abgesehen 
vom Jahresbeitrag kleinere Summen an den Bund, sofern es besondere Anlässe gab.22 

Daxenbichler beschäftigte sich mit Nachrichten über den DMB und war auch Zuhö
rerin zahlreicher anderer monistischer Vorträge und zumindest Mitglied einer weiteren 
regionalen monistischen Gemeinschaft.23 Doch sie blieb dabei passiv und organisierte 
selbst keine öffentlichen Vorträge oder trat gar selbst als monistische Rednerin auf. 

3.1.2.3 Eine treue Haeckelanhängerin und Monistin 
Ihr Hauptinteresse galt dem DMB, nicht zuletzt, weil Haeckel selbst ihn gegründet hatte. 
So war sie auch besonders an der Vereinspolitik des Bunds interessiert. Zu dieser disku
tierte sie im Briefwechsel sehr viel mit Haeckel und ergriff stets Position für ihn, sofern er 
sich in einem Konflikt mit anderen Vereinsmitgliedern befand. Fanny Daxenbichler war 
in jedem thematischen Brief vorbehaltlos auf Ernst Haeckels Seite und seiner Meinung 
beziehungsweise trat nie offen für eine oppositionelle Meinung ein, wenn sie Austritte 
oder Machtkämpfe im Bund thematisierte. So schätzt sie die Konflikte im Monistenbund 

19 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst 
Haeckel, Brief 04116 vom 26. Februar 1906. 

20 »Herr Dr. H. Schmidt hat mich bereits in den Deutschen Monistenbund aufgenommen, als Mitglied 
No 307.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04117 
vom 12. April 1906.) 

21 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst 
Haeckel, Brief 04118 vom 14. Februar 1907. 

22 So erwähnt Daxenbichler ihre Spende an Haeckel für dessen Anstrengungen zum Bau eines biolo
gischen Museums in Jena. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst 
Haeckel, Brief 04119 vom 16. Mai 1907.) 

23 Zu den Vorträgen vgl. ihren Besuch der Vorträge Forels, der ebenfalls Monist war. (Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04117 vom 12. April 1906.) Vgl. 
außerdem ihren Besuch von Hochschulkursen. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny 
Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04127 vom 29. September 1910.) Vgl. zur regionalen monisti

schen Haeckelgemeinde Daxenbichlers Aussage vor deren Eintritt in den Monistenbund: »Unserer 
Haeckelgemeinde, deren Mitglied ich zwar bin, ist nicht nach meinem Sinne, sie ist mehr ein soial
demokratischer[sic!] Freidenkerverein.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler 
an Ernst Haeckel, Brief 04116 vom 26. Februar 1906.) In dieser Aussage wird außerdem deutlich, 
dass die Briefautorin sich von ihrer Haeckelgemeinde nicht nur einen politischen Austausch, son
dern auch einen ausgeprägteren Haeckelkult und einen stärkeren Fokus auf Haeckels Monismus 
wünschte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 151 

nach dem Ersten Weltkrieg in ihrem letzten Brief an Haeckel vor dessen Tod folgender
maßen ein: »Der Monistenbund bietet auch gerade keinen erfreulichen Zustand. Das 
ewige Gezänke ob Religion oder nicht Religion scheint mir so überflüssig als möglich, 
es gibt jetzt wohl andere, wichtigere Fragen.«24 Ein zentraler Konflikt im Monistenbund 
war tatsächlich die Frage nach dem Religionscharakter des Monismus, den Haeckel be
jahte. Neben diesem ideologischen Konflikt ereigneten sich viele personelle Konflikte im 
Monistenbund, zu denen Daxenbichler sich in ihren Briefen an Haeckel äußerte. So be
dauert sie in einem Brief den Austritt Breitenbachs aus dem DMB und vor allem, dass 
er einen monistischen Zweigverein gründete, der aus ihrer Sicht zur Spaltung und so
mit zur Schwächung der monistischen Idee führe.25 Aus dieser Ablehnung heraus be
dauert Daxenbichler auch das Verhalten der Mitglieder von Breitenbachs neuem Monis
tenbund. Diese hetzten gegen den alten Monistenbund und kritisierten sogar die von 
Daxenbichler sehr bewunderten Sonntagspredigten Wilhelm Ostwalds.26 Ostwald war 
der Vorsitzende des DMB und eine führende Figur im Verein und Haeckel unterstützte 
ihn in dieser Funktion. Neben Breitenbachs Austritt zeigte sich Daxenbichler auch trau
rig über Schmidts Austritt aus dem Bund und darüber, dass die Ortsgruppen Haeckel 
nach dessen Eintritt in den Ruhestand teilweise aus dem Bund verdrängten. Doch ihrer 
Meinung nach reagierte Schmidt besser als Breitenbach, da er keinen Zweigverein grün
dete und weiterhin im Namen des Monismus und im Sinne des von Haeckel gegründeten 
DMB Vorträge hielt.27 Aus diesen Beurteilungen lässt sich schließen, dass Daxenbichler 
in allen Konflikten innerhalb des Monistenbunds weiter an dessen Legitimität festhielt 
und ihn unterstützte. Dies tat sie, da er für sie mehr Legitimität hatte als neugegründe
te dem Monismus verpflichtete Vereine wie Breitenbachs Verein. Sie sah den von Ernst 
Haeckel gegründeten Monistenbund als einenden Urverein für den philosophischen Mo
nismus. Diese Einschätzung lässt sich mit ihrer Verehrung für Ernst Haeckel begründen. 
Ein zweiter Grund für ihre Treue dem DMB gegenüber ist ihr Streben nach Einheit auf 
institutioneller Ebene mit dem Ziel, die monistische Idee zu stärken. Bezüglich der Per
sonalpolitik schreibt Daxenbichler über einen weiteren Punkt, der ihre Loyalität Haeckel 

24 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04147 vom 14. Fe
bruar 1919. In diesem Punkt lehnt Daxenbichler in ihrem Brief zwar jeden »äußerliche[n] Kultus« 
(Ebd.) ab, doch tut sie dies angesichts der Kriegsniederlage Deutschlands zur temporären Beruhi
gung der Konflikte innerhalb des Vereins und nicht als Opposition zu Haeckel. (Vgl. ebd.) 

25 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04128 vom 14. 
Februar 1911. Breitenbach sei auf Grund der mangelnden Unterstützung im Monistenbund zur Ver
teidigung Haeckels gegenüber dem Keplerbund sehr empört gewesen und habe sich zum Austritt 
aus dem Verein und zur Zweiggründung veranlasst gesehen. (Vgl. ebd.) 

26 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04134 vom 4. 
Oktober 1911. 

27 Vgl. zu Schmids Verdrängung aus dem Monistenbund und zu dessen Reaktion Ernst-Haeckel-Ar
chiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04138 vom 14. Februar 1913. »Der 
ewige Zank und Hader, die ewige Hetze aus den eigenen Reihen der Monisten, könnte einem 
beinahe die Zugehörigkeit verleiden. Dr. Breitenbach sollte sich ein Beispiel an der Noblesse des 
Dr. Schmidt nehmen, der auch in kränkender Weise verdrängt wurde, aber nie auch nur mit ei
nem Wort gegen den Bund auftrat, sondern sich im Gegenteil durch seine Vortragstätigkeit in den 
Dienst des Bundes stellte. Menschen werden stets irren und fehlen, aber die Sache wird dadurch 
nicht schlechter.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

gegenüber offenbart. Sie kritisiert die Entscheidung, den Vorsitz des von Haeckel initi
ierten phyletischen Museums in Jena an die Lehrstuhlinhaber an der Universität zu bin
den.28 Als das Museum eröffnete, war Haeckel bereits emeritierter Professor der Univer
sität Jena, wo er Biologie lehrte. Daxenbichler empfindet es als anstößig, anstatt Haeckel 
nun dem neuen Museumsdirektor bei der Eröffnung gratulieren zu müssen, sodass sie 
lieber gar nicht zu Eröffnung gratuliere. Denn die Arbeit zum Aufbau und zur Eröffnung 
des Museums sei durch Haeckel erfolgt. 

Auch gegen Kritik an Haeckel außerhalb des Monistenbunds verteidigte Daxenbich
ler Haeckel. Sie lobt Breitenbachs monistische Neue Weltanschauung, in welcher Breiten
bach Haeckel gegen den »famose[n] Keplerbund«29 verteidige, der »sein vorlautes Un
wesen«30 treibe. So kann sie es auch nicht nachvollziehen, dass der Monistenbund eben
diese Zeitschrift boykottiere.31 Persönliche Loyalität in der ideologischen Sache stand 
für Daxenbichler also über den personellen innervereinlichen Diskussionen und Austrit
ten, wenn es um den Kampf gegen den ideologischen christlich-protestantischen Gegner 
ging.32 So sieht sie es auch als bedauerlich an, dass Vielhaber und Horneffer als führen
de Personen im DMB Haeckel nach anhaltenden Angriffen durch den Keplerbund nicht 
ausreichend öffentlich verteidigten.33 

Neben ihrem Interesse für personelle Fragen und für die Verteidigung gegen den 
Keplerbund interessierte sich Daxenbichler in ihren Briefen außerdem für die Verbrei
tung des Monistenbunds und dessen Ideen. Sie freute sich über die gestiegene Öffent
lichkeitswirksamkeit des Bunds und tat Haeckel ihre Einschätzungen zur Mitglieder
werbung in ihrer Stadt kund. Auch wenn sie für Salzburg die Einschätzung hat, dass die 
einflussreichen Personen mit größeren finanziellen Mitteln eher die katholische Univer
sität und den katholischen Piusverein unterstützen und nicht für die monistische Idee 
offen seien,34 so kommt sie 1914 doch zu dem Schluss, dass der DMB in der aktuellen 
Presse bedeutsam geworden sei und somit eine gesellschaftliche Relevanz habe.35 

Bei all ihrer Passivität sind jedoch die Netzwerkanfragen Haeckels und Schmidts an 
Daxenbichler nicht zu ignorieren. Auch wenn sie in ihren Briefen nicht ausführlich auf 

28 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst 
Haeckel, Brief 04137 vom 19. Mai 1912. 

29 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04123 vom 14. Fe
bruar 1909. 

30 Ebd. 
31 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04124 vom 

14. Februar 1910. 
32 Sie schreibt im Zusammenhang mit Breitenbachs Zweiggründung den bedeutenden Grundsatz

satz: »Die grosse[!] Idee muss immer im Vordergrunde stehen und alles Persönliche in den Hin
tergrund treten.« (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, 
Brief 04128 vom 14. Februar 1911.) Diese Aussage lässt sich besonders auf den Zusammenhalt ge
gen ideologische GegnerInnen des Monismus anwenden. 

33 Vgl. ebd. 
34 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04121 vom 28. 

Februar 1908. 
35 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04139 vom 

14. Februar 1914. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 153 

diese eingeht, so berichtet sie dennoch schriftlich immer wieder von der Salzburger Mo
nistengruppe und wird sich höchstwahrscheinlich sehr über die Rolle als Verbindungs
frau zwischen dem DMB und der regionalen Salzburger Ortsgruppe des Monistenbunds 
gefreut haben, die ihr zwei führende Monisten zuschrieben. So fragt Haeckel sie bei
spielsweise in einem Brief, ob sie einen Salzburger Mäzen kenne, der gerne für den Mo
nistenbund spenden würde.36 Auch Schmidt setzte für seine Informationen zum Salz
burger Monismus laut eigenen Angaben auf Daxenbichlers Berichte.37 Schmidt fragt sie 
in seinem Brief als Beraterin in Fragen der Salzburger Monistengruppe an. Sie kenne die 
örtlichen Verhältnisse am besten und könne Schmidt deshalb geeignete Methoden nen
nen, die Ortsgruppe in seinem Sinne zu verändern. Schmidt bittet sie in seinem Brief um 
fortwährende Berichterstattung. Und Breitenbach bittet sie in einem Brief um Hilfe bei 
der Verbreitung seines neuen monistischen Bunds, den er nach seinem Austritt aus dem 
DMB gründete.38 Doch trotz der augenscheinlich wichtigen Rolle, die die genannten Mo
nisten Daxenbichler zuschrieben, sprechen sie sie in den Briefen doch immer nur als ver
trauensvolle Berichterstatterin an – als vertrauensvoll, doch nicht als verantwortungs
voll für den Bund. Sie verblieb in der Rolle der Beobachterin und erhielt keine verant
wortungsvolle Aufgabe für den Bund. Denn die Berichte aus Salzburg waren sicherlich 
hilfreich, doch nicht existenziell für den DMB, zumal sich die Vereinspolitik in den deut
schen Großstädten mit zahlenmäßig großen Ortsgruppen abspielte, wie der Konflikt um 
Breitenbach zeigt. In Berlin, München, Hamburg und wegen Haeckels Einfluss im Ver
ein auch in Jena wurden die Entscheidungen getroffen, nicht im fernen Salzburg. Nun 
kann argumentiert werden, dass Daxenbichler durch ihre Einflussnahme auf führende 
Monisten wie Schmidt, Breitenbach und nicht zuletzt Haeckel durchaus eine Machtpo
sition im Bund hatte, was auch stimmt. Indirekte Macht war sicherlich eine übliche Ein
flussstrategie von Frauen und konnte erfolgreicher sein als das Streben nach Ämtern.39 
Dennoch ist dabei anzumerken, dass erstens keine Entscheidung der genannten Monis
ten in der Vereinspolitik klar belegbar auf Daxenbichlers Berichte zurückzuführen ist. 
Zweitens berichtete sie aus der Peripherie und verhalf ihrer monistischen Ortsgruppe 

36 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Ernst Haeckel an Fanny Daxenbichler, Brief 
384/44-6 vom 22. Februar 1908. 

37 Vgl. hierzu und zum Folgenden Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Heinrich Schmidt an 
Fanny Daxenbichler, Brief 384/47-6 vom 24. Oktober 1906. 

38 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Wilhelm Breitenbach an Fanny Daxenbichler, 
Beilage zu Brief 384/47 vom 26. Januar 1910. 

39 Claudia Honegger und Bettina Heintz vertreten in ihrem Sammelband von 1981 bereits die The
se, dass weibliche Emanzipation schon im 19. Jahrhundert auf individueller Ebene stattfand, was 
bisher dahin in der Forschung noch nicht viel Beachtung gefunden habe. (Vgl. Honegger, Claudia/ 
Heintz, Bettina, Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im 19. Jahrhundert, Frank
furt a.M. 1981, S. 9.) Sie sammeln in ihrem Sammelband Aufsätze, die weibliche emanzipative 
Handlungsmuster in Amerika, Großbritannien und Frankreich besprechen und zeigen somit »den 
Wandel weiblicher Handlungspotentiale[sic!] und Widerstandsformen im 19. Jahrhundert« (Ebd., 
S. 10.) auf. Die Aufsätze zeigen auf, wie die Frauen ihre Handlungsspielräume nicht über politi
sche Rechte, sondern über indirekte Einflussnahme auf Männer und die Gesellschaft im sozialen, 
wirtschaftlichen und sittlichen Bereich privat und öffentlich ausweiteten. Die Arbeit tut dies für 
Deutschland und knüpft somit an Honeggers Forschung an. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

nicht zu vereinsinterner großer Bedeutung, was ebenfalls gegen eine bedeutende Rol
le Daxenbichlers im Bund spricht. Nun nahm sie unter den Salzburger Monisten aber 
auch keine herausragende Rolle ein. Fakt ist, dass sie im Verein nur eine untergeordne
te Rolle hatte und trotz ihrer Korrespondenz mit monistischer Berichterstattung an die 
Führungsriege keine Entscheidungsposition im Bund erhielt. Das mag an ihrer eigenen 
Passivität, mangelndem autoritativem Ehrgeiz, der vergleichsweisen Unbedeutsamkeit 
ihrer Ortsgruppe und ihres Geschlechts gelegen haben. Dieses spekulative Motivgerüst 
wird zusammengewirkt haben. Zumindest hatte sie genug Kontakten zu bedeutenden 
monistischen Entscheidungsträgern, auch wenn Breitenbach sich vom DMB abspalte
te und die Ortsgruppen im Vergleich zur Gründungsgruppe um Haeckel zunehmend an 
Einfluss im Verein gewannen. Daxenbichlers Emanzipation auf institutioneller Ebene 
war somit ambivalent. Auf individueller Ebene emanzipierte sie sich jedoch durchaus. 

Daxenbichlers Fokussierung auf Haeckels Meinung spiegelt sich nicht nur in ihrem 
Umgang mit Vereinsfragen wider, sondern drückt sich auch im fachlichen Austausch in 
ihrer Korrespondenz mit Haeckel und der daraus sich offenbarenden Beziehung zu ih
rem Idol Haeckel aus. Trotz ihrer – im Vergleich zu Männern im Bund – Passivität in 
Fragen der Vereinsarbeit stand Daxenbichler in regem Austausch mit Haeckel. Sie for
derte den intellektuellen Austausch und somit Bildung von ihm ein. Sie schrieb ihm seit 
1904 jährlich zu seinem Geburtstag Briefe und antwortete oft auf seine im Anschluss er
haltenen Antwortschreiben. Somit ist eine größtenteils aus Briefen bestehende Korre
spondenz mit durchschnittlich drei Briefen Daxenbichlers an Haeckel pro Jahr erhalten. 
Aus dieser geht hervor, dass Haeckels Schriften und seine Meinung im Allgemeinen für 
Daxenbichler die ideologische Richtschnur ihres Lebens waren. Sie drückt in ihren Brie
fen eine tiefe Verehrung für Haeckel aus und sah ihn als ihren Lehrer und als ihr ideolo
gisches, aber auch menschliches Idol an. Hier soll die ›Verehrerin-Idol-Beziehung‹ Da
xenbichlers und Haeckels genauer beleuchtet werden, so wie Fanny Daxenbichler sie in 
ihren Briefen kommunizierte. So kann die Motivation der Schriftstellerin ermittelt wer
den, dem Bund beizutreten. 

Daxenbichler offenbarte in ihren Briefen ihre Bewunderung für Haeckels monisti
sches Werk. Sie lobte seine Philosophie als Türöffner für weltanschauliche Fragen für sie. 
In ihrem ersten Brief wendet sie sich mit der Bitte um die »Bekanntgabe einer passen
den Zeitschrift im Sinne der Entwicklungslehre«40 an Haeckel. Sie hat bereits Haeckels 
bekannteste Schriften wie Die Welträtsel gelesen und möchte von ihm weitere ideologi
sche Anhaltspunkte erhalten, denen sie bereits vorab Glauben schenkt, weil sie Haeckels 
Gedanken zur Evolutionstheorie und dessen sich daraus ableitender Kulturtheorie be
reits zustimme. Ihr Studium der Haeckelschen Werke bestätigt Daxenbichler in ihrem 
zweiten Brief. In diesem gibt sie zu, von diesen Werken so stark beeinflusst worden zu 
sein, dass sie »nun auch Anderes mehr fachmännisch Geschriebenes lesen kann«41. Die
se Aussage zeigt, dass sie laut eigener Angabe durch die Lektüre von Haeckels Büchern 
einerseits das Lesen und Verstehen philosophischer und naturwissenschaftlicher Texte 

40 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04111 vom 17. Ok
tober 1904. 

41 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04112 vom 14. Fe
bruar 1905. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 155 

erlernt hat, andererseits jedoch auch von Haeckels Texten beeinflusst war und diese stets 
als Maßstab für andere Texte heranzog. In einem Fazit nach zehn Jahren Welträtsellek
türe kommt sie zu dem Schluss, dass dieses Werk für sie die »Pforte zur Freiheit«42 gewe
sen sei. Damit meint sie die weltanschauliche Freiheit von religiösen und traditionellen 
Ideologien und die Hinwendung zu aus ihrer Sicht biologisch bewiesenen kulturtheore
tischen Theorien des Haeckelschen Monismus. Ihre Bitte um weitere Literaturempfeh
lungen wiederholt Daxenbichler oftmals.43 Sie ist zuweilen der einzige Grund für ihre 
Briefe. Doch das passive Bild der kritiklos aufnehmenden Leserin ist ein Trugschluss. 
Daxenbichler äußerte auch viel Kritik an naturphilosophischen Schriften. Diese Kritik 
richtete sich jedoch nie gegen Haeckel selbst. So lobt sie Werke anderer Autoren entwe
der als »mustergültige Werke«44 oder kritisiert deren Schreibstil.45 Auf diese Weise ver
suchte sie, indirekt Einfluss auf Haeckel zu nehmen: Indem sie andere Autoren kritisier
te oder lobte, versicherte sie Haeckel einerseits ihre philosophische Treue und konnte ihn 
andererseits beeinflussen. Doch wenngleich sie einige von Haeckels Lektürevorschlägen 
kritisierte, so kritisierte sie nie ein Werk aus Haeckels Feder. Daxenbichler scheute sich 
auch nicht vor Grundsatzdiskussionen mit Haeckel, solange sie dabei Haeckels Stand
punkt einnahm. Als Monist wird er die kritische Haltung einiger Biologen gegenüber sei
nen naturphilosophischen Schlussfolgerungen der Evolutionstheorie für den Monismus 
mit Sorge verfolgt haben. Daxenbichler schreibt: »Müssen wir wirklich die herzlichen 
Errungenschaften der letzten 60 Jahre wieder verlieren?«46 Sie war als Monistin und als 
Haeckelanhängerin auf der Seite des Monismus und wollte diesen verbreiten statt ihn 
geschwächt zu sehen. Nach zehn Jahren Haeckelanhängerschaft und der Lektüre zahl
reicher unterschiedlicher philosophischer und naturwissenschaftlicher Werke kommt 
Daxenbichler 1910 schließlich zu dem Schluss: »Unser Haeckel hat doch Recht!«47 Die
se Zusammenfassung bringt ihre grundsätzliche Meinung auf den Punkt. Neben dem 
fachlichen Austausch tauschte sie sich während des Ersten Weltkriegs auch über die ta
gesaktuelle Politik und deren Bedeutung für die Verbreitung des Monismus mit Haeckel 
aus. Auch in diesem Zusammenhang lobt sie Haeckels Standpunkt und sein nationalis
tisches Anklagen der »Blutschuld«48 Englands. Auch für sie sei der Krieg eine Gefahr für 

42 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04126 vom 28. 
August 1910. 

43 Vgl. zum Beispiel Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 
04113 vom 7. Oktober 1905. In diesem Brief spezifiziert sie die Werke Haeckels, die sie gelesen habe. 
Dabei seien Die Welträtsel, Die Lebenswunder und Die Schöpfungsgeschichte gewesen. (Vgl. ebd.) 

44 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04114 vom 14. Ok
tober 1905. 

45 Vgl. ebd. 
46 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04119 vom 16. Mai 

1907. 
47 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04126 vom 28. 

August 1910. 
48 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04141 vom 14. Fe

bruar 1915. Daxenbichler referiert hier auf einen Artikel Haeckels im Jenaer Volksblatt vom 14. Au
gust 1914. Haeckel spricht in diesem Zeitungsartikel England den Großteil der Verantwortung am 
Weltkrieg und an den Toten in diesem zu, da es nur auf einen Anlass gewartet habe, den Krieg zu 
beginnen. (Vgl. Haeckel, Ernst, Englands Blutschuld am Weltkriege, in: Jenaer Volksblatt. Organ 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

die Kultur und deshalb auch für den Monismus, der eine Höherentwicklung der Kultur 
anstrebt.49 Doch neben dem politischen Austausch und der Kritik an den Kriegsgegnern 
blieb auch der intellektuelle Austausch zwischen ihr und Haeckel während des Kriegs 
bestehen und Haeckel schickte ihr weiterhin kleine Schriften zu.50 

3.1.2.4 Haeckel als »Lehrer, Führer und Tröster«51 
Neben der Bitte um Literaturempfehlungen und um ideologische Leitung ist der wei
tere Hauptgrund für Daxenbichlers Briefe an Haeckel die Pflege der persönlichen Be
ziehungsebene in Form von Fragen nach seinem Befinden. Das problematische Verhält
nis der Briefautorin zu Haeckels Sekretär Schmidt ist bereits thematisiert worden. Von 
Schmidt erhielt sie nur selten Antworten auf ihre Nachfragen nach Haeckels Gesund
heitszustand. Daxenbichler erkundigte sich jedoch auch bei Haeckel selbst stets nach 
dessen Befinden. Sie versuchte, die persönliche Beziehung zu ihrem weltanschaulichen 
Lehrer aufrecht zu erhalten. So war sie stets über die Presse über Haeckel informiert und 
schrieb ihm zum Beispiel nach seinem schweren Sturz im Mai 1911, um ihm ihr Mitgefühl 
auszudrücken.52 Sie besuchte Haeckel sogar einmal in seinem Haus in Jena und weitere 
Besuche waren geplant, wurden jedoch auf Grund fehlender Gelegenheiten, fehlender 
finanzieller Mittel für die Fahrt auf Daxenbichlers Seite und auf Grund des Kriegsaus
bruchs verhindert.53 Auch über familiäre Krankheitsfälle unterrichtete die Briefautorin 
ihr monistisches Vorbild. So schrieb sie ihm von dem schlechten Gesundheitszustand 
ihres Ehemanns.54 

der Fortschrittlichen Volkspartei des 3. Weimarischen Reichstagswahlkreises 25 (1914), Heft 189, 
14. August 1914, Zweite Ausgabe, Verlag von Bernhard Bopelius: Jena 1914, S. 1f.) 

49 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04141 vom 
14. Februar 1915. In einem späteren Brief schreibt sie dementsprechend angesichts der Negativ
schlagzeilen der Kriegsgegner über Deutschland: »Wo ist unsere Hoffnung auf Höherzüchtung der 
Menschheit?« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 
04143 vom 28. Februar 1916.) Sie ist enttäuscht von den ihrer Meinung nach ebenfalls kulturell 
hochentwickelten europäischen Kriegsgegnern, die gegen die deutsche Kulturnation Krieg führ
ten und diese auch noch schlecht darstellten. 

50 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04144 vom 
26. Oktober 1916. 

51 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04112 vom 14. Fe
bruar 1905. 

52 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04131 vom 17. 
Mai 1911. 

53 Vgl. zum Besuch Daxenbichlers bei Haeckel Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbich
ler an Ernst Haeckel, Brief 04130 vom 19. März 1911 und vgl. zu ihren Besuchsverschiebungen aus 
finanziellen Gründen Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, 
Brief 04140 vom 20. April 1914. Auch Haeckel versuchte spontan, Daxenbichler zu besuchen, doch 
war sie zu diesem Zeitpunkt nicht in Salzburg anwesend. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04126 vom 28. August 1910.) 

54 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04146 vom 14. 
Februar 1918. Ihr Mann habe einen leichten Schlaganfall erlitten und erlitt danach einen zweiten 
Schlaganfall, wie sie in ihrem nächsten Brief schreibt. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04147 vom 14. Februar 1919.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 157 

Die persönliche Beziehung war für sie neben der fachlichen Verehrung immer The

ma in ihren Briefen. Doch ist diese stark geprägt von ihrem Bild von Haeckel als ihrem 
Führer in monistischen Angelegenheiten. Hinzu kommt eine religiöse Komponente, die 
Haeckel als Propheten der monistischen Weltanschauung sieht und somit noch mehr 
Grund zu seiner Verehrung gibt. So nennt sie den geplanten zweiten Besuch bei Haeckel 
auch nicht nur einen einfachen Besuch, sondern eine »Pilgerfahrt«55. Diese Bezeichnung 
offenbart die religiöse Komponente in Daxenbichlers Verehrung für Haeckel. Weiteren 
Aufschluss über diesen Zusammenhang von persönlicher Beziehung und ideologischer 
Verehrung geben die Anreden, mit denen die Autorin Haeckel in ihren Briefen anspricht. 
Schon zu Beginn ihrer Korrespondenz stellt Daxenbichler in ihrem ersten Brief an Hae
ckel ihre Beziehung zu ihm klar, indem sie Haeckel als ihren »Meister«56 bezeichnet und 
sich selbst eine Laiin in monistischen Themen nennt, weshalb sie ihn auch um Zeitschrif
tenvorschläge zur Entwicklungslehre bittet.57 Nicht ganz ein halbes Jahr später spricht 
sie Haeckel in ihrem zweiten Brief bereits als »Lehrer, Führer und Tröster«58 an, der ihr 
auf ihrer Suche nach der richtigen Weltanschauung in der Fülle an religiösen und natur
wissenschaftlichen Schriften die richtige Ansicht offenbart habe.59 Die Anrede Meister 
behält die Autorin der Briefe in ihren 15 Korrespondenzjahren in der Begrüßungsformel 
bei. Sie tauscht sie des Öfteren lediglich mit der ebenfalls viel von ihr verwendeten Be
rufsbezeichnung ›Professor‹ aus. Diese beiden Anreden betonen Haeckels intellektuelles 
Prestige und auch seine Überlegenheit über seine Schülerin und Verehrerin Fanny Da
xenbichler. Mit den genannten Anreden kommunizierte Daxenbichler sprachlich folg
lich sowohl eine Hierarchie und offenbarte auch eine religiöse Ebene in Haeckels Bedeu
tung für sich. Die Wörter Laiin und Tröster weisen beide einen religiösen Bezug auf. So 
meint Laiin nicht nur die Unwissende in allgemeinen Dingen, sondern auch in religiö
sen Fragen im Speziellen.60 Und der Tröster weist Parallelen zum biblischen Bild für dem 
Heiligen Geist auf.61 Mit der Bezeichnung Haeckels als Tröster drückt Daxenbichler laut 
dieser Interpretation aus, dass er ihr religiöse Erkenntnis verschaffte. Dies tat er durch 
seine naturphilosophischen Werke. Die religiöse Bildsprache führte die Autorin auch in 
weiteren Briefen fort. So verweile sie bei der Lektüre eines Briefwechsels Haeckels mit 
dem Religionskritiker Konrad Deubler oft in langer und stiller »Andacht«62. Sie zitiert 
sogar Konrad Deubler mit seinem Satz »Was dem Katholiken seine Heiligen, das sind 

55 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04139 vom 
14. Februar 1914. 

56 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04111 vom 17. Ok
tober 1904. 

57 Vgl. ebd. 
58 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04112 vom 14. Fe

bruar 1905. 
59 Vgl. ebd. 
60 Vgl. zur Bedeutung des Wortes dessen Dudeneintrag o. A., Art. Laiin, in: Onlineduden, https://ww 

w.duden.de/rechtschreibung/Laiin [zuletzt aufgerufen: 22.08.2021]. 
61 Vgl. zur Nennung des Heiligen Geists als Beistand und Tröster von griech. ›parakletos‹ Elberfelder 

Bibel, Joh 14,26 und vgl. zur Nennung Jesu mit diesem Begriff Elberfelder Bibel, 1Joh 2. 
62 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04113 vom 7. Ok

tober 1905. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Laiin
https://www.duden.de/rechtschreibung/Laiin
https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Laiin
https://www.duden.de/rechtschreibung/Laiin


158 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Sie mir.«63 Deubler bezog diesen Satz auf Haeckel und dasselbe tut auch Daxenbichler 
in ihrem Brief. Haeckels Rat bedeute ihr mehr als jener jedes anderen Menschen.64 Auch 
hier überhöht sie Haeckel als religiös-weltanschaulichen Übermenschen.65 Sie nennt ihn 
zwar niemals Gott doch bezeichnet sie ihn tatsächlich explizit als Propheten.66 Ange
sichts seiner großen Bedeutung für sie sei sie ihm »Verehrung und Dankbarkeit«67 schul
dig. Dankbarkeit und Verehrung betonte sie in jeder Schlussformel.68 Noch expliziter 
in ihrer religiösen Bildwelt wird Daxenbichler, als sie Haeckel einen »Erlöser«69 für die 
Menschen nennt, die wie sie durch seine Schriften zum Monismus fanden.70 Dabei gibt 
sie jedoch nicht zu, ihn im religiösen Sinne wie einen Gott zu verehren. Sie lehnt dies 
auch explizit ab und betont, Haeckel lediglich »menschliche Dankbarkeit«71 erweisen zu 
wollen. Doch durch den Vergleich ihres Idols mit einem Erlöser im darauffolgenden Satz 
und durch ihre religiöse Sprache mit biblischen Bezügen sowie auf Grund ihrer bedin
gungslosen Verehrung Haeckels wird dieser areligiöse Anspruch konterkariert. Die Au
torin macht sich somit selbst unglaubwürdig, wenn sie sich in ihrem letzten Brief an 
Haeckel gegen eine religiöse Auffassung des Monismus als Kult ausspricht.72 Freilich 
könnte man behaupten, dass die Beschäftigung mit religiösen Verweisen dem Charakter 
der auf Naturwissenschaften basierenden Protestweltanschauung des Monismus ent
springe und dass diese deshalb noch lange kein Beweis für den Religionscharakter von 
Daxenbichlers Umgang mit Haeckel sei. Doch dieser Einschätzung widerspricht die Fre
quenz der religiösen Verweise, die Daxenbichler anführte. Diese finden sich in fast jedem 
Brief. Vor diesem Hintergrund ist die Interpretation als ehrlicher Ausdruck der Vereh
rung naheliegender. In ihre Verehrung mischte sich mit der Zeit auch eine freundschaft
liche Grundhaltung. Daxenbichler nennt ihren ideologischen Lehrer sogar »Freund und 

63 Ebd. 
64 Vgl. ebd. 
65 Mit dem Wort Übermensch ist hier keineswegs eine Referenz auf Friedrich Nietzsches philosophi

sche Idee gemeint, sondern es ist die über das normale menschliche Maß gebührende Leitungs
position gemeint, die Haeckel für Daxenbichler einnimmt. 

66 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04125 vom 20. 
Februar 1910. In diesem Brief nennt Daxenbichler Haeckel einen »Profeten[sic!]« (Ebd.) und einen 
»geistige[n] Wohltäter« (Ebd.) für viele seiner LeserInnen und AnhängerInnen. 

67 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04120 vom 14. 
Februar 1908. 

68 Beispiele für Schlussformeln in den Briefen Daxenbichlers an Haeckel sind: »In alter, aufrichtiger 
Verehrung und Dankbarkeit Ihre ergebene Fanny Daxenbichler.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04119 vom 16. Mai 1907.) und »In aufrichtiger Ver
ehrung und Treue Ihre ergebenste F. Daxenbichler.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny 
Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04126 vom 28. August 1910.) 

69 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04120 vom 14. 
Februar 1908. 

70 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
71 Ebd. 
72 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04147 vom 

14. Februar 1919. Sie schreibt, dass »wir nach äusserlichem[!] Kultus nicht das mindeste Verlangen 
fragen, ich wenigstens nicht.« (Ebd.) Damit meint Daxenbichler die Mitglieder des DMB. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 159 

Meister«73. In der die beiden verbindenden Freundschaft bleibt das hierarchische Ver
hältnis von Lehrer und Schülerin jedoch auch in den folgenden Briefen stets bestehen. 
Daxenbichler meint, sie habe sich die Freundschaft zu Haeckel mit ihrer jahrelangen 
treuen Anhängerschaft verdient.74 Auch in den Briefen, in denen sie Haeckel als Freund 
bezeichnet, schreibt sie einige Zeilen später von ihren Plänen für eine »Pilgerfahrt«75 zu 
ihm. Einem Freund stattet man einen Besuch ab. Zu einem persönlichen Messias und 
Propheten unternimmt man eine »Wallfahrt«76, wie Daxenbichler ihren Besuchsplan bei 
Haeckel auch nennt. Ihre Beziehung zu Haeckel war keineswegs einseitig. Zwar stellte 
er ihr Verhältnis nicht so hierarchisch als Meister-Schülerinnen-Verhältnis dar wie sie 
und nannte sie vielmehr »Freundin«77, doch befriedigte er ihr Bedürfnis nach Belehrung 
durch seine fortwährenden Buchempfehlungen.78 Zudem trug er zu ihrem auf ihn be
zogenen Personenkult bei, indem er ihr Berichte über seine Krankheiten, seine Familie, 
sein Jahresfazit und seine beruflichen Tätigkeiten gab.79 Auch durch ihn wurde über den 
Inhalt der Briefe auf persönlicher und fachlicher Ebene die hierarchische Beziehung auf
rechterhalten, zumal die Korrespondierenden sich nicht oft persönlich trafen. 

Bevor Heinrich Schmidt in der Korrespondenz zu Daxenbichler schweigsam wur
de, teilte auch er ihr in seinen Briefen etwas über seine eigene Reise- und Vortragstä
tigkeit mit.80 Auch über die öffentlichen Reaktionen auf den DMB tauschte er sich mit 
ihr aus.81 Ihre Verbindung zu Schmidt blieb jedoch oberflächlich und auf Haeckel bezo
gen. So galt er ihr als Verbindungsmann zu ihrem weltanschaulichen Idol und Führer. 
Dieses Verhältnis lässt sich nicht nur in ihren oben genannten Aussagen Haeckel gegen
über, sondern auch in Schmidts Briefen an sie nachvollziehen. Der Generalsekretär des 
DMB grüßte sie mehrmals von Haeckel und berichtete ihr von dessen Gesundheitszu

73 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04126 vom 28. 
August 1910. 

74 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04139 vom 14. 
Februar 1914. Auch in diesem Brief adressiert die Autorin Haeckel wieder nur in der Doppelbezeich
nung »Lehrer und Freund« (Ebd.). Sie spricht ihn nicht nur als Freund allein an. Diese Ansprache 
bärge die Gefahr, die Hierarchieebene aus ihrer brieflichen Unterhaltung zu entfernen. 

75 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04139 vom 14. Fe
bruar 1914. 

76 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Fanny Daxenbichler an Ernst Haeckel, Brief 04140 vom 20. 
April 1914. 

77 Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Ernst Haeckel an Fanny Daxenbichler, Brief 384/44- 
13 vom 21. Februar 1916. 

78 Vgl. beispielsweise Österreichische Nationalbibliothek, Briefe von Ernst Haeckel an Fanny Daxen
bichler, Brief 384/44-1 vom 7. Mai 1904 und Brief 384/44-2 vom 9. Oktober 1905. 

79 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Ernst Haeckel an Fanny Daxenbichler, Brief 
384/44-7 vom 18. Februar 1910. Haeckel berichtete sogar über den Tod seiner Frau und über sei
ne älteste Enkelin, die zeitweise seinen Haushalt führte. (Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, 
Brief von Ernst Haeckel an Fanny Daxenbichler, Brief 384/44-13 vom 21. Februar 1916.) 

80 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Briefe von Heinrich Schmidt an Fanny Daxenbichler, Brief 
384/47-2 vom 15. März 1907 und Brief 384/47-3 vom 22. März 1907. Es bleibt unklar, warum Schmidt 
immer seltener auf Daxenbichlers Briefe antwortete. 

81 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Heinrich Schmidt an Fanny Daxenbichler, Brief 
384/47-4 vom 13. Mai 1907. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

stand.82 Mit Breitenbach unterhielt sie – zumindest quellentechnisch nachweisbar – le
diglich eine noch oberflächlichere Beziehung, in der sie sich solidarisch mit ihm zeigte 
und ihm einen anerkennenden Brief schrieb, als er seinen eigenen Monistenbund grün
dete.83 Keine der Beziehungen war vergleichbar mit ihrer Verehrung für Haeckel, die sie 
in ihrer kurzen Abhandlung Wie ich zum Monismus kam genauer beschreibt: Haeckel sei 
ihr »Meister«84, der sie mit seinen Literaturratschlägen in ihrer Weltanschauungssuche 
unterstützt habe und sie so zum Monismus und zur wissenschaftlichen Weltanschau
ung geleitet habe.85 Sie drückt ihre Verehrung auch in ihrer Schrift aus, indem sie über 
ihn schreibt: »Sein edler, wahrhaftiger Charakter, die grosse[!] Güte und Milde seines 
Wesens, sein Mut und tapferes Ausharren im Kampfe geben ein schönes Beispiel äch
ter[sic!] Menschlichkeit, ein Ansporn für uns Alle[sic!], ihm nachzuahmen.«86 Hier wird 
auch ihr universaler Anspruch deutlich, denn Daxenbichler formulierte ihren Lobpreis 
als Aufforderung an alle vernunftbegabten Menschen, Haeckels wissenschaftliches und 
ideologisches Werk zu verehren. 

3.1.3. Zwischenfazit: Ein einfaches Bundesmitglied mit Bildungskorrespondenz 

Zusammenfassend nahm Daxenbichler keine verantwortungsvolle Rolle im DMB ein, 
sondern war nur ein einfaches Mitglied. Sie brachte auch keine Frauen betreffenden 
Themen in den intellektuellen Austausch mit Haeckel ein, obwohl diese in ihrer Zeit 
im Verein drängende Fragen aufwarfen, wie der Forschungsstand in der Einleitung 
für die Frauenfrage in Bildung, Beruf und Politik zeigt. Stattdessen fügte sie sich ganz 
seinen Themen, um ihre Weltanschauung vervollkommnen zu lassen und ihm immer 
wieder zustimmend beizupflichten. Sie hatte keinen direkten Einfluss auf die Ver
einspolitik, wenn man ihre Berichterstattung an einige Monisten ausnimmt, da sie 
keine Entscheiderin im Bund war. Ihre Haeckeltreue fällt auf. Bei sämtlichen Themen 
stimmte sie ihm zu, auch wenn sie sich als belesen darstellte und anscheinend viele 
Gedanken anderer Theoretiker im Bereich des Monismus und der Monismuskritik 
gelesen hatte. Ausschließlich auf Grund von Haeckels Schriften ist sie Mitglied des DMB 
geworden. Haeckel und sein Werk waren die Richtschnur ihres Lebens, nach denen 
sich Fanny Daxenbichler in ihrer weltanschaulichen Einstellung und in ihrer Meinung 
zu Vereinsfragen richtete. Auf Grund dieser Verhaltensweisen kann man sie als treue 
Haeckelanhängerin bezeichnen. 

Doch wie kann es sein, dass eine Frau, die sich in keiner Weise mit der Frage der Frau
enemanzipation beschäftigte, selbst Hausfrau und Mutter war und durch keine Aufgabe 
in den Bund eingebunden war, in eine so ausführliche Korrespondenz mit ihrem geis
tigen Führer Ernst Haeckel eintrat, mit ihm über philosophische Fragen des Monismus 

82 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Briefe von Heinrich Schmidt an Fanny Daxenbichler, Brief 
384/47-3 vom 22. März 1907 und Brief 384/47-5 vom 28. Juni 1907. 

83 Vgl. Österreichische Nationalbibliothek, Brief von Wilhelm Breitenbach an Fanny Daxenbichler, 
Beilage zu Brief 384/47 vom 26. Januar 1910. 

84 Österreichische Nationalbibliothek, Daxenbichler, Fanny, Wie ich zum Monismus kam, Verlag von 
Eichmann & Co: Arnau/Prag/Wien, ohne Jahr, handschriftliches Manuskript. 

85 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
86 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 161 

und über Vereinspolitik schrieb und 15 Jahre lang einen Austausch mit ihm pflegte, in 
dem sie zwar die untergeordnete Schülerin bliebt, jedoch als Frau von Haeckel akzep
tiert wurde und immer wieder intellektuelle Anregungen von ihm erhielt? 

Daxenbichler ließ sich durch Haeckel und seine Weltanschauung dazu motivieren, 
aus ihrem passiven und familienbezogenen Leben insofern auszubrechen, als dass 
sie mit dem international bekannten Wissenschaftler in regelmäßiger Korrespondenz 
stand. So forderte sie Briefe von ihm und auch von Heinrich Schmidt ein. Dadurch 
emanzipierte sie sich aus ihrer öffentlichen Unsichtbarkeit und weitete ihren Wirk
bereich über ihre eigene Familie hinaus aus. Zudem regte Haeckel sie dazu an, sich 
weiterzubilden. Sie war interessiert an seinen Schriften und nahm seine Lesevorschläge 
an. Das war zu einer Zeit, in der Frauen teilweise noch nicht einmal zum universitären 
Studium zugelassen waren, wie Kapitel 2.1 beschreibt, emanzipativ. Auch wenn sie sich 
nicht für die Frauenfrage auf politischer Ebene interessierte, war sie auf individueller 
Ebene emanzipiert und forderte private Bildung ein, indem sie mit Haeckel über phi
losophische und vereinspolitische Fragen diskutierte. Sie mag eine Haeckelverehrerin 
gewesen ein, die ihr Idol in religiöser Weise idealisierte. Doch das bedeutet nicht, dass 
sie sich nicht emanzipierte. Ganz im Gegenteil: Sie bekam über die Korrespondenz mit 
Haeckel vertiefte Bildung, einen gewissen Einfluss im Bund und somit auch abgeleitete 
Macht. Ihre Haeckelverehrung war ihre Strategie, um Bildung und mehr Einfluss zu 
bekommen. 

3.2 Helene Stöcker 

Die nächste betrachtete Frau unterscheidet sich sowohl bezüglich ihrer Biografie als 
auch hinsichtlich der Motivation zur Mitgliedschaft im DMB stark von Fanny Da
xenbichler. Helene Stöcker war keineswegs eine bedingungslose Haeckelanhängerin, 
sondern eine bedeutende Frauenrechtsaktivistin des 20. Jahrhunderts, die den Mo
nistenbund als eine Plattform für ihre gesellschaftlichen Anliegen nutzte. Das Kapitel 
beleuchtet zunächst Stöckers eigene Bildungsbiografie und ihre frauenpolitischen Äu
ßerungen. Daraufhin betrachtet es ihre Arbeit im DMB. Sie kann als Gegentypus der 
Haeckelverehrerin Daxenbichler bezeichnet werden, und doch emanzipierten sich beide 
Frauen auf individuelle Weise im Bund. Der Vergleich der beiden Frauen und die Art, 
wie die MonistInnen auf sie reagierten, offenbaren zudem den ambivalenten Charakter, 
den der Bund zur Frage der Frauenemanzipation hatte. 

3.2.1 Das Leben als gebildete Frauenrechtsaktivistin 

Es existieren zahlreiche Quellen zu Helene Stöckers Leben und Arbeit. Sie war eine Frau 
des öffentlichen Lebens und eine bedeutende Frau der Frauenbewegung des 20. Jahr
hunderts, sodass schon zu ihren Lebzeiten über sie geschrieben wurde. Sie äußerte sich 
in Zeitschriften, in Büchern, in Briefen und auf politischen Konferenzen. Nicht zuletzt 
ist sogar eine zwar unvollendete doch umfangreiche Autobiografie Stöckers erhalten, die 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

in jüngster Zeit editiert wurde.87 Der Grund für die unterschiedliche Quellenlage der bei
den Frauen liegt in deren Biografien. Stöckers gesamte Biografie entspricht im Gegen
satz zu Daxenbichlers Lebenssituation keineswegs den traditionellen Erwartungen an 
Frauen. Bildung spielte in Stöckers Leben eine zentrale Rolle. Jedoch waren die Bildungs
verhältnisse von Frauen und Männern am Ende des 19. Jahrhunderts auch in Deutsch
land sehr ungleich, wie Kapitel 2.1 beschreibt.88 Deshalb befanden sich sowohl Stöcker 
als auch Daxenbichler in einer ähnlichen Lage, da beide als Frauen im Bildungssystem 
diskriminiert wurden. 

3.2.1.1 Die gebildete Industriellentochter 
Stöcker stammte – anders als Daxenbichler – aus einer deutschen Industriellenfami
lie, war für damalige Verhältnisse für eine Frau sehr gebildet und entwickelte früh den 
Drang zu politischer Frauenarbeit. Ihr Vater war ein Textilindustrieller und die Familie 
lebte in Elberfeld bei Wuppertal, wo Stöcker am 13. November 1869 geboren wurde.89 Die 
gesamte Familie einschließlich Stöckers sieben Schwestern und ihrer Mutter war cal
vinistisch und der Vater war in der städtischen calvinistischen Gemeinde aktiv.90 Die 
Mutter war ihr kein Beispiel für ihre emanzipierten Ideen, zumal sie als Hausfrau kei
ner Erwerbsarbeit nachging. Von einem Studium ihrer Mutter berichtet Stöcker nicht. 
Dieses erscheint auch eher unwahrscheinlich, da ein solches für Frauen zur Jugendzeit 
der Mutter in Deutschland erstens fast unmöglich war und da Helene Stöcker ihre Eltern 
zweitens erst überzeugen musste, selbst ein Lehrerinnenseminar besuchen zu dürfen.91 
Dabei war noch nicht die Rede von einem Universitätsstudium, welches sie insgeheim 
anstrebte und zu welchem das Lehrerinnenseminar in Berlin und der anschließend von 
ihr absolvierte Gymnasialkurs das qualifizierende Mittel zum Zweck waren. Denn eine 
Lehrerin wollte sie nie werden. So musste sie ihrer Mutter nach Abschluss ihrer Schul
bildung zunächst ein Jahr lang bei der Pflege ihrer beiden jüngsten Schwestern helfen, 
bevor sie letztlich mit 21 Jahren ihre Eltern von ihrem Bildungswunsch überzeugen konn
te, ihr Elternhaus verließ und ihren Bildungsweg in Berlin fortsetzte.92 In dieser Zeit zu 

87 Vgl. Stöcker, Helene, Lebenserinnerungen. Die unvollendete Autobiographie einer frauenbeweg
ten Pazifistin, hg. von Reinhold Lütgenmeier-Davin und Kerstin Wolff (L’HOMME Archiv. Quellen 
zur Feministischen Geschichtswissenschaft Bd. 5), Böhlau: Köln/Weimar/Wien 2015. 

88 Vgl. Kapitel 2.1 dieser Arbeit zur Frauenbildung in Österreich und Deutschland zur Jahrhundert
wende. 

89 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Lebenserinnerungen, Köln/Weimar/Wien 2015, 
S. 43f. Vgl. zum genauen Geburtsdatum Sigusch, Volkmar, Geschichte der Sexualwissenschaft, 
Frankfurt a.M./New York 2008, S. 254. 

90 Stöcker selbst erklärt den Calvinismus und ordnet ihn in ihrer Autobiografie innerhalb der christ
lichen Religionsgemeinschaft ein. (Vgl. ebd.) Dieser sei eine Form der evangelisch-reformierten 
Kirche, die sich im Gegensatz zu der reformierten Kirche zu keiner umfassenden Zusammenarbeit 
mit der evangelisch-lutherischen Kirche Deutschlands bekannte. Dem Calvinismus sei eine starke 
»Unabhängigkeit vom Staat« (Ebd., S. 44.) wichtig, aus der Stöcker auch teilweise ihren Hang zum 
eigenen Unabhängigkeitsbedürfnis ableitet. 

91 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 51–53. 
92 Dabei war sie keineswegs untätig, sondern betrieb ein Selbststudium und kurze Bildungsreisen 

nach Berlin zur Vernetzung mit anderen Frauen, die sich ebenfalls mit der Öffnung der Universi
täten für die Frauenbildung beschäftigten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 163 

Hause lernte sie auch die ersten Werke Nietzsches kennen, mit denen sie sich beschäftig
te und von denen sie so begeistert war, dass der Philosoph ihr gesamtes eigenes schrift
stellerisches und sexualtheoretisches Wirken beeinflusste.93 

Als sie ihren »Lebenswunsch«94, studieren zu dürfen, schließlich nach Jahren 
der Vorbereitungskurse verwirklichen konnte, war sie eine der ersten Frauen, die in 
Deutschland regulär studierten. Ihre Biografie zeigt nicht nur die zeitgenössischen 
bürokratischen Schwierigkeiten und die strukturelle Benachteiligung der Frauen im 
Bildungssektor auf, sondern sie ist auch ein Beispiel für die gesellschaftlichen Wi
derstände, mit denen Frauen, die um 1900 nach höherer Bildung strebten, kämpfen 
mussten. Stöcker war für die Fächer Nationalökonomie, Literaturgeschichte und Phi
losophie eingeschrieben und begann ihr Studium in Berlin im Herbst 1896.95 Erst ab 
dem Frühjahr 1896 war es für Frauen möglich, an der Universität in Berlin zu studieren, 
jedoch mit »Einschränkungen für die Übergangszeit«96, womit die Gewöhnungszeit an 
das nun vermehrte Aufkommen an weiblichen Studierenden in den Hörsälen gemeint 
war. Eine Gewöhnung an diese koedukative Praxis wurde jedoch durch die weitere 
Diskriminierung der Studentinnen verlangsamt. So berichtet Stöcker von dem Recht 
und der gängigen Praxis einiger Professoren, Frauen von der Teilnahme an ihren Lehr
veranstaltungen auszuschließen. Stöcker studierte drei Jahre lang in Berlin und dann 
ein Semester lang in Glasgow, bevor sie ihr Studium in drei weiteren Semestern in 
Bern mit einer literaturgeschichtlichen Promotion abschloss und den Titel Dr. phil. 
erlangte.97 Laut Johanna Bleker richtete sich die Politik gegen das Frauenstudium in 
Deutschland vor allem gegen die Bildungsbürgerinnen, da deren Studienabschluss 
mit einer potenziellen Berufsausübung in Deutschland einherging.98 Deshalb wurden 
auch eher Bildungsausländerinnen zur Promotion zugelassen, da diese ihren Beruf 
mit höherer Wahrscheinlichkeit nicht in Deutschland ausüben würden und somit kei
ne mögliche Konkurrenz für die deutschen Männer darstellten. Auch die Gründe für 
Stöckers Promotion in der Schweiz mögen darin liegen, dass ihre Betreuer in Ber
lin aus den genannten Gründen keine Frau als Promovendin betreuen wollten. Die 
bildungstechnische und berufliche Benachteiligung der Frauen in Deutschland bedurf
te für Stöcker einer Änderung. Frauen sollten öfter einer Erwerbsarbeit nachgehen 
und finanziell unabhängiger sein. Diese Einstellung Stöckers wurde später durch die 
kriegsbedingten Gefährdungen stabiler familiärer Verhältnisse sowie die Inflation 

93 Vgl. ebd., S. 36. Die Literatur zu Nietzsche erhielt sie an der religiösen Bücherzensur ihres Eltern
haushalts vorbei in einer Elberfelder Buchhandlung mit Ausleihbibliothek. Ein hier genanntes und 
später eingehender betrachtetes Beispiel, wie Nietzsche Stöckers Neue Ethik beeinflusste, ist des
sen Theorie der Umwertung der Werte und Stöckers Interpretation dieser. 

94 Ebd., S. 44. 
95 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 53. 
96 Ebd. 
97 Vgl. auch ebd., S. 80, 91. 
98 Vgl. hierzu und zum Folgenden Bleker, Johanna, Frauenpraxis. Berufsrealität deutscher Ärztinnen 

bis zum Beginn der Weimarer Republik, in: Maurer, Trude (Hg.), Der Weg an die Universität. Hö
here Frauenstudien vom Mittelalter bis zum 20. Jahrhundert, Wallstein Verlag: Göttingen 2010, 
S. 236–251, hier S. 236. Bleker schreibt hier vor allem über medizinische Promotionen, doch die Si
tuation lässt sich auf andere Studiengänge des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts übertragen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

und das Vorhandensein alleinerziehender Mütter bestärkt und veranlasste sie neben 
ihren emanzipatorischen Grundsätzen auch auf Grund ihrer rassenhygienischen und 
kulturtheoretischen Ziele zum Einsatz für den Mutterschutz. 

3.2.1.2 Anfänge als Frauenrechtsaktivistin 
Bereits während ihrer Studienzeit setzte sich Stöcker für den Ausbau der Mädchenbil
dung ein und protestierte hierzu organisiert für die »Durchsetzung von Mädchengym
nasien bzw. die Teilnahme der Mädchen an den höheren Schulen«99. Auch nach ihrer 
Studienzeit engagierte sich Stöcker in redaktioneller Tätigkeit für das Frauenstudium 
und sprach 1904 auch auf dem Internationalen Frauenkongress in Berlin.100 Doch ih
re Forderungen zielten lange vor allem auf die Verbesserung der Bildungschancen von 
Frauen ab. Dies änderte sich mit ihrem Einsatz für den Schutz der Mütter, die ihre Kinder 
außerhalb der Ehe bekommen hatten. An der Gründung des Bunds für Mutterschutz und 
von dessen Publikationsorgan Die Neue Generation war sie maßgeblich beteiligt. Dadurch 
hatte sie eine zunehmende öffentliche Reichweite. Zudem unternahm sie viele Vortrags
reisen.101 Diese Tatsache stellt einen weiteren wichtigen Unterschied in den Aktionsräu
men der beiden bisher betrachteten Frauen dar. Stöcker agierte in einem öffentlichen 
Handlungsraum, während Daxenbichler sich ganz ihrer Familie im privaten Handlungs
raum widmete. Auch Daxenbichlers gelegentliche Teilnahme an monistischen Treffen 
und Vortragsreihen täuscht nicht über ihre öffentliche Unbekanntheit und Abstinenz 
hinweg. 

3.2.1.3 Ein unkonventionelles Privatleben 
Neben der Herkunft, der Bildung und der öffentlichen Aktivität unterschied sich auch 
Stöckers eigenes Familienleben stark von jenem Daxenbichlers: Sie war im Gegensatz zu 
Daxenbichler weder verheiratet, noch hatte sie Kinder. Doch sie lebte in einer langjäh
rigen Beziehung mit ihrem Partner Bruno Springer.102 Stöcker lehnte die Ehe bereits in 
einer früheren Beziehung laut eigenen Angaben ab, weil sie mit ihrer öffentlichen, zeit
intensiven und anstrengenden Lebensaufgabe, sich für den Mutterschutz einzusetzen, 
unvereinbar war. Sie heiratete ihren verwitweten und geliebten Alexander Tille nicht, da 
sie befürchtete, dann in eine Hausfrauenrolle und in die Mutterrolle für Tilles zwei Kin
der hineingedrängt zu werden, die er mit seiner verstorbenen Frau hatte.103 Stattdessen 
wollte sie beruflich erfolgreich sein und wirtschaftlich unabhängig werden.104 Der beruf

99 Stöcker, Helene, Lebenserinnerungen, Köln/Weimar/Wien 2015, S. 60. 
100 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. S. 93–95. 
101 Vgl. ebd., S. 129–160. Ihre Reisen führten sie nach Russland, die Schweiz, London und in viele 

deutsche Städte. Bei diesem reiselastigen Leben wäre die Erziehung von eigenen Kindern Stöcker 
schwergefallen. 

102 Zum Kennenlernen der beiden vgl. ebd., S. 115–119. 
103 Vgl. ebd., S. 68. Es fiel Stöcker sehr schwer, zu erkennen, dass Tille trotz seiner mit ihr gemeinsa

men Verehrung für Nietzsche in Familienangelegenheiten viel patriarchaler dachte als sie. (Vgl. 
Wickert, Christl, Helene Stöcker, Bonn 1991, S. 44.) Tille, Nietzsche und Haeckel betonten in ihren 
Schriften vor allem den Sozialdarwinismus, hatten jedoch anders als Stöcker kein Interesse an der 
Gleichberechtigung der Geschlechter. 

104 Vgl. ebd., S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 165 

liche Fortschritt gelang ihr auch mit der Dozentur an der Berliner Lessing-Hochschule 
zwischen 1901 und 1905, die Vorlesungen und Seminare auf universitärem Niveau an
bot.105 Stöcker widmete ihrer privaten Sphäre wie dem Haus und der Liebesbeziehung 
weniger Zeit als Daxenbichler es mit ihrem Fokus auf dem Familienleben und dem weit
gehenden Verzicht auf die Öffentlichkeit tat. Schließlich zeigt Stöckers Hingabe für ihre 
politischen Ideen zur Verbesserung der Frauensituation und für den Frieden, wie sehr 
sie auf den öffentlichen Einsatz fokussiert war, was auf Grund ihrer mit der nationalso
zialistischen Ideologie unvereinbaren pazifistischen Grundeinstellung dazu führte, dass 
sie ab 1933 ins Exil ging.106 Sie starb letztlich ohne eigene Familie und ohne finanzielle 
Mittel am 23. Februar 1943 in den Vereinigten Staaten.107 

Die Unterschiede in den Lebensweisen spiegeln auch den Unterschied in den Welt
sichten der beiden Frauen wider. Stöcker war ihr Einsatz für die Frauenbewegung am 
wichtigsten und sogar so wichtig, dass sie diesen über die Mutterrolle und somit auch 
über die Rolle stellte, die sie Frauen als Mütter in ihrer Neuen Ethik zuspricht. Sie selbst 
hatte keine Kinder und produzierte somit laut monistischer Theorie keinen ›kulturellen 
Nachwuchs‹. Stattdessen trieb sie den Mutterschutz voran. Daxenbichler hingegen er
füllte die monistischen Zuschreibungen an Mütter ganz und begab sich dabei nicht aus 
dem traditionellen häuslichen Geltungsbereich der Frau. Schließlich spornte ihre Vereh
rung für Haeckel und den Monismus sie auch mit keiner drängenden Frauenemanzipa
tionsidee dazu an. 

3.2.1.4 Kampf für den Mutterschutz als Hauptanliegen 
Ab 1905 begann Stöckers aktiver Kampf für den Mutterschutz. Doch wurde Stöckers Fo
kus auf dem Mutterschutz ausschließlich mit dem Einsatz für die weibliche Emanzipa
tion begründet oder gab es noch einen anderen Grund für die Häufigkeit, mit der sie das 
Thema Emanzipation behandelte?108 In Stöckers Werken ist ein zweiter Hauptbeweg
grund für ihren Mutterschutz auszumachen: Der Einsatz für den Nachwuchs der Ge
sellschaft war ihr auch aus rassenhygienischen Gründen wichtig. So schreibt sie in einem 
Sonderabdruck der Neuen Generation von 1915 über die Mutterschutzbewegung: »Wir sind 
eine Bewegung für Mutterschutz, für den Schutz der neuen Generation, für Veredelung 
der Rasse, für Verfeinerung der sexuellen Moral.«109 Die Bewegung sei sogar »eminent 
deutsch«110 und habe einen »germanischen Charakter«111, da sie die ideell-geistige Bewe
gung der sexuellen Moraländerung mit der sozialhygienischen Bestrebung nach biologi
scher Verbesserung der deutschen Bevölkerung verbinde.112 Auch wenn anzumerken ist, 
dass Stöcker die vorliegende Abhandlung während des Ersten Weltkriegs schrieb und 
somit nicht auszuschließen ist, dass die nationale Kriegspropaganda sie beeinflusste, 

105 Vgl. ebd., S. 91. 
106 Vgl. hierzu und zum Folgenden Wickert, Christl, Helene Stöcker, Bonn 1991, S. 135. 
107 Vgl. zum genauen Sterbedatum Sigusch, Volkmar, Geschichte der Sexualwissenschaft, Frankfurt 

a.M./New York 2008, S. 254. 
108 Vgl. Kapitel 1.1.2 dieser Arbeit zu Stöckers emanzipatorischem Motiv für die Sexualreform. 
109 Stöcker, Helene, Lieben oder Hassen?, Hannover 1915, S. 6. 
110 Ebd. 
111 Ebd. 
112 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

knüpfte sie dennoch auch über die zeitliche Spanne des Kriegs hinaus an sozialdarwinis
tische Theorien und Netzwerke an.113 In dieser Hinsicht war sie Haeckels monistischer 
Kulturtheorie nah, wobei diese nie der Haupteinfluss für ihre Arbeit war. Ein Beispiel für 
den sozialhygienischen Einschlag ihrer Argumentation ist in ihren Äußerungen gegen 
die Prostitution zu finden. Sie spricht sich nicht nur gegen die Prostitution aus, weil sie 
es ablehnte, wenn Frauen sich den Männern sexuell unterwerfen, sondern argumentiert 
auch klar auf Grund der mit der Prostitution einhergehenden erhöhten Verbreitung von 
sexuell übertragbaren Krankheiten.114 Diese sozialhygienische Argumentation verbindet 

113 Diese Feststellung ist in der Forschung kein Geheimnis. Einige historische Arbeiten haben sich be
reits mit der Verknüpfung der radikalen Frauenbewegung um Helene Stöcker und der Rassenideo
logie beschäftigt. Bereits 1995 fasst Anette Herlitzius in ihrer Monografie auf 20 Seiten den Zu
sammenhang der Neuen Ethik und der Rassenhygiene zusammen. Dieser gründe sich in Stöckers 
Verehrung Nietzsches. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Herlitzius, Anette, Frauenbefreiung und 
Rassenideologie. Rassenhygiene und Eugenik im politischen Programm der »Radikalen Frauenbe
wegung« (1900–1933), Deutscher Universitäts-Verlag: Wiesbaden 1995, S. 143.) Schon der berühm

te Philosoph wollte die Ehe im vermeintlichen Interesse einer Rasse umgestalten und somit die 
Nachkommenschaft verbessern. Hierzu sollte die Ehe gefördert werden, die aus sexueller Leiden
schaft entstehe. Die sexuelle Askese sei nur für aus rassenideologischer Sicht Schwache und somit 
Minderwertige gut. Laut Herlitzius wollte auch Stöcker die Fortpflanzung nach Nietzsches Beispiel 
dem Ziel der Rassenerhöhung unterwerfen. (Vgl. ebd. und S. 152.) Auch der Bund für Mutterschutz 
kooperierte mit Eugenikern und Rassenhygienikern. (Vgl. ebd., S. 161.) Einen tieferen Einblick in 
die Vernetzung des Bunds für Mutterschutz mit rassenhygienischen Vereinen stellt Sophia Sotkes 
netzwerkanalytische Arbeit zur Sexualreform und Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts dar, in 
der sie den scheinbaren Widerspruch zwischen der feministischen und der rassenhygienischen Be
wegung auflöst und klarmacht, dass Stöcker einige historische Gründe für ihre Sympathie für die 
Rassenideologie hatte. (Vgl. Sotke, Sophia, Feminismus, Sexualreform, Eugenik zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts. Eine Netzwerkanalyse, Göttingen 2016, S. 4.) Sie nennt drei Hauptgründe: Erstens 
sei die Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts wie eine Ersatzreligion für Sexualforscherinnen ge
wesen, die sich von kirchlich-traditionellen Moralvorstellungen abwendeten. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden ebd., S. 8f.) Zweitens werden mit Nietzsche und Stöckers sehr engem Freund Alexander 
Tille ideologische rassentheoretische Einflüsse auf Stöcker genannt und zuletzt sei noch die zeit
lich parallele Entwicklung der Sexualreform und der Schriften zur Rassenhygiene zu erwähnen. 

114 Vgl. Stöcker, Helene, Von Mann und Weib (1903), in: Dies., Die Liebe und die Frauen, Hofbuch
druckerei von J. C. C. Bruns: Minden in Westf. 1905, S. 103–112, hier S. 107. So ist es auch Stöckers 
Ziel, solche Krankheiten zu bekämpfen. Hierzu sei eine Erziehung der Gesellschaft zu verantwor
tungsbewussten sexuellen PartnerInnen im Sinne der Neuen Ethik nötig. Doch die Neue Ethik ist 
hier keineswegs nur ein Mittel zum Zweck, wie man aus dem Konsekutivzusammenhang der Ver
breitung der Neuen Ethik und des daraus angenommenen Rückgangs der Geschlechtskrankheiten 
schließen könnte. Stöcker wünscht sich nämlich einen Rückgang der Krankheiten in der Gesell
schaft und somit eine aus ihrer Sicht rassenhygienische ›Höherzüchtung‹ der Deutschen im Zuge 
der kulturellen ›Höherzüchtung‹. Diese schließt die Frauenbelange genauso mit ein wie das ras
sentheoretische Gedankengut, wobei die Emanzipation der Frauen durch verbesserte gesellschaft
liche Bedingungen doch in den meisten Artikeln das Hauptthema Stöckers bleibt. Die Neue Ethik 
wird von Stöcker als Moral der höherentwickelten Gesellschaft angesehen, in der Prostitution und 
Geschlechtskrankheiten auf Grund ihrer fundamental neuen Moralität nicht mehr nötig sind und 
zu Relikten der alten kirchlichen Moralvorstellungen verkommen. Somit ist die Sozialhygiene als 
von der Rassenhygiene getrenntes Hygienekonzept für Stöcker ein Mittel zum Ziel der Rassenhy
giene und der verbesserten Lebensbedingungen alleinerziehender Mütter und somit eng mit der 
Rassenhygiene verknüpft. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 167 

sich bei Stöcker mit den Gedankengängen der Rassenhygiene. Doch trotz der sozialdar
winistischen Ausrichtung ihrer Kulturvorstellungen und Forderungen für die Bevölke
rungsentwicklung geht sie in ihren Abhandlungen vorrangig von den Frauen und deren 
Bedürfnissen aus. 

3.2.1.5 Intellektuelle Eigenständigkeit statt monistischer Ideen 
Es gibt einen grundsätzlichen Unterschied zwischen Stöckers Ideen und jenen des DMB. 
Der Monismus betont die Rassenhygiene an erster Stelle, um die kulturelle Höherent
wicklung zu erreichen. Dabei bietet er in der Feindschaft mit der Kirche einen gemein
samen Anknüpfungspunkt für Verbände wie Stöckers Bund für Mutterschutz, mit dem 
man glaubte, zusammen die Kirchen schwächen zu können. Für Stöcker hingegen stand 
die Selbstbestimmung der Frau und die Hilfe für alleinerziehende Mütter, die gesell
schaftlich benachteiligt wurden, an erster Stelle. Die Hilfe für die Mütter und die An
erkennung, dass weibliche Sexualität der männlichen gleichwertig sei, waren für sie der 
Weg zur Höhererziehung der Menschheit und dabei war die Rassenhygiene ein Neben
effekt, der sich automatisch aus den idealerweise aus Liebesbeziehungen entstehenden 
Ehen ergebe. Der gemeinsame Feind waren die Kirchen, obschon die monistische Welt
ansicht auch eine dualistische Geschlechtervorstellung beinhaltet. Nun kann man an
führen, dass auch Stöcker in ihren Schriften von einer grundsätzlichen biologisch be
dingten Ungleichheit der Geschlechter und deren Charakter ausgeht. Das mag stimmen, 
doch zog sie im Gegensatz zu vielen MonistInnen aus dieser Annahme nicht die Schluss
folgerung, stagnieren zu müssen und sich auf alte Geschlechterzuschreibungen zurück
zubesinnen, mit dem bloßen Zusatz, dass eine Liebesheirat vermeintlich doch besser für 
die Gesundheit des Nachwuchses sei und dass ansonsten die Aufgaben der Frau weiter 
im privaten Bereich des Haushalts lägen. So thematisieren viele anderen AutorInnen der 
monistischen Zeitschriften das Thema der Frauenbildung und der veränderten Ehevor
stellung gar nicht oder nur oberflächlich. Stöcker machte im Gegensatz dazu die Sexu
almoral zu ihrem Hauptthema, veröffentlichte zahlreiche Artikel hierzu und betonte die 
Gleichwertigkeit der sexuellen Bedürfnisse beider Geschlechter immer wieder. Deshalb 
war sie auch eine der HauptautorInnen der monistischen Zeitschriften zu Frauen betref
fenden Themen – und im DMB eine Außenseiterin. 

3.2.2 Rolle im Monistenbund – Die unliebsame prominente Dauerautorin 

Helene Stöcker brachte als Aktivistin für eine neue Sexualmoral zahlreiche Artikel ge
gen die traditionellen kirchlichen Geschlechterzuschreibungen und für eine veränderte 
Ehepraxis in die monistischen Zeitschriften ein. Sie war über die Jahre eine der aktivsten 
weiblichen Autorinnen der Zeitschriften. Doch dadurch erlangte sie keinen Einfluss im 
DMB und der Monistenbund lehnte auch Kollaborationen mit ihrem Verein ab. Die In
teraktion führender Figuren des Monistenbunds mit Stöcker zeigt diese Dissonanz von 
Emanzipation und Ablehnung. 

3.2.2.1 Annäherungsversuche vs. Skepsis 
In Schmidts Buch zum Dank an Ernst Haeckel kommt auch Helene Stöcker mit einem 
vierseitigen Dankesbericht an Haeckel über ihre ideologischen und persönlichen Berüh

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

rungspunkte mit Haeckel zu Wort. Sie schreibt, dass sie Haeckel als Kämpfer einer »frei
heitlichen Weltanschauung«115 dafür verehre, dass er seine freidenkerischen Ansichten 
als Gegenpol zu den traditionell-christlichen Ansichten über das Leben öffentlich vertre
te und gegen starke Widerstände verteidige. So sei Haeckel ihrer Ansicht nach nicht nur 
ein großer Naturforscher, sondern auch aus ideologischer Sicht ein »Forscher, der für die 
Befreiung des Geistes und für die Verschönerung und Verbesserung unseres Lebens mit 
nie versagendem Mute Großes, Unverlierbares gewirkt hat.«116 Ihre persönliche Aner
kennung von Haeckels Forschungstätigkeit und dessen Einsatz für seine Ideen sei durch 
ein persönliches Kennenlernen nach einem ihrer Vorträge in Jena im Jahr 1908 noch ge
stärkt worden.117 Ein anschließendes Treffen bei Haeckel zu Hause am Folgetag sei je
doch auf Grund eines Hilfegesuchs einer alleinerziehenden Mutter an Stöcker und auf 
Grund des Zeitdrucks, unter dem Stöcker gestanden habe, nicht mehr zu Stande gekom
men. Die persönliche Anerkennung, die Stöcker Haeckel mit ihrem Beitrag in Schmidts 
Buch zollt, beruhte jedoch angesichts der Quellenlage nicht auf Gegenseitigkeit. Zumin
dest öffentlichkeitswirksam nahm der Monistenbund Stöckers Kooperationsangebote 
nicht an. 

Laut Richard Weikart bestand eine Zusammenarbeit zwischen Stöckers Bund für 
Mutterschutz und Haeckels DMB.118 Seine Einschätzung macht er an der rednerischen 
Tätigkeit Stöckers auf den Monistenkongressen 1911 und 1912 sowie an Haeckels und Ost
walds Unterschrift unter dem Aufruf zur Gründung des Mutterschutzbunds fest. Diese 
punktuellen Zuwendungen der Monisten täuschen jedoch nicht darüber hinweg, dass 
die Zusammenarbeit auf Dauer einseitig von Helene Stöcker ausging. Weikart führt sei
ne Ansicht über das positive Verhältnis des Monistenbunds und des Bunds für Mutter
schutz aus, um die fortschrittliche und reformerische Prägung des Monistenbunds in 
einen Gegensatz zum Nationalsozialismus zu stellen, der sexualreformerische Vereine 
verbot anstatt mit ihnen zusammenzuarbeiten. Doch seine Einschätzung, dass die bei
den Bunde aktiv zusammenarbeiteten, spiegelt sich nicht in den Quellen der Sexualre
formerInnen wider. Im Vergleich zu der hohen Anzahl der Artikel Stöckers und Ade
le Schreibers vom Bund für Mutterschutz in den monistischen Zeitschriften sind viel 
weniger Artikel führender Monisten in den Zeitschriften des Bunds für Mutterschutz 
zu finden. Zudem zeigen einige im Folgenden besprochene Quellen die skeptische Di
stanz, mit der die Führungsriege des Monistenbunds einem Engagement für den Bund 
für Mutterschutz entgegensah. 

Bereits Haeckel ließ in einem Brief an Wilhelm Breitenbach zur Gründung des DMB 
Zurückhaltung bezüglich eines zu weiblichen öffentlichen Erscheinungsbilds des Bunds 
walten. In seinem Brief bespricht er die Namen, die unter dem Aufruf zur Gründung ste

115 Stöcker, Helene, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben. Ein 
Buch der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 2, Verlag Unesma: Leipzig 1914, S. 324–328, hier S. 327. 

116 Ebd. 
117 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 326f. 
118 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weikart, Richard, »Evolutionäre Aufklärung«? Zur Geschichte des 

Monistenbundes, in: Ash, Mitchell G./Stifter, Christian H. (Hgg.), Wissenschaft, Politik und Öffent
lichkeit. Von der Weimarer Moderne bis zur Gegenwart (Wiener Vorlesungen Konversatorien und 
Studien 12), WUV-Universitätsverlag: Wien 2002. S. 131–148, hier S. 140f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 169 

hen sollten.119 Es bleibt zunächst unklar, warum Haeckel Helene Stöckers Unterschrift 
ablehnt. Er schreibt lediglich, dass er wegen der vorgeschlagenen Frauennamen Beden
ken habe. Sein Adressat ist der Verfasser des Textentwurfs des Aufrufs. Haeckel wollte 
seinen Verein nicht in die Dienste einer politischen Richtung oder einer anderen philoso
phischen Weltanschauung stellen. Das zeigt sich auch daran, dass er eventuell ›bedenk
lich‹ erscheinende AktivistInnen von der Unterschrift des Aufrufs ausschließen wollte. 
Bedenklich waren für ihn NihilistInnen und radikale SozialdemokratInnen. Er wollte ei
nen Monistenbund schaffen, in dem der Fokus auf der monistischen Idee und nicht auf 
anderen politischen oder weltanschaulichen Ideen liegt. Und als solcher sollte der Verein 
auch in der Öffentlichkeit wahrgenommen werden. Es bleibt offen, ob er auf Grund der 
sexualreformerischen Haltung Stöckers oder auf Grund ihrer Identität als Frau Probleme 
damit hatte, dass sie seinen Aufruf unterschrieb. Die Frage ist also, ob er den Monisten
bund nicht als Bund wahrgenommen wissen wollte, der sich besonders für Frauenrechte 
und die Reform der Sexualmoral einsetzt, oder ob er nicht wollte, dass er als von Frauen 
maßgeblich mitbestimmter Verein verstanden würde. Tatsache ist, dass er Stöcker nicht 
unterschreiben lassen wollte und dass ihr Geschlecht eine wichtige Rolle für diese Ent
scheidung gespielt hat. Das wird klar, wenn er am Ende des Briefs betont, dass grund
sätzlich Angehörigen beider Geschlechter der Beitritt zum Monistenbund erlaubt sei, 
dass bei dem Aufruf und der Auswahl von dessen UnterzeichnerInnen jedoch »höchste 
Vorsicht«120 geboten sei. Aus der Betonung des Geschlechts lässt sich schließen, dass er 
dazu tendierte, keine Frauennamen unter den Aufruf zu setzen. Dies ist auch der Fall im 
finalen Aufruf: Es lässt sich keine Unterschrift einer Frau finden. Folglich sollte der neu
gegründete Monistenbund zumindest in seiner Außenwahrnehmung ein von Männern 
geführter Verein sein. Nicht zuletzt mag dieses Ziel mit dem Ziel korrelieren, nicht als 
verlängerter Arm der Frauenbewegung gesehen werden zu wollen. Haeckel wollte einen 
souveränen Bund schaffen, der ausschließlich sein eigener Interessenvertreter sein soll
te und kein politischer Handlanger anderer Ideen oder Gesellschaftsziele, die nicht dem 
Monismus entsprangen. 

Wilhelm Ostwald erteilte Stöcker auf ihre Anfrage zu einer Zusammenarbeit einige 
Jahre später sogar eine offene Absage. Dabei bezeichnet sie in einem Brief an Ostwald ih
re ideologischen Bestrebungen als »gemeinsame Sache«121 und betont somit klare Über
schneidungspunkte des freidenkerischen DMB und des ebenfalls freidenkerischen (da 
sexualreformerischen) Bunds für Mutterschutz. Diese von ihr wahrgenommenen welt
anschaulichen Gemeinsamkeiten waren für Ostwald jedoch vermeintlich nicht ausge
prägt genug, um ihr Angebot anzunehmen, in der Berliner Ortsgruppe des Bunds für 
Mutterschutz einen Vortrag über seine Sicht zum Mutterschutz und zur Sexualmoral zu 
halten und die Zusammenarbeit der beiden Vereine öffentlich zu unterstreichen. Stö
cker vermutet in ihrem Brief eine grundsätzlich gleiche positive Haltung zu den von ihr 

119 Vgl. hierzu und zum Folgenden Archiv des Helmholtz-Gymnasiums Bielefeld, Brief von Ernst Hae
ckel an Wilhelm Breitenbach, Nr. 41046 vom 16. November 1905. 

120 Ebd. 
121 Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Brief von Helene Stöcker an 

Wilhelm Ostwald, Brief aus NL Ostwald, Nr. 4246 vom 14. August 1913. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

öffentlich vorangetriebenen angesprochenen Themen, die sie auch in den Sonntagspre
digten Ostwalds auszumachen meint.122 Doch Ostwald sah Stöcker – anders als sie ihn 
– nicht als Partnerin in einer gemeinsamen Sache, wie er es in seinem knappen Ant
wortschreiben an sie andeutet. In diesem bedankt er sich für die Einladung als Redner, 
lehnt diese jedoch auf Grund seiner fehlenden Beheimatung in den von Stöcker ange
sprochenen Themen ab.123 Er könne nichts Neues zu den ihr wichtigen Themen beitra
gen und könne keine Verantwortung für einen öffentlichen Vortrag hierzu übernehmen. 
Ostwalds Absagegründe sind ein Hinweis auf sein Desinteresse an den Themen der Frau
enbewegung hinter Stöcker. Zudem lässt sich vermuten, dass er den Bund für Mutter
schutz nicht in der Öffentlichkeit durch seine Prominenz unterstützen und den Monis
tenbund oder seine eigene Person nicht mit diesem Bund in Verbindung bringen wollte. 
Folglich sah er Stöckers Aufgabe für den Monistenbund in ihrer Autorinnenschaft für die 
monistischen Zeitschriften als erfüllt an und wollte nicht in einen weiteren öffentlichen 
Kontext mit ihr oder ihrem Bund gebracht werden. Auch ihren Bund wollte er nicht un
terstützen, obwohl sie zahlreiche Artikel für den Monistenbund in dessen Zeitschriften 
veröffentlichte und diesem somit durch ihre Prominenz Unterstützung leistete. Diese 
Unterstützung beruhte für Ostwald nicht auf Gegenseitigkeit. Über die Opposition zur 
Kirche in der Gesellschaft hinaus sah er keinen inhaltlichen Überschneidungspunkt mit 
Stöckers Frauenbewegung und deshalb auch keine weiteren Anknüpfungspunkte zur 
Zusammenarbeit. Ostwald nutzte Stöcker und deren Prominenz für seinen Monisten
bund aus, doch selbst unterstützte er ihren Bund nicht gleichwertig. 

3.2.3 Zwischenfazit: Eine Außenseiterin im Bund 

Stöckers Rolle im Bund zeigt die Ambivalenz, mit der der Bund politisch aktive Frau
en behandelte. Sofern eine Frau wie Helene Stöcker in der Öffentlichkeit stand und die 
monistischen Ideen verbreitete, gab die Redaktion der Vereinszeitschriften ihr die Mög
lichkeit, sich öffentlich zu äußern und so in einer Gesellschaft sichtbarer zu werden, de
ren öffentliche Berichterstattung männlich dominiert war. Doch weitergehende Zusam
menarbeiten mit ihren frauenemanzipatorischen Vereinigungen oder eine bedeutende 
Position innerhalb des Monistenbunds baten die Monisten Stöcker nie an, auch nicht, als 
sie versuchte, sich noch weiter zu emanzipieren und aktiv am Vereinsleben und der Ver
netzung teilzunehmen, da der Monistenbund qua monistischem Gesellschaftsbild nicht 
die Frauenemanzipation als Ziel hatte. 

Die führenden Vertreter des Vereins nannten diesen Grund zwar nie explizit; doch 
lässt es sich nur damit erklären, dass der Bund die Anfragen der politisch aktiven und 
prominenten Helene Stöcker zur Vernetzung ablehnte und bei der Vereinsgründung dar
auf achtete, keine Frauen als Gründungsmitglieder unter den Grundungsaufruf zu setz
ten und keiner Frau eine Führungsposition im Bund gab. Der Verein sollte nicht zum 

122 Vgl. Ebd. 
123 Vgl. hierzu und zum Folgenden Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaf

ten, Brief von Wilhelm Ostwald an Helene Stöcker, Brief aus NL Ostwald, Nr. 4246 vom 19. August 
1913. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 171 

Werkzeug von Stöckers Frauenbewegung gemacht werden und hatte eigene Vorstellun
gen von Frauen und ihren Aufgaben, die der bürgerlichen traditionellen Geschlechter
ordnung entsprachen. In gemeinsamen Punkten wie der Opposition zum kirchlichen 
Einfluss auf die Gesellschaft waren sich Stöcker und führende Personen des Monisten
bunds wie Haeckel und Ostwald einig. Innerhalb dieses schmalen Rahmens der Bekämp
fung desselben ideologischen Gegners war eine Zusammenarbeit möglich und Stöcker 
durfte zahlreiche Artikel in den monistischen Publikationsorganen verfassen. Zudem 
teilten sowohl Stöcker und der Bund für Mutterschutz sowie der DMB beide rassen- und 
sozialhygienische Ziele wie das Ziel der kulturellen Höherentwicklung der Menschheit. 
Schließlich dürfte den monistischen Zeitschriften durch die prominente Autorin auch zu 
mehr LeserInnen verholfen worden sein. Doch die Zusammenarbeit endete beim Ende 
der ideologischen Gemeinsamkeiten und vermutlich aus der Angst, eine Frauenrechts
aktivistin als öffentliches Aushängeschild des Vereins selbst und nicht nur der Zeitschrif
ten zu haben. Fanny Daxenbichler hatte jedoch genauso wie Helene Stöcker keine wich
tige oder repräsentative Rolle im DMB inne, obwohl sie kein aktives Mitglied der Frau
enbewegung war. Der Ausschluss dieser beiden Frauentypen aus wichtigen Vereinsauf
gaben zeigt, wie unwichtig die Frauen im Monistenbund waren und offenbart das tradi
tionelle Frauenbild des Bunds. 

Trotz dieser negativen Bilanz für Stöckers Rolle im Bund zeigt ihre Biografie, dass 
sie sich sowohl auf individueller Ebene als auch gesellschaftlich emanzipierte. Denn sie 
nahm sich durch ihre Führungsrolle im Bund für Mutterschutz und auch im DMB durch 
ihre Artikel in den Vereinszeitschriften das Recht auf Öffentlichkeit und war zugleich 
auch im persönlichen Rahmen emanzipiert, da sie sich bewusst nicht unter die recht
liche Kontrolle eines Ehemanns stellte. Kapitel 1.1.1 beschreibt die Folgen einer Heirat 
und die Situation der Frauen um 1900, bevor sie den vollgültigen Staatsbürgerstatus er
hielten: Sie waren finanziell und rechtlich von ihren Ehemännern abhängig. Stöcker ent
schied sich bewusst dagegen, hatte sie doch bereits mit ihren Eltern viel Streit über ihre 
Bildung und Lebensführung. Ihre individuelle Emanzipation strahlte durch ihre starke 
öffentliche Wirksamkeit auch stark in die politische Sphäre aus, was wahrscheinlich der 
Grund war, der einige Monisten wie Ostwald dazu veranlasste, sie nicht so stark zu för
dern, wie Stöcker es sich wünschte, aus Angst, der Monistenbund könnte sich plötzlich 
in den Dienst von Stöckers bedeutenderem Frauenverein gestellt sehen. Der Widerstand 
einiger Monisten gegen Stöckers Emanzipationsoffensive kann als eine Reaktion auf die 
Befürchtung gelesen werden, durch ihren Erfolg von ihr vereinnahmt zu werden. 

An diesen Analysen kann man zwei Dinge erkennen: Erstens war Stöcker – anders 
als Daxenbichler – eine öffentliche Person und eine Frau, die nicht nur sich selbst auf 
politischer und öffentlicher Ebene, sondern die Frauen im Allgemeinen auf politischer 
Ebene emanzipieren wollte. Ihre wichtige Bedeutung als eine der Wegbereiterinnen der 
modernen Sexualwissenschaft zeigt, dass sie einen Beitrag dazu leistete, die kaiserliche 
Gesellschaft an die veränderten industrialisierten, modernen Lebensrealitäten anzupas
sen: Es gab viele unverheiratete Mütter, unverheiratete Paare und unkonventionelle Se

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

xualbeziehungen; die Sexualwissenschaftler entwickelten eine positive Beziehung zum 
Sexuellen, indem sie es entpathologisierten.124 Dasselbe tat Stöcker. 

Zweitens zeigt der unmittelbare Vergleich der beiden Biografien, die jeweils ein Pa
radebeispiel ihrer jeweiligen Kategorie der Haeckelverehrerin und der politischen Frau
enrechtsaktivistin sind, worin genau die prototypischen Unterschiede der Kategorien 
bestehen. Das hilft bei der Einordnung der kommenden zehn Frauen. 

3.3 Erna Friederici 

Auch Erna Friederici korrespondierte wie Daxenbichler jahrelang mit Ernst Hae
ckel. Friederici spricht in ihrer gesamten Briefkorrespondenz mit Haeckel nicht von 
Frauenbelangen und offenbart auch nicht ihr Geschlechterverständnis. Sie war somit 
wahrscheinlich keine Frauenrechtsaktivistin. Der Quellenbestand umfasst lediglich 
Friedericis Briefe an Haeckel. Es ist bei vielen der in dieser Arbeit analysierten Briefkor
respondenzen der Fall, dass nur die Korrespondenz der Frauen erhalten ist, da Haeckels 
Nachlass im Vergleich zum Nachlass der untersuchten Frauen oftmals sorgfältiger 
gepflegt und der Öffentlichkeit zugänglich gemacht wurde. 

3.3.1 Von der unbedeutenden Berufslehrerin… 

Aus Friedericis Biografie geht hervor, woraus ihre ideologische Verbindung zum Monis
tenbund bestand. Das biografische Unterkapitel fällt in Friedericis Fall so spärlich aus, 
weil zu ihr fast keine biografischen Quellen zu finden sind. Die meisten Angaben zu ihr 
stammen aus ihren Briefen an Ernst Haeckel. 

Erna Friederici lebte in Berlin. Sie hatte bereits durch ihre freidenkerischen Eltern 
Kontakt mit Haeckels Ideen.125 Dadurch wurde sie selbst seine Anhängerin.126 Durch die 
nicht-christliche Erziehung bezeichnet sich Friederici selbst bereits früh als »überzeugte 
Freidenkerin«127. Haeckels Welträtsel hätten diese Entwicklung nicht verursacht, jedoch 
ihre freidenkerische Weltanschauung maßgeblich vertieft und gefestigt. Wie aus ihren 
Briefen an Haeckel hervorgeht, wollte sie heiraten und war auch schon mit einem öster
reichischen Freidenker verlobt.128 Doch sie löste die Verlobung aus unbekannten Grün
den und außer den Briefen und einer Eintragung in Heinrich Schmidts Dankesband an 
Haeckel ist keine biographische Quelle über sie auffindbar, sodass nicht ermittelt werden 

124 Vgl. Kühl, Richard, Der Große Krieg der Triebe. Die deutsche Sexualwissenschaft und der Erste 
Weltkrieg, transcript Verlag: Bielefeld 2022, S. 74. 

125 Vgl. Friederici, Erna, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken ha
ben. Ein Buch der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 2, Verlag Unesma: Leipzig 1914, S. 401–403, hier 
S. 401. Vor allem ihr Vater machte sie früh mit Haeckels Schriften vertraut. 

126 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 403. 
127 Ebd. 
128 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01554 vom 24. De

zember 1908. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 173 

kann, ob sie zu einem späteren Zeitpunkt doch noch heiratete.129 Sie war allerdings nach 
der Lösung ihrer Verlobung in der Zentrale für Jugendfürsorge und am Berliner Jugend
gericht angestellt und besuchte die soziale Frauenschule in Berlin.130 Unterlagen dieser 
Schule bestätigen, dass sie die Oberstufe 1909 und 1910 besuchte, diese erfolgreich absol
vierte und zudem, dass sie in den Jahren 1926 und 1927 nicht verheiratet war, keine Kin
der hatte und weiterhin als Berufslehrerin tätig war.131 Sie plante auch, weiter im sozialen 
Bereich zu arbeiten. Somit war Friederici keine studierende, jedoch eine schulisch gebil
dete und erwerbstätige Frau, die im emanzipatorischen reformerischen Umfeld arbeite
te, jedoch nicht öffentlich zur Frauenfrage publizierte. In ihrem Beitrag für den Dankes
band an Haeckel findet sich ihr einziger aufgefundener Kommentar zur Frauenbildung. 
So kritisiert sie in diesem die mangelnde naturwissenschaftliche Bildung, trotz derer 
sie sich als junge Frau bemühte, Haeckels Schriften zu verstehen.132 Die Hauptaussage 
ihrer dreiseitigen Lobrede auf Haeckel ist, dass sie seinen herausragenden und vorbild
lichen Charakter lobt, »denn mehr als seine Werke noch, hat der Mensch Haeckel«133 auf 
sie gewirkt.134 Haeckels offener, warmherziger und aktiver Charakter seien für Friederi
ci seine besonderen Merkmale gewesen, die neben seiner Lehre die Menschen und auch 
sie positiv beeinflussten. Diese Haltung drückt sich auch in ihren Schreiben an Haeckel 
aus. 

129 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01556 vom 18. Juni 
1909. Es existiert eine Akte über eine Hilfslehrerin Namens Erna Friederici im Stadtarchiv Stral
sund. Hierbei handelt es sich jedoch nicht um die in dieser Arbeit betrachtete Erna Friederici. Das 
Geburtsdatum würde zwar passen, da die Freidenkerin Friederici sich 1903 als junges Mädchen 
sah, (Vgl. Friederici, Erna, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken 
haben, Leipzig 1914, S. 401.) und auch die Lehrerin aus Stralsund 1882 geboren wurde und somit 
1903 ebenfalls noch in ihrer Jugend war, doch in ihrem Lebenslauf gibt die Stralsunderin an, dass 
ihr Vater bereits am 1. Februar 1896 verstarb. (Vgl. Stadtarchiv Stralsund, Stadt-Schuldeputation zu 
Stralsund, Acta Volksschulen betreffend der Lehrerin Erna Friederici, geb. am 8. August 1882, Rep. 
23 Nr. 387, 1908, S. 21.) Somit kann er nicht in den frühen 1900ern mit seiner Tochter die zahlrei
chen monistischen Veranstaltungen besucht haben, wie die Berliner Freidenkerin Friederici es in 
den untersuchten Briefen beschreibt. Folglich ist der Vater der Stralsunder Friederici nicht der Va
ter der Berliner Friederici und somit ist die Stralsunder Erna Friederici auch nicht die hier relevante 
Frau. 

130 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Hae
ckel, Brief 01560 vom 15. Februar 1910. 

131 Vgl. Alice-Salomon-Archiv, 1-C1.115, Bericht an die ehemaligen Schülerinnen (1926) und 1-C1.116, 
Bericht an die ehemaligen Schülerinnen (1927). Folgende Zeile kommt identisch in beiden Formu

laren vor, die unter anderem die Absolventinnen der Jahre 1909 und 1910 auflisten: »Erna Friederici, 
Berufsschullehrerin, Berlin, Bülowstr. 73« (Ebd., jeweils S. 3.) Wenn andere ehemalige Schülerin
nen verheiratet waren oder Kinder hatten und das der Schulleiterin bekannt war, erwähnte sie es in 
ihren Schreiben. Das kann als Indiz dafür gesehen werden, dass Friederici 1927 ledig und kinderlos 
war. 

132 Vgl. Friederici, Erna, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben, 
Leipzig 1914, S. 401. 

133 Ebd., S. 402. 
134 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.3.2 …zur unbedeutenden Haeckelanhängerin 

Friedericis Korrespondenz mit Haeckel der Jahre 1900 bis 1910 ist im Ernst-Haeckel-Ar
chiv in Jena erhalten. Friederici war Mitglied des Monistenbunds und nahm an zahlrei
chen monistischen und freidenkerischen Kongressen teil, von denen sie Haeckel in ih
ren Briefen erzählte. Sie besuchte viele Veranstaltungen der Berliner Ortsgruppe an ih
rem Wohnort, doch auch Kongresse in anderen Städten und Ländern.135 Auch innerhalb 
Deutschlands war sie gemeinsam mit ihrer Familie auf Reisen zu monistischen Veran
staltungen wie dem Sommerfest der Plauener Ortsgruppe des Monistenbunds in Jena 
im Jahr 1909.136 

3.3.2.1 Die passive Teilnehmerin 
In keinem ihrer Briefe schreibt sie jedoch von einer besonderen Aufgabe oder Position 
ihrer Person im Bund, die über die Rolle einer interessierten monistischen Zuhörerin 
und passiven Teilnehmerin monistischer Veranstaltungen hinausging. Auch auf Grund 
ihrer Nachfrage an Haeckel, ob er wisse, dass sie auch Mitglied des Monistenbunds sei, 
liegt die Annahme nahe, dass sie keine Leitungsposition und auch keine regionale öf
fentlichkeitswirksame Position im Monistenbund einnahm.137 Ihr Engagement im Bund 
wurde aus ihrer Sicht auf geradezu ironische Weise eingeschränkt: In späteren Briefen 
schreibt sie von einer Berufstätigkeit im sozialen Bereich, die viel ihrer Zeit in Anspruch 
nehme.138 Davon sei auch ihre Teilnahme an monistischen Veranstaltungen beeinträch
tigt. Ihre Erwerbsarbeit stand folglich auf Grund zeitlicher Ressourcenausschöpfung ih
rer Frequentierung monistischer Veranstaltungen im Weg. Symbolisch reiht sich die
ser Zusammenhang, der jedoch kein inhaltlicher, sondern ein organisatorischer ist, mit 
dem inhaltlichen Widerspruch zwischen dem Einsatz für Frauenerwerbsarbeit und der 
monistischen Kulturtheorie, die ein dualistisches Geschlechterbild hatte und Frauener
werbsarbeit nicht unterstützte, ein. 

135 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01535 vom 16. Sep
tember 1905 zu einem monistischen Kongress in Paris und vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01545 vom 10. September 1907 zu Ernas Kurzeinschät
zung zu einem Prager Monistenkongress an Haeckel. Auch in ihrer Berliner Ortsgruppe habe sie 
1908 dem Monistenkongress beigewohnt und sie kannte das Programm der Berliner Ortsgruppe 
ausführlich, wie sich in ihrer Einschätzung des Programms in einem Brief an Haeckel zeigt. (Vgl. 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01553 vom 6. Oktober 
1908.) 

136 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01556 vom 18. Juni 
1909. 

137 Friederici schreibt Haeckel: »daß[!] ich Mitglied vom Monistenbund bin, wissen Sie wohl?« (Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01541 vom 14. Oktober 1906.) 
Als Ehrenvorsitzender des DMB hätte Haeckel das auf jeden Fall gewusst und eine Nachfrage wäre 
überflüssig gewesen, wenn Friederici eine wichtige Position im Bund eingenommen hätte. 

138 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Hae
ckel, Brief 01564 vom 21. November 1910. Bereits in einem früheren Brief berichtet Friederici von 
einem sich anbahnenden Zeitkonflikt ihrer monistischen Aktivitäten und ihrer Bildungs- und Be
rufslaufbahn. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 
01560 vom 15. Februar 1910.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 175 

3.3.2.2 Ein oberflächlicher Austausch 
Der inhaltliche Austausch zwischen Friederici und Haeckel war nicht so intellektuell tief
gehend wie jener von Daxenbichler und Haeckel. Das lässt sich an den besprochenen 
Themen festmachen. Anders als Daxenbichler schrieb Friederici kaum über naturwis
senschaftliche oder philosophische Abhandlungen Haeckels oder anderer Autoren und 
diskutierte somit auch keine konkreten gesellschaftlichen Fragen mit Haeckel. Zwar dis
kutierte auch Daxenbichler nicht explizit wissenschaftliche Fragen, doch sie tat Haeckel 
ihre Meinung zu Abhandlungen kund, die solche Fragen verhandelten, und befand sich 
dadurch im Vergleich zu Friederici in einem hochintellektuellen Austausch mit ihm und 
seinen sowie anderer Theoretiker Ideen. In Friedericis Briefen bleiben Kommentare zur 
aktuellen monistischen Literatur und zu vereinspolitischen Fragen jedoch die Ausnah
me. Nur einmal kritisiert sie Vielhaber für seine Opposition zu Haeckel und meint, sie 
denke sogar darüber nach, deshalb aus dem Monistenbund auszutreten.139 Und nach
dem Friederici Haeckel bei einem Besuch in Jena nicht antraf und ihm eine Orchidee 
hinterließ, woraufhin Haeckel ihr einen Brief mit der Frage nach einem Buchwunsch als 
Geschenk schickte, lehnt Friederici in ihrem Antwortschreiben mit den höflichen Worten 
ab, sie könne keinen besonderen Wunsch äußern, da sie durch Haeckel bereits »schon 
so viele schöne Augenblicke«140 erlebt habe und nicht in der Position sei, Forderungen 
zu stellen. Diese Einstellung spiegelt den inhaltlichen Austausch des gesamten Briefver
kehrs wider, denn nur zweimal erwähnte Friederici, dass sie Artikel zu Haeckel gelesen 
habe und nur einmal empfiehlt sie selbst Haeckel einen Artikel, der allerdings nur eine 
Karikatur Haeckels skizziert und der Belustigung dienen sollte.141 Von den beiden von 
ihr gelesenen Artikeln handelt einer von der Eröffnung des Phylogenetischen Museums 
und der andere ist ein Artikel Haeckels im Cosmos, von dem sie lediglich erwähnt, dass 
sie ihn aufmerksam gelesen habe.142 Nun stellt sich die Frage, ob sie nur nicht darüber 
schrieb, welche monistische Literatur sie darüber hinaus las, oder ob sie keine weitere 
monistische Literatur las. Es ist auf Grund ihres Interesses an dem monistischen Ortsge
schehen und ihrem Besuch internationaler monistischer Kongresse anzunehmen, dass 
sie zumindest die monistische Presse und die Presse über den Monismus verfolgte, kri
tisierte sie doch Vielhaber und seine Positionen in der Vereinspolitik offen. Dennoch ist 
es ein Fakt, dass sie und Haeckel sich nicht über die naturphilosophischen Fragen und 
auch nicht in einem nennenswerten Maß wie Daxenbichler und Haeckel es taten über 
Vereinspolitik austauschten. Daraus lässt sich allerdings angesichts des regen inhaltli
chen Austauschs mit Daxenbichler nicht schließen, dass Haeckel Frauen den Grad an In

139 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01564 vom 21. No
vember 1910. 

140 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01558 vom 8. September 
1909. Mit den schönen Augenblicken meint Friederici die Zeit des gemeinsamen Austauschs bei 
einem Treffen in Rom und die Erinnerung an dieses Treffen. 

141 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01544 vom 26. Mai 
1909. 

142 Vgl. zur Berichterstattung über die Jubelfeier zur Eröffnung des Phylogenetischen Museums Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01551 vom 20. August 1908 
und zum Artikel von Haeckel als Verfasser vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici 
an Ernst Haeckel, Brief 01547 vom 15. Dezember 1909. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

tellektualität für den Austausch mit ihm nicht zusprach. Doch Friederici war keine der 
Frauen im Bund, mit der ein solcher Austausch stattfand. Friedericis Briefe beinhalten 
hauptsächlich Glückwünsche zum Geburtstag, zu Neujahr, zu Weihnachten und zu Os
tern. Doch auch sie stellt ihre monistische Weltansicht in ihren Briefen klar.143 Das tat sie 
nicht so oft wie Daxenbichler, was auch daran liegen kann, dass Daxenbichlers Erstkon
takt mit Haeckel postalisch war, während Friederici hingegen das erste persönliche Tref
fen mit Haeckel in Rom zum Anlass für ihren intensiven Briefaustausch mit ihm nahm, 
zu dem sie bereits in Person über ihre Weltanschauung gesprochen haben wird. 

Friederici blieb somit auch im Austausch wie schon auf den monistischen Veranstal
tungen in der Rolle der Beobachterin. So berichtete sie Haeckel mehrmals von den von 
ihr besuchten monistischen Veranstaltungen und schrieb dabei vor allem von der Betei
ligung an diesen. So sei die Beteiligung der Berliner Monisten an den Veranstaltungen 
ihrer Ortsgruppe zeitweise sehr gering gewesen.144 Und auch die Beteiligung der italie
nischen und französischen Monisten habe auf dem Brüsseler Monistenkongress 1910 zu 
Wünschen gelassen.145 Sie gab ihre Beobachtungen an Haeckel weiter, trug jedoch selbst 
in ihrer Korrespondenz nichts zum philosophischen Ausbau des Monismus bei. 

Auf persönlicher Ebene ist im Austausch zwischen Friederici und Haeckel weniger 
ausgeprägt als zwischen Daxenbichler und Haeckel ein Lehrer-Schülerin-Verhältnis zu 
erkennen. Obwohl durch die Anrede ›Professor‹ stets ein Hierarchiegefälle zwischen den 
beiden Korrespondierenden ausgedrückt wird, geben die Briefe keine explizite absolute 
Ergebenheit Friedericis für die Lehren Haeckels wider, wie es bei Daxenbichlers Briefen 
an Haeckel der Fall ist. Dennoch betonte auch Friederici wie Daxenbichler ihre Vereh
rung für Haeckel als Person. In einem Brief charakterisiert sie ihre Verehrung für Hae
ckel näher und schreibt an ihn: »Ich werde immer tief in Ihrer Schuld bleiben. Aber glau
ben Sie mir, der Gedanke an Sie, Ihr Leben und Wirken, ihren vorbildlichen Charakter 
hat mich oft aufgerichtet, wenn ich unter schieren Enttäuschungen litt.«146 Diese Aussa
ge zeigt, dass die Briefautorin sich Haeckel als charakterliches Vorbild nahm und ihn als 
menschlich herausragend ehrte. Sie wünschte ihm stets alles Gute und hoffte auf eine 
Wiederholung ihres Treffens, die jedoch aus Organisationsgründen nie zu Stande kam. 

Haeckels erstes Treffen mit der Familie Friederici fand in Rom statt.147 Seit diesem 
Treffen schrieb Erna Friederici Haeckel zahlreiche Briefe, in denen sie ihn meistens auch 

143 Sie schreibt von einem anderen Monisten explizit als »Gesinnungsfreund« (Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01556 vom 18. Juni 1909.) und offenbart somit 
ihre monistische Grundhaltung. Zudem schreibt sie von den Verdiensten eines Monisten »für un
sere Weltanschauung« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 
01549 vom 28. April 1908.) und meint damit die monistische Weltanschauung des DMB, der auch 
sie anhänge. Dabei ist anzumerken, dass es keine einheitliche monistische Weltanschauung gab, 
wie die internen Vereinskonflikte um philosophische Grundsätze, zum Beispiel um die Verfolgung 
einer Energetik Ostwalds oder des Substanzmonismus Haeckels, offenbaren. 

144 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01549 vom 28. April 
1908. 

145 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01563 von 1910. 
146 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01558 vom 8. September 

1909. 
147 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01531 vom 22. De

zember 1904. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 177 

von ihren Eltern grüßen ließ und die teilweise auch von ihren Eltern oder im Namen ih
rer Eltern oder anderer Familienangehöriger von ihr unterschrieben wurden.148 Dieser 
Umstand zeigt, dass nicht nur sie, sondern auch ihre Familie mit Haeckel in einem re
gelmäßigen, doch fachlich oberflächlichen Austausch stand. Folglich war ihre Beziehung 
zu Haeckel nicht nur persönlichen Charakters, sondern immer auch in das familiäre Set
ting des haeckelverehrenden Vaters und vermeintlich auch der Mutter eingebettet. Mit 
ihrem Vater besuchte Friederici regelmäßig gemeinsam die monistischen Kongresse.149 

Friederici verehrte Haeckel jedoch nicht nur menschlich. Obwohl sie sich auf Hae
ckel als Person fokussierte und sich nicht viel über monistische Philosophie mit ihm aus
tauschte, kann davon ausgegangen werden, dass sie auch Haeckels Lehren anhing, sowie 
sie auch die Artikel über Haeckel und den Monistenbund und vor allem die aktuellen mo
nistischen Veranstaltungen verfolgte. Denn sie selbst identifizierte sich als Monistin und 
hielt nicht nur mit Haeckel Korrespondenz, da er ihr und ihrer Familie sympathisch war, 
sondern, da er der Ehrenvorsitzende des Bunds war, der ihre Weltanschauung vertrat. 

Die Tatsache, dass es in den Briefen zu so gut wie keinem inhaltlichen Austausch 
über den Monismus kam, offenbart die passive Rolle, die Friederici sich selbst als Frau 
im Monistenbund zusprach. Trotz ihrer Berufstätigkeit war sie in keiner Weise eine welt
anschauliche Anführerin, denn sie tauschte sich nicht einmal mit den führenden Köpfen 
ihrer eigenen Weltanschauung über diese aus. Sie wollte sie nicht eigenständig öffentlich 
verteidigen oder verbreiten. Und tatsächlich verfasste sie keine Artikel in Zeitschriften, 
weder in monistischen noch in anderen Publikationsorganen. 

3.3.3 Zwischenfazit: Eine typische Hackelanhängerin 

Friederici entsprach den monistischen Forderungen an Frauen ihrer Zeit – mit Ein
schränkungen: Erstens war sie zwar öffentlich und auch im privaten Austausch mit 
Haeckel unpolitisch und zeigte keine Eigeninitiative in der öffentlichen Verteidigung 
ihrer monistischen Weltanschauung. Daxenbichler mag zwar ebenfalls nicht öffentlich
keitswirksam aufgetreten sein, doch vertrat sie eine ganz klare ideologische Linie: Sie 
hing Haeckels Theorien bedingungslos an und artikulierte das auch in ihren Briefen. 
Zweitens war Friederici allerdings beruflich tätig, doch auch erst nach der Lösung 
ihrer Verlobung. Somit ist auch in Friedericis Lebenslauf die Entscheidung zwischen 
Erwerbsarbeit und Familienleben zu erkennen, vor der Männer zu Beginn des 20. Jahr
hunderts nicht standen, die aber der Monismus mit seiner Einteilung in eine weibliche 
mütterliche private Sphäre und in eine grundsätzlich männliche öffentliche Sphäre 
unterstützte. Sie war eine Haeckelverehrerin wie Daxenbichler, lebte jedoch auf Grund 

148 Vgl. Erna Friedericis wiederholt genutzte Grußformeln mit dem Zusatz, sie grüße auch »im Na
men meiner [Erna Friedericis] Eltern« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst 
Haeckel, Brief 01537 vom 30. Februar 1905.) und die Erwähnung ihrer elterlichen Grüße in einem 
Großteil ihrer Briefe an Haeckel. 

149 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01547 vom 15. De
zember 1909. Das lässt sich aus der erwähnten bedauerten Ablehnung der gemeinsamen Einla
dung von Tochter und Vater sowie aus dem erwähnten gemeinsamen Besuch eines monistischen 
Sommerfests ableiten. (Vgl. zum monistischen Sommerfest Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Erna Friederici an Ernst Haeckel, Brief 01556 vom 18. Juni 1909.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

ihrer Kinderlosigkeit nicht das monistische Ideal, da sie keine Kinder hatte, und verlieh 
zudem ihrer Verehrung für Haeckel nicht so stark Ausdruck wie Daxenbichler es tat. 

Doch wie auch Daxenbichler war sie für den Monistenbund als Organisation ein un
bedeutendes Mitglied, das keine Leitungspositionen bekleidete und keinen Einfluss auf 
Vereinsentscheidungen hatte. Auch Fanny Daxenbichler machte keinen Einfluss auf Ver
einsfragen geltend, da sie selbst keine Machtposition im Bund hatte und Entscheidun
gen im Bund nur bedeutend hätte mitbestimmen können, wenn sie versucht hätte, Hae
ckel zu beeinflussen, was sie jedoch nicht tat. Dennoch machte sie ihre weltanschauliche 
Position in ihren Briefen klarer als Friederici deutlich und nahm im Gegensatz zu dieser 
so an der Verhandlung monistischer Grundsätze teil. Zusammenfassend war Erna Frie
derici eher eine Haeckelverehrerin als eine Frauenrechtsaktivistin, doch betonte sie in 
ihren Briefen vor allem die Person Haeckel und weniger dessen Ideen als Motivation für 
ihre Mitgliedschaft im Monistenbund. 

Diese Analyseergebnisse zeigen zunächst auf, dass Friederici keine besondere Rolle 
im Bund einnahm und zudem auch noch keinen Antrieb zu mehr Bildung aus ihrem Aus
tausch mit Haeckel zog, wie es Daxenbichler tat. Sie scheint wenig emanzipiert gewesen 
zu sein, sowohl gesellschaftlich als auch individuell. 

Doch schaut man genauer hin, ist auch bei ihr die individuelle Emanzipation erkenn
bar. Auch sie nahm Haeckels Schriften zum Anlass, sich weiterzubilden, wie aus ihrer 
Lobrede auf Haeckel hervorgeht – und das nicht nur im privaten Rahmen des Selbst
studiums, wie Daxenbichler es tat, sondern auf der Sozialen Frauenschule, wo sie sogar 
Lehrerin wurde. Somit drückte sie es nicht so explizit in ihren Briefen aus wie Daxen
bichler, doch auch sie strebte danach, sich weiterzuentwickeln und sogar aus vorgegebe
nene Rollenzuweisungen an Frauen auszubrechen. Sonst hätte sie ihre Verlobung nicht 
gelöst und wäre Hausfrau geworden, ohne erwerbstätig zu werden. Friederici war nicht 
publizistisch aktiv, doch stand sie durch ihre schulische Erwerbsarbeit in der Öffentlich
keit. Somit war sie in einem reformerischen Umfeld berufstätig und dadurch auch auf 
gesellschaftlicher Ebene emanzipierter als Daxenbichler. 

3.4 Ella von Crompton 

Ella von Crompton war eine Monistin aus der Berliner Ortsgruppe, von deren Austausch 
mit Haeckel zahlreiche Briefquellen erhalten sind. Wie auch bei Haeckels meisten ande
ren Briefkontakten sind lediglich von Cromptons Briefe an ihn, die Eingang ins Ernst- 
Haeckel-Archiv gefunden haben, nicht jedoch seine Antwortschreiben erhalten. Diese 
Briefe stellen nahezu die einzigen Quellen dar, aus denen sich ihre Biografie rekonstru
ieren lässt. Daher lässt sich vermuten, dass sie – anders als publizistisch aktive Frau
enrechtsaktivistinnen wie Stöcker und Jannasch – außerhalb des Monistenbunds nicht 
politisch aktiv war. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 179 

3.4.1 Ella von Crompton als Hausfrau und selbstständige Frau 
im Familienunternehmen 

Laut Angaben in einem Brief war sie 1907 29 Jahre alt und wurde demnach entweder 1887 
oder 1888 in Königsberg in Ostpreußen als Ella Gewert geboren.150 In einem späteren 
Brief vom Juni 1917 gibt sie an, in 8 Tagen 40 Jahre alt zu werden.151 Folglich wurde sie 
am 26. Juni 1887 geboren.152 Im ersten und längsten Brief an Haeckel, der elf Briefbö
gen umfasst, beschreibt von Crompton Haeckel ihre gesamte Lebensgeschichte mit dem 
Schwerpunkt auf der schweren Kindheit und der rechtlichen Misere ihres Ehemanns, 
um ihn um Unterstützung zu bitten. Ihr Vater stamme aus einer Gutsbesitzerfamilie 
und sei Verwaltungsangestellter gewesen.153 Die Familie hatte Gutsbesitz im ostpreußi
schen Land bei Königsberg; zumindest anfänglich soll die Familie nach von Cromptons 
eigener Einschätzung wohlhabend gewesen sein.154 Vom väterlichen Wohlstand habe sie 
aber zu Lebzeiten ihres Vaters nicht profitieren können, da er bereits als sie sieben Jah
re alt war in eine psychiatrische Heilanstalt eingewiesen worden sei und einen gesetzli
chen Vormund erhalten habe, nachdem er von der Mutter geschieden worden sei und das 
nicht habe verkraften können. Die Vormundsaufgabe hätten die Verwandten ihres Vaters 

150 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 
vom 16. Februar 1907. In einem Brief von 1917 erwähnt sie den Namen Gewert explizit als ihren 
Mädchennamen. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1917–10-28 vom 28. Oktober 1917.) 

151 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1917–06-18 vom 
18. Juni 1917. 

152 Die Überprüfung ihres Geburtsdatums konnte nicht mit standesurkundlichen Unterlagen bestä
tigt werden und ihr Sterbedatum konnte auf Grund der Unkenntnis über ihren Aufenthaltsort nach 
1919 nicht ermittelt werden. Weder die lokalen Kreisarchive um Groß Brütz in Ludwigslust-Parchim 
noch das Schweriner Landeshauptarchiv, in dem die Geburten- und Sterberegister Mecklenburgs 
vor 1952 zu großen Teilen archiviert werden, wie auch das Landeskirchliche Archiv der Evange
lischen Kirche Mecklenburgs konnten Unterlagen zu Ella von Crompton ausmachen. Lediglich in 
dem Standesamt Lützow-Lübsdorf könnte zumindest eine Meldekartei von Cromptons vorhanden 
sein, doch die Standesbeamtin habe keine Kapazitäten zur Archivdurchsicht und eine eigenstän
dige Recherche im standesamtlichen Archiv durch Außenstehende sei streng untersagt. 
Schließlich konnte eine hilfsbereite Archivarin aus dem Kreisarchiv Ludwigslust-Parchim die Aus
kunft erteilen, die das Schweriner Landeshauptarchiv nicht erteilt hat: Im Oktober 1919 sei in Meck

lenburg die letzte Volkszählung vor 1945 gemacht worden, deren Unterlagen im Landeshaupt
archiv in Schwerin lägen. Aus einer internen Datenbank konnte sie auch entnehmen, dass Ella 
von Crompton tatsächlich am 26. Juni 1877 in Königsberg in Ostpreußen geboren worden war. 
(Vgl. Mail aus dem Kreisarchiv Ludwigslust-Parchim an Jasmin Wieloch zu Ella von Crompton vom 
24.05.2022.) 

153 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1907–02-16 vom 16. Februar 1907. Den Beruf ihres Vaters gibt sie mit Generalland
schaftskassierer an. Das war ein Verwaltungsberuf in der Finanzabteilung der ostpreußischen 
Landschaft. Diesen Schluss kann man aus der Etymologie des Worts ›Kassierer‹ ziehen, das auch 
Geldverwalter bedeutet und nicht nur den gegenwärtigen Beruf des angestellten Verkäufers ab
bildet. (Vgl. o. A., Art. Kassierer, in: Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache, https://www.dw 
ds.de/wb/Kassierer [zuletzt aufgerufen: 14.04.2022].) 

154 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 
vom 16. Februar 1907. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kassierer
https://www.dwds.de/wb/Kassierer
https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kassierer
https://www.dwds.de/wb/Kassierer


180 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

übernommen, die Ella von Crompton aus dem Vermögen ihres Vaters lediglich Geld für 
ihre Bildung zugewendet hätten. Ihre Kindheit beschreibt von Crompton als trostlos; sie 
spricht von körperlichen Misshandlungen durch ihre Mutter und deren neuen Ehemann. 
Erst mit 19 Jahren habe sie die Verwandtschaft ihres Vaters seit der Scheidung ihrer El
tern wiedergesehen. Die Erfahrung fehlender Unterstützung seitens ihrer Verwandten, 
die von Crompton als stark religiöse ChristInnen charakterisiert, mag zu ihrer ableh
nenden Haltung gegenüber dem Christentum beigetragen haben. Mit 20 Jahren habe 
sie den 14 Jahre älteren Eugen von Crompton geheiratet.155 Dieser habe nach dem Ab
itur als Landwirt gearbeitet und sei in diesem Bereich erfolgreich gewesen, später aber 
sei er nach einem für ihn nachteiligen Kauf eines eigenen Landguts finanziell ruiniert 
gewesen; seinen gesellschaftlichen Status stellt sie als prekär dar.156 Von Crompton und 
ihr Mann hätten in dieser Zeit »aus Liebe«157 geheiratet. Sie hatten keine gemeinsamen 
Kinder, doch nahmen sie während des Ersten Weltkriegs ein aus den Kriegswirren in 
Ostpreußen geflüchtetes Kleinkind auf, das sie Edeltraut nannten und wie ihr eigenes 
Kind großzogen.158 Die Fürsorge für ihre Familie ist ein fundamentaler Bestandteil ih
rer Briefe. So bat sie Haeckel auch um Hilfe – er sollte ihrem Mann Kontakte zu mögli
chen Arbeitgebern vermitteln und der Familie Darlehen gewähren.159 Später sorgte sie 

155 Ihr Ehemann sei zwar in Queenstown in Südafrika geboren worden, sei jedoch ethnisch deutsch
stämmig, sodass er auch deutsch sozialisiert worden sei. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–08-18 vom 18. August 1916.) Der Abgleich mit bei 
der Volkszählung von 1919 gemachten Angaben bestätigt Ella von Cromptons Aussagen in den 
Briefen. So ist das Geburtsdatum Eugen von Cromptons in der Volkszählung mit dem 03. April 1863 
in Queenstown im Kap der Guten Hoffnung in Südafrika angegeben worden. (Vgl. Mail aus dem 
Kreisarchiv Ludwigslust-Parchim an Jasmin Wieloch zu Ella von Crompton vom 24.05.2022.) 

156 Es fällt auf, dass von Crompton nicht ihren Mann, sondern die Verkäufer für die nachteilige Kauf
entscheidung und die damit verbundenen finanziellen und gesellschaftlichen Probleme – ihr 
Mann musste sogar in Folge der finanziellen Kalamitäten in Haft – verantwortlich macht. Die 
Verkäufer hätten ihrem Mann falsche Grundstücksgrenzen aufgezeigt. Weiterhin beklagt sie sich, 
dass ihr Mann zwar nach dem Absitzen seiner Haftstrafe wieder in Arbeit gekommen und sogar 
als landwirtschaftlicher Betriebsdirektor, Amtsvorsteher und Standesbeamter tätig gewesen sei, 
aber dann nach Entdeckung seiner kriminellen Vergangenheit seine Arbeit wieder verloren habe. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1916–08-18 vom 18. August 1916.) 

157 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 vom 16. 
Februar 1907. 

158 »Wir haben keine Kinder, sind ganz allein.« (Ebd.), schreibt sie im ersten Brief an Haeckel noch, um 
ihre finanzielle und berufliche Notsituation durch die Arbeitslosigkeit ihres Manns und ihre eigene 
Hilfsbedürftigkeit dadurch zu unterstreichen, da die Verwandten von ihr und ihrem Mann sich alle 
von ihnen abgekehrt hätten und sie finanziell nicht unterstützten. Danach nahm das Ehepaar zu 
Beginn des Ersten Weltkriegs Trautchen auf. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–09-12 vom 12. September 1914.) Edeltrauts Geburtsdatum 
wurde nachträglich mit dem 24.01.1914 und dem Geburtsort Königsberg behördlich eingetragen 
(basierend auf einer Auskunft des Kreisarchivs Ludwigslust-Parchim zu Ella von Crompton vom 
24.05.2022). 

159 Ein Beispiel für die Bitte um die Aktivierung seiner Arbeitskontakte für sie stellt ihr Brief an Hae
ckel von 1909 dar. In diesem bittet Ella von Crompton ihn, ihr »eine Empfehlung zu geben« (Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-08 vom 8. Juli 
1909.). Diese Bitte wiederholt sie in ihrer Korrespondenz mehrmals. (Vgl. zum Beispiel Ernst-Hae

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 181 

auch für ihre Ziehtochter Edeltraut, die sie in ihren Briefen Trautchen nennt. Sie berich
tet Haeckel in ihren Briefen regelmäßig, wie ihre Ziehtochter sich entwickle,160 wie sie 
sich um Trautchen kümmere, etwa, dass sie sie offiziell unter ihrem neuen Namen tau
fen und registrieren lassen wolle.161 Trautchen sei mit den von Cromptons als Mutter und 
Vater aufgewachsen.162 

Folglich lebte Ella von Crompton bezüglich ihrer Rolle als Ehefrau und (Stief-)Mutter 
auf den ersten Blick entsprechend der traditionellen Rollenzuschreibungen. Doch die 
Beschäftigung mit ihrem Privatleben sowie ihrem Erwerbsleben zeichnet ein teilweise 
anderes Bild. 

3.4.1.1 Emanzipatorische Tendenzen? 
Durch die Volkszählung von 1919 ist bekannt, dass die Ehe von Ella und Eugen von 
Crompton vom 21. Januar 1898 am 08. Juni 1925 vom Landgericht Mecklenburg-Schwe
rin rechtskräftig geschieden worden ist.163 Die Scheidung entspricht nicht dem damals 
vorherrschenden religiös-kulturellen Ideal einer stabilen und langfristigen Ehe. 

ckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–03-18 vom 18. März 1911.) 
Zudem bittet sie ihn um die Nennung möglicher Arbeitgeber, die im Moment ZeichnerInnen für ih
ren Verlag suchten. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1909–07-22 vom 22. Juli 1909.) Auch für ihren Mann bittet sie um eine Stellenvermittlung. 
(Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–08-31 vom 
31. August 1911.) Die Bitte um einen Kredit lässt sich erstmals zur Begleichung der Krankenhaus
kosten auf Grund einer Unterleibsoperation in einem Brief ihres Ehemanns finden. (Vgl. Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–12-07 vom 7. De
zember 1911.) Haeckel gewährte dem Ehepaar von Crompton die Summe von 300 Mark anschlie
ßend als Geschenk. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1911–12-26 vom 26. Dezember 1911.) Ein zweites Mal fragt Haeckels Korrespondenzpartnerin 
selbst nach einem Darlehen von 300 Mark zur Anfangsfinanzierung eines Telefoniegewerbes ih
res Manns, welches Haeckel ihr auch gewährte. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–07-26 vom 26. Juli 1912.) 

160 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1915–07-04 
vom 4. Juli 1915. 

161 Vgl. zum Zeitaufwand für die Pflege Trautchens Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–10-21 vom 21. Oktober 1914. Zur Taufe Trautchens vgl. Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–08-24 vom 24. Au
gust 1916. Haeckel wurde Trautchens Pate. (Vgl. ebd.) 

162 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–12-07 vom 
7. Dezember 1911. In ihren Briefen erwähnt Ella von Crompton auch, wie sie von Trautchen »Mama« 
(Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1917–11-20 vom 20. 
November 1917.) genannt wird und wie ihr Ehemann von der Ziehtochter »Papa« (Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1917–11-21 vom 21. November 1917.) 
genannt wird. Folglich nahm das Ehepaar laut ihrer Darstellung vollumfänglich die Elternrolle ein. 

163 Vgl. Mail aus dem Kreisarchiv Ludwigslust-Parchim an Jasmin Wieloch zu Ella von Crompton vom 
24.05.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.4.1.2 Autodidaktin und Künstlerin 
Von Crompton war überdies gebildet und wollte eine erfolgreiche Künstlerin werden. 
Zwar hat sie »keine praktische Berufsausbildung genossen«164, aber zumindest die hö
here Töchterschule absolviert.165 Auch wenn sie keine weiteren Schul- oder Universitäts
abschlüsse erlangt hat, interessierte sie sich auch für englische wissenschaftliche Lite
ratur, die Haeckel ihr empfahl und war folglich der englischen Sprache mächtig.166 Auf 
der einen Seite entsprach ihre Bildungskarriere zwar der vieler bürgerlicher Frauen, die 
weder ein Studium noch eine Berufsausbildung aufnahmen, auf der anderen Seite lässt 
sie ein deutliches Interesse an Weiterbildung erkennen und sie kritisierte die Lehrinhal
te an den höheren Mädchenschulen – diese regten nicht zum selbstständigen Denken 
an.167 Somit war von Crompton formal nicht gebildeter als andere Frauen aus ihrer ge
sellschaftlichen Schicht, aber dafür zeigte sie autodidaktische Tendenzen. 

Aus ihren Briefen an Haeckel lässt sich ihre Erwerbsarbeitsgeschichte rekonstruie
ren. Sie zeichnen das Bild einer selbstständigen Frau, die in jungen Jahren in Berlin lebte 
und nicht nur berufstätig, sondern auch künstlerisch aktiv war und insoweit nicht den 
traditionellen weiblichen Zuschreibungen an Frauen entsprach. So suchte von Cromp
ton immer wieder nach Zeichenaufträgen und bat Haeckel um Empfehlungen an Kunst
direktoren oder andere potenzielle Arbeitgeber und um die Mitteilung ihm bekannter 
freier Stellen, bevor sie schließlich Berlin verließ und damit der Kunstszene den Rücken 
kehrte.168 Gerade diese Art von Austausch, verbunden mit der Möglichkeit beruflicher 

164 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-17 vom 17. 
Februar 1909. 

165 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1911–03-18 vom 18. März 1911. 

166 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–12-23 vom 
23. Dezember 1912. 

167 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 
vom 16. Februar 1907. 

168 Vgl. hierzu eine kleine Auswahl der Briefe, in denen sie um Empfehlungen bittet: »Nun wollte ich 
Sie, hochverehrter Herr Geheimrat [Haeckel], bitten, ob Sie nicht die Güte haben möchten mir eine 
Empfehlung zu geben oder ein Schreiben, das ich auf Verlangen vorzeigen könnte, das vielleicht 
als kleine Empfehlung oder Ausweis über mich gehen könnte.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-08 vom 8. Juli 1909.) und »Nun dachte ich, 
ob Sie, hochverehrter, lieber, guter Herr Geheimrat, mir vielleicht irgend eine kleine Bestätigung 
geben könnten und möchten, das ich trotzdem nicht gar so dumm wäre, sondern wohl die nö
tige Reife hätte, um akademischen Vorlesungen folgen zu können.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, 
Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–03-18 vom 18. März 1911.) Mit der zwei
ten Stelle bittet von Crompton Haeckel um eine Bescheinigung ihrer akademischen Reife, da sie 
akademische Biologiekurse besuchen möchte, um ihre zoologischen Zeichnungen zu verbessern, 
ohne jedoch das Abitur abgelegt zu haben. 
Vgl. außerdem zur Bitte an Haeckel, ihr von freien Zeichenstellen zu berichten: »Ob ich mich 
vielleicht noch an andere Verlagshandlungen wenden könnte, […] die Sie doch Alle[sic!] kennen 
und die doch auch Alle[sic!] einen großen Bekanntenkreis haben und darum vielleicht eher etwas 
wissen wie ich« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 
1909–07-22 vom 22. Juli 1909.) und ihre Bitte, sich zu erkundigen, ob Haeckels Schwiegersohn für 
sein Buch noch ZeichnerInnen brauche. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Cromp

ton an Ernst Haeckel, Brief 1913–12-20 vom 20. Dezember 1913.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 183 

Vorteile, boten ihr den Anlass, Kontakt zu Haeckel aufzunehmen.169 Haeckels Empfeh
lungsschreiben nutzte sie auch erfolgreich bei Bewerbungen zu ihrem Vorteil.170 Es fällt 
auf, dass sie sich nicht bloß als Künstlerin verstand, sondern zugleich das Bedürfnis hat
te, damit auch finanziell erfolgreich zu sein.171 In ihren Briefen kommt das zum Aus
druck, wenn sie ihre Schwierigkeiten bei der Suche nach einer Einkommensquelle be
schreibt: »Wenn ich nur […] etwas und wenn auch noch so wenig verdienen könnte. Es 
fällt ja nur so schwer, einen Platz im Leben zu finden, wenn man wie ich keine praktische 
Berufsausbildung genossen hat.«172 Diese Äußerung sagt nicht nur etwas über ihren Bil
dungsgrad aus, sondern auch über ihre Vorstellung von ihrem Leben als Frau: Sie wollte 
selbst Geld verdienen und tat es auch.173 Das ist allerdings zu relativieren: Ihre Motiva
tion erklärt sich zumindest auch damit, dass ihr Mann wegen seiner Probleme bei der 
Arbeitssuche keine sichere Versorgerrolle einnehmen konnte.174 Indem sie selbst Geld 
verdiente, trug sie zu einem gemeinsamen Auskommen und einem besseren Lebens
standard bei. Mit dem »Platz im Leben«175 meint sie also eine Arbeitsstelle, aber nicht 
zum Zweck der Selbstverwirklichung, sondern aus der Notwendigkeit heraus. Allerdings 
könnte man argumentieren, dass die Familienversorgung auch für Männer der Haupt
grund für ihre Erwerbsarbeit sei und dass Ella von Crompton durchaus auch künstle

Sie nahm auch einige größere Aufträge an, von denen einer sogar 300 Mark Lohn für sie bedeutete. 
(Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–08-28 
vom 28. August 1910.) 

169 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 
vom 16. Februar 1907. In ihrem Brief bittet sie Haeckel noch um die Vermittlung einer Stelle für 
ihren Ehemann: »wissen Sie nicht eine Stellung für meinen Mann oder sonst wie wir uns eine Exis
tenz gründen können?« (Ebd.) Doch in den weiteren Briefen der folgenden Jahre häufen sich die 
Anfragen nach Zeichenaufträgen für sie selbst. 

170 Vgl. »Um die Zeichnungen dazu [zu einem zoologischen Buchprojekt] habe ich mich nun unter 
Berufung auf Ihre gütige Empfehlung beworben.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–08-31 vom 31. August 1911.) 

171 Vgl. hierzu »Obgleich ich nie mit Allem zufrieden bin. Ich bin manchmal ganz unglücklich dar
über. Die Hälfte des Lebens ist vorbei und ich habe eigentlich noch nichts erreicht, das was mir 
vorschwebt als wirklich Schönes, werde ich ja doch nie erringen.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–06-27 vom 27. Juni 1913.) Hier beschwert sich 
von Crompton über den Ruhm der in einer Berliner Ausstellung ausstellenden KünstlerInnen, die 
ihrer Meinung nach kein künstlerisches Ansehen verdient hätten, und setzt ihre berufliche Erfolgs
losigkeit in Kontrast zu dieser Erfahrung. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Sie selbst stelle 
fast nie aus und müsse den Zeichenaufträgen hinterherlaufen und ihre Aufträge würfen nur we
nig Geld ab. 

172 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-17 vom 17. 
Februar 1909. 

173 »Arbeiten möchte ich, verdienen muß[!] ich« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Cromp

ton an Ernst Haeckel, Brief 1911–09-26 vom 26. September 1911.). 
174 Sie schreibt explizit, dass es die Lebensverhältnisse seien, die sie zur Arbeit zwängen. (Vgl. Ernst- 

Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-08 vom 8. Juli 
1909.) Damit meint sie die schwierige Arbeitssuche ihres Manns, die sie Haeckel zuvor in ihren 
Briefen beschreibt. 

175 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

risches Renommee anstrebte.176 Letzteres Argument überzeugt zwar nur für ihre Zeit 
bei Eisenach und in Berlin, als sie noch in dem ›frauenuntypischen‹ Künstlermetier tätig 
war;177 also für die Zeit, in der sie auch nach einer künstlerischen Festanstellung such
te.178 Allerdings wollte sie im Zuge dessen immerhin auch einen einjährigen akademi
schen Chemiekurs absolvieren, denn man könne »doch nie genug lernen, um vorwärts 
zu kommen«179. Bildung war ihr zuvor schon wichtig gewesen,180 im Zuge ihrer Arbeits
suche wurde sie für von Crompton als Erfolgsfaktor noch interessanter. 

3.4.1.3 Von der Versorgerin zur Mutter? 
Auf Grund der schlechten Auftragslage und der fortwährenden Unsicherheit, die mit 
der Suche nach neuen Aufträgen verbunden war, sowie der hohen Lebenshaltungskos
ten in der Stadt und den Problemen ihres Manns, beruflich Fuß zu fassen, zog die Fa
milie von Crompton schließlich auf das Mecklenburgische Land und eröffnete dort ei
ne Pension.181 In dieser unterrichtete von Crompton die weiblichen Gäste in Fragen der 

176 Auch an anderen Stellen schreibt sie von ihrem Traum des künstlerischen Erfolgs. So schreibt sie 
über eine Ausstellung, in der auch sie ihre Kunstwerke ausstellt: »Etwas bekannter hoffe ich da
durch zu werden.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 
1913–12-12 vom 12. Dezember 1913.) Zudem erhofft sie sich in einem anderen Brief die Zusage zu 
einer Arbeitsbewerbung, da sie »dadurch bekannter würde« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–08-31 vom 31. August 1911.) und so mehr neue Zei
chenaufträge bekäme. 

177 Während ihrer künstlerischen und pädagogischen Tätigkeit als Auftragszeichnerin und Zeichen
lehrerin in Berlin musste sie parallel auch die »häuslichen Aufgaben« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, 
Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–03-13 vom 13. März 1913.) erledigen, die 
in der weiblichen Sphäre lagen. (Vgl. zur Tätigkeit als Zeichenlehrerin Ernst-Haeckel-Archiv Jena, 
Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–02-16 vom 14. Februar 1914.) 

178 Vgl. hierzu »Mein Wunsch wäre es ja auch, bei Verlegern [als Zeichnerin] dauernde Beschäfti
gung zu finden; aber das fält[sic!] halt sehr schwer.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–10-07 vom 7. Oktober 1912.) Auch hier ist zu erkennen, dass 
sie der künstlerischen Tätigkeit immer auch mit dem notwendigen Ziel der finanziellen Versor
gung ihrer Familie nachging. So ertrug sie auch lange Zeit während ihrer Wohnzeit in Berlin die 
harte Konkurrenzsituation der ZeichnerInnen auf dem Arbeitsmarkt. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–06-17 vom 17. Juni 1912.) 

179 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–03-26 vom 26. 
März 1912. 

180 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–04-03 vom 
3. April 1911. Hier schreibt sie von ihrer Hoffnung, durch Haeckels Empfehlungsschreiben zu Uni
versitätskursen zugelassen zu werden. 

181 Von Crompton litt zunehmend unter der schlechten Auftragslage und dem mit dieser einherge
henden Gefühl, beruflich zu versagen, da sie durch ihre künstlerische Tätigkeit ihre Familie nicht 
ausreichend mitversorgen konnte. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an 
Ernst Haeckel, Brief 1919–08-01 vom 1. August 1919.) Zudem hatte ihr Mann auch mit einer eige
nen Firma, einem Telefoninformationsdienst, keinen Erfolg gehabt. (Vgl. zum Telefoniegeschäft 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–07-08 vom 8. 
Juli 1912 und vgl. zur Aufgabe des Waffengeschäfts Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–07-20 vom 20. Juli 1916.) Vgl. zur Pensionseröffnung »Nun 
bin ich nach reiflichster Überlegung zu dem Entschluß gekommen, auf’s Land zu ziehen – denn 
die Lebenshaltung in Berlin hier ist zu unerschwinglich. – besonders da ›Kunst‹ in dieser Zeit ganz 
brach liegt.« (Ebd.) Das Betreiben der Pension durch die Familie von Crompton wird auch in ei

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 185 

Haushaltsführung,182 eine Aufgabe, die viel Zeit in Anspruch nahm und für das Famili
enunternehmen von zentraler Bedeutung war – so sehr, dass Trautchen durch eine an
gestellte Kindergärtnerin betreut werden musste.183 Aufschlussreich ist von Cromptons 
Selbsteinschätzung, nachdem sie in einem für Frauen typischeren Beruf als Pensionslei
terin und Haushaltslehrerin in ihrem Mecklenburger Heim tätig war – sie betrachtete 
sich als gescheitert. Die Geldnot der Familie auf Grund der schlechten Wirtschaftslage 
und der geringen Besucherzahlen ihrer Pension trugen zusätzlich dazu bei.184 Für ihre 
künstlerische Tätigkeit sah sie auf Grund des Pensionsbetriebs keine Zeit mehr.185 

Ihre berufliche Auslastung mit der Pension und die Einstellung einer Betreuungs
kraft für Trautchen sind für die Frage, inwieweit von Crompton den typischen Erwar
tungen an Frauen der damaligen Zeit entsprach, relevant – beides entspricht nicht den 
traditionellen Erwartungen an Mütter zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Auch wenn sie 
nicht politisch aktiv war wie etwa Helene Stöcker und dementsprechend nicht in der Öf
fentlichkeit stand, kann ihre Erwerbstätigkeit, wegen der sie sogar die mütterlichen Er
ziehungsaufgaben einer Angestellten übertrug, zumindest im Sinne eines emanzipier
ten Frauenbilds interpretiert werden. Das gilt umso mehr, als sie sich in der Rolle der 
Mitversorgerin und der tragenden finanziellen Säule für die Versorgung der Familie sah, 
was der emanzipatorischen Vorstellung von weiblicher Eigenverantwortung entspricht. 

3.4.1.4 Traditionelles Selbstverständnis und Sittlichkeitsvorstellungen 
Ihre Briefe zeigen nichtsdestoweniger, dass sie trotz ihres mitunter emanzipierten Auf
tretens in der von ihr geschilderten Lebenswirklichkeit keinen intellektuellen Bezug zu 
Fragen der Emanzipation hatte. Ihre wenigen Stellungnahmen, die Aufschluss über ih
re Geschlechtervorstellung geben, zeigen, dass sie einem klassischen, dualistischen Ge
schlechterbild verhaftet war. Sie bedauert es lebhaft, kein Mann zu sein, der Haeckel 

ner Gerichtsakte des Amtsgerichts Gadebusch erwähnt, die die Unterlagen zu einem Gerichtsver
fahren einer jungen Pensionärin gegen Ella von Crompton auf Grund finanzieller Streitigkeiten 
behandelt. (Vgl. Landeshauptarchiv Schwerin, Gerichtsakte Amtsgericht Gadebusch, 5.12-6/21 49, 
hier vor allem das Schreiben des Vaters der Klägerin an das Amtsgericht Gadebusch zur Erklärung 
der Anklage vom 2. Juli 1918, in dem die Adresse der von Cromptons als AntragsgegnerInnen und 
deren Familienunternehmen erwähnt werden.) 

182 Vgl. hierzu »Ich will mich nun bemühen, dort junge Mädchen in Pension zu nehmen zur Erlernung 
des Haushaltes. Wenn es mir glückt, einige zu bekommen, können wir leben, mithilfe des kleinen 
Stückchen Land’s[sic!] und der Kleintierzucht, die ich dort mit meinem Manne anlegen will (Zie
ge, Schwein, Hühner etc.)« (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1916–07-20 vom 20. Juli 1916.). 

183 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1918–06-15 vom 
15. Juni 1918. 

184 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–02-04 
vom 4. Februar 1919. Dazu trügen die Teuerung der Lebenshaltungskosten und der Kosten für die 
Pension wie zum Beispiel der Heizkosten sowie die Abnahme der BesucherInnen bei. (Vgl. ebd.) 

185 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–08-01 vom 
1. August 1919. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

nach ihrer Vorstellung besser gegen seine Feinde verteidigen könnte als sie als Frau.186 
So seien Frauen im Vergleich zu Männern weniger durchsetzungsfähig in Konflikten. 

Auch von Cromptons Gedanken zur Sittlichkeit unterstützen ihr Frauenbild. Ihre 
Sittlichkeitsvorstellungen vertrat von Crompton bereits in Berlin. Sie befürwortet in ei
nem Brief die Ehe und lehnt in mehreren Briefen außereheliche sexuelle Kontakte ab.187 
Frauen sollten nach ihrem Dafürhalten am besten Ehefrauen und keine Geliebten sein. 

Ausgehend von ihrer Rolle im familiären Umfeld nahm sie auch Verallgemeinerun
gen zu ihren Zuschreibungen an Frauen vor, wobei eine Korrelation dieser Rollenzu
schreibungen mit ihrer Abkehr von ihrem selbstständigeren und öffentlichkeitswirksa
meren Künstlerinnenberuf in der Stadt und der Hinwendung zur pädagogischen und 
hauswirtschaftlichen Pensionsarbeit auf dem Land auffällt. Die ›Mutterrolle‹ scheint sie 
kurz vor dem Wegzug nach Mecklenburg entdeckt zu haben. So beschreibt sie, wie sie 
sich um ihre Ziehtochter und ihren Mann gekümmert hat, als diese auf Grund einer 
Grippeerkrankung bettlägerig waren.188 Die Hausarbeit sowie die Kindeserziehung blie
ben schon während eines Umzugs innerhalb Berlins stets Teil ihrer Aufgaben.189 Seit 
sie Trautchen aufgenommen hat sah von Crompton es als ihre Aufgabe an, für ihre gu
te Erziehung zu sorgen.190 In diesem Zusammenhang lässt sich eine Änderung ihres 
Selbstverständnisses im Zusammenhang mit der Aufnahme von Trautchen konstatieren; 
plötzlich schreibt sie über mütterliche Instinkte, es liege »in jeder Frau etwas Mütterli
ches, das sich betätigen will, wenn die Zukunft nicht grau aussehen soll«191. Diese müt
terlichen Attribute verallgemeinert sie dann für alle Frauen. Sie habe durch ihre ›Mutter
rolle‹ nun wieder etwas, wofür sie leben könne, einen Lebenssinn, der ihr zuvor gefehlt 
habe.192 Auch ihre Pensionsarbeit beschreibt von Crompton als Fürsorgearbeit mit müt
terlichen Attributen,193 auch wenn sie diese durchaus im Konflikt mit ihrem Anspruch, 

186 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–04-14 
vom 14. April 1909. 

187 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1917–01-20 vom 20. Januar 1917. Hier kritisiert sie die nächtlichen Männerbesuche 
einer Pensionärin, die sie auf Grund ihres sittlichen Fehlverhaltens aus der Pension gebeten habe. 
Vgl. zudem ihre Sorge um Haeckels Ruf wegen der Gerüchte um Maria Holgers, die sich selbst 
als Haeckels Geliebte darstellte Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1911–08-21 vom 21. August 1911. 

188 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–12-30 vom 
14. Dezember 1914. 

189 »Dazu [bin] ich ohne Hilfe den ganzen Tag allein mit der Kleinen, da mein Mann tagsüber unun
terbrochen draußen in den 45 Häusern beschäftigt ist.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella 
von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–02-04 vom 4. Februar 1919.) 

190 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–10-21 vom 
21. Oktober 1914. 

191 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–09-12 vom 12. 
September 1914. 

192 Vgl. ebd. Parallel offenbart sie auch Vorstellungen von Männerrollen. Diesen schreibt sie schöpfe
rische und kulturleitende Attribute zu, indem sie erwähnt, wie gut es sei, ihre Ziehtochter in einer 
Werteumgebung aufzuziehen, die von »großen deutschen Männer[n]« (Ebd.) geschaffen worden 
sei. 

193 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–11-24 vom 
24. November 1916. Das erwähnt sie, als sie über den Ausbau ihrer Pension in eine Pflegepension 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 187 

Trautchen persönlich zu erziehen, sieht.194 Ungeachtet ihrer beruflichen Verpflichtung 
hatte die gute Versorgung ihrer Tochter aber Priorität für von Crompton.195 Immer wie
der wird aus ihren Aussagen deutlich, dass sie ihre Erwerbsarbeit in den Dienst ihrer 
Aufgabe als Mutter stellte, immerhin sollte das in der Pension erwirtschaftete Geld auch 
dazu dienen, Trautchens Erspartes aufzustocken. Zudem fällt auf, dass sie sich nicht 
nur ihrer Ziehtochter gegenüber mütterlich verpflichtet fühlte, sondern auch in der Wei
tergabe von Bildung und freigeistigen Werten an die Bewohnerinnen ihrer Pension ei
ne pädagogische Aufgabe sah.196 So lehrte sie die Bewohnerinnen gerne Goethestellen 
und freute sich auch stets, wenn Trautchen sie etwas über Goethe fragte. In diesem auf 
geistig-pädagogische Selbstwirksamkeit abzielenden Bemühen lassen sich Ähnlichkei
ten zum Konzept der geistigen Mütterlichkeit erkennen. 

3.4.2 Die Haeckelanhängerin und Randfigur ihrer Ortsgruppe 

Es stellt sich die Frage, welche Rolle ihr demgegenüber im DMB zukam und ob sie in 
ihrer Ortsgruppe Mitgestaltungsansprüche geltend machte oder eher passiv blieb. 

3.4.2.1 Freidenkerin und Haeckeltreue 
Von Crompton war eine Freidenkerin und eine »überzeugungstreue Monistin«197, wie 
sie Haeckel in einem Brief versicherte. Sie zeigte sich stets interessiert am Verein, wenn 
Haeckel bei Veranstaltungen auftrat. Sie besuchte mehrere Vorträge Haeckels in Jena,198 
1909 bekundet sie wiederum Interesse, im Sommer einem seiner Vorträge über den Mo
nistenbund beizuwohnen.199 Ihren Beitritt zum Monistenbund begründet sie »mit ho
hen und idealen Erwartungen«200, zeigt sich dann aber auch enttäuscht von der Praxis 
einiger MonistInnen, mit Haeckel als Ehrenvorsitzendem des Bunds in Konflikt zu tre
ten.201 Besonders die abfälligen Bemerkungen Vielhabers über Haeckel hätten sie und 
ihren Mann, der anscheinend auch Bundesmitglied war, 1909 fast zum Austritt aus dem 

für Nervenkranke nachdenkt, die sie mit »größter Liebe und Mütterlichkeit« (Ebd.) aufnehmen 
würde. Der Pensionsausbau findet jedoch nie statt. 

194 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1917–11-14 vom 
14. November 1917. Es tue ihr sehr leid, dass sie auf Grund ihrer Arbeit in der Pension so wenig Zeit 
für Trautchen habe. (Vgl. ebd.) 

195 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1917–11-21 vom 21. November 1917. 

196 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1918–03-26 vom 26. März 1918. 

197 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–02-26 vom 
26. Februar 1908. 

198 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–12-06 
vom 6. Dezember 1908. 

199 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–04-14 
vom 14. April 1909. 

200 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-25 vom 25. 
Juli 1909. In diesem Brief an Haeckel erwähnt sie erstmalig, dass sie Mitglied des Bunds ist. 

201 Vgl. ebd. Vgl. außerdem zu den Konflikten im DMB Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit. Es ist ironisch, dass 
sie die GegnerInnen Haeckels als »Wort-Monisten« (Ebd.) bezeichnet, die den Verein nur zu Kar
rierezwecken benutzten und nicht nur wie sie – laut eigenen Angaben – mit ehrlichen philosophi

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Verein bewegt.202 Von Crompton selbst schreibt, dass sie zu ihrer Berliner Ortsgruppe 
keine »Fühlung«203 habe und somit auch ihre Gemälde nicht durch diese populär ma
chen könne. Diese Aussage passt zum historischen Kontext: Haeckel hatte starke Aus
einandersetzungen mit den großen Ortsgruppen des Monistenbunds in Berlin, Jena und 
Hamburg. Auf Grund ihrer Haeckeltreue und ihrer damit einhergehenden eindeutigen 
Position im Konflikt hatte von Crompton kaum Anlass, in der Berliner Gruppe aktiv zu 
werden. 

So blieb Haeckel auch für den inhaltlichen Austausch über den Monismus von 
Cromptons wichtigster Ansprechpartner. Im Zuge dessen tauschte sie sich mit ihm 
auch über die monistischen Publikationsorgane aus. Haeckel machte sie dabei auf 
eine Ausgabe des Monistischen Jahrhunderts aufmerksam, die sie noch nicht kannte, und 
sendete sie ihr zu.204 Dass sie sich trotzdem auch unabhängig von ihm informierte und 
Eigeninitiative zeigte, wird ersichtlich, wenn sie sich in ihren Briefen über Haeckels 
Widersacher im Verein informiert zeigt und ihr Wissen über dessen Gegner Vielhaber, 
den Berliner Ortsgruppenvorsitzenden, auf andere Artikel stützt, die nicht von Haeckel 
stammen.205 Trotzdem blieb sie ein einfaches Mitglied; wenn sie beispielsweise etwas 
über die monistischen Aktivitäten Ostwalds wissen wollte, musste sie Haeckel fragen.206 

Haeckel übte dabei ideologischen Einfluss auf von Crompton aus, der in ihrem 
inhaltlichen und persönlichen Austausch zum Ausdruck kommt. In einem Kurzar
tikel in dem Dankesband an Haeckel schreibt von Crompton, dass sie zwar »fromm 
erzogen worden«207 und somit auch christlich sozialisiert worden sei, aber dass ihre 
Weltanschauung sich durch die Lektüre von Haeckels Welträtseln fundamental von der 
christlich-dualistischen zu der ihrer Meinung nach logisch einleuchtenderen monis
tischen Ansicht gewandelt habe.208 Der Artikel handelt schwerpunktmäßig von ihrer 
Beziehung zu Haeckel, von monistischem Aktivismus ist nicht die Rede. Das liegt kei
nesfalls nur an der Intention der Dankesbuchs, Haeckel zu gedenken, sondern hat seine 

schen Intentionen beitrat. Dabei profitierte sie selbst sehr von der Freundschaft mit Haeckel, der 
ihr mit Geldgeschenken und Empfehlungsschreiben für potenzielle ArbeitgeberInnen aushalf. 

202 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–11-11 vom 
11. November 1910. 

203 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–11-19 vom 19. 
November 1912. 

204 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–03-20 vom 
20. März 1913. 

205 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–12-12 vom 
12. Dezember 1913. 

206 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–06-01 vom 
1. Juni 1913. In ihrem Brief fragt von Crompton Haeckel nach dem Vorankommen eines von Ost
wald geplanten Monistenheims bei Eisenberg und nach der Besuchsmöglichkeit dieses. In ihren 
weiteren Briefen wird das Heim nicht mehr erwähnt und es kann auf Grund der fehlenden Ant
wortschreiben Haeckels nur gemutmaßt werden, dass sie das Heim nicht besuchen durfte, da sie 
dies sonst sicherlich in Folgebriefen an Haeckel erwähnt hätte. 

207 Von Crompton, Ella, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken ha
ben. Ein Buch der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 1, Verlag Unesma: Leipzig 1914, S. 287–294, hier 
S. 288. 

208 Vgl. ebd., S. 287f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 189 

Wurzeln in der Beziehung, die von Crompton als Verehrerin Haeckels zu diesem pflegte 
und die der womöglich wichtigste Grund für ihre Beschäftigung mit dem Monisten
bund war. Weniger als die Mitgliedschaft im Bund an sich zählte für sie der persönliche 
Austausch mit ihrem Idol und Schutzherrn Ernst Haeckel. 

3.4.2.2 Austausch über Monismus, Kunst und Krieg 
Dementsprechend legen von Cromptons Briefe den Fokus viel stärker auf den per
sönlichen Austausch als auf philosophische Gedankengänge oder wissenschaftlichen 
Austausch. Der theoretisch-abstrakte, weltanschauliche Austausch zwischen den bei
den konzentrierte sich auf Monismus und Kunst. In ihrem ersten und ausführlichsten, 
hier bereits analysierten Brief beschreibt von Crompton Haeckels Einfluss auf ihr Den
ken.209 Sie habe verschiedene Werke Haeckels, beispielsweise die Welträtsel, gelesen 
und sei dadurch im Reinen mit sich und ihrem Bild von der Welt.210 Doch der inhalt
liche Austausch beschränkte sich nicht nur auf weltanschaulich-ideologisches Lob für 
Haeckels Bücher.211 Haeckel sendete von Crompton über die Jahre auch viele Bücher, 
Zeitungsartikel und Aquarellvordrucke zu. Von Crompton schickte Haeckel einige ihrer 
Zeichnungen zu und bat um seine fachmännische Einschätzung dieser.212 Folglich sah 
sie in Haeckel einen erfahreneren Lehrer, der befugt war, ihr sowohl in künstlerischen 
als auch in allgemeineren Fragen Ratschläge zu geben. Sie bat ihn sogar, ihr Übungs
material in Form von mehr eigenen Aquarellmustern zuzusenden.213 Ihr Verhältnis 
ging sogar über eine bloße Lehrer-Schülerinnen-Beziehung hinaus, schließlich bat von 
Crompton Haeckel stets darum, ihr die Bücher, die er ihr schenkte, auch zu widmen 

209 So seien weder die Ausbildung an der Höheren Töchterschule noch die Lehren der Kirche für sie 
intellektuell stimulierend bezüglich der existenziellen Fragen des Lebens gewesen. (Vgl. hierzu 
und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 
1907–02-16 vom 16. Februar 1907.) 

210 So schreibt sie davon, durch ihre Lektüre »innerlich glücklich u. zufrieden geworden« (Ebd.) zu sein. 
Ihre freidenkerische Weltanschauung schien ihr auf religiöse Art Seelenfrieden zu geben. Und sie 
wird nicht müde, zu betonen, dass es ihr Adressat gewesen sei, der ihr durch seine Werke »zu einer 
richtigen und harmonischen Weltanschauung verholfen« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von El
la von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–02-14 vom 14. Februar 1908.) habe. 

211 So hebt sie in ihren Briefen stets den positiven Einfluss der Werke Haeckels für die Gesellschaft und 
die hohe wissenschaftlich-fortschrittliche Qualität dieser hervor. Sie hätten »weitgehende Wir

kungen auf Cultur[sic!] und Fortschritt« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton 
an Ernst Haeckel, Brief 1914–03-22 vom 22. März 1914.). Sie thematisiert Haeckels Schriften in ih
ren Briefen zwar nur sehr selten tiefgehender in inhaltlicher Weise, doch wenn sie es tut, dann fin
det sie wie in einem Brief von 1913 eigene praktische Beispiele zur Unterstützung seiner Thesen, 
in diesem Fall zur Vererbung erworbener Eigenschaften. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–07-29 vom 29. Juli 1913.) Sie war außerdem stets 
informiert über die Berichterstattung über Haeckels Werke. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–03-30 vom 30. März 1913.) Sie bat Haeckel zu
dem nicht nur um Buchleihgaben, sondern auch um Büchergeschenke. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–07-21 vom 21. Juli 1912.) 

212 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–10-18 vom 
18. Oktober 1908. 

213 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-17 
vom 17. Februar 1909. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

– ein Zeichen ihrer Verehrung ihres monistischen Lehrers.214 Von Cromptons Vereh
rung äußert sich auch in ihrer Unterstützung Haeckels in Vereinsfragen und ihrem 
unbedingten Respekt für seine Werke. Sie bleibt allerdings insofern oberflächlich, als 
eine theoretische Auseinandersetzung mit Haeckels monistischen Thesen oder seinen 
zeichnerischen beziehungweise künstlerischen Arbeiten fehlt. Angesichts des Fehlens 
von kritisch-reflektiver Distanz zu Haeckel in ihren Briefen ist zu vermuten, dass von 
Crompton diese auch bei ihren persönlichen Treffen mit ihrem Lehrer nicht an den 
Tag gelegt haben wird. Ideologische Gegner von Hackel und dem Monismus greift sie 
dagegen explizit an; besonders den christlichen Keplerbund, dessen Einfluss an der 
Universität Berlin sie beklagt.215 Sie wirft dem Keplerbund Unwissenschaftlichkeit vor 
und bezeichnet MonistInnen aus dem Bund, die in der öffentlichen Debatte gegen den 
Keplerbund nicht eindeutig für Haeckels Verteidigung Position bezogen, polemisch 
als »schwankende Feiglinge«216, beispielsweise Vielhaber als Vorsitzender der Berliner 
Ortsgruppe des Monistenbunds.217 Von Crompton heißt Haeckels Personalwahl für den 
Verein gut und hofft auf einen guten Einfluss Ostwalds als neuem Vorsitzenden auf den 
Bund.218 Sie wünscht den GegnerInnen Haeckels aus dem Keplerbund sogar körperliche 
Strafen für ihre »Niedertracht«219. Wenn sie diese verbal angreift, tut sie das weniger 
argumentativ als vielmehr dadurch, dass sie sich einer emotional aufgeladenen, polemi
schen Sprache bedient und Worte wie »gemein«220 und »Pfeifenpack«221 verwendet, um 
sich bedingungslos auf Hackels Seite zu stellen.222 Genau wie Haeckel sah von Crompton 
den Monismus als Religion an. Wenn sie in einem Brief Goethes Konzept der Gott-Natur 
lobt,223 kommt zum Ausdruck, dass sie zwar keinem personalen Gottesbegriff anhing, 
aber im Monismus dieselben religiösen Elemente sah wie auch Haeckel es tat.224 Sie 
gratulierte ihm auch zu monistischen Festen, beispielsweise zu Ostern, das für sie kein 
christliches Fest, sondern ein Naturfest darstellte.225 

214 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–04-14 
vom 14. April 1909. 

215 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1910–10-14 vom 14. Oktober 1910. 

216 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–11-11 vom 11. 
November 1910. 

217 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
218 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–02-23 vom 

23. Februar 1911. 
219 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–12-12 vom 12. 

Dezember 1910. 
220 Ebd. 
221 Ebd. 
222 Dabei ist ihre Verehrung für Haeckel nicht uneigennützig, wie der nächste Abschnitt zur Analyse 

der persönlichen Beziehung der beiden zeigen wird. 
223 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–11-11 vom 

11. November 1910. 
224 Vgl. zu Haeckels religiösem Monismusverständnis Kapitel 1.1.3 dieser Arbeit. 
225 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–03-20 vom 

20. März 1913. Hier schreibt sie: »Möchte Ihnen das Fest als Symbol der wiedererwachenden Natur 
recht viel Sonne, Hoffnung und Zuversicht bringen.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 191 

3.4.2.3 ›Adoptivvater‹ Haeckel 
Zusätzlich zum monistischen und zum künstlerischen Austausch schreibt von Cromp
ton in parteiischer Weise über den Ersten Weltkrieg und greift die antideutsche Kriegs
propaganda der gegnerischen Seite an.226 In diesen Passagen äußert sie sich deutlich 
wertender, als sie es für gewöhnlich tut. Auch das mag sich durchaus damit erklären las
sen, dass Haeckel dieselben Ansichten zum Krieg vertrat und sie es ihm gleichtun wollte. 
Diese Tendenz lässt sich insgesamt und über die Themen Monismus, Kunst und Politik 
hinweg feststellen.227 Tatsächlich vertrat sie, die vor dem Krieg nie von Rassen geschrie
ben hatte, später auch wie Haeckel eine rassenideologische Ansicht, die durch den Krieg 
befeuert wurde.228 

Das erste Mal besuchte sie Haeckel, um seine zoologische und auch künstlerische 
Sammlung in Jena zu besichtigen.229 Später reichte von Crompton der Wunsch nach per
sönlichem Austausch als Anreisegrund.230 Die Besuchsanfragen gingen meistens von ihr 
aus.231 So benutzte sie den inhaltlichen Austausch über Kunst und Monismus zum Aus
bau des persönlichen Austauschs, der für sie beruflich und finanziell von Vorteil war. 

Die zunehmende Vertrauensbasis der Korrespondierenden erkennt man einerseits 
an den veränderten Anreden, die von Crompton verwendete, und andererseits daran, 
wie Haeckel von Crompton zunehmend behilflich war. Zu Beginn nannte von Crompton 

226 So schreibt sie beispielsweise von den »verdammten Engländer[n]« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, 
Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1915–04-16 vom 16. April 1915.), von den Ita
lienern als dem »gemeinste[n] Volk« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an 
Ernst Haeckel, Brief 1915–06-03 vom 03. Juni 1915.) und spricht sich für einen Sieg Deutschlands 
und einen Frieden nach deutschen Bedingungen aus, der mit militärischen Mitteln durchzusetzen 
sei. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–02-12 
vom 12. Februar 1916.) 

227 Die einzige Ausnahme hiervon sind ihre Äußerungen zu Haeckels Umgang mit Maria Holgers, die 
im nachfolgenden Abschnitt vorgestellt werden. 

228 Sie schreibt über die PolInnen: »Die Rasse verträgt es nicht, gleichberechtigt zu sein, denen ist nur 
wohl unter einer harten Faust.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1917–01-20 vom 20. Januar 1917.) Von Crompton spricht sich gegen den Weimarer 
Vertrag als Friedensvertrag aus, der Deutschlands »ehrlosen Untergang besiegelt« (Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–06-04 vom 4. Juni 1919.) ha
be und sie ist in ihren Briefen für die Monarchie und gegen die parlamentarisch-demokratische 
Revolution, die die Einführung der parlamentarischen Demokratie anstieß. (Vgl. Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–01-07 vom 7. Januar 1919.) 

229 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–02-26 
vom 26. Februar 1908. 

230 So fragt sie Haeckel im Vorfeld ihres neunten Treffens, für das sie nach Jena reiste: »Wollen Sie mir 
ein Stündchen dann schenken?« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1917–08-07 vom 7. August 1917.) Es ist unklar, ob bei dem Treffen der persönliche 
oder der wissenschaftliche Gesprächsinhalt überwog. 

231 Im Frühling 1914 spricht sie ihren zukünftigen Besuch wie eine Selbstverständlichkeit an. (Vgl. 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 19014–03-22 vom 
22. März 1914.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Haeckel noch »Herr Professor«232 und »Excellenz«233, ab 1916 bezeichnet sie ihn als »Ad
optivvater«234 . Der intensive Austausch über die Familien der beiden, den von Cromp
ton mit ihren Familienberichten angestoßen hatte und der sich nach ihrem persönlichen 
Vorsprechen in Jena bei Haeckel zu Hause, wo sie einige von Haeckels Familienmitglie
dern kennenlernte, noch intensivierte, war ebenfalls Ausdruck einer immer persönli
cheren Beziehung.235 Diese nahm sie zum Anlass, Haeckel um Darlehen zu bitten, der 
ihr das Geld dann teilweise schenkte.236 Zudem bat sie oft um Arbeitszeugnisse, die er 
ihr für Bewerbungen ausstellte, wenn sie wieder neue Auftraggeber für ihre künstleri

232 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 vom 16. 
Februar 1907. 

233 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–02-14 vom 14. 
Februar 1908. 

234 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–12-11 vom 11. 
Dezember 1916. Seit Haeckels Erlaubnis zur Eigenbezeichnung als seine Adoptivtocher im Sep
tember unterschrieb sie die meisten Briefe mit der Selbstbezeichnung »Adoptivtocher« (Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1916–09-29 vom 29. Sep
tember 1916.) und machte die Berichte über Trautchens Entwicklung zu Berichten über Haeckels 
»Adoptivenkelchen« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1917–01-28 vom 28. Januar 1917.). Bereits 1909 unternahm von Crompton erste Versuche, zur 
Bezeichnung ihrer Beziehung zu Haeckel verwandtschaftliche Bezeichnungen einzuführen. (Vgl. 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-25 vom 
25. Juli 1909.) So schreibt sie vom »väterlichen Rat« (Ebd.), den sie von Haeckel in dessen Antwort
schreiben auf ihren vorherigen Brief zur Auftragssuche erhalten habe. Doch die Bezeichnung als 
Adoptivtochter beziehungsweise als Adoptivvater wurde später etabliert. Es war ihr sehr wichtig, 
ihr Verhältnis zu Haeckel klar zu gestalten, nachdem sie Maria Holgers unterstellt hatte, eine un
sittliche Intention zu haben und Haeckel zu gesellschaftlichen Zwecken für mehr Prestige auszu
nutzen. So führte sie eine Schlussformel ein, die Haeckels Ehefrau herzlich grüßen ließ und die 
sie in fast jedem weiteren Brief an Haeckel verwendete. (Vgl. beispielweise Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–01-22 vom 22. Januar 1912., wo sie 
Haeckel bittet, sie seiner »verehrten Frau Gemahlin bestens zu empfehlen« (Ebd.).) 

235 Der persönliche Charakter der Beziehung drückt sich auch in den ausführlichen Krankheitsberich
ten aus, die von Crompton Haeckel mitteilte. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–09-25 vom 25. September 1909.) Auch Haeckel wünschte 
sie oftmals eine bessere Gesundheit. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton 
an Ernst Haeckel, Brief 1911–08-21 vom 21. August 1911.) Zudem grüßte von Crompton regelmäßig 
Haeckels Familie und erkundigte sich nach einzelnen Familienmitgliedern. (Vgl. Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–06-21 vom 21. Juni 1910 und 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1915–06-03 vom 3. 
Juni 1915.) Auch auf religiöser Ebene baute sie die Beziehung in ihren Briefen aus, indem sie Hae
ckel zu Naturfesten wie dem »Wintersonnwendfest« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von 
Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1913–12-20 vom 20. Dezember 1913.) anstatt zum zeitgleichen 
Weihnachtsfest und auch zu seinem Geburtstag gratulierte. 

236 So bittet sogar von Cromptons Ehemann Haeckel um einen Kredit, den Haeckel ihm gewährt und 
dessen Rückzahlung Haeckel von Crompton später erlässt, um die Krankenhauskosten für Ella von 
Cromptons Unterleibsoperation bezahlen zu können. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–12-07 vom 7. Dezember 1911.) Zum Erlassen vgl. 
Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1911–12-26 vom 26. 
Dezember 1911. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 193 

schen Aktivitäten suchte,237 erbat von ihm auch Rat zu ihren Arbeitsverträgen und zu 
ihrer künstlerischen Arbeit.238 So wurde er von einem Freund mit väterlichen Gefühlen 
ihr gegenüber zu einer regelrechten Vaterfigur.239 

Nachdem von Cromptons Familie aus Berlin weggezogen war, wurde der Kontakt 
wieder zweckmäßiger. Von Crompton bat Haeckel, ihr Bücher im Austausch für Essens
pakete zuzusenden, da mit dem Ersten Weltkrieg auch Nahrungsmittelengpässe und Es
sensrationierung einhergingen und auf dem Land auf Grund der Möglichkeit zur Selbst
versorgung mehr Essen als in der Stadt verfügbar war.240 Damit traten die Schreibge
spräche über Kunst und der Austausch von Aquarellen und Zeichnungen in den Hinter
grund.241 

Ihre Verehrung für Haeckel drückt sich darin aus, dass sie eine private Bibliothek 
aus seinen und Goethes Werken errichtete und aus seinem Porträt und einigen seiner 
Werke und Gegenstände einen kleinen Altar aufbaute, den sie als steten Lebensan
sporn betrachtete, und der ihre aufrichtige Begeisterung für Haeckels »Person und 
Sache«242 ausdrücken sollte.243 Sie schreibt von einer »unbegrenzten Dankbarkeit, Liebe 
und Verehrung«244 und bezeichnet Haeckel als »großen Gelehrten«245 und vorbildli
chen »Künstler«246. Er sei nicht nur wissenschaftlich herausragend, sondern auch im 
Allgemeinen ein »Mensch, der auch ein Lehrer, Wohlthäter[sic!], Beglücker und ein 

237 Vgl. zu einem der Empfehlungsschreiben Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton 
an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-25 vom 25. Juli 1909. 

238 Vgl. zu einem Bericht über ihre Arbeitsvertragskonditionen zu ihrem Zeichenauftrag für ein um

fangreiches zoologisches Buch Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1912–05-02 vom 2. Mai 1912. 

239 Vgl. zum anfänglichen freundschaftlichen Register und zur langsamen Wandlung dieses hin zu ei
nem verwandtschaftlichen Verhältnis im übertragenen Sinn Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1910–05-14 vom 14. Mai 1910. Haeckel habe sie selbst 
als »Freundin« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 
1910–11-11 vom 11. November 1910.) bezeichnet. 

240 Vgl. zu Beispiel Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 
1918–06-15 vom 15. Juni 1918. 

241 Teilweise verschickte von Crompton Haeckel sogar kleine Möbelstücke, die sie selbst herstellte und 
künstlerisch gestaltete. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Hae
ckel, Brief 1908–02-14 vom 14. Februar 1908.) 

242 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1908–12-03 vom 3. 
Dezember 1908. 

243 Vgl. ebd. 
244 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-12 

vom 12. Februar 1909. Bereits früh beschrieb sie die Beziehung als sehr positiv und intensiv, wenn 
sie bereits in ihrem ersten Brief an Haeckel von ihrem »grenzenlose[n] Vertrauen« (Ernst-Haeckel- 
Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1907–02-16 vom 16. Februar 1907.) 
ihm gegenüber schreibt. 

245 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-15 vom 15. 
Februar 1909. Auch nach dem vierten persönlichen Besuch bei Haeckel betont sie brieflich, wieviel 
sie von ihm gelernt habe. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst 
Haeckel, Brief 1913–07-29 vom 29. Juli 1913.) 

246 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–02-15 vom 15. 
Februar 1909. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

väterlicher Freund nicht nur seines Volkes, sondern der Menschheit ist.«247 Zudem 
versichert sie ihm ihr »unbegrenztes Vertrauen«248, mit dem sie sich um Hilfe bei der 
Stellensuche an ihn wendet.249 Selbst persönliche finanzielle Angelegenheiten legt sie 
Haeckel offen, wenn sie über die geschäftlichen Pläne und die finanziellen Probleme 
und Misserfolge ihres Manns oder von ihrem väterlichen Erbe spricht.250 Allerdings bot 
ihr die so etablierte Vertrauensbasis auch den Anlass, Haeckel um Darlehen zu bitten.251 

Ella von Crompton nutzte ihre Beziehung zu Haeckel, um aus einer misslichen finan
ziellen Lage zu kommen: Sie war in vielerlei Hinsicht von männlichen Einkommen ab
hängig, sowohl von ihrem Mann als auch von Haeckel, der ihr Kredite gewährte. Sie nutz
te die Spielräume, die ihr die langjährige Beziehung zu Haeckel bot, um sich mehr per
sönlichen und finanziellen Freiraum zu verschaffen. Sie verschaffte sich Agency durch 
ihre Mitgliedschaft im DMB und durch den Kontakt zu Haeckel, indem sie den Verein 
als Netzwerk und Unterstützungsmöglichkeit nutzte. 

3.4.3 Zwischenfazit: Unvollkommene Emanzipation? 

Die Analyse ihrer praktischen Rolle im Verein zeigt, dass von Crompton keine Mitgestal
tungsansprüche wahrnahm und dem Bund nur auf Grund von Haeckels Schriften nahe
stand. Ihre Beziehung zu Haeckel war geprägt von Verehrung für seine künstlerische 
und auch biologische sowie damit zusammenhängend seine weltanschauliche Arbeit, 
doch auch und vor allem von dem Nutzen, den sie sowohl finanziell als auch beruflich 
aus der Freundschaft mit Haeckel zog. Dafür verehrte sie ihn, zeigte sich mit gelegentli
chen Essensgeschenken erkenntlich, und bemühte sich, die Beziehung aufrechtzuerhal

247 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1914–03-22 vom 22. 
März 1914. 

248 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1909–07-22 vom 
22. Juli 1909. 

249 Vgl. ebd. 
250 Vgl. zum Erbe Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 

1912–07-08 vom 8. Juli 1912. Vgl. zum Finanzbericht der Familie von Crompton, den Ella von Cromp

ton auch nach dem Umzug nach Mecklenburg und somit zur Zeit der Pensionsführung noch weiter 
erteilte, auch, wenn es nicht mehr um Zeichenaufträge ging, sondern um von Cromptons Tätigkeit 
in ihrer eigenen Pension Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1918–03-07 vom 7. März 1918. Von Crompton sah Haeckel folglich als vertrauten Ratgeber, 
aber auch als Helfer, wenn man die Empfehlungsschreiben, Kredite und Geldgeschenke an sie und 
Trautchen betrachtet. 

251 Vgl. zu den Informationen über von Cromptons Ehemanns geplanten Telefoniebörseninformati

onsbetrieb, dessen Schwierigkeiten bei der anderweitigen Arbeitssuche und die für die Geschäfts
idee erbetene Geldleihe Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, 
Brief 1912–07-24 vom 24. Juli 1912. Haeckel gewährte auch diesen zweiten Kredit, der ihm laut den 
Briefen der folgenden Jahre niemals zurückerstattet wurde. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1912–07-26 vom 26. Juli 1912.) Ella von Crompton 
bittet in einem ihrer letzten Briefe sogar um die Vermittlung eines Kredits über mehrere Tausend 
Mark. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ella von Crompton an Ernst Haeckel, Brief 1919–02- 
04 vom 4. Februar 1919.) Diese Bitte begründet sie mit dem Verweis auf ihre finanzielle Notlage auf 
Grund der schlecht laufenden Pension. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Sie konnte auf diese 
Notlage referieren, da sie Haeckel bereits zuvor über finanzielle Probleme der Pension berichtete. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 195 

ten – durch ein persönliches Treffen in Jena und den privaten Austausch von Familienge
schichten. Folglich war sie in erster Linie eine Haeckelverehrerin und beschäftigte sich 
nicht mit der weiblichen Emanzipation. Da die Ausführungen der Briefe, in denen kon
krete Vorstellungen von Frauenbildern zum Ausdruck kommen, nur spärlich sind, ist es 
ohnehin maßgeblich ihr Lebenslauf, anhand dessen festzumachen ist, inwieweit sie ei
ne für damalige Verhältnisse emanzipierte Frau war. Zusammenfassend lässt sich hier
zu festhalten, dass das in von Cromptons Lebensalltag zum Ausdruck kommende Bild 
eher das einer Mutter und Hausfrau ist, dem sie nur in Teilen entsprach: Sie musste die 
Künstlerinnentätigkeit aufgeben, da sie ihre Familie versorgen musste. Somit agierte sie 
als Familienversorgerin. Zwar maß sie der Erziehung und Versorgung ihrer erst spät in 
ihrem Leben adoptierten Tochter eine zentrale Rolle zu, doch sie war so beschäftigt mit 
ihrer hauswirtschaftlich-pädagogischen Tätigkeit, dass sie ein Hausmädchen für Traut
chen einstellen musste. Im DMB nahm sie keine besondere Rolle ein und äußerte auch 
keinen dahingehenden Wunsch. 

Von Crompton war ähnlich wie Daxenbichler auf persönlicher Ebene bemüht, sich 
zu emanzipieren, indem sie einerseits in intellektuellem Austausch mit Haeckel stand 
und mit ihm über seine Werke und ihre private künstlerische und naturwissenschaftli
che Weiterbildung schrieb. Der Austausch mit ihm bedeutete für sie wie für Daxenbich
ler den Zugang zu Büchern und Kontakten mit höheren Bildungskreisen. Andererseits 
darf man ihre Zuwendung zur Familie in ihrer zweiten Lebenshälfte nicht als unemanzi
pierte Umkehr von der selbstständigen erwerbstätigen Künstlerin zur Hausfrau abtun. 
Auch auf beruflicher Ebene war sie insofern weiter emanzipiert, als dass sie eine füh
rende Rolle im familiären Pensionsbetrieb spielte und zudem forderte sie immer wieder 
unermüdlich finanzielle Hilfe von Haeckel ein oder aber berufliche Hilfe, indem sie Hae
ckel bat, ihr oder ihrem Ehemann Arbeit zu vermitteln. Sie nutzte den Kontakt zu ihrem 
Idol Haeckel gezielt, um Zugriff auf potenzielle Arbeitgeber zu erlangen. Das spricht für 
einen hohen Grad an Selbstwirksamkeit und Emanzipation. 

3.5 Lilli Jannasch 

Mit Lilli Jannasch betrachtet die Arbeit neben Helene Stöcker eine weitere Frau, die im 
ersten Drittel des 20. Jahrhunderts in der Öffentlichkeit stand und ihre politischen Zie
le nicht nur, aber auch – und das in für die monistischen AutorInnen beträchtlichem 
Umfang – über die monistischen Zeitschriften verbreitete. Jannaschs höchstes Interesse 
galt dem Pazifismus, doch im Rahmen ihres politischen Engagements für den Frieden 
war sie auch in der Frauenbewegung aktiv und publizierte außerdem zu pädagogischen 
Fragen und zu Fragen der Arbeiterinnenrechte. 

Ihre Rolle im Bund lässt sich auf Grund der schlechten biografischen Quellenlage 
abseits der von ihr verfassten Artikel nur bedingt ermitteln. Zudem sind keine Quellen 
auffindbar, die ihre Verbindung zum DMB genauer beleuchten oder Aussagen zu ihrer 
Zusammenarbeit mit dem Bund zulassen, wie es für den Briefwechsel zwischen Helene 
Stöcker und Wilhelm Ostwald oder zwischen Ernst Haeckel und Fanny Daxenbichler und 
Erna Friederici der Fall ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.5.1 Die lebenslange Pazifistin 

Lilli Jannasch hat keine Autobiografie verfasst und es wurde auch noch keine Biografie 
über sie geschrieben. Das ist verwunderlich, da ihr Leben einerseits auf Grund ihrer po
litischen Aktivität so ungewöhnlich für die Frauen des beginnenden 20. Jahrhunderts 
war, dass sie schon lange geschichtswissenschaftliches Interesse an einer entsprechen
den Untersuchung geweckt haben müsste. Besonders ist zu betonen, dass es zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts keineswegs selbstverständlich war, als Frau politisch aktiv und dazu 
noch Pazifistin zu sein.252 Auch deshalb ist ihre Biografie für die Geschichtswissenschaft 
von Interesse: Sie steht exemplarisch für die Gruppe der Pazifistinnen des Ersten Welt
kriegs. Aus dem Interview mit einer entfernten Verwandten Jannaschs, Sibylle Franks, 
konnten einige biografische Angaben ermittelt werden, die die Arbeit im Folgenden stets 
anhand der spärlich vorhandenen Quellen zu Jannaschs Leben gegenprüft. 

3.5.1.1 Die Pazifistin 
Lilli Jannasch wurde am 15. März 1872 in Proskau im schlesischen Oppeln geboren und 
starb am 29. Mai 1965 in Straßburg.253 Sibylle Franks Großmutter väterlicherseits na
mens Marguerite Gerber (1874–1956) war Jannaschs Cousine und bei gegenseitigen Be
suchen in den 1950er und 1960er Jahren sowie über Erzählungen und die unveröffent
lichten Memoiren ihres Vaters erfuhr Sibylle Franks von der entfernt mit ihr verwandten 
Jannasch. Ein im Februar 2022 mit Franks in Zürich geführtes Interview ist die Haupt
quelle für Jannaschs Biografie. Sibylle Franks hat Lilli Jannasch dreimal getroffen. Erst
mals hörte Franks nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs von Jannasch. Zu dieser Zeit 
hatte ihre Großmutter in Dornach bei Basel die Nachricht erhalten, dass Jannasch den 
Zweiten Weltkrieg überlebt hatte. Hiernach besuchte Jannasch 1952 einmalig in Zürich 
den Sohn ihrer Cousine und zugleich Franks Vater Walter Friedrich Dollfus (1898–1978), 
wobei sie auch Franks, damals noch ein junges Mädchen, traf. Franks besuchte Lilli Jan
nasch dann noch zweimal 1952 und 1964 oder 1965 in deren Wahlheimat Straßburg. Dort
hin hatte Jannasch vermutlich bereits schon früher Verbindungen gehabt; so erzählte sie 
bei ihren Treffen mit Franks von ihrem zweisprachigen Aufwachsen: Der mütterliche Teil 
ihrer Familie, die Gerbers, seien stets deutsch-französisch gewesen und stammten aus 
dem Elsass.254 Sie erzählte Franks, wie sie nach den Einigungskriegen und dem Ersten 

252 Vgl. zur pazifistischen Frauenbewegung als Teil der politischen Frauenbewegung Kapitel 1.1.1 die
ser Arbeit. 

253 Vgl. hierzu und zum Folgenden unveröffentlichtes Interview mit Sibylle Franks-Dollfus vom 
24.02.2022. Ein Auszug aus dem Melderegister der Stadt Straßburg belegt den Geburtsort und das 
Geburtsdatum Jannaschs sowie ihren Aufenthalt in Straßburg ab dem 16.05.1933. (Vgl. Stadtarchiv 
der Stadt Straßburg, 603 MW 286, Meldeamtkartei von 1920 bis 1940, Eintrag von Lilli Jannasch.) 

254 Als Beleg führt Sibylle Franks die deutsch-französischen Vornamen und Familiennamen der Vor
fahrInnen ihres Vaters an und auch die Tatsache, dass ihr Vater stets sagte, seine Mutter Margue

rite Gerber stamme aus dem Elsass, und zudem, dass Marguerite Gerber und ihre beiden Schwes
tern mit ihrer Großmutter, die auch die Großmutter von Lilli Jannasch war, zumindest teilweise auf 
Französisch kommunizierten und für sie französische Bildunterschriften verfassten. (Vgl. Interview 
mit Sibylle Franks-Dollfus vom 24.02.2022.) Folglich war die Familie Gerber und somit auch die Fa
milie der Mutter Lilli Jannaschs tief verwurzelt in der elsässischen Zweisprachigkeit und Kultur. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 197 

Weltkrieg jeweils zwischen Französisch und Deutsch wechseln musste,255 woraus Franks 
schlussfolgert, dass Jannasch bereits vor der nationalsozialistischen Machtergreifung 
1933 für eine längere Zeit in Straßburg gelebt haben muss. Eventuell verbrachte sie ih
re Kindheit dort. Während des Ersten Weltkriegs lebte sie erwiesenermaßen in Berlin, 
wo auch Franks Vater als Volontär in einer Flugzeugfabrik arbeitete – in seinen Memoi
ren schreibt er, dass er damals nicht viel Zeit mit Jannasch verbringen wollte, da sie ihm 
in seiner jugendlichen Kaisertreue zu sozialdemokratisch und pazifistisch war.256 Somit 
kann ihr Aufenthalt in Berlin als gesichert gelten. Diese Einschätzung wird auch dadurch 
gestützt, dass zahlreiche Zeitschriften, in denen Jannasch zu pazifistischen Themen pu
blizierte, Berlin als Verlagsort angeben. 

Auf Grund ihrer pazifistischen Aktivität wurde Jannasch im Ersten Weltkrieg sogar 
für 14 Wochen in politische Schutzhaft genommen. Hiervon weiß nicht nur die Familie 
zu berichten; auch die wenigen historischen Abhandlungen, in denen Lilli Jannasch vor
kommt, erwähnen es.257 Letztere stellen ihre Verhaftung teilweise im Rahmen autobio
grafischer Erzählungen eines politischen Begleiters und auf der Basis der Verhaftungs
berichte Jannaschs dar. So erwähnt Ludwig Quidde in seiner autobiografischen und his
toriografischen Darstellung des deutschen Pazifismus während des Ersten Weltkriegs 
Lilli Jannasch mehrmals und auch im Zusammenhang mit ihrer Verhaftung im März 
1916.258 Quidde lobt die Gründung des Bunds Neues Vaterland, der aus Jannaschs Verlag 
Neues Vaterland hervorging, als neuen pazifistischen Verein, in dem er eine Alternative 
zu den aus seiner Sicht inaktiven anderen pazifistischen Vereinen seiner Zeit sah.259 Jan
nasch sei auch die Sekretärin des Vereins geworden, der bis 1915 noch politisch tätig sein 
konnte, bis am 7. Februar 1916 – nach einem eingeschränkten Versammlungsverbot und 
einem Ausfuhrverbot der Presseerzeugnisse des Bunds – das vollständige Druckverbot 
und Verbreitungsverbot für Presseerzeugnisse des Bunds Neues Vaterland erfolgte.260 

255 Das Elsass war in der Zeit zwischen den Einigungskriegen 1871 und dem Ersten Weltkrieg und wäh
rend des Zweiten Weltkriegs ab 1940 unter deutscher Administration. 

256 Die handschriftlichen Memoiren Robert Jannaschs befinden sich in Privatbesitz seiner Tochter Si
bylle Franks und durften für diese Arbeit eingesehen werden. 

257 Sibylle Franks zeigte im Interview die unveröffentlichten Memoiren ihres Vaters Walter Friedrich 
Dollfus. Er schrieb diese 1971 oder 1972, als er über 70 Jahre alt war. In den Memoiren wird Jan
naschs pazifistisches und sozialdemokratisches Engagement während des Ersten Weltkriegs er
wähnt, das auch der Grund für ihre spätere Verhaftung war. Walter Dollfus habe Lilli Jannasch auf 
Grund seiner damals jugendlichen Kaisertreue nicht gerne besucht, was er rückblickend bereu
te. Zudem erzählte Sibylle Franks von einer für sie besonderen Aussage Jannaschs während des 
Verhörs vor der Schutzhaft: »Die Beamten sagten zu ihr: ›Wissen Sie, eigentlich sollten Sie an die 
Wand gestellt werden!‹, worauf Lilli antwortete: ›Es sterben so viele Männer in diesem Krieg, es 
kann ja auch einmal eine Frau sterben‹. Sie hat es bei ihrem ersten Besuch in Zürich bei meinem 
Vater erzählt. Ich finde, es zeigt doch den Mut und die Schlagfertigkeit von Lilli.« (Interview mit Si
bylle Franks-Dollfus vom 24.02.2022.) Auch in dieser Aussage ist zu erkennen, dass Jannasch Frau
en ebenso wie Männern die Kompetenz zu politischer Bedeutung zusprach, wie ihr pazifistisches 
Handeln bereits in praktischer Weise zeigt. 

258 Vgl. Quidde, Ludwig, Der deutsche Pazifismus während des Weltkrieges 1914–1918, Oldenbourg 
Wissenschaftsverein: Boppard am Rhein 1979. Quidde war im Ersten Weltkrieg selbst ein bedeu
tender Pazifist und war von 1914–1929 der Leiter der Deutschen Friedensgesellschaft. 

259 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 67f. 
260 Vgl. ebd., S. 100f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Diese Entwicklung habe die Tür für Verhaftungen von AktivistInnen des Bunds wie Lilli 
Jannasch geöffnet. Zudem seien die Repressionen gegen den Verein laut Quidde ein Mus
ter für den Umgang der Regierung und Polizei mit politisch unbequemen Vereinen wäh
rend des Ersten Weltkriegs gewesen. Jannasch sei am 31. März 1916 als Geschäftsführerin 
des Vereins verhaftet worden, nachdem die Polizei ihr bei einem Verhör auf einem Poli
zeipräsidium in Berlin eine Woche zuvor den Vorwurf des Landesverrats auf Grund der 
finanziellen Unterstützung einer pazifistischen Demonstration gemacht habe.261 Die 14 
Wochen in Schutzhaft habe sie ohne gerichtliche Verordnung, weitere Verhöre oder eine 
Angabe von stichhaltigen Gründen für ihre Verhaftung verbracht.262 Zu ihrer Freilassung 
habe sie eine Erklärung mit dem Inhalt unterschreiben müssen, dass sie für die Kriegs
dauer nicht mehr politisch aktiv sein würde und sich verpflichtete, über den Inhalt der 
Erklärung Stillschweigen zu bewahren. Sie engagierte sich jedoch auch weiterhin für den 
Frieden und vertrat den Bund Neues Vaterland auch auf einer internationalen Friedens
konferenz in Bern im März 1919, auf der es darum ging, einen internationalen Völker
bund zu befürworten.263 

Um das politische Milieu einzuschätzen, in dem sich Jannasch bewegte, lohnt sich 
ein Blick in die pazifistische Frauenbewegung, die ein Teil der politischen Frauenbewe
gung war. Sie organisierte sich zunächst in der Deutschen Friedensgesellschaft (DFG), 
die 1892 in Berlin gegründet wurde und die laut Heike Lischewski in ihrer thematischen 
Monografie der Beginn des organisierten Pazifismus in Deutschland war.264 Seit den 
1850er Jahren habe es zuvor bereits Friedensvereine und pazifistische Gesellschaften ge
geben, die jedoch auf der lokalen Organisationsebene verweilten, während die Deutsche 
Friedensgesellschaft »die erste landesweite Friedensorganisation in Deutschland«265 ge
wesen sei. Frauen spielten bei der Gründung der überregionalen deutschen Organisa
tion zunächst keine besondere Rolle, zumal Art. 8 des Preußischen Vereinsgesetzes es 
Frauen untersagt habe, Mitglieder in politischen Vereinen oder Beisitzerinnen politi
scher Vereinssitzungen oder Vereinsversammlungen zu sein.266 Auch der Vorstand der 

261 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 102. Sie habe sich in einem Brief bei Frau Lucy Hoesch-Ernst 
für ihre Spende für ein Fest bedankt, mit der eigentlich eine Demonstration sozialdemokratischer 
Arbeiterfrauen gemeint gewesen sei. (Vgl. ebd., S. 359.) 

262 Erst auf Nachfrage ihres Vaters beim Oberkommando der Polizei seien der Familie vier faden
scheinige Verhaftungsgründe genannt worden: Jannasch habe einen Roman geschrieben, Briefe 
nach Bern geschickt, Kirchenaustrittspropaganda während des Kriegs veranlasst und pazifistische 
Demonstrationen unterstützt. (Vgl. Lehmann-Russbüldt, Der Kampf der Deutschen Liga für Men

schenrechte vormals Bund Neues Vaterland für den Weltfrieden 1914–1927, Berlin 1927, S. 60.) 
263 Vgl. Quidde, Ludwig, Der deutsche Pazifismus während des Weltkrieges 1914–1918, Boppard am 

Rhein 1979, S. 230. 
264 Vgl. Lischewski, Heike, Morgenröte einer besseren Zeit. Die Frauenfriedensbewegung von 1892 bis 

1932, agenda Verlag: Münster 1995, S. 10. Lischewskis Buch beschäftigt sich mit der Geschichte der 
Frauen in der Deutschen Friedensgesellschaft und im Allgemeinen den Frauen in der deutschen 
Friedensbewegung 1892 bis 1932, zu denen auch Lilli Jannasch gehörte. 

265 Ebd. 
266 Vgl. ebd., S. 75. In einigen politisch westlichen Staaten wie der Schweiz, Frankreich und den Verei

nigen Staaten von Amerika hatten Frauen früher politisches Mitspracherecht und sie durften sich 
früher pazifistisch organisieren als in Deutschland. (Vgl. ebd., S. 23.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 199 

DFG habe erst nach der ersten Konstituierung im März 1893 Frauen aufgenommen.267 
So wurden zu Beginn des 20. Jahrhunderts mehr deutsche Frauen in der Friedensbe
wegung sichtbar, was sich an der Internationalen Friedenskundgebung der Frauen von 
1899 manifestiert habe, die durch die Haager Friedenskonferenz im gleichen Jahr als »die 
erste weltweite Frauenmanifestation für den Frieden«268 von der Münchenerin Marga
rethe Leonore Selenka veranlasst worden sei.269 Anschließend an die weibliche Aktivität 
in der Frauenbewegung wurde am 24. Mai 1914 der Frauenbund der Deutschen Friedens
gesellschaft gegründet, der als Frauenorganisation der innerhalb der Friedensbewegung 
tätigen Frauen zwar eigenständig gewesen sei, doch eng mit der DFG verbunden gewe
sen sei.270 Dennoch habe es auch leichte Unterschiede in den Positionen der allgemeinen 
und der von Frauen getragenen Friedensorganisation gegeben: Der Frauenbund habe – 
wie auch Jannasch – im Gegensatz zur DFG den Ersten Weltkrieg »prinzipiell«271 abge
lehnt.272 Die deutschen Pazifistinnen waren auch in der internationalen Friedensbewe
gung aktiv. Lilli Jannasch war Mitgründerin des Bunds Neues Vaterland, der von Mit
gliedern der DFG gegründet wurde, und nahm beispielsweise 1915 am Internationalen 
Friedenskongress der Frauen teil, bei dem Ende April in Den Haag Frauen aus 12 westli
chen Ländern ein pazifistisches Mindestprogramm erstellten, das gegen Annexionen als 
Folge des Kriegs, für die Freiheit der Meere und für Rüstungsbeschränkungen plädier
te.273 Als weiteren Ausdruck der völkerversöhnenden Frauenarbeit führt Lischewski die 
Gründung des Nationalen Frauenausschusses für dauernden Frieden an, der nach dem 
Gründungskongress des Internationalen Frauenausschusses für dauernden Frieden in 
Den Haag 1915 in Deutschland gegründet wurde.274 Um einem Verbot des Vereins zu ent
gehen, habe dieser seine Strukturen minimal gehalten. Dennoch seien die Mitglieder, 
die die Flugschriften der Haager Beschlüsse verteilten, auf Reisen von der Polizei schi
kaniert und verfolgt worden und mussten oft Hausdurchsuchungen, Beschlagnahmun
gen und Geldstrafen erdulden. Bei Kriegsende habe es um den europäischen Frieden auf 
Grund der zahlreichen Verluste bei allen Kriegsparteien schlecht gestanden.275 Die Pa
zifistInnen wollten laut Lischewski die Schiedsgerichtsbarkeit durch einen Völkerbund 
theoretisch konkretisieren und praktisch manifestieren.276 Doch mit den Ergebnissen 
des Versailler Vertrags von 1919 sei der Internationale Frauenkongress nicht zufrieden 
gewesen.277 Er habe es abgelehnt, dass der Vertrag Geheimdiplomatie gutheiße und das 

267 Vgl. ebd., S. 31. 
268 Ebd, S. 51. 
269 Vgl. ebd. 
270 Vgl. ebd., S. 95. 
271 Ebd., S. 106. 
272 Vgl. ebd. 
273 Vgl. ebd., S. 127; S. 140–142. 
274 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 148f. 
275 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 165. 
276 Der Völkerbund habe folgende Ziele gehabt: Die gemeinsamen Interessen der verschiedenen Na

tionen erkennen, bündeln und ausdrücken und hierdurch den internationalen Frieden stärken und 
den Fortschritt der Menschheit fördern. (Vgl. ebd., S. 178.) 

277 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Recht der Siegenden auf die Kriegsbeute festhielt. Das deutsche Hauptorgan der pazi
fistischen Bewegung habe sich anschließend in der Weimarer Republik zunehmend po
litisch von der bürgerlichen zur linken Trägerschaft hin verändert. So seien 50 Prozent 
der Mitglieder der DFG auch Mitglieder der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands 
(SPD) gewesen.278 So war auch Jannasch Sozialdemokratin. 

Im Zweiten Weltkrieg legte Jannasch als politisch verfolgte bekennende Pazifistin 
lange Strecken auf dem Fahrrad zurück, um von Berlin nach Straßburg zu fliehen.279 
Es ist unklar, ob Sie auch während des Kriegs so aktiv in der pazifistischen Bewegung 
auftrat wie im Ersten Weltkrieg. Jedenfalls nahm ihre publizistische Tätigkeit sukzessi
ve ab, was auch an ihrem fortgeschrittenen Alter gelegen haben mag – immerhin war 
sie zu Kriegsbeginn 1939 bereits 67 Jahre alt. Trotz ihres Alters nahm sie angesichts der 
nationalsozialistischen Propaganda und Gesetzgebung gegen politisch Andersdenkende 
noch die Flucht nach Frankreich auf sich. 

3.5.1.2 Höhere Bildung? 
Neben ihren Aufenthaltsorten und ihrer Vereinstätigkeit sind für ihre thematische Bio
grafie auch ihr Bildungsweg und ihre Berufserfahrungen relevant, nur dass diesbezüg
lich die Quellenlage wenig ergiebig ist. Sibylle Franks vermutet auf Grund Jannaschs 
familiärer Herkunft, dass sie von Hause aus gebildet war. Diesen Eindruck stützt die 
Quellenlage: Jannaschs Vater, Robert Jannasch (1845–1919), war Volkswirt, Professor und 
Direktor der Deutschen Exportbank. 1886 unternahm er eine Handelsexpedition nach 
Marokko, über die er auch ein Buch verfasste.280 Das Exemplar von Sibylle Franks wid
mete er seiner Schwiegermutter mit dem Nachnamen Gerber-Keller, die in Basel wohn
te; ein weiteres Indiz für die Internationalität der Familie Gerber und somit auch Lilli 
Jannaschs. Über den Bildungsgrad von Jannaschs Mutter ist nichts bekannt, auch ihre 
Schullaufbahn lässt sich nicht rekonstruieren, sodass ein höherer Bildungsgrad, wie er 
vor Jannaschs familiärem Hintergrund naheliegt, bloß vermutet werden kann.281 Auch 
Jannaschs genaue Berufsbezeichnung ist unklar, zumindest betätigte sie sich als Schrift
stellerin und Graphologin. Zudem war sie politisch in vielen Vereinen aktiv, unter ande
rem als Generalsekretärin. Die Vereinsarbeit dürfte ihren Alltag bestimmt haben und 
auch einen großen Teil ihrer Erwerbsarbeit ausgemacht haben. Zu ihrem Privatleben ist 
nur sicher bekannt, dass sie unverheiratet war und keine Kinder hatte. Sie lebte mit ei
ner Partnerin zusammen, die ihr den Haushalt führte und die mit ihr verreiste. Doch es 
ist unklar, ob die beiden auch in einer romantischen Beziehung lebten. Der einzige klare 
Hinweis darauf ist die Einschätzung von Franks Stiefmutter – die Familie thematisierte 
eine eventuelle Homosexualität Lilli Jannaschs nie nachweislich. Folglich erfüllte sie auf 
Grund ihrer Kinderlosigkeit ähnlich wie Helene Stöcker nicht die gesellschaftlichen An
forderungen an Frauen, die auf den dualistischen Geschlechtervorstellungen beruhen. 

278 Vgl. ebd., S. 198. 
279 Vgl. hierzu und zum Folgenden Interview mit Sibylle Franks-Dollfus vom 24.02.2022. 
280 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Robert, Deutsche Handelsexpedition 1886, Carl 

Heymanns Verlag: Berlin 1887. Robert Jannasch war auch Kolonialpolitiker, wie aus dem Werk her
vorgeht. 

281 Vgl. hierzu und zum Folgenden Interview mit Sibylle Franks-Dollfus vom 24.02.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 201 

Sie hat nie geheiratet und war zudem durch ihre Erwerbstätigkeit und das Publizieren 
öffentlich aktiv, was ebenfalls untypisch für Frauen der damaligen Zeit war. 

3.5.2 Das Leben als politische Publizistin 

Lilli Jannasch publizierte in zahlreichen Organen und war selbst Mitglied zahlreicher 
Vereine mit Publikationsorganen.282 So war sie Mitglied der USPD, der Internationalen 
Frauenliga, des Bunds Entschiedener Schulreformer, des Bunds Neues Vaterland (den 
sie selbst im Ersten Weltkrieg mitbegründete) und war Schriftführerin des Deutschen 
Bunds für weltliche Schule und Moralunterricht. Zudem publizierte sie in Ethische Kul
tur. Monatsschrift für ethisch-soziale Reformen und Pädagogische Reform. Zugleich Organ der 
Hamburger Lehrmittel-Ausstellung überwiegend zu Pazifismus und Pädagogik und teilwei
se zu frauenrechtlichen Themen. Anhand ihrer Vereinsmitgliedschaften und ihrer Pu
blikationsorgansauswahl wird ihre sozialdemokratische, pazifistische und reformpäd
agogische politische Einstellung offenbar. Auch Sibylle Franks bestätigte Jannaschs pa
zifistische Einstellung; sie sei innerhalb der Familie für ihre politische Aktivität bekannt 
gewesen.283 

3.5.2.1 ›Gerechtigkeit auch dem Feinde‹ – Schreiben für den Frieden 
Jannaschs Artikel behandeln hauptsächlich den Pazifismus, die Idee mündiger Staats
bürgerInnen als Fundament der Gesellschaft und die daraus folgenden Schlüsse für die 
ethische Erziehung und die Frauenbewegung. Für die Untersuchung ihrer Publikatio
nen ist relevant, welche Rolle frauenpolitische Forderungen in ihren Äußerungen ein
nahmen und was für Zuschreibungen an Mann und Frau darin zum Ausdruck kamen. 
Insbesondere stellt sich die Frage, inwieweit sich ihr Geschlechterbild von dem des Mo
nistenbunds unterschied beziehungsweise wo es ihm entsprach.284 

Jannaschs politische ›Herzensangelegenheit‹ war der Frieden, aber dafür engagierte 
sie sich eher praktisch wie beispielsweise im Bund Neues Vaterland. Ihre schriftstelleri
sche Aktivität konzentrierte sich sowohl in ihren Zeitungsartikeln als auch in ihren Ab
handlungen darauf, die Rechte von Arbeiterinnen und den Ethikunterricht an nichtkon
fessionellen Schulen auszuweiten. Dennoch schrieb sie auch Artikel zur Erhaltung des 
Friedens in Europa. In einem dieser Artikel bringt sie schon zu Beginn des Ersten Welt
kriegs ihre Hoffnung auf den Wiederaufbau der durch den Krieg abgebrochenen inter
nationalen Diplomatie zum Ausdruck und spricht von der Notwendigkeit einer »Gerech
tigkeit auch dem Feinde«285 gegenüber als eine »Lebensbedingung«286 für Deutschland 

282 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
283 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
284 Zu Lilli Jannasch wurde im Gegensatz zu Helene Stöcker noch nicht ausführlich historiografisch 

geforscht. Deshalb bietet sich eine umfassendere systematische Aufarbeitung ihrer Positionen an 
dieser Stelle an – diese kann für spätere historiografische Aufarbeitungen von Jannaschs Geschich
te zum Anlass genommen werden und einen Ausgangspunkt darstellen, auf dem eine vertiefte 
Beschäftigung mit ihrer Biographie aufbauen kann. 

285 Jannasch, Lilli, Gerechtigkeit auch dem Feinde!, in: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 
Neugestaltung 22 (1914), Heft 19, 1. Oktober 1914, Bieber Verlag: Berlin 1914, S. 147f., hier S. 147. 

286 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

nach dem Krieg.287 Nicht nur aus moralischen Erwägungen, sondern auch aus einem 
Selbsterhaltungstrieb heraus sollte der Krieg nicht so geführt werden, dass das Deut
sche Reich die Wiederaufnahme diplomatischer Beziehungen gefährdete. Jannasch ver
steht den Krieg als Ausnahme von der Weltordnung, die schnellstmöglich wieder zu Di
plomatie und Frieden zurückkehren soll. In ihrer Argumentation setzt sie sich mit den 
verschiedenen nationalistischen Argumenten auseinander und bemüht sich, sie zu ent
kräften. 

Sie spricht die deutschnationale Propaganda gegen die von Frankreich und England 
im Krieg eingesetzten Kolonialtruppen an und reagiert damit auf Propaganda von All
deutschen AnhängerInnen der Reichswehr und KriegsbefürworterInnen,288 die es als 
»schwarze Schmach«289 bezeichneten, wenn auf französischer Seite dunkelhäutige Sol
daten in den Kolonialgebieten zum Einsatz kamen. Jannasch wirft ihnen vor, mit rassis
tischer Propaganda die antifranzösischen Gefühle in Deutschland anzuheizen. In ihrem 
Plädoyer gegen die antifranzösische Propaganda nach dem Friedensschluss schreibt sie, 
das Festhalten an dieser sei der Grund für »die zunehmende Angst und Erbitterung der 
Franzosen«290 und dass diese deshalb daran festhielten, die Forderungen des Versailler 
Vertrags erfüllt sehen zu wollen.291 Gegen die Vorwürfe, dunkelhäutige Soldaten würden 
gezielt weiße Frauen vergewaltigen, führt sie ihre eigenen Erfahrungen nach dem Ers
ten Weltkrieg im Taunusgebirge im heutigen Bundesland Rheinland-Pfalz und Hessen 
unter französischer Besatzung an, wo zahlreiche schwarzen Soldaten monatelang unter 
französischer Flagge stationiert gewesen seien, aber keine Angriffe auf deutsche Frauen 
begangen hätten. Umgekehrt hätten europäische Soldaten während des Kriegs in Afri
ka sexuelle Gewalt gegen die dort lebenden Frauen begangen – eine »schwarz-weiß-rote 
Schmach«292. 

287 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
288 Vgl. zum Begriff ›alldeutsch‹ Rainer Hering, Konstruierte Nation. Der Alldeutsche Verband 1890 

bis 1939 (Hamburger Beiträge zur Sozial- und Zeitgeschichte Bd. 40), Christians Verlag: Hamburg 
2003. Alldeutsche versammelten sich von 1890 bis 1939 im kolonialpolitisch interessierten und an
nektionsbefürwortenden Alldeutschen Verein. Die alldeutschen Vereinsmitglieder und andere re
aktionäre NationalistInnen wollten den Versailler Vertrag rückgängig machen, da sie ihn als un
rechtmäßig und als zu hart für Deutschland ansahen. Sie kritisierten vor allem die im Vertrag fest
gestellte deutsche Kriegsschuld am Ersten Weltkrieg, die die Reparationszahlungen ermöglichte, 
zudem die deutschen Gebietsabtretungen der Provinz Posen und Westpreußens in Ostdeutsch
land an Polen und Elsass-Lothringens in Westdeutschland an Frankreich und letztlich die Entmili

tarisierung des Rheinlands sowie die allgemeine Einschränkung der deutschen Wehrmacht. 
289 Mit dem Begriff der ›schwarzen Schmach‹ sind die von Frankreich eingesetzten afrikanischen Sol

daten gemeint, die laut alldeutscher Propaganda die Praxis verfolgten, deutsche Frauen sexuell zu 
belästigen und zu überfallen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Schwarze Schmach 
und schwarz-weiß-rote Schande (Flugschriften des Bundes Neues Vaterland Nr. 18), Verlag Neues 
Vaterland: Berlin 1921, S. 5f, S. 9.) 

290 Ebd., S. 8. 
291 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
292 Ebd., S. 10. Jannaschs Argumentation lässt sich keinesfalls vom damals weitverbreiteten Rassis

mus gegen schwarze Menschen trennen. Auch wenn sie schwarze Menschen verteidigt, bleibt sie 
in einer rassenideologischen Denkweise verhaftet, da sie klar zwischen Weißen und Schwarzen un
terscheidet und von deren Hautfarbe auf ihre Zugehörigkeit zu einer ›Rasse‹ und Kultur schließt 
sowie deren ›rassetypische‹ Verhaltensweisen unterstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 203 

Die Propaganda deutscher Großjunker, die Englands Landwirtschaftsblockade für 
den Hunger in Deutschland verantwortlich machten, kontert Jannasch, indem sie die 
Schuld bei den deutschen Junkern sucht, deren Fehlorganisation den Hunger verursacht 
hätte.293 Der Schwerindustrie wirft Jannasch vor, den Krieg aus Profitgründen zu för
dern, weshalb sie es für notwendig hält, national wie international gegen sie vorzuge
hen.294 

Schließlich spricht Jannasch den reaktionären alldeutschen wilhelminischen Natio
nalistInnen das Recht ab, die Kriegssieger für die Rechtlosigkeit in den von ihnen besetz
ten deutschen Gebieten anzuprangern.295 Auf der einen Seite werde von der politischen 
Rechten die Besetzung in den oberschlesischen Gebiete angegriffen, auf der anderen 
Seite würden linksorientierte PolitikerInnen wie Rosa Luxemburg, Karl Liebknecht, und 
Kurt Eisner von Rechten verfolgt und ermordet, ohne dass es in dem Justizsystem ange
messen geahndet würde, weil rechte Kräfte dieses für sich vereinnahmt hätten. In dem 
Zusammenhang spricht Jannasch in Bezug auf nationalistische Kräfte von »Gewaltmen
schen«296. Diese hätten jedes Recht auf Kritik an den Besatzungsmächten verwirkt.297 

3.5.2.2 Idealbild: Mündige StaatsbürgerInnen durch Bildung 
Ein zweites Hauptthema in Jannaschs Publikationen ist ihre Vorstellung von mündigen 
StaatsbürgerInnen. Diese bildet die Grundlage für ihr Erziehungsideal und beeinflusst 
auch ihr Frauenbild. In ihren Schriften tritt ein starker Fortschrittsgedanke zu Tage.298 
Der Fortschritt wird von Jannasch als Ergebnis einer staatsbürgerlichen Identität der 
BürgerInnen einer Gesellschaft – in ihren Betrachtungen der deutschen Gesellschaft – 
gesehen. Ausgehend von der deutschen Gesellschaft schreibt Jannasch Fortschritt einem 
Prozess staatsbürgerlicher Identitätsbildung zu, vermittelt durch gegenseitige Hilfsbe
reitschaft innerhalb der Gesellschaft, in der sie eine Katalysatorfunktion sieht. Die Wis
senschaftler der letzten Jahrhunderte hätten aus Altruismus »mit der größten Selbstauf
opferung den Kampf gegen Aberglauben und Unwissenheit weiter geführt und dadurch 
die Grundlagen für den ganzen modernen Fortschritt geschaffen«299. In Jannaschs Prä
gung spielten ein naturwissenschaftliches Interesse, Fortschrittsdenken und ihre sozi
aldemokratische, pazifistische Sozialisierung hinein – dementsprechend propagiert sie 
einen friedlichen Staat, der von mündigen BürgerInnen legitimiert wird, die füreinan
der Verantwortung übernehmen. Das Zusammenhaltsgefühl im Ersten Weltkrieg sei nur 

293 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 14. Die britische Seeblockade gegen die Mittelmäch

te brachte den Handel des auf Lebensmittelimporte angewiesenen Deutschen Reichs im Ersten 
Weltkrieg zum Erliegen. 

294 Vgl. ebd., S. 20. 
295 Vgl. Hierzu und zum Folgenden ebd., S. 25. 
296 Ebd. 
297 Vgl. ebd. 
298 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Warum helfen wir einander?, in: Kinderland. Blätter 

für ethische Jugenderziehung, Beilage zu: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale Neuge
staltung 15 (1907), Heft 10, Januar 1907, Bieber Verlag: Berlin 1907, S. 37f. 

299 Vgl. ebd., S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

oberflächlich und auf der gemeinsamen Krisenerfahrung gegründet gewesen.300 Doch 
nur eine entsprechende staatsbürgerliche (Schul-)Erziehung, als die »Grundmauer der 
städtischen Selbstverwaltung wie des Verfassungsstaates«301, könne ein langfristig funk
tionierendes Staatswesen garantieren. 

Jannaschs Vorstellung vom Staat und ihr Verständnis von Pädagogik stehen also in 
einem engen Zusammenhang. Dementsprechend publizierte sie größtenteils Artikel 
zur Schulreform mit dem Ziel der ethisch-moralischen Erziehung der SchülerInnen 
zu selbstständigen StaatsbürgerInnen. Themen wie staatsbürgerliche Eigenverant
wortung und die solidarische Hilfsbereitschaft sollten dabei im Vordergrund stehen. 
Damit kommt der Schule eine zentrale Rolle zu, in deren Rahmen mithilfe der richtigen 
pädagogischen Praxis »die wichtigste ideelle Bindung in unserer modernen staatsbür
gerlichen Entwicklung«302 in den SchülerInnen angelegt werden sollte. 

Bereits 1907 machte Jannasch in einem Artikel Vorschläge zur praktischen Umset
zung ihrer Vorstellung von schulischem Moralunterricht anhand des (fiktiven) Beispiels 
einer Lehrerin, die ihren SchülerInnen die Tugend der Geduld erklärt und ihren Mehr
wert für die Gesellschaft darlegt.303 Auffällig ist das Fehlen jedes konfessionellen Be
zugs; für Jannasch sollte die ideale »Staatsschule eine einheitliche, rein pädagogische Ba
sis«304 haben und nicht länger die von ihr kritisierte politische, kirchliche und weltliche 
Zerrissenheit der wilhelminischen Gesellschaft von 1912 widerspiegeln.305 Die Schulen 
seien auf Grund partei-politischer, konfessioneller Vorurteile und von Standesdenken 
»zur Pflanzstätte nationaler Zerrissenheit«306 geworden. Ihr Wunsch nach staatsbürger
lichem Zusammenhalt in der Gesellschaft, der durch eine »rein weltliche Einheitsschule 
für Knaben und Mädchen aller Stände«307 angestoßen werden sollte, passt zu Jannaschs 
Demokratieverständnis. Sie fordert sogar, die Schulen sollten Strukturen etablieren, in
nerhalb derer sich die SchülerInnen selbst organisieren können, um so Eigenverantwor
tung und staatsbürgerliche Selbstständigkeit zu lernen. 

300 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Welche Aufgaben erwachsen der Erziehung durch 
den Krieg?, in: Weltliche Schule. Mitteilungen des Deutschen Bundes für weltliche Schule und Mo

ralunterricht, Beilage zu: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale Neugestaltung 23 (1915), 
Heft 37, April/Juni 1915, Bieber Verlag: Berlin 1915, S. 169f., hier S. 169. 

301 Jannasch, Lilli, Verfassungsschmerzen, in: Ethische Kultur. Halbmonatsschrift für ethisch-soziale 
Reformen 16 (1908), Heft 23, 1. Dezember 1908, Bieber Verlag: Berlin 1908, S. 177f., hier S. 177. 

302 Jannasch, Lilli, Warum muss der moderne Staat die weltliche Schule zur Grundlage der Jugender
ziehung machen?, in: Weltliche Schule. Mitteilungen des Deutschen Bundes für weltliche Schule 
und Moralunterricht, Beilage zu: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale Neugestaltung 
28 (1913), Heft 31, Oktober-Dezember 1913, Bieber Verlag: Berlin 1913, S. 143f. 

303 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Geduld. Eine Lektion aus dem Moralunterricht (Teil
nehmer 9–12jährige Knaben und Mädchen), in: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 
Neugestaltung 15 (1907), Heft 4, Januar 1907, Bieber Verlag: Berlin 1907, S. 13f. 

304 Jannasch, Lilli, Die Schulgemeinde als Grundlage staatsbürgerlicher Erziehung, in: Pädagogische 
Reform. Zugleich Organ der Hamburger Lehrmittel-Ausstellung 36 (1912), Heft 35, 28. August 1912, 
Wilhelm Senger Verlag: Hamburg 1912, S. 1f., hier S. 1. 

305 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
306 Ebd. 
307 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 205 

Sie veröffentlichte auch in der Zeitung Weltliche Schule. Mitteilungen des Deutschen 
Bundes für weltliche Schule und Moralunterricht. Der Deutsche Bund für weltliche Schule 
und Moralunterricht entsprach Jannaschs Vorstellungen, insofern er es sich zur Auf
gabe machte, »die Verwirklichung der weltlichen Schule und die Einführung eines rein 
menschlich-natürlichen Moralunterrichts«308 voranzutreiben.309 In Ihrem Leitartikel 
fordert sie, die SchülerInnen durch einen weltlichen Ethikunterricht besser auf das 
»moderne Leben«310 vorzubereiten als durch den konfessionellen Unterricht, der sich 
in der Praxis ohnehin bereits auf die Ethik stütze. Das Hauptziel der Schule müsse die 
»sittliche Urteils- und Willensbildung«311 sein, die sich nicht an zeitlosen religiösen 
Dogmen orientiere, sondern die sittlichen und ethischen Fragen der Zeit behandele.312 
Nur so könnten eine praktische Einsicht in moderne Lebenszusammenhänge erreicht 
und die allgemeine und realistische Erziehung zum sittlich Guten unterstützt werden. 
Hierzu schlägt Jannasch drei Methoden vor: Die Schülerselbstverwaltung, die allgemei
ne »Durchdringung des Gesamtunterrichts mit ethischen Gesichtspunkten«313 und den 
direkten ethischen Unterricht.314 

Das dehnt sie sogar auf die Erziehung der Kleinkinder aus.315 Der Ausbau öffent
licher Spielplätze solle den natürlich vorhandenen Tatendrang der Kinder stärken und 
ihre »Schaffenskraft«316 fördern, sie zur Selbstständigkeit erziehen und ihre Verantwor
tung für den Staat und die Kultur steigern. Letzteres offenbart, dass in Jannaschs Denken 
neben ihren politischen Erwägungen auch kulturelle Gesichtspunkte eine Rolle spielen: 
Ethische Erziehungsarbeit sei der einzige Weg zum »Kulturfortschritt«317. Das sei nicht 
nur bei der Jugenderziehung der Fall, sondern – hier zeigt sich Jannasch ganz den da
maligen rassistischen Vorstellungen verhaftet – auch »unzivilisierte Rassen«318 könnten 
durch eine in Jannaschs Augen richtige, da nicht-religiöse Erziehung zivilisiert werden 

308 Jannasch, Lilli, Die Organisation der weltlichen Schule, in: Weltliche Schule. Mitteilungen des 
Deutschen Bundes für weltliche Schule und Moralunterricht, Beilage zu: Ethische Kultur. Monats

blatt für ethisch-soziale Neugestaltung 29 (1914), Heft 32, Januar-März 1914, Bieber Verlag: Berlin 
1914, S. 145–148, hier S. 145 (Titelunterschrift auf der Titelseite des Hefts). 

309 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
310 Ebd. 
311 Ebd. 
312 Jannasch geht in ihren Artikeln nicht genau auf die modernen Themen ein, die konkret im neuen 

Ethikunterricht behandelt werden sollen, doch mit den modernen Herausforderungen können die 
Industrialisierung, die Urbanisierung, die Verarmung der Arbeiterschicht in den Städten und die 
veränderte Erwerbs- und Familiensituation durch die engen Arbeits- und Wohnverhältnisse in den 
Städten gemeint sein. Diese Themen behandelt Jannasch teilweise auch in anderen Abhandlun
gen, wie die im nächsten Abschnitt behandelte Schrift zur den Rechten der Arbeiterinnen zeigt. 

313 Ebd., S. 146. 
314 Vgl. ebd., S. 145–147. 
315 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Tatkraft und Erziehung, in: Kinderland. Blätter 

für ethische Jugenderziehung, Monatsbeilage zu Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-sozia
le Neugestaltung 13 (1905), Heft 17–18, Mai 1905, Bieber Verlag: Berlin 1905, S. 17f., hier S. 17. 

316 Ebd., S. 18. 
317 Jannasch, Lilli, Ein Pestalozzi unter den Negern, in: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 

Neugestaltung 15 (1907), Heft 1, Januar 1907, Bieber Verlag: Berlin 1907, S. 1f., hier S. 1. 
318 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

und die Kultur weiterentwickeln.319 Ihr Werben für kulturellen Fortschritt durch Bildung 
liegt auf einer Linie mit dem Bildungsanspruch des Monismus. 

Der dritte Grund für Jannaschs Ablehnung der hergebrachten (Schul-)Bildung ist ne
ben den bereits erörterten staats- und kulturtheoretischen Erwägungen, dass sie das 
hergebrachte System von Belohnungen und Bestrafungen, insbesondere die Prügelstra
fe, ablehnte.320 Für Jannasch sind Selbstständigkeit und Verantwortlichkeit weniger das 
Ergebnis eines Wechselspiels von Belohnung und Strafe, als vielmehr eines nicht-auto
ritativen pädagogischen Stils, der darauf abzielt, moralische Fehler mithilfe der öffent
lichen Meinung zu korrigieren, die dabei helfe, die Menschen wieder »auf den richtigen 
Weg«321 zu bringen.322 Konkret sollten das ethisch gewollte Verhalten vorgelebt und mo
ralisch verwerfliches Verhalten über die Anregung zur Selbstreflexion korrigiert werden. 

Insgesamt läuft das Reformprogramm, das Jannasch sich vorstellt, auf eine zuneh
mende Verweltlichung und Säkularisierung hinaus. In einem Artikel von 1914 fordert sie 
einen Ausbau von weltlichen Seelsorgeangeboten, um das kirchliche seelsorgerische An
gebot an Schulen langsam abbauen zu können; zudem fordert sie, Gemeindehäuser in 
Volksheime umzubenennen und umzustrukturieren; die Armenfürsorge und die Wai
senfürsorge sollten nicht der Kirche obliegen, sondern Staatsaufgabe sein. So würde 
auch die sittliche Einflussnahme der Kirchen durch die des Staates ersetzt werden kön
nen.323 Kirchlicher Einfluss auf das Bildungssystem stellt sich für Jannasch aus staats
theoretischer und kultureller Sicht als Problem dar: Die Folge sei, dass SchülerInnen 
nicht auf das moderne Diesseitsideal vorbereitet, sondern mithilfe eines mittelalterlich 
inspirierten religiösen Systems von Lohn und Strafe erzogen würden.324 Deshalb sei es 

319 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
320 Vgl. Jannasch, Lilli, Ein ethisches Jubiläum, in: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 

Neugestaltung 19 (1911), Heft 11, 1. Juni 1911, Bieber Verlag: Berlin 1911, S. 81f., hier S. 81. Ein weite
rer Grund für Jannaschs Abneigung gegenüber der Prügelstrafe ist neben den folgenden pädago
gisch-weltanschaulichen Ausführungen auch der christliche Ursprung der Prügelstrafe. Sie lehnt 
die konfessionell eingefärbten Erziehungsmethoden kategorisch ab und entnimmt diesem rein 
weltanschaulichen Argument auch die Abneigung der vom Vergeltungs- und Sühnegedanken ge
stützten Prügelstrafe. (Vgl. ebd.) Das Christentum ist ihr Feindbild. Ein weiterer Lobpreis der ge
waltfreien Erziehung lässt sich in Jannaschs Artikel zur britischen Schule Robert Owens finden. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Robert Owens Kinderland, in: Kinderland. Blätter 
für ethische Jugenderziehung, Monatsbeilage zu Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 
Neugestaltung 15 (1906), Heft 8, August 1906, Bieber Verlag: Berlin 1906, S. 29f.) In diesem lobt sie 
Owens Ansatz einer gütevollen Erziehung, die vollkommen auf äußerliche Mittel wie körperliche 
Gewalt oder ein Bestrafungssystem verzichte. Owen sei ein »Feind des mechanischen Drills und 
Auswendiglernens« (Ebd., S. 30.). 

321 Jannasch, Lilli, Ein Besuch im Kinderland in der märkischen Schweiz, in: Kinderland. Blätter für 
ethische Jugenderziehung, Monatsbeilage zu Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale 
Neugestaltung 20 (1912), Heft 4, April 1912, Bieber Verlag: Berlin 1912, S. 13f., hier S. 14. 

322 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 13f. 
323 Vgl. Jannasch, Lilli, Von der Kirche zum Volksheim, in: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch- 

soziale Neugestaltung 22 (1914), Heft 1, 1. Januar 1914, Bieber Verlag: Berlin 1914, S. 3f., hier S. 3. 
324 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Der heutige Stand der konfessionellen Schule in 

Preußen, in: Weltliche Schule. Mitteilungen des Deutschen Bundes für weltliche Schule und Mo

ralunterricht, Beilage zu: Ethische Kultur. Monatsblatt für ethisch-soziale Neugestaltung 29 (1914), 
Heft 33, April/Juni 1914, Bieber Verlag: Berlin 1914, S. 149f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 207 

wichtig, mittels statistischer Erhebung in den Religionsunterrichtsstunden zu ermit
teln, inwieweit die Staatsschule »noch im Dienste mittelalterlich-kirchlicher Überliefe
rungen steht«325. Den Religionsunterricht sieht sie besonders kritisch, sie beschreibt ihn 
als »konfessionelle[…] Dressur«326 und nimmt »die sittlich verwirrende und zeitrauben
de konfessionelle Erziehung«327 als nicht realitätsnah wahr. Der christliche Einfluss sei in 
der Volksschule am stärksten. Die SchülerInnen würden nicht auf das Leben vorbereitet; 
stattdessen verpflichte der Religionsunterricht, kirchlichen Ansprüchen genüge zu tun, 
die aber in der Realität nicht haltbar seien. Damit rechtfertige der Religionsunterricht 
weder die Ressourcen, noch die Zeit, die für ihn aufgewendet würden. 

In einem Artikel zum Zweiten Internationalen Kongress für moralische Erziehung 
in Den Haag kritisiert sie in dem Zusammenhang, es sei der ,«größte Fehler«328 der Ver
sammlung gewesen, den Vertretern des konfessionellen Schulunterrichts im Rahmen 
des Kongresses so viel Raum zu gewähren.329 

Die staatsbürgerliche Idee und die sich daraus ergebenden Überlegungen zur Erzie
hung und zum Schulsystem konkretisieren sich auch in Jannaschs Idee einer konfessi
onsfreien Bildung an Mädchenschulen. Auch für diese fordert sie in einem Artikel von 
1912 einen konfessionell unabhängigen Ethikunterricht.330 Sie begrüßt die Einführung 
der Pflichtfortbildungsschule für Mädchen in Preußen ab Ostern 1913 sehr, da sie in der 
neuen Schulform nicht nur eine Verbesserung der Mädchenschulbildung erkennt, son
dern auch die Chance, den Ethikunterricht statt des konfessionellen Unterrichts in der 
neuen Pflichtschule zu etablieren. Denn die preußischen Fortbildungsschulen unterla
gen dem preußischen Handelsministerium, das im Gegensatz zum preußischen Kultus
ministerium, dem die Volksschulen unterstanden, den Ethikunterricht förderte. 

Es entsprach der zeitgenössischen Erwartung, dass Frauen sich auch für Erzie
hungsfragen interessierten und sich damit beschäftigten. Die bisherigen Erörterungen 
belegen aber, dass Jannaschs Einsatz weit darüber hinaus ging; sie äußerte sich stets 
auf Grund ihres politischen Interesses und ihres Engagements für die Entwicklung des 
demokratischen Verfassungsstaats. Wenn sie dafür plädierte, dass sich die Frauenbewe
gung für den Ausbau der Mädchenschulbildung und der Fortbildungsschule einsetzen 
sollte, dann tat sie das vermutlich auch, um Unterstützung für ihre Vorstellung von 
Ethikunterricht zu gewinnen – hierfür spricht die inhaltliche Schwerpunktsetzung 
in besagtem Artikel von 1912. Damit ging es ihr nicht darum, besonders die Bildung 
von Frauen zu fördern; ihr Anliegen bezog sich auf die Bildung im Allgemeinen. Im 
Übrigen lagen ihrem Geschlechterbild dualistische Rollenzuschreibungen zugrunde. 
Sie bezeichnet Frauen als die »traditionellen Erzieherinnen des Menschengeschlechts, 

325 Ebd., S. 149. 
326 Ebd., S. 150. 
327 Ebd. 
328 Jannasch, Lilli, Der zweite Internationale Kongreß für moralische Erziehung im Haag, in: Ethische 

Kultur. Monatsschrift für ethisch-soziale Reformen 20 (1912), Heft 18, 15. September 1912, Bieber 
Verlag: Berlin 1912, S. 137f., hier S. 137. 

329 Vgl. ebd. 
330 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Die Mädchen-Pflichtfortbildungsschule und ihre 

ethische Aufgabe, in: Neue Bahnen 47 (1912), Heft 15, 1. August 1912, Braun: Karlsruhe 1912, S. 110f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

als […] Hüterinnen ethischer Werte«331, die auch für die ethische Erziehung zu sittli
cher Urteils- und Willensbildung geeignet seien.332 In einem anderen ausführlichen 
Artikel zum Berliner Frauenkongress von 1912 äußert sie noch klarer ihre traditionellen 
Erwartungen an Frauen und spricht sich für eine hauswirtschaftliche Ausbildung von 
Frauen aus.333 Zwar ist sie auf der Seite der Frauenbewegung und fest in dieser veran
kert, wie der Einsatz für Arbeiterinnenrechte zeigen wird, doch andererseits spricht 
sie Frauen andere Lebensaufgaben zu als Männern. Dass nur Frauen Hauswirtschafts
unterricht erhalten sollten, war aber auf dem Kongress Konsens, insofern ist Jannasch 
was diese Frage angeht keine Außenseiterin, sondern in der Frauenbewegung selbst 
wurden dualistische Geschlechterzuschreibungen noch perpetuiert. Bedenkt man, 
dass der Großteil der Frauenbewegung sich aus gemäßigten, bürgerlichen Frauen mit 
Traditionsbewusstsein rekrutierte, überrascht dieser Befund nicht. Wenn Jannasch die 
Anerkennung der traditionellen Zuschreibungen an die Frau als »Hausfrau, Jugend
erzieherin, Produzentin (innerhalb der Hauswirtschaft) und Fürsorgerin«334 lobt und 
erklärt, dass diese das Fundament335 für die neue ethische Ordnung seien, entspricht 
sie damit einer allgemeinen Tendenz in der Frauenbewegung. Daneben erweisen sich 
ihre Aussagen als anschlussfähig an die monistische Kulturtheorie und ihr Streben nach 
einer kulturellen Höherzüchtung der Gesellschaft: Jannasch schreibt in monistischer 
Tradition (und dabei inhaltlich auf einer Linie mit den bürgerlich-traditionellen Frauen
rechtsaktivistinnen mit ihrer Idee der geistigen Mütterlichkeit) von der Ausweitung der 
mütterlichen Zuschreibungen an Frauen von dem privaten auf den öffentlichen Bereich, 
indem sie nationalistisch argumentiert.336 Frauen sollten ihre Mütterlichkeit von ihren 
leiblichen Kinder auf alle Kinder der deutschen Gesellschaft ausweiten und im Rahmen 
der »Erziehung als Volkserziehung«337 die gesamte als Volk bezeichnete Gesellschaft im 
Blick haben. 

Bei all den Verweisen auf die traditionellen Frauenzuschreibungen forderten der 
Kongress und mit ihm Jannasch dennoch, ArbeiterInnen durch verbesserte Ausbil
dungen ein höheres Maß an Professionalisierung zu ermöglichen. In den Frauen sei 
eine »Fülle pädagogischer Aufgaben«338 natürlicherweise angelegt und das qualifiziere 
sie in besonderer Weise für ihre Erwerbsarbeit. Durch eine schulische Vorbildung der 
Frauen in Bezug auf ihre Aufgaben in den Bereichen Hauswirtschaft, Erziehung und 

331 Ebd., S. 111. 
332 Diese Einschätzung gibt Jannasch zwar nur wieder, doch sie setzt sich selbst in die Tradition der Un

terschiede zwischen den Geschlechtern ein, indem sie die besonderen sittlichen und wirtschaftli
chen Aufgaben betont, die besonders Frauen in den vorangehenden 50 Jahren gemeistert hätten. 
Mit diesen meint sie die die Kriegserfahrungen der Einigungskriege und die Auswirkungen der 
Industrialisierung. 

333 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Der Berliner Frauenkongreß, in: Ethische Kultur. 
Monatsschrift für ethisch-soziale Reformen 20 (1912), Heft 6, 15. März 1912, Bieber Verlag: Berlin 
1912, S. 41f. 

334 Ebd., S. 41. 
335 Ebd. 
336 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 42. 
337 Ebd. 
338 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 209 

Beruf würden diese auf die modernen Herausforderungen vorbereitet und somit zu 
»vollwertige[n] Staatsbürgerin[nen]«339. So könnten sie in Gemeinde und Staat vor 
allem Fürsorgearbeit leisten. Ein typischerweise für Frauen geeigneter sozialer Beruf 
ist laut Jannasch der der Jugend- und Waisenpflegerin, ein weiterer Anhaltspunkt, 
anhand dessen Jannschs im moderaten Flügel der Frauenbewegung verortet werden 
kann, dessen emanzipatorisches Bemühen zunächst auf eine Öffnung von Bildung und 
Erwerbsarbeit für Frauen in Bereichen, die man für Frauen geeignet hielt, abzielte. 

Neben dem Konfessionsaspekt der Mädchenbildung steht für Jannasch mit der 
Situation der Erwerbsarbeiterinnen auch eine weitere und noch zentralere Frage der 
Frauenbewegung im Mittelpunkt einer ihrer Einzelschriften. In ihrem Ratgeber für 
Arbeiterinnen thematisiert sie zunächst die schlechte Arbeitssituation, in der sich 
die Arbeiterinnen im Vergleich zu den Arbeitern seit der modernen Industriearbeit 
befanden.340 Sie erhielten einen geringeren Lohn für die gleiche Arbeitsleistung und 
arbeiteten in den Augen Jannaschs und der Mitautorinnen des Ratgebers übermäßig 
lang. Deshalb sei es notwendig, den Arbeiterinnen Informationen zu ihren Rechten 
und Pflichten am Arbeitsplatz zukommen zu lassen. Der Ratgeber bietet Auskunft über 
rechtliche Grundlagen des Arbeitsgesetzes, Beratungsstellen und Krankenversiche
rungsangelegenheiten.341 Das sollte auf lange Sicht die Arbeits- und Lebensbedingungen 
der Arbeiterinnen verbessern. Jannasch fordert in ihrem Wegweiser die klare Kommu
nikation von Arbeitszeiten, Pausen, Art der Lohnzahlung und Kündigungsfristen im 
Arbeitsvertrag.342 Sie informiert über die Versicherungspflicht bei einer Krankenkasse 
im Falle einer Anstellung.343 Diese garantiere den Arbeitnehmerinnen die kostenlose 
ärztliche und zahnärztliche Behandlung sowie insbesondere auch die Vorsorge und 
Nachsorge bei Geburt und eine Lohnfortzahlung für sechs Wochen im Kindbett. Zudem 
klärt sie auch über das niederschwellige Bildungsangebot der städtischen Fortbildungs
schulen auf, an denen Frauen sich für ein niedriges Schulgeld nach der allgemeinen 
Volksschule weiterbilden könnten.344 Es fällt auf, dass sie vor allem die Fortbildung 
in zeitgenössischen typisch weiblich besetzten Fachrichtungen wie Fremdsprachen, 
Stenografie, Handarbeiten, Plätten und Schneidern lobt. Die Themenschwerpunkte 
Arbeitsrechte und Fortbildung der Arbeiterinnen zeigen Jannaschs Unterstützung der 
weiblichen Erwerbsarbeit auf, die sie wohl als selbstverständlich wahrnahm. 

Zusammenfassend sind die auf Jannaschs staatsbürgerlichem Verständnis beruhen
den Erziehungsvorstellungen das Hauptthema in ihren Artikeln. Dabei geht sie auch ex
plizit auf die Anpassung der Mädchenschulbildung an ihre pädagogischen und freiden
kerischen Vorstellungen ein und auch in ihren eigenständigen Abhandlungen, die oft als 
Beilagen zu einigen der Zeitschriften erschienen, setzt sie die Forderungen der Frauen
bewegung in praktischer Weise um, besonders mit ihrem Bemühen, die Erwerbssituati

339 Ebd. 
340 Vgl. hierzu und zum Folgenden Komitee zur Errichtung von Arbeiterinnenheimen (Hg.), Wegwei

ser für Arbeiterinnen, Verlag der Arbeiter-Versorgung: Grunewald 1905, hier S. 3f. 
341 Es wird unter anderem über »Arbeitsschutzgesetze, Berufsvereine, Bildungsanstalten, Arbeits

nachweise und Heime« (Ebd., S. 3.) für Arbeiterinnen informiert. 
342 Vgl. ebd., S. 5. 
343 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 10. 
344 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

on der Arbeiterinnen zu verbessern. Die Beschäftigung mit ihrem Pazifismus und ihrer 
Propagandakritik ist die zweite große Thematik, der sie sich neben der Arbeiterinnen
situation widmet. Hier zeichnet sich das Bild einer politisch aktiven Kriegsgegnerin ab. 
Sie trat für einen baldigen Verständigungsfrieden, gegen reaktionäre Reparationspro
paganda aus alldeutschen Kreisen und für die Frauenbewegung ein. 

3.5.3 Jannasch als Nichtmonistin? 

Doch war Jannasch eine Monistin? Die monistische Kulturtheorie mag ihrem politischen 
StaatsbürgerInnenverständnis entsprochen haben, da sie für kulturelle Bildung plädier
te und auch Jannasch so die BürgerInnen selbstständig machen wollte. Der Vergleich mit 
der Meinung anderer MonistInnen gibt Aufschluss in dieser Frage. 

Jannaschs pazifistischer Einsatz für eine diplomatische Weltordnung in Friedenszeit 
als Idealfall entspricht dem monistischen Friedensbedürfnis führender Theoretiker des 
DMB wie Haeckel und Ostwald.345 Dabei war die pazifistische Grundhaltung aber kei
neswegs der monistische Konsens und besonders zu Kriegsbeginn 1914 schlug bei vie
len MonistInnen der Pazifismus in deutschnationale Kriegsbefürwortung um, was zu 
Konflikten im Verein führte.346 Somit ist vor dem Ersten Weltkrieg durchaus eine in
haltliche Überschneidung zwischen den monistischen Positionen und Jannaschs Frie
densbedürfnis gegeben. Bei der Frage der staatsbürgerlichen Grundordnung entspricht 
die Einstellung Jannaschs auch der monistischen Vision, in der gesellschaftlicher Fort
schritt eng mit dem Gedanken eines staatsbürgerlichen Gemeinschaftsverständnisses 
verknüpft ist. Jannaschs naturwissenschaftliches Fortschrittsverständnis überschneidet 
sich dabei mit der monistischen Kulturtheorie, doch ist letztere stärker rassistisch ge
prägt als Jannaschs Fortschrittskonzept.347 

3.5.3.1 Ethische Erziehung als gemeinsamer Nenner? 
Jannaschs Vorstellungen von der ethischen Erziehung, die nicht an konfessionelle Mus
ter gebunden ist und die auf das Leben als mündige und verantwortungsvolle Staatsbür
gerInnen vorbereiten soll, weisen in ihrer Ablehnung konfessioneller Erziehung Paralle
len zur monistischen Bildungsvorstellung auf. Doch es bestehen auch Unterschiede zur 
monistischen Unterrichtsidee, da Jannasch sich beispielsweise besonders der nichtkon
fessionellen Erziehung an Frauenbildungsanstalten zuwandte, was den monistischen 
AutorInnen tendenziell fern lag. Nicht nur der verschobene Fokus der Zielgruppe, son
dern auch die starke Betonung der staatsbürgerlichen Erziehung unterscheiden Jann
aschs Ausführungen von den monistischen. Der Einsatz für eine kulturtheoretische ›Hö
hererziehung‹ der SchülerInnen an den Schulen und auch die Feindschaft mit den Kir
chen sind die beiden verbindenden Elemente der Argumentationen. 

345 Vgl. zur Entwicklung des Pazifismus im DMB Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit. 
346 Vgl. zu den Konflikten im DMB auf Grund der Pazifismusfrage Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit. 
347 Vgl. zur Ambivalenz der Haeckelschen monistischen Vorlage der Rassenhygiene als Vorreiterin 

und zugleich Nichtunterstützerin der nationalsozialistischen Rassenhygiene Kapitel 1.1.4 dieser 
Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 211 

Jannaschs starke Wertschätzung eines weltlichen Ethikunterrichts könnte man ty
pisch monistisch nennen. Dabei nimmt die Verbesserung der Mädchenbildung wie auch 
bei den anderen Monistinnen keine zentrale Rolle in ihren Ausführungen ein. Auch wenn 
sie die weitverbreiteten rassenhygienischen Gedankenmuster der Zeit nicht ablehnte, 
sah sie in der moralischen Erziehung doch einen Ausweg aus der unterstellten Ungleich
heit der ›Rassen‹ vor der Kultur; auch dies eine Ansicht, die zumindest teilweise im Mo
nistenbund vertreten wurde.348 

Wie auch die MonistInnen beschränkt Jannasch sich bei der Erziehungsfrage folg
lich zumeist auf die Forderung nach konfessionsfreiem Ethikunterricht und einem ver
ringerten Einfluss der Kirchen in den Schulen im Allgemeinen. Doch den maßgeblichen 
Unterschied zu MonistInnen ihrer Zeit macht Ihr Eintreten für die Rechte der Arbeite
rinnen gegenüber den Arbeitgebern, ähnlich wie auch bei Helene Stöcker. 

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass man Lilli Jannasch keine Vorreiterrolle für 
die Frauenbewegung attestieren kann, dafür lag ihr Fokus zu sehr auf anderen Fragen, 
insbesondere dem Pazifismus. Gleichzeitig setzte sie sich im Vergleich zu den meisten 
anderen hier untersuchten MonistInnen weitaus aktiver für Frauenrechte ein, ohne da
bei so weit zu gehen wie Stöcker als Vorreiterin einer neuen Sexualmoral. 

Im Monistenbund setzten eher pazifistische und politisch linke Mitglieder sich auf 
Dauer nicht durch; Haeckels Führungsrolle war zu stark, als dass divergierende Strö
mungen sich hätten durchsetzen können. Unter ihm blieben die Anliegen der Frauen
bewegung periphär und auch der Pazifismus verlor im Ersten Weltkrieg an Bedeutung. 
Deshalb ist Lilli Jannasch auch weniger als Monistin, sondern vor allem als pazifistische 
Pädagogin in der Frauenbewegung einzuordnen, die in den monistischen Zeitschriften 
einen weiteren Kanal für ihre politischen Forderungen nach Frieden sah. 

3.5.3.2 Selbstzensur als monistische Autorin 
Die Auswertung von Jannaschs Artikeln stützt ihre Einordnung als Einzelkämpferin in 
der monistischen Gemeinschaft. In ihren Artikeln weicht sie nicht vom monistischen 
Konsens ab. Wie auch die anderen MonistInnen schreibt sie der Frau eine traditionelle 
Mütterlichkeit zu.349 Auch ihre Forderung, den Religionsunterricht durch konfessions
unabhängigen Ethikunterricht zu ersetzen, ist im Monistenbund anschlussfähig.350 Es 
fällt auf, dass andere Themen wie der Pazifismus und Frauen- und Arbeiterinnenrechte 
sowie auch die bei Jannasch in Ansätzen vorhandene Forderung nach verbesserter Mäd
chenbildung durch den Ausbau der Pflichtfortbildungsschulen in ihren Beiträgen zu mo
nistischen Zeitschriften nicht vorkommen, während sie ihnen in ihren anderen Veröf
fentlichungen abseits des Monistenbunds große Bedeutung beimisst. Die Selbstzensur 
lässt sich damit erklären, dass der Monistenbund sich mit seinem antiklerikalen Fokus 
zwar als Forum für Kritik am Religionsunterricht eignete, aber weniger als Plattform, 
um Fragen der Frauenbewegung zu verhandeln. Ungeachtet dessen veröffentlichte zu
mindest Helene Stöcker trotzdem zahlreiche Artikel zu ihrer neuen Ethik in den Vereins
zeitschriften und forderte eine verbesserte Arbeitssituation für Arbeiterinnen. Jannasch 

348 Vgl. zu den verschiedenen ideologischen Strömungen im DMB Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit. 
349 Vgl. zu Jannaschs Vorstellung der Frau als Mutter Kapitel 2.2 dieser Arbeit. 
350 Vgl. zu Jannaschs schulpolitischen Forderungen Kapitel 2.4 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

teilte dieses Anliegen zwar, thematisierte es aber nicht in den monistischen Zeitschrif
ten. Es ist unwahrscheinlich, dass sie es nicht durfte, da sie wie Stöcker eine bekann
te Pazifistin war. Vielmehr ist zu vermuten, dass sie die monistische Leserschaft nicht 
als geeignete Zielgruppe betrachtete, die ihre Ansichten teilen würde. Wahrscheinlich 
schrieb sie deshalb über die Themen, über die zwischen ihr und der Mehrheit des Bunds 
Einigkeit bestand. 

3.5.4 Zwischenfazit: mehr Aktivistin als Monistin 

Die Unterschiede, die Jannasch und die nicht in der Frauenbewegung aktiven Autorin
nen der monistischen Zeitschriften sowohl in der Lebensführung als auch hinsichtlich 
ihrer Interessengebiete aufweisen, über die die Frauen in ihren Artikeln und Briefen 
schreiben, sind bezeichnend für die Motivation zu Veröffentlichungen in monistischen 
Zeitschriften: Frauen wie Fanny Daxenbichler und Erna Friederici sahen sich vor allem 
als Monistinnen und waren ansonsten in keiner Weise öffentlich aktiv, sei es in einem 
politischen oder weltanschaulichen Rahmen. Sie lebten nach der von Haeckel geteilten 
monistischen Vorstellung von der Frau als Ehefrau und Mutter oder zumindest als in ih
rer angestammten privaten Sphäre sozial aktive Helferin, die keine politischen Entschei
dungen trifft. So schrieben sie ausschließlich und eher ausnahmsweise in den monisti
schen Zeitschriften und sie konzentrierten sich ganz auf den persönlichen Austausch 
mit Haeckel. Jannasch als erwerbstätige und politisch aktive Frau publizierte weitaus 
mehr. Zumindest in dem Rahmen, in dem es ihr gestattet wurde, veröffentlichte sie Ar
tikel in den Vereinszeitschriften, wenn auch nicht so häufig wie Helene Stöcker. Auch 
ihre persönliche Lebensführung entsprach nicht dem monistischen Mutterideal. Somit 
ist sie nicht primär als Monistin zu sehen, sondern als Pazifistin und praktische Frau
enrechtsaktivistin, die neben ihren anderen politischen Mitgliedschaften auch Mitglied 
im DMB war, dessen Publikationsorgane sie gelegentlich zur Veröffentlichung von ge
nau den Meinungen nutzte, die sie mit den anderen MonistInnen teilte. Die Quellen ge
ben keinen Anlass zu der Vermutung, dass Jannasch sich um stärkere Öffentlichkeits
wirksamkeit im Bund bemüht hätte beziehungsweise dass sie diesbezüglich von Seiten 
des Monistenbunds zurückgewiesen oder eingeschränkt worden wäre. Wie auch Stöcker 
bekleidete Jannasch jedoch trotz ihrer Öffentlichkeitswirksamkeit außerhalb des Bunds 
(die dieser theoretisch auch zur Verbreitung eigener Ideen hätte nutzen können) keine 
wichtige Rolle im Monistenbund. Es bleibt nur zu spekulieren, ob sie dies selbst nicht 
wollte, da sie ihre freidenkerische Weltanschauung als zu unterschiedlich von Haeckels 
freidenkerischem Monismus ansah, oder aber ob die Führungsriege des Bunds ihr aus 
verschiedenen Gründen keine Position anbot.351 

Sowohl in ihrer privaten Lebensführung als auch durch ihre massive politische 
Öffentlichkeitsarbeit war Jannasch jedenfalls eine emanzipierte Frau und eine Frauen
rechtsaktivistin. Sie löste sich nicht von der bürgerlichen dualistischen Geschlechter

351 Gründe könnten hier sein, dass die führenden Monisten die Repräsentation des Bunds durch eine 
Frau wegen der monistischen Frauenzuschreibungen ablehnten oder dass Jannasch auch politi
sche Interessen hatte, die nicht primär die Interessen des Monistenbunds waren, wie es bei der 
Friedensfrage und der Frauenfrage der Fall war. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 213 

ordnung, doch trat sie im Rahmen dieser für mehr Frauenrechte in Bildung und Beruf 
ein. Den DMB nutzte sie als Plattform für die Verbreitung eines Teils ihrer Ideen von 
gesellschaftlicher Veränderung. 

3.6 Grete Trapp 

Grete Trapp war eine Züricher Modejournalistin, die durch ihre Artikel in der Züricher 
Presse im öffentlichen Leben des Kantons stand, zugleich aber als Mutter und Ehefrau 
auch den traditionellen Zuschreibungen an Frauen (auch) des Monismus entsprach, dass 
Frauen als Mütter die Kultur fördern sollten. Sie ist damit ein Fallbeispiel für eine Mo
nistin, die zwar in der Öffentlichkeit stand, aber dabei kein aktiver Teil der Frauenbewe
gung war. Bei ihr musste der Bund nicht befürchten, dass Trapp die monistischen Kanä
le, Zeitschriften oder Kontakte nutzen würde, um den Verein für die Frauenbewegung zu 
instrumentalisieren – daher kann ihre Biografie Aufschluss darüber geben, wie Frauen 
generell im Bund repräsentiert waren, wenn keine strategischen, politisch motivierten 
Erwägungen einer Beteiligung im Weg standen. 

3.6.1 Das Leben als Züricher Modejournalistin 

Leider sind abgesehen von Trapps Zeitungsartikeln zur Mode nur wenige Quellen über 
sie vorhanden. Auch die Korrespondenz zwischen ihr und Haeckel fällt spärlich aus. Gre
te Trapp wurde am 26. März 1877 in Dresden geboren352 und verstarb am 15. Juni 1950 
in Zürich, wo sie als Modejournalistin tätig war.353 In den 1920ern stellte sie einen Ein
bürgerungsantrag für Zürich; aus diesem geht hervor, dass sie zuvor mit ihrer Familie 
in Amberg in Bayern ansässig gewesen war, aber schon seit dem 11. Juli 1904 in Zürich 
gelebt hatte.354 1924 wurde ihr erster Antrag auf Einbürgerung in Zürich abgelehnt, da 
Trapp in diesem eine Liebesbeziehung zu einem verheirateten Mann zugegeben hatte, 
den sie später selbst heiraten wollte. Der zweite Antrag aus dem Jahr 1927 wurde ange
nommen, zumal sie in diesem die Liebesbeziehung für beendet erklärte. 

Die Antragsunterlagen geben Aufschluss über einige relevanten Aspekte von Trapps 
Biografie: 1927 konnten keinerlei Vorstrafen, Schulden oder andere Einbürgerungshin
dernisse von den Schweizer Behörden festgestellt werden. Zudem ist angegeben, dass 
sie und ihre beiden Kinder, Poldi Margarete Emma (* 20. Februar 1898 in Kötzschenbro
da) und Fritz (* 14. Dezember 1900 in Dresden) reformiert-christlich waren. Sie war mit 
dem Kabarettisten Eduard August Friedrich Wilhelm Viktor Trapp verheiratet (von dem 

352 Bei der Recherche in den Personenstandsdokumenten des Stadtarchivs Dresden sowie den kirchli
chen Wochenzetteln konnte Margareta Trapp nicht ermittelt werden. Die Einwohnerkartei aus den 
Jahren vor 1945 ist Kriegsverlust. Doch ihr Geburtsdatum wird im Folgenden durch andere Quellen 
wie die Züricher Einbürgerungsdokumente sowie ihre Bestattungsreden bestätigt. 

353 Vgl. zum Todesdatum, zur Scheidung und zur Berufsbezeichnung den Eintrag im Todesregister der 
Stadt Zürich Stadtarchiv Zürich, Todesregister 1950, S. 384, Eintrag Nr. 1730 für Trapp, Margaretha 
Lucy, geb. Liesche. 

354 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stadtarchiv Zürich, B776, Berichte der nachgenannten Ämter über 
die Bürgerrechtsbewerberin Trapp, geb. Liesche, Margareta Lucy. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sie später am 4. September 1918 vom Züricher Bezirksgericht geschieden wurde).355 Ihr 
Ehemann war katholisch und in den Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt 
Zürich wird sein Beruf abwechselnd mit Kaufmännischer Gehilfe und – wie bei seiner 
Frau – mit Journalist angegeben.356 Die Hochzeit fand am 15. Mai 1897 in Kötzschen
broda statt, einem Stadtteil der sächsischen Stadt Radebeul,357 woher auch Grete Trapps 
Familie mütterlicherseits stammte. 

3.6.1.1 Ein Leben für die Mode: Reisende Journalistin, Sammlerin, Lehrerin 
Ihren Beruf gab Trapp in den Unterlagen mit »selbstständige Journalistin«358 und für 
die Zeit vor ihrer journalistischen Tätigkeit mit »Hausfrau«359 an. Außer diesen biogra
phischen Angaben ist nur wenig über Grete Trapps Leben vor der Zeit in Zürich rekon
struierbar. In der Schweiz wurde Trapp nach der Geburt ihrer Kinder in Deutschland 
laut einem neueren Zeitungsartikel über die Einführung des Muttertags in Zürich zur 
»schillernde[n] Züricher Modejournalistin, Modesammlerin und Verfasserin zahlreicher 
Ratgeberbücher über Familie und Ehe«360, die sich Ende der 1920er Jahre dafür einsetz
te, den Muttertag zu einem festen Feiertag in Zürich zu machen.361 Sie legte sogar ei
ne Kostümsammlung an, die 1948 von der Textilfachschule in Zürich gekauft wurde und 
Kleidungsstücke aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts enthielt.362 

Mehr Aufschluss über ihr Leben und Wirken gibt die schriftliche Dokumentation ih
rer Trauerfeier, auf der sowohl der Pfarrer als auch ein journalistischer Kollege von Trapp 
über ihre (Erwerbs-)Biografie sprachen. Trapp sei zuerst lutherisch erzogen worden, ha
be dann vor allem der monistischen Weltanschauung angehangen, habe aber immer
hin später wieder angefangen, zu beten.363 Der Pfarrer bestätigt mit seinen Aussagen 

355 Eduard Trapp wurde laut dem dem Antrag beigefügten Eintrag im Züricher Familienregister am 6. 
Januar 1871 in Amberg in Bayern geboren. (Vgl. ebd.) Zur Scheidung vgl. Stadtarchiv Zürich, B776, 
Berichte der nachgenannten Ämter über die Bürgerrechtsbewerberin Trapp, geb. Liesche, Marga

reta Lucy. 
356 Vgl. Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Trapp, Eduard, 

1925. Hier wird sein Beruf mit »Redakteur« (Ebd.) angegeben. (Vgl. hierzu und zum Folgenden 
ebd.) Eduard Trapp wurde am 6. Januar 1871 geboren und heiratete nach der Scheidung von Gre
te Trapp erneut. In früheren Registerkarten wird er seit 1914 als »Journalist« (Stadtarchiv Zürich, 
Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Trapp, Eduard, 1918.) und als »Buchhal
tungsgehilfe« (Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Trapp, 
Eduard, 1904 IIa.) bezeichnet. 

357 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stadtarchiv Zürich, B776, Berichte der nachgenannten Ämter über 
die Bürgerrechtsbewerberin Trapp, geb. Liesche, Margareta Lucy. 

358 Ebd. 
359 Ebd. 
360 Hebel, Ginger, Wie Züricher Persönlichkeiten den Muttertag zelebrieren, in: Züricher Tagblatt, 

8. Mai 2018, https://www.tagblattzuerich.ch/aktuell/portraet/portraet-detail/article/wie-zuerche 
r-persoenlichkeiten-den-muttertag-zelebrieren.html [zuletzt aufgerufen: 15.06.2022]. 

361 Vgl. ebd. 
362 Itten, Johannes, Die Textilfachschule Zürich heute, in: Mitteilungen über Textilindustrie. Schwei

zerische Fachschrift für die gesamte Textilindustrie 63, Zürich 1956, S. 160f., hier S. 160. 
363 Vgl. Zentralbibliothek Zürich, Gedenkfeier anlässlich der Bestattung von Grete Trapp, Montag, den 

19. Juni 1950 im Krematorium in Zürich, Sig. Neko T 30, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagblattzuerich.ch/aktuell/portraet/portraet-detail/article/wie-zuercher-persoenlichkeiten-den-muttertag-zelebrieren.html
https://www.tagblattzuerich.ch/aktuell/portraet/portraet-detail/article/wie-zuercher-persoenlichkeiten-den-muttertag-zelebrieren.html
https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.tagblattzuerich.ch/aktuell/portraet/portraet-detail/article/wie-zuercher-persoenlichkeiten-den-muttertag-zelebrieren.html
https://www.tagblattzuerich.ch/aktuell/portraet/portraet-detail/article/wie-zuercher-persoenlichkeiten-den-muttertag-zelebrieren.html


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 215 

die meisten der zuvor aus den Quellen erschlossenen Eckpunkte ihres Lebens: Trapps 
Geburt in Dresden am 26. März 1877 mit dem Namen Margaretha Lucie Liesche, ihre 
Hochzeit mit Eduard Trapp 1897, dass sie Mutter von zwei Kindern war und mit Mann 
und Kindern nach Zürich umgezogen war, ebenso ihre Trennung und ihre Einbürge
rung in Zürich 1926.364 Erst 1912 sei sie zum journalistischen Arbeiten gekommen, um 
als getrenntlebende alleinerziehende Mutter neben der Haushaltsführung auch noch ge
nügend Geld für ihre Kinder zu verdienen; als junge Frau habe sie noch das Lehrerin
nenseminar besucht und abgeschlossen. Mit sechzig Jahren schloss sich damit in gewis
ser Weise ein Kreis, als sie einen Lehrauftrag an der Züricher Gewerbeschule für Mode- 
und Textilfachkunde erhielt.365 Auch Alphons Haas, der Redakteur des Züricher Tages
anzeigers war und als Kollege, aber auch im Namen der Vereinigung freier Züricher Jour
nalisten und des Züricher Pressvereins sprach, deren Mitglied Trapp war, hielt eine Lobre
de auf ihre journalistische Arbeit.366 So habe sie 1913 typisch für JournalistInnen wäh
rend des Berufseinstiegs mit »Lokalreportagen für verschiedene Zürcherblätter«367 be
gonnen, sich aber schnell auf Modejournalismus spezialisiert. Denn während des Ers
ten Weltkriegs sei die Modebranche in Zürich aufgeblüht und international bekannt ge
worden.368 »[A]cht Jahre lang war Grete Trapp die einzige Modeschriftstellerin und Re
porterin von Zürich und überhaupt weit in der Schweiz herum.«369 Auch wenn bei der 
Interpretation von Gedenkreden, die typischerweise zu einseitigem Lob tendieren, Vor
sicht geboten ist, wird man einen wahren Kern in Haas Worten vermuten können, der 
sich als Redakteur einer führenden Züricher Zeitung mit der Schweizer Medienland
schaft auskannte. Er berichtet, Trapp sei über 30 Mal beruflich nach Paris gereist und 
habe auch zahlreiche Vorträge in der Volkshochschule zum Thema Mode gehalten. Die
se Reisen hätten sie zusammen mit ihrem Lehrauftrag an der Züricher Gewerbeschule 
und Reportagen im Radio zu einer »Konstante in der Mode«370 gemacht. Trapp hätte so
gar versucht, mit ihrer privaten Modesammlung die Grundlage für ein Modemuseum 
zu legen,371 eine Idee, die Haas als angemessenes Andenken an Trapp für verfolgenswert 
hält. Zuletzt erwähnt er noch ihre Netzwerktätigkeit und ihren praktischen Einsatz für 
Journalistinnen: Trapp sei die erste Frau im Vorstand des Züricher Pressvereins gewesen 
und habe dafür gesorgt, dass ihre Vorstandsposition nach ihr wiederum von einer Frau 
besetzt worden war; das habe ihr noch mehr bedeutet als ihre eigene Wahl. 

Ein Dankesnekrolog von Hanna Willi, einer weiteren Schweizer Journalistin, nennt 
Trapps Arbeit als Journalistin und als erstes weibliches Vorstandsmitglied des Züricher 
Pressevereins in diesem Zusammenhang zweimal eine »Pionierarbeit«372, da sie die erste 

364 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 4. 
365 Vgl. ebd., S. 5. 
366 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 7. 
367 Ebd. 
368 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 8. 
369 Ebd. 
370 Ebd. 
371 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 9. 
372 Schweizerisches Literaturarchiv, Dankesnekrolog von Hanna Willi im Namen der Schweizer Jour

nalistinnen an Grete Trapp, Sig. SSV-01-b-03-162. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Schweizerische Journalistin gewesen sei, die für die Tagespresse tätig war.373 Des Weite
ren schrieb sie: »Ihre Tätigkeit war einer ganzen Anzahl schreibender Frauen und junger 
Mädchen Vorbild.«374 

3.6.1.2 Veröffentlichungen in Modezeitschriften – unpolitisch, aber emanzipiert 
Grete Trapp schrieb für die folgenden Züricher Zeitschriften: den Tages-Anzeiger und die 
Volkszeitung,375 das Schweizerheim, von dem sie sogar 120 Schweizerfranken als festes mo
natliches Einkommen erhielt, und die Textilrevue, deren Redaktionsstab sie im Juli 1927 
beitrat.376 So sicherte sie sich ein Einkommen von 6000 Franken im Jahr. 

Von all diesen Häusern war ihre Arbeit für die Textilrevue– eine explizit auf Modejour
nalismus ausgerichtete Zeitschrift, die halbmonatlich oder monatlich erschien – beson
ders bedeutsam.377 Diese bestand aus Berichten zum internationalen Textilhandel und 
zu neusten Modeschnitten sowie zu schweizerischen Modemessen und zur Arbeitssitua
tion in der internationalen Textilindustrie. Diese Mischung aus inländischer und inter
nationaler Ausrichtung ermöglichte der Einsatz von AuslandskorrespondentInnen, zu 
denen auch Grete Trapp gehörte. Nicht immer sind die AutorInnen der Artikel angege
ben. Bei vielen Artikeln sind keine AutorInnen genannt, doch in der Novemberausgabe 
1926 wird erstmals Grete Trapp eindeutig als Autorin angegeben.378 Sie berichtete zu
nächst vor allem über Schweizer Textilbetriebe, die sie auch besucht hatte.379 Ab 1927 
war Trapp wohl Mitglied der Redaktion, zumindest ihr Kürzel ›gt‹ taucht in fast jeder 

373 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
374 Ebd. 
375 Die Artikel der beiden Tageszeitungen Tages-Anzeiger und Volkszeitung geben zwar keine Verfasse

rInnen an, aber Haas Trauerrede lässt sich entnehmen, dass sie für die wenigen Mitteilungen und 
Werbungen zum Thema Mode mitverantwortlich war – womit in diesen beiden Zeitschriften ihre 
Rolle eher marginal war. Die beiden Tageszeitungen sind in der Schweizerischen Nationalbiblio
thek in Bern zu finden. Zum Volksblatt vgl. Schweizerische Nationalbibliothek, Züricher Morgen- 
Zeitung und Schweizerische Bürgerzeitung, Jean Freh: Zürich 1913–1919, Sig. Zf 628, fortgeführt als 
Zürcher Volkszeitung, Jean Freh: Zürich 1919–1934, Sig. Zf 660. Die Zeitung hatte die beiden eben
falls durchgesehenen Beilagen Züricher Morgen-Zeitung. Unterhaltungsblatt, Jean Freh: Zürich 
1916/17 und 1918/19, Sig. R 4657 und Der Hausfreund. Unterhaltungsblatt der Schweizer Wochen

zeitung, Jean Freh: Zürich 1914, 1915 und 1919, Sig. R 4432. Zum Tages-Anzeiger vgl. Schweizerische 
Nationalbibliothek, Tages-Anzeiger für Stadt und Kanton Zürich, Zürich 1903–1950, Sig. FRg 419. 

376 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stadtarchiv Zürich, B776, Berichte der nachgenannten Ämter über 
die Bürgerrechtsbewerberin Trapp, geb. Liesche, Margaretha Lucie. 

377 Diese Zeitschrift habe ich ebenso wie was Schweizer Frauenheim ebenfalls systematisch für die 
Jahre 1913 bis 1950 durchgesehen, da das der Zeitraum ist, für den es Hinweise für Trapps journa
listische Aktivität gibt. 

378 Vgl. Trapp, Grete, Aus der Züricher Corset-Fabrikation, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil- 
Industrie und Handel 5 (1926), Heft 23, 9. November 1926, Juchli & Beck: Zürich 1926, S. 608–610. 
Trapp besuchte eine Züricher Korsettfabrik und berichtet hier von deren Produktionsablauf und 
Entwicklungen in der neusten Korsettmode, zum Beispiel mehr hin zu verstellbaren Modellen für 
starke Frauen. (Vgl. ebd.) 

379 Beispielsweise schrieb sie über eine Firma, die Nachthemden und Unterwäsche produzierte und 
beschrieb deren Produktpalette. (Vgl. Trapp, Grete, Aus der Schweizer Industrie. Ein Besuch in der 
Wäschefabrik von Otto Rohrer, Romanshorn, II. Die Kollektion, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die 
Textil-Industrie und Handel 6 (1927), Heft 1, 5. Januar 1927, Juchli & Beck: Zürich 1927, S. 6–8.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 217 

Ausgabe nach mindestens einem Artikel auf. In dieser Zeit wurde sie zur Modekorre
spondentin für die Zeitschrift, berichtete regelmäßig von Pariser Modenschauen und 
verfasste Artikel zur Pariser Schaufenstergestaltung.380 Im März 1927 schrieb Trapp so
gar den Leitartikel der Ausgabe über Modekollektionen.381 

Trapp schrieb 1927 in fast allen Ausgaben entweder von der heimischen Textil
industrie und Mode oder von ausländischen Modezuständen und über Frauen- und 
Herrenmode, danach sind bis 1939 keine Artikel zu finden, die ihr eindeutig zuzuordnen 
sind.382 Zwischen 1939 und 1942 schrieb Trapp dann wieder gesichert regelmäßig für die 
Zeitschrift und setzte ihre Berichte zur inländischen und ausländischen Modewelt fort. 
Wieder berichtete sie von der internationalen Sportmode, die auch im Engadin getra
gen werde,383 sowie über Schweizer Modenschauen und Pariser Modenachrichten.384 
Ab 1939 wurde sie also wieder publizistisch aktiver und auch 1940 schrieb sie wieder 

380 Vgl. Trapp, Grete, Schaufenster-Eindrücke in Paris, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Indus
trie und Handel 6 (1927), Heft 6, 9. Februar 1927, Juchli & Beck: Zürich 1927, S. 84. Der Artikel ist 
ein Nachweis der journalistischen Auslandsreisen, die Trapp im Rahmen ihrer Modeberichterstat

tung tätigte: In diesem Artikel beschreibt sie die Einrichtung der von ihr begutachteten Pariser 
Schaufenster. Sie berichtete im Folgenden immer wieder aus der Pariser Modewelt. 

381 Vgl. Trapp, Grete, Schweizerische Mode-Kollektionen, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-In
dustrie und Handel 6 (1927), Heft 11, 16. März 1927, Juchli & Beck: Zürich 1927, S. 161–164. 

382 In den Jahrgängen ab 1928 sind immer wieder Artikel von nicht namentlich genannten Auslands
korrspondentInnen genannt, die über ausländische oder Schweizer Modemessen berichten. Trapp 
ist höchstwahrscheinlich auch die Autorin einiger der Artikel, wenn man die Aussage von Haas 
für wahr hält. Doch das ist nicht mit Sicherheit zu sagen. Ab den 1930er Jahren wurde bei immer 
mehr der von der Redaktion verfassten Artikeln keine Autorenschaft angegeben. Ab 1932 wurde 
die Zeitung nationaler, nicht im ideologischen, sondern im inhaltlichen Sinn, denn es wurden zu
nehmend mehr Schweizer Themen, Mode und Modemessen behandelt. Doch es gab immer noch 
teilweise anonyme Berichte aus der Pariser und Wiener Modeszene. Auch 1937 ist ihr kein Artikel 
in der Zeitschrift mit Sicherheit zuzuordnen, doch es ist zu vermuten, dass sie weiterhin die Pariser 
Auslandsberichte verfasste, da eine Artikelreihe zur Pariser Mode in dem Band auftaucht. Vgl. als 
Beispiel für einen Artikel, der möglicherweise Trapp zuzuordnen ist o. A., Erste Vorboten der Früh
jahrsmode 1938. Aus Pariser Demisaison-Kollektionen, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil- 
Industrie und Handel 16 (1937), Heft 45, 10. November 1937, J. Speck & Cie.: Zug 1937, S. 773–776. 

383 Vgl. Trapp, Grete, Internationale Wintersportmode im Engadin!, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die 
Textil-Industrie und Handel 18 (1939), Heft 3, 18. Januar 1939, J. Speck & Cie.: Zug 1939, S. 34f. 

384 Vgl. zur Berichterstattung über die Schweizer Modenschauen Trapp, Grete, Der LA-Pavillion. Wol

le, Seide, Feingewebe, Stickerei, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Industrie und Handel 18 
(1939), Heft 23, 7. Juni 1939, J. Speck & Cie.: Zug 1939, S. 377f. In diesem Leitartikel lobt Trapp die 
Schweizer Modenschau. In einem weiteren Bericht aus dem Jahr 1939 schreibt sie sogar explizit 
erstmals nachweislich über das Schweizer Modetheater. (Vgl. Trapp, Grete, Unsere Sonderberichte 
über die neuen Pariser-Kollektionen, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Industrie und Han
del 18 (1939), Heft 32, 9. August 1939, J. Speck & Cie.: Zug 1939, S. 513f.) Vgl. zum ersten Artikel der 
Reihe Trapps zur Pariser Modeentwicklung Trapp, Grete, Unsere Sonderberichte über die neuen Pa
riser-Kollektionen, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Industrie und Handel 18 (1939), Heft 
7, 15. Februar 1939, J. Speck & Cie.: Zug 1939, S. 97–99 und vgl. als weiteren Nachweis der Artikel
reihe Trapp, Grete, Unsere Sonderberichte von den neuen Pariser-Kollektionen, in: Textil-Revue. 
Zeitschrift für die Textil-Industrie und Handel 18 (1939), Heft 33, 16. August 1939, J. Speck & Cie.: 
Zug 1939, S. 525f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

einige Artikel für die Textilrevue, in denen sie sich vor allem der inländischen Bericht
erstattung zuwendete.385 In durchschnittlich jeder zweiten der folgenden Ausgaben von 
1940 schrieb sie einen Artikel zu einzelnen Bereichen der Schweizer Modeentwicklung 
und zur Schweizer Modeindustrie, wobei einzelne ihrer Artikel sogar Leitartikel waren. 
Auslandsberichte finden sich keine mehr, nur einmal stellte sich Trapp noch die grund
sätzliche Frage, ob die Mode angesichts des Zweiten Weltkriegs international bleiben 
können werde.386 Auch 1942 sind wie in den letzten drei Jahrgängen wieder regelmäßige 
vereinzelte Artikel und teilweise Leitartikel Trapps in circa jeder vierten Ausgabe zu fin
den. Sie scheint sich in der Redaktion etabliert zu haben. Es fällt auf, dass die Quantität 
ihrer Artikel jedoch bis 1946 abnimmt. Ab 1947 sind keine Artikel mehr eindeutig Trapp 
zuzuordnen. Es lassen sich also zusammenfassend mit 1927 und 1939 zwei Höhepunkte 
der journalistischen Aktivität Trapps in der Textilrevue ausmachen. Auch wenn sie ihren 
thematischen Fokus über die Jahre immer wieder verschob, berichtete sie doch vor 
allem über in- und ausländische Modeentwicklungen. In keinem Artikel berichtete die 
Modejournalistin über den Monistenbund. Lediglich in einem Artikel erwähnt sie im 
thematischen Rahmen der Farbenlehre Ostwalds chemische Theorien.387 Trapp schreibt 
hier über die zeitgenössische Diskussion um die Farbenlehre in Chemie und Kunst, 
wobei sie auch Ostwalds Farbenlehre neutral anspricht. 

Das Schweizer Frauenheim ist die Zeitschrift für Frauen, die Berichte zum Muttersein 
und Ausschnitte von Erzählgeschichten, Gedichte und Artikel zur Lebensphilosophie der 
Frau in Liebesangelegenheiten, Kindeserziehung und im Haushalt veröffentlichte.388 In 
dieser publizierte Trapp wahrscheinlich ebenfalls regelmäßig. Der Inhalt der Zeitschrift 
blieb in den weiteren Ausgaben von 1913 bis 1927 gleich, vereinzelt kamen Kriegsthemen 
hinzu wie zum Beispiel die Rollenzuschreibungen an die Frau in der Nation. Sie ist als Li
teraturblatt für Frauen zu verstehen, an dem Modejournalismus nur einen geringen An
teil ausmachte. Die Zeitschrift ging ab 1928 in der Folgezeitschrift Schweizer Spiegel auf, 
die zwar immer noch ein Literaturblatt war, sich jedoch weniger explizit als Zeitschrift 
für Frauen bezeichnete. Auch sie enthielt einen Modeteil, in dem Trapp vermutlich ver
öffentlichte.389 

385 Vgl. Trapp, Grete, Unsere neuen Wirk- und Strickwaren-Kollektion. Reichhaltig wie immer!, in: Tex
til-Revue. Zeitschrift für die Textil-Industrie und Handel 19 (1940), Heft 1, 3. Januar 1940, J. Speck 
& Cie.: Zug 1940, S. 3f. Sie berichtete über neue Schweizer Kollektionen. In einem weiteren Artikel 
schrieb sie von der Mantelmode in der Schweiz. (Vgl. Trapp, Grete, Trapp, Grete, Regen- und Ga
bardinemäntel, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Industrie und Handel 19 (1940), Heft 6, 
8. Februar 1940, J. Speck & Cie.: Zug 1940, S. 63f.) 

386 Vgl. Trapp, Grete, Bleibt die Mode »international«?, in: Textil-Revue. Zeitschrift für die Textil-Indus
trie und Handel 19 (1940), Heft 32, 5. August 1940, J. Speck & Cie.: Zug 1940, S. 353. 

387 Vgl. hierzu und zum Folgenden Trapp, Grete, Zum Phänomen der Farben, in: Textil-Revue. Zeit
schrift für die Textil-Industrie und Handel 19 (1940), Heft 17, 25. April 1940, J. Speck & Cie.: Zug 
1940, S. 205. 

388 Vgl. Schweizer Frauenheim. Wochenzeitschrift für Haus und Familie, W. Cordali-Maag: Zürich 
1913–1927. 

389 Auch hier stellt sich die Schwierigkeit, ihr einzelne Artikel zuzuordnen, da die Artikel keine Au
torInnen angeben. Auch in der Modebeilage ›Mode und Handarbeit‹ des Schweizer Frauenheims 
sind keine Artikel mit Trapps Namen versehen, wobei sich zahlreiche Artikel ohne Verfasseran
gabe finden. Ab 1925 wurde die Modebeilage im Zuge einer Umgestaltung des Auftritts der Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 219 

Auch der Schweizer Spiegel veröffentlichte in fast jeder Ausgabe Artikel zur Mode,390 
doch Trapp wurde bis 1950 nicht als Autorin genannt und andere Autorinnen wie 1928 
Georgette Hämig waren als Modeexpertinnen der Zeitschrift ausgewiesen – Trapp dürf
te damit weniger zu der Zeitschrift beigetragen haben, jedenfalls war sie nicht deren 
Hauptkorrespondentin und kein Redaktionsmitglied. Folglich werden nur vereinzelte 
Artikel von ihr stammen, was zumindest ihre Akte der Schweizer Einbürgerungsbehörde 
nahelegt, in der eine Tätigkeit für das Schweizer Frauenheim angegeben ist. 

Auch für andere Frauen- und Fachzeitschriften über Mode, die der Frauenbewegung 
nahestanden, schrieb sie sporadisch, beispielsweise über Frauenmode und Künstlerin
nenmode.391 Dabei blieb sie wie gewohnt unpolitisch und berichtete meist neutral über 
Modeentwicklungen. Artikel, in denen es um ihre Person ging, wurden meist über sie 
und nicht von ihr verfasst. So wurde im Schweizer Frauenblatt 1931 davon berichtet, dass 
sie manchmal auch eigene Modenschauen organisierte.392 Außerdem behandelten die 
Medien ihre Textilsammlung auch nach ihrem Tod noch.393 Man kann sie daher als rele
vante Persönlichkeit in der Modeszene einschätzen. 

Daneben zeigte sie Interesse an der organisierten Frauenbewegung, blieb dabei aber 
meist passiv. Das zeigen die weiteren Artikel in den Frauenzeitschriften über Trapp. Bei
spielsweise nahm sie 1931 an einer Präsidentinnenkonferenz der Frauenzentrale Zürich 
teil und hielt auf dieser einen Vortrag über die Schweizer Frauenvereine und die Pres
se;394 auch an weiteren Vereinsversammlungen der Schweizer Frauenvereine partizipier
te sie. Ihr Name taucht in der Präsenzliste der Jahresversammlung des Schweizer ge
meinnützigen Frauenvereins von 1939 auf,395 dem sie nachgewiesenermaßen schon 1931 
auch Geld spendete.396 Ein weiteres Indiz für ihr Interesse an der Frauenbewegung ist 
ein Artikel von 1929, in dem sie in positiv-wohlwollender Weise von den Reden sowie 

schrift eingestellt – das Schweizer Frauenheim nannte sich passend zum Konzeptwechsel Schweizer 
Frauenheim. Familien-Wochenzeitschrift, wurde nun jede Woche verlegt und fokussierte sich mehr 
auf Erzähltexte. Trotzdem gab es weiterhin in jedem Heft zwei Seiten zu der neusten Mode mit 
Illustrationen, doch ohne Autorenangabe, die möglicherweise von Trapp stammen. 

390 Vgl. Schweizer Spiegel. Eine Monatsschrift für Jedermann, Buchdruckerei Büchler & Co.: Bern 
1925–1950. 

391 Vgl. Trapp, Grete, Künstlerische Frauenkleidung, in: Schweizer Frauenblatt. Organ für Fraueninter
essen und Frauenkultur 7 (1925), Nr. 33, 15. August 1925, Winterthur 1925, S. 3. 

392 Vgl. U., B., Frauentag an der Enspa, in: Schweizer Frauenblatt. Organ für Fraueninteressen und Frau
enkultur 13 (1931), Nr. 37, 11. September 1931, Winterthur 1932, S. 2f., hier S. 3. Die Zeitschrift berich
tete mehrmals von vereinzelten von Trapp organisierten Modenschauen. 

393 Vgl. o. A., Stoff- und Modeschau bei Grieder & Cie. im Zeichen von »75 Jahre Freude an der Mo

de«, in: Mitteilungen über Textilindustrie. Schweizerische Fachschrift für die gesamte Textilindus
trie 71 (1964), Nr. 10, Oktober 1964, Zürich 1964, S. 269. Trapps Modesammlung sei im Besitz der 
Textilfachschule Zürich und es werde um finanzielle Unterstützung zur Erhaltung der Sammlung 
gebeten. (Vgl. ebd.) 

394 Vgl. o. A., Versammlungs-Anzeiger, in: Schweizer Frauenblatt. Organ für Fraueninteressen und 
Frauenkultur 13 (1931), Nr. 2, 9. Januar 1931, Winterthur 1931, S. 4. 

395 Vgl. o. A., Präsenzliste der Jahresversammlung in Zürich, in: Zentralblatt. Organ des Schweizer. 
gemeinnützigen Frauenvereins 27 (1939), Nr. 7, 20. Juli 1939, Bern 1939, S. 160–165, hier S. 165. 

396 Vgl. o. A., Naturalabgaben vom 15. Oktober bis 15. November 1931, in: Zentralblatt. Organ des 
Schweizer. gemeinnützigen Frauenvereins 29 (1931), Nr. 11, 20. November 1931, Winterthur 1931, 
S. 291–295, hier S. 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

der Stimmung auf einer Tagung Schweizerischer Frauenvereine berichtet, ohne jedoch 
selbst politische Meinungen zu äußern.397 Dieser Artikel ist exemplarisch für ihre Ein
stellung zur Frauenbewegung: Einerseits war sie ein Teil davon und allein schon wegen 
ihrer Berufstätigkeit selbst ein Beispiel für die von der Frauenbewegung gewollte Frau
enerwerbstätigkeit. Doch andererseits schrieb sie keine programmatischen Texte für die 
Frauenzeitschriften und beschäftigte sich nicht in theoretischer Weise mit der Frauen
frage. Sie blieb Modejournalistin und wurde keine aktive Frauenrechtsaktivistin. 

3.6.1.3 Verfasserin von Haushaltsratgebern 
Ihre Beiträge und Herausgeberschaften in und von Sammelbänden zur Kindererziehung 
und zur Rolle als Mutter und Ehefrau zeigen, dass sie sich auch mit diesen Themen be
schäftigte, obwohl sie in ihrer journalistischen Arbeit eher ein Randthema darstellten. 
So war sie Mitherausgeberin und Verfasserin einiger Beiträge des Aarauer Hausbuchs, 
das in leicht veränderter Version, jedoch grundsätzlich mit den gleichen Beiträgen un
ter geografisch angepasstem Titel, in verschiedenen Schweizer Städten verlegt wurde.398 
Der Ratgeber richtet sich an Frauen und gibt Tipps zum Haushalten, Sparen, Kochen, 
zum Umgang mit Krankheiten und zum Wochenbett sowie zum Umgang mit Kindern. 
Trapps drei kurze Beiträge finden sich alle in einem eigenen Kapitel zur Wäsche und be
handeln das Thema Kleidung.399 Auch ihr Kapitel richtet sich, wie das gesamte Buch, 
explizit an junge Frauen, denen sie Tipps zur Beschaffung von Handtüchern und Un
terwäsche für den zukünftigen gemeinsamen Ehehaushalt gibt.400 Hierzu listet sie zum 
Beispiel die benötigten Wäscheteile auf. Zudem gibt sie Ratschläge zum Trennen und 
richtigen Pflegen der Damen- und Herrenwäsche.401 Ihre Ratschläge vermitteln den Ein
druck, dass sie die Haushaltsführung für die Aufgabe der Ehefrau hält, ein Indiz dafür, 
dass sie in den zeitgenössischen geschlechtlich bedingten Rollenzuschreibungen verhaf
tet war. Auch ein weiteres Buch, das Trapp herausgab und in dem sie eigene Beiträge 
veröffentlichte, spricht dafür. Im Buch vom Kinde stellte Trapp im Vorwort klar, dass das 
Buch Schweizer Müttern Anregungen zur Bildung einer engen Beziehung zu ihren Kin
dern geben wolle und dass die Mutterschaft und die gute Kindesfürsorge zu den Pflich
ten der Frauen gehörten.402 Denn »Kinder aufziehen und erziehen, dass sie an Körper 
und Seele gesunde Menschen werden, ist die schönste, heiligste Aufgabe der Frau und 

397 Vgl. Trapp, Grete, Bund Schweizer. Frauenvereine. Die Tagung in Herisau, in: Züricher Illustrierte 5 
(1929), Nr. 41, 11. Oktober 1929, Conzett & Huber: Zürich 1929, S. 4. 

398 Vgl. hierzu und zum Folgenden Trapp, Grete u.a. (Hgg.), Aarauer Hausbuch. Ein Ratgeber für den 
Ehestand, Buchdruckerei zum Basler Berichthaus: Basel 1950. In der Schweizerischen Nationalbi
bliothek in Bern sind beispielsweise Exemplare aus St. Gallen und Bern zu finden, jeweils mit dem 
Namen der Stadt im Buchtitel. 

399 Vgl. hierzu und zum Folgenden Trapp, Grete, Wäsche und Kleider, in: Dies.u.a. (Hg.), Aarauer 
Hausbuch. Ein Ratgeber für den Ehestand, Buchdruckerei zum Basler Berichthaus: Basel 1950, 
S. 171–194. 

400 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 173f. 
401 Vgl. ebd., S. 177. 
402 Vgl. Trapp, Grete, Vorwort, in: Dies. (Hg.), Das Buch vom Kinde. Ein Schweizer Hausbuch, Metro- 

Verlag Aktiengesellschaft: Zürich/Basel/Bern 1934, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 221 

Mutter.«403 Deshalb hebt sie im Buch auch die besondere Rolle der Mutter beim erfolgrei
chen Genesungsprozess kranker Kinder hervor und betont die besondere Beziehung, die 
Mütter und Kinder auf Grund der dauernden Krankenpflege hätten.404 Auch beim Kin
dergeburtstag sei »die Liebe der Mutter«405 viel wichtiger als Geschenke oder eine große 
Feier. Trapp spricht der mütterlichen Liebe und Fürsorge hier eine besonders wichtige 
Bedeutung für die Entwicklung der Kinder zu. Väter nehmen in ihrem Konzept der Kin
deserziehung keine besondere Rolle ein. 

Insgesamt lässt sich das Bild einer Frau zeichnen, deren Denken noch von zeitgenös
sischen Geschlechterzuschreibungen geprägt war, die sich in ihrem beruflichen Wirken 
aber für mehr öffentliche Präsenz und Wirksamkeit von Frauen einsetzte. Ihre Mitglied
schaft im DMB und ihr Beitrag im Dankesband zu Haeckels Nachruf unterstützen die
se Einschätzung. So schreibt sie, dass sie »Hausfrauen- und Mutterpflichten«406 habe. 
Vor dem Hintergrund, dass Trapp Mitglied im Monistenbund war und dessen Weltan
schauung unterstützte, gleichzeitig jedoch kein Mitglied von Vereinen zur Vertretung 
von Fraueninteressen war, kann man vermuten, dass ihre Ausrichtung wahrscheinlich 
eher monistisch als emanzipatorisch im Sinne der Frauenbewegung war, was aber in
soweit zu relativieren ist, als sie in einigen Zeitschriften veröffentlichte, die explizit die 
Frauenbewegung unterstützten. Für eine theoretische Reflektion einer der beiden geis
tesgeschichtlichen Strömungen fehlen dabei jegliche Anhaltspunkte, was sich damit er
klären lässt, dass Trapp in erster Linie Modejournalistin und nicht Monistin oder Frau
enrechtsaktivistin war. Damit bleibt ihre Einstellung weniger theoretisch fundiert oder 
reflektiert, zumindest soweit sie sich aus öffentlichen Quellen rekonstruieren lässt. Im 
Sinne des weiteren Emanzipationsbegriffs dieser Arbeit war Trapp auf individueller Ebe
ne sehr emanzipiert, da sie durch ihre öffentliche Journalismusarbeit die Alleinversorge
rin ihrer Familie war. Zudem setzte sie sich in ihrer Berufspraxis sehr für Frauen in jour
nalistischen Berufen ein und emanzipierte sich somit auch öffentlich, wenn auch nicht 
im klassischen Sinn politisch. Sie weitete ihre Handlungsspielräume in Familie und Ge
sellschaft in finanzieller und öffentlichkeitswirksamer Weise aus. 

3.6.2 Trapp als Korrespondentin von Haeckel und Schmidt 

Grete Trapp verstand sich als Monistin, weshalb sie auch Mitglied im Bund wurde. In ih
rem Beitrag zum Dankesband zu Haeckels Nachruf schreibt sie von einem Erweckungs
erlebnis, das sie beim Lesen der Welträtsel gehabt habe.407 Ab 1918 war sie in den Regis
tern der Einwohnerkontrolle Zürichs abwechselnd als reformiert oder als konfessionslos 

403 Ebd. 
404 Vgl. Trapp, Grete, An des Kindes Krankenbett, in: Dies. (Hg.), Das Buch vom Kinde. Ein Schweizer 

Hausbuch, Metro-Verlag Aktiengesellschaft: Zürich/Basel/Bern 1934, S. 48f. 
405 Trapp, Grete, Das Kind feiert Geburtstag, in: Dies. (Hg.), Das Buch vom Kinde. Ein Schweizer Haus

buch, Metro-Verlag Aktiengesellschaft: Zürich/Basel/Bern 1934, S. 235–237, hier S. 237. 
406 Trapp, Grete, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben. Ein Buch 

der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 1, Verlag Unesma: Leipzig 1914, S. 303f., hier S. 303. 
407 Vgl. Trapp, Grete, in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben. Ein Buch 

der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 1, Leipzig 1914, S. 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

statt als protestantisch eintragen.408 Hier zeigt sich ihre Abkehr vom Christentum und 
Hinwendung zum Monismus.409 Der Vergleich mit anderen Haeckelverehrerinnen kann 
Aufschluss darüber geben, wie aktiv sie tatsächlich im Bund war – als öffentlich bekann
te Modejournalistin hätte sie dem Bund dienlich sein und eine wichtige Rolle einneh
men können. Die wenigen Briefe von Grete Trapp an Ernst Haeckel, die erhalten sind, 
zeichnen aber das Bild einer Frau, die im DMB zwar vernetzt war, aber keine besondere 
Bedeutung hatte. Nichts anderes ist ihrem Beitrag zu dem Dankesband zu entnehmen. 

Was ihr Frauenbild betrifft sind die Briefe wenig ergiebig, Trapp äußert sich in ihren 
Briefen diesbezüglich weder zu etwaigen besonderen Aufgaben im Bund noch zu Bezie
hungen zu anderen Monistinnen. Haeckel nennt sie ihren »Meister«410, ohne ihm dabei 
die ans Religiöse grenzende Verehrung entgegenzubringen, wie es einige der anderen 
Frauen, namentlich Ella von Crompton und Fanny Daxenbichler, tun, bei denen der hier
archische Charakter des Lehrer-Schülerinnen-Verhältnisses zu Haeckel deutlicher zum 
Ausdruck kommt. Trapps Briefe sind nüchterner, sie ist zwar dankbar für den Kontakt 
zu Haeckel als Intellektuellem,411 tauscht sich aber weder über den Monismus noch über 
die Vereinspolitik mit ihm aus. Wichtiger als ihre Korrespondenz mit Haeckel scheint ihr 
der Austausch mit Heinrich Schmidt zu sein, den sie in einem ihrer Briefe als »Freund«412 
bezeichnet und an dessen Zukunft im Monistenbund sie Anteil nimmt.413 Von ihm bezog 
sie auch ihre persönlichen Informationen über Haeckels Wohlbefinden.414 

Leider ist die Korrespondenz zwischen Trapp und Heinrich Schmidt nicht in 
Schmidts Nachlass in Jena erhalten und ein Nachlass Grete Trapps ist nicht auffind
bar. Durch die Durchsicht dieser Quellen wäre eine noch genauere Bestimmung ihres 
Verhältnisses zum Bund möglich. 

3.6.3 Zwischenfazit: Geringe Bedeutung im DMB trotz Öffentlichkeitswirksamkeit 

Dennoch lässt sich bereits anhand der vorhandenen Quellen feststellen, dass sie keine 
herausragende Rolle im DMB einnahm, ansonsten in Zürich aber als Modejournalistin 

408 Vgl. zum Eintrag konfessionslos Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der 
Stadt Zürich, Trapp, Margarete, 1917a und zum Eintrag reformiert Stadtarchiv Zürich, Registerkar
ten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Trapp, Margarete, 1923. 

409 Es ist nicht nachvollziehbar, wie Trapp im höheren Alter zur Religion stand und ob die Aussage 
des Pfarrers, der ihre Trauerandacht hielt, stimmt und sie sich wirklich wieder dem lutherischen 
Christentum zuwandte wie oben vermerkt. (Vgl. Zentralbibliothek Zürich, Gedenkfeier anlässlich 
der Bestattung von Grete Trapp, Montag, den 19. Juni 1950 im Krematorium in Zürich, Sig. Neko 
T 30, S. 3.) Hierfür gibt es keine anderen Anhaltspunkte als ihre christliche Bestattung, doch die 
Quellenlage zu ihrer Biografie ist grundsätzlich sehr spärlich. 

410 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Grete Trapp an Ernst Haeckel, Brief 00000031590 vom 
23. Januar 1916 und Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Grete Trapp an Ernst Haeckel, Brief 
00000031592 vom 28. Dezember 1914. 

411 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Grete Trapp an Ernst Haeckel, Brief 00000031590 vom 23. 
Januar 1916. 

412 Ebd. 
413 Vgl. ebd. 
414 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Grete Trapp an Ernst Haeckel, Brief 00000031591 vom 31. 

Dezember 1915. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 223 

bekannt war. Trotz ihrer Berühmtheit in Zürich und ihrer monistischen Grundeinstel
lung sowie ihren persönlichen Kontakten zu führenden Personen des Bunds wie Hein
rich Schmidt repräsentierte sie den Bund nicht öffentlich und nahm dementsprechend 
auch keine prominentere Rolle ein. Sie kann als Beispiel dafür angeführt werden, wie ge
sinnungstreue weibliche Monistinnen trotz ihrer Verpflichtung der monistischen Idee 
gegenüber im Bund eher passiv blieben und nicht öffentlich im Namen des Bunds auf
traten. 

Außerhalb des Monistenbunds hingegen war sie in ihrem Berufsfeld eine Pionierin 
für Frauenarbeit, da sie Frauenarbeit im Modejournalismus verstärkt etablierte, indem 
sie anderen Journalistinnen ein Vorbild war, und da sie öffentlich sichtbar war. Trapp 
macht sich nicht nur durch ihre journalistische Arbeit gesellschaftlich sichtbar, denn die 
journalistische Arbeit ist immer auch öffentliche Arbeit und verleiht den JournalistInnen 
öffentliche Sichtbarkeit. Im Gegenteil, sie gab nicht immer ihren vollen Namen unter al
len Berichten an, die sie verfasste, sodass bei einigen Artikeln nicht klar ist, ob sie aus 
Trapps Feder stammen. Doch zusätzlich vertrat sie ihre Berufsgruppe als Vorsitzende 
des Züricher Pressvereins, was ihr noch mehr Außenwirkung gab, als einer gewöhnli
chen Journalistin. 

Grete Trapp ist hinsichtlich weiblicher Emanzipation eine ambivalente Frau: Sie 
erfüllte einerseits die bürgerliche Erwartung an sie, als Frau Mutter zu sein, und ande
rerseits war sie eine bekannte Journalistin, die in damals Männern zugeschriebener Art 
internationale Geschäftsreisen unternahm, die Familienversorgerin war und öffentlich 
auftrat. Sie war keine Frauenrechtsaktivistin im theoretischen Sinne, denn sie schrieb 
keine sexualtheoretischen Traktate wie Stöcker, doch war ihr ganzer Berufshabitus 
emanzipiert, weil sie als praktisches Beispiel für Frauen im Journalismus auftrat und 
Frauen dort vorbildhaft repräsentierte. Der Monistenbund kanalisierte ihre öffentliche 
Reichweite dennoch nicht für seine Zwecke. 

3.7 Hannah Dorsch 

Hannah Lewin-Dorsch, geborene Dorsch, war eine gebildete Monistin, die innerhalb des 
Bunds gut mit bedeutenden Monisten wie Ernst Haeckel und Arnold Dodel vernetzt war. 
Im Folgenden soll untersucht werden, ob ihr Bildungsgrad und ihre Vernetzung ihr eine 
wichtige Position im Bund sicherten und wie sie zur Frauenfrage stand. 

3.7.1 Dorsch als Publizistin der proletarischen Frauenbewegung und als Mutter 

Hannah Dorsch war Autorin und Monistin mit Hochschulbildung, publizierte für sozia
listische Zeitungen und engagierte sich für die Frauenbewegung. 

Dorsch wurde am 18. August 1872 in Neckarsulm in Württemberg geboren.415 Sie war 
laut Angabe der Einwohnermeldeunterlagen der Stadt Zürich von 1908 seit sie erwach

415 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der 
Stadt Zürich, Dorsch, Hannah. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sen war konfessionslos, obwohl sie orthodox-protestantisch erzogen worden war.416 Am 
8. Mai 1909 heiratete sie den 1883 in Kassel geborenen Lehrer Eugen Lewin.417 Beide hat
ten an der Philosophischen Fakultät studiert.418 Aus einem Brief an Ernst Haeckel geht 
hervor, dass er Philologe war und sich neben alter Sprache für israelitische Geschichte in
teressierte.419 Laut Einwohnermeldeunterlagen war er jüdischen Glaubens,420 politisch 
lässt er sich, ebenso wie seine Ehefrau, als Sozialist einordnen.421 

Das Ehepaar lebte bereits vor der Eheschließung einzeln an verschiedenen Orten in 
der Schweiz in Lugano und in Zürich und hatte eine gemeinsame Tochter namens Rahel 
Susanne.422 Anders als in Grete Trapps Unterlagen ist in den Meldeunterlagen der Stadt 
Zürich kein Einbürgerungsersuchen der Eheleute Dorsch und Lewin zu finden. Kurz vor 
ihrem Tod im August 1911 nach einer Gehirnentzündung brachte Hannah Dorsch am 8. 
Februar 1911 noch ihre Tochter zur Welt.423 

416 Vgl. o. A., Nachruf Hannah Lewin-Dorsch, in: Die Vorkämpferin. Offizielles Organ des Schweiz. Ar
beiterinnenverbandes 6 (1911), Nr. 10, 1. September 1911, Zürich 1911, S. 6f., hier S. 6. Es handelt sich 
um einen Nekrolog von Clara Zetkin, den die Zeitschrift kommentiert abdruckte. 

417 Vgl. Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Lewin, Eugen, 
1909a. Zum Datum der Hochzeit vgl. Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle 
der Stadt Zürich, Lewin, Eugen, 1909b. 

418 Vgl. zu Dorschs Studienabschluss Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der 
Stadt Zürich, Dorsch, Hannah und vgl. zu Lewins universitärem Abschluss Stadtarchiv Zürich, Re
gisterkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Lewin, Eugen, 1909a. 

419 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Hae
ckel, Brief A 3419 vom 18. Februar 1911. 

420 Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Lewin, Eugen, 1907. 
Hier ist seine Konfession mit »isr.« (Ebd.) für israelitisch angegeben und in einem weiteren Melde

blatt von 1917 mit »mos.« (Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zü
rich, Lewin, Eugen, 1917.) für mosaisch. Folglich blieb Lewin auch während seiner Ehe mit Hannah 
Dorsch jüdischen Glaubens. Er war jedoch wahrscheinlich ein liberaler Jude, da er eine nichtjüdi
sche Frau heiratete, was für orthodoxe Juden auf Grund der traditionellen Weitergabe der Religion 
durch die Frau ein Problem gewesen wäre. 

421 Vgl. Lewin-Dorsch, Eugen, Die Dollarmännchen. Acht Märchen, Der Malik-Verlag: Berlin 1923. In 
dieser Sammlung kapitalismuskritischer Märchen übt Dorsch-Lewin beispielsweise Kritik an ei
nem fiktiven Dollarmännchen, dessen übermäßige Geldproduktion maßlos eskaliert. 

422 Vgl. zu den Wohnorten der beiden EhepartnerInnen die gesamten Registerkarten der beiden im 
Stadtarchiv Zürich: Stadtarchiv Zürich, Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich zu 
Lewin, Eugen und Dorsch, Hannah. Vgl. zum Namen der gemeinsamen Tochter Stadtarchiv Zürich, 
Registerkarten der Einwohnerkontrolle der Stadt Zürich, Lewin, Eugen, 1911b. 

423 Vgl. ebd. Vgl. auch Sachse, Mirjam, Von »weiblichen Vollmenschen« und Klassenkämpferinnen. 
Frauengeschichte und Frauenleitbilder in der proletarischen Frauenzeitschrift »Die Gleichheit« 
(1891–1923), Inauguraldissertation am Fachbereich Gesellschaftswissenschaften der Universität 
Kassel, 2010, https://kobra.uni-kassel.de/handle/123456789/2011020735654# [zuletzt aufgerufen: 
01.07.2022], S. 614f. Auch Zetkin bestätigt Dorschs plötzlichen Tod durch Krankheit. (Vgl. o. A., 
Nachruf Hannah Lewin-Dorsch, in: Die Vorkämpferin. Offizielles Organ des Schweiz. Arbeiterin
nenverbandes 6 (1911), Nr. 10, 1. September 1911, Zürich 1911, S. 6f., hier S. 7.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kobra.uni-kassel.de/handle/123456789/2011020735654
https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kobra.uni-kassel.de/handle/123456789/2011020735654


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 225 

Der Monistenbund war für Dorsch nicht nur von ideeller Bedeutung, schließlich 
lernte sie ihren Mann durch ihren monistischen Lehrer Arno Dodel kennen, den sie 
beide verehrten.424 

Dodel war es auch, der Dorsch für den Sozialismus begeisterte.425 Diese Begeiste
rung habe sie als seine Pflegerin, Beraterin, Schülerin und Sekretärin ausgebaut und 
nach ihrem Studium der Naturwissenschaften, Gesellschaftswissenschaften und der 
Geschichte an der Universität Zürich ihren ursprünglichen Beruf als Krankenschwes
ter sowie ihren Protestantismus zugunsten einer Karriere als monistische Publizistin 
für die proletarische Frauenbewegung aufgegeben. Sie habe vor ihrem Tod fast ei
ne historische Dissertation abgeschlossen. Insgesamt erweist sich Dodel, der zu den 
Mitbegründern des Monistenbunds gehörte, als ihr Vorbild in politischen und welt
anschaulichen Fragen.426 Daneben war sie eine engagierte Frauenrechtsaktivistin, die 
in österreichischen und deutschen proletarischen sowie sozialistischen Zeitschriften 
publizierte und für die Beilage Für unsere Mütter und Hausfrauen der Gleichheit Artikel 
verfasste.427 

Ein wiederkehrendes Thema für Dorsch war dabei die Mutterschaft, die sie in ihren 
Artikeln behandelte; Mutter zu sein war auch ihr persönlicher Wunsch, der schließlich 
kurz vor ihrem Tod auch in Erfüllung ging.428 Sie schrieb zudem eine Reihe kulturhisto
rischer Artikel für sozialistische Zeitschriften, besonders in den Jahren 1910 und 1911.429 
Die Redaktion der Gleichheit veröffentlichte nach Dorschs Tod einen Nachruf auf sie, in 

424 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Hae
ckel, Brief A 3419 vom 18. Februar 1911. 

425 Vgl. hierzu und zum Folgenden Sachse, Mirjam, Von »weiblichen Vollmenschen« und Klassen
kämpferinnen, Kassel 2010, S. 614f. 

426 Dodel habe Dorsch sogar als »Kind seines Geistes« (o. A., Nachruf Hannah Lewin-Dorsch, in: Die 
Vorkämpferin. Offizielles Organ des Schweiz. Arbeiterinnenverbandes 6 (1911), Nr. 10, 1. September 
1911, Zürich 1911, S. 6f., hier S. 6.) bezeichnet. Der Originalnekrolog findet sich im Vorwärts: o. A., 
Hannah Lewin-Dorsch, in: Vorwärts. Berliner Volksblatt. Zentralorgan der sozialdemokratischen 
Partei Deutschlands 28 (1911), Nr. 188, 13. August 1911, Berlin: Vorwärts-Verlag: 1911, S. 6. 

427 Vgl. hierzu und zum Folgenden Sachse, Mirjam, Von »weiblichen Vollmenschen« und Klassen
kämpferinnen, S. 613–615. Vgl. hierzu auch den originalen Nekrolog Zetkins über Hannah Dorsch 
o. A., Nachruf Hannah Lewin-Dorsch, in: Die Vorkämpferin. Offizielles Organ des Schweiz. Arbei
terinnenverbandes 6 (1911), Nr. 10, 1. September 1911, Zürich 1911, S. 6f. Der sozialistische Vorwärts 
druckte um 1910 auf ihren Mitteilungsseiten die Titel der Reihen von Gedichten und Erzählliteratur 
ab, die Dorsch in der Gleichheit und deren Beilage veröffentlichte. 

428 Vgl. o. A., Nachruf Hannah Lewin-Dorsch, in: Die Vorkämpferin. Offizielles Organ des Schweiz. Ar
beiterinnenverbandes 6 (1911), Nr. 10, 1. September 1911, Zürich 1911, S. 6f., hier S. 7. 

429 Beispiele hierfür sind ihre kulturhistorische Reihe aus fünf Artikeln zu Haushaltsgeräten sowie ihr 
Artikel zur Berechnung des Menschheitsalters, in dem sie urgeschichtliche wissenschaftliche Stu
dien als Berechnungsgrundlage nimmt und so ihre Verhaftung in der Wissenschaft statt in der 
Religion offenlegt. (Vgl. Lewin-Dorsch, Hannah, Aus der Geschichte unseres Hausrats. Herd und 
Herdgeräte II, in: Für unsere Mütter und Hausfrauen. Beilage zur Gleichheit 21 (1910/11), Nr. 6, 19. 
Dezember 1910, Dietz: Stuttgart 1910, S. 21f. sowie Lewin-Dorsch, Hannah, Die Berechnungen über 
das Alter des Menschengeschlechts, in: Für unsere Mütter und Hausfrauen. Beilage zur Gleichheit 
21 (1910/11), Nr. 14, 10. April 1911, Dietz: Stuttgart 1911, S. 53f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

dem sie als eine der »reifsten und tüchtigsten Trägerinnen«430 der sozialistischen Arbei
terbewegung und eine »vorzügliche Mitarbeiterin«431 bezeichnet wird. Zusammen mit 
ihrem Ehemann schrieb sie sogar einen Leitartikel für die Gleichheit, in dem sie Charles 
Darwin dafür lobt, ein wichtiger Wegbereiter der modernen naturwissenschaftlichen 
Weltanschauung zu sein.432 Hier erweist sich ihr Weltbild als (natur-)wissenschaftlich 
geprägt. Sie veröffentlichte sogar ein Kindermärchen, in dem ein Vogelfreund einem 
Kind mithilfe seiner Vögel die Mendelschen Vererbungsregeln erklärt.433 Weiterhin ar
beitete sie kurz vor ihrem Tod an der Herausgabe einer dreiteiligen Buchreihe zur Ent
wicklungsgeschichte der Technik, die nach ihrem Tod beendet und veröffentlicht wur
de.434 

In ihren politischen Artikeln trat sie besonders für die Rechte der Arbeiterinnen ein. 
Sie kritisiert in einem Artikel von 1909 den »Doppelcharakter«435 der »Knechtschaft«436 
der Arbeiterinnen, der darin bestehe, dass der weibliche Körper »größerer Schonung als 
der männliche«437 bedürfe und dass Frauen neben der Erwerbsarbeit auch die Haushalts
führung und die Kinderbetreuung organisieren mussten.438 In einem Artikel über die 
Arbeitsbedingungen als Krankenschwester berichtet Dorsch, wie sie lange Arbeitszei
ten, fehlenden Urlaub, körperlich stark belastende Arbeit und geringe Wertschätzung er
lebt habe, was sie – neben ihrer monistischen Weltanschauung – schließlich zur Kündi
gung bewegt habe.439 Auch in der sozialistischen Arbeiter-Jugend veröffentlichte sie spora

430 o. A., Hannah Lewin-Dorsch, in: Die Gleichheit. Zeitschrift für die Interessen der Arbeiterinnen 21 
(1910/11), Nr. 23, 14. August 1911, Dietz: Stuttgart 1911, S. 362–363, hier S. 362. Der Nachruf ist eine 
Zusammenfassung von Zetkins Nekrolog über Dorsch im Vorwärts. 

431 Ebd. 
432 Vgl. Lewin-Dorsch, Hannah, Charles Darwin. Zur Feier seines hundertsten Geburtstages, in: Die 

Gleichheit. Zeitschrift für die Interessen der Arbeiterinnen 19 (1908/09), Nr. 9, 1. Februar 1909, 
S. 129–131. 

433 Vgl. Lewin-Dorsch, Hannah, Ein Besuch beim Vogelfreund, in: Für unsere Mütter und Hausfrauen. 
Beilage zur Gleichheit 21 (1910/11), Nr. 6, 19. Dezember 1910, Dietz: Stuttgart 1910, S. 21f. 

434 Vgl. hierzu und zum Folgenden Lewin-Dorsch, Hannah, Das Feuer und der primitive Mensch (Aus
zug), in: Unterhaltungsblatt des Vorwärts. Beilage zum Vorwärts 29 (1912), Nr. 54, 16. März 1912, 
Vorwärts Buchdruckerei: Berlin 1912, S. 215f. In diesem Artikel findet die dreiteilige postum ver
öffentlichte Buchreihe Erwähnung. Dorsch veröffentlichte in dieser mit ihrem Mitautor Heinrich 
Curow. (Vgl. beispielweise Lewin-Dorsch, Hannah/Cunow, Heinrich, Die Technik in der Urzeit und 
auf primitiven Kulturstufen. Dritter Teil: Entstehung der Waffen – Körperschmuck/Die Technik der 
Bekleidung, Dietz: Stuttgart 1912.) 

435 Lewin-Dorsch, Hannah, Was ist den Proletarierinnen der Achtstundentag?, in: Die Gleichheit. Zeit
schrift für die Interessen der Arbeiterinnen 19 (1908/09), Nr. 15, 26. April 1909, Dietz: Stuttgart 1909, 
S. 227–228, hier S. 227. 

436 Ebd. 
437 Ebd. 
438 Vgl. ebd. 
439 Lewin-Dorsch, Hannah, Aus den Erinnerungen einer Krankenschwester (Schluss), in: Die Gleich

heit. Zeitschrift für die Interessen der Arbeiterinnen 21 (1910/11), Nr. 5, 5. Dezember 1910, Dietz: 
Stuttgart 1910, S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 227 

disch kulturgeschichtliche Artikel.440 Die kulturhistorische Bildung der sozialistischen 
Jugendlichen war ihr also auch wichtig. 

3.7.2 Die gebildete Monistin ohne bedeutende Position 

Hannah Dorsch war dem DMB schon bei dessen Gründung beigetreten.441 In einem Brief 
an Wilhelm Breitenbach, mit dem sie 1905 und 1906 kurz Korrespondenz führte, stellt sie 
klar: »Ich bin kein fanatischer, aber ein durch und durch überzeugter und seiner Ueber
zeugung[sic!] sicherer Anhänger unseres Monismus, auf Grund der Entwicklungsleh
re.«442 

Sie publizierte in monistischen Zeitschriften, gab zusammen mit ihrem monisti
schen Lehrer und Idol Arnold Dodel sogar eine eigene kurze Schrift über den Monismus 
und die Religion heraus und unterhielt bis zu ihrem frühen Tod 1911 auch eine – wenn 
auch im Vergleich zu den Briefwechseln der anderen hier behandelten Frauen kurze – 
Korrespondenz mit Haeckel. Eine Korrespondenz mit Dodel ist leider nicht erhalten.443 

3.7.2.1 Monistische Publizistin aus Überzeugung 
Dorschs Äußerungen in den monistischen Zeitschriften lassen erkennen, wie intensiv 
sie vom Monismus überzeugt war.444 In ihren Artikeln zur neuen Reformation zieht sie eine 
Linie von der lutherischen Reformation bis hin zur monistischen Bewegung des 19. und 
20. Jahrhunderts. Zwei ihrer Artikel fanden auch Eingang in einen kurzen Band, der als 
ein Sonderheft der monistischen Zeitschriften erschien. 

Diese Veröffentlichung dokumentiert Dorschs Interesse an Religion sowie ihre Über
zeugung vom Monismus, den sie in ihrem ersten Artikel in dem Buch mit der Refor
mation Luthers vergleicht.445 Luthers Thesenanschlag als Opposition zum Papst sei ei
ne »befreiende Tat«446 gewesen, die die »Knechtschaft«447 der kirchlichen Dogmentreue 
überwand.448 Sie lobt die Reformation dafür, wie später auch der Monismus gegen das 

440 Vgl. Lewin-Dorsch, Hannah, Der Höhlenmensch der Urzeit, in: Beilage zur Arbeiter-Jugend. Mo

natsschrift der Sozialistischen Arbeiterjugend Deutschlands 2 (1910), Nr. 6, 12. März 1910, Fr. Ebert 
Verlag: Berlin 1910, S. 88f. 

441 Vgl. Stadtarchiv Bielefeld, Brief von Hannah Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 
040–1 vom 2. November 1905. 

442 Stadtarchiv Bielefeld, Brief von Hannah Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 
040–4 vom 27. Dezember 1906. 

443 Vgl. hierzu Dodels Nachlass: Zentralbibliothek Zürich, Ms. Z VIII 417.4. Hier sind keine Briefe von 
oder an Dodel an, von, über oder mit Monistinnen zu finden. 

444 In ihrer kurzen Korrespondenz mit Breitenbach tauschte sie sich auch über gegenseitige monis

tische Literatursendungen und ihre eigenen Artikel für monistische Zeitschriften aus. (Vgl. ebd.) 
Breitenbach wollte auch einen Artikel von Dorsch veröffentlichen. (Vgl. Stadtarchiv Bielefeld, Brief 
von Hannah Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 040–3 vom 14. November 1905.) 

445 Vgl. hierzu und zum Folgenden Dorsch, Hannah, Eine neue Reformation, in: Dies./Dodel, Arnold, 
Eine neue Reformation (Vom Christentum zum Monismus) (Flugschriften des Deutschen Monis

tenbundes 7), Kommissionsverlag von Dr. W. Breitenbach: Brackwede i. W. 1907, S. 1–13. 
446 Ebd., S. 2. 
447 Ebd. 
448 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 2.f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Papsttum und für die Vernunftleistung gewesen zu sein. Doch andererseits übt sie auch 
Kritik an ihr: Luthers Negation der geistigen Knechtschaft ging ihrer Auffassung nach 
nicht weit genug, er habe sich in seiner geistigen Freiheit am Ende doch durch die Bi
bel einschränken lassen und damit nur das Papsttum, nicht aber den christlichen Glau
ben überwunden. Wenigstens habe sich in der Neuzeit aus dem protestantischen La
ger die vernunftgeleitete kritische Bibelforschung entwickelt.449 In Jesus sieht Dorsch 
schließlich auch nur eine historische Persönlichkeit von ausschließlich kultureller Be
deutung.450 Am Schluss des Artikels betont sie die Bedeutung der Wissenschaft in ihrer 
Kulturgeschichte: »Wissenschaft und Forschung weiten unsere Blicke und leuchten uns 
mit heiligen Fackeln voran auf dem Wege zu den Höhen, ja, sie haben die Religion im 
primitiven Sinne abgelöst: Wissenschaft ist Religion für uns geworden!«451 Damit erklärt 
sich das Gewicht, das Dorsch dem Monismus beimisst: Als die einzige fundamental auf 
Wissenschaft basierende Weltanschauung sei er die Spitze der bisherigen menschlichen 
Kulturentwicklung. Damit reiht er sich für Dorsch in einen natürlichen Prozess weltan
schaulichen Wandels vom Katholizismus über den Protestantismus bis hin zum Monis
mus als Höhepunkt ein, mit dem die Offenbarungsreligionen endgültig durch Wissen
schaft ersetzt würden. 

In ihrem zweiten Artikel für den Band vergleicht die sie christliche und die monisti
sche Auffassung des Sündenbegriffs.452 Hierbei verurteilt sie die christliche Gottes- und 
Sündenvorstellung, nach der ein allmächtiger Gott den Sündenfall vorausgesehen haben 
müsste.453 Ein Gott, der die Menschen absichtlich mit der Fähigkeit zum Sündigen, das 
heißt, gegen Gott zu verfehlen, geschaffen habe, müsse hinterlistig sein, was für Dorsch 
nicht überzeugend ist. Sie versteht Sünde stattdessen als das Tierische in den Menschen, 
das von der menschlichen Kultur überwunden werden müsse.454 Sie entwirft in ihrem 
Artikel ein monistisches Sündenverständnis, das den Sündenfall im christlichen Sinn 
durch eine naturalistische Vorstellung ersetzt und kulturellen Fortschritt als Chance be
greift, die Sünde zu überwinden.455 Als monistisches Idealbild beschreibt sie den kul
turell hochentwickelten und wissenschaftlich verständigen Menschen, demgegenüber 
der unvollkommene, unvollständige Mensch als ein Sünder erscheint, auch wenn Dorsch 
diese Terminologie nicht vorbehaltlos verwendet und erklärt, dass der Monismus sich 

449 Vgl. ebd., S. 5. 
450 Vgl. ebd., S. 11. 
451 Ebd., S. 12. 
452 Vgl. hierzu und zum Folgenden Dorsch, Hannah, Die »Sünde« im Christentum und im Monismus, 

in: Dies./Dodel, Arnold, Eine neue Reformation (Vom Christentum zum Monismus) (Flugschriften 
des Deutschen Monistenbundes 7), Kommissionsverlag von Dr. W. Breitenbach: Brackwede i. W. 
1907, S. 20–32. 

453 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 20–22. 
454 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 22f. 
455 Vgl. ebd., S. 24. Die theologische Diskussion um den Sündenfall und die Ignoranz Dorschs gegen

über der Frage, ob der biblische Sündenfall nicht nur – wie auch zahlreiche andere biblische Motive 
wie die Wunder – als zeitgenössische Metaphern und literarische Mittel gesehen werden können, 
sei hier ausgeklammert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 229 

eines solchen religiösen Vokabulars ungern bediene.456 Aus monistischer Sicht verbietet 
sich der Rückgriff auf Jesu Kreuzestod als Erklärung.457 

In beiden Artikeln erweist sich Dorschs Denkweise als typisch monistisch: Das 
Christentum erscheint ihr als eine Etappe in einer Höherentwicklung der Kultur bis hin 
zum Monismus. In ihren Ausführungen bleibt sie jedoch auf dieser theoretischen Ebene; 
zu konkreten sittlichen Fragen im Zusammenhang mit dem Thema Sünde lässt sie sich 
nicht ein. Damit kommt ihr aber dennoch – vor allem wegen ihrer Zusammenarbeit mit 
Dodel – eine im Vergleich zu den anderen Frauen exponierte Rolle zu. Bedenkt man die
se Rolle, kann man sich fragen, weshalb eine gut im Monistenbund vernetzte, gebildete 
monistische Theoretikerin nicht auch bedeutende Vereinspositionen bekleidete. Ihre 
Vita hätte das durchaus nahegelegt, insofern lassen sich in ihrer Biografie Parallelen 
zu Stöcker erkennen: Beide Frauen verfügten über den gesellschaftlichen Einfluss, 
der für eine Verantwortungsposition eine gute Ausgangsvorrausetzung gewesen wäre. 
In beiden Fällen durften sie sich auch intellektuell in den Bund einbringen, nur eine 
gestalterisch-umsetzende Tätigkeit blieb ihnen versagt. 

3.7.2.2 Die ›Philosophin‹ im Austausch mit Haeckel und Dodel 
Auch in ihrem Briefwechsel mit Haeckel drückt Dorsch ihre Ideologietreue aus. Ihre 
Briefkorrespondenz mit Haeckel hielt zwar nicht lange an – 1906 schrieb sie ihren ers
ten Brief an Haeckel und 1911 verstarb sie bereits – aber in den wenigen Briefen berichtet 
sie ausführlich über ihre Beziehung zu Arnold Dodel und pflegt auch freundschaftlichen 
Kontakt mit Haeckel. Zur Frauenbewegung äußert sie sich hingegen nie, auch wenn die
se ihr wichtig war, wie es ihre nichtmonistischen Veröffentlichungen zeigen. Zum Mo
nismus äußert sie sich dagegen eindeutig: In zwei Briefen erklärt sie ihre Treue zur mo
nistischen Idee und distanziert sich von ihrem streng orthodoxen evangelischen Famili
enumfeld.458 Trotz Konflikten mit Verwandten und Freunden wegen ihrer Hinwendung 
zur monistischen Idee bereue sie diese nicht. 

Auch über ihre Bedeutung im Bund – beziehungsweise deren Fehlen – gibt die Kor
respondenz Aufschluss. 1906 schreibt sie Haeckel in ihrem ersten Brief, dass er sie wahr
scheinlich nicht kenne.459 Während sie im Bund allgemein wohl weniger bekannt war, 
spielte sie für Dodel eine vergleichsweise wichtige Rolle, verwaltete sogar seinen Nach

456 Vgl. ebd., S. 26. 
457 Vgl. ebd., S. 32. 
458 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Hae

ckel, Brief A 3416 vom 14. Februar 1906 und Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch 
an Ernst Haeckel, Brief A 3422 vom 9. Januar 1907. Sie beschreibt ihr Bekenntnis zum Monismus 
mit folgenden Worten: »ich halte mit meinem ganzen Sein am Monismus fest, weil ich mich aus 
nachtdunkeln Tiefen des Dogmenwesens und des engsten Kirchentums hinaufgerungen habe zu 
den lichten, freien Höhen meiner jetzigen Überzeugungen.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von 
Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3417 vom 14. Februar 1907.) 

459 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3416 vom 14. 
Februar 1906. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

lass.460 Nach dem Ableben Dodels berichtet sie in den Briefen an Haeckel von einer von 
ihr geplanten Herausgabe eines Gedenkbands über Dodel, zu dem auch er beitragen soll
te.461 Darauf scheint sich ihre persönliche Integration in den Bund beschränkt zu haben. 
Die Tätigkeit für Dodel als gut vernetztem Mitgründer des Bunds seinerseits brachte sie 
mit Monisten in Kontakt, ohne dass sie damit im Bund eine wichtigere Rolle eingenom
men hätte.462 

Dodel findet dementsprechend auch häufiger Erwähnung, während beispielsweise 
von anderen Frauen keine Rede ist.463 Dorschs Äußerungen sind dabei durchweg positiv, 
sie stellt ihn nicht nur als ihren intellektueller Lehrer dar, sondern auch als persönlicher 
Mentor, dem sie für die starke Verbindung zu ihrem späteren Ehemann Eugen Lewin 
dankbar ist, der im letzten Jahr vor dessen Tod oft in Dodels Haus verkehrt hat,464 als 
Dorsch Dodels Sekretärin war und daher auch viel Zeit mit Lewin verbringen konnte. In 
mehreren Briefen an Haeckel beschreibt Dorsch Dodel als Vaterfigur und nennt ihn auch 
»Vati«465, zumal ihr eigener Vater bereits verstarb, als sie sechs Jahre alt war.466 Sie beide 
seien »ganz wie Vater und Tochter«467. Sie war in den letzten paar Jahren vor seinem Tod 
als seine Sekretärin seine engste Vertraute und er teilte persönliche Details mit ihr, als er 
sich zu seinem Lebensende hin in einer schweren familiären Situation befand und sei
ne Ehefrau sich von ihm scheiden lassen wollte.468 Dorsch äußert in ihren Briefen stets 
Verständnis für Dodels Standpunkt und ergreift Partei für ihn. Deshalb fleht sie Haeckel 
auch um geistigen Beistand für Dodel in der Phase der Trennung von seiner Ehefrau und 
den beiden gemeinsamen Töchtern an – er sollte ihm einen Brief schreiben oder ihn per
sönlich besuchen kommen. Hier offenbart sich eine gewisse Ambivalenz – auf der einen 
Seite nahm sie Dodel als Vaterfigur wahr, auf der anderen Seite sorgte sie als seine Bera

460 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3420 vom 14. 
Mai 1908. Dodel habe Dorsch sie mündlich und schriftlich mit der Nachlassverwaltung betraut. 
(Vgl. ebd.) 

461 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3419 vom 18. 
Februar 1911. 

462 So stand Dorsch beispielsweise auch mit Wilhelm Breitenbach in geschäftlichem Austausch und 
versprach ihm ein Exemplar des von ihr organisierten Gedenkbands an Dodel, wie Breitenbach in 
einem Brief an Haeckel erwähnt. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Wilhelm Breitenbach 
an Ernst Haeckel, Brief A 6044 vom 3. April 1908.) 

463 Auch Wilhelm Breitenbach gegenüber erwähnt sie, dass der umfassende philosophische Aus
tausch mit Dodel sie und ihren Lehrer gleichermaßen bereichere. (Vgl. Stadtarchiv Bielefeld, Brief 
von Hannah Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 040–1 vom 2. November 1905.) 
Dorsch war sogar die Verbindungsfrau zwischen Dodel und Breitenbach und übermittelte Breiten
bach in ihren Briefen auch Mitteilungen von Dodel. (Vgl. Stadtarchiv Bielefeld, Brief von Hannah 
Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 040–2 vom 21. November 1905.) 

464 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
465 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3421 vom 8. März 

1906. 
466 Vgl. ebd. 
467 Ebd. 
468 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Hae

ckel, Brief A 3416 vom 14. Februar 1906. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 231 

terin in schweren Lebensphasen für ihn.469 Letzteres war aber eher die Ausnahme als die 
Regel: Ihre Hilfsbereitschaft und freundschaftliche Zuneigung standen immer im Zei
chen von Dodels Autorität als ihr Mentor und Vorgesetzter. Das hinderte sie aber nicht 
daran, sich schon in ihrem ersten Brief an Haeckel auf Dodel als ihren »geistige[n] Vater 
und Freund«470 zu beziehen. 

Ihre Beziehung zu Haeckel war weniger intensiv als die zu Dodel,471 auch nicht so 
intensiv wie die zwischen Haeckel und einigen anderen der hier betrachteten Frauen. 
Schon die Anzahl der Briefe war geringer. Nichtsdestotrotz verehrte auch sie Haeckel 
und dankte ihm dafür, dass er ihr Leben durch die monistische Lehre bereichert habe.472 
Wie gegenüber Dodel nimmt sie auch Haeckel gegenüber eine eher untergeordnete Po
sition ein. Sie spricht von Haeckel immerhin nicht als ihrem »Meister«, wie das andere 
Monistinnen in ihren Briefen tun, sondern spricht ihn als »hochverehrter Herr Profes
sor«473 an, was zwar respektvoll, aber weniger demütig ist als andere Respektsbekundun
gen, wie sie sich zum Teil bei den hier behandelten Monistinnen finden. Das lässt sich 
damit erklären, dass die Mentorenrolle für sie eher Dodel einnahm. Dazu passt, dass sie 
auch Breitenbach in ihren wenigen Briefen mit formeller Höflichkeit adressiert.474 

Mit Haeckel bleibt der Austausch dementsprechend auf Glaubensbekundungen und 
den Austausch über das Befinden von Dodel beschränkt, vereinspolitische Fragen zum 
DMB sowie weitergehende philosophische Fragen sind in den Briefen nicht zu finden 
– dabei tauschte sich Dorsch laut eigenen Angaben gerne über Religionen und Philoso
phie aus, etwa mit ihrem Ehemann.475 Mit Dodel stand sie zwar nach eigenem Bekunden 
in seinen letzten drei Lebensjahren für die Dauer ihrer Beschäftigung bei ihm »fortwäh
rend im innigsten Gedankenaustausch«476, einen derartigen Austausch lassen ihre Briefe 
an Haeckel jedenfalls vermissen. 

469 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3420 vom 14. 
Mai 1908. 

470 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3416 vom 14. Februar 
1906. 

471 Zwar lud Dorsch Haeckel auch mehrmals zu sich und zu Dodel ein, doch kam es nur selten zu 
persönlichen Treffen. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, 
Brief A 3417 vom 14. Februar 1907 und Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst 
Haeckel, Brief A 3418 vom 27. Februar 1907.) 

472 Dorsch nennt als Grund für ihre tiefempfundene »Dankbarkeit« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3422 vom 9. Februar 1907.) Haeckel gegenüber des
sen Entschlossenheit und »Furchtlosigkeit« (Ebd.) im Umgang mit ideologischen GegnerInnen, die 
auch sie zu einem radikalen Bruch mit ihrem christlich-protestantischen Umfeld motiviert hätten, 
den sie auch stolz und offen vollzogen habe. (Vgl. ebd.) 

473 Ebd. 
474 Dorsch blieb stets bei der Anrede »[h]ochgeehrter Herr« (Stadtarchiv Bielefeld, Brief von Hannah 

Lewin-Dorsch an Wilhelm Breitenbach, Brief 200 009 040–1 vom 2. November 1905.). 
475 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3419 vom 18. 

Februar 1909. 
476 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Hannah Dorsch an Ernst Haeckel, Brief A 3420 vom 14. Mai 

1908. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.7.3. Zwischenfazit und Einordnung: Dorsch und die ungenutzten Möglichkeiten? 

Hannah Dorsch kann man zusammenfassend als eine Frau charakterisieren, die zwar 
über Bildung und gute Kontakte in den Monistenbund verfügte, aber deren Relevanz im 
Bund hinter ihrem theoretischen Potenzial zurückblieb. Der Monistenbund veröffent
lichte Aufsätze, die sie schrieb und sie konnte als Dodels Sekretärin (eher untypisch für 
die hier untersuchten Frauen) eine Aufgabe im Verein wahrnehmen. 

Sie war nicht nur überzeugte Monistin, sondern auch eine Frauenrechtsaktivistin. 
Rein theoretisch hätte Haeckel mit Hannah Dorsch eine geeignete Autorin für Frauen
fragen im Monismus für die Vereinszeitschriften gewinnen können – im Monistenbund 
brachte sie sich aber nie nachweislich mit Frauenfragen ein, ihr Einfluss war auf admi
nistrative Tätigkeiten in der Rolle als Sekretärin beschränkt. 

Zur Einordnung von Dorsch und zu der Frage, welchen Aufschluss sie ›pars pro toto‹ 
über die Rolle der Frauen im Bund gibt, kann man zwei verschiedenen Interpretationen 
folgen. 

Man kann Dorschs Rolle, die sich auf den Beitrag einzelner Artikel und Sekretari
atsaufgaben im weitesten Sinne beschränkte, also wenig gestalterisch und einflussreich 
war, mit fehlenden Bemühungen Dorschs erklären. Wenn sie sich nie um mehr Einfluss 
im Bund bemüht hat, dann ist es nicht verwunderlich, dass sie ihn auch nicht erlangt hat. 
Andererseits sind der historische Kontext und vor allem das Selbstverständnis des Bun
des zu bedenken wie Kapitel 1.1 sie beschreibt: Der Bund gab sich antiklerikal und fort
schrittsorientiert. Als solcher hätte eine Einbindung gerade von Autorinnen, bei denen 
das theoretische Potenzial zu einer wirkmächtigen Partizipation bestanden hätte – wie 
bei Dorsch, die sich immerhin intellektuell-reflektiert zu Frauenfragen zu äußern wuss
te – nahegelegen. Eine solche Einbindung hätte nicht bloß die ›Erlaubnis‹ des Bunds oder 
sogar nur die reine Duldung einer solchen Teilnahme bedeutet – in einer Zeit, in der erste 
Ansätze der Frauenbewegung öffentlichkeitswirksam zu werden begannen, aber Frauen 
nach wie vor in ihren Chancen auf gesellschaftliche Partizipation eingeschränkt waren, 
musste eine bloß passive Offenheit für Teilhabe und eine ›Karriere‹ im Bund leerlaufen. 
Natürlich birgt diese Sichtweise die Gefahr, ein modernes Verständnis von Partizipati
on, nämlich die Vorstellung, dass deren Gelingen nicht alleine die theoretische Möglich
keit, sondern zum Teil auch praktische Förderung voraussetzt, auf die damaligen Ver
hältnisse zu projizieren. Dementsprechend ist bei dieser Interpretation Vorsicht gebo
ten, nichtsdestotrotz kann sie bei der Einordnung des Monistenbunds im Hinblick auf 
seine emanzipatorische Wirkung helfen. Sieht man dementsprechend Dorsch als eine 
Frau, die im Bund ihr Potenzial nicht verwirklichen konnte, dann rechtfertigt das alleine 
noch kein Urteil dahingehend, dass der Bund Frauen aus Prinzip nicht bis ganz ›an die 
Spitze‹ gelangen ließ, es sollte aber dafür sensibilisieren, dass das sich fortschrittsori
entiert und antiklerikal gebende Programm des Bunds vielleicht stärker den etablierten 
gesellschaftlichen (insbesondere geschlechtsbezogenen) Strukturen verhaftet war als es 
zunächst den Eindruck erweckt. Zugespitzt könnte man sogar vermuten, dass Frauen 
im Bund gerade dann etwas beitragen durften, wenn das für den Bund wegen ihrer in
tellektuellen Fähigkeiten oder ihrer Popularität in anderen Kreisen, etwa der Frauenbe
wegung, dienlich war, ohne dass sie im Gegenzug auch die entsprechende Anerkennung 
als gleichwertige Partnerinnen erfahren hätten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 233 

Zumindest erhielt Dorsch von der Redaktion der monistischen Vereinsorgane die 
›Sprechlizenz‹, einige Artikel zu verfassen, wie bereits Stöcker sie erhielt. Und als Do
dels Sekretärin hatte sie auch Zugriff auf ein breites monistisches Netzwerk in der klei
nen monistischen Führungsriege, anders als Stöcker. Somit ist sie in dieser Arbeit die 
Frau, die sich bisher auf individueller Ebene am meisten innerhalb des DMB emanzipier
te, wenn man den Erfolg ihrer Versuche betrachtet, Öffentlichkeit zu erlangen. Stöcker 
hingegen stieß auf Grund ihrer geringeren Vernetzung im Bund auf stärkeren Wider
stand, als sie versuchte, mit Ostwald zusammenzuarbeiten. 

Dorsch war nicht nur auf individuell-persönlicher Ebene durch ihre Erwerbsarbeit 
und durch ihre universitäre Bildung emanzipiert, wie der Rückgriff auf Kapitel 2.1 und 
dessen Beschreibung der extrem erschwerten Zugänge zu Universitäten für Frauen 
zeigt, sondern sie war auch auf gesellschaftlich-öffentlicher Ebene emanzipiert, was an 
ihren Forderungen für mehr Frauenrechte in der Gleichheit sichtbar wird. Sie erweiterte 
ihre Handlungsspielräume nicht nur im Monistenbund, indem sie ihre persönlichen 
Netzwerke ausweitete und in monistischen Zeitschriften publizierte, sondern auch 
durch andere Publikationsorgane und ihre universitäre Aktivität. 

3.8 Maria Stonawski 

Maria Stonawski, die auch unter dem Künstlerinnennamen Maria Scholz-Stona bekannt 
war, war eine Schriftstellerin und Gutsbesitzerin aus Strebowitz in Österreich-Schlesi
en.477 Sie hatte eine größere Reichweite als Schriftstellerin, aber keine nennenswerte Be
deutung im Monistenbund.478 Diese Diskrepanz, die bei den hier untersuchten Frauen 
schon mehrfach zutage getreten ist, bedarf auch hier der Erklärung. Es stellt sich die 
Frage, ob sie aktiv daran gehindert wurde, eine wichtige Rolle im Bund zu bekleiden, et
wa weil man von ihr eine zu starke Einflussnahme befürchtete, oder ob es daran lag, dass 
sie selbst keine Ambitionen hegte, sich mehr Einfluss im Bund zu verschaffen. 

477 Nach ihrer Heirat nahm sie mit dem Namen Scholz den Namen ihres ersten Ehemanns an und 
publizierte weiterhin unter ihrem Pseudonym Maria Stona. 

478 Ihre Reichweite spiegelt sich auch in den Einträgen zu ihr in zahlreichen Lexika zur böhmischen 
Literaturgeschichte wider. Diese stellen sie stets als bedeutende Schriftstellerin dar. So charakteri
siert Josef Mühlenberg ihre bedeutende Arbeit als eher naturverbunden und volksverbunden an
statt industrieverbunden, obwohl in der Nähe ihres Schlosses und Wohnsitzes in Strebowitz neben 
den vielen kleinen Dorfansiedlungen auch ein Industriegebiet gelegen habe, das man vom Schloss 
aus wahrnehmen konnte. (Vgl. Mühlenberger, Josef, Geschichte der deutschen Literatur in Böh
men. 1900 – 1939, Georg Müller Verlag: Wien/München 1981, S. 347f., hier S. 347.) Sie war zudem 
gut vernetzt und unternahm zahlreiche Bildungsreisen nach Griechenland, Spanien und Ägypten 
und hatte rege Kontakte zu ihren zeitgenössischen LiteratInnen und KünstlerInnen. (Vgl. o. A., Art. 
Scholz, Maria geb. Stonawski, in: Biographisches Lexikon zur Geschichte der böhmischen Länder, 
hg. von Seibt, Ferdinand u.a., Bd. 3, Oldenbourg-Verlag: München 2000, S. 744.) Ein Beispiel für ih
re Vernetzung ist ihre Mitarbeit an oberösterreichischen deutschvölkischen lokalen Zeitschriften, 
die in Österreich nationale Beachtung fanden. (Vgl. Castle, Eduard u.a., Provinz- und Parteilite
ratur Oberösterreich, in: Ders. (Hg.), Geschichte der deutschen Literatur in Österreich-Ungarn im 
Zeitalter Franz Josephs I. Ein Handbuch, 2. Band 1890 – 1918, Verlag von Carl Fromme: Wien 1937, 
S. 1157–1182, hier S. 1170f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.8.1 Stonawskis Leben und Werk 

Die Autorin wurde am 1. Dezember 1861 in Österreich-Schlesien geboren und starb am 
30. März 1944 auf dem Gut Strzebowitz, demselben Schloss, in dem sie auch geboren 
wurde.479 Das Gut gehörte neben einer Fabrik ihrem Vater und sie selbst verwaltete bei
des nach dessen Tod. Sie genoss eine höhere private Bildung und wurde Schriftstellerin. 
Dennoch war sie weniger reich, als derartige Besitztümer zunächst vermuten lassen. 

3.8.1.1 Lyrik und Prosa – autobiografisch gefärbt 
Bei der Rekonstruktion von Stonawskis Biographie stellt sich das Problem der unzurei
chenden Quellenlage – um ihr Leben hinsichtlich der für diese Arbeit relevanten Fra
gen zu untersuchen, muss man auf ihre literarischen Werke zurückgreifen, die teilweise 
autobiografische Züge aufweisen. Zwar bemerkte sie einmal: »Bezüglich meiner auto
biographischen Notizen erlaube ich mir die Bemerkung, daß[!] ich über mich nichts zu 
sagen weiß. Ich lebe auf dem Lande und liebe das Volk.«480 Dessen ungeachtet gibt sie in 
ihrem Roman Vor dem Sturz eine Lebensgeschichte wieder, die sie in eine Erzählung über 
die vier Jahreszeiten im Zyklus von 25 Jahren einbettet,481 in der sich zahlreiche Parallelen 
zu ihrem Leben entdecken lassen – so ist der Vater in dem Roman genau wie Stonawskis 
wirklicher Vater ein protestantischer Gutsbesitzer, der selbstständig zwei Güter erwarb 
und die Tochter eines Gutsbesitzers heiratete, die sehr gläubig war.482 Die Protagonistin 
des Romans entdeckt laut eigener Aussage früh ihr künstlerisches Interesse, malt und 
dichtet bereits als Kind, genießt eine gute Bildung und erwirbt Fremdsprachenkennt
nisse. Dieser Roman kann daher zumindest als autobiografisch gefärbt gelten und soll 
unter der Prämisse untersucht werden, dass die darin vorkommende Protagonistin sich 
in ihrem Leben, ihrem Handeln und ihren Ansichten mit Stonawski selbst deckt. Die so 
gefundenen Erkenntnisse müssen dementsprechend kritisch hinterfragt werden – in je
dem Fall ist die Möglichkeit in Betracht zu ziehen, dass sie ihr literarisches ›Alter Ego‹ be
wusst anders gestaltet hat als sich selbst. Ein Abgleich der literarischen Angaben mit der 
wenigen vorhandenen Sekundärliteratur soll zumindest dabei helfen, eine Rückbindung 
von der fiktionalisierten Darstellung an Stonawskis echtes Leben zu gewährleisten, so
weit möglich. Hierbei ist Martin Pelc Monografie über die Schriftstellerin von zentraler 
Bedeutung.483 Er verfolgte bereits den gleichen Ansatz, weshalb seine Kernbotschaften 
in den folgenden Absätzen zusammengefasst werden sollen und somit Stonawskis Bio
grafie skizzieren. 

479 Vgl. hierzu und zum Folgenden Müller, Reinhard, Art. Stona, Maria, in: Deutsches Literatur-Lexi
kon, völlig neu bearbeitete Auflage, K.G. Saur Verlag: Bern/München 20003, S. 379f. 

480 Stona, Maria, o. T., in: Keller, Heinrich (Hg.), Freiheit und Arbeit. Ein Dichterbuch, Art. Institut Orell 
Füßli: Zürich 1914, S. 158f., hier S. 158. 

481 Vgl. zur Buchzusammenfassung Vorwort von Edith Gräfin Salburg in Stona, Maria, Vor dem Sturz, 
Europäischer Verlag: Wien/Leipzig 1934, hier S. 3f. 

482 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 10–12. 
483 Vgl. Pelc, Martin, Maria Stona und ihr Salon in Strzebowitz. Kultur am Rande der Monarchie, der 

Republik und des Kanons, Schlesische Universität Opava: Opava 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 235 

3.8.1.2 ›Aber die Frau als Geschlecht verachtet der Mann‹ – 
Stonawskis Verarbeitung weiblicher Diskriminierung im Beruf 

Stonawskis Vater band sie schon früh in den familiären Gutsverwaltungsbetrieb ein und 
übertrug ihr nach ihrer ersten Ehe Verantwortung für die damit verbundenen Geschäf
te.484 Diese führte sie nach dem Tod ihres Vaters ab 1910 weiter und wurde sogar Pro
kuristin, da ihr letzter noch lebender Bruder bereits 1905 gestorben war. Sie hat wahr
scheinlich – wie die Protagonistin ihres autobiografischen Buchs Vor dem Sturz – die Fir
ma in Kartellssitzungen vertreten und Forderungen des Betriebs durchgesetzt, wobei sie 
als weibliche Teilnehmende die Ausnahme in den Sitzungen dargestellt haben dürfte.485 

Stonawski ließ sich von ihrem ersten Ehemann Albert Scholz scheiden, da dieser das 
Geld des väterlichen Betriebs verschwendete.486 Auch hier gibt es Parallelen mit dem 
Buch Vor dem Sturz: Auch der Ehemann der Protagonistin des Buchs verschwendet das 
Firmenvermögen,487 sodass ihr Vater einen Kredit nicht zurückzahlen kann und sie ver
sucht, die Gläubiger von der Zahlungsfähigkeit ihres Vaters zu überzeugen und einen 
Zahlungsaufschub zu erwirken, doch ihre Versuche bleiben erfolglos und sie fühlt sich 
besonders als Frau nicht als Verhandlungspartnerin ernstgenommen.488 Aus dieser Er
fahrung zieht sie den Schluss, dass Frauen im Vergleich zu Männern in der Erwerbswelt 
stets benachteiligt würden und nicht ernst genommen würden. So schreibt sie zusam
menfassend zum Verhältnis der Geschlechter: 

»Ich wußte[!], daß[!] im Grunde genommen der Mann nichts vom Weibe hält, es ver
achtet und nur Ausnahmen gelten läßt[!] bei jenen Frauen, die er liebt. Aber die Frau als 
Geschlecht verachtet der Mann, – so wie die Frau den Mann als Geschlecht liebt und be
neidet… Beneidet um sein frohes Herrentum, denn tief in sich fühlt sie doch immer das 
Magdtum ihres Schicksals.«489 

Die Protagonistin wünscht sich sogar vor der Geburt ihrer Tochter, dass diese ein 
Junge sein möge, da Männer weniger in der Welt litten als Frauen.490 Stonawski be
schreibt die Rolle der Frauen in ihrem Roman folglich als leidvoll den Männern unter
geordnete Dienerinnen, die nicht zu wichtigen öffentlichen oder auch familiären Ent
scheidungen herangezogen würden, außer es handele sich um Ausnahmesituationen 
wie bei der Zahlungsunfähigkeit ihres Ehemanns.491 Diese resignative Ansicht mag auch 
der Grund dafür gewesen sein, dass sie keine eigenen theoretischen Texte zur Frauen
emanzipation verfasste. Trotzdem war Stonawski jedoch bereit, trotz ihrer Identität als 
Frau Verantwortung in der Gutsverwaltung ihres Vaters zu übernehmen. Sie war zwar 
keine theoretische Verfechterin der Frauenbewegung, lebte jedoch in privatem Rahmen 
ihre eigene Emanzipation von der häuslichen Gebundenheit vor, indem sie gewerbliche 

484 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 18–20. 
485 Vgl. Stona, Maria, Vor dem Sturz, Europäischer Verlag: Wien/Leipzig 1934, hier S. 199f. 
486 Vgl. Pelc, Martin, Maria Stona und ihr Salon in Strzebowitz, Opava 2014, S. 18. 
487 Vgl. Stona, Maria, Vor dem Sturz, Europäischer Verlag: Wien/Leipzig 1934, S. 144. 
488 Vgl. ebd., S. 167f. Nicht nur der Misserfolg der Verhandlungen und der Verkauf eines Teils des vä

terlichen Besitzes, sondern auch der Versuch der sexuellen Nötigung durch einen Gläubiger als 
Basis für die Verhandlungen zum Kredit verleiten sie zu dieser Einschätzung. 

489 Ebd., S. 152. 
490 Vgl. ebd., S. 93. 
491 Vgl. ebd., S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Verantwortung für den Familienbetrieb übernahm. Somit verschwammen die Grenzen 
von Familie und Erwerbsarbeit, von Privatem und Öffentlichem entsprechend der Natur 
eines Familienbetriebs auch in ihrer weiblichen Biografie. 

In der KünstlerInnenszene machte sie sich durch ihre schriftstellerische Arbeit und 
durch ihre Netzwerkarbeit in ihrem Schloss einen Namen und hatte somit beruflichen 
Erfolg.492 

3.8.1.3 Eine unglückliche Ehe 
Im Bereich der Ehe legte Stonawski als junge Frau mit der Hoffnung auf gleichberechtig
ten intellektuellen Austausch mit ihrem Ehemann Albert Scholz einen liberalen Ansatz 
an den Tag.493 Nach der Hochzeit der evangelischen Stonawski und des Katholiken am 12. 
September 1881 folgte sie ihrem Mann nach Chropin, wo sie 1882 ihre Tochter Helena und 
1886 ihren Sohn Siegfried Albert gebar. Beide Kinder wurden katholisch erzogen, konver
tierten jedoch zum Protestantismus. Pelc betont, dass Stonawski ihre Enttäuschung von 
Albert in ihren Werken ausführlich verarbeitete. Und so schrieb sie in Vor dem Sturz wirk
lich über das unglückliche Eheleben ihrer Protagonistin, deren despotischer Ehemann 
sie in einem öden Alltag langweile, unterordne und missachte.494 So geht die Protagonis
tin eine außereheliche Beziehung ein.495 Wie auch die Protagonistin und ihr Ehemann 
lebten Stonawski und Scholz getrennt und ließen sich sogar scheiden, sodass Stonaw
ski ein zweites Mal heiratete.496 Die Tatsache, dass die Autorin in ihrem Werk eine au
ßereheliche sexuelle Beziehung positiv darstellt und dabei ein Loblied auf die Liebe als 
eine der wichtigsten Emotionen singt, ist neben Stonawskis beruflichem Engagement 
das zweite erhebliche Anzeichen dafür, dass sie in der Praxis emanzipiert war. Teilweise 

492 Vgl. Pelc, Martin, Maria Stona und ihr Salon in Strzebowitz, Opava 2014, S. 34–40. 
493 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 16–18. 
494 Beispielsweise beachtet ihr Ehemann ihre gemalten Bilder nicht und empfand seine Frau als stö

rend-romantisch, was er ihr gegenüber auch ausdrückt. (Vgl. Stona, Maria, Vor dem Sturz, Euro
päischer Verlag: Wien/Leipzig 1934, S. 37.) 

495 Vgl. ebd., S. 63f. Auch ihr Ehemann hatte eine Affäre, wie sie später erfuhr. 
496 Die Ehe mit Albert Scholz, der einen juristischen Doktortitel führte und folglich gebildet war, je

doch in keinen intellektuellen Austausch mit seiner Frau treten wollte, wurde 1881 geschlossen. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden o. A., Art. Scholz (Ps. Stona), Marie, in: Kosch, Wilhelm (Hg.), Deut
sches Literaturlexikon. Biographisches und bibliographisches Handbuch, 2., vollständig neu bear
beitete und stark erweiterte Auflage, A. Francke AG Verlag: Bern 1953, S. 2575.) Nachdem Albert 
Scholz 1905 gestorben war, lebte Stonawski als Witwe. Daraufhin heiratete sie den Schriftsteller 
und Kunstkritiker Karl Erasmus Kleinert, wie in zwei Zeitungsartikeln von 1915 zu sehen ist, in de
nen Kleinert als Stonawskis Ehemann bezeichnet wird. (Vgl. o. A., Lokales und Provinzielles, in: 
Mährisches Tagblatt 37 (1915), Heft 262, 16. November 1915, Olmütz 1915, S. 5f., hier S. 5 und vgl. 
o. A., Olmützer und auswärtige Nachrichten, in: Deutsches Nordmährenblatt 18 (1915), Heft 89, 
29. März 1915, Olmütz 1915, S. 4f., hier S. 4.) Stonawski gab zum Gedenken an ihren zweiten Ehe
mann sogar einen Band mit Gedichten und Aufsätzen von diesem heraus. (Vgl. Stona, Maria (Hg.), 
Ein Alt-Österreicher Karl Erasmus Kleinert. Sein Leben und seine Werke, Verlag Adolf Drechsler: 
Troppau 1933.) In diesem Gedenkband berichtet sie auch in eigenen Textbeiträgen über sein Leben 
und seine drei Ehefrauen, von denen sie die zweite war, sowie von seiner dichterischen Tätigkeit. 
(Stona, Maria, »Sein Leben«, in: Dies. (Hg.), Ein Alt-Österreicher Karl Erasmus Kleinert. Sein Leben 
und seine Werke, Verlag Adolf Drechsler: Troppau 1933, S. 5–11.) Kleinert sei am 14. März 1857 in 
Wien als Sohn eines Medailleurs geboren worden. (Vgl. ebd., S. 5.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 237 

findet diese Emanzipation durch die thematisierte Liebesaffäre auch Eingang in ihr lite
rarisches Werk, doch ihr resignatives Fazit zur Rolle der Frauen schwächt diese Entwick
lung wiederum ab. Zudem steht die Schlussfolgerung der Protagonistin, dass Frauen am 
Ende stets die Benachteiligten seien und sich letztlich ihrer Rolle ergeben müssten, in 
einem scharfen Kontrast zur Meinung deren jugendlicher Tochter, die ihren beruflichen 
Traum einer Künstlerinnenkarriere und ihre Lebensplanung laut der Darstellung ihrer 
Mutter niemals für die Wünsche eines Ehemanns aufgegeben hätte.497 Pelc charakteri
siert auch Stonawskis Verhältnis selbst mit ihrer künstlerisch aktiven und berühmten 
Tochter Helene ähnlich.498 Die Gegenüberstellung der beiden Positionen kann als Hin
weis verstanden werden, dass Stonawski selbst sich zwar in praktischer Weise von ihrem 
Ehemann und den Rollenzuschreibungen an Frauen emanzipierte, jedoch die vollständi
ge Emanzipation in Form eines geschlechtsunabhängigen Individualismus Stonawskis 
Ansicht nach erst in der Generation ihrer Tochter auch als gedanklich selbstverständlich 
angesehen werden konnte. 

3.8.1.4 Ein ambivalentes Verhältnis zur Emanzipation 
Diese Ambivalenz in der praktischen und theoretischen Emanzipation zeigt sich auch 
in Stonawskis alltäglichem Ehealltag. Mag sie ihre Emanzipation auch nicht theoretisch 
öffentlich vertreten haben, so lebte sie sie doch in praktischer Weise in ihrem Alltag aus: 
Sie hatte eine Tochter und einen Sohn, führte jedoch die Geschäfte ihres Vaters und war 
somit erwerbstätig. Sie heiratete als junge Frau, trennte sich jedoch und heiratete ein 
zweites Mal und ließ sich wieder scheiden. Diese Ambivalenzen durchziehen Stonaw
skis gesamtes Leben und ihr Ringen um mehr Einfluss und Anerkennung als Frau im 
privaten Bereich der Ehe und im öffentlichen Bereich der Erwerbsarbeit sind bezeich
nend für ihr Werk und ihren Alltag. Sie scheint keine zufriedenstellende Antwort auf die 
geschlechtlich bedingte Ungleichbehandlung gefunden zu haben und stellt in ihren Wer
ken daher eher das Problem dar, als eine Lösung vorzustellen, wie es zum Beispiel Helene 
Stöcker mit der Propagierung einer aktiven weiblichen Emanzipation tat, wozu sie ihren 
LeserInnen sogar eine eigene neue Philosophie an die Hand gab. Stonawski ergab sich 
folglich dem Schicksal der dualistischen Geschlechterordnung und versuchte doch, sich 
im Privaten von dieser zu emanzipieren, da sie genügend Beispiele männlicher Unfähig
keit und weiblicher Eignung in Fragen der familiären und betrieblichen Geldpolitik als 
Gegenbeispiele zu traditionellen Rollenzuweisung an die Geschlechter erfahren hatte. 

3.8.1.5 Lyrik zwischen traditionellem bürgerlichem Frauenbild 
und liberaler Sexualität 

Auch in ihren lyrischen Arbeiten drückt sie ihre Meinung zu den Aufgaben der Frau in 
der Ehe aus und gibt zahlreiche Ratschläge, die junge Frauen befolgen sollten, die eine 
Heirat in Betracht zögen. Mit ihren Äußerungen offenbart sie ihre noch dualistischen 
Geschlechterzuschreibungen. So stellt sie ihre klaren Ansprüche an weibliches Ausse
hen dar: Frauen sollten aktiv an ihrem Äußeren arbeiten, sportlich und schlank sein, um 

497 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 197–205. 
498 Vgl. Pelc, Martin, Maria Stona und ihr Salon in Strzebowitz, Opava 2014, S. 24. So habe Stonawski 

ihr auch die damals für Frauen untypische Bildhauerinnenausbildung ermöglicht. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

gut auszusehen, sowie nicht zu oft zornig sein oder starke Gewürze essen oder viel Wein 
trinken, da diese Verhaltensweisen die Haut verunreinigten.499 Diese Anweisungen sind 
zwar augenscheinlich der äußeren Optimierung der Frauen dienlich, doch legen sie auch 
Forderungen an den spezifisch weiblichen Charakter offen. Die Ratschläge sind nur an 
Frauen gerichtet, für Männer formuliert Stonawski keine Ratschläge. In einem ande
ren Beitrag schreibt sie von konkreten Unterschieden in der Gefühlswelt von Frauen und 
Männern.500 So liebten Frauen jeden Mann verschieden, während Männer Frauen im
mer gleich liebten. Doch trotz ihrer traditionellen Geschlechterzuschreibungen rät sie 
nicht jeder Frau zur Ehe, denn diese solle laut Stonawski stets den Zweck erfüllen, beiden 
EhepartnerInnen zu nutzen: »Es gibt von Geburt aus halbe Menschen. Diese sollen hei
raten, denn die Ehe macht sie zu ganzen. Es gibt aber geborene ganze Menschen – diese 
sollen nicht heiraten, denn die Ehe macht sie zu Hälften.«501 So spiegelt sich ihre ambiva
lente Einstellung in geschlechterdualistischer Denkweise und emanzipatorischer Praxis 
auch in ihren anderen Werken neben dem autobiografischen Naturtagebuch wider. 

Auch in ihren Briefen an Haeckel offenbart Stonawski ihr dualistisches Geschlech
terbild klar, indem sie Frauen spezifische Charaktereigenschaften wie Schnelligkeit und 
Eitelkeit zuspricht. So schreibt sie in einem Brief als Entschuldigung für die Bitte, dass 
Haeckel ihr ein Foto von ihm senden solle: »Darf ich um das Bild bitten? Als Entschuldi
gungsgrund für meine Kühnheit füge ich bei, daß[!] ich mich an seinen Besitz mit der 
uns Frauen eigenthümlichen[sic!] Geschwindigkeit bereits geistig gewöhnt habe.«502 In 
einem weiteren Brief beschreibt sie ihre Freude über Haeckels Brief als der weiblichen 
Eitelkeit entsprungen.503 

Stonawskis literarisches Werk erhielt sowohl in der österreichischen als auch in der 
internationalen deutschsprachigen Pressen Beachtung. Es wurde in der allgemeinen 
zeitgenössischen Tagespresse sowie in Literaturzeitschriften und in Frauenzeitschriften 
besprochen. So animiert eine Anzeige im Anzeiger für den Buch-, Kunst und Musikhandel 
zum Kauf von Stonawskis Buch Mein lachendes Buch. Acht heitere Geschichten und lobt 
die Autorin mit den Worten: »Maria Stona ist als Meisterin der Kurzgeschichte längst 
bekannt.«504 Trotz des Werbecharakters des Beitrags ist er ein Beweis für Stonawskis 
Bekanntheitsgrad, da eine solche Aussage höchstwahrscheinlich nicht entgegen aller 
Tatsachen in der Literaturzeitschrift veröffentlicht worden wäre. Zudem findet sich ein 
Artikel in der Wiener Zeitschrift Sport & Salon von 1908, der Stonawskis Vorlesungen 
in Berlin thematisiert: »Die österreichische Dichterin Frau Maria Stona veranstalte
te in den letzten Tagen mehrere Vorlesungen in Berlin, deren großer Erfolg von der 

499 Vgl. Stona, Maria, Mein lachendes Buch. Acht heitere Geschichten, Verlag von Josef Grünfeld: Wien 
1932, S. 182. 

500 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 176. 
501 Ebd., S. 177. 
502 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12570 vom 16. November 

1890. 
503 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12573 vom 17. März 

1893. 
504 o. A., Werbeanzeige, in: Anzeiger für den Buch-, Kunst und Musikhandel 73 (1932), Heft 26, 25. Juni 

1932, Schwarz-Verlag: Wien 1932, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 239 

dortigen Presse allseits anerkannt wird.«505 Die Stellen sind Indizien für Stonawskis 
schriftstellerische Reichweite. Doch die Zeitschriften diskutierten ihre Schriften auch 
kritisch. So kritisiert die Redaktion der Österreichische Frauen-Rundschau für arbeitende 
Frauen Stonawski unter der Rubrik Buchbesprechungen explizit für die Freizügigkeit in 
ihren erotischen Gedichten, die nicht von gelingenden und verbindlichen Beziehungen 
handelten, sondern von chaotischen Liebesszenarien.506 Die Gedichte zeigten »einen 
bedenklich erotischen Überschwang«507. So kommt die Zeitschriftenredaktion zum 
Schluss: »Weiß Maria Stona nicht, daß[!] Hinschenken von Mensch zu Mensch nicht 
Sichverlieren, sondern Sichfinden ist? Daß[!], die davon nicht reicher werden und tiefer, 
eine tote Seele haben?«508 Die Redaktion stellt Stonawskis Werk hier auf sittlicher Ebene 
in Frage. 

Die Autorin eckte sehr wohl mit ihren Vorstellungen zur Sexualmoral an, auch wenn 
sie sich nicht explizit in Zeitschriften in theoretischer Weise zur Sexualmoral äußerte. 
Denn ihre literarischen Umsetzungen spiegeln die Ambivalenzen in ihrem Leben be
züglich der Erwartungen an Frauen in der Ehe wider. Dass die Zeitschriften diese Um
setzung thematisierten, zeigt erstens, dass Stonawski eine Autorin mit ausreichender 
Reichweite in der LeserInnenschaft war und macht zweitens deutlich, dass in ihrer Le
bens- und Schreibpraxis sehr wohl emanzipatorische Ansätze aufzufinden sind, die sich 
bereits in ihrer Berufstätigkeit und in ihrem Eheleben zeigten und die an zeitgenössi
sche Sittlichkeitsvorstellungen aneckten. 

3.8.2 Die treue Monistin 

Stonawski beschreibt im Dankesband an den verstorbenen Ernst Haeckel, dass sie durch 
einen Freund an Die Welträtsel und an den Monismus gekommen sei und wie sie auch 
Haeckel kennenlernte und wiederholt traf.509 In ihrem Beitrag ist keine Rede von ei
nem Aktivismus in Monistenbund. Das Kapitel untersucht, inwiefern Stonawskis litera
rische Äußerungen zum Monismus und ihre Briefe an Haeckel Auskunft über ihre Rolle 
im Bund geben. 

3.8.2.1 Monistische Bezüge in Stonawskis Werk 
Der Monismus war kein bedeutender Teil von Stonawskis literarischer Arbeit und so fin
den sich auch in den Briefen nur wenige Passagen zu diesem. Stonawski veröffentlich
te zudem keine monistischen Artikel in den Vereinszeitschriften. Die einzigen explizi
ten Quellen zu ihr und dem Monismus sind neben den Andeutungen in ihren Werken 

505 o. A., Wochenrundschau, in: Sport & Salon. Illustrierte Zeitschrift für die vornehme Welt 11 (1908), 
Heft 7, 15. Februar 1908, Wien 1908, S. 11f., hier S. 12. 

506 Vgl. o. A., Bücherbesprechungen, in: Österreichische Frauen-Rundschau 10 (1912), Heft 97, 1. Mai. 
1912, Verlag der arbeitenden Frauen: Wien 1912, S. 12. 

507 Ebd. 
508 Ebd. 
509 Vgl. hierzu und zum Folgenden Scholz-Stona, Maria, Ein Besuch bei Ernst Haeckel, in: Schmidt, 

Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben. Ein Buch der Verehrung und Dankbar
keit, Bd. 1, Verlag Unesma: Leipzig 1914, S. 385–390., hier S. 386f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

die Briefe, die sie an Ernst Haeckel sendete. Das Unterkapitel untersucht zunächst ih
re Werke kurz zu deren Spuren der monistischen Philosophie und wirft anschließend 
einen ausführlicheren Blick in die Briefquellen. 

Stonawski ging weder in ihrer Lyrik noch in ihren Erzählromanen konkret auf den 
Monismus als Philosophie oder auch nur auf den DMB ein. Dabei gibt es in ihren Gedich
ten jedoch zahlreiche indirekte Verweise auf den Monismus oder Anwendungsbeispiele 
dieses, ohne ihn als philosophische Überzeugung direkt zu nennen. 

Die Autorin veröffentlichte zahlreiche Gedichtbände und Erzählbücher. Beispielhaft 
wird im Folgenden ein Gedichtband von ihr mit dem Thema der Liebe betrachtet. In die
sem zieht sie zahlreiche mythische Vergleiche und schreibt vom Olymp und dem »Mahl 
der Götter«510, um die Empfindung der Liebe nachzuzeichnen. Die antiken Bezüge ste
hen den monistischen Bezugspunkten zur römischen und griechischen Kultur als Pa
radebeispiele der menschlichen Kulturentwicklung nahe. Einen weiteren Hinweis auf 
ihre monistische Weltanschauung bietet die Beschreibung der ewigen Verbundenheit 
des lyrischen Ichs mit seinem Geliebten im Gedicht Mit Dir!. Hier schreibt Stonawski 
von dem »Strahl des kosmischen Lichts«511, der das lyrische Ich und seinen Geliebten 
ewig verbinden werde. Dabei beschreibt die Erzählerin die Ewigkeit nicht als dualis
tisch. Sie schreibt nur im Konjunktiv von dem Himmel und der Hölle und nimmt die 
kosmische Kraft hingegen als Wahrheit an.512 Die Ansicht, dass die Ewigkeit nicht in 
dualistische Muster aufgeteilt ist, sondern aus einer monistischen Urkraft besteht, ist 
ein Kerngedanke der Monismus. Andererseits lässt die Autorin in ihrem zuvor zitierten 
Erzählwerk auch Interpretationsspielraum für eine fast schon christliche Weltanschau
ung mit einem personalen Gott, der die Welt geschaffen hat. Hier schreibt sie zum Bei
spiel, wie Frauen diejenigen liebten, denen sie »heilige Empfindungen«513 verdankten, 
also ihre Geliebten und Gott.514 War Stonawski also doch Christin und keine Monistin? 
Zwei Gedanken sind hierzu bedenkenswert: Erstens schreibt sie die in den Erzählungen 
und Gedichten enthaltenen weltanschaulichen Hinweise aus der Sicht des lyrischen Ichs 
oder des Erzählers und referiert in ihren Vergleichen auf allgemeine Bilder, die an der 
Lebensrealität ihrer ZeitgenossInnen anknüpften oder zumindest von diesen verstan
den wurden und Emotionen bei ihnen auslösten. Ihre Werke sind keine philosophischen 
Abhandlungen über ihre eigene Meinung, sondern sie wollen die Lesenden zum eigen
ständigen Nachdenken anregen, weshalb auch widersprüchliche Meinungen in den Wer
ken legitim sind und diese nicht unbedingt die Meinung der Autorin darstellen müssen. 
Zweitens verwundert es nicht, wenn Stonawski in ihrer Weltanschauung noch auf der 
Suche gewesen sein sollte, wie sie es auch bezüglich ihren Vorstellungen über Frauen 
war. Der ambivalente Charakter ihrer Geschlechterzuschreibungen kann durchaus auch 

510 Gedicht »Liebe«, in: Stona, Maria, Eines Traumes Welt. Neue Gedichte, Europäischer Verlag: Wien/ 
Leipzig 1935, S. 8. Vgl. zum Olypmvergleich Gedicht »Wundervolle Liebe«, in: Stona, Maria, Eines 
Traumes Welt. Neue Gedichte, Europäischer Verlag: Wien/Leipzig 1935, S. 17. 

511 Gedicht »Mit Dir!«, in: Stona, Maria, Eines Traumes Welt. Neue Gedichte, Europäischer Verlag: 
Wien/Leipzig 1935, S. 10. 

512 Vgl. ebd. 
513 Stona, Maria, Mein lachendes Buch, Wien 1932, S. 176. 
514 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 241 

in ihrer Weltsicht vorhanden gewesen sein. Zudem konvertierten ihre Kinder zum Pro
testantismus, was für ihren Einfluss auf sie im Vergleich zu ihrem katholischen ersten 
Mann spricht. Vielleicht war sie also doch noch der christlichen Konfession verhaftet. 
Auf Grund ihrer Zugehörigkeit zum DMB ist jedoch davon auszugehen, dass sie eine 
Monistin war und dem christlichen Glauben zumindest in ihrer zweiten Lebenshälfte 
abgesprochen hatte. 

3.8.2.2 ›Und unser Programm heißt Haeckel‹ – zwischen Verehrung 
und Freundschaft 

Diesen Eindruck vermitteln auch Stonawskis Briefe an Haeckel: Obwohl in den Briefen 
von keiner besonderen Aufgabe der Autorin im Bund oder von Verknüpfungen Stonaw
skis zu anderen Frauen im Bund die Rede ist, stellt sie sich in der Korrespondenz mit 
Haeckel als treue Monistin dar, die eine Verehrung für ihren philosophischen monisti
schen Lehrer an den Tag legt, die die gesamte Korrespondenz durchzieht, die zwar nicht 
über maximal zwei jährliche Schreiben hinausging, sich jedoch über fast 30 Jahre zog. 

Stonawski spricht Ernst Haeckel in ihren Briefen stets als intellektuell überlegen an. 
Ihre wiederholte Anrede »Herr und Meister«515, die sie sogar zu »Herr und Meister alles 
Lebenden«516 in eine allgemeingültige Sphäre hebt, drückt ihre hierarchische Beziehung 
zu ihrem geistigen Führer in Weltanschauungsfragen aus. Dabei hat sie trotz Hierar
chieverhältnis eine sehr positive Einstellung zu Haeckel, wie es auch in den Briefen der 
anderen Frauen der Fall ist, die mit Haeckel korrespondierten. So nennt sie ihn mehr
mals »gütig[en] Meister«517. Haeckel spende ihr mit seiner Arbeit ein Stück Lebenssinn 
und so schreibt sie: »Wirklich, es ist eine heilige Freude, Mensch zu sein – weil es solche 
Menschen giebt[sic!], wie Sie [Haeckel] es sind!«518 Sie gratuliert ihrem geistigen Vorbild 
deshalb oft zum Geburtstag und nennt ihn in unterwürfiger Verehrung den »liebenswür
digste[n] aller Gelehrten«519. Dabei ist jedoch anzumerken, dass sie sich zwar als ihm 
geistig unterlegen darstellt, wie es zum Beispiel in ihrem ersten Brief an Haeckel der 
Fall ist, in dem sie ihren Meister für seinen guten Schreibstil lobt, der ihr erst das Ver
ständnis seiner intellektuellen Texte ermögliche,520 dabei jedoch ihren leicht flapsigen 
Schreibstil beibehält und in umgangssprachlicher Manier Gefallen von Haeckel einfor
dert. Sie bittet ihn zum Beispiel um ein Foto für sich oder um ein Foto für die Frau des 

515 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12560 vom 25. März 
1892. 

516 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12604 vom 15. Februar 
1904. 

517 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12605 vom 19. Juni 1904 
und Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12610 vom 2. Juni 
1914. 

518 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12610 vom 2. Juni 1914. 
519 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12575 vom 25. Juli 1894. 
520 »Ich komme mir ganz gelehrt vor, weil ich alles verstehe, und vergesse nur, daß[!] das Verdienst 

nicht meiner Auffassung, sondern Ihrem klaren Stil gebührt.« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief 
von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12571 vom 16. November 1890.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Kunstlehrers, bei dem ihre Tochter Helene in der Lehre war.521 Diese Bitten äußerten 
zwar auch andere Frauen in ihren Briefen, doch hatten diese Frauen wesentlich mehr 
Briefkontakt mit Haeckel als Stonawski, die sich trotzdem traute, ihre Bitten zu stel
len. Und keine von ihnen fügte ihren Briefen den ungezwungenen Unterton Stonawskis 
hinzu, der sich in der Aussage zeigt: »Indem ich Ihnen zum Schluß[!] die Drohung ent
gegenschleudern, daß[!] ich Sie einmal in Ihrer schönen Villa Haeckel aufsuchen werde, 
reiche ich Ihnen – schnell wieder zahm geworden – die Hand«522, mit der sie die Schluss
formel eines Briefs einleitet. Ihr Kontakt zu Haeckel war nicht so intensiv wie bei ande
ren untersuchten Frauen wie Fanny Daxenbichler oder Ella von Crompton, doch er war 
beständig und freundschaftlich-locker, obwohl das hierarchische Verhältnis trotz Auflo
ckerung bestehen blieb. 

Die Verehrung, die Stonawski Haeckel in ihren Briefen zuspricht, beruht auf deren 
gemeinsamer monistischer Weltanschauung und auf der besonderen Rolle, die Haeckel 
an ihrer Verbreitung hatte. Ausgehend von diesen Briefen lässt sich die Frage nach ih
rer religiösen Ausrichtung eindeutig dahingehend auflösen, dass es sich bei ihr um eine 
echte Monistin und Haeckelverehrerin handelte. So wendet sie sich ausdrücklich von ih
rer religiösen Erziehung ab und schreibt: »Je mehr man sich loslöst von den traditionel
len Irrthümern[sic!], in die Erziehung u. eigene blöde Auffassung uns versenkten, um 
so stolzer, um so glücklicher fühlt man sich.«523 Des Weiteren verallgemeinert sie ihre 
Ansicht sogar für alle Kunstschaffenden und bekennt sich dadurch einerseits zu ihrem 
Künstlerinnendasein und andererseits in wiederholter Weise zum Monismus, indem sie 
schreibt: »Im Herzen sind wir Künstler ja alles[sic!] längst Monisten! Und unser Pro
gramm heißt Haeckel«524. 

So lobt sie Haeckel für seine wissenschaftliche Arbeit und seine politische Meinung. 
Sie stimmt ihm in allen in den Briefen angesprochenen Bereichen zu. Haeckel habe ein 
»ausgezeichnetes Werk«525 verfasst, womit sie nicht nur seine Algerischen Erinnerungen 
meint, sondern alle seine Werke, von denen sie einen Großteil gelesen habe.526 Sie be
zeichnet Haeckels Werk sogar als »Notwendigkeit«527 für die Kunst und Wissenschaft 
im Allgemeinen, zu der es mit den einzelnen Schriften einen wichtigen Beitrag leiste.528 

521 Vgl. ebd. und Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12605 vom 
19. Juni 1904. 

522 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12571 vom 13. Dezember 
1892. 

523 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12559 vom 14. März 1891. 
524 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12610 vom 2. Juni 1914. 
525 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12570 vom 16. November 

1890. 
526 An mehreren Stellen ihrer Briefe zeigt sie, dass sie viele Werke Haeckels gelesen hat. So habe 

sie beispielsweise zwei Vorträge Haeckels von 1891 aufmerksam studiert und über die Jahre hin
weg immer wieder seine anderen wissenschaftlichen Vorträge sowie Schriften »mit Leidenschaft« 
(Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12571 vom 13. Dezem

ber 1892.) gelesen. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief 
A 12559 vom 14. März 1891.) 

527 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12578 vom 4. März 1899. 
528 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 243 

Auch politisch steht sie ganz hinter Haeckels Meinung. Zumindest schreibt sie ihm ge
genüber nichts Gegenteiliges, sondern sie bestärkt ihn in seiner Meinung zu England zu 
Beginn des Ersten Weltkriegs.529 Außerdem bespricht sie in ihren Briefen auch Perso
naldebatten auf politischer Ebene mit Haeckel. So tauschen die beiden sich darüber aus, 
dass ihr gemeinsamer Bekannter Bartholomäus Carneri nicht in den österreichischen 
Reichstag gewählt worden ist.530 Personaldebatten innerhalb des Monistenbunds spricht 
Stonawski gegenüber Haeckel in ihren Briefen nicht an. Das ist ein Indiz für ihre unbe
deutende Rolle im Bund. Dabei wurde sie von Haeckel insofern als Gesprächspartnerin 
ernst genommen, als dass er sich mit ihr über Politik austauschte, und trotzdem nahm 
sie keine vereinspolitische Diskussion auf. Dieses Verhalten passt zum restlichen Ver
halten Stonawskis in Frauenfragen: Einerseits emanzipierte sie sich im privaten Bereich 
und im Bereich ihres eigenen Betriebs, doch andererseits forderte sie in ihren Romanen 
und in ihren Briefen an Haeckel nicht explizit mehr politische und familiäre Mitbestim
mung für Frauen ein, sodass sie nur begrenzt als emanzipiert gelten kann. 

Doch Stonawski tauschte sich in ihren Briefen an Haeckel nicht nur mit ihm über sei
ne Studien und die Politik aus, sondern machte auch Werbung für den Kauf ihrer Werke. 
Erstens freut sie sich über die Aufmerksamkeit, die einer ihrer Aufsätze durch Haeckel 
erfuhr.531 In einem anderen Brief äußert sie zudem die Bitte an Haeckel, eines ihrer Bü
cher zu erwerben, bei dem es sich um einen Gedichteroman handele und der bereits in 
der dritten und erhöhten Auflage gedruckt werde.532 Folglich nutzte sie den Briefwech
sel mit Haeckel nicht nur für politischen und wissenschaftlichen Austausch über sein 
Werk und den Monismus, sondern auch, um ihre eigene Karriere als Schriftstellerin zu 
unterstützen. 

Sie nutzte das monistische Netzwerk für ihre Reichweite und ihre Inspiration. Pelc 
schreibt, dass Stonawski, als sie in den 1880ern und 1890ern ein Netzwerk aus europäi
schen Intellektuellen und KünstlerInnen in Wien knüpfte, vor allem zu Bartholomäus 
von Carneri ein vertrautes Verhältnis aufbaute.533 Der Philosoph, Monist und Reichs
tagsabgeordnete habe wie schon für Marie Eugenie delle Grazie eine Lehrerfigur darge
stellt und sein »Denken bildete sozusagen das Grundgerüst, zu dem Stona weitere Ge
danken, Meinungen und Sprüche hinzufügte«534. 

529 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12611 vom 27. Au
gust 1914. So wolle sie ihm »Dank aussprechen für die prachtvollen, mannhaften Worte, mit denen 
Sie Englands Wissenschaft gewürdigt und Englands Gegnerschaft gezüchtigt haben!« (Ebd.) 

530 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12559 vom 14. März 
1891. 

531 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12610 vom 2. Juni 
1914. Sie schreibt an Haeckel: »Daß[!] Sie meinen kleinen Aufsatz eines so gütigen, beglückenden 
Dankes wert hielten, bereitet mir die allergrößte Freude.« (Ebd.) 

532 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Stona an Ernst Haeckel, Brief A 12577 vom Juni 1897. 
533 Vgl. Pelc, Martin, Maria Stona und ihr Salon in Strzebowitz, Opava 2014, S. 39–41. 
534 Ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.8.3 Zwischenfazit: die ungenutzte Reichweite 

Zusammenfassend sind die Zahlungsunfähigkeit ihres Vaters und ihres Ehemanns Indi
zien für Stonawskis phasenweise schlechte finanzielle Lage und die erfolglosen finanzi
ellen Verhandlungen zeigen ihren geringen Einfluss in der wirtschaftlichen Welt. Doch 
die Anzahl der von ihr veröffentlichten literarischen Werke sowie deren Beachtung in der 
österreichischen Presse lassen den Schluss zu, dass sie eine ideologische Reichweite bei 
ihren LeserInnen hatte, die sie jedoch nicht für explizite Monismusverbreitung nutzte. 

Bezüglich ihrer Briefe lässt sich feststellen, dass Stonawski die Frauenfragen ihrer 
Zeit nie thematisierte. Dieser Befund passt dazu, dass sie in ihren literarischen Werken 
keine klare Stellung zur Frauenemanzipation bezog. Somit kann sie nicht als klassische 
Frauenrechtsaktivistin wie Helene Stöcker oder Adele Schreiber charakterisiert werden, 
welche die Frauenbewegung öffentlich vorantrieben. Zudem war Stonawski eine gesin
nungstreue Monistin, die immer auf dem wissenschaftlichen Laufenden der Werke be
deutender monistischer Theoretiker wie Ernst Haeckel war, wie die Briefkorrespondenz 
mit diesem zeigt. Außerdem hatte sie durch ihre literarischen Werke eine gewisse Reich
weite, die der Verbreitung des Monismus hätte nützen können. Aus den Quellen lässt 
sich jedoch keine Situation rekonstruieren, in der sie von einem anderen Bundesmit
glied jemals darum gebeten worden wäre, den Monismus in ihren Werken zu themati
sieren. Zudem lässt sich bei Stonawski auch keine Eigeninitiative erkennen, über den 
Monismus zu publizieren. So publizierte sie auch nicht in den monistischen Zeitschrif
ten, für die es ja einige weibliche Autorinnen gab. Es liegt die Schlussfolgerung nahe, 
dass Stonawski zwar in ihrem privaten und gewerblichen Umfeld emanzipiert handel
te, jedoch im öffentlichen Bereich wie ihren eigenen Publikationen oder im DMB kei
ne Bemühungen für den Einsatz für mehr Frauenrechte unternahm. Das mag an ihrer 
eigenen Unentschlossenheit in der Frage gelegen haben oder an den von ihr erkannten 
schlechten Vorzeichen für ein aktives Engagement im Verein, zumal keine Frau hier eine 
Führungsrolle einnahm. In allen Fällen nahm sie als Autorin trotz ihrer Reichweite ver
mutlich aus eigenen Stücken nicht an der Öffentlichkeitsrepräsentation des Monismus 
teil und es kann kein Nachweis gefunden werden, dass die anderen Vereinsmitglieder 
einen publizistischen Schreibversuch oder einen Versuch, im Verein an entscheidender 
Stelle mitzuwirken, verhindert hätten. Allerdings bot Haeckel ihr auch keine Position an. 

Doch heißt das, dass sie an alten Rollenzuschreibungen an Frauen festhielt? Oder 
sich im Gegenteil dagegen auflehnte, aber die Monisten sie nicht ließen? Das Fazit zeigt, 
dass sie sich – wie die meisten Monistinnen – nicht auf gesellschaftlicher Ebene für Frau
enrechte einsetzte, jedoch auf individueller Ebene sehr emanzipiert war: Durch Beruf, 
Scheidung und öffentliche schriftstellerische Tätigkeit. Haeckel bot ihr zwar keine öf
fentliche Zusammenarbeit an, doch unterstützte er sie, genau wie Carneri, indem er sich 
für ihre Werke interessierte, sie erwarb und sie lobte. Carneri ging sogar noch weiter und 
erweiterte ihr berufliches intellektuelles Netzwerk, indem er sie mit internationalen und 
österreichischen SchriftstellerInnen zusammenbrachte. Und Stonawski forderte diese 
Kontakte und die Verbreitung ihrer Werke auch von Haeckel ein, wie ihre Briefe an ihn 
zeigen. Folglich war sie durchaus emanzipiert, denn sie nahm sich das Recht, durch ihre 
Kontakte im DMB mehr öffentliche Reichweite als Schriftstellerin zu erlangen und so ihr 
berufliches Handlungsfeld auszuweiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 245 

3.9 Marie Eugenie Delle Grazie 

Marie Eugenie Delle Grazie war eine zeitgenössisch bekannte Schriftstellerin der Jahr
hundertwende und Mitglied des DMB. Sie war zwar nicht in einem Frauenverein aktiv, 
doch stand ihre literarische Arbeit, die zahlreiche Frauenschicksale thematisiert, auch 
im Dienst der Frauen und ihrer Emanzipation. 

Die Frage nach delle Grazies Rolle im Bund ist insofern relevant, als dass sie als be
kannte Schriftstellerin wie auch Maria Stonawski mit ihrer Leserschaft ihr eigenes Publi
kum hatte. So kann der Frage nachgegangen werden, inwiefern der Monistenbund sich 
ihre Reichweite zunutze machte. 

3.9.1 Künstlerin, Monistin und späte Katholikin 

Marie Eugenie delle Grazie verfasste zwei autobiografische Romane, die die Forschung 
zu ihr so gut aufbereitet, dass sich die Rekonstruktion ihrer Biografie in dieser Arbeit 
auf die wenige, aber ausführliche geschichtswissenschaftliche Forschung zu ihrer Per
son konzentriert, die wiederum stark auf ihrem schriftstellerischen Werk sowie auf ihrer 
autobiografischen Skizze ›Mein Lebensweg‹ beruht. 

3.9.1.1 Ein Leben für die Kunst 
Maria Flaschberger skizziert delle Grazies Lebensweg wie folgt: Sie sei am 18. April 1864 
in Ungarisch-Weißkirchen im serbischen Donaugebiet geboren worden.535 Ihr Vater Cä
sar delle Grazie sei Direktor der Kohlebergwerke von Drenkowa in Südungarn gewesen 
und habe aus einer venezianischen Familie gestammt, sei aber in Smyrna geboren und 
aufgewachsen und habe nach einem beruflichen Wechsel nach Drenkowa mit 46 Jahren 
Maria Melzer, die 20 Jahre jüngere Tochter eines Grundbesitzers, geheiratet.536 Marie 
Eugenie delle Grazie sei die älteste von drei Geschwistern gewesen und nachdem sie im 
Alter von acht Jahren ihren Vater verlor, hätte sie zahlreiche Konflikte mit ihrer Mutter 
ausgetragen, die ihre künstlerische Begeisterung im Gegensatz zu ihrem Vater nicht teil
te. 1875 habe sie wegen einer Nervenkrise ihre Lehrerinnenausbildung am Pädagogium 
St. Anna abgebrochen, deren Ursache Flaschberger in den zahlreichen Streitigkeiten mit 
ihrer Mutter vermutet. 

535 Vgl. hierzu und zum restlichen Absatz sowie zum Beginn des nächsten Absatzes Flaschberger, Ma

ria, Marie Eugenie delle Grazie (1864–1931). Eine österreicherische Dichterin der Jahrhundertwen
de – Studien zu ihrer mittleren Schaffensperiode, Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades 
an der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz, Graz 1978, S. 15–24. 
Hier gibt delle Grazie mit dem 14. August 1864 ein leicht anderes Geburtsdatum an. (Vgl. delle 
Grazie, Marie Eugenie, Mein Lebensweg, in: Dies., Theiß und Donau. Erzählungen aus dem Un
garlande [Sämtliche Werke von M. E. delle Grazie Bd. 9], 2. Auflage, Breitkopf und Härtel: Leipzig 
1904, S. 72–84, hier S. 74.) 

536 Auch hier wird in delle Grazies autobiografischer Skizze eine andere Angabe zum Verlobungsalter 
ihrer Eltern genannt: Ihr Vater sei 48 Jahre alt gewesen, als er sich als erfolgreicher und künstlerisch 
sowie kulturell interessierter Unternehmer mit ihrer Mutter verlobte, die zu dieser Zeit 15 Jahre alt 
gewesen sei. (Vgl. delle Grazie, Marie Eugenie, Mein Lebensweg, Leipzig 1904, S. 76.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Delle Grazie heiratete nie und wurde nie Mutter. Falschbergers Darstellung zeich
net das Bild einer Frau, die ganz in ihrem Künstlerinnendasein aufging und damit nicht 
der traditionellen Erwartungshaltung, zu heiraten und sich der Familie zu widmen, ent
sprach. Sowohl im privaten als auch im öffentlichen Bereich scheint sie emanzipiert ge
wesen zu sein, auch wenn ihre eigene emanzipatorische Lebensweise über ihre theore
tische Unterstützung der Frauenbewegung und ihre Reflektion weit hinausgeht. Flasch
berger beschreibt, wie sich delle Grazie als Schriftstellerin etablierte, indem sie sich ei
nen Zirkel um den ihr vertrauten Diakon ihrer Gemeinde und den späteren Theologie

professor für christliche Philosophie, Laurenz Müllner, herum aufbaute.537 Diesem hät
ten auch andere AutorInnen angehört, denen sie auch aus dem Entwurf ihres Haupt
werks ›Robespierre‹ vorgelesen hätte. Hier sei delle Grazie mit ihrem Freisinn und ihren 
vom materialistischen Monismus geprägten Ideen akzeptiert und nicht wie von ihrer 
christlichen Mutter für ihre Weltanschauung verurteilt worden. Nachdem sie sich seit 
ihrer Jugend in ihrem Streben nach Selbstbefreiung und Selbsterkenntnis immer mehr 
von der christlichen Religion abgewendet und sich Nietzsches Kritik an dieser als »Reli
gion des Jammers«538 zu eigen gemacht hätte,539 sei sie von Müllners Tod tief getroffen 
wieder zum Katholizismus zurückgekehrt.540 

Delle Grazie schrieb »auf allen Gebieten der Dichtkunst«541: Sie schrieb Lyrik, Epen, 
Dramen und Erzählromane, wobei sie nach einigem Ausprobieren ihren künstlerischen 
Schwerpunkt auf die letzteren legte.542 In ihrem Werk verbinden sich Verweise auf die 
griechische und römische Antike mit monistischem Gedankengut – laut Flaschberger 
bringt ihr Werk mitunter ein »Gefühl des Verwobenseins mit dem Allleben«543 zum Aus
druck. Die monistischen Ansätze lassen sich zeitlich vor allem in ihrer Schaffensperi
ode kurz nach ihrer Italienreise 1886 verorten.544 Um die Jahrhundertwende erschien mit 
ihrem Hauptwerk ›Robespierre‹ eine Zusammenfassung ihrer philosophisch-naturwis
senschaftlichen Weltsicht in Romanform.545 Flaschberger zufolge kommt delle Grazie 
in diesem zweiteiligen Epos zu der »Erkenntnis, daß[!] Gott nur ein Produkt unserer 
eitlen Hoffnungen und Wünsche«546 sei. Die Autorin spreche sich klar für den Monis
mus als richtige Lebensphilosophie aus.547 Flaschberger erklärt die Faszination, die der 

537 Vgl. hierzu und zum Folgenden Flaschberger, Maria, Marie Eugenie delle Grazie, Graz 1978, 
S. 32–39. 

538 Ebd., S. 64. 
539 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
540 Vgl. ebd., S, 40. 
541 Ebd., S. 53. 
542 Vgl. ebd., S. 53. 
543 Ebd., S. 77. 
544 Vgl. ebd. 
545 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 84–100. 
546 Ebd., S. 92. 
547 Wie Michiel Rys richtig feststellt, stellt delle Grazie vor allem in ihrem Epos Robespierre ihre Mo

nismusvorstellung und die Kritik an den verschiedenen Monismen dar. So schreibe sie Darwins 
Naturbegriff als »Fortschrittsvision der menschlichen Perfektionierung um« (Rys, Michiel, Monis

mus und/als Revolution. Die Monismuskritik in Marie Eugenie delle Grazies modernem Epos Ro
bespierre (1894), in: Convivium. Germanistisches Jahrbuch Polen, Lodz University Press: Lodz 2018, 
S. 9–33, hier S. 23.) und hoffe darauf, dass die Menschen ohne religiöse Götzenverehrung und nur 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 247 

Monismus auf delle Grazie ausübte, damit, wie er Religion und Wissenschaft verband. 
Besonders die Naturverbundenheit des Monismus habe sie, die einem pantheistischen 
Gottesbild anhing, von dieser Weltanschauung überzeugt.548 Das habe sich dann auch in 
ihrer naturalistischen Kritik an der Unnatürlichkeit der Götterverehrung und der Indus
trialisierung niedergeschlagen.549 Damit war der Monismus von prägender Bedeutung 
für ihr Denken – neben ihrem Sozialismus und ihren Sympathien für die Arbeiterbewe
gung.550 

Zeitlich zusammenfallend mit Laurenz Müllners Tod 1911 kehrte sich delle Grazie von 
der monistischen Naturreligion ab und kam infolge einer mystisch-religiösen Umorien
tierung zurück zum Katholizismus.551 Doch schon als Monistin hatte sie nicht vorbe
haltlos alle Auffassungen der monistischen Wegbereiter und Vordenker übernommen. 
Im Vergleich zu Nietzsche, dessen Philosophie Eingang in den Monismus fand, sieht 
Flaschberger in delle Grazies Weltanschauung bei allen Gemeinsamkeiten doch maß
geblich einen Unterschied in der von delle Grazie in ihrem ›Robespierre‹ propagierten 
Mitleidsethik.552 Delle Grazie lehnte zwar das institutionalisierte Christentum mit sei
ner rigiden Dogmatik ab, dennoch macht Flaschberger in ihrer monistischen Schreib
phase christliche Mitleidstendenzen aus, die Nietzsches Ideal des Übermenschen wi
dersprechen. Dabei hätten delle Grazies naturalistische industrialisierungs- und mo
dernitätskritische Tendenzen durchaus im Konflikt mit ihrem monistischen Anspruch 
der Höherentwicklung der Menschheitskultur im Rahmen der Naturgesetze gestanden, 
wobei nach Flaschberger schlussendlich delle Grazies monistische Prägung überwogen 
habe. 

durch die wissenschaftliche Aufklärung zur Herrschaft über die Welt gelängen. (Vgl. ebd.) Dabei 
beschäftige sie sich mit dem Verhältnis von Individuen in der Gemeinschaft und habe das uto
pische Ideal, dass die Welt aus einer Gemeinschaft von Menschen besteht, die von sich aus und 
nicht, weil sie einen Götzen verehren, Mitleid haben und die Gemeinschaft mit Nächstenliebe be
reichern. (Vgl. ebd., S. 30.) Ihr sei durchaus bewusst gewesen, dass dieses Ideal utopisch sei. (Vgl. 
hierzu und zum Folgenden ebd., S. 23–31.) Denn sie habe gesehen, dass sich nur schwerlich die ge
samte Gesellschaft von dualistischen Denkbildern losmachen konnte und sich dem Monismus zu
wenden würde. So werde die Gewaltkritik zur zentralen Kritik delle Grazies am Monismus und des
halb werden im Epos auch »alle Träger der monistischen Hoffnung« (Ebd., S. 30) vernichtet: Denn 
es bestehe die Gefahr, Gewalt anzuwenden, um den Monismus gegen die vielen anderen dualisti
schen gesellschaftsordnenden Prinzipien durchzusetzen. So scheitere auch Robespierre selbst, da 
er Gewalt anwende und sein monistisches vernunftgeleitetes Mitleid dadurch verliere. So werde 
er vom »Genie« (Ebd., S. 29) zum »Verbrecher« (Ebd.). 

548 Vgl. Flaschberger, Maria, Marie Eugenie delle Grazie, Graz 1978, S. 151. 
549 Vgl. ebd., S. 155. 
550 Vgl. ebd., S. 157. 
551 Vgl. ebd., S. 160. Der weltanschauliche Sinneswandel nach 1911 ist zwar interessant, doch für den 

Untersuchungszweck der Arbeit zweitrangig, da die Arbeit vor allem delle Grazies Rolle im Monis

tenbund und ihre monistische Gesinnung betrachtet, um Rückschlüsse auf die Rolle der Frauen im 
Bund ziehen zu können. 

552 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 164–166. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.9.1.2 Mütter, Arbeiterinnen, Ehefrauen – literarische Verhandlung 
von Frauenbildern 

Monika Manczyk-Krygiel betrachtet in der Analyse ihres schriftstellerischen Werks del
le Grazies Einstellung zur Situation der Frauen und ihrer Emanzipation.553 Sie geht der 
Frage nach, inwieweit delle Grazies Werk die Subjektwerdung der Frau verhandelt und 
ob sie eher zur Apologie der bestehenden Verhältnisse und tradierten Rollenzuschrei
bungen beiträgt oder selbstständige Weiblichkeitsentwürfe entwickelt. Dabei nimmt sie 
mit Bertha von Suttner und Marie von Ebner-Eschenbach noch zwei andere zeitgenös
sische Autorinnen, die um 1900 populär waren und einen Großteil ihres Lebens in Wien 
verbrachten, in den Blick.554 Manczyk-Krygiel identifiziert als frauenspezifische Themen 
in delle Grazies Werk, die auch die historische Frauenforschung betrachtet habe, die Ehe, 
Mutterschaft, Frauenbildung, Frauenerwerbsarbeit sowie Liebe und Sexualität. 

Delle Grazie thematisiere das Problem der Vernunft- beziehungsweise Konvenien
zehe.555 Eine solche Vernunftehe ende in ihren Werken stets schlecht, entweder sterbe 
die Protagonistin oder es erfolge eine Scheidung. Auch führe sie zum Ehebruch, wobei 
die Ehebrecherinnen bei delle Grazie meist unsympathische junge Frauenfiguren seien, 
die nur aus finanziellem Interesse mit wesentlich älteren, reichen Männern verheiratet 
seien. Dahingegen stelle sie die Liebesehe als Grundlage für eine geistige Gemeinschaft 
dar, aus der sich die Gleichberechtigung der PartnerInnen ergebe. Folgt man Manczyk- 
Krygiels Einschätzung, so kann man feststellen, dass delle Grazies Ideal einer gleichbe
rechtigten Partnerschaft zwischen beiden Geschlechtern auch dem Eheverständnis der 
Neuen Ethik entsprach.556 

553 Manczyk-Krygiel, Monika, An der Hörigkeit sind die Hörigen Schuld. Frauenschicksale bei Marie 
von Ebner-Eschenbach, Bertha von Suttner und Maria Eugenie delle Grazie, Verlag Hans-Dieter 
Heinz Akademischer Verlag Stuttgart: Stuttgart 2002. In der gekürzten veröffentlichten Fassung 
ihrer Dissertation vergleicht Manczyk-Krygiel die frauenspezifischen Aspekte in den Werken der 
drei Schriftstellerinnen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 7.) 

554 Ein weiteres Auswahlkriterium für die Untersuchungsgruppe der Literaturwissenschaftlerin war, 
dass die Schriftstellerinnen nicht in der Frauenbewegung aktiv waren, da zu Schriftstellerinnen in 
der Frauenbewegung bereits genug geforscht worden sei. (Vgl. ebd., S. 8.) Die Forschungsliteratur 
zu delle Grazie sei sowohl im historischen als auch im hier betrachteten literaturwissenschaftli
chen Bereich sehr spärlich. (Vgl. ebd., S. 14f.) 

555 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 74–99. 
556 Es spricht auch für ihre Unterstützung der Neuen Ehtik, dass delle Grazie den Aufruf der Interna

tionalen Vereinigung für Mutterschutz und Sexualreform mit dem Titel ›Aufruf an die Männer und 
Frauen der Kulturländer‹ unterschrieb, der fordert, ledige Mütter wertzuschätzen und die Doppel
sexualmoral für Männer aufzubrechen und somit sexuelle Beziehungen beider Geschlechter mo

ralisch gleich zu bewerten. (Vgl. Rosenthal, Max (Hg.), Mutterschutz und Sexualreform. Referate 
und Leitsätze des I. Internationalen Kongresses für Mutterschutz und Sexualreform in Dresden 
28./30. September 1911, Verlag von Preuss & Jünger: Breslau 1912, S. 137.) Interessant ist, dass auch 
Haeckel und Ostwald den Aufruf von 1911 unterschrieben. (Vgl. ebd.) Dieser Umstand ist damit zu 
erklären, dass die Erklärung sagt, dass die Veränderung der Sexualmoral notwendig sei, um den 
»Aufstieg der Gattung« (Ebd., S. 134.) der Menschen zu ermöglichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 249 

In ihren Werken ergreife delle Grazie Partei für ledige Mütter und gegen die Väter.557 
Auch hier teilt sie also Positionen der Neuen Ethik. Ihr positiv konnotiertes Bild von Mut
terschaft geht über die leibliche Abstammung hinaus und erfasst auch die geistige Mut
terschaft und damit die Liebe von Frauen gegenüber Kindern insgesamt.558 Manczyk- 
Krygiel arbeitet dabei einen autobiografischen Bezug zu der eigenen Mutter-Tochter- 
Beziehung von delle Grazie heraus: Die Autorin musste feststellen, dass ihre Mutter ih
ren Vater nur aus materiellen Gründen geheiratet hatte und dass sie ihre eigenen schrift
stellerischen Ambitionen missbilligte. Diese Kombination aus der Vernunftehe ihrer El
tern und einer schlechten Beziehung zur eigenen Mutter mögen die Motivation für delle 
Grazies Einstellungen zur Ehe und Mutterschaft gewesen sein – ohne dass sie selbst je
mals Mutter geworden wäre. 

Im öffentlichen Bereich habe delle Grazie einen gesellschaftlichen Umbruch dahin
gehend ausgemacht, dass Frauen zunehmend an dem Bildungswesen und dem Erwerbs
leben partizipierten, was in ihrem Werk allerdings eine weniger bedeutende Rolle spiele 
als die Emanzipation im Privaten.559 Sie übe zwar Kritik an der Verengung der Frau
enbildung auf die Aspekte der weiblichen Geschlechterzuschreibungen als Haus- und 
Ehefrau, ohne aber daraus eindeutige Konsequenzen zu ziehen, wie beispielsweise die 
Zulassung von Frauen zum Studium zu fordern.560 Es gehe ihr nicht um eine grund
sätzliche Kritik an den Erwartungen an die Ehefrau und Mutter, sondern darum, ein 
emanzipatorischeres Verständnis dieser Erwartungen zu entwickeln, wenn sie als Ne
gativbeispiele junge Frauen in ihrem Werk auftreten lässt, die wegen ihrer rein auf die 
Hausfrauentätigkeit abgestimmten Erziehung nicht zu einer eigenverantwortlichen Le
bensführung in der Lage sind. Die Berufsausbildung solle bei delle Grazie die Aufgaben 
als Hausfrau nicht ersetzen, sondern vielmehr ergänzen. Berufstätige Frauen, die ganz 

557 Vgl. hierzu und zum restlichen Absatz Manczyk-Krygiel, Monika, An der Hörigkeit sind die Hörigen 
Schuld, Stuttgart 2002, S. 115–141. Auch hier kritisiert sie in einem ihrer Werke die Konvenienzehe, 
da aus dieser ›schlechterer‹ Nachwuchs hervorgehe als aus einer Liebesehe: »Man nehme nur so 
ein echtes, rechtes, gesundes Kind der Liebe. Wie schreit seine Ähnlichkeit meist den Namen des 
Vaters, sei es nun legitim oder illegitim. Und man vergleiche damit die Homunkel aus sogenannten 
›Vernunftehen‹ oder aus solchen, die es mit der Zeit geworden sind.« (Delle Grazie, Marie Eugenie, 
Liebe, in: Dies., Theiß und Donau. Erzählungen aus dem Ungarlande [Sämtliche Werke von M. E. 
delle Grazie Bd. 9], 2. Auflage, Breitkopf und Härtel: Leipzig 1904, S. 170–178, hier S. 177.) 

558 In einem ihrer Werke kritisiert delle Grazie explizit eine ihrer Figuren, die ihre Tochter als junge 
Frau zur Adoption an andere Eltern gab, wodurch diese Tochter ein wesentlich erschwertes Leben 
hatte. (Vgl. delle Grazie, Marie Eugenie, Mutter, in: Dies., Liebe. Erzählungen von Marie Eugenie 
Delle Grazie, Breitkopf und Härtel: Leipzig 1902, S. 103–128.) So vermittelt die Schriftstellerin mit 
ihrer Geschichte die Mitteilung, dass die ›Mutterrolle‹ eine besondere Rolle sei, die mit viel Ver
antwortung einhergehe, und dass Mütter für ihre Kinder sorgen sollten, da es sonst zu zerrütteten 
und unnatürlichen Lebenswegen komme. Auch die Geschichte um die ältere reiche Dame Namens 
Helene endet tragisch, die ihrem Freund und Arzt offenbart, wie sie ihre uneheliche Tochter einst 
anonym adoptieren ließ und seit 20 Jahren darunter leide. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 
S. 116–128.) Ihre Tochter wird zufällig als Unterhalterin bei ihr angestellt, litt stets unter dem Ver
lassenwerden durch ihre leibliche Mutter und schafft es nicht mehr, dieser vor ihrem Tod die selbst 
erst eben erfahrene Identität zu offenbaren. 

559 Vgl. Manczyk-Krygiel, Monika, An der Hörigkeit sind die Hörigen Schuld, Stuttgart 2002, S. 237f. 
560 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 157–168. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

von ihrer Arbeit vereinnahmt werden und daher keine häuslichen Tätigkeiten mehr aus
üben, fänden dementsprechend nur am Rande Erwähnung.561 Die einzige Ausnahme 
seien Künstlerinnenfiguren – Schriftstellerinnen, Malerinnen, Dichterinnen und Bild
hauerinnen nähmen in delle Grazies Werk eine Sonderrolle ein, da sie auf der einen Seite 
durch ihre besondere Begabung eine Selbstständigkeit und finanzielle Unabhängigkeit 
genießen, dafür auf der anderen Seite auf eigene Familie und Kinder verzichten und da
her einsam sind. 

Zur Sexualität fänden sich in delle Grazies Werken wie auch bei den anderen bei
den von Manczyk-Krygiel untersuchten Autorinnen Anhaltspunkte für eine konserva
tive Sexualmoral, soweit es darum geht, inwieweit Frauen ihre Sexualität frei ausleben 
sollten.562 Im Gegensatz zu anderen zeitgenössischen SchriftstellerInnen spreche del
le Grazie, auch wenn sie Frauen, die liberaler mit ihrer Sexualität umgehen, als gefähr
det betrachtet, den Frauen allerdings das Ausleben ihrer Sexualität weniger kategorisch 
ab.563 Einige Einstellungen wie die der gleichberechtigten Partnerschaft und der Entstig
matisierung lediger Mütter verbinden delle Grazie mit der radikalen Frauenbewegung, 
da sie dieselben Forderungen literarisch ausdrückt, die die Neue Ethik explizit fordert. 
Doch es gibt mit der Unterstützung der geistigen Mutterschaft als ursprünglich aus der 
gemäßigten Frauenbewegung stammendem Konzept auch inhaltliche Überschneidun
gen mit letzterer Strömung. Insgesamt unterstützte delle Grazie in ihren Werken aber 
vor allem die private weibliche Emanzipation, statt sich für die öffentliche Emanzipa
tion einzusetzen; eine Ausnahme stellen allenfalls die Künstlerinnenfiguren dar, die in 
ihren Werken auftreten. Manczyk-Kriegel vermutet, dass sich delle Grazie, wie auch die 
anderen untersuchten Frauen, deshalb zurückhielten, weil sie Verläge finden mussten, 
die ihre Manuskripte publizierten,564 was sich umso schwieriger gestaltete, je kontrover
ser die Inhalte waren. Die Betrachtung von Delle Grazies Biografie, Werk und Einstel
lung zu Fragen der Frauenbewegung in ihren Werken erlaubt abschließend den Schluss, 
dass die Schriftstellerin ein gemäßigt-emanzipatorisches Frauenbild hatte: Als Monis
tin und Schriftstellerin befürwortete sie eine Bildung der Frau über eine reine Erziehung 
zur Haushaltsführung hinaus, ohne dass das für sie auch eine berufliche Emanzipation 
im Sinne der radikalen Frauenbewegung bedeutet hätte. 

3.9.2 Monistin auf Zeit – Die monistische Schriftstellerin und Haeckels Freundin 

Für delle Grazies Rolle im Monistenbund ist die jahrelange Korrespondenz mit Haeckel, 
die sowohl über ihre Stellung im Verein als auch über ihre Beziehung zu Haeckel Auf
schluss gibt, die Hauptquelle.565 Sie stand auch mit dem monistischen Philosophen Bar
tholomäus von Carneri in Briefaustausch, den sie Haeckel gegenüber in einem Brief als 

561 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 178–196. 
562 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 43f. 
563 Vgl. ebd., S. 63. 
564 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 221f. 
565 Haeckels Briefe an delle Grazie liegen in der Wienbibliothek im Wiener Rathaus und delle Grazies 

Anwortschreiben sind im Ernst-Haeckel-Archiv in Jena archiviert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 251 

teuren Freund bezeichnet.566 Die Arbeit betrachtet im Anschluss an ihre Korrespondenz 
mit Haeckel auch delle Grazies Briefwechsel mit Carneri.567 

Zur Einordnung ist zu bedenken, dass delle Grazie in der – auf Grund ihres österrei
chischen Wohnsitzes vornehmlich österreichischen – Presse zumeist mit schriftstelleri
schen Aktivitäten, Lesungen und Vereinstreffen in Verbindung gebracht wird.568 Nicht 
ein einziges Mal schreibt die Presse über eine öffentliche Verbindung von ihr mit dem 
DMB, was dagegen spricht, dass sie öffentlich für den Verein in Erscheinung getreten 
ist. 

3.9.2.1 Naturwissenschaft und Literatur statt Frauen betreffende Themen 
Zum Monistenbund kam delle Grazie auf persönliche Einladung Haeckels hin, der sie 
als Schriftstellerin schätzte.569 Doch obwohl Haeckel ihr eine solche Wertschätzung ent
gegenbrachte, übernahm delle Grazie keine besonderen Aufgaben im DMB. Zumindest 
finden sich in ihrer Korrespondenz mit Haeckel keine Anhaltspunkte, die auf eine solche 
schließen lassen. 

Eine Untersuchung des Briefwechsels auf eine etwaige Behandlung von Frauen be
treffenden Themen kommt zu dem Ergebnis, dass diese im Austausch zwischen Haeckel 
und delle Grazie nicht vorkommen. In Haeckels Briefen sind keine Äußerungen zu delle 
Grazies oder seinem eigenen Frauenbild zu finden. Lediglich einmal bezeichnet er ih

566 Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 31642 vom 11. 
August 1894. 

567 Leider sind keine Briefe zwischen delle Grazie und ihrem geistlichen Mentor Laurenz Müllner er
halten. Diese könnten Aufschluss über ihre weltanschauliche Orientierung und deren Verände
rung vom Katholizismus zum Monismus und wieder zurück zum Katholizismus geben. Die Briefe 
an Carneri können das nicht, da er bereits 1909 starb, also zweieinhalb Jahre vor Müllners Tod, und 
delle Grazies Rückkehr zum Katholizismus somit nicht mehr mit ihr besprechen konnte. Ihre vor
angegangene Hinwendung zum Monismus war ein langjähriger Prozess und ist durch die Briefe 
nicht besser nachvollziehbar als durch die bereits zuvor besprochene Biografie. 

568 Einige Beispiele für die Erwähnung der Schriftstellerin in der österreichischen Lokalpresse sind: 
o. A., Die constituierende Versammlung des Literarischen Vereins Wien, in: Neue Freie Presse. 
Abendblatt 38 (1902/03), Nr. 13869, 6. April 1903, Wien 1903, S. 6. Hier wird delle Grazies Teilnah
me an der konstituierenden Versammlung des literarischen Vereins Wien besprochen. (Vgl. ebd.) 
Sie war also vernetzt unter den Wiener SchriftstellerInnen. In einem anderen Wiener Blatt wird 
eine Lesung delle Grazies angekündigt. (Vgl. o. A., Was gibt’s denn Neues?, in: Illustriertes Wiener 
Extrablatt. Abendausgabe 30 (1901), Nr. 7, 7. Januar 1901, Wien 1901, S. 1.) Ein weiteres Beispiel für 
eine öffentliche Lesung delle Grazies ist o. A., Kleine Chronik, in: Wiener Abendpost. Beilage zur 
Wiener Zeitung, 38 (1901), Nr. 4, 5. Januar 1901, Wien 1901, S. 3. Delle Grazie trat folglich nur für ihr 
schriftstellerisches Werk und nicht für den DMB politisch öffentlich auf. Sie wurde in der zeitge
nössischen österreichischen Presse als bedeutende Dichterin wahrgenommen. (Vgl. beispielswei
se o. A., Wiener Frauen. Zum Lobe der Wienerinnen, in: Neues Wiener Journal 8 (1900), Nr. 2386, 
16. Juni 1900, Wien 1900, S. 3–4.) 

569 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 91.100 vom 6. Februar 1906, Jena. Er schreibt: »Ich schicke Ihnen und unserem Freund 
Müllner beifolgend die Einladung zum Bunde. Sollten Sie sich zum Beitritt entschließen (- ohne 
daß[!] ich Sie dränge! -)so würde dies für uns eine große Freude sein.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

re Überzeugung vom Monismus als »männliche[…] monistische[…] Weltanschauung«570 
und offenbart, dass er den männlichen Intellekt als vom weiblichen Intellekt verschie
den betrachtete (und wie der Kontext zeigt, als überlegen). Delle Grazie selbst sprach in 
keinem ihrer Briefe an Haeckel Themen an, die Frauen besonders betreffen. 

Inhaltlich tauschte sich Haeckel mit der Schriftstellerin viel über seine naturwissen
schaftlichen Werke und ihre schriftstellerischen Publikationen aus. So schickten sie sich 
gegenseitig oft Schriften zu. Aus seinen Briefen geht hervor, dass er delle Grazies Texte 
auch tatsächlich mit Interesse rezipierte.571 Er erhielt von ihr auch ein Exemplar ihres 
bekanntesten Werks »Robespierre«.572 Haeckel sendete delle Grazie dafür beispielwei
se seine ›Kunstformen der Natur‹ zu,573 aber nie rein naturwissenschaftliche Abhand
lungen, sondern nur philosophische und naturkünstlerische Werke.574 So schickte er ihr 
sein philosophisches Buch ›Monismus‹ mit dem Kommentar: »Heute kann ich zu mei
nem ›Monismus‹ diese Zeilen meines Dankes bei legen. Meine sonstigen Arbeiten sind 
meistens speciell[sic!] biologischer Natur u. dürften keinerlei Interesse für Sie besit
zen.«575 Delle Grazie war für Haeckel keine fachliche Diskussionspartnerin, ihre Korre
spondenz beschränkte sich auf Fragen, bei denen delle Grazie ›mitreden‹ konnte. Dafür 
fällt auf, dass Haeckel auf andere Weise mit ihr in den Austausch trat als mit den üb
rigen hier untersuchten Frauen: Die Korrespondenz lässt kein hierarchisches Verhält
nis, sondern einen – wenn auch auf das künstlerische Feld beschränkten – ebenbürtigen 
Austausch erkennen. Haeckel nennt delle Grazies ›Robespierre‹ ein »werthvolles[sic!] Ge
schenk«576 und bietet an, ihr die Illustrationen seiner dritten Auflage der ›Indischen Rei

570 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.668 vom 17. Juni 1895, Jena. 

571 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.681 vom 22. August 1899, Brückenau. So lobt er ihre ›Italienischen Vignetten‹ als ein 
Werk, das ihm besondere Freude bereitet habe. (Vgl. ebd.) 

572 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.662 vom 18. Oktober 1894, Jena. 

573 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 89.592 vom 6. August 1899, Schloss Altenstein. Zur Bewertung dieser erwartete Haeckel 
ihren »Cunstrichter[sic!] Blick« (Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an 
Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.691 vom 11. Mai 1899, Jena.) und sprach ihr somit eine 
hohe fachliche Kompetenz im künstlerischen Bereich zu. 

574 Vgl. zum Werkaustausch Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie 
Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.694 vom 20. Dezember 1901, Jena. 

575 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.681 vom 22. August 1899, Brückenau. 

576 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.664 vom 31. Dezember 1894, Jena. In einem fünf Wochen nach Erhalt des Werks verfassten 
Brief schreibt Haeckel davon, dass er sich seit Wochen täglich mit der Lektüre des Hauptwerks del
le Grazies beschäftige und darüber nachdenke. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Wienbibliothek 
im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.665 vom 2. 
März 1895, Jena.) Er wolle sogar eine Rezension zu ihrem bewunderungswürdigen Epos schreiben, 
um diesem zu mehr Bekanntheit zu verhelfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 253 

sebriefe‹ zuzusenden.577 Selten habe ihn ein episches Dichtwerk »so intensiv beschäf
tigt«578 wie delle Grazies ›Robespierre‹. 

An ihrem künstlerischen Werk schätzte Haeckel die Parallelen zum Monismus.579 Die 
weltanschauliche monistische Gemeinsamkeit war für Haeckel eine besondere Verbin
dung zwischen ihm als Vertreter und Verbreiter der Monismus in Deutschland und der 
Dichterin, die es seiner Meinung nach schaffte, seine Philosophie in ausdrucksstarker 
Sprache zu verarbeiten. Er genoss es nach eigener Aussage, sich persönlich mit ihr über 
den Monismus und seine theoretischen Grundlagen auszutauschen.580 Einmal disku
tierte delle Grazie mit ihm sogar den Charakter des Monismus als Kult kritisch.581 Zu
dem lobte er sie auch in der Korrespondenz dafür, wie sie in ihren Romanen antiklerikale 
Gedanken auf eine Art und Weise artikulierte, die ihm »hoch sympathisch«582 sei. 

Die Korrespondenz beschränkte sich nicht bloß auf die Themen Schriftstellerei und 
Philosophie: Haeckel informierte delle Grazie auch über seine Familie und seine beruf
lichen und wissenschaftlichen Projektpläne, wie die Errichtung seines Museums in Je
na.583 Auch über seinen Gesundheitszustand berichtete er.584 Auch delle Grazie schrieb 
ihm in großen Teilen ihrer Korrespondenz über belanglose Alltäglichkeiten wie den Be
such des Fotografen oder Krankheitsfälle in der Familie und gemeinsame Reisen mit ih
rer Familie.585 

3.9.2.2 Freundschaft mit Haeckel 
Bedenkt man diesen im Vergleich zu den anderen Frauen weniger hierarchischen Aus
tausch, kann man von einer persönlichen Beziehung sprechen. Haeckel nannte delle 
Grazie sogar seine »Freundin«586 und erkannte sie wie zuvor beschrieben in ihrer Rolle 

577 Vgl. zum Angebot der Illustrationszusendung Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst 
Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.663 vom 29. Dezember 1894, Jena. 

578 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.667 vom 3. Juni 1895, Jena. 

579 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.668 vom 17. Juni 1895, Jena. In diesem Brief gibt Haeckel selbst zu, dass er an del
le Grazies Werk vor allem ihre monistische Gesinnung bewundere, die sie in talentierter Weise 
sprachlich zu verarbeiten wisse. (Vgl. ebd.) 

580 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.677 vom 9. September 1896, Jena. 

581 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 23 vom 
30. Dezember 1899. 

582 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 91.105 vom 2. Februar 1909, Jena. 

583 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 91.103 vom 21. März 1907, Jena. 

584 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 91.104 vom 24. November 1907, Jena. 

585 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 18 vom 5. 
Dezember 1898. 

586 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. 
N. 91.100 vom 6. Februar 1906, Jena. In einem späteren Brief von 1907 nimmt Haeckel delle Grazie 
sogar in seinen engsten Freundeskreis auf: »meine besten Freunde (- zu denen Sie in erster Linie 
gehören! -)« ›s ist 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

als Künstlerin als ebenbürtiges Gegenüber an,587 wenn nicht sogar als überlegen, wenn 
er schreibt: »Angesichts Ihrer Werke sehe ich erst recht, wie Viel[sic!] mir zum Künstler 
fehlt!«588 Er sei ihr daher für ihre Anerkennung im Hinblick auf weltanschauliche Fragen 
dankbar.589 Das relativiert aber gleichzeitig insofern die Unterschiede zwischen delle 
Grazie und den anderen Frauen, als Haeckel sie zwar als Künstlerin bewunderte, aber 
trotzdem in anderen Angelegenheiten – wie bei den anderen Frauen auch – wie ein 
Lehrer erschien. Diese Schlussfolgerung wird durch delle Grazies kurze Schrift ›Ernst 
Haeckel, der Mensch‹ bestätigt. In dieser spricht sie ihn als einen großen Forscher 
und Meister an.590 Auch in ihren Briefen bezeichnet sie Haeckel oft als »verehrte[n] 
Meister«591. Sie selbst bezeichnet sich in einem Brief als Haeckels »Schülerin«592. 

Jedenfalls tauschte sich Haeckel über persönliche Themen wie Krankheiten, Zu
kunftspläne und Reisen mit ihr aus.593 Und sogar nach ihrem weltanschaulichen Um
schwung vom Monismus zum katholischen Glauben redet er sie noch als »hochverehrte 

(Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 91.103 vom 21. März 1907, Jena.) 

587 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.662 vom 18. Oktober 1894, Jena. Haeckel schreibt über sie sogar, dass sie eine Dichte
rin sei, »welche die erhabensten Höhen der Kunst im Bezug auf Form und Geist erklommen hat« 
(Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.666 vom 22. März 1895, Jena.). 

588 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.667 vom 2. Juni 1895, Jena. Haeckel lobt delle Grazies dichterisches Talent in weiteren Brie
fen: »Ich habe [bei der Lektüre eines Epos delle Grazies] eingesehen, wie wenig ich im Stande sein 
würde, ein richtiges und befriedigendes Urtheil[sic!] auf dem (- hoch über meiner Sphaere[sic!] 
stehenden! -)Gebiete der Dichtkunst abzugeben.« (Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief 
von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.669 vom 26. Juli 1895, Jena.) Hae
ckel nennt die Schriftstellerin mehrmals eine geniale Dichterin. (Vgl. Beilage zu Wienbibliothek 
im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 91.103 vom 
21. März 1907, Jena und vgl. Beilage zu Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel 
an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 91.104 vom 24. November 1907, Jena.) 

589 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.668 vom 17. Juni 1895, Jena. 

590 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, delle Grazie, Marie Eugenie, Ernst Haeckel, der Mensch, 
I. N. 100478. Zudem erwähnt Haeckel in einem seiner Briefe, dass delle Grazie ihn »Schulmeister« 
(Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 90.685 vom 31. Januar 1897, Jena.) nenne. 

591 Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 21 vom 21. Juli 
1899. 

592 Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 4 vom 17. April 
1995. 

593 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.685 vom 31. Januar 1897, Jena. Doch Haeckel erzählt in seinen Briefen nicht nur von 
seinen zukünftigen Erholungsreisen. Er erteilt seiner Brieffreundin ganze Routenberichte für seine 
monatelangen Forschungsreisen. (Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Hae
ckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.687 vom 31. Juli 1897, Jena.) Haeckel schreibt ihr 
auf sehr persönlicher Ebene sogar über seinen pessimistischen Gemütszustand im Angesicht der 
Krankheiten seiner Frau und Tochter und seines langsamen wissenschaftlichen und schriftstelleri
schen Vorankommens. (Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie 
Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.689 vom 30. April 1898, Jena.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 255 

Freundin«594 an. Die jahrelange Freundschaft schien, auch wenn der Briefverkehr zwi
schen den beiden insgesamt zurückgegangen ist, über den Monismus hinauszugehen. 
Anders als bei den übrigen hier untersuchten Frauen war es im Fall von delle Grazie 
Haeckel, der ein persönliches Treffen vorschlug.595 Es kamen zwei persönliche Treffen 
zu Stande, die noch über mehrere Jahre Erwähnung in den Briefen finden: Das erste 
Treffen fand 1896 in Salzburg statt und das zweite Treffen in Wien.596 Sonst baten in 
erster Linie die Anhängerinnen Haeckels eigeninitiativ um die Treffen. Es lässt sich 
daher hinterfragen, inwiefern delle Grazie als Haeckelverehrerin bezeichnet werden 
kann, oder eher dem Typus der Frauenrechtsaktivistin zuzuordnen ist. Immerhin gin
gen von Haeckel selbst auch Impulse aus, delle Grazies Schriftstellerinnenlaufbahn 
zu fördern. Er bemühte sich, ihr dichterisches Vorankommen zu begünstigen, indem 
er ihr Werk bei potenziellen Förderern bekannt machte.597 Damit nahm Haeckel weit 
mehr Anteil an ihrem Leben als an dem der anderen Briefeschreiberinnen. Dennoch 
ist sie eher als Haeckelverehrerin als als Frauenrechtsaktivistin einzuordnen. Nicht 
nur ihre Ausnahmerolle als Künstlerin und ihr fehlendes breiteres Interesse an Frauen 
betreffenden Themen im Allgemeinen über ihre (autobiografisch gefärbte) literarische 
Beschäftigung mit einzelnen Themen hinaus sprechen gegen die Zuordnung zum Lager 
der Frauenrechtsaktivistinnen. Auch die Tatsache, dass sie in ihrer kurzen Schrift zu 
Haeckel diesen in den höchsten Tönen verehrt, spricht eher dafür, sie als haeckeltreu 
einzuordnen, schließlich liegt nahe, dass sie nur seinetwegen dem Monistenbund bei
trat. Sie gibt bereits früh in ihrem Briefaustausch zu, dass Haeckel sie als Forscher so 
sehr beeindruckt habe, dass er ihre ganze Denkweise geprägt habe und sie so zur Mo
nistin geworden sei.598 Folglich hatte nicht nur Laurenz Müllner, sondern auch Haeckel 
Einfluss auf ihre Weltanschauung. Außerdem bat sie ihn explizit auch selbst mehrmals 
darum, positive Kritiken über ihre Werke zu verfassen; Haeckels Bemühen um ihre 
Karriere war also nicht einseitig motiviert.599 

594 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief 
I. N. 91.109 vom 6. Juli 1914, Jena. 

595 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 90.672 vom 31. Juli 1896, Jena und vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von 
Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, Brief I. N. 90.674 vom 30. August 1896, Jena. In beiden 
Briefen erkundigt sich Haeckel nach delle Grazies Urlaubsplänen und bittet um ein Treffen mit ihr. 

596 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 91.109 vom 6. Juli 1914, Jena. 

597 Vgl. Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Ernst Haeckel an Marie Eugenie Delle Grazie, 
Brief I. N. 89.592 vom 6. August 1899, Altenstein. 

598 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 7 von 
Anfang August 1896. 

599 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst Haeckel, Brief A 44664 
vom 16. Februar 1895 und vgl. Ernst-Haeckel-Archiv, Brief von Marie Eugenie Delle Grazie an Ernst 
Haeckel, Brief A 5 vom 10. Juni 1895. In beiden Briefen bittet sie Haeckel, positive Rezensionen über 
ihre Texte zu verfassen, damit diese ein breiteres Publikum fänden. Sie selbst bezeichnet diese 
Form der Unterstützung als »beste Förderung« (Ebd.) für ihr Werk und sich selbst. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.9.2.3 Freundschaft mit Bartholomäus Ritter von Carneri 
Auch mit dem Monisten und österreichischen Philosophen Bartholomäus Ritter von 
Carneri war delle Grazie über viele Jahre befreundet. Für die Jahre 1890 bis 1907 ist 
ihre Freundschaft mit über 400 Briefen des Philosophen an delle Grazie in der Wien
bibliothek im Wiener Rathaus dokumentiert. Kurze Zeit später, im Jahr 1909, starb 
Carneri bereits und er erlebte den Tod Müllners und delle Grazies Rückwendung zum 
Katholizismus nicht mehr. 

Die Briefe belegen, dass sie eine gute Freundin ihres 42 Jahre älteren Landsmanns 
war, der ihr trotz seiner fortschreitenden Muskelkrämpfe alle paar Wochen Briefe 
schrieb, in denen er sie als »theure[sic!] Freundin«600 bezeichnet. Er wünschte ihr alles 
Gute für ihre schriftstellerischen Arbeiten und war über diese informiert.601 Carneri war 
wohl auf Grund seiner schwindenden Gesundheit nicht mehr in der Lage, sich ausführ
lich über ihre Aktivität auszutauschen. Das zeigt auch seine zunehmend unleserlich 
werdende Schrift. Dennoch sind seine Briefe ein Beweis dafür, dass delle Grazie im 
DMB Freunde hatte. 

3.9.3 Zwischenfazit: Künstlerin statt Aktivistin 

Trotz ihrer herausragenden Rolle als Anhängerin, aber auch Freundin von Haeckel feh
len Anhaltspunkte für eine besondere Aufgabe oder Rolle, die sie im Bund wahrnahm. Sie 
trat weder in einer personellen Funktion auf noch schrieb sie Artikel für die Vereinszeit
schriften. Monistische Ideen verbreitete sie nur in literarischer Form in ihren Werken 
wie dem ›Robespierre‹. 

Haeckel zeigte Interesse an delle Grazies Karriere und an ihr als Freundin und Ge
sprächspartnerin, allerdings trug er ihr nie an, Aufgaben im Bund zu übernehmen, Vor
träge zu halten oder sich in ähnlicher Weise einzubringen. Zwar hätte sie ein solches 
Angebot wahrscheinlich sowieso abgelehnt, weil ihr künstlerisches Schaffen ihre gan
ze Aufmerksamkeit einnahm. Dennoch fällt auf Grund der öffentlichen Reichweite ih
rer Werke auf, dass Haeckel nicht einmal versuchte, sich delle Grazies Popularität für 
die Verbreitung des Monismus und für die Reichweite des DMB als Verein zu Nutze zu 
machen. Das ist ein weiteres Indiz dafür, dass der Verein nicht damit assoziiert werden 
wollte, Frauen eine öffentliche Bühne durch Vereinspositionen zu bieten und die Frau
enemanzipation in diesem Sinne nicht aktiv förderte. Doch Haeckel freute sich über die 
Popularisierung monistischer Ideen durch monistische Dichtkunst und Erzählliteratur 
in delle Grazies Werk, die nicht vom Monistenbund selbst angestoßen wurde. 

Delle Grazie selbst hingegen war, wie auch Stonawski, eine emanzipierte und be
kannte Schriftstellerin, die sich die Frauenemanzipation nicht auf gesellschaftlicher 
Ebene in ihrem öffentlichen Wirken zur Hauptaufgabe machte, jedoch daraufhin wirk
te, Gönner für ihre Arbeit und ihr künstlerisches Netzwerk zu finden, und die sich somit 
das Recht auf Öffentlichkeitswirksamkeit nahm und sich von den traditionellen Er
wartungen an sie als Frau emanzipierte. Dementsprechend hatte sie auch keine eigene 

600 Wienbibliothek im Wiener Rathaus, Brief von Bartholomäus Ritter von Carneri an Marie Eugenie 
delle Grazie, Brief J. N. 89.577 vom 17. Februar 1902. 

601 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 257 

Familie. Auch wenn ihre Geschlechterzuschreibungen noch traditionell waren und sie 
sich nicht vorstellen konnte, gleichzeitig eine gute Schriftstellerin und Mutter zu sein, 
war sie mit ihrer beruflichen Emanzipation für damalige Verhältnisse sehr emanzipiert. 
Ihre Mentoren fand sie im Monistenbund in Ernst Haeckel und Bartholomäus von 
Carneri. 

Delle Grazie und Stona waren eher Künstlerinnen als einfache Haeckelverehrerin
nen, da sie mehr öffentliche Reichweite hatten als diese. Frauenrechtsaktivistinnen wa
ren sie nicht. 

3.10 Adele Schreiber 

Adele Schreiber war wie Helene Stöcker eine bekannte Frauenrechtsaktivistin und Pu
blizistin zu Themen der Mutterfürsorge. Doch sie war auch eine Politikerin und vertrat 
die SPD gleich zweimal während der Weimarer Republik im Reichstag. Es stellt sich wie 
auch bei den anderen betrachteten Frauenrechtsaktivistinnen die Frage, wie sie als Mit
glied in den DMB eingebunden war und inwiefern der Monistenbund ihre Popularität 
und ihre Publikationsressourcen wie beispielsweise Kontakte zu Zeitschriftenredaktio
nen für die Verbreitung monistischer Ideen oder sogar für die Popularisierung des Bunds 
nutzte. 

3.10.1 Schreibers lebenslanger Einsatz für Frauenrechte 

Im Laufe ihres Lebens engagierte sich Adele Schreiber in verschiedenen Bereichen der 
Frauenfrage. Dabei beschränkten sich ihre Forderungen keineswegs nur auf die Rechte 
der Frauen im privaten oder nur im öffentlichen Bereich. Sie war zwar Politikerin und 
Publizistin und stand somit selbst in der Öffentlichkeit, doch begann Schreiber ihre Ar
beit für die weibliche Emanzipation im privaten Bereich der Familie und mit ihrer per
sönlichen Bildung. 

Den Fokus ihrer Biografie legt diese Arbeit auf ihren Bildungsweg und ihre öffent
liche Tätigkeit als Schriftstellerin und auch auf ihr Familienleben als Ehefrau. So kann 
Schreibers Frauenbild aus ihren Publikationen aber auch aus ihrem Lebensweg rekon
struiert werden.602 

Es besteht bereits Forschung zu Schreibers Biografie. Diese Arbeit fasst zunächst ih
re Bildungsbiografie als ersten Ausdruck ihres Engagements für Frauenrechte zusam
men und analysiert danach ihre Abhandlungen und Zeitschriftenartikel zu Frauenfra
gen, in denen sie ihre Bemühungen für Frauenrechte durch ihren Einsatz für den Mut
terschutz und die staatsbürgerliche Gleichstellung der Frauen in den öffentlichen Dis
kurs stellte. 

602 Schreibers Nachlass befindet sich im Bundesarchiv Koblenz unter der Signatur N/1173. In diesem 
sind unter anderem zahlreiche Artikel von ihr und über sie zu finden, die jedoch im Folgenden 
nur eine untergeordnete Rolle spielen. Die Informationen zu ihrem Lebensweg stammen über
wiegend aus ihrer Biografie und der Sekundärliteratur zu ihr und die Informationen zu ihrer Rolle 
im Monistenbund stammen vorwiegend aus ihrer Korrespondenz mit Haeckel und ihren Artikeln 
in monistischen Zeitschriften. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.10.1.1 Sittenstrenge Erziehung und Aufbegehren 
Adele Schreiber wurde am 29. April 1872 in Wien geboren und starb am 14. Februar 1957 
in Herrliberg bei Zürich.603 Schreiber stammt aus einer bildungsbürgerlichen jüdischen 
Familie.604 Sie wuchs mit zwei Schwestern in Kurorten in der österreichischen Steier
mark und in Tirol auf.605 Ihr Vater Josef Schreiber war Arzt und wie seine Frau Clara 
jüdischen Glaubens, doch das Ehepaar konvertierte 1894 zum Katholizismus.606 Beide 
Eltern waren biografisch in Wien verwurzelt: Der Vater hatte in Wien Medizin studiert 
und Schreibers Mutter war Schriftstellerin und Autorin der Wiener Allgemeinen Zeitung.607 
Laut ihrer Biografin Asja Braune erlebte Adele Schreiber keine religiöse doch eine bür
gerliche, strenge sittliche Erziehung mit klar vorgegebenen traditionellen Vorstellungen 
von Frauen.608 Doch bereits zu ihrer Jugendzeit forderte sie von ihren Eltern mehr Bil
dung ein als diese im Rahmen ihres Frauenbilds bereit waren, ihr zu ermöglichen. Zwar 
sei die gesellschaftlich vorgegebene hierarchische Ordnung im Geschlechterverhältnis 
ein wichtiger Bestandteil ihrer Erziehung gewesen, doch Schreiber lehnte sich gegen 
diese bereits früh auf.609 So strebte sie stets nach Bildung und durfte mit 10 Jahren in die 
Schule gehen. Das war zu ihrer Zeit noch keine gängige Praxis, da noch viele der bürger
lichen Mädchen ausschließlich privat zu Hause unterrichtet wurden. Der Wunsch, Me
dizin zu studieren, blieb ihr jedoch auf Grund des elterlichen Widerstands ein Leben lang 
verwehrt.610 Der Bereich der Erwerbsarbeit war genauso wie der Bereich der Bildung ein 
zentraler Streitpunkt zwischen ihr und ihren Eltern, zumal sie auf den Kompromiss aus
wich, mit der Schriftstellerei ihr Geld zu verdienen, da sie diese Arbeit vom elterlichen 

603 Vgl. zu Schreibers Todesregistereintrag mit ihren Geburts- und Sterbedaten Staatsarchiv Zürich 
NN 747.13, Belege zum Todesregister A von Herrliberg. 

604 Neben einigen kürzeren Erwähnungen von Schreibers Lebensgeschichte in Werken zur Frauen
bewegung oder in Lexika hat Asja Braune eine umfassende Biografie Adele Schreibers als ihre ge
schichtswissenschaftliche Dissertation veröffentlicht: Braune, Asja, Konsequent den unbequemen 
Weg gegangen. Adele Schreiber (1872–1957) Politikerin, Frauenrechtlerin, Journalistin, Disserta
tion an der Philosophischen Fakultät der Humboldt-Universität zu Berlin, 2002. Vgl. hierzu und 
zu der folgenden Zusammenfassung der Jugend Schreibers mit dem Fokus auf ihrer Bildungsge
schichte vor allem Braunes Werk. 

605 Vgl. Schoppmann, Claudia, Art. Adele Schreiber-Krieger, in: Sigusch, Volkmar/Grau, Günter (Hgg.), 
Personenlexikon der Sexualforschung, Campus Verlag: Frankfurt a.M./New York 2009, S. 636–639, 
hier S. 636. Der lange Artikel zu Schreiber in dem Lexikon der Sexualwissenschaft spiegelt ihre Be
deutung für die Sexualwissenschaft wider. 

606 Vgl. Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 2002, S. 1. 
607 Vgl. ebd., S. 20. 
608 Vgl. ebd., S. 29. 
609 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 31–34. 
610 Braune merkt an, dass Schreibers Mutter selbst gebildet und schriftstellerisch tätig war und der 

Frauenbewegung sicherlich nicht abgeneigt gewesen sei und sie sogar unterstützt habe. (Vgl. hier
zu und zum Folgenden ebd., S. 34–36.) Doch für ihre eigenen Töchter wollte sie keine von traditio
nellen Rollenzuschreibungen emanzipierte Zukunft unterstützen und wünschte sich ein Leben als 
Hausfrau und ohne Erwerbsarbeit für sie, was sich im Falle Adele Schreibers darin äußerte, dass sie 
ihre schulische Bildung außerhalb des Hauses oder gar an der Universität ablehnte. Eine ausführ
liche autobiografische Beschreibung der Jugendjahre Schreibers findet sich als Lebenslauf auch in 
ihrem Nachlass im Bundesarchiv Koblenz. (Vgl. Bundesarchiv Koblenz, N/1173 1.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 259 

Haus aus ausüben konnte.611 Sie konnte nicht nachvollziehen, warum ihre Mutter als ge
bildete Schriftstellerin ihr als Tochter keine Erwerbsarbeit zugestehen wollte. Es stellt 
sich die Frage auf persönlicher Ebene und noch ohne ihre spätere erfolgreiche politische 
Arbeit genauer in den Blick zu nehmen, wie sie trotz des elterlichen Widerstands pu
blizistisch tätig und somit erwerbstätig werden konnte. Schreiber wollte auf keinen Fall 
finanziell abhängig von einem Ehemann leben und besuchte auf zahlreichen Bildungs
reisen Familienfreunde, um sich während ihrer Reisetätigkeit international weiterzubil
den. So führte sie ihren autodidaktischen Lernprozess weiter fort und schrieb in ihren 
zwanziger Jahren Rezensionen zu politischen Reformansätzen, die sie zunehmend in
teressierten.612 Es gelang ihr sogar, nach ihrer für damalige bürgerliche Kreise üblichen 
guten Fremdsprachenbildung in Paris, Florenz und London ihre Eltern dazu zu überre
den, sie einige Semester an der Berliner Humboldt-Universität Nationalökonomie stu
dieren zu lassen.613 Sie beendete das Studium jedoch nicht und widmete sich daraufhin 
ganz ihrer schriftstellerischen Tätigkeit, der ihre Sprachbildung zu Gute kam.614 Brau
ne zeichnet das Bild einer 25-jährigen bürgerlichen Tochter, die sich im Rahmen ihrer 
Möglichkeiten von den elterlichen Vorgaben für ihr Bildungs- und Erwerbsleben eman
zipiert hat und Mitarbeiterin mehrere inländischer und ausländischer Zeitschriften war. 
Zwar war sie während ihres anschließenden Studiums in Berlin noch nicht ganz finan
ziell unabhängig von ihren Eltern, doch vollzog sie mit der räumlichen Trennung eine 
Loslösung von ihrer Familie, wie es zeitgenössisch nur wenigen unverheirateten bür
gerlichen Frauen möglich war. Braune schreibt, dass sie durch ihr Weggehen als ledi
ge junge Frau nach Berlin »alle Normen der bürgerlichen Gesellschaft«615 überschritt.616 
Zumindest emanzipierte sie sich auf persönlicher Ebene unbestritten sowohl von den 
herrschenden Geschlechterzuschreibungen an Frauen für den öffentlichen Bereich, in
dem sie als ledige bürgerliche Frau alleine lebte und erwerbstätig war, als auch von ihrer 
Familie und der Vorstellung auf privater Ebene, als Frau erst als Ehefrau und zukünftige 
Mutter das elterliche Haus verlassen zu dürfen. Folglich hat Braune mit ihrer radikalen 
Aussage Recht, dass sie sich absolut von bürgerlichen Normen löste. Schreiber wurde in 
der Versicherungsgesellschaft, in der sie in Berlin vor ihrer Immatrikulation als Gasthö
rerin im Sommersemester 1920 zuerst eine Ausbildung begann, sogar im Rahmen einer 
Festanstellung zur Generalvertreterin der Versicherung für Berlin und seine Vororte.617 

3.10.1.2 Private Beziehungskonflikte vs. Neue Ethik 
Schreiber löste sich von ihrer Familie und deren traditioneller Frauenvorstellung, da sie 
den Gegensatz zwischen ihrem Wunsch, Schriftstellerin zu sein und öffentlich zu wir
ken, und der elterlichen Erziehung zur Hausfrau und Mutter wahrnahm. Das sorgte für 

611 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 35–38. 
612 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 44. 
613 Vgl. Wischermann, Ulla, Frauenbewegungen und Öffentlichkeit um 1900. Netzwerke, Gegenöf

fentlichkeiten, Protestinszenierungen, Ulrike Helmer Verlag: Königstein/Taunus 2003, S. 149. 
614 Vgl. hierzu und zum Folgenden Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 

2002, S. 48. 
615 Ebd., S. 52. 
616 Vgl. ebd. 
617 Vgl. ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

viele Konflikte und erschwerte ihr den Weg zur Erfüllung ihrer beruflichen Selbstver
wirklichung. Auch ein weiterer Teilbereich des Privaten neben ihrer Rolle als Tochter hielt 
für Schreiber Enttäuschungen bereit: Sie heiratete am 6. September 1909 ihren einzigen 
Ehemann Richard Krieger, mit dem sie trotz persönlicher Differenzen bis zu ihrem Le
bensende verheiratet blieb.618 Ihre Vorstellung einer funktionierenden Ehe war zwar von 
dem Ideal der sexuellen und rechtlichen Gleichstellung geprägt. Entsprach ihre Ehe zu 
Beginn ihrer mit Helene Stöcker geteilten Idee der Neuen Ethik einer gleichberechtig
ten Partnerschaft, so löste sie sich doch nicht aus dieser Verbindung, als ihr Mann eine 
langjährige Affäre hatte. Anfangs habe ihr Mann ihre publizistischen und politischen Tä
tigkeiten aktiv unterstützt, doch die Affäre verschlechterte das Verhältnis der Eheleute 
stark. Die Ehe wurde der Forderung der Neuen Ethik nach beidseitiger Treue nach eini
gen Jahren nicht mehr gerecht und dennoch hielt Schreiber an ihr fest, obwohl sie und 
ihre Ehemann auf Grund des Zweiten Weltkriegs und lange Zeit getrennt lebten, da sie 
als Sozialdemokratin und Deutsche mit jüdischen Vorfahren in die Schweiz und nach 
Großbritannien ins Exil ging.619 Asja Braune vermutet, dass das gesellschaftliche Stig
ma einer Scheidung Schreiber an dieser hinderte. Braune lenkt dann allerdings ein, dass 
sich Schreiber schließlich doch habe scheiden lassen, da sie den Namen Krieger ihres 
Manns abgelegt habe. Gegen diese Annahme spricht jedoch, dass in Schreibers Todesre
gistereintrag aus dem Kanton Zürich keine Namensänderung vermerkt ist.620 In diesem 
wird sie weiter als Adele Krieger geführt. Adele Schreiber handelte also selbst nicht im
mer strikt nach ihrer eigenen Ethik und beendete ihre Beziehung, die ihrer Ethik nicht 
entsprach, nicht. 

3.10.1.3 Erfolgreich im Bund für Mutterschutz 
Dennoch war sie auf öffentlicher Ebene sehr aktiv in der Mutterschutzbewegung und 
versuchte durch ihre Schriften und ihre aktive Vereinsarbeit, das Ansehen der Mütter in 
der Gesellschaft aufzuwerten. So trug sie den Bereich der Aufgaben der Frau im Privaten 
in der Familie als Ehefrau und vor allem als Mutter durch ihre Schriften und ihre öffent
liche Kampagne für den Bund für Mutterschutz mitten in das öffentliche Bewusstsein. 

Jede geschichtswissenschaftliche Abhandlung über sie betont ihre entscheidende 
Rolle im Bund für Mutterschutz. Schreiber war Mitbegründerin der Berliner Ortsgrup

618 Vgl. hierzu und zum Folgenden Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 
2002, S. 180–182. 

619 Claudia Schoppmann fasst Schreibers Exilstationen prägnant zusammen: Sie floh 1933 vor der na
tionalsozialistischen Bedrohung für SozialdemokratInnen in die Schweiz, während ihr Ehemann 
in Deutschland verblieb. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Schoppmann, Claudia, Art. Adele Schrei
ber-Krieger, Frankfurt a.M./New York 2009, S. 638.) 1939 wurde ihr auf Grund ihres jüdischen Hin
tergrunds die deutsche Staatsangehörigkeit entzogen und sie ging ins Exil nach England, wo
hin ihr Mann sie begleitete. Schließlich lebte sie nach dem Krieg ohne Richard Krieger ganz in 
der Schweiz. Die Recherche im Staatsarchiv Zürich ergab keine Beweise für eine Einbürgerung 
Schreibers in die Schweiz. In den Karteien der Landrechtserteilungen und Bürgerrechtsaufnah
men in Zürcher Gemeinden Herrliberg (Staatsarchiv Zürich, NN 6 a), der Bürgerrechtserteilun
gen Schweiz, Kanton Zürich (Staatsarchiv Zürich, NN 6 d) und der Erleichterten Einbürgerungen 
(Staatsarchiv Zürich, NN 6 f) fanden sich keine Hinweise auf eine Einbürgerung im Kanton Zürich. 

620 Vgl. hierzu und zum Folgenden Todesregistereintrag Schreibers Staatsarchiv Zürich NN 747.13, Be
lege zum Todesregister A von Herrliberg. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 261 

pe des Bunds und übernahm in diesem laut ihrer Biografin Asja Braune eine führende 
Rolle.621 

Und auch ihre eigenen Publikationen bestätigen, dass sie sich zunehmend auf 
den Einsatz im Bund fokussierte. So verfasste die Schriftstellerin mehrere Artikel und 
eigene Kurzschriften über diesen, seine Arbeit und seinen Zweck sowie über den Mut
terschutz im Allgemeinen. In ihrem Heft Der Bund für Mutterschutz und seine Gegner, das 
in der sozialdemokratischen Buchreihe Kultur und Fortschritt erschien, stellt sie die 
Grundsätze des Bunds vor und setzt sie ins Verhältnis mit seinen GegnerInnen. So 
griffen EhevertreterInnen, die sexuelle Handlungen exklusiv in der Ehe akzeptierten, 
die Mittelposition der freien doch verantwortungsbewussten sexuellen Beziehungen 
einerseits an.622 Andererseits griffen andere radikale Frauenrechtsaktivistinnen den 
Bund an, die zum anderen ideologischen Extrem tendierten und entgegen Schreiber 
und dem Bund Prostitution legalisieren wollten.623 Diese Frauen bezeichnet Schreiber 
als hedonistische »Genußmenschen[!]«624. Die Publizistin grenzt hier beispielhaft an 
der Einstellung zur Prostitution als viel rezipiertem Konfliktthema ihre Meinung von je
nen anderen Teilen der Frauenbewegung ab. Sie lehnt die Aufteilung der Frauen in zwei 
Gattungen in sittlich-monogam lebend und unsittlich-unrein und dirnenhaft lebend 
strikt ab, wie sie von den VertreterInnen der traditionellen Geschlechterzuschreibun
gen oft betrieben worden sei.625 Andererseits sei sie »zum Schutz der Heiligkeit der 
Ehe«626 auch gegen die Prostitution, da die Neue Ethik nur sexuelle Beziehungen, in 
denen »seelische Momente veredelt werden«627 anerkenne, da sie auf Langfristigkeit, 
Gleichberechtigung der PartnerInnen und letztlich auch auf Kinder hinausliefen, die der 

621 Vgl. Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 2002, S. 173. 
622 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Der Bund für Mutterschutz und seine Gegner (Kul

tur und Fortschritt. Neue Folge der Sammlung »Sozialer Fortschritt«, Hefte für Volkswirtschaft, So
zialpolitik, Frauenfrage, Rechtspflege und Kulturinteressen Bd. 151), 2. Auflage, Felix Dietrich Ver
lag: Gautzsch bei Leipzig 1909, S. 1–3. 

623 Schreiber sieht in der Neuen Ethik vielmehr eine Lösung für die Abschaffung der Prostitution: »Die 
Prostitution wird und kann überwunden werden, nicht durch Gewalt und Zwang und Rohheit, son
dern durch die Anerkennung der Gleichberechtigung der Frau, durch vernünftige Erziehung und 
vermehrte Bildung.« (Bundesarchiv Koblenz, N/1173 8.) 

624 Schreiber, Adele, Der Bund für Mutterschutz und seine Gegner, Felix Dietrich Verlag: Gautzsch 
bei Leipzig 1909, S. 2. Laut Schreiber verhindere die Prostitution jedoch die Verfeinerung der ge
schlechtlichen und im Allgemeinen der menschlichen Kultur. (Vgl. ebd.) Diese Aussage ergibt im 
Rahmen der auch von ihr unterstützten Neuen Ethik Sinn, da diese eine vollkommene sexuelle 
Gleichberechtigung der PartnerInnen fordert und somit die überproportional von Frauen ange
botene und von Männern in Anspruch genommene Dienstleistung nicht akzeptieren kann. Des
halb verurteilt Schreiber auch die »Lügenmoral« (Ebd.) der ProstitutionsverteidigerInnen mit tra
ditionell-dualistischem Geschlechterbild, die gegen die Neue Ethik seien und die Prostitution still
schweigend in Kauf nähmen und durch ihre Moral sogar unterstützten, die »der Frau die Liebe nur 
in der Ehe, dem Manne aber auch alles andere gestattet« (Ebd., S. 2.). Sie versuchten somit, die 
Ehe angesichts des vermeintlich unterschiedlichen geschlechtlich bedingten Sexualverhaltens zu 
erhalten, was jedoch zum Leidwesen der Frauen gereiche und das Vertrauen zwischen den Ehe
partnerInnen zerstöre. 

625 Vgl. ebd., S. 2f. 
626 Ebd., S. 6. 
627 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Gesellschaft als Kulturträger und Kulturtreiber dienen könnten. Mit diesen Aussagen 
macht Schreiber ihr Verständnis der Neuen Ethik und somit auch ihr Frauenbild klar: 
Sie trat für verantwortungsvolle und gleichberechtigte Beziehungen ein und zugleich 
für die Aufwertung des Ansehens der Mütter, die durch den Mutterschutz und die 
Sexualreform in der Bevölkerung stattfinden sollte. Wäre die neue Sexualmoral in der 
Bevölkerung verankert und gäbe es überwiegend nur noch sexuell und auch rechtlich 
gleichberechtigte Partnerschaften, so wäre laut Schreiber dem sozialen Fall unverheira
teter Mütter vorgebeugt und man bräuchte die karitative Arbeit der Bunds im Bereich 
des Mutterschutzes nicht mehr.628 Doch solange dies noch nicht der Fall sei, arbeite 
der Bund weiter.629 Er habe das Ziel, die Vorurteile gegenüber unverheirateten Müttern 
abzubauen und somit die negativen Folgen der ungleichen Sexualmoral für Frauen und 
Männer abzufedern.630 Dadurch wolle er die überholte Sexualmoral reformieren, indem 
er die Kindererziehung und die Mutterschaft stärker würdige und somit den Müttern 
einerseits mehr Dankbarkeit und andererseits auch mehr Verantwortung und Selbst
ständigkeit zuspreche. Der Bund wollte die gesetzliche und soziale Stellung der Mütter 
verbessern, um mehr Verantwortungsbewusstsein für eingegangene Beziehungen zu 
erwecken und dem Verlassen der Kinder durch den Vater einerseits vorzubeugen, und 
andererseits ermächtigte er die alleinerziehenden Frauen finanziell und sozial, selbst
ständiger zu leben. Dabei betont Schreiber, dass nicht nur die Sittlichkeitsvorstellungen 
und Geschlechterbilder der Männer sich verändern müssten. Die Frauen müssten als 
Leidtragende der zeitgenössischen Sexualmoral als Erste den Umzug zu einer neuen 
gleichberechtigt verantwortlichen Sexualmoral schaffen.631 Ansonsten würden sie von 
den Männer weiterhin auf Geschlechtswesen reduziert und nicht als vollwertige Men
schen wahrgenommen. Um bei der Sexualreform zu helfen, bot der Bund Beratungen 
und finanzielle Hilfe für Mütter in Not an.632 Seine Klientinnen waren größtenteils 
unverheiratete Mütter, doch auch verheiratete Mütter wurden beraten, wenn ihre Ehe
männer sie verließen oder misshandelten. Neben proletarischen habe der Bund auch 
bürgerlichen Frauen geholfen und neben der praktischen Hilfe forderte er immer wieder 
die rechtliche Verbesserung der Situation unverheirateter Mütter. Hierzu schlug er eine 
Sozialreform vor, die eine Mutterschaftsversicherung, die Einführung von Schutzgeset
zen für Mütter und eine Ehegesetzreform umfassen sollte. Die juristische Reform sollte 
der Sittlichkeitsreform den Weg ebnen und die Situation der Frauen soweit verbessern, 
dass sie vom Staat unterstützt ein selbstständiges und unvorverurteiltes Leben führen 
konnten, auch in sittlich noch verpönten Lagen wie der unehelichen Mutterschaft. 

628 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 7. 
629 Auf der Liste der Reformen stehe neben der sittlichen auch die rechtliche und die soziale Reform, 

die die sittliche Reform in breiten Bevölkerungsteilen erst anstießen. (Vgl. ebd.) 
630 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 7. 
631 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 8. 
632 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Romane aus dem Leben. Aus den Erfahrungen des 

Bundes für Mutterschutz (Kultur und Fortschritt. Neue Folge der Sammlung »Sozialer Fortschritt«, 
Hefte für Volkswirtschaft, Sozialpolitik, Frauenfrage, Rechtspflege und Kulturinteressen Bd. 162), 
Felix Dietrich Verlag: Gautzsch bei Leipzig 1909, S. 4f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 263 

3.10.1.4 Sexualreformerin und Aktivistin im Erziehungs- und Fürsorgewesen 
Adele Schreiber publizierte auch eigene Werke zur Aufgabe der Frau als Mutter und zur 
Kindeserziehung. Die Themen des Bunds waren also ein zentraler Bestandteil ihres pu
blizistischen Lebenswerks. So gab sie zum Beispiel Das Buch vom Kinde heraus, in dem sie 
Artikel verschiedener AutorInnen unterschiedlicher Fachrichtungen zum öffentlichen 
Erziehungs- und Fürsorgewesen, zum Kind in der Gesellschaft und im Recht sowie zur 
kindlichen Berufswahl zu einem Sammelband zusammenstellte.633 In diesem sind auch 
Artikel von Schreiber enthalten, in denen sie sich für die Errichtung von mehr Kinderhor
ten zum Kampf gegen die Verwahrlosung der Kinder berufstätiger Eltern einsetzt und in 
denen sie sich gegen die körperliche Züchtigung als rechtlich anerkannter Erziehungs
maßnahme ausspricht.634 In ihren Veröffentlichungen legt Schreiber einen Schwerpunkt 
auf die Vermeidung von Kinderverwahrlosung als Problem, das durch eine reformierte 
Sexualreform gelöst werden könne. Sie analysiert in ihrem Sammelband die Probleme 
der Zeit und bietet gleichzeitig mit der Neuen Ethik eine Lösung der Probleme an. Die 
Analyse der Missstände aus Kinderperspektive dienen der Legitimation ihrer sozialre
formerischen und sexualreformerischen Ansätze. So würden vorehelich oder unehelich 
geborene Kinder statistisch belegt öfter von ihren Eltern misshandelt als in der Ehe gebo
rene Kinder.635 Daraus leitet sie ab, dass es die Situation der Kinder im Allgemeinen ver
bessern würde, wenn die Gesellschaft sich von der alten Sexualmoral abwenden würde 
und weibliche Sexualität nicht mehr stigmatisieren würde. Auch zum Mutterschutz ver
öffentlichte Schreiber ein Sammelwerk, in dem sie die Mutterschaft aus verschiedenen 
Fachperspektiven betrachtet. Zu diesem trug sie selbst auch wieder einige Artikel bei. 
So sieht sie den Kampf um die sittliche Reform 1912 als nächsten Schritt der Frauenbe
wegung nach der erfolgreichen Verbesserung der Frauenrechte in den Bereichen Bildung 
und Beruf.636 Der Aufruf zu mehr Verantwortungsbewusstsein in sexuellen Beziehungen 
richte sich an beide Geschlechter und mit ihm gehe eine Aufwertung der Mutterschaft 
als soziale Leistung am Staat einher, die die ›Rolle‹ der Frau aufwerte.637 Die Frau kön
ne also vor allem als selbstständige und verantwortliche Mutter ihren bedeutungsvolls
ten Beitrag zur Gesellschaft leisten. Dabei helfe ein gesteigertes männliches sexuelles 
Verantwortungsbewusstsein, das zu weniger außerehelichen Kindern führe und somit 
zu einer besseren Gesellschaft. Denn Schreiber stellt in einem weiteren Artikel aus dem 

633 Vgl. Schreiber, Adele (Hg.), Das Buch vom Kinde. Ein Sammelwerk für die wichtigsten Fragen der 
Kindheit unter Mitarbeit zahlreicher Fachleute, Bd. 2, B. G. Teubner: Leipzig/Berlin 1907. 

634 Vgl. zum Einsatz für Kinderhorte Schreiber, Adele, Kinderhorte Teil II, in: Dies. (Hg.), Das Buch vom 
Kinde. Ein Sammelwerk für die wichtigsten Fragen der Kindheit unter Mitarbeit zahlreicher Fach
leute, Bd. 2, B. G. Teubner: Leipzig/Berlin 1907, S. 146–151, hier S. 147. Vgl. außerdem zum Problem 
der Kindesmisshandlung Schreiber, Adele, Kindermißhandlung Teil III, in: Dies. (Hg.), Das Buch 
vom Kinde. Ein Sammelwerk für die wichtigsten Fragen der Kindheit unter Mitarbeit zahlreicher 
Fachleute, Bd. 2, B. G. Teubner: Leipzig/Berlin 1907, S. 70–78. Die Rechte der Kinder sollten laut 
Schreiber zu deren Schutz gestärkt werden und das Züchtigungsrecht sollte abgeschafft werden. 
(Vgl. ebd., S. 74.) 

635 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 73. 
636 Vgl. Schreiber, Adele, Die Ansätze neuer Sittlichkeitsbegriffe im Hinblick auf die Mutterschaft, in: 

Dies. (Hg.), Mutterschaft. Ein Sammelwerk für die Probleme des Weibes als Mutter, Albert Langen: 
München 1912, S. 163–185, hier S. 163f. 

637 Vgl. ebd., S. 171–173. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Sammelband klar ihre sozialhygienische Politik dar: Nicht eine möglichst hohe Anzahl 
von Kindern sei das Ziel der Gesellschaft, sondern eine möglichst hohe Anzahl zukünfti
ger nützlicher StaatsbürgerInnen.638 So lässt sich auch ihr Einsatz im Bund für Mutter
schutz erklären: Denn die Mutterhilfe wird legitimiert, wenn durch sie Kinder zu funk
tionierenden steuerzahlenden und sittlich intakten StaatsbürgerInnen werden. So sah 
Schreiber in der finanziellen Hilfe die Chance, die Kinder von Kriminalität aus Armut ab
zuhalten und in dem Hortwesen die Chance, Kinder zur Erledigung der Hausaufgaben 
und zur Bildung anzureizen.639 Folglich stellte sie einen Großteil ihrer publizistischen 
Tätigkeit in den Dienst der Neuen Ethik, also des Mutterschutzes und des Kinderschut
zes. 

Doch trotz ihrer Verwurzelung in der Neuen Ethik und im Bund für Mutterschutz 
verließ sie diesen auf Grund von persönlichen Differenzen mit der Vorsitzenden Hele
ne Stöcker nach fünfjähriger Führungsarbeit im Bund und gründete 1910 eine andere 
Gesellschaft namens Deutsche Gesellschaft für Mutter- und Kinderschutz, die sie nach ihren 
eigenen Akzenten richten konnte.640 Beispielsweise legte sie größeren Wert auf ländlich 
gelegene Mütterheime als Schutzraum für die unverheirateten Mütter als auf die Ein
gliederung der Mütter in das Stadtleben wie Stöcker sie betonte. Neben ihren genann
ten Sammelwerken zur Mutterschaft und zum Kinderschutz nahm sie auch während der 
Weimarer Republik eine wichtige Rolle in der internationalen Frauenbewegung ein.641 

638 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Mißbrauchte und unwillkommene Mutterschaft, 
in: Dies. (Hg.), Mutterschaft. Ein Sammelwerk für die Probleme des Weibes als Mutter, Albert Lan
gen: München 1912, S. 201–220, hier S. 201. 

639 Schreiber nimmt sogar laut eigener Aussage eine Umwertung des Mutterschaftsbegriffs vor: Nicht 
erst die hohe Anzahl an eigenen Kindern mache Frauen zu guten Müttern, sondern ihr Dienst an 
der Allgemeinheit und die verantwortungsvolle Erziehung ihrer Kinder, zumal die durchschnittli
che Kinderanzahl pro Frau abnehme. (Vgl. Schreiber, Adele, Von kinderlosen Müttern, Stief- und 
Adoptivmüttern, in: Dies. (Hg.), Mutterschaft. Ein Sammelwerk für die Probleme des Weibes als 
Mutter, Albert Langen: München 1912, S. 662–671, hier S. 663.) Folglich finde mit der abnehmenden 
Kinderzahl kein Niedergang, sondern eine Umwertung der Mutterschaft statt, die sich nunmehr 
durch qualitativ gute Erziehung, Bildung und sittliche Anleitung der Kinder sowie ausreichende 
finanzielle Versorgung dieser auszeichne. 

640 Klucsartis, Richard/Kürbisch, Friedrich (Hgg.), Arbeiterinnen kämpfen um ihr Recht. Autobiogra
phische Texte rechtloser und entrechteter »Frauenpersonen« in Deutschland, Österreich und er 
Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts, Peter Hammer Verlag: Wuppertal/Wien 1975, S. 365 in der 
Zeittafel vermerkt. Auch den Bund für Mutterschutz konstituierte sie maßgeblich mit, wie ihre 
handschriftlichen Anmerkungen am Satzungsentwurf des Bunds zeigen. (Vgl. Bundesarchiv Ko
blenz, N/1173 24.) 

641 Vgl. Wischermann, Ulla, Frauenbewegungen und Öffentlichkeit um 1900, Ulrike Helmer Verlag: 
Königstein/Taunus 2003, S. 149f. Wischermanns Habilitationsschrift beschäftigt sich mit der kom

munikationswissenschaftlichen und medienwissenschaftlichen Geschichte der Frauenbewegung 
und untersucht beispielhaft, wie die Frauenbewegung die beiden Themen Sittlichkeit und Stimm

recht in der Öffentlichkeit kommunizierte. Als Quellen verwendet sie die Frauenbewegungspres
se. Nun kann man ihr auf Grund der Themenwahl ein einseitiges Blickfeld in ihrer Einschätzung 
Schreibers vorwerfen, da sie genau die beiden Aspekte untersucht, die auch Schreibers Hauptthe
men in ihren Publikationen waren. Doch diese Kritik würde zu kurz greifen. Zwar verfasste Schrei
ber mehr Artikel zum Frauenstimmrecht und zum Mutterschutz, also zur Sittlichkeitsreform, als 
sie es zur weiblichen Bildung tat, jedoch setzte sie sich in ihrer eigenen Biografie nicht weniger 
für die Frauenbildung als für die Frau in der Politik ein und zudem war das Frauenstudium ab den 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 265 

3.10.1.5 Politische Karriere in der SPD 
Zudem setzte sich Schreiber sowohl in theoretischer als auch in praktischer Weise für die 
Vertretung der Frauen im öffentlichen Bereich der Politik ein. Sie wollte nicht nur ihre 
eigene Bildungsbiografie verbessern oder die Mütterrechte stärken, sondern auch ande
ren Frauen einen Weg zu Bildung, Arbeit und vor allem politischer Mitgestaltung ebnen. 
So war sie nicht nur SPD-Reichstagsabgeordnete und arbeitete an Gesetzen mit, son
dern sie veröffentlichte auch sozialdemokratische Abhandlungen und Artikel zum Um
gang mit Frauen in der Politik. Frauen war es seit der Änderung des Vereinsgesetzes 1908 
zum ersten Mal möglich, Mitglieder in politischen Parteien zu werden. Wählen oder in 
politische Positionen wie den Reichstag gewählt werden durften sie jedoch erst durch 
eine Verordnung der Rats der Volksbeauftragten 1918 und anschließend durch die Wei
marer Reichsverfassung von 1919.642 Schreiber trat der SPD 1918 bei und war seitdem ein 
aktives Parteimitglied.643 

In ihrer praktischen Arbeit kritisierte sie die bürgerlichen Parteien wie das Zentrum 
und die Nationalkonservativen stark dafür, dass sie das Frauenwahlrecht weder selbst 
gefordert hatten noch dessen Einführung im November 1918 besonders gelobt hatten.644 
Asja Braune ordnet Schreiber auf Grund ihres Vorstoßes für politische Rechte für Frauen 
dem radikalen Flügel der Frauenbewegung zu.645 Die politische Schriftstellerin sah es vor 
und während des Ersten Weltkriegs als ihre Aufgabe an, dem Frauenwahlrecht den Weg 
zu bereiten, und übernahm ab Dezember 1913 sogar die Redaktion der Zeitschrift Frau
enstimmrecht des Deutschen Vereins für Frauenstimmrecht, die ab April 1914 Die Staats
bürgerin hieß.646 Zudem war sie in der dem radikalen Flügel der bürgerlichen Frauenbe
wegung nahestehenden Stimmrechtsbewegung so aktiv, dass sie 1904 den Weltbund für 
Frauenstimmrecht und staatsbürgerliche Mitarbeit mitgründete und bis 1933 in diesem aktiv 
war, dessen Vizepräsidentin war, an zahlreichen Kongressen teilnahm und viele der Kon
gresse auch selbst organisierte.647 Auch nach der Einführung des passiven und aktiven 
Frauenwahlrechts und während ihrer Zeit als Reichstagsabgeordnete der SPD-Fraktion 
kritisierte sie die Gleichberechtigung der Frauen in der SPD als noch ausbaufähig.648 

1910er Jahren in Deutschland bereits formal möglich, wohingegen die rigide Sexualmoral weiter
hin fortbestand und eine Reform zur Neuen Ethik in der breiten Bevölkerung noch ausstand. Somit 
nahm Schreiber im internationalen Vergleich und auch in Deutschland mit ihren aktuellen eman

zipatorischen Themen tatsächlich eine wichtige Rolle ein. 
642 Vgl. Wischermann, Ulla, Frauenbewegungen und Öffentlichkeit um 1900, Ulrike Helmer Verlag: 

Königstein/Taunus 2003, S. 127. 
643 Vgl. Fischer, Ilse, Art. Schreiber-Krieger, Adele, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 23, Dun

cker&Humblot: Berlin 20073, S. 535f., hier S. 535. Fischer fasst Schreibers Lebenslauf in ihrem Lexi
koneintrag zur Autorin in aller Kürze zusammen. 

644 Vgl. Schreiber, Adele, Die bürgerlichen Parteien in Deutschland und das Frauenwahlrecht, in: 
Klucsartis, Richard/Kürbisch, Friedrich (Hgg.), Arbeiterinnen kämpfen um ihr Recht. Autobiogra
phische Texte rechtloser und entrechteter »Frauenpersonen« in Deutschland, Österreich und er 
Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts, Peter Hammer Verlag: Wuppertal/Wien 1975, S. 312–315. 

645 Vgl. Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 2002, S. 120. 
646 Vgl. ebd., S. 233f. 
647 Vgl. Schoppmann, Claudia, Art. Adele Schreiber-Krieger, Frankfurt a.M./New York 2009, S. 637. 
648 Vgl. hierzu und zum Folgenden Braune, Asja, Konsequent den unbequemen Weg gegangen, Berlin 

2002, S. 390f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Die weiblichen SPD-Mitglieder seien im Ausschuss für Bevölkerungspolitik überreprä
sentiert und ansonsten in SPD-Ausschüssen unterrepräsentiert gewesen, worin sich die 
geschlechtsspezifischen Rollenzuteilungen manifestierten. Sie selbst leitete den bevöl
kerungspolitischen Ausschuss und beschäftigte sich in diesem vor allem mit rechtlichen 
Fragen des Mutter- und Kinderschutzes, mit Problemen der Abtreibung, der Prostituti
on, des Mädchenhandels und des Alkoholismus.649 Folglich arbeitete sie in ihrer politi
schen Arbeit vor allem zu Themen, die Frauen betrafen. Ihre Kritik an der Geschlechter
aufteilung in den einzelnen Ausschüssen der SPD zeigt jedoch, dass sie nicht allen Frau
en den Einsatz für die weibliche Emanzipation von traditionellen Geschlechterzuschrei
bungen auferlegen wollte. Sie wollte die politische Arbeit der Frauen vielmehr unabhän
gig vom politischen Feld zur Normalität machen. Heinz Niggemann stellt ihre heraus
ragende Rolle für die Frauenbewegung in der SPD heraus.650 Denn auch in sozialdemo
kratischen Kreisen und in der sozialistischen Theorie sei die Frauenfrage zu Beginn des 
20. Jahrhunderts nicht einstimmig beantwortet gewesen und sei oftmals auf die Frau
enerwerbsarbeitsfrage verkürzt worden. Die Frauen in der SPD seien vor allem in die
ser spezifischen Frage meistens für die Unterstützung weiblicher Erwerbsarbeit gewe
sen, doch einige hätten sich mit dem Verweis auf ein besonderes weibliches Wesen auch 
dagegen ausgesprochen. Einige Sozialistinnen wiederum hätten die »Frauenarbeit als 
notwendiges Übel angesehen«651 und als Nebenprodukt des Einsatzes für Arbeiterrechte 
verstanden. Braunes Einschätzung der Ansichten zur Frauenfrage in der sozialistischen 
Bewegung macht klar, dass Schreiber nicht nur eine Sozialdemokratin, sondern auch ei
ne Frauenrechtsaktivistin war, die durch ihre intensive Beschäftigung mit verschiedenen 
Aspekten der Frauenfrage wie der Frau in der Politik, im Beruf, aber auch als Mutter und 
Ehefrau eine besondere Vorreiterrolle in der SPD einnahm. Sie war zudem Mitglied in 
der International Alliance for Women, die sich laut Susanne Hertrampf dadurch auszeich
nete, dass ihre Mitglieder das Recht auf Bildung und politische Teilhabe nutzten.652 

Die Politikerin beschäftigte sich auch in theoretischer Weise mit Frauen in der Po
litik. Sie schrieb 1930 einen Aufsatz in einem Sammelband, der aus historischer Sicht 
beschreibt, wie Frauen staatsbürgerliche Pflichten erlangten.653 So habe der Erste Welt

649 Vgl. Schoppmann, Claudia, Art. Adele Schreiber-Krieger, Frankfurt a.M./New York 2009, S. 638. 
650 Vgl. hierzu und zum Folgenden Niggemann, Heinz, Emanzipation zwischen Sozialismus und Fe

minismus, Wuppertal 1981, S. 46. 
651 Ebd., S. 49. 
652 Vgl. Hertrampf, Susanne, »Zum Wohle der Menschheit«. Feministisches Denken und Engage

ment internationaler Aktivistinnen 1945–1975, Centaurus Verlag: Herbolzheim 2006, S. 111–113. 
Hertrampfs Untersuchungszeitraum für ihre Forschungsfrage nach den Vorstellungen der interna
tional aktiven Frauen nach 1945 für die Verwirklichung der Gleichheit von Mann und Frau in Politik, 
Gesellschaft und internationalen Beziehungen ist zwar zu spät für Adele Schreiber angesetzt, die 
zwar international agierte, jedoch bereits 1957 verstarb und deren aktivste politische Phase in der 
Weimarer Republik anzusiedeln ist. Dennoch erkennt Hertrampf Schreiber auch für ihren Unter
suchungszeitraum als für die Vorgeschichte der internationalen Frauenbewegung führende Frau 
an und skizziert ihren Lebensentwurf. Die Auswahl Schreibers unterstreicht ihre zentrale Bedeu
tung auch für die deutsche Frauenbewegung des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts. 

653 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Die Sozialdemokratin als Staatsbürgerin, in: Blos, 
Anna, (Hg.), Die Frauenfrage im Lichte des Sozialismus, Kaden & Comp.: Dresden 1930, S. 97–147, 
hier S. 127f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 267 

krieg die Aufgaben der Frauen in der Gesellschaft verändert und den Weg für die forma
le politische Gleichberechtigung der Frauen in der Weimarer Republik geebnet. Sie legt 
den Fokus auf Rosa Luxemburg und die Situation der Frauen im Reichstag, die oft nur in 
als weiblich angesehenen politischen Feldern wie Ausschüssen für Soziales tätig gewesen 
seien. Die Autorin sieht bezüglich des Wahlsystems Verbesserungsbedarf: Frauen sollten 
öfter zur Wahl gestellt werden, was die Parteien bis dahin nicht genug gefördert hätten. 
Somit kritisiert sie den Politikerinnenalltag nicht nur auf persönlicher Erfahrungsebe
ne, sondern unterzieht ihn einer historischen Analyse.654 Schreibers Schlusskommentar 
zeigt einerseits auf, dass sie sich von der weiblichen Unmündigkeit emanzipierte, und 
andererseits, dass sie immer noch klar unterschiedene, geschlechtlich bedingte Rollen
zuweisungen an Frauen hatte: »Die große staatsbürgerliche Aufgabe der sozialdemokra
tischen Frau als Mutter und Erzieherin der Jugend [ist], dafür zu sorgen, daß[!] diese her
anwächst, erfüllt mit dem Geiste der neuen Gemeinschaft, mit dem Willen, den Klassen
staat zu beseitigen, mit dem Vorsatz, sich einzureihen in die Kampffront«655. Sie nutzt 
die traditionellen Rollenzuweisungen folglich einerseits, um die weibliche Sphäre der 
Erziehung und Mutteraufgaben als ›spezifisch weiblichen‹ Aufgaben von der männlichen 
Sphäre abzugrenzen. Andererseits legitimiert sie so auch die besonderen Aufgaben, die 
den Frauen im öffentlichen Bereich zufielen. Denn auf Grund der ihnen naturrechtlich 
zugeschriebenen erzieherischen Aufgaben kommen ihnen im Besonderen auch Aufga
ben in der öffentlichen Sphäre zu, indem sie die Jugendlichen politisch zum Sozialismus 
erziehen sollten. So öffnet Schreiber in ihrer naturrechtlichen Argumentation die tradi
tionell den Männern zugeschriebene öffentliche Sphäre für Frauen.656 Diese in der Theo

rie des Naturrechts begründete Argumentation hatte auch Auswirkungen auf Schreibers 
weitere Forderungen bezüglich Frauenrechten, die sie in zahlreichen weiteren Artikeln 
ausführte. So ging laut ihr der Kampf um die rechtliche Gleichstellung der Geschlechter 
auch nach der Zulassung der Frauen zur politischen Wahl 1919 weiter, da Frauen wei
terhin in vielen Bereichen wie der Familie rechtlich benachteiligt gewesen seien, obwohl 

654 Schreiber konzentriert sich in ihrem Artikel auf die Rolle der Frau im öffentlichen Bereich der Poli
tik. Die Bereiche der Frau als Mutter, als Hausfrau und im Beruf werden im vorliegenden Sammel

band von anderen AutorInnen behandelt. In anderen bereits zuvor diskutierten Abhandlungen be
schäftigte sie sich jedoch durchaus auch mit den übrigen genannten Bereichen der Fraueneman

zipation. Dass Anna Blos für ihren Sammelband jedoch Schreiber als Expertin für die historische 
Situation der Frau in der Politik auswählte, unterstreicht deren Expertise auf dem Gebiet und ihre 
besondere politische Bedeutung. 

655 Ebd., S. 137. 
656 Mit dem Begriff Naturrecht ist im Folgenden immer das vermeintliche Recht der Natur gemeint, 

das die Autorin naturethisch aus den gesellschaftlich und biologisch begründeten Unterschieden 
zwischen Frauen und Männern abzuleiten können meint. So leitet Schreiber beispielsweise aus der 
beobachteten biologischen Fähigkeit der Frau, Kinder zu gebären, und aus der gesellschaftlichen 
›Rolle‹ der fürsorgenden Mutter die Norm ab, dass Frauen in natürlicher Weise immer die guten 
Erzieherinnen seien und die Jugend somit auch zur für sie richtigen politischen Meinung erziehen 
müssten. Diese vermeintlich natürlich gegebene Aufgabe sieht sie als Pflicht für alle Frauen und 
sie schließt somit von ihren Beobachtungen auf Normen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

die politisch-partizipative Gleichberechtigung bereits formal erreicht war.657 In einem 
anderen Artikel beschreibt Schreiber Hedwig Dohm als Vorkämpferin und Vordenkerin 
neuer modernerer Zuschreibungen an Frauen und porträtiert somit eine andere Frau
enrechtsaktivistin, um die Frauenbewegung in ein historisches Narrativ zu setzten, das 
bereits eine längere Geschichte habe, die aber auf Grund anhaltender Diskriminierung 
noch nicht abgeschlossen sei.658 So stehe den Frauen 1914 zwar jede Studienrichtung of
fen und die Gleichberechtigung im Bereich der Bildung sei somit formal gegeben, doch 
würden Frauen im Berufsleben weiterhin stark benachteiligt, indem sie nicht alle Beru
fe ausüben dürften. Juristinnen sei beispielsweise die Eröffnung einer eigenen Anwalts
kanzlei verboten und sie dürften keine Richterinnen werden. Schreiber verbindet ihre 
Forderungen stets mit der Narration einer bereits erfolgreichen Frauenbewegungsge
schichte, die allerdings noch in vollem Gange sei und trotz einiger wichtiger Zielmarken, 
die sie bereits erreicht habe, noch viele andere emanzipative Ziele habe. 

Zusammenfassend verband Schreiber ihre praktische Arbeit in ihren Texten mit der 
theoretischen Legitimation und spornte ihre LeserInnen zu mehr Einsatz für das Auf
brechen der Einschränkungen der Frauen in Politik und Beruf an, indem sie die biologi
schen und gesellschaftlich gewachsenen Unterschiede zwischen den Geschlechtern als 
Argumente für mehr weibliche Verantwortung in der Gesellschaft nahm. Das war ein 
ähnliches Vorgehen wie die VertreterInnen der geistigen Mütterlichkeit es nutzten. 

3.10.2 Die schweigende Publizistin im Monistenbund 

Es besteht die Frage, wie sich eine so aktive Frauenrechtsaktivistin, die in der Mutter
schutzbewegung, für die Neue Ethik und für das Frauenstimmrecht sowie später für die 
Gleichberechtigung der Frauen in politischen Berufen und allgemein im Berufsleben ak
tiv war, in den DMB integrierte. 

3.10.2.1 Erfolgreiche Politikerin vs. passive Monistin 
Die politisch und publizistisch sehr aktive Frauenrechtsaktivistin Adele Schreiber ging 
im DMB den typischen Weg der einflussreichen Frauen, die neben ihrer politischen Akti
vität auch Mitglieder im Bund waren: Sie verblieb in der hierarchischen Vereinsordnung 
ohne besondere Position und auch in ihrer monistischen Ortsgruppe in Berlin hatte sie 
keine besondere Position inne. Die Durchsicht der wenigen Quellen, die Schreiber in den 
Archiven zum Monistenbund hinterlassen hat, zeichnet einen klaren Kontrast zu ihrer 
politischen Aktivität außerhalb des Bunds, wo sie im Bund für Mutterschutz leitenden 
Positionen anstrebte und innehatte und sogar einen eigenen Verein gründete, nachdem 
sie ihre Forderungen im Bund für Mutterschutz nicht durchsetzen konnte. 

Das Kapitel untersucht Schreibers spärliche Briefe an Haeckel. Haeckel war ihr Ver
bindungsglied zur Führungsriege des Bunds. Er ist zumindest der einzige der monisti

657 Vgl. Vorstand der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands (Hg.), Schutz unseren Frauen und 
Müttern! Vortrag gehalten von Adele Schreiber auf der Sozialdemokratischen Frauenkonferenz in 
Weimar am 16. Juni 1919, Vorwärts: Berlin 1919. 

658 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Hedwig Dohm als Vorkämpferin und Vordenkerin 
neuer Frauenideale, Märkische Verlagsanstalt: Berlin 1914, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 269 

schen Anführer, von dem eine Korrespondenz mit Adele Schreiber auffindbar ist. Zum 
Schluss betrachtet das Kapitel zusammenfassend Schreibers wenige Beiträge in den mo
nistischen Zeitschriften, um den Blick auf ihre Rolle im Bund trotz der wenigen Quellen 
weiten zu können. 

In Haeckels Nachlass sind lediglich zwei Briefe von Adele Schreiber vorhanden.659 In 
diesen erwähnt sie mit keinem Wort eine Mitgliedschaft oder gar ein besondere Aufgabe 
im Monistenbund. Auch zu Beziehungen zu anderen Monistinnen schweigt Schreiber in 
ihren beiden Briefen an Haeckel. 

3.10.2.2 Austausch zur Frauenemanzipation 
Der Austausch bleibt sehr sachlich und sie schreibt zwar nicht explizit zu ihrem Frauen
bild, doch die beiden Briefe kreisen trotzdem ausschließlich um das Thema der Frau
enemanzipation. Denn beide ihrer Briefe handeln von ihrer Anfrage an Haeckel, das 
Vorwort für einen ihrer Sammelbänder zu verfassen. Es handelt sich um den Sammel
band Das Buch vom Kinde.660 Dementsprechend bittet sie Haeckel mit ihrer Anfrage nicht 
nur um einen Gefallen unter SchriftstellerInnen, sondern gleichzeitig auch um sein öf
fentliches Bekenntnis zu den Positionen, die im von ihr veröffentlichten Sammelband 
vertreten werden. Diese sind einerseits wie bereits besprochen das Bestreben, Kindes
misshandlung zu vermeiden, indem man mehr Kinderhorte schafft, und zweitens, die 
Jugend zu schützen, indem der Gesetzgeber das elterliche Züchtigungsrecht abschafft. 
Andererseits liegt ihren Forderungen jedoch auch stets die Neue Ehtik zu Grunde, die 
die Frau grundsätzlich im Berufsleben sieht und die Erwartungen an Mütter umformu
liert. Schreiber sah die Mütter nicht mehr nur als Hausfrauen, die ihre ›Rolle‹ als Mütter 
und Ehefrauen im privaten Umfeld der Familie ausleben. Im genannten Sammelband 
sowie in zahlreichen analysierten anderen Werken setzte sie sich dafür ein, die öffent
liche Sphäre für Frauen zu öffnen, indem sie die Erziehung auch zur sozialen staats
bürgerlichen Aufgabe erklärte und diese in den Horten fördern wollte, Frauenrechte in 
Bildung und Beruf stärken wollte und Frauen sogar in mehr und inhaltlich breitere poli
tische Positionen bringen wollte. Diese Loslösung der Frau aus ihrer häuslichen Sphäre 
war nicht gut vereinbar mit Haeckels kulturtheoretischen Zuschreibungen an Frauen, 
die aus monistischer Sicht vor allem Mütter sein sollten und somit für viel Nachwuchs 
sorgen sollten, der die menschliche Kultur ›höherentwickelte‹. Das mag auch der Grund 
dafür gewesen sein, dass Haeckel Schreiber auf ihre Bitte eine Absage erteilte. Bemer
kenswert ist hierbei, dass Schreiber den Widerspruch zwischen Neuer Ethik und mo
nistischem Frauenbild oder die zumindest vorhandene praktische Dissonanz der Ver
treterInnen beider Ethiken keineswegs so stark wahrgenommen hat wie Haeckel es tat, 
wenn man von diesem Grund der Absage ausgeht. Denn in ihrem ersten Brief an Haeckel 
schreibt Schreiber zuversichtlich über seine Zusage: 

659 In Schreibers Nachlass sind gar keine Briefe von Haeckel nachweisbar. In diesem sind vor allem 
Glückwunschbriefe zu ihren späten runden Geburtstagen zu finden, an denen Haeckel bereits tot 
war. (Vgl. zur Geburtstagspost an Schreiber Bundesarchiv Koblenz, N/1173 1, 3, 4, und 5.) 

660 Vgl. zur Anfrage Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Adele Schreiber an Ernst Haeckel, Brief 
A15994 vom 20. März 1906. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

»Ich glaube aber, da in vielen Kapiteln nur die Lehren ausgebaut werden, zu denen Sie 
den Grund gelegt haben, da wir in dem Buche all überall den Ideen der Vererbung und 
Entwicklung zum Worte verhelfen wollen, dass sich das Werk vielleicht Ihrer Sympa

thien erfreuen wird.«661 

Sie sieht sich und die Neue Ethik, die ihrem Sammelband zu Grunde liegt, folglich nicht 
nur als sehr gut vereinbar mit Haeckels Monismus an, sondern sogar als Folge dieses. 
Sie meint, Haeckels Ideen nur praktisch weitergedacht zu haben. Das ist auch der Fall, 
denn der Monismus beschäftigt sich nur rudimentär mit der Frage der Frauenemanzi
pation; doch war Haeckel nicht bereit, seine Kulturtheorie in diese Richtung praktisch 
weiterzudenken, wie seine Absage und sein Desinteresse für die Frauenemanzipation 
zeigen. Die Autorin nimmt Haeckels Absage in ihrem zweiten Schreiben an und bittet 
Haeckel um Empfehlung anderer Vorwortautoren. Wie schon Ostwald Helene Stöckers 
Vortragsangebot ablehnte, lehnte auch Haeckel Schreibers Vorwortanfrage ab. Die füh
renden Monisten waren keine Frauenrechtsaktivisten im Sinne der radikalen Frauen
bewegung unter Stöcker und Schreiber, also unter den öffentlich aktiven und in Frau
enbünden organisierten Frauenrechtsaktivistinnen, die auch im Monistenbund waren. 
Die führenden Monisten sahen sich vor allem der monistischen Kulturtheorie und der 
Vorstellung der Frau als Mutter verpflichtet. So agierten auch die Frauen im Bund, die in 
dieser Arbeit untersucht werden und keine Rolle in der Frauenbewegung einnahmen. 

Folglich nahm Schreiber zusammen mit den anderen Frauenrechtsaktivistinnen wie 
Stöcker im Bund eine Außenseiterinnenrolle ein: Sie trat in besonderer Weise für Frau
enrechte ein und war politisch und publizistisch aktiv. Das kann als einer der Gründe 
gesehen werden, warum sie keine wichtige Position im Bund innehatte. Diese Schluss
folgerung wäre allerdings ein Trugschluss, da auch für keine der anderen Frauen eine be
sondere Position im Bund nachweisbar ist. Somit war Schreiber vielmehr eine unter vie
len Monistinnen, deren politischem und publizistischem Kapital der Bund nicht durch 
eine adäquate Führungsposition entsprach und es nicht nutzte. 

3.10.2.3 Fachlicher Diskurs statt Freundschaft 
Die Beziehung zwischen Schreiber und Haeckel blieb laut den Briefquellen auf dem kur
zen Austausch auf fachlicher Ebene stehen. Es entwickelte sich weder eine Brieffreund
schaft auf persönlicher Ebene daraus, wie Haeckel sie mit vielen der hier betrachteten 
Frauen führte, noch korrespondierten die beiden im Anschluss über fachliche Fragen. 
Auch durch den hier nur zu rekonstruierenden Absagegrund für Haeckels Aussage ent
zieht dieser sich der fachlichen Diskussion, indem er sich mit seinem Alter und der damit 
einhergehenden Gebrechlichkeit entschuldigt.662 Folglich wollte er sich in keinen Kon
flikt zum Frauenbild im Monismus verwickeln lassen. Er zog es vor, von Schreibers Po

661 Ebd. 
662 Haeckels nicht erhaltener Brief lässt sich aus Schreibers Antwortschreiben rekonstruieren, in dem 

sie schreibt, dass auch ihr Vater bereits 72 Jahre alt sei und sie Haeckel baldige Befindensverbes
serung wünscht. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Adele Schreiber an Ernst Haeckel, Brief 
A15993 vom 22. März 1906.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 271 

pularität in seinen monistischen Zeitschriften zu profitieren, ohne ihren Werken durch 
seine Popularität zu noch mehr öffentlicher Beachtung zu verhelfen. 

3.10.2.4 Uneinheitliche Reaktionen im Monistenbund 
Schreiber war eine international anerkannte Frauenrechtsaktivistin. Das spiegelt sich im 
Interesse der Presse an ihr wider. So ist es bemerkenswert, dass in keinem der regiona
len und überregionalen im Bundesarchiv Koblenz vorhandenen Zeitungsartikel über sie 
der Monistenbund vorkommt.663 Der Bund war in der öffentlichen Meinung anschei
nend nicht stark mit ihr verknüpft. Das passt zu der ablehnenden Haltung Ostwalds 
gegen Stöckers Kooperationsvorschlag, da er nicht wollte, dass sein Monistenbund öf
fentlich mit dem Bund für Mutterschutz assoziiert würde. Doch es gibt eine Ausnahme, 
die bestätigt, dass Schreiber zumindest einmal außerhalb der monistischen Zeitschrif
ten mit dem Monistenbund kooperierte: Die Münchener Ortsgruppe des Bunds ermög
lichte Schreiber am 8. Januar 1909 einen Vortrag, der ohne die Vereinsschirmherrschaft 
nicht möglich gewesen wäre.664 Denn die Polizei in München verbot Schreiber ihren Vor
trag über sexuelle Moral zunächst, bis dieser offiziell vom Verein mit medizinischem Be
schäftigungsfeld veranstaltet wurde. So wurde das polizeiliche Verbot aufgehoben. Es 
ist bemerkenswert, dass die Münchener Monistengruppe einsprang, zumal für ande
re Ortsgruppen oder gar die Vereinsleitung um Ostwald und Haeckel keine solche Zu
sammenarbeit nachzuweisen ist, die es der Frauenbewegung ermöglichte, ihre öffent
liche Präsenz unter monistischer Schutzherrschaft auszubauen. Der Vorfall bleibt eine 
Ausnahme. Ansonsten gab der Monistenbund Frauen der Frauenbewegung ausschließ
lich in den vereinseigenen monistischen Zeitschriften eine publizistische Plattform. Ein 
Beispiel für die Reflexion dieser Praxis ist die Einlassung der Schriftleitung einer Ver
einszeitung zu einem Artikel Schreibers, in dem sie im Monistischen Jahrhundert für die 
weibliche Erwerbsarbeit plädiert: So sehe die Schriftleitung der Vereinszeitschrift das 
»Bedürfnis [der Frauenbewegung] nach einer realeren, d.h. wissenschaftlicheren Auffas
sung von der Art der Frau und nach einer entsprechenden sittlichen und energetischen 
Lebensführung stets als monistisch motiviert«665 an. Der Autor beansprucht die Frauen
bewegung also für den Monismus und sieht sie sogar als diesem auf theoretischer Ebene 
verpflichtet an. Nur deshalb sei eine Betrachtung der Bewegung bezüglich ihrer kultur
politischen Reichweite angebracht.666 Die monistische Schriftleitung sah, wie schon die 
führenden Vertreter des Monistenbunds, den Monismus als der Frauenbewegung über
geordnet an und unterstützte diese nur durch die Bereitstellung publizistischer Kanäle, 
um den Monismus und seine Kulturtheorie zu popularisieren und nicht um der Ideen 
der Frauenbewegung und der weiblichen Emanzipation Willen. 

663 Vgl. zur Sammlung der Presse zu Schreiber Bundesarchiv Koblenz, N/1173 10, 11 und 12. 
664 Vgl. hierzu und zum Folgenden zu den vier Zeitungsartikeln als gesamter in Koblenz erfasster Be

richterstattung über den Vorfall Bundesarchiv Koblenz, N/1173 10. 
665 Bundesarchiv Koblenz, N/1173 75. 
666 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

3.10.3 Zwischenfazit: Diskrepanz zwischen politischem Erfolg 
und Marginalisierung im Bund 

Zusammenfassend ist Adele Schreibers Rolle im Monistenbund wie auch das Verhält
nis der Frauenbewegung zum Bund im Allgemeinen ambivalent und geprägt von ideo
logisch-praktischen Überschneidungen und einer Allianz gegen herrschende Moralvor
stellungen, die jedoch nicht tiefgehender Natur war. Hierzu war der ideologische Graben 
zwischen Frauenemanzipation und monistischem traditionellem Frauenbild zu tief. 

Zwar schrieb Schreiber auch in den Artikeln der monistischen Zeitschriften, doch 
nahm sie auch hier weder in der Redaktion der Zeitschriften eine Position ein noch 
schrieb sie regelmäßig die Leitartikel. Es hat den Anschein, dass die Frauenrechts
aktivistin als Aushängeschild einer antitraditionellen und antiklerikalen ethischen 
Gesinnung als Autorin monistischer Artikel dazu genutzt wurde, monistische Ideen 
zu verbreiten, sie jedoch grundsätzlich eine andere Zukunft für Frauen in verant
wortungsvollen und gleichberechtigten Positionen in der Öffentlichkeit sah als es im 
Monismus der Zeit vorgesehen war. Sie schrieb nur wenige Artikel für die monistischen 
Publikationsorgane und andere monistische AutorInnen widersprachen ihr, wie in 
Kapitel 2.2 der Arbeit zum Frauenbild in den monistischen Zeitschriften und in Kapitel 
2.5 zur Frauenarbeit in den Zeitschriften aufgezeigt wird, durchaus auch bezüglich 
ihres Frauenbilds. Dieser Befund fügt sich in das Analyseergebnis ein, dass Haeckel 
Schreibers Frauenbild wahrscheinlich nicht teilte und deshalb nicht das Vorwort zu 
ihrem Sammelband schreiben wollte sowie weder ihr noch einer anderen Frau deshalb 
eine besondere einflussreiche Rolle im Bund gab. Zwar äußerte er sich nicht explizit 
zu ihren Schriften, doch bestand im Bund die in den Artikeln aufgezeigte zu Schreiber 
gegensätzliche Meinung zu Frauen betreffenden Themen. Indem er in der Frauenfrage 
inaktiv blieb, positionierte er sich gegen die Frauenbewegung, zumal er Schreiber mit 
einer persönlichen Ausrede absagte. 

Schreiber selbst hingegen war eine emanzipierte, international und national sehr 
bekannte Person der Öffentlichkeit, Schriftstellerin und Politikerin, die sich in der Ver
bandsarbeit und in der SPD sowie durch eigene Schriften auf gesellschaftlicher Ebene 
für die Emanzipation der Frau einsetzte. Sie selbst forderte die Unterstützung bei ih
ren Vorhaben vom Monistenbund und zeigte sich somit auch im Verein emanzipiert. 
Haeckel verweigerte ihr ein angefragtes Vorwort für ihr Buch, doch die Münchener Orts
gruppe des Monistenbunds ermöglichte ihr an anderer Stelle einen öffentlichen Vortrag. 
Schreiber mangelte es also weder auf individueller Ebene an Emanzipation, da sie aktiv 
in ihrem Umfeld Möglichkeiten zur öffentlichen Sichtbarkeitmachung ihrer Ideen for
derte, noch ließ sie die gesellschaftliche Ebene der Emanzipation außen vor, denn sie 
widmete ihr Leben dem politischen Einsatz für weibliche Emanzipation. Sie wendete so
gar in reformerisch-moderner Weise die naturrechtliche Argumentation an, um Frauen 
den Weg in die Politik zu ebnen: Sie sollten den Jugendlichen die Sozialdemokratie na
hebringen, da sie qua Geschlecht besondere erzieherische Fähigkeiten hätten. Haeckels 
Umgang mit Schreiber ist ein Beispiel dafür, wie der Versuch politisch aktiver Monistin
nen, ihre Agency im Bund bis hin zu öffentlich-repräsentativen Aufgaben auszuweiten, 
von führenden Monisten aufgehalten wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 273 

3.11 Maria Holgers 

Maria Holgers nahm eine besondere Rolle in der Gruppe der hier untersuchten Frau
en ein, da Haeckel mit ihr den engsten persönlichen und vor allem auch geschäftlichen 
Kontakt pflegte. Sie war zeitweise seine Privatsekretärin. 

Das Kapitel untersucht, ob Holgers Rolle ihr zu Einfluss im DMB verhalf. Hierzu 
steht zunächst ihre Biografie als Schauspielerin und sozialdemokratische, nationalge
sinnte Rezitatorin und daraufhin ihre Rolle im Monistenbund im Fokus. 

3.11.1 Zwischen Sozialdemokratie, Schauspielkunst und Patriotismus 

Über Holgers Biografie ist nur sehr wenig bekannt. Zur ihr gibt es keine historische For
schung. Die Suche in der Berliner Einwohnermeldekartei ergab keine Ergebnisse und 
folglich wurde sie nicht in Berlin geboren und war nicht dort gemeldet, obwohl ihr Wir
kungsort Berlin war. Das lässt sich aus Haeckels Briefen an sie und auch durch die Ber
liner Zeitungsartikel rekonstruieren. Auch ihr Sterbeort ist nicht bekannt. Doch ihr Ge
burtsjahr ist 1870.667 Und auch ihr Geburtsort wird in einer Badener Zeitung erwähnt. So 
kam Holgers ursprünglich aus Baden, bevor sie in Berlin wirkte.668 Nun gibt es sowohl 
in Deutschland eine Region, die Baden heißt, als auch in der Schweiz und in Österreich 
Städte namens Baden. Die Recherche ergab das mit den Informationen aus badenwürt
tembergischen Zeitungen übereinstimmenden Ergebnis, dass sie aus der deutschen Re
gion Baden stammte und in Durlach, einem heutigen Teil Karlsruhes, geboren wurde.669 
Holgers war Schauspielerin und Rezitatorin, wie der Jenaer Ernst-Haeckel-Briefedition 
zu entnehmen ist.670 Sie war weder verheiratet noch erzählen ihre Briefen oder Berichte 
über sie von Kindern. 

Holgers nahm in Berlin an Lesungen teil und stand dem sozialdemokratischen Mi
lieu nahe.671 Darauf weisen die zahlreichen Erwähnungen ihrer Lesungen und Schau
spieltätigkeiten im sozialdemokratischen Vorwärts hin. Die Berliner Artikel bezeichnen 

667 Vgl. o. A., https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374 [zuletzt aufgeru
fen: 03.01.2023]. 

668 Vgl. o. A., Vermischtes, in: Badische Presse. General-Anzeiger der Residenzstadt Karlsruhe und des 
Großherzogtums Baden 22 (1906), Heft 381, 17. August 1906, Abendausgabe, Karlsruhe 1906, S. 1. Es 
wird erwähnt, dass Holgers zu Ehren eines Großherzogs rezitierte und dass sie aus Baden stammt. 

669 Vgl. Stadtarchiv Karlsruhe, Durlacher Geburtenbuch Nr. 29/1870. Hier ist mit dem 28. Februar 
1870 auch das genaue Geburtsdatum Holgers angegeben, die unter dem Namen Maria Cathari
na Schmidt geboren wurde und ihren Nachnamen 1913 in Holgers änderte. (Vgl. ebd.) 

670 Vgl. o. A., https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374 [zuletzt aufgeru
fen: 03.01.2023]. 

671 Zahlreiche Artikel in lokalen Berliner Zeitungen bestätigen diese Tatsache. Vgl. o. A., Der Verein 
zur Förderung der Kunst, in: Vorwärts. Berliner Volksblatt – Zentrales Organ der sozialdemokra

tischen Partei Deutschlands 22 (1905), Heft 20, 24. Januar 1905, Berlin 1905, S. 10. Vgl. außerdem 
zu einem von Holgers selbst veranstalteten Vorleseabend o. A., Vortragsabende, in: Berliner Tage
blatt und Handelszeitung 41 (1912), Heft 571, 8. November 1912, Morgen-Ausgabe, Berlin 1912, S. 6. 
So las sie auch russische Dichtungen vor. (Vgl. o. A., Anzeigen, in: Vorwärts. Berliner Volksblatt – 
Zentrales Organ der sozialdemokratischen Partei Deutschlands 22 (1905), Heft 218, 17. September 
1905, Berlin 1905, S. 12.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374
https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374
https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374
https://haeckel-briefwechsel-projekt.uni-jena.de/de/person/p_21374


274 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sie auf Grund ihrer schauspielerischen Tätigkeit oft als »Künstlerin«672. Ernst Haeckel 
erwähnt in einigen Briefen seinen Bekannten gegenüber Maria Holgers und ihren frü
heren Lebensweg als Schauspielerin. Aus den Korrespondenzen wird ersichtlich, dass 
Holgers ihre jugendliche Schauspielerinnenkarriere »aus Mangel an Mitteln«673 beende
te und seitdem durch poetische und philosophische Vorträge Geld verdiente.674 Die Zei
tungen zwischen den Jahren 1900 und 1919 bestätigen Holgers öffentliche Aktivität durch 
Lesungen und Schauspiel. Trotz ihrer Nähe zur Sozialdemokratischen Partei scheint sie 
nicht selbst politisch aktiv gewesen zu sein. Ihre Lesungen hatten zwar manchmal so
zialdemokratische DichterInnen zum Inhalt, doch war sie mehr auf den lyrischen und 
künstlerischen Gehalt fokussiert als auf die Politisierung der Texte oder gar auf eine ei
gene öffentliche Äußerung zu politischen Fragen. So trug sie die Texte stets nur vor. Die 
Artikel erwähnen keine politische Auslegung der Gedichte oder der Erzählungen durch 
Holgers. Ihre politische Passivität ging so weit, dass sie nur äußerst selten selbst Gedich
te verfasste und diese öffentlich verlas.675 Auch in anderen Städten war sie vereinzelt re
zitatorisch aktiv, doch ihr Hauptwirkungsort war Berlin.676 

Neben ihren sozialdemokratisch und dichterisch orientierten Vortragsabenden en
gagierte sich Holgers auch in der Soldatenfürsorge. Patriotismus war ihr so wichtig wie 
die sozialdemokratische Ausrichtung ihrer Rezitationen, wie ihre Aktivität als Soldaten
rezitatorin zeigt. Diese wird in einem Artikel von 1919 kurz erwähnt: »Maria Holgers hat 
vier Jahre in der Etappe geweilt und in dieser langen Zeit nur vor deutschen Soldaten zu 

672 o. A., Vorort-Nachrichten. Reinickendorf-Ost, in: Vorwärts. Berliner Volksblatt – Zentrales Organ 
der sozialdemokratischen Partei Deutschlands 28 (1911), Heft 295, 17. Dezember 1911, Berlin 1911, 
S. 18. 

673 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32897 vom 17. 
Oktober 1908. 

674 Vgl. ebd. 
675 Eine dieser Ausnahmen wird in einem Artikel des Berliner Tageblatts genannt: Holgers stellte ihre 

eigene Kriegslyrik an einem Abend zu Gunsten des Vereins für Kriegszufluchtsstätten vor. (Vgl. o. 
A., Kriegskunstabende, in: Berliner Tageblatt und Handelszeitung 43 (1914), Heft 513, 9. Oktober 
1914, Morgen-Ausgabe, Berlin 1914, S. 6.) 

676 So war Holgers beispielsweise nachweislich in Leipzig als Schauspielerin tätig. (Vgl. o. A., Kunst und 
Wissenschaft, in: Leipziger Tageblatt und Anzeiger 95 (1901), Heft 493, 27. September 1901, Mor

gen-Ausgabe, Leipzig 1901, S. 7.) Zudem nahm sie in Karlsruhe und Mannheim Lesungen vor. (Vgl. 
zur Lesung in Karlsruhe o. A., Verschiedenes, in: Karlsruher Zeitung 90 (1906), Heft 299, 04. Sep
tember 1906, Karlsruhe 1906, S. 3 und vgl. zur Lesung in Mannheim o. A., Vereinsnachrichten, in: 
General-Anzeiger der Stadt Mannheim und Umgebung. Badische Neueste Nachrichten 14 (1913), 
Heft 535, 17. November 1913, Abendblatt, Mannheim 1913, S. 3.) Der Mannheimer Vortrag wurde 
sogar von einem lokalen Ableger des Vereins Frauenbildung-Frauenstudium organisiert. Das ist 
jedoch der einzige Nachweis, der Holgers mit der Frauenbewegung in Berührung bringt. Sie war 
keinesfalls Frauenrechtsaktivistin. Im Jenaer Volksblatt sind einige wenige Artikel zu finden, in de
nen Maria Holgers erwähnt wird. So war sie auch in Jena an öffentlichen Lesungen beteiligt. (Vgl. o. 
A., Anzeige zum Kriegsbericht, in: Jenaer Volksblatt. Organ der Fortschrittlichen Volkspartei des 3. 
Weimarer Reichstagswahlkreises 25 (1914), Heft 202, 29. August 1914, Erstes Blatt, Jena 1914, S. 5.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 275 

deren Erholung und Erheiterung rezitiert.«677 Hierfür wurde ihr das Kriegshilfekreuz 
verliehen.678 

In ihrem öffentlichen Auftreten ist Holgers zusammenfassend keine nennenswerte 
Verbindung zur Frauenbewegung nachzuweisen. 

3.11.2 Holgers als die treuste Haeckelanhängerin? 

Zu Maria Holgers Rolle im Monistenbund gibt es mehr Quellen als zu ihrer Biografie. 
Leider sind hunderte Briefe von Holgers an Haeckel in der Jenaer Haeckelsammlung un
ter Verschluss und nicht einsehbar. Doch Haeckel erwähnt Holgers in einigen Briefen 
an andere seiner BriefpartnerInnen. Im Ernst-Haeckel-Archiv in Jena sind einige Briefe 
vorhanden, die bereits digitalisiert wurden und die somit zugänglich sind.679 Auch Hol
gers Darstellung in der Presse bezüglich ihrer Verbindungen zum monistischen Umfeld 
sind für das Kapitel relevant, denn Haeckels Umgang mit ihr in der Öffentlichkeit war 
eine Ausnahme. 

3.11.2.1 Haeckels Privatsekretärin 
In Holgers Fall ist aus ihren Briefen wie aus ihrem Lebenswerk auch schon nur zu re
konstruieren, dass sie sich nicht mit der Frauenbewegung und ihren Forderungen be
schäftigte. Sie widmete sich lieber ihrem Idol Haeckel und dessen Monistenbund. Für 
Haeckel und für den Bund übernahm sie einige Aufgaben, wobei sie vor allem als Sekre
tärin für Haeckel selbst arbeitete. So lebte Holgers zeitweise als Sekretärin bei Haeckel 
und erledigte seine Korrespondenz, da er gebrechlich war.680 Ihre Tätigkeit als Sekretä
rin ist nicht nur für das Jahr 1911 nachweisbar. Bereits 1909 erwähnt sie in einem Brief 
an einen bekannten Professor, dass sie bereits seit zwei Sommersemestern Haeckels Se
kretärin gewesen sei.681 Noch 1914 wird sie von einem Verlag angeschrieben, bei dem 
Haeckel Karten bestellt habe, und darum gebeten, ihn über den Stand der Bestellung 

677 o. A., Volksbühne. Maria Holgers, in: Berliner Tageblatt und Handelszeitung 48 (1919), Heft 228, 
20. Mai 1919, Morgen-Ausgabe, Berlin 1919, S. 2. 

678 Vgl. zur Verleihung des Kriegshilfekreuzes die Unterlagen des Großherzogtums Baden-Württem

berg. (Vgl. Landesarchiv Baden-Württemberg, 233 Nr. 43364.) In ihrem Antrag für das Kriegsver
dienstkreuz an den badenwürttembergischen Großherzog legte sie Belege wie zwei Artikel der 
Deutschen Warschauer Zeitung von 1916 über ihre kulturelle Arbeit im Deutschen Theater in War

schau und eine Dichtung zu Ehren des Großherzogs nach einem Schlachtsieg im Jahr 1914 bei. (Vgl. 
Landesarchiv Baden-Württemberg, 60 Nr. 824.) 

679 Es ist noch unklar, ob die Briefe Holgers an Haeckel, die sich in Privatbesitz befinden, jemals vom 
Ernst-Haeckel-Archiv digitalisiert oder zur Einsicht freigegeben werden können. Doch Haeckels 
Briefe an andere KorrespondentInnen stehen der Analyse zur Verfügung. 

680 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32919 vom 
20. Mai 1911. 

681 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Holgers an Eduard Rosenthal, Brief A 10717 vom 29. 
Juni 1909. In diesem Brief drückt sie auch ihre Empörung über Plates Verhalten aus, der der Nach
folger auf Haeckels Lehrstuhl an der Universität Jena und somit auch der neue Direktor des Phyleti
schen Museums war und der trotz gegenteiliger vorangehender brieflicher Zusagen die Direktion 
des Museums ganz alleine übernehmen wollte und das Mitspracherecht des Museumsgründers 
vollkommen ablehnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

zu informieren.682 Folglich war sie auch zu diesem Zeitpunkt eine Ansprechpartnerin 
für Haeckels geschäftliche Angelegenheiten und vor allem für deren Weiterleitung. Sie 
selbst traf bezüglich Haeckels Geschäften keine eigenen Entscheidungen. 

Für den DMB selbst übernahm sie keine inhaltliche Funktion. Sie war Haeckels Pri
vatsekretärin. 

Zudem arbeitete sie nach der Übergabe des zoologischen Lehrstuhls und des an die
sen angegliederten von Haeckel gespendeten Phyletischen Museums an Ludwig Plate 
1909 auch 1912 noch an der Sortierung des Museumsarchivs.683 Folglich übernahm sie 
auch Aufgaben, die weder Haeckel direkt noch den Monistenbund direkt betrafen, son
dern mit Haeckels monistischen und darwinischen Ideen und dessen Erbe in Verbin
dung standen. 1913 scheint sich der Konflikt um den Einfluss im Phyletischen Museum, 
der 1909 noch zwischen Haeckel und seinem Amtsnachfolger Plate entfachte, wieder be
ruhigt zu haben. Denn Holgers hatte weiterhin Zugang zum Phyletischen Archiv, doch 
diesmal nicht, um die Museumsbestände für Plate zu sortieren, sondern, um ein Projekt 
Haeckels durchzuführen: Sie sollte die archivierten Briefe zusammenstellen, die Ernst 
Haeckel als Antwort auf seine Welträtsel erhalten hatte.684 

Zudem hatte Holgers eine weitere Aufgabe: Sie hielt die Kontakte des alternden und 
gebrechlicher werdenden Haeckels mit seinen Bekannten und FreundInnen aufrecht. 
Sie schrieb Haeckels Bekannten nicht nur Briefe, sondern besuchte sie auch persönlich, 
was Haeckel sicherlich auch zu Gunsten Holgers künstlerischer Karriere als Netz
werkmöglichkeiten inszenierte. Denn mehr bildungsbürgerliche und somit tendenziell 
kulturell interessierte Menschen kennenzulernen bedeutete für Holgers auch mehr 
ZuschauerInnen für ihre Vorleseabende zu werben. Haeckel scheint genuines Interesse 
am beruflichen Erfolg seiner »Schülerin«685 und »Freundin«686 gehabt zu haben: Zwi
schen Helene Freifrau von Heldburg und dem altersschwachen Haeckel trat Holgers 
als Verbindungsfrau und Nachrichtenübermittlerin auf. Haeckel bittet seine Bekannte 
in einem Brief, Holgers zur Berichterstattung über sein Leben einzuladen.687 In einem 
weiteren Brief an diese Bekannte wird klar, dass Holgers auch Terminvereinbarungen 

682 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Erich Reinicke an Maria Holgers, Brief A 44615 vom 27. 
Februar 1914. 

683 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32948 vom 
22. Juni 1912. 

684 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Wilhelm Bölsche, Leihgabe der Biblio
teka Uniwersytecka we Wroclawiu, Handschriftensammlung, Böl.Hae.163 vom 16. Juni 1913. 

685 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Helene Freifrau von Heldburg, Leihgabe des 
Thüringischen Staatsarchivs Meiningen, Hausarchiv, NL Helene von Heldburg vom 19. Juli 1912. 

686 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32897 vom 17. 
Oktober 1908. Haeckel schlägt in diesem Brief seinem Freund von Rottenburg vor, Holgers in Berlin 
zu besuchen. Und tatsächlich kommt es zum Besuch: Haeckel schreibt in einem späteren Brief von 
dem Besuch von Rottenburgs bei Holgers in Berlin. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst 
Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32943 vom 22. Juni 1912.) Das ist ein erster Nachweis des 
erfolgreichen Netzwerkens Haeckels für Holgers. 

687 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Helene Freifrau von Heldburg, Leihgabe 
des Thüringischen Staatsarchivs Meiningen, Hausarchiv, NL Helene von Heldburg, Nr. 87 vom 19. 
Juli 1912. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 277 

für Besuche von Haeckel und seine Bekannten vornahm und somit mit Haeckels Ter
minen und Alltag sowie Kontakten sehr vertraut gewesen ist.688 Diese These wird auch 
durch die Tatsache unterstützt, dass Haeckel die vertrauten Bezeichnungen Freundin 
und Schülerin bezüglich Holgers vor seinen Bekannten verwendete. Andererseits nann
te er auch die meisten seiner anderen hier betrachteten Brieffreundinnen so. Haeckels 
besonderer Einsatz für Holgers lässt sich jedoch an seinem Einsatz für ihren beruflichen 
Erfolg festmachen. Er stellte sie nicht nur seinen Freunden vor, sondern er bemühte 
sich darüber hinaus, ihr literarisches Fortkommen anzutreiben. So bat er einen ihn 
bekannten Zeitschriftenherausgeber darum, Holgers für seine Zeitschrift schreiben zu 
lassen.689 Zudem lässt ein Antwortschreiben eines Bonner Hochschuldozenten an Hae
ckel erkennen, dass dieser jenen Dozenten um einen vermutlich beruflichen Gefallen 
für Holgers gebeten hatte.690 

Haeckels Netzwerkbemühungen für Holgers fruchteten. Sie besuchte nicht nur eini
ge seiner FreundInnen, sondern stand auch in Briefkontakt mit ihnen. Haeckels Einsatz 
für sie eröffnete Holgers durch sein Bekanntennetzwerk Zugang zu einem großen Netz
werk von Gelehrten. So tauschte sie sich mit Eduard Rosenthal in Briefen über Haeckels 
Konflikt mit seinem Nachfolger an der Universität Jena namens Plate aus und erhielt von 
Rosenthal Antwort und eine eigene Stellungnahme zu dem Konflikt.691 Bereits zu Leb
zeiten lobte Haeckel sie vor seinen FreundInnen als seine wertvolle Sekretärin, die ihm 
im Sommer 1909 und somit zur Zeit der stärksten Auseinandersetzung mit Plate »durch 
den schlimmen Konflikt«692 geholfen habe.693 Der zitierte Brief von Rosenthal an Holgers 
wurde 1921 verfasst. Das Datum zeigt, dass ihr Netzwerk von Gelehrten auch nach Hae
ckels Tod noch beständig war. Sogar mit Wilhelm Ostwald hatte Holgers kurzen briefli
chen Kontakt. So bat sie ihn Ende 1913, aus dem Haushalt des Monistenbunds Geld für 
die dringend notwendige Renovierung des Phyletischen Museums für Haeckel bereit zu 
stellen.694 

688 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Helene Freifrau von Heldburg, Leihgabe 
des Thüringischen Staatsarchivs Meiningen, Hausarchiv, NL Helene von Heldburg Nr. 87 vom 19. 
August 1912. 

689 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Max Henning, Brief A 43420 vom 21. 
Februar 1909. 

690 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Eduard Strasburger an Ernst Haeckel, Brief A 12770 vom 
26. April 1908. Der vorangehende Brief von Haeckel habe Strasburger erst zu spät und schon nach 
seiner Abreise aus Bonn in die Semesterferien erreicht und deshalb entschuldigt sich dieser im 
zitierten Brief bei Haeckel dafür, dass er Holgers den erwünschten Gefallen nicht mehr habe tun 
können. 

691 Vgl. zu Rosenthals Antwortbrief an Holgers Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Eduard Rosenthal 
an Maria Holgers, Brief A 50907 vom 4. September 1921. Rosenthal antwortet Holgers hier auf ihren 
Brief mit den Beweisen für Plates Unrecht, als er den alleinigen Leitungsanspruch des Phyletischen 
Museums für sich einnahm. 

692 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Wilhelm Bölsche, Leihgabe der Biblioteka 
Uniwersytecka we Wroclawiu, Handschriftensammlung, Böl.Hae.141 vom 13. September 1909. 

693 Vgl. ebd. 
694 Vgl. Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, 1924/1. Ostwald leitete 

ihre Anfrage als Vereinsvorsitzender innerhalb des Monistenbunds weiter. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Nicht nur am Schreibtisch und auf Besuchsreisen bei Bekannten, sondern auch im 
Alltag begleitete Holgers ihren »Schulmeister«695 und Freund sowie Chef Haeckel. Sie 
traf ihn regelmäßig bei Spaziergängen, wenn sie wieder in Jena weilte.696 

Zweifelsfrei hatte Holgers eine herausragende Rolle unter Haeckels Brieffreundin
nen, da sie auch seine Privatsekretärin war. Doch es stellt sich die Frage, ob sie durch ih
re besondere Rolle als Haeckels Schülerin auch eine besondere Rolle im DMB hatte. Eine 
einzelne Erwähnung ihrer besonderen monistischen Aktivität in einem Brief Haeckels 
lässt das zunächst vermuten. Er lobt sie für ihre ergreifende Lobrede auf seine Person am 
Ende seiner letzten öffentlichen Rede auf einer monistischen Feier zu Ehren Darwins.697 
Auf Grund dieser Rede könnte man geneigt sein, Holgers eine öffentliche Wirksamkeit 
in monistischen Kreisen zuzusprechen. Doch tatsächlich trug Holgers keine monisti
sche philosophische Rede vor, sondern sie sprach lediglich einen »poetischen Epilog«698 
zu Haeckels Ehren und richtete diesen sogar explizit im Namen der AnhängerInnen und 
SchülerInnen Haeckels an diesen. Somit sprach sie eine Lobrede auf Haeckel und trat 
nicht als monistische Philosophin mit eigenen inhaltlichen Ideen auf die Bühne. Holgers 
blieb auch bei dieser Gelegenheit Haeckels Schülerin und Anhängerin sowie unterstüt
zende Sekretärin. 

3.11.2.2 Eine »intelligente, interessante und liebenswürdige Dame«699 – 
Haeckel als Förderer 

Aus Haeckels Briefen an seine Freunde geht auch hervor, über welche Themen er mit Hol
gers sprach. Anders als mit den anderen hier untersuchten Frauen ist zwischen Holgers 
nicht nur eine – leider zum jetzigen Zeitpunkt nicht einsehbare – umfangreiche Korre
spondenz erhalten, die den schriftlichen Austausch dokumentierte, sondern neben dem 
schriftlichen hatten die beiden auf Grund von Holgers Tätigkeit als Sekretärin für Hae
ckel zusätzlich einen viel ausgedehnteren mündlichen Austausch miteinander. Da Hol
gers zeitweise sogar für ein paar Monate als Sekretärin bei Haeckel lebte, hatte sie einen 
viel ausgeprägteren persönlichen Kontakt zu ihm als die anderen in dieser Arbeit unter
suchten Frauen, die Haeckel oftmals nur wenige Male oder gar nicht persönlich trafen. 
Haeckel schreibt im Sommer 1912 an einen Freund, dass er sich bei seinen Spaziergängen 

695 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Maria Holgers, Brief A 48186 vom 11. No
vember 1907. In zwei Briefen bezeichnet Haeckel sich selbst als Holgers Schulmeister. (Vgl. zum 
zweiten Brief Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 
32897 vom 17. Oktober 1908.) 

696 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32945 vom 
02. August 1912. Zu diesem Zeitpunkt saß Haeckel bereits im Rollstuhl, den er von seinem Freund 
von Rottenburg als Geschenk erhalten hat. Im städtischen Garten traf er laut seiner Darstellung 
im Sommer täglich Maria Holgers, die Zeit mit ihm verbrachte. Die Frequenz der Zusammentref

fen und die besondere Rolle, die Holgers auch in Haeckels persönlichem Leben spielte, indem sie 
zeitweise seine Korrespondenz führte, empfanden einige andere Frauen im Bund als anstößig und 
vor allem Ella von Crompton verurteilte Holgers als aufdringlich. 

697 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Max Hen
ning, Brief A 43420 vom 21. Februar 1909. 

698 Ebd. 
699 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32897 vom 

17. Oktober 1908. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 279 

im Rollstuhl stets sehr geistreich mit Holgers unterhalte, »besonders in Bezug auf Küns
te und Literatur«700. Neben dem kulturellen Austausch sprachen Haeckel und Holgers 
auch über die fachliche Bewertung politischer Artikel von Haeckels Freunden. So wird 
aus dem Brief eines Bekannten Haeckels ersichtlich, dass Holgers mit Haeckel über ei
nen Text gesprochen hatte, der sich mit der Einschränkung des kirchlichen Einflusses auf 
den Staat beschäftigte.701 Holgers und Haeckel tauschten sich folglich nicht nur über Li
teraturtipps aus, die er ihr gab. Ihre Unterhaltung fand zwar auch auf dieser Ebene statt, 
wie eine Postkarte Holgers an Haeckel beweist.702 Doch der persönliche Austausch ging 
tiefer und erstreckte sich nicht nur auf politische und philosophische Texte von Haeckels 
Freunden, sondern auch auf Haeckels Werk selbst. So half Holgers ihrem Lehrer bei der 
Überarbeitung der Welträtsel zur Neuauflage als Taschenbuchausgabe im Jahr 1908.703 In 
diesem Zusammenhang bezeichnet Haeckel sie in einem Brief an einen Freund als eine 
»intelligente, interessante und liebenswürdige Dame«704. Diese Einschätzung zeigt, wie 
sehr er Holgers für die geistige Arbeit geeignet hielt. Obwohl sie eine Frau war, ließ er 
sie an der Überarbeitung seines bekanntesten Werks mitarbeiten und bezeichnete sie 
vor Bekannten sogar als intelligent. Trotz dieser Zugeständnisse an Holgers und trotz 
ihrer Förderung durch Haeckel blieb sie nur in Haeckels Umfeld relativ vernetzt. Für den 
Monistenbund selbst übernahm sie keine administrativen Aufgaben, außer dass sie das 
Archivgut des Phyletischen Museums ordnete. Und selbst diese Aufgabe war nicht direkt 
mit dem Bund assoziiert, sondern war eine Tätigkeit für die Universität Jena. Auch in 
den monistischen Zeitschriften publizierte sie nicht. Ihre Vernetzung in Haeckels Um
feld und die zahlreichen Aufgaben, die sie für Haeckel und seine Werksüberarbeitung 
übernahm, verlocken dazu, zu übersehen, dass sie im Monistenbund nicht einflussreich 
war. 

3.11.2.3 Die freireligiöse Schauspielerin 
In ihrer rezitatorischen Arbeit ist ein Hinweis zu Beziehungen zur Berliner freireligiösen 
Gemeinde zu finden.705 So wird in einer Anzeige im Vorwärts erwähnt, dass Holgers auf 
einem von der freireligiösen Gemeinde organisierten Abend rezitierte. Sie war nicht nur 
Monistin, sondern wahrscheinlich auch freireligiös. 

Zudem erwähnt das Jenaer Volksblatt Maria Holgers zweimal im Zusammenhang 
mit Haeckel. So hielt sie auf dem Ersten Deutschen Monistenkongress 1911 eine Huldi

700 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32944 vom 9. 
Juli 1912. 

701 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Otto Lehmann-Russbüldt an Ernst Haeckel, Brief A 27489 
vom 21. Januar 1910. 

702 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Maria Holgers an Ernst Haeckel, Brief A 44578 vom 10. 
April 1914. 

703 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Brief von Ernst Haeckel an Paul von Rottenburg, Brief A 32897 vom 
17. Oktober 1908. 

704 Ebd. 
705 Vgl. hierzu und zum Folgenden o. A., Anzeigen, in: Vorwärts. Berliner Volksblatt – Zentrales Or

gan der sozialdemokratischen Partei Deutschlands 26 (1909), Heft 258, 04. November 1909, Berlin 
1909, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

gungsrede an Haeckel, die im Blatt abgedruckt wurde.706 Zudem nahm sie auch aktiv 
an den folgenden Feiern der Berliner Monistenortsgruppe teil. So wird in einem Artikel 
von 1912 ihr literarischer Beitrag zur Sonnenwendfeier erwähnt.707 Außerdem beschreibt 
Haeckel Holgers in einer im Volksblatt abgedruckten Rede als »eine [s]einer fähigsten 
Schülerinnen«708. Auch seinen Auftrag an sie, seine Post zu sortieren, erwähnt er: Sie 
habe die Aufgabe, eine Sammlung der Briefe herauszugeben, die Haeckel als Reaktio
nen auf seine Welträtsel im Laufe der Jahre erhalten habe.709 Hiervon verspreche er sich 
die Sichtbarmachung der monistischen Ideen in allen Bildungskreisen, vor allem aber 
im gebildeten Milieu der Lehrer, Ärzte und Ingenieure. Interessanterweise erwähnt er in 
diesem Zusammenhang auch die Absendergruppe der Frauen, die Briefe an ihn sendeten 
und die laut seiner Wahrnehmung oftmals »klarer denken und die Wahrheit einfacher 
und leichter erkennen, als gebildete Männer, bei denen schon durch den Gymnasialun
terricht und durch Schranken, die uns in anderer Weise gezogen werden, eine Menge 
von schiefen und irrtümlichen Vorstellungen geweckt worden sind.«710 Hier zeigt sich, 
was die Arbeit bereits so oft anhand der Situation der Frauen im Bund beobachtet hat: 
Wenn es zur Popularisierung des Monistenbunds beitrug, stellten die monistischen Füh
rer Frauen als besonders empfänglich für die monistische Wahrheit und somit als beson
ders intelligent dar, doch zogen sie gleichzeitig aus dieser Meinung keine Konsequenz im 
Sinne von mehr weiblicher Verantwortung im Bund. Wenn so viele RekrutInnen des Mo
nistenbunds weiblich gewesen wären, hätten auf Dauer auch mehr Frauen Positionen 
im Monistenbund einnehmen müssen, die über die Funktion als Mitglied hinausgin
gen. Sonst hätte die Außendarstellung durch medienwirksames Lob der Frauen im Bund 
nicht zur Realität gepasst und der Bund hätte sich öffentlich unglaubwürdig gemacht. 
Obwohl keine Mitgliederlisten existieren, liegt auf Grund des Geschlechterverhältnisses 
in der Autorenschaft der monistischen Zeitschriften und in der Liste der Gründungsmit
glieder die Annahme nahe, dass Frauen im Bund und in Bundespositionen unterreprä
sentiert waren. Auch der von Haeckel angekündigte Sammelband der Briefe von Frauen 
an ihn wurde nie von Maria Holgers veröffentlicht. Das ist ein Indiz mehr für die The

se, dass Frauen und deren Belange nicht die Zielgruppe und das Beschäftigungsfeld der 
führenden Monisten waren. Nur zur Rekrutierung von mehr Mitgliedern hob Haeckel 
einzelne Monistinnen wie Holgers ausnahmsweise öffentlich hervor. 

706 Vgl. Holgers, Maria, An Ernst Haeckel, zum 13. September 1911, in: Jenaer Volksblatt. Organ der 
Fortschrittlichen Volkspartei des 3. Weimarer Reichstagswahlkreises 22 (1911), Heft 225, 24. Sep
tember 1911, Zweites Blatt, Jena 1911, S. 1. 

707 Vgl. o. A., Vereine und Versammlungen, in: Jenaer Volksblatt. Organ der Fortschrittlichen Volks
partei des 3. Weimarer Reichstagswahlkreises 23 (1912), Heft 139, 16. Juni 1912, Erstes Blatt, Jena 
1912, S. 2. 

708 o. A., Eine Rede Ernst Haeckels, in: Jenaer Volksblatt. Organ der Fortschrittlichen Volkspartei des 3. 
Weimarer Reichstagswahlkreises 21 (1910), Heft 153, 3. Juli 1910, Zweites Blatt, Jena 1910, S. 1. Die 
abgedruckte Rede hielt Haeckel zur Sonnenwendfeier der Ortsgruppe des Monistenbunds 1910. 

709 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
710 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 281 

3.11.3 Zwischenfazit: Haeckels besondere Vertraute 

Wenn sie den Einsatz für Frauenrechte für sich zu einer politischen Aufgabe erkoren 
hätte, so hätte Holgers in diesem Sinne und in Anbetracht des tiefgehenden brieflichen 
und persönlichen Austauschs mit Haeckel auf literarischer und auch auf philosophischer 
Ebene in einem gewissen Maß Einfluss auf Haeckel und somit auf seine Vereinsentschei
dungen nehmen können. Das Kapitel zeigt, dass die Frauenbewegung kein Interessens
gebiet Holgers war und dass sie vor allem Monistin war und sich mit Haeckel über mo
nistische Themen austauschte. 

Holgers stellt zusammenfassend eine Ausnahme im Bund dar, da sie erstens als 
einzige der in dieser Arbeit untersuchten Frauen eine Funktion im Monistenbund 
einnahm (neben Hannah Dorsch als Dodels Sekretärin). Zwar war sie nicht direkt für 
den Bund, sondern als Privatsekretärin für Ernst Haeckel tätig und zudem wurde sie 
durch ihre Haeckel untergeordnete Tätigkeit nicht zur Entscheidungsträgerin in Bun
desfragen, doch sie übernahm administrative Aufgaben für Haeckel und hatte durch 
ihre Korrespondenzerledigungen ihres Arbeitgebers und durch Haeckels persönlichen 
Einsatz für sie Zugang zu seinem Netzwerk aus politischen und bildungsbürgerlichen 
Entscheidungsträgern wie Professoren und Adligen. Das mag auch ihrer Karriere als 
Rezitatorin zuträglich gewesen sein, wofür sich jedoch keine Beweise auffinden lassen. 
Holgers wies sich durch ihre Sekretärinnentätigkeit für Haeckel und durch ihre Hilfs
tätigkeit im Phyletischen Museum als Monistin aus. Haeckel hatte viele Freundinnen 
und Schülerinnen wie sie, doch sie war die einzige, die in einem so intensiven und 
persönlichen Austausch mit ihm stand. Das zeigt neben den Aufgaben, die sie für ihn 
übernahm, auch die Anzahl an Briefen, die sie ihm schrieb. Mit circa 400 Briefen schrieb 
sie ihm sogar öfter als die bisherige Spitzenschreiberin Ella von Crompton, die ihm 
bereits über 200 Briefe schrieb. Doch Holgers bleibt mit ihrer Rolle im DMB und für 
Ernst Haeckel vor allem eines: Eine Ausnahme. 

Betrachtet man ihre persönliche Lebensführung, so wird klar: Holgers war zwar in 
keiner Entscheiderposition im DMB, doch sie war dennoch emanzipiert: Sie war eine be
rufstätige Künstlerin, die ihre Verbindung zum einflussreichen Haeckel nutzte, um ihr 
berufliches Netzwerk auszuweiten und um sich weiterzubilden, denn die philosophi
schen und politischen Diskussionen mit ihrem Chef und Lehrer Haeckel regten Holgers 
dazu an, sich – vor allem durch monistische Lektüre – fortzubilden. Sie nutzte ihr mo
nistisches Umfeld, um ihre Handlungsspielräume in den Bereichen Bildung und Beruf 
auszuweiten. 

3.12 Ida Altmann-Bronn 

Ida Altmann-Bronn war eine gebildete politische Aktivistin und eine selbstständige frei
berufliche Übersetzerin und Vortragende für sozialdemokratische, gewerkschaftliche 
und freidenkerische Versammlungen. Obwohl ihre Bemühungen, mit der Parteispitze 
der SPD in Kontakt zu treten, nicht erfolgreich waren, hatte sie politische Reichweite, da 
sie gewerkschaftlich tätig war und sich ehrenamtlich in der freidenkerischen Gemeinde 
Berlins engagierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Altmann-Bronn war es, die Haeckel zum Internationalen Freidenkerkongress in 
Rom einlud, auf dem er als Gegenpapst ausgerufen wurde und die Gründung eines 
Monistenbunds ankündigte. 

Es stellt sich bei ihr besonders die Frage, wie gut sie öffentlich vernetzt war und in
wiefern der Bund von ihrem etwaigen politischen und gewerkschaftlichen Netzwerk Ge
brauch machte, sowie, inwiefern sie den DMB nutzte, um ihre individuellen und gesell
schaftlichen Handlungsspielräume zu erweitern. 

3.12.1 Freidenkerische Aktivistin und Gewerkschafterin 

Gisela Losseff-Tillmanns fasst in ihrer ausführlichen Biografie zu Altmann-Bronn so
wohl ihre Lebensdaten als auch ihre öffentliche politische Aktivität zusammen. Hierzu 
betrachtet sie zahlreiche Quellen wie Altmann-Bronns eigene Werke, Polizeiakten über 
ihre Beobachtung wegen ihres freidenkerischen Aktivismus und administrative Quellen. 
Das erste Unterkapitel beleuchtet ihre Biografie anhand von Losseff-Tillmanns Mono
grafie und der Quellen selbst mit besonderem Fokus auf Altmann-Bronns Bildung und 
Erwerbsarbeit. 

3.12.1.1 Die gebildete Privatlehrerin 
Losseff-Tillmanns beschreibt die Eckdaten von Altmann-Bronns Kindheit genau. Die 
spätere Gewerkschafterin wurde am 30. Juni 1862 im ostpreußischen Kreis Labiau bei 
Königsberg im Ort Obscherninken in eine jüdische Familie geboren, entfernte sich 
jedoch als Erwachsene vom jüdischen Glauben und wurde freireligiös.711 1874 zog ihre 
Familie vom Land in die Stadt Königsberg, wo der Vater als Kaufmann arbeitete.712 Ihre 
Mutter legte viel Wert auf Bildung und so besuchte Altmann-Bronn ab 1874 die Höhere 
Töchterschule in Königsberg und anschließend das Königsberger Lehrerinnenseminar. 
Somit genoss sie ab ihrem zwölften bis zu ihrem neunzehnten Lebensjahr eine höhere 
Bildung.713 Daraufhin unterrichtete sie nach Bestehen ihres Lehrerinnenexamens ein 

711 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935. Lebensgeschichte einer sozialdemo

kratischen, freidenkerischen Gewerkschafterin – eine Spurensuche, Nomos Verlagsgesellschaft: 
Baden-Baden 2015, S. 14. Es gibt zu Ida Altmann-Bronn nur sehr wenig biografische Forschung. Nur 
wenige und sehr knappe Artikel lassen sich hierzu finden. Deshalb ist Losseff-Tillmanns Monogra

fie ein besonderer Beitrag zur Forschung über Altmann-Bronn, vor allem, weil sie die Bedeutung 
der Sozialdemokratin für die deutsche sozialdemokratische Bewegungsgeschichte und die Arbei
terbewegung wiederentdeckt. Somit wird das selbst gesetzte Ziel der Autorin erreicht. Altmann- 
Bronn schrieb noch 1934, ein Jahr vor ihrem Tod, dass sie nicht an einen rettenden Gott glaube. 
(Vgl. ebd., S. 166.) Vgl. zu ihren biografischen Daten auch Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, 
Nr. 8742 – die dort dokumentierten polizeilichen Untersuchungen im Rahmen einer Beobachtung 
Altmann-Bronns sind heute eine wichtige Quelle zu ihrer Bildungs- und Erwerbsarbeitsbiografie 
und geben Aufschluss über ihr Alltagsleben. 

712 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 18–21. 
713 Diese Angaben werden durch eine autobiografische Skizze von ihr beschrieben, die in dem Nach

wort eines in Erinnerung an ihren Mann herausgegebenen Gedichtbands enthalten ist. (Vgl. Alt
mann-Bronn, Ida, Ein hoher Geist, ein edel Herz. Erinnerungen und Gedichte, Jegor Bronn zum 
Gedächtnis, Boger-Verlag: Berlin 1932, S. 53.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 283 

halbes Jahr als Vertretungslehrerin an der städtischen Höheren Töchterschule Königs
bergs. Ida Altmann, wie sie zu dieser Zeit noch hieß – erst 1912 heiratete sie Jegor Bronn 
und nahm ihren Doppelnamen an – war zu dieser Zeit in zweifacher Weise als Frau 
und Jüdin gegenüber Männern in ihrem Beruf benachteiligt: Erstens berechtigte ihre 
Schulausbildung 1871 in Preußen noch nicht zum Universitätsstudium.714 Zweitens 
durfte sie als Jüdin nur eine Vertretungsstelle antreten, da die Schulen in Preußen keine 
Jüdinnen als Lehrerinnen einstellen durften.715 

Auch als Erwachsene setzte sie ihren Berufsweg selbstständig fort und arbeitete in 
Sankt Petersburg bei einer russischen Arztfamilie, die sie in Königsberg kennengelernt 
hatte, als Privatlehrerin.716 Auch nach ihrer Rückkehr nach Deutschland lebte sie wei
terhin finanziell unabhängig von ihrer Königsberger Familie und kehrte nicht nach Ost
preußen, sondern nach Berlin zurück, wo sie sich weiterhin mit ihrer Tätigkeit als Pri
vatlehrerin selbst unterhielt.717 Dort engagierte sie sich in vielfacher Weise politisch. 

3.12.1.2 Politischer Aktivismus und späte Heirat 
Altmann heiratete erst im Alter von 50 Jahren und hatte keine Kinder.718 Sie widmete ihr 
Leben ihrem politischen Aktivismus. Nach ihrer Königsberger, Sankt Petersburger und 
politisch sehr aktiven Berliner Zeit zwischen 1890 und 1912 zog sie mit ihrem Ehemann 
Jegor Bronn nach Rombach in Elsass-Lothringen und später wieder nach Berlin, wo sie 
in den 1930er Jahren verstarb.719 Das Ehepaar lernte sich 1892 in Berlin kennen.720 Alt
mann heiratete den Russen Jegor Bronn am 13. April 1912.721 Er war Chemiker und setz
te in Berlin seine wissenschaftlichen Studien fort.722 Wie auch Ida Altmann war Jegor 
Bronn sozialdemokratisch aktiv und wohnte von 1902 bis 1906 zur Untermiete bei ihr. 
1906 nahm er eine Führungsposition als Chemiker bei der Rombacher Hüttenwerke AG 
in Elsass-Lothringen ein und konnte in seinem Leben insgesamt 79 Patente anmelden, 
die international anerkannt wurden und ihm zu Renommee in der Chemiebranche ver
halfen.723 1912 wurde er deutscher Staatsbürger. Wie auch seine Frau verehrte er Ernst 
Haeckel.724 

Ihre Berliner Jahre eignen sich auf Grund der guten Quellenlage und auch, weil Alt
mann-Bronn zu dieser Zeit politisch sehr aktiv war, für eine eingehendere Betrachtung. 

714 Vgl. hierzu und zum Folgenden Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden- 
Baden 2015, S. 21–23. 

715 Losseff-Tillmanns schreibt, dass bereits in ihrer Königsberger Kindheit die Wurzeln zu Altmann- 
Bronns freireligiöser Aktivität gelegt worden seien. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 24.) 
Denn in Königsberg hätten zu dieser Zeit viele JüdInnen der Akkulturation offen gegenüberge
standen und hätten deshalb Kontakte zur Freireligiösen Gemeinde Königsbergs gehalten. 

716 Vgl. ebd., S. 27. 
717 Vgl. ebd., S. 28 und S. 37f. 
718 Vgl. ebd., S. 134. 
719 Vgl. ebd., S. 180. 
720 Vgl. ebd., S. 143. 
721 Vgl. ebd., S. 155. 
722 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 145. 
723 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 155–157. 
724 Vgl. ebd., S. 137. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Altmann-Bronn wurde auf Grund ihrer freidenkerischen und sozialdemokratischen Ge
sinnung immer wieder von der preußischen Polizei beobachtet.725 Ihr Alltag war von ih
rer politischen Arbeit für die Sozialdemokratie und das Freidenkertum bestimmt.726 Be
reits 1892 wurde zu ihr als junger sozialdemokratischer Aktivistin in polizeilichen Akten 
vermerkt, dass sie zwar keine nennenswerten Kontakte zu politischen Köpfen der sozi
aldemokratischen Partei pflegte, solche Kontakte aber herzustellen versuchte und dass 
sie sich in ihrer Freizeit umfassend mit sozialdemokratischen Texten beschäftigte.727 So 
habe sie auch einen Text bei der Redaktion des Vorwärts eingereicht, der jedoch nicht 
veröffentlicht wurde. 1907 bot ihr die SPD schließlich eine Redaktionstätigkeit für den 
Vorwärts in Russisch-Polen an, die sie aber ablehnte, weil sie sich auf die gewerkschaftli
che Arbeit konzentrieren wollte.728 1890 trat sie in die SPD und im November 1891 in die 
Freireligiöse Gemeinde Berlins ein.729 

Des Weiteren forderte das preußische Schulamt 1912 eine Aktualisierung der Unter
suchung Altmanns, da sie auf einer öffentlichen Versammlung die sozialdemokratische 
Forderung gestellt haben soll, die Zölle nicht zu erhöhen.730 Deshalb nahm die Polizei er
neut die Beobachtung auf. In der Polizeiakte ist vermerkt, dass Altmann mehrere Jahre 
als erste Leiterin des 1905 gegründeten Arbeitnehmerinnensekretariats der Generalkom
mission der Freien Gewerkschaften gearbeitet habe,731 jedoch im März 1909 gleichzeitig 

725 Vgl. Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
726 Altmann konnte sich in dieser Zeit zunehmend für die Sozialdemokratie einsetzen, da Reichskanz

ler Bismarck am 25. Januar 1890 die Zustimmung der Parlamentsmehrheit für die Verlängerung 
des Sozialistengesetzes verlor und die Sozialdemokratische Partei daraufhin die Zahl ihrer Parla
mentssitze verdreifachen konnte. (Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, 
Baden-Baden 2015, S. 39.) Das Sozialistengesetz, das sich von 1878 bis 1890 gegen sozialdemo

kratische und sozialistische Vereine, Versammlungen, Druckschriften und Beitragssammlungen 
richtete, trat außer Kraft. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 39 und S. 44f.) Altmann konn
te somit als Vorsitzende der Frauenversammlungen der SPD auch zahlreiche Versammlungen zur 
Akquirierung von WählerInnen organisieren. 

727 Vgl. hierzu und zum Folgenden Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
728 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 60. Altmann- 

Bronns sozialistische Ausrichtung drückte sich auch in ihren eigenen Texten aus: Sie schrieb ein 
Buch über die historischen Umstände des Lebens Lenins und dessen Aufwachsens. (Vgl. Altmann- 
Bronn, Ida, Vorfrühling. Erzählung aus dem vorrevolutionären Rußland, J. Bronn: Berlin 1928, 
S. 10f.) In der erzählerischen Biografie Lenins lobt sie ihn als Helden des Alltags und als großen 
Politiker. (Vgl. ebd., S. 6 und S. 18f.) 

729 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 39f. In der Frei
religiösen Gemeinde sei sie nicht nur Lehrerin, sondern ab 1892 auch Vorstandsmitglied gewesen. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 40.) Auch in der Gewerkschaft sei sie von Beginn ihrer 
Berliner Zeit an aktiv gewesen. 

730 Vgl. hierzu und zum Folgenden Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
731 Als Leiterin des Arbeiterinnensekretariats der Gewerkschaften verwirklichte sie ihre politischen 

Vorstellungen weiblicher Partizipation an der sozialdemokratischen Bewegung durch die als Agi
tation bezeichnete Werbung um mehr weibliche Mitglieder in den Gewerkschaften und in der Be
wegung. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, 
Baden-Baden 2015, S. 71–73.) Altmann engagierte sich in diesem Rahmen auch für konkrete Hilfe
stellungen zur Verbesserung der Arbeitssituation der Arbeiterinnen, zum Beispiel dafür, dass die 
Betriebe weibliche Vertrauenspersonen beriefen und betriebliche Beschwerdestellen einrichte
ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 285 

ihre Stellung als Leiterin des gewerkschaftlichen Frauen-Agitationskomitees gekündigt 
habe und ganz aus dem Gewerkschaftskomitee ausgetreten sei. Daraus wird ersichtlich, 
dass sie den Einsatz für Frauenrechte und ihren sozialdemokratischen Einsatz in der Ge
werkschaftsarbeit vereinte. Sie sei wegen eines Konflikts mit dem Generalkommissions
vorsitzenden Legien aus der Gewerkschaft ausgetreten, weil sie selbstständiger arbeiten 
und in ihrem Frauenkomitee nicht immer dem allgemeinen Komitee untergeordnet sein 
wollte. Sie wollte sich »auf Dauer diesen untergeordneten Verhältnissen nicht mehr an
passen«732. 

Ihr Austritt bedeutete laut Akte keineswegs, dass sie sich von der gewerkschaftlichen 
Frauenbewegung abkehrte. Vielmehr habe Altmann ihre politische Gesinnung beibehal
ten. Sie habe weiterhin entgeltlich politische und literarische Vorträge für die SPD und 
die Gewerkschaft gehalten. Altmann sei somit Mitgestalterin der »Anfänge der gewerk
schaftlichen Arbeiterinnenorganisation«733 gewesen.734 

3.12.1.3 Freireligiöse Überzeugung und Verfolgung 
Neben ihren sozialdemokratischen Interessen und ihrem Einsatz für Frauenrechte ver
folgte sie als Freidenkerin auch ideologische Interessen. Sie wollte das Freidenkertum 
verbreiten und war aktiv in der jüdischen Gemeinde Berlins tätig. Auch hiervon berich
ten die Polizeiakten. So sei sie zuerst vor allem als Privatlehrerin und Übersetzerin in 
ihrer jüdischen Gemeinde tätig gewesen und habe JüdInnen Hausunterricht erteilt.735 
Zudem sei sie als Mitglied der Freireligiösen Gemeinde Berlins in deren Mitgliederver
zeichnis zu finden. Für den freireligiösen Unterricht erstellte sie sogar programmatische 
Leitsätze.736 

Sie habe sich wiederholt um eine Anstellung als Kommunallehrerin beworben, was 
jedoch nach ihren eigenen Angaben »in Folge ihrer freien Gesinnung«737 stets unerfolg
reich geblieben war.738 Die Polizei war darüber im Bilde, wenn sie Versammlungen und 
Vortragsabende der Freireligiösen Gemeinde besuchte und wusste um ihre umfangrei
che Korrespondenz. Jedoch konnte sie nicht ermitteln, an wen sie ihre zahlreichen täg
lichen Briefe verschickte. Als AdressatInnen kommen Mitglieder der freireligiösen Ge
meinde, SozialdemokratInnen und auch MonistInnen wie Ernst Haeckel in Frage, des

732 Ebd. Losseff-Tillmanns geht davon aus, dass Altmann ihre Stelle zum 1. März 1909 kündigte, weil 
die Gewerkschaftsführer ihre 1908 geäußerte Forderung, wesentlich mehr Frauen zu den gewerk
schaftlichen Kommissionen, Ortsverwaltungen, Vorständen, Kongressen, Delegationen, General
versammlungen und zur Generalkommission der Gewerkschaften zuzulassen, nicht erfüllten. (Vgl. 
Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 76f.) 

733 Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 50. 
734 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 50. 
735 Vgl. hierzu und zum Folgenden Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
736 Vgl. Altmann, Ida, Leitsätze für die Kinder von Freidenkern und Freireligiösen, Kommissions-Ver

lag von U. Hoffmann: Berlin 1897. Altmann formuliert als Leitsätze für die Kindererziehung und 
den freireligiösen Unterricht vor allem, dass die Eltern und die LehrerInnen die naturwissenschaft
liche Erkenntnis als Religion lehren sollten und dass sie die Kinder dazu anhalten sollten, Schul
bildung und Berufsausübung ernst zu nehmen, damit sie etwas zur Gesellschaft beitrügen. (Vgl. 
ebd., S. 2f.) 

737 Ebd. 
738 Vgl. hierzu und zum restlichen Absatz ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sen Briefkorrespondenz mit Altmann-Bronn teilweise im Ernst-Haeckel-Archiv in Je
na erhalten ist. Ende 1892 war sie bereits Schriftführerin der Freireligiösen Gemeinde 
und ab Anfang 1894 erteilte sie freireligiösen Kulturgeschichtsunterricht, der unter Bru
no Wille noch freireligiöser Religionsunterricht hieß. Auch 1912 war sie weiterhin Erste 
Schriftführerin der Gemeinde und hielt dort – wie schon für die Gewerkschaft und die 
SPD gegen Entgelt – Vorträge über religiösen Themen und Bildung. Ihre Beobachtung 
durch die Polizei wegen ihrer Arbeit für die Freireligiöse Gemeinde Berlin blieb nicht 
ohne Folgen: Wegen ihres freidenkerisch motivierten Einsatzes für ein verfassungsmä
ßiges Recht auf freie Jugendarbeit musste sie sogar für kurze Zeit ins Gefängnis.739 

Ihr Vortragsengagement in der Freireligiösen Gemeinde nahm laut Losseff-Till
manns nach 1896 ab, da sie sich vermehrt der gewerkschaftlichen Arbeit widmete.740 

Altmanns religiös-weltanschauliche Orientierung unterschied sie von vielen ihrer 
sozialdemokratischen MitstreiterInnen.741 Politiker wie Wilhelm Liebknecht lehnten die 
Zusammenarbeit mit FreidenkerInnen ab, da Religion Privatsache sei. Altmann hinge
gen wurde sogar Mitglied im Internationalen Freidenkerbund, ohne sich zu der Ausein
andersetzung über die Zusammenarbeit von Freidenkertum und Sozialismus einzulas
sen. In ihrer Gemeinde bemühte sie sich vor allem darum, Haeckels Lehren zu verbreiten 
und die freireligiöse Jugendbildung voranzutreiben.742 

3.12.1.4 Schriftstellerin, Rednerin, Gewerkschafterin: 
Berufsleben und Emanzipation 

Neben ihren politischen Interessen war sie auch Schriftstellerin von Lyrik, Novellen 
und Märchen.743 Ihre Jugendarbeit und das Verfassen von Märchen für die freireligiöse 
und sozialistische Kinder- und Jugendbildung waren ihre Hauptaufgaben.744 Zudem 
verdiente sie als Übersetzerin Geld.745 Sie beherrschte Englisch, Französisch und Ita
lienisch auf einem hohen Niveau, was für eine hohe Bildung spricht. Dazu kommen 
ihre Eigenständigkeit, wenn es darum ging, ihren Lebensunterhalt zu bestreiten und 
ihre politische Arbeit in der Gewerkschaft, in deren Rahmen sie sich zu politischen 
Fragen positionieren und unter offiziellen Rahmenbedingungen die Gewerkschaft be
ziehungsweise den Frauenflügel der Gewerkschaft repräsentieren musste. Das tat sie, 
obwohl sie dadurch als Schriftstellerin im Nachteil war; schließlich war sie wegen ihrer 
politischen Arbeit gesellschaftlichen Repressionen ausgesetzt.746 Altmanns politische 

739 Vgl. Altmann-Bronn, Ida, Ein hoher Geist, Boger-Verlag: Berlin 1932, S. 54. 
740 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 50. 
741 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 87–90. 
742 Vgl. ebd., S. 97. 
743 Vgl. Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
744 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 65. Altmann- 

Bronn verfasste zum Beispiel ein Erzählwerk mit vier Kurzgeschichten und Gedichten für Kinder, 
in denen fiktive Elfen dabei halfen, Kinder zu Demut und zum Teilen zu erziehen. (Vgl. Altmann- 
Bronn, Ida, Um die Sonnenwende. Kleine Gedichte von Elfen und allerlei anderen Leuten, Druck 
der Ulmer Zeitung: Ulm a. Donau 1916.) 

745 Vgl. hierzu und zum Folgenden Landesarchiv Berlin, A Pr.Br.Rep. 030, Nr. 8742. 
746 Vgl. Nebmaier, Johannes, Die Schriftstellerin Ida Altmann-Bronn, in: Losseff-Tillmanns, Gisela, 

Ida Altmann-Bronn 1862–1935. Lebensgeschichte einer sozialdemokratischen, freidenkerischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 287 

Biografie zeigt auf, wie emanzipiert sie in den Bereichen Bildung und Beruf war und wie 
sehr sie in ihrer Lebensführung aus zeitgenössischen Rollenzuschreibungen an Frauen 
ausbrach. 

1932 starb Altmann-Bronns Ehemann. Da die Nationalsozialisten all denjenigen die 
Staatsbürgerschaft aberkannten, die diese nach 1918 erworben hatten und keine ›natio
nale Orientierung‹ aufwiesen, hätte Altmann-Bronn Gefahr laufen können, sie zu ver
lieren.747 Die ›nationale Orientierung‹ war nämlich unter anderem bei einer Aktivität in 
der sozialistischen oder freireligiösen Bewegung ausgeschlossen. Da Altmann-Bronn in 
der Weimarer Republik aber nur noch sporadisch an den Gemeindeversammlungen der 
Freireligiösen Gemeinde Berlins teilnahm und nur ein einfaches Mitglied war, hatte die 
Berliner Polizei 1935 keine Kenntnis von ihren freireligiösen Aktivitäten. Auch an der so
zialdemokratischen Bewegung nahm sie nicht mehr aktiv teil, da ihre Einstellung einer
seits während des Ersten Weltkriegs nationalistischer wurde, aber auch weil Altmann- 
Bronns schärfere Kapitalismuskritik nicht mehr zu der zunehmend gemäßigten sozial
demokratischen Frauenbewegung passte, die vor allem eine Arbeiterwohlfahrt aufbauen 
wollte. Am 8. April 1934 wurde die Gemeinde von der Berliner Polizei aufgelöst. Altmann- 
Bronn starb am 30. November 1935 und wurde in einem Urnengrab neben Jegor Bronn 
auf dem Friedhof der Freireligiösen Gemeinde Berlins begraben. 

3.12.1.5 Eine Frauenrechtsaktivistin mit sozialistischem Kurs 
Altmann-Bronns Einstellung zur Frauenfrage ist ambivalent. Einerseits wollte sie die Si
tuation der Arbeiterinnen verbessern und forderte Arbeiterinnen in eigenen Kurzschrif
ten zur aktiven Unterstützung der SPD auf. Sie sollten für die Rechte der weiblichen Ar
beitskräfte eintreten, damit langfristig auch mehr Frauen in den Arbeitervertretungen 
für die speziellen weiblichen Belange eintreten könnten.748 Zudem sprach sie sich ge
gen Else Lüders Vorschlag zur Verbesserung der Frauenagitation aus, spezielle Frauen
kurse anzubieten, in denen weibliche Gewerkschafterinnen ihre Schüchternheit über
winden lernen sollten, die durch den jahrtausendealten Erziehungsfehler mangelnder 
Bildung und fehlender Gleichberechtigung entstanden sei.749 Sie lehnte den Vorschlag 
ab, da er die Frauen in der Gewerkschaft im Gegenteil weiterhin daran gewöhnte, nichts 
zu gesamtgesellschaftlichen Fragestellungen beizutragen und in ihrer ›Frauenecke‹ zu 
verbleiben. So würden sie kein Verständnis der gemeinsamen Gewerkschaftsinteressen 

Gewerkschafterin – eine Spurensuche, Nomos Verlagsgesellschaft: Baden-Baden 2015, S. 159–171, 
hier S. 159–161. 

747 Vgl. hierzu und zum Folgenden Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden- 
Baden 2015, S. 173–180. Bereits 1929 wurde dem Ehepaar Altmann-Bronn die deutsche Staatsange
hörigkeit entzogen, da Elsass-Lothringen mit dem Frieden von Versailles Frankreich angegliedert 
worden war. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 173–175.) Die beiden konnten die deutsche 
Staatsangehörigkeit allerdings nach einem Jahr zurückerlangen, wozu Jegor Bronns hohes Ein
kommen auf Grund seiner Patente beitrug. 

748 Vgl. Altmann, Ida, Den Weg zum Glück, Arbeiterinnen! Ihr sollt ihn kennen lernen und gehen!, 
Baader: Berlin, o.J., S. 4. 

749 Vgl. hierzu und zum Folgenden Losseff-Tillmanns, Gisela (Hg.), Frau und Gewerkschaft [Die Frau 
in der Gewerkschaft], Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt a.M. 1982, 147–149. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

entwickeln und in ihrer Außenseiterrolle verbleiben. Soweit erweist sich Altmann-Bronn 
als durchaus progressiv. 

Andererseits motivierte sie die Arbeiterinnen lediglich aus dem Grund zur poli
tischen Selbstständigkeit, dass sie aus einer sozialistischen Überzeugung heraus die 
Klassengesellschaft abschaffen wollte.750 Altmann hatte – wie viele der sozialdemokra
tischen, proletarischen Frauenrechtsaktivistinnen – das vorrangige Ziel, die finanzielle 
Ausbeutung des Proletariats durch die Kapital besitzenden Fabrikunternehmer und Ar
beitgeber zu beenden. Die Frauen waren eine Gruppe von vielen, die es für sie ebenfalls 
zu mobilisieren galt. Die Probleme der Frauen ergaben sich für Altmann und große Teile 
der proletarischen Frauenbewegung nicht in erster Linie aus der Ungleichbehandlung 
der Geschlechter in Bildung, Beruf und Familie, sondern aus dem kapitalistischen und 
arbeitnehmerfeindlichen Fabriksystem. 

Die Kapitalismuskritik und der damit begründete Einsatz für die Frauenagitation 
in den Gewerkschaften und in der Partei änderten jedoch nichts an Altmanns traditio
nellem Familienbild. Sie begründete es zwar in freidenkerisch-monistischer Tradition 
mit der Kulturtheorie, sah aber in traditioneller Manier das ganze Glück »des gesunden, 
natürlichen Weibes«751 in der Mutterschaft innerhalb der Ehe. Altmann-Bronn zufolge 
besteht das Glück der Frauen also im Familienleben, wenn »Mann und Weib sich verei
nen zur Erfüllung der großen ihnen von der Natur gestellten Aufgabe, zur Erhaltung und 
Veredelung des Menschengeschlechts beizutragen durch Erzeugung und Erziehung im
mer neuer Menschen«752. Mutter zu sein hielt sie für die natürliche Pflicht der Frauen 
und bewertete dementsprechend die Doppelbelastung der Frauen durch die Erwerbsar
beit negativ, da sie zur Verwahrlosung der Kinder und des Haushalts führe. 

Das ist zwar zeitgemäß und entspricht auch dem grundsätzlichen Familienbild 
der hier betrachteten anderen Frauenrechtsaktivistinnen, doch wirkt es wie ein Wi
derspruch zu Altmann-Bronns eigenem Leben als kinderlose, politisch aktive und 
erwerbstätige Frau. Zusammenfassend ist zu sagen, dass Altmann vor allem Sozialde
mokratin war und erst in zweiter Linie Frauenrechtsaktivistin, wie es ihre politischen 
Prioritäten zeigen. Zudem kehrte sie sich in ihrem letzten Lebensdrittel von ihrem 
politischen Kampf für Sozialdemokratie und Frauenrechte ab und konzentrierte sich 
auf häusliche Aufgaben. Dazu kam, dass sie von dem mangelnden öffentlichen Interesse 
an ihrem Einsatz enttäuscht war.753 

750 Vgl. hierzu und zum Folgenden Altmann, Ida, Den Weg zum Glück, Arbeiterinnen!, Berlin, o.J. 
751 Ebd., S. 1. 
752 Ebd. 
753 Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn 1862–1935. Freireligiöse Lehrerin, Freidenkerin, So

zialdemokratin, Gewerkschafterin, Schriftstellerin, Konturen II: Berlin 2015, S. 78. Nebmaiers po
pulärwissenschaftliche Monografie ist das einzige Werk, das sich ausführlich mit den Briefen zwi
schen Ida Altmann-Bronn und Ernst Haeckel sowie ihrem Ehemann Jegor Bronn auseinandersetzt 
sowie Einblick über die in einem Privatarchiv liegenden Briefe Haeckels an Altmann gibt. Des
halb werden Nebmaiers Ausführungen trotz ihrer fehlenden Einbettung in den geschichtswissen
schaftlichen Diskurs im Folgenden angesprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 289 

3.12.2 Sprachrohr für Haeckel und trotzdem im DMB unbedeutend 

Freidenkertum und Monismus waren von großer Bedeutung für Altmann-Bronn. Sie 
hielt am 24. November 1907 einen künstlerisch-philosophischen Vortrag in ihrer frei
religiösen Gemeinde in Berlin, der später abgedruckt wurde und in dem sie die These 
ausarbeitete, die christliche Jenseitsvorstellung sei unhaltbar, da sie sich nicht sinnvoll 
oder logisch beweisen lasse.754 Laut Losseff-Tillmanns bemühte sich Altmann in ihrer 
Gemeinde stets darum, Haeckels Lehren zu verbreiten und warb um dessen Teilnahme 
an internationalen Freidenkerkongressen.755 So bemühte sie sich auch als Sekretärin der 
deutschen Kommission des Internationalen Freidenkerbunds in Brüssel um Haeckels 
Teilnahme am ersten Internationalen Freidenkerkongress 1904 in Rom.756 Daraus ha
be sich ein jahrelanger Briefaustausch zwischen Haeckel, Altmann und ihrem späteren 
Ehemann Jegor Bronn entwickelt.757 Dieser ist die Hauptquelle für das zweite Unterkapi
tel, das die Rolle Altmanns im DMB untersucht. Zur Frauenfrage äußert sie sich in ihren 
Briefen an Haeckel nicht, daher beschränkt sich diese Arbeit auf die Analyse ihrer Rolle 
im Bund und ihrer Beziehung zu Haeckel. 

3.12.2.1 Werbung für den Internationalen Freidenkerbund 
Altmann-Bronn war nicht im DMB aktiv, aber sie trat immer wieder für den Interna
tionalen Freidenkerbund mit Haeckel in Kontakt. Wiederholt bemühte sie sich, ihn als 
Sprecher auf dem Internationalen Freidenkerkongress zu gewinnen oder ihn zumindest 
dazu zu bewegen, Grußworte zu schicken.758 Außerdem bat sie in ihrer Anfrage von 1913 
nicht nur Haeckel selbst um ein Grußwort für den Internationalen Freidenkerkongress 
im selben Jahr in Lissabon, sondern bat ihn auch, Wilhelm Ostwald zu einem Grußwort 
an den Bund zu bewegen. Sie begründete ihre Anfrage an Haeckel damit, dass sie selbst 

754 Vgl. hierzu und zum Folgenden Altmann, Ida, Vom Jenseits. Vortrag, gehalten am 24. November 
1907 in der Freireligiösen Gemeinde zu Berlin, Hoffmann: Berlin 1908, S. 8f. 

755 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 97. 
756 Vgl. ebd., S. 298. Vgl. zudem Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief 

A 8755 vom 19. Juni 1903. Laut Altmann-Bronns Aussage im Brief war Haeckel Mitglied des deut
schen Freidenkerbunds. (Vgl. ebd.) 

757 Vgl. ebd., S. 97. 
758 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, 

Brief A 8774 vom 14. September 1913. Auf dem Freidenkerkongress 1913 verlas sie selbst Haeckels 
Schreiben. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8776 vom 
21. Oktober 1913.) Auch 1905 bat sie Haeckel um seine Teilnahme am Kongress. (Vgl. Ernst-Hae
ckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8761 vom 7. Juni 1905.) Und für den 
Kongress im Jahr 1910 ist gesichert, dass er ihr auch einen Text zum Verlesen mitgab, da sie sich in 
einem Brief vom Oktober 1910 für diesen bedankte. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann- 
Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8770 vom 5. Oktober 1910.) Bereits Anke Reuther und Wolfgang 
Heyn haben die Korrespondenz von Altmann-Bronn und Haeckel ansatzweise in Bezug auf ihre Zu
sammenarbeit im Umfeld des Internationalen Freidenkerbunds untersucht. (Vgl. Reuther, Anke/ 
Heyn, Wolfgang, »Hochverehrter Herr Professor!«. Zu den Briefen Ida Altmanns an Ernst Haeckel, 
in: Lenz, Arnher E./Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Haeckel und die Folgen. Monismus in Vergan
genheit und Gegenwart, Angelika Lenz Verlag: Neustadt am Rübenberge 2006, S. 297–320.) Die 
Arbeit baut diese Analyse aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

»bisher zum Monistenbunde keine Beziehungen hatte, da er [ihr] in den ersten Jahren 
seines Bestehens nicht dem zu entsprechen schien, was er nach [Haeckels] Absichten 
und [Haeckels] Thesen sein sollte.«759 

Zudem trat sie nicht nur in terminlichen, sondern auch in weiteren organisatori
schen Angelegenheiten als Vermittlerin zwischen Haeckel und dem Internationalen Frei
denkerbund auf. So schickte sie ihm eine Kongresskarte und ein Reiseheft des General
sekretärs des Internationalen Freidenkerbunds mit der Absicht, ihn zum ersten Interna
tionalen Freidenkerkongress 1904 in Rom einzuladen.760 Auch 1910 war Altmann-Bronn 
nachweislich als Vermittlerin zwischen Generalsekretär Furnemont und Haeckel tätig 
und wollte Haeckel nach dessen Absage für den Internationalen Freidenkerkongress 1910 
nach Absprache mit Furnemont wieder um schriftliche Grußworte an den Kongress bit
ten.761 

Außerdem trat sie in ihrer Rolle als Sekretärin des Internationalen Freidenkerbunds 
auch mit politischen Bitten an Haeckel heran, die nichts mit den Freidenkerkongressen 
per se, sondern mit der Arbeit des Freidenkerbunds zu tun hatten. Beispielsweise bat sie 
ihn in einem Brief von 1907 um eine schriftliche Kundgebung für die vom Internatio
nalen Freidenkerbund angeregte Friedensinitiative. Haeckel solle einen Friedensaufruf 
für Zeitungen formulieren und diesen Altmann-Bronn zuschicken, die ihn dann an Zei
tungen weiterleiten wollte.762 Insofern ist Nebmaiers Einschätzung, Altmann-Bronn sei 
ein »Sprachrohr«763 für Haeckel im Internationalen Freidenkerkongress gewesen, zuzu
stimmen. 

3.12.2.2 Beteiligungsversuche ohne große Resonanz 
Als der Monistenbund sich internationalisierte und mit anderen monistischen Vereini
gungen im deutschsprachigen Raum vernetzte, machte sich Altmann-Bronn auch hier
zu einmalig Gedanken und teilte sie Haeckel mit.764 Doch sie sprach diese Gedanken in 
den erhaltenen Briefen von ihr an Haeckel nie mehr an. Vermutlich ist Haeckel auf ihre 
Ratschläge nicht weiter eingegangen. Bereits in der Anfangsphase des Monistenbunds 
versuchte Altmann, sich organisatorisch einzubringen, was Haeckel bereits nicht weiter 
verfolgte, wie es die erhaltenen Briefquellen zeigen. Sie schrieb ihm: »Ihre Anregung, 
einen Monistenbund zu schaffen, habe ich mit einigen deutschen Gesinnungsfreunden 
besprochen, die mir durch Geistesklarheit, durch Charakterfestigkeit und Abwesenheit 
romantisch-mystischer Phantastereien dazu geeignet scheinen.«765 Sie wollte sich also 

759 Ebd. 
760 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8758 vom 7. Septem

ber 1904. 
761 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8769 vom 14. August 

1910. 
762 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8765 vom 20. Januar 

1907. Ob Haeckel dieser Bitte nachkam, ist unklar. 
763 Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 26. 
764 So würde der Bund im französischen Ausland laut Altmann-Bronn mehr Resonanz finden als in 

Deutschland. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8762 
vom 24. Juni 1905.) 

765 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 291 

in die Netzwerkarbeit für den DMB einbringen. In der weiteren Korrespondenz wird die
ser Vorschlag nicht mehr thematisiert. 

Altmann-Bronns Interesse am DMB wuchs mit der Zeit weiter und sie wollte sich 
zusammen mit ihrem Ehemann mehr einbringen. So plante das Ehepaar Ende Septem
ber 1918 sogar den Besuch einer monistischen Tagung und des Phyletischen Museums in 
Jena.766 Bereits 1914 schilderte sie Haeckel in einem Brief ihre Ambitionen für ihre Mitar
beit im Bund, die jedoch auf Grund des Kriegsausbruchs untergegangen zu sein schei
nen.767 Festzuhalten ist, dass Ostwald und Haeckel ihren Vorschlag einer eigenen monis
tischen Jugendschrift unter Altmann-Bronns Redaktion und als Beilage zu den monis
tischen Zeitschriften ablehnten, da für die Jugendarbeit zum Zeitpunkt des Vorschlags 
bereits genug getan werde, indem ein anderer Monist bereits an der Zusammenstellung 
einiger monistischer Märchen arbeite.768 

3.12.2.3 Inhaltlicher Austausch: ein Lehrer-Schülerinnen-Verhältnis 
Der Inhalt der Briefe beschränkt sich nach Johannes Nebmaier auf die Ebene der Tages
politik und Haeckels Vernetzung mit dem Internationalen Freidenkerbund sowie per
sönlichen Austausch mit Haeckel.769 Nichts anderes zeigt auch die dieser Arbeit zugrun
deliegende Analyse von Altmann-Bronns Briefen an Haeckel. In ihrer Korrespondenz 
ging es wie auch bei den meisten anderen Brieffreundinnen Haeckels, größtenteils nur 
um persönliche Tagesgeschäfte, nur dass in Altmann-Bronns Fall zusätzlich auch Ange
legenheiten der Freidenkerbewegung Thema waren. Nur selten wurden auch Haeckels 
Bücher erwähnt. Die Erwähnungen lassen jedoch darauf schließen, dass Altmann-Bronn 
und ihr Ehemann mit Haeckels Schriften vertraut waren und die öffentliche Diskussi
on verfolgten.770 Zudem besuchte Altmann-Bronn Haeckels Vorträge in Berlin, wo sie 
wohnte.771 In einem Brief von 1905 schickte Altmann-Bronn Haeckel ein Exemplar sei
ner Welträtsel, das sie nach Russland an eine ehemalige Schülerin versendet hatte und das 

766 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8793 vom 17. Septem

ber 1918. 
767 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, 

Brief A 8780 vom 8. September 1914. Bereits im Dezember 1910 schrieb sie von ihren Ambitionen, 
mehr zu der Verbreitung der monistischen Weltanschauung und Ethik beizutragen. (Vgl. Ernst- 
Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8771 vom 22. Dezember 1910.) 
Und zuvor hielt sie schon 1905 auch Vorträge zu Monisten wie Spinoza. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8762 vom 24. Juni 1905.) 

768 Dabei wurde ihre Idee später in der Beilage der monistischen Zeitschriften als Beilage unter dem 
Titel ›Sonne‹ umgesetzt, jedoch nicht unter ihrer Leitung. 

769 Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 16. 
770 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8781 vom 2. Januar 

1915. In diesem Brief schreibt Altmann-Bronn Haeckel von einem Buch, das seine Welträtsel kriti
siere und das sie ihm gerne zuschicken würde. (Vgl. ebd.) Aus ihrem Beitrag zum Dankesband an 
Haeckel aus dem Jahr 1914 wird ersichtlich, dass sie Haeckels Werke schon früh genau studiert hat
te und bereits in den 1890er Jahren in freireligiösen Abhandlungen seine Natürliche Schöpfungslehre 
gelobt hatte. (Vgl. Altmann-Bronn, Ida, o. T., in: Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu 
verdanken haben. Ein Buch der Verehrung und Dankbarkeit, Bd. 2, Verlag Unesma: Leipzig 1914, 
S. 142–147.) 

771 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8761 vom 7. Juni 1905. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

von den Zensurbehörden zurück zu ihr geschickt worden war.772 Nebmaier interpretiert 
das so, dass sie sich mit ihm gemeinsam über die Zensur seiner Werke amüsieren und so 
ihre persönliche Beziehung zu Haeckel stärken wollte.773 In keinem der erhaltenen Briefe 
kritisiert Altmann-Bronn Haeckel und seine Theorien. 

Sie betonte die Gemeinsamkeiten, die Haeckel und der Internationale Freidenker
bund hatten. Sie behielt die Entwicklungen im Monistenbund im Blick und schreibt in 
einem Brief von 1913 über Haeckels Auftritt auf dem Deutschen Monistenkongress: »Ihre 
Botschaft an den jüngst abgehaltenen Monistenkongreß[!] bewies uns, daß[!] Sie in un
veränderter Weise an den Arbeiten Anteil nehmen, die zum Ziele haben, die auf wissen
schaftliche Forschung begründete Weltanschauung zum Siege zu führen.«774 Auf Grund 
dieses gemeinsamen Ziels, die Wissenschaft und den Monismus zu verbreiten, bat sie 
Haeckel in dem Brief danach um ein Grußwort an den nächsten Internationalen Frei
denkerkongress 1913. Ihr sei klar, dass Haeckel ein vielbeschäftigter Professor sei, wes
wegen sie ihm nur schreiben wolle, wenn es für die Idee des Freidenkertums relevant 
sei.775 Mit dieser Aussage stellte sie klar, dass es ihr in ihrem Briefaustausch vor allem 
um den inhaltlich-organisatorischen Austausch mit Haeckel und dem Freidenkerbund 
ging. Dieser war ihr so wichtig, weil Haeckel der damals erfolgreichste Begründer und 
Verbreiter einer monistischen wissenschaftlichen Weltanschauung war.776 Sie erkann
te sowohl seine wissenschaftliche als auch seine öffentlichkeitswirksame Bedeutung für 
den Monismus als eine ihrem Freidenkertum ähnliche Weltanschauung. 

Auf inhaltlicher Ebene habe Altmann-Bronn Haeckel ausschließlich in der Kriegsfra
ge offen widersprochen und ansonsten nie Kritik an ihm geübt.777 Diese Einschätzung 
entspricht auch der Auswertung der Briefquellen in dieser Arbeit. Altmanns Kommuni
kation unterscheidet sich nicht wesentlich von der der anderen Briefpartnerinnen Hae
ckels: Alle Frauen sahen sich in einem hierarchischen Verhältnis und als Haeckels Schü
lerinnen und übten fast nie Kritik an ihm. Lediglich auf tagespolitischer Ebene stimmte 
Altmann-Bronn nicht vollständig mit Haeckels Meinung zu im Krieg gewonnenen Ko
lonien überein. Die Schriftstellerin sendete Haeckel auch eigene Gedichte und Kurzer
zählungen zu.778 Diese sind patriotischer Natur, doch befürwortet sie in ihnen stets nur 
den Sieg Deutschlands, jedoch nie die Kolonialisierung afrikanischer Länder.779 In einem 
Brief an Haeckel schreibt Altmann-Bronn sogar offen über ihre divergierenden Meinun
gen, dass sie mit Freude erkannte, dass sie »wohl das Recht habe, [s]ich als des verehr
testen Meisters bescheidene Jüngerin zu fühlen, gerade weil [sie] nicht blind auf jedes 

772 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8760 vom 12. Januar 
1905. 

773 Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 33. 
774 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8774 vom 14. Septem

ber 1913. 
775 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8767 vom 21. Januar 

1908. 
776 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8755 vom 19. Juni 1903. 
777 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 99. 
778 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8784 vom 12. Juni 1915. 
779 Vgl. als Beilage zu einem Brief ihr weiteres patriotisches Gedicht »Rheingruß«: Ernst-Haeckel-Ar

chiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8782 vom 20. Januar 1915. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 293 

Wort des Meisters schwöre, sondern selbst prüfe und für [sich] entscheide. So stimme 
[sie Haeckels] Ansicht über die Kolonien nicht bei.«780 Haeckel habe deutsche Kolonien 
als Kriegsgewinne befürwortet, wie aus einem Artikel von ihm hervorgehe.781 Obwohl 
beide sich aus patriotischer Motivation heraus von ihrem Pazifismus der Vorkriegszeit 
entfernt hatten, stimmte Altmann-Bronn Haeckel hier nicht zu.782 Sie war durchaus na
tionalistisch, jedoch meinte sie, dass durch deutsche Kolonialisierung »deutscher Geist, 
deutsches Blut und deutsches Gut in Sandwüsten und lehmigen Fieberlöchern vergeudet 
würden«783 und die einheimische Bevölkerung ausgerottet würde, was ihr als »Anhän
ger der natürlichen Entwicklungslehre«784 widerstrebe, da so ganze Ethnien ausgerottet 
würden.785 

Im Gegenzug für ihre Gedichte schickte Haeckel Altmann ebenfalls kurze eigene 
Schriften zu, die von ihrem Mann und ihr freudig angenommen und gelesen wurden. 
Insgesamt sendete Haeckel ihr allerdings weniger Schriftstücke zu als anderen Frauen, 
mit denen er ähnlich viele Briefe austauschte.786 Jedoch ist aus Altmann-Bronns Reak
tion auf Haeckels Artikel zur Blutschuld Englands, den er ihr zuschickte, zu erkennen, 
dass sie in der Kriegsfrage selbst mit Haeckel auf deutscher Seite stand.787 So schrieb sie 
in einem kurz darauf folgenden Brief an Haeckel von der »Übereinstimmung unserer 
Gefühle für England«788. 

3.12.2.4 Bescheidenheit im Umgang mit Haeckel 
Losseff-Tillmanns macht eine Diskrepanz zwischen der Bescheidenheit, die aus den 
Formulierungen in Briefen Altmanns an Haeckel spricht und ihrem resoluten, selbst

780 Ebd. 
781 Vgl. ebd. 
782 Laut Nebmaier wurden beide im Krieg von dem vor 1914 so stark von ihnen verurteilten Chauvinis

mus eingeholt. (Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 15.) Diese Einschät
zung ist angesichts der Unterstützung eines deutschen Siegs durch Haeckel und Altmann-Bronn 
und angesichts der Propaganda Altmann-Bronns gegen die Kriegsfeinde Deutschlands in ihren 
Gedichten sowie der Äußerungen Haeckels vor allem gegen England richtig. Die Schriftstellerin 
bezeichnet die englischen Soldaten in einem Gedicht, das sie auch an Haeckel schickte, als Meu

chelmörder. (Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8787 
vom 30. Oktober 1916.) 

783 Ebd. 
784 Ebd. 
785 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. Altmann-Bronns Nationalismus drückt sich in zahlreichen 

Briefen an Haeckel während des Ersten Weltkriegs aus. So schreibt sie, dass sie trotz »heißeste[r] 
Wünsche[…] für unser heiliges Vaterland« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst 
Haeckel, Brief A 8781 vom 2. Januar 1915) für einen baldigen Frieden sei. (Vgl. ebd.) Außerdem wolle 
sie »fürs Vaterland für die Allgemeinheit in Ihrem [=Haeckels] Sinne, als Ihre [=Haeckels] Jüngerin 
[…] wirken« (Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8790 vom 29. 
Januar 1917). 

786 Haeckel und Altmann-Bronn schickten sich über einen Zeitraum von 15 Jahren zwischen 1903 und 
1918 jeweils circa 40 erhaltene Briefe zu. 

787 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8780 vom 8. Septem

ber 1914. 
788 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8787 vom 30. Oktober 

1916. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

bewussten Auftreten im Zuge ihrer Gewerkschaftsarbeit aus.789 Sie erklärt das von 
Altmann geschilderte Lehrer-Schülerin-Verhältnis mit Altmanns Respekt vor dem aka
demisch gebildeten Professor. Auch Nebmaier fällt eine Hierarchie in der Beziehung auf: 
»Es scheint, als hätte die Verfasserin ihre emanzipatorischen Ansätze aus der Zeit ihrer 
Tätigkeit für die Generalkommission [der Gewerkschaften] völlig vergessen.«790 Seine 
Einschätzung unterstreicht noch einmal den Widerspruch zwischen Altmann-Bronns 
politischer Aktivität und Emanzipation einerseits und ihrer untergeordneten Schüle
rinnenrolle in den Briefen andererseits. In zahlreichen Briefen nannte sie Haeckel ihren 
»heissverehrten[!]«791, »[t]euerste[n]«792 oder »verehrungswürdigste[n] Meister«793 und 
sich selbst seine »dankbare und getreue Schülerin«794. Ihre Verehrung für Haeckel nahm 
immer mehr zu und so bezeichnet sie ihn in einem Telegramm von 1912 als »weisen 
hochmeister[sic!] des wahrheitsordens[sic!]«795 und in einem anderen Schreiben von 
1909 als »befreier[sic!] der geister[sic!], der wahrheit[sic!] ehrer[sic!], der weissheit[sic!] 
lehrer[sic!]«796. Sich selbst sah sie in fast schon religiöser Weise als seine »Jüngerin«797, 
was im freidenkerischen und weltanschaulichen Kontext nicht überrascht, da Haeckel 
seinem Monismus auch eine religiöse Komponente verlieh, die an die Stelle der christli
chen Welterklärung treten sollte. Sie führt weiter aus, dass sie sich dadurch zu Haeckels 
Jüngerin erhoben fühle, dass er ihr eine seiner Arbeiten persönlich zugeschickt habe.798 

Gegen Nebmaiers Einschätzung spricht jedoch, dass Altmann-Bronn Haeckel be
reits seit ihrem Korrespondenzbeginn 1903 als Lehrer überhöhte.799 Diese Zeit fiel mit 
dem Hochpunkt ihres Doppelengagements in der SPD und der Gewerkschaft zusam
men. Folglich sah sie sich auch in ihrer Zeit als öffentlichkeitswirksame politisch aktive 
Frau als Schülerin Haeckels und nicht erst als Hausfrau nach ihrem Rückzug aus der Po
litik. Sie hatte die emanzipatorischen Grundsätze aus ihrer Gewerkschaftszeit in ihrer 
Kommunikation mit Haeckel nicht vergessen, denn sie überhöhte ihn noch während ihrer 
Gewerkschaftszeit in ihren Briefen. 

3.12.2.5 Weniger Förderung als erhofft 
Haeckel förderte Altmann-Bronn weniger intensiv als Holgers, die er mit Kontakten zu 
Professoren und Verlagen versorgte. Darin unterscheidet sich seine Beziehung zu Alt
mann-Bronn nicht von dem Verhältnis, das er mit seinen übrigen Anhängerinnen pfleg

789 Vgl. Losseff-Tillmanns, Gisela, Ida Altmann-Bronn 1862–1935, Baden-Baden 2015, S. 97. 
790 Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 50. 
791 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8779 vom 11. Juli 1914. 
792 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8789 vom Dezember 1916. 
793 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8786 vom 14. Februar 1916. 
794 Ebd. 
795 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8772 vom 16. Februar 1912. 
796 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 43075 vom 16. Februar 

1909. 
797 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8790 vom 29. Januar 1917. 
798 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8771 vom 22. Dezem

ber 1910. 
799 Bereits 1903 bezeichnete Altmann-Bronn sich in einem Brief an Haeckel als seine »Schülerin« 

(Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8756 vom 3. März 1903.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 295 

te. Nur einmal bat sie ihn, einen Artikel von ihr über die Einführung einer konfessionslo
sen Krankenpflege an der Universität Jena zu drucken.800 Daneben bat sie Haeckel zwar 
um eine Stellungnahme zum Monismus in Deutschland für internationale freidenkeri
sche Zeitschriften.801 Diese Bitte betraf jedoch den Freidenkerbund und nicht sie selbst 
oder eines ihrer eigenen Werke. Ein weiteres Argument für die engere Beziehung zwi
schen Holgers und Haeckel ist die Tatsache, dass Altmann-Bronn erst durch einen Brief 
von Holgers von Haeckels Unfall im April 1911 erfuhr, in dem sie Altmann-Bronn darum 
bat, Haeckel Kaviar zu senden.802 

Dennoch tauschten sich Haeckel und Altmann-Bronn auch über familiäre Neuigkei
ten aus und sie versorgte ihn in Kriegszeiten mit Lebensmitteln.803 Zudem gratulierte 
sie ihm regelmäßig zu seinem Geburtstag und bezeichnete diesen 1916 als »Weltfestta
ge«804, auch wenn sie ihm nicht so oft gratulierte wie andere der untersuchten Frau
en. Sie lernte ihn im Jahr 1904 sogar persönlich auf dem Internationalen Freidenker
kongress kennen.805 Ihr Interesse an dem persönlichen Kontakt mag nicht nur an ihrer 
Bewunderung für die öffentliche Bezeugung seiner monistischen und freidenkerischen 
Ideen gelegen haben, mit der er laut Altmann-Bronn für alle Kulturnationen eine wichti
ge Bedeutung auf dem Weg zur kulturellen Höherentwicklung einnahm.806 Sie hat den 
Kontakt mit ihrem Lehrer auch gehalten, weil sie sich davon Öffentlichkeitswirksam
keit versprach: Zum einen hoffte sie, Haeckel würde die Kongresse des Internationalen 
Freidenkerbunds öffentlich aufwerten. Zweitens liegt die Vermutung nahe, dass sie auf 
Grund ihrer Unzufriedenheit mit ihrer fehlenden öffentlichen Wirksamkeit darauf hoff
te, selbst von Haeckels Beziehungen zu Zeitschriften zu profitieren.807 

3.12.3 Zwischenfazit: Ambition und Enttäuschung 

Altmann-Bronn war eine emanzipierte Sozialdemokratin, die sowohl in der Gewerk
schaft und in der SPD als auch in der Freireligiösen Gemeinde Berlins publizistisch und 
im Rahmen ihrer Erwerbsarbeit aktiv war. Zudem heiratete sie erst spät und hatte keine 
Kinder. Sie war folglich individuell und auf politisch-sozialer Ebene emanzipiert. 

800 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8787 vom 30. Oktober 
1916. Zudem wurde der benannte Artikel bereits in der Zeitschrift Freies Wort publiziert. 

801 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8765 vom 20. Januar 
1907. 

802 Vgl. Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 36f. 
803 Vgl. zu den Lebensmittelsendungen Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Hae

ckel, Brief A 8781 vom 2. Januar 1915 und vgl. zum persönlichen Austausch Ernst-Haeckel-Archiv 
Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8790 vom 29. Januar 1917. Hier gratuliert Alt
mann-Bronn Haeckel zur Kriegstrauung seiner Enkeltochter, von der er im letzten Brief berichtet 
habe. (Vgl. ebd.) 

804 Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8786 vom 14. Februar 1916. 
805 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8793 vom 17. Septem

ber 1918. 
806 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8769 vom 14. August 

1910. 
807 Vgl. Ernst-Haeckel-Archiv Jena, Ida Altmann-Bronn an Ernst Haeckel, Brief A 8787 vom 30. Oktober 

1916. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Bei der Betrachtung der Briefe fällt zusammenfassend auf, dass Altmann-Bronn als 
emanzipierte Sozialdemokratin in ihrer Korrespondenz mit Haeckel Frauenrechte nicht 
thematisierte. Dabei wäre gerade auf Grund ihrer Unzufriedenheit mit ihrer fehlenden 
Reichweite eine Diskussion politischer und in diesem Zuge auch frauenrechtlicher The

men mit Haeckel naheliegend gewesen. Im DMB durfte sie trotz ihrer Arbeit für den In
ternationalen Freidenkerbund und ihres Vorschlags einer Jugendbeilage für die monis
tischen Zeitschriften keine Aufgabe übernehmen. Sowohl Haeckel als auch Ostwald, die 
sie darum bat, lehnten ihre Bitten ab. So blieben ihre wiederholten Versuche, mehr Ver
antwortung im Bund zu übernehmen, erfolglos und ihre einzige langfristige Verbindung 
zur Führungsriege des Bunds war ihre Korrespondenz mit Haeckel, zumindest erwähnte 
sie in ihren Briefen an ihn keinen intensiven Austausch mit anderen bedeutenden Mo
nisten. 

Auch ihr Austausch mit Haeckel blieb sowohl auf persönlicher als auch auf inhalt
licher Ebene vergleichsweise oberflächlich. Zwar tauschten sich die beiden gegenseitig 
über ihre Werke aus und Altmann regte Haeckel regelmäßig zum Netzwerken mit dem 
Internationalen Freidenkerbund an, doch das Interesse ging überwiegend von Altmann- 
Bronn aus. Sie selbst begab sich wie viele andere Korrespondentinnen in das hierarchi
sche Lehrer-Schülerinnen-Verhältnis mit Haeckel, der sie zwar »Freundin«808 nannte, 
ihren zahlreichen Vorschlägen für monistischen Aktivismus jedoch mit viel weniger 
Wohlwollen begegnete als er es beispielsweise gegenüber Maria Holgers tat. Altmann- 
Bronn war vor allem Sozialdemokratin und von den hier behandelten Monistinnen die 
politisch aktivste Frau, da sie in erster Linie Freidenkerin und erst an zweiter Stelle 
Frauenrechtsaktivistin war. Anders als Altmann-Bronn waren die übrigen Monistinnen, 
die keine aktiven Frauenrechtsaktivistinnen waren, entweder öffentlich unwirksam 
oder schriftstellerisch, aber nicht politisch tätig, wie Stonawski und delle Grazie. Alt
mann-Bronn hingegen war sowohl in der SPD als auch in Gewerkschaften und in der 
internationalen Freidenkerszene aktiv. Von sozialdemokratischen Ideen geprägt, gab 
sie – typisch für Frauen der proletarischen Frauenbewegung – dem Kapitalismus und 
nicht den männlichen und weiblichen Rollenzuschreibungen die Schuld an der Benach
teiligung der Frauen. Trotzdem durfte sie sich im Monistenbund nicht gestalterisch 
einbringen. Das ist ein weiteres Indiz dafür, dass die führenden Monisten keine öffent
lich aktiven Frauen im Bund haben wollten. Obwohl Altmann-Bronn keine Kontakte zu 
Zeitschriften hatte und nur über ein unausgereiftes politisches Netzwerk verfügte, weil 
sie dem linken Flügel der Sozialdemokratie angehörte, lehnten Haeckel und Ostwald 
ihre Versuche, sich im Monistenbund einzubringen und mitzuentscheiden, ab. Sie müs
sen ihre Bestrebungen erkannt haben, öffentlich auftreten zu wollen. Altmann-Bronns 
Beispiel ist nicht nur ein Beispiel für die Geschichte der Frauendiskriminierung im Mo
nistenbund, sondern allgemein in nicht explizit frauenemanzipatorisch ausgerichteten 
Vereinen des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts. Sie gehörte mit Stöcker und Schreiber 
zu den wenigen Frauen im DMB, die über die Vereinszeitschriften hinaus öffentlich (und 
in verantwortlichen Positionen) mit dem DMB zusammenarbeiten wollten, die also ihre 
gesellschaftliche Agency durch den Bund ausbauen wollten – und denen die führenden 
Monisten absagten. 

808 Nebmaier, Johannes, Ida Altmann-Bronn, Berlin 2015, S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 297 

3.13 Zwischenfazit: Die praktischen Handlungsspielräume der Frauen im DMB 

Zusammenfassend lassen sich die zwölf Frauen dieser Arbeit in drei Frauengruppen ein
teilen. Das Kapitel beschreibt die drei Gruppen anhand der klassischen Vergleichskrite
rien zur Untersuchung der Frauengeschichte und anhand ihrer Rolle im DMB. Die in
dividuellen Emanzipationsstrategien unterschieden sich je Gruppe. Bei Frauen, die das 
Kapitel der gleichen Gruppe zuordnet, waren die Methoden, mit denen sie sich selbst
ständiger machen wollten oder mehr Öffentlichkeit erlangen wollten, also ihre Agency 
ausweiten wollten, ähnlich. Es zeigt sich, dass die Monistinnen auf verschiedenen Ebe
nen emanzipiert waren und somit die Frauenbewegung oder zumindest ihre Forderun
gen in den DMB als Reformverein hineinwirkten. 

3.13.1 Drei Frauengruppen: Haeckelanhängerinnen, Frauenrechtsaktivistinnen und 
Künstlerinnen 

Die anfängliche Einteilung der Stichprobe hat sich um eine dritte Kategorie ausgewei
tet. Die untersuchten Monistinnen waren nicht nur Haeckelverehrerinnen oder Frauen
rechtsaktivistinnen, sondern es gab auch die Gruppe der Künstlerinnen. 

Daxenbichler, Friederici und von Crompton sind der ersten Gruppe der Haeckelver
ehrerinnen zuzuordnen. Sie waren vor allem auf Grund von Haeckels Schriften dem Mo
nistenbund beigetreten und verehrten ihn auch persönlich sehr, was sich in ihren Briefen 
ausdrückt. Für sie war Haeckel der weltanschauliche und teilweise sogar religiöse Führer 
und Erlöser. Sie waren in keiner Weise öffentlich wirksam. 

Stöcker, Schreiber, Jannasch, Dorsch und Altmann-Bronn gehören zur zweiten 
Gruppe der politischen Aktivistinnen und Frauenrechtsaktivistinnen. Sie waren vor 
allem politisch aktiv, war es in der Frauenbewegung, in der sozialistischen oder in der 
pazifistischen Bewegung. Zudem waren sie auch Monistinnen, die teilweise wie Alt
mann-Bronn auch einen ausführlichen Briefaustausch mit Haeckel unterhielten. Doch 
sie hatten neben dem Monismus weitere politische Ziele, die sich nicht immer mit denen 
des Monistenbunds überschnitten. So lehnte Ostwald Stöckers Kooperationsversuch 
zwischen ihrem Bund für Mutterschutz und dem DMB ab, genau wie Altmann-Bronns 
Ambition, die monistische Zeitungspolitik organisatorisch mitzugestalten. Es fällt auf, 
dass der Briefkontakt der Frauen aus dieser Gruppe mit Haeckel weniger intensiv war 
als der Briefaustausch, den die Frauen der ersten Gruppe mit Haeckel unterhielten. 
Die politischen Aktivistinnen waren weniger auf Haeckel fokussiert und nahmen die 
gemeinsamen weltanschaulichen Schnittmengen des Monistenbunds mit ihren sozia
listischen und frauenrechtlichen Vorhaben wahr. Sie priorisierten diese, sodass sie sogar 
mehr in den monistischen Zeitschriften publizierten als die Haeckelverehrerinnen. 

Die dritte Gruppe der Künstlerinnen ist eine Mischgruppe, die einerseits Merkma
le aus den ersten beiden Gruppen vereint, sich jedoch dadurch auszeichnet, dass alle 
Frauen der Gruppe vor allem künstlerisch tätig waren – meist als Schriftstellerinnen – 
und den Fokus ihres Wirkens auf ihr künstlerisches Schaffen legten. Viele von ihnen un
terhielten wie die Haeckelverehrerinnen einen ausführlichen brieflichen Austausch mit 
Haeckel, der allerdings vor allem ihre erzählerischen und lyrischen Werke behandelte 
und nicht nur monistische Abhandlungen oder Haeckels Familiengeschichten besprach, 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

wie es bei den Korrespondenzen der Haeckelverehrerinnen mit ihrem Idol oft der Fall 
war. Einige der Autorinnen wie Stonawski und delle Grazie verarbeiteten in ihren Wer
ken in erzählerischer Weise auch die problematischen Frauenzuschreibungen der Zeit. 
Stonawski wünschte sich für ihre Tochter sogar, dass sie sich im familiären und beruf
lichen Umfeld endlich von der Abhängigkeit von Männern emanzipieren können werde, 
wie es ihr selbst nicht möglich gewesen war. Delle Grazie entzog sich ganz den Rollen
zuschreibungen an sie als Frau, indem sie ihr Leben ganz ihrer künstlerischen Arbeit 
widmete, zahlreiche prosaische Werke schrieb und weder heiratete noch Mutter wur
de. Doch ihre Lebensgestaltung und dass sie die Frauenzuschreibungen nicht erfüllte, 
rechtfertigte sie geschlechtsunabhängig mit der Ausnahmerolle der KünstlerIn. Grund
sätzlich hielt sie an den Rollenzuschreibungen an Männer und Frauen fest. Die Frauen 
der dritten Gruppe waren nicht politisch aktiv: Sie publizierten weder in politischen oder 
gewerkschaftlichen Zeitschriften noch waren sie Mitglieder politischer Gruppierungen. 
Auch wenn sie in ihren Erzählwerken unter anderem Frauen betreffende Themen ver
arbeiteten, identifizierten sie sich vor allem mit ihrer wie von delle Grazie idealisierten 
Rolle als Künstlerin und verstanden sich nicht als politische Aktivistinnen. Das unter
schied sie von den Frauenrechtsaktivistinnen im Bund. Durch diese Künstlerinnenrolle 
und ihre öffentliche Reichweite unterschieden sie sich auch von den Haeckelverehrerin
nen. 

Die Gruppenzuweisungen sind nicht eindeutig, da es definitorische Schnittmengen 
zwischen den prototypischen Gruppen gibt. Beispielsweise verehrten sowohl die Künst
lerinnen als auch die Haeckelverehrerinnen Haeckel in ihren Briefen als Meister und Leh
rer. Zudem erfüllten einige Korrespondenzpartnerinnen – teilweise zu verschiedenen 
Zeitpunkten ihres Lebens – Merkmale mehrerer Gruppen. So ist von Crompton zu ihrer 
Berliner Zeit als kinderlose Künstlerin eher der Künstlerinnengruppe zuzuordnen, ob
wohl sie auch hier schon sehr viele Briefe mit Haeckel über ihn und über den Monismus 
austauschte und ihn wie eine Haeckelverehrerin verehrte. In ihrer zweiten Lebenshälfte 
ließ sie die Kunst hinter sich und nahm sogar ein Pflegekind auf, das sie später adoptier
te. Für ihren Lebenswandel kehrte sie ihrer künstlerischen Zeichenkarriere den Rücken. 
In ihren Briefen an Haeckel verehrte sie ihn weiter. 

Trapp ist ebenfalls nur schwer einer Gruppe zuzuordnen. Sie war einerseits poli
tisch inaktiv, auch wenn sozialistische Zeitschriften über sie berichteten, weil sie als er
werbstätige Journalistin eine Pionierrolle in der Schweizerischen Modewelt einnahm. 
Als bekannte Modejournalistin war sie eine emanzipatorische Multiplikatorin für weib
liche Journalismustätigkeit, ohne jedoch theoretisch über die Frauenemanzipation zu 
schreiben oder explizit öffentlich dafür einzutreten. So war sie einerseits eine praktische 
Frauenrechtsaktivistin, andererseits auch eine Haeckelverehrerin, wie in ihren Briefen 
zu erkennen ist. Zudem ist sie dem Prototyp der Künstlerin zuzuordnen, da sie als Jour
nalistin in einem kreativen Beruf tätig war und selbst Modenschauen organisierte. 

Auch Holgers war auf den ersten Blick eindeutig eine Haeckelverehrerin. Auf den 
zweiten Blick bestritt sie ihren Lebensunterhalt jedoch mit literarischen Rezitationen 
und als Schauspielerin. Folglich war sie auch eine Künstlerin; zwar war sie öffentlich 
wirksam, jedoch nicht für Frauenrechte aktiv. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 299 

3.13.2 Vergleich der Biografien: Klassische Untersuchungskriterien 

Das Unterkapitel fasst die Biografien der Frauen pro Gruppe anhand der untersuchten 
Aspekte zusammen. Dabei spielen zunächst die klassischen und danach die neuen Un
tersuchungsaspekte eine Rolle. So wird klarer, mit welchen Strategien die Frauen der 
einzelnen Prototypen ihre Handlungsspielräume im Bund ausweiteten. 

Die Arbeit hat anhand der Thesen ein klassisches Kategorienschema erstellt: Sie be
leuchtet mit ihrem Umgang mit Ehe und Mutterschaft das Privatleben der zwölf unter
suchten Frauen und betrachtet des Weiteren das öffentliche Leben der Frauen, indem sie 
ihre Bildungswege und ihre Erwerbsarbeitsbiografien analysiert. Diese vier Kategorien 
sind klassische Kategorien in der Frauenforschung. Während der Analyse ergaben sich 
zusätzliche thematische Kategorien, die darüber hinaus Aufschluss über die Rolle der 
Frauen im DMB geben. Diese entwickelten sich in der Arbeit natürlicherweise aus der 
Fragestellung und den Biografien der Frauen. 

Die Haeckelverehrerinnen waren meistens verheiratete Mütter. Sowohl Fanny Da
xenbichler als auch Ella von Crompton zogen eigene Kinder oder Adoptivkinder groß 
und hatten einen Ehemann. Dabei ließ sich von Crompton zwar nach einigen Ehejahren 
scheiden, doch lebte sie viele Jahre das Leben einer Hausfrau und Mutter im familiä
ren Pensionsbetrieb und adoptierte sogar ein Kind. Für ihr Leben auf dem Land und als 
Pensionsbetreiberin ließ sie ihre beruflichen Bestrebungen als Künstlerin in Berlin zu
rück und folgte stets ihrem Ehemann nach, für dessen berufliches Vorankommen sie sich 
auch um Haeckels Hilfe bemühte. Über Fanny Daxenbichlers Familienleben ist weniger 
bekannt. Aus ihren Briefen geht jedoch hervor, dass sie ihr Leben ebenfalls ihren Kindern 
und ihrer Familie widmete und – anders als von Crompton, die wenigstens einer Arbeit 
im Familienbetrieb nachging – keine Erwerbsarbeit hatte. Lediglich Erna Friederici ist 
die einzige aus der Gruppe der Haeckelverehrerinnen, die keine eigene Familie gründe
te, die soziale Frauenschule in Berlin besuchte und an dieser später als Lehrerin arbei
tete. Sie hatte vermutlich eine höhere Bildung als Daxenbichler und von Crompton, die 
in ihren Briefen nichts über ihre Bildung preisgeben, und nutzte diese, um dem öffent
lichen Beruf der Lehrerin nachzugehen. Doch auch sie hatte als junge Frau die Absicht, 
zu heiraten, löste jedoch ihre Verlobung mit einem Freidenker wieder. 

Folglich hatten alle Haeckelverehrerinnen den Wunsch nach einem Leben als Ehefrau 
und Mutter und wurden zu Hausfrauen ohne Berufe im öffentlichen Bereich, sofern sich 
ihr Familienwunsch erfüllte. 

Die Frauenrechtsaktivistinnen hingegen waren – bis auf Lilli Jannasch – zwar ver
heiratet, hatten jedoch – außer Hannah Dorsch – keine Kinder. Sie alle waren gebildete 
Frauen, die im öffentlichen Raum für Frauenrechte und zumeist auch für den Sozialis
mus oder die Friedensbewegung eintraten und viel zu ihren Ideen publizierten. Schrei
ber und Stöcker hatten beide mit dem elterlichen Widerstand gegen ein Universitäts
studium zu kämpfen, doch schaffte es Schreiber, das Lehrerinnenseminar zu absolvie
ren und ein Universitätsstudium der Nationalökonomie anzuschließen. Auch Jannasch 
war vermutlich gebildet und Dorsch promovierte sogar. Altmann-Bronn absolvierte das 
Königsberger Lehrerinnenseminar und arbeitete jahrzehntelang als Privatlehrerin. Alle 
Frauen waren entweder als Lehrerinnen und Journalistinnen tätig oder schrieben aus
schließlich für ihre politischen Belange und unterhielten damit selbstständig ihren Le

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

bensunterhalt. Das mag auch der Grund dafür gewesen sein, dass in dieser Stichpro
bengruppe so wenige Mütter zu finden sind; denn die Neue Ethik, die sie alle vertraten, 
sah die Frau weiterhin als Mutter und Ehefrau an. Zwar wollte diese in Zukunft die Be
treuungsmöglichkeiten für Kinder verbessern und die Vorurteile gegen arbeitende oder 
alleinerziehende Mütter abbauen und somit die Frauen den Männern in der Erwerbsar
beit gleichstellen, doch sie sah den Weg zu diesem Ziel als langwierig an und die Sozia
listinnen unter den Frauenrechtsaktivistinnen sahen weibliche Erwerbsarbeit mehr als 
eine Pflicht als ein Recht an, das nur die kapitalistische Wirtschaftsordnung notwendig 
mache. Zumindest Stöcker, Schreiber und Altmann-Bronn verstanden die Mutterschaft 
als natürliche Aufgabe der Frau und opferten ihren Wunsch nach Mutterschaft ihrer um
fassenden und anstrengenden journalistischen Arbeit und Vereinsarbeit und somit ihren 
politischen Ideen. 

Die Frauenrechtsaktivistinnen waren schließlich höher gebildet als die Haeckel
verehrerinnen. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt selbstständig mit politischen und 
frauenrechtlichen journalistischen Arbeiten und standen in der politischen Öffentlich
keit. Dafür waren sie weniger in familiäre Verpflichtungen verstrickt und waren fast nie 
Mütter. Sie alle vertraten die Neue Ethik. 

Die untersuchten Künstlerinnen im Monistenbund waren teilweise verheiratete 
Mütter und teilweise nicht. Maria Holgers und Marie Eugenie delle Grazie waren weder 
verheiratet noch Mütter; Grete Trapp und Maria Stonawski waren Mütter und ließen sich 
beide scheiden. Stonawski war sogar zweimal verheiratet und geschieden. Über Holgers 
und Stonawskis Bildung lässt sich anhand ihrer Briefe und Biografien nur mutmaßen, 
dass sie Hausunterricht erhalten haben. Trapp ist die einzige unter den vier Frauen, die 
eine Lehrerinnenausbildung absolvierte und anschließend als Lehrerin an der Züricher 
Textil- und Gewerbeschule lehrte. Delle Grazie besuchte zwar das Lehrerinnenseminar, 
beendete es jedoch nicht. Die große Gemeinsamkeit der Frauen liegt in ihrer Identität 
als Künstlerinnen: Alle vier gingen in ihren Berufen auf und erreichten eine öffentliche 
Reichweite, die sie bekannt machte, ohne dass sie politisch aktiv waren. Holgers war 
Schauspielerin und Rezitatorin, Stonawski und delle Grazie waren Schriftstellerinnen 
und Trapp war Modejournalistin und somit nicht direkt Künstlerin im engeren Sinn. 
Delle Grazie reflektierte die Rolle als Künstlerin und kam zu dem Schluss, dass sie so 
sehr in dieser aufgehe, dass sie nicht gleichzeitig Mutter sein könne. 

Die Gruppe der Künstlerinnen ist biografisch gesehen heterogener als die beiden 
Vergleichsgruppen der Haeckelverehrerinnen und der politischen Aktivistinnen. Denn 
aus ihrer Künstlerinnenidentität schlussfolgerten sie anders als die Frauenrechtsakti
vistinnen nicht immer Konsequenzen für ihr familiäres Leben. Das lässt sich daran er
kennen, dass delle Grazie sich auf Grund ihrer Tätigkeit eine eigene Familie versagte und 
Stonawski das nicht tat. 

3.13.3 Vergleich der Biografien: Neue Untersuchungskriterien 

Die zusätzlichen Kriterien neben den genannten traditionellen Analyseschwerpunkten 
aus der Frauenforschung beziehen sich hier als neu bezeichnete Kriterien entweder auf 
die Biografien der Frauen oder auf ihre Rolle im DMB. Biografische Vergleichspunk
te sind erstens der Bildungsgrad und der Sozialstatus der Frauen, die oft miteinander 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 301 

korrelierten. So waren Frauen mit vergleichsweise höherer Bildung oft dem Bürgertum 
zugehörig und nicht aus der Arbeiterschicht. Der zweite spezifische biografische Ver
gleichspunkt dieser Arbeit ist das Alter der zwölf Frauen, das sich durchaus unterschied. 

Als Vergleichskriterien für die Rolle im Monistenbund habe ich folgende Kategorien 
gewählt: Das dritte neue Kriterium ist die Zugehörigkeit zum Monistenbund bezie
hungsweise die Weltanschauung. Hier ist von Interesse, inwieweit die Frauen mit dem 
Bund verbunden waren. Es waren zwar alle Frauen Monistinnen, doch nicht bei allen ist 
eine Mitgliedschaft im Bund nachweisbar und auch die Begründungen ihrer jeweiligen 
monistischen Weltanschauungen unterscheiden sich. Viertens fragt der Vergleich nach 
den Publikationen der Frauen in monistischen Zeitschriften und fünftens geht er über 
die inhaltlich-theoretische Ebene hinaus und betrachtet die persönlichen Beziehungen 
der Frauen zu führenden Monisten, wobei auf Grund der guten Quellenlage vor allem 
Haeckel den Bezugspunkt des Vergleichs bildet. Sechstens wird mit der Frauenfrage das 
zweite zentrale Thema der Arbeit neben dem Monismus angesprochen und die Arbeit 
vergleicht, inwieweit die Frauen in der Frauenbewegung aktiv waren. Siebtens betrach
tet der Vergleich ihre eventuellen anderen Werke außerhalb monistischer Zeitschriften, 
wobei er nicht nur aber auch nach frauenemanzipatorischen Werken fragt. 

Alle zwölf untersuchten Frauen waren entweder bürgerliche Frauen oder agierten in 
ihrem Beruf im bürgerlichen Milieu. Alle Frauen erhielten entweder den für die damali
gen bürgerlichen Frauen typischen Hausunterricht oder besuchten sogar das Lehrerin
nenseminar oder studierten, Dorsch und Stöcker promovierten zudem. Der Bildungs
stand und der Sozialstatus der untersuchten Frauen waren also ähnlich, nur die Frau
enrechtsaktivistinnen scherten durch ihre höhere Bildung aus und waren durch ihre fi
nanzielle Eigenständigkeit tendenziell sozial unabhängiger von ihren Ehemännern als 
die nicht erwerbstätigen Frauen. So heirateten Altmann, Schreiber und Stöcker erst spät 
und Jannasch heiratete nie. 

Das Alter der Frauen unterscheidet sich zwar grundsätzlich stark, jedoch trifft die
se Beobachtung auf alle drei Gruppen zu. Sowohl in der Gruppe der Frauenrechtsakti
vistinnen als auch unter den Künstlerinnen liegen die Geburtstage in den 1860er und 
1870er Jahren und unter den Haeckelverehrerinnen wurde eine Frau in den 1840ern ge
boren, während die anderen beiden in den 1890ern geboren wurden. Insofern ist nicht 
davon auszugehen, dass die jüngeren Monistinnen ihre verbesserten Bildungschancen 
verstärkt nutzten, um politisch aktiv zu werden und öffentlichkeitswirksam sowie finan
ziell unabhängig für Frauenrechte einzutreten. Denn die politischen Aktivistinnen wa
ren älter als die durchschnittliche Haeckelverehrerin und bemühten sich trotzdem um 
mehr Bildung und mehr politischen Einsatz. Das Alter der Frauen ist also kein Merkmal 
für ihre Zugehörigkeit zu einer der drei gefundenen Gruppen. 

Bezüglich der Aspekte, die die Rolle der Frauen im Monistenbund vergleichen, sind 
wieder eindeutiger Unterschiede zwischen den drei Gruppen erkennbar. Zwar hingen al
le Frauen der monistischen Weltanschauung an, doch hatten sie je Gruppe unterschied
liche Motivationen hierzu und Frauen unterschiedlicher Gruppen beschäftigten sich un
terschiedlich intensiv mit dem Monismus. 

Die drei Haeckelverehrerinnen waren alle nachweislich Mitglieder des DMB. Sie un
terstützten ihn wie Fanny Daxenbichler entweder durch kleine Spenden oder besuch
ten regelmäßig monistische Ortsgruppentreffen und größere überregionale Treffen. Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

waren stets über die Neuigkeiten im Bund informiert, teilweise aus erster Hand durch 
Haeckel selbst, mit dem sie vergleichsweise viele Briefe austauschten, oder aber durch 
die Berichterstattung über den Verein. In von Cromptons und Friedericis Fällen stan
den auch die näheren Familien im Briefaustausch mit Haeckel. Daxenbichler, Friederici 
und von Crompton nennen in ihren Briefen denselben Beweggrund für ihr Interesse am 
Monismus: Sie seien von Haeckel und seinen Werken fasziniert gewesen und seien des
halb dem Bund beigetreten. Bei von Crompton kommt noch die berufliche Motivation 
hinzu, da sie sich erhoffte, über Haeckel Zeichenaufträge und Kredite zu erhalten. Keine 
der Frauen dieser Gruppe publizierte in monistischen oder in anderen Zeitschriften. Sie 
waren folglich nur im privaten Umfeld Unterstützerinnen des Bunds und repräsentier
ten diesen nicht öffentlich. Keine trat nachweislich für die Frauenbewegung ein. Weder 
in ihren ausführlichen Briefen mit Haeckel noch in anderen biografischen Quellen sind 
Hinweise hierfür zu finden. 

Die Haeckelverehrerinnen waren keine Frauenrechtsaktivistinnen. Sie waren Mo
nistinnen, die Haeckel als geistigen Anführer verehrten. Ihr monistisches Interesse war 
stark an Haeckel als Person gekoppelt, was sich an den ausführlichen Korrespondenzen 
zwischen ihnen und Haeckel zeigt. 

Die größtenteils der Gruppe der Frauenrechtsaktivistinnen zugeordneten Frauen 
hingegen hatten deutlich davon abweichende Beweggründe für ihr Engagement im 
Bund. Auch sie waren teilweise offizielle Mitglieder des Monistenbunds. Die Mitglied
schaft ist jedoch nur für Stöcker und Dorsch nachweisbar. Sie alle veröffentlichten im 
Gegensatz zu den Haeckelverehrerinnen Artikel in den monistischen Zeitschriften und 
repräsentierten den Bund somit öffentlich – wenn auch in einer Randposition, da sie 
keine Vereinsämter bekleideten. Die politisch aktiven Frauen führten größtenteils keine 
längere persönliche Korrespondenz mit Haeckel oder einem anderen Monisten, in der 
sie ihn als geistigen Führer verehrten und zum Grund für ihr politisches Engagement 
machten. Nur Dorsch und Altmann-Bronn schrieben ausführlicher mit Haeckel. Dabei 
überhöhte Dorsch ihn allerdings nicht, denn sie hatte bereits Arnold Dodel als welt
anschaulichen Führer und Freund gefunden und Altmann-Bronn begab sich – ähnlich 
wie die politisch jedoch inaktiven Haeckelverehrerinnen – in ein Lehrer-Schülerinnen- 
Verhältnis mit Haeckel. Alle Frauenrechtsaktivistinnen teilten mit dem DMB, dass sie 
in Opposition zur kirchlichen Sexualmoral und vor allem deren religiöser Begründung 
standen. Sie alle hingen der Neuen Ethik an, waren Frauenrechtsaktivistinnen und 
publizierten regelmäßig für sozialistische oder frauenrechtliche Zeitschriften. Sie alle 
waren neben ihrer publizistischen Tätigkeit für die monistischen Zeitschriften somit 
auch anderweitig politisch aktiv und öffentlich in der sozialdemokratischen Bewegung, 
der Gewerkschaft oder wie Stöcker und Schreiber im Bund für Mutterschutz für weib
liche Emanzipation tätig. Nicht alle waren explizite Frauenrechtsaktivistinnen, doch 
auch die politischen Aktivistinnen, die ihren Schwerpunkt auf sozialistische Arbeit 
legten oder den Pazifismus betonten wie Altmann-Bronn und Jannasch, traten zudem 
für Frauenrechte ein. 

Alle politisch aktiven Frauenrechtsaktivistinnen erhofften sich von der Zusammen
arbeit mit dem DMB, ihre eigenen öffentlich vehement vertretenen Ideen stärker ver
breiten zu können. Hierzu boten ihnen unter monistischer Redaktion zwar die Vereins
zeitschriften Gelegenheit, doch eine weitergehendere Zusammenarbeit mit den bekann

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 303 

ten Aktivistinnen lehnten führende Vereinsmitglieder ab, wie sich aus Altmann-Bronns 
und Stöckers Briefen rekonstruieren lässt. 

Schließlich waren alle Frauen aus der Gruppe der Künstlerinnen auch Mitglieder im 
Monistenbund, nur bei Stonawski ist die offizielle Mitgliedschaft nicht nachzuweisen. 
Die Monistinnen schrieben alle mit Haeckel und verehrten ihn als Freund und Meister, 
wie auch die Haeckelverehrerinnen es taten. In ihren Korrespondenzen ging es vor al
lem um ihre künstlerischen Werke und um ihr künstlerisch-berufliches Vorankommen. 
Haeckel erweiterte Holgers berufliches Netzwerk. Außer Holgers führten sie allerdings 
keine so ausführliche Korrespondenz mit Haeckel wie die Haeckelverehrerinnen. In ih
ren Briefen ging es oft um literarischen Austausch wie bei Trapp, Stonawski und delle 
Grazie und um Netzwerkanfragen wie bei Holgers (und Altmann-Bronn von den poli
tischen Aktivistinnen). Keine der vier Frauen publizierte in monistischen Zeitschriften. 
Keine publizierte für die Frauenbewegung. Jedoch veröffentlichten Stonawski und delle 
Grazie sowie Trapp auf Grund ihrer Berufe als Schriftstellerinnen und Journalistin viele 
eigene epische Werke und in Trapps Fall viele modejournalistische Artikel in der Schwei
zer Presse. Und auch Holgers hatte durch ihre schauspielerische und rezitatorische Ar
beit eine öffentliche Reichweite. Sie alle waren auf Grund ihrer künstlerischen Berufe 
und nicht in politischer Weise wie die Frauenrechtsaktivistinnen Personen des öffentli
chen Lebens. Obwohl keine der Frauen explizit für Frauen betreffende Themen eintrat, 
spielten Frauenrechte doch bei der Mehrheit eine bedeutende Rolle. Außer Holgers the
matisierten sie die Situation der Frauen in ihren Werken. Delle Grazie entsagte den Rol
lenerwartungen an sie als Frau explizit, weil sie sich in erster Linie als Künstlerin sah, 
Stonawski beklagte die Erwartung der Gesellschaft, dass sie als Frau finanziell und emo
tional von Männern abhängig sein sollte und erhoffte sich für ihre Tochter mehr Freiheit 
und Trapp sah sich selbst als Vorreiterin des weiblichen Journalismus und wurde auch 
in der journalistischen Gemeinschaft als Rollenmodel für junge Journalistinnen wahr
genommen. Die Rollenzuschreibungen an Frauen spielten also bei fast allen Künstlerin
nen eine wichtige Rolle; sie besprachen sie jedoch nur am Rand oder im persönlichen 
Bereich. Sie waren mehr in der Praxis als in der Theorie emanzipiert, da sie für ihren 
Lebensunterhalt arbeiteten und wie Holgers und delle Grazie unverheiratet waren, oh
ne die Benachteiligung der Frauen Männern gegenüber theoretisch zu kritisieren. Somit 
sind sie nicht als Frauenrechtsaktivistinnen zu charakterisieren. 

Die Künstlerinnen lassen sich als Zwischengruppe zwischen den Haeckelverehrerin
nen und den Frauenrechtsaktivistinnen charakterisieren, wenn es um ihre Rolle im Bund 
geht. Sie hatten eine monistische Weltanschauung, versprachen sich von ihrer Korre
spondenz mit Haeckel neben dem Ausdruck ihrer Verehrung für ihn zudem jedoch auch 
mehr künstlerische Reichweite, die allerdings nicht mit politischem Engagement ein
herging. 

3.13.4 Zusammenfassung und Emanzipationsstrategien 

Die Sonderstellung der Künstlerinnen im Rahmen des Vergleichs hilft dabei, die mo
nistische Einstellung zu Frauen im Bund einzuschätzen. Die Haeckelverehrerinnen ent
sprachen den traditionellen Rollenerwartungen an Frauen am stärksten: Sie waren meis
tens Mütter und Ehefrauen, standen nicht im öffentlichen Leben und waren oft nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

erwerbstätig. Sie erfüllten die monistische Idealvorstellung einer Frau, die viele Kinder 
hat und nicht politisch aktiv ist, am meisten. Vor allem konnten sie den monistischen 
Rollenzuweisungen nicht gefährlich werden, da sie ihnen so sehr entsprachen, dass sie 
nicht politisch aktiv wurden und somit auch nicht selbst ihre gesellschaftliche Situation 
beeinflussten. Mit den Frauen dieser Gruppe führte Haeckel die ausführlichsten Korre
spondenzen und ließ sich von ihnen als geistiger Führer in Weltanschauungsfragen ver
ehren. Sie forderten in ihren Briefen Literaturempfehlungen und den philosophischen 
Austausch mit Haeckel ein und somit mehr Handlungsspielraum im Bereich der Bil
dung, zu der Frauen um 1900 noch einen erschwerten Zugang hatten. 

Die Frauenrechtsaktivistinnen hingegen entsprachen dem monistischen Frauenide
al meist nicht, da sie – mit einer Ausnahme Dorschs – keine Mütter waren. Sie tru
gen also nicht durch Reproduktion zur ›Kulturerhaltung‹ bei, waren zudem erwerbstä
tig, was dem monistischen Frauenbild nicht entsprach, und engagierten sich dazu auch 
noch vehement im politischen Raum für die Frauenemanzipation, die nicht zum Kern
programm der MonistInnen gehörte und der monistischen Kulturtheorie sogar noch 
entgegenstand, zumal sie den Frauen auch im öffentlichen Bereich der Politik und der 
Erwerbsarbeit einen festen Platz zugestehen wollte. Ihr Platz im Bund und in der Be
ziehung zu Haeckel spiegelt sich auch in den untersuchten Briefen wider. Die Frauen 
dieser Gruppe hatten meist nur oberflächliche briefliche Kontakte mit Haeckel oder an
deren führenden Monisten. Sie durften in den monistischen Zeitschriften publizieren, 
sofern es der Popularisierung des Bunds nützte und dem gemeinsamen Feind Kirche 
schadete. Von weiteren Kooperationen waren die politischen Aktivistinnen ausgeschlos
sen und trotz ihrer Popularität bekleidete keine von ihnen ein repräsentatives Amt im 
Verein. Die Symbiose zwischen den Frauenrechtsaktivistinnen und dem DMB gestaltete 
sich nach einem einfachen und klaren Prinzip: Der Bund gewährte den Frauen mit ih
ren Vereinszeitschriften eine publizistische Plattform, um ihre monistischen Überzeu
gungen zum Ausdruck zu bringen, die in der thematischen Schnittmenge der Interessen 
des DMB und der Frauenrechtsaktivistinnen lagen oder die die ethische Monopolposi
tion der Kirche als ideologischem Feind des DMB und der radikalen Frauenbewegung 
schwächen sollten. Die Frauenrechtsaktivistinnen nahmen diese Publikationsplattform 
an und strebten noch mehr Zusammenarbeit auf organisatorischer Vereinsebene an, die 
auch beinhalten sollte, dass Redner aus dem Bund auf ihren Veranstaltungen zur Frau
enemanzipation sprachen oder dass sie selbst Ideen in die Aktivitäten des DMB einbrin
gen konnten. Sie wollten ihre öffentliche Agency im Rahmen der Vereinsarbeit und der 
Zeitschriftenarbeit für das Thema der Frauenemanzipation ausweiten. Diese Initiative 
lehnten Ostwald und Haeckel ab. Sie wollten nicht durch politische Aktivistinnen reprä
sentiert werden. In den monistischen Zeitschriften waren die Frauen in der Minderheit 
und deshalb nahm die Öffentlichkeit sie wahrscheinlich nicht als starke Repräsentantin
nen des Bunds wahr, was vermutlich der Grund dafür war, dass die führenden Monisten 
die Kooperation mit ihnen in den monistischen Zeitschriften erlaubten. 

Die Künstlerinnen nahmen nicht nur in der Gesellschaft, sondern auch in Haeckels 
Umgang mit ihnen eine Sonderrolle in der Stichprobe der untersuchten Frauen ein. Sie 
waren eine heterogene Gruppe aus verheirateten Müttern und kinderlosen ledigen Frau
en, die jedoch alle durch ihre Kunst erwerbstätig waren und deshalb öffentlich wirksam 
waren, ohne politisch aktiv zu sein. So konnten sie der Verbreitung der monistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 305 

Ideen auch nicht durch eigene politische Schwerpunktsetzungen für Frauenemanzipa
tion gefährlich werden, die der monistischen Kulturtheorie nicht entsprachen. Sie waren 
wie die Haeckelverehrerinnen empfänglich für Haeckels ideologische Ideen und sahen 
in ihm ihren weltanschaulichen Führer. So war auch ihre Korrespondenz mit Haeckel 
ausführlicher als die der Frauenrechtsaktivistinnen. Vor allem in Haeckels Briefen an 
delle Grazie ist zu erkennen, wie sehr er lyrische und epische Arbeit schätzte, die mo
nistische Ideen verbreitete. Es ist sehr wahrscheinlich, dass er ihre Werke weiteremp
fahl. Und auch für Maria Holgers netzwerkte er in größerem Rahmen. Die Künstlerin
nen bauten ihre berufliche Agency mit Haeckels Hilfe aus. An seiner Unterstützung für 
die Künstlerinnen und daran, dass er die Frauenrechtsaktivistinnen nicht in demselben 
Maß unterstützte, zeigt sich, dass Haeckel Frauen förderte, die seine monistischen Ideen 
teilten und nach seiner Kulturtheorie lebten. Das ist ein Hinweis dafür, dass der Bund 
den Frauenrechtsaktivistinnen auf Grund ihrer anderweitigen Fraueninteressen keine 
repräsentativen Aufgaben zuteilte, obwohl sie Interesse an monistischer Mitgestaltung 
bekundeten, weil er eben nur in den Schnittthemen mit ihnen kooperieren wollte und 
im Gegenzug nicht ihre Meinungen für mehr Frauenrechte popularisieren wollte. Der 
DMB nutzte die Popularität der Frauenrechtsaktivistinnen, um seine eigenen Ideen zu 
verbreiten, war jedoch sehr bedacht darauf, nicht von Frauen repräsentiert zu werden. 

Der Vergleich beantwortet schließlich die Frage nach den Emanzipationsstrategien 
der einzelnen Frauen im Bund: Die Zusammenfassung zeigt, dass die Emanzipation der 
Haeckelverehrerinnen vor allem im Austausch mit Haeckel oder mit anderen bekannten 
Monisten bestand. Daxenbichler, Friederici und von Crompton hatten alle die Strategie, 
sich mit Haeckel über seine monistischen Werke auszutauschen und sich dadurch wei
terzubilden. Unabhängig davon, dass sie keine Positionen im Bund einnahmen, bestand 
ihre Emanzipation auf einer individuellen Ebene daraus, sich weiterzubilden und einen 
Zugang zu den Ideen der monistischen Reformer zu erhalten. Diese Bildung forderten 
sie selbstständig ein, indem sie Haeckel initiativ anschrieben und um Kontaktaufnahme 
und Literaturempfehlungen baten. Ungeachtet dessen, wie intensiv ihr Austausch mit 
ihrem Idol war: Alle Haeckelverehrerinnen profitierten von Haeckels Buchempfehlun
gen und weiteten ihre Bildung dadurch aus, die geringer war als die Bildung der Frau
enrechtsaktivistinnen. Das ist insofern emanzipativ, als dass Kapitel 2.1 die Benachteili
gungen von Frauen im deutschen und österreichischen Bildungssystem aufzeigt. Frauen 
erhielten oft eine auf sie zugeschnittene Bildung, die den Rollenzuschreibungen an sie 
entsprach und keine innovativen philosophischen Ideen wie den Monismus umfasste, 
zumal sie nur erschwerten Zugang zur Universität hatten. Zudem war es für Hausfrau
en und Mütter wie Daxenbichler und von Crompton in ihrer zweiten Lebenshälfte be
reits emanzipativ, wenn sie Kontakte und einen Austausch außerhalb der Familie hatten 
und sich nicht nur mit familiären Entscheidungen beschäftigten, sondern auch zu phi
losophischen und politischen Themen korrespondierten – sogar mit einem führenden 
Monisten und bekannten Zoologieprofessor der Universität Jena. 

Die Künstlerinnen im Bund hatten eine andere Strategie, um sich zu emanzipieren. 
Statt nur nach Bildung strebten sie danach, ihre beruflichen Netzwerke durch ihre Kon
takte mit anderen Monisten auszubauen. Dabei setzten sie auf die weiten Bekannten
kreise von Haeckel, Carneri, Dodel und Müllner. Delle Grazie und Stonawski tauschten 
sich mit Haeckel über ihre Werke aus und wurden von Haeckel und Carneri gelobt und 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

mit anderen Intellektuellen und SchriftstellerInnen bekannt gemacht. Haeckel stellte 
Holgers seinen FreundInnen vor, um ihr weitere Auftritte als Rezitatorin zu ermöglichen 
und von Crompton bat Haeckel um Kredite und Kontakte zu Verlagshäusern und Emp
fehlungsschreiben für diese, die ihr Zeichenaufträge vermitteln konnten. Haeckel erfüll
te ihr beide Bitten, als sie noch als Künstlerin in Berlin lebte. Trapp ist die Einzige aus der 
Gruppe der Künstlerinnen, die nicht beruflich von Haeckel profitierte beziehungsweise 
die keine berufliche Unterstützung von ihm einforderte. 

Auch die Künstlerinnen bildeten sich durch den literarischen und philosophischen 
Austausch mit Haeckel weiter. Somit profitieren sie in zweifacher Weise von ihrer Mit
gliedschaft im Bund: Sie lernten mehr über Philosophie und Naturwissenschaften und 
bauten somit wie schon die Haeckelverehrerinnen mehr Bildung auf, als andere Frauen 
im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts es durchschnittlich auf Grund des erschwerten 
Hochschulzugangs für Frauen taten und zusätzlich verbesserten sie neben dem Bereich 
der Bildung auch ihre Chancen im Erwerbsarbeitsbereich, indem sie ihre beruflichen 
Netzwerke durch die international und national vernetzten monistischen Anführer aus
weiteten. 

Anders als die Künstlerinnen und Haeckelverehrerinnen nutzten die Frauenrechts
aktivistinnen ihre Verbindungen zum Monistenbund nicht nur zur persönlichen Eman
zipation im Bereich Bildung und Erwerbsarbeit, sondern sie nutzten die monistischen 
Zeitschriften, um auf gesellschaftlicher Ebene ihre Ideen für weibliche Emanzipation – 
allen voran im Rahmen der Neuen Ethik – öffentlich zu verbreiten. Vor allem Stöcker, 
Schreiber und Altmann-Bronn forderten von Haeckel und Ostwald auch weitere Zusam
menarbeiten an und wollten öffentlich sichtbarer für den Monistenbund arbeiten, zum 
Beispiel durch Redaktionstätigkeiten für die Vereinszeitschriften und durch gemeinsa
me Veranstaltungen und Vorträge des Bunds für Mutterschutz und des Monistenbunds. 
Doch diese Projektanfragen lehnten die Monisten meistens ab. Haeckel gab den Frau
en in seinem Bund nur so lange Partizipationsmöglichkeiten, wie sie sich in erster Linie 
der monistischen Idee und nicht der Frauenbewegung verpflichtet zeigten. Dorsch, die 
ebenfalls für Frauenrechte eintrat, jedoch im Gegensatz zu den anderen Frauenrechts
aktivistinnen eine enge Vertraute Dodels war, förderte Dodel viel mehr, als die anderen 
Monisten wie Haeckel es mit den Frauenrechtsaktivistinnen im Bund taten. Dabei war 
Dodels Motiv wohl die Tatsache, dass Dorsch seine Privatsekretärin war und in ihren kul
turgeschichtlichen Abhandlungen vor allem monistisch argumentierte. Der Monismus 
war für sie mindestens genauso wichtig wie der Einsatz für Frauenrechte. Für Lilli Jan
nasch ist nicht nachweisbar, dass sie eine Zusammenarbeit mit dem DMB anstrebte, die 
über ihre Artikel in den monistischen Zeitschriften hinausging. 

Die drei verschiedenen Monistinnengruppen hatten also unterschiedliche Emanzi
pationsstrategien, die verschieden gut bei den führenden Monisten ankamen und ver
schieden gefördert wurden. Alle Emanzipationszuschnitte, die wie bei den Haeckelver
ehrerinnen und den Künstlerinnen auf die persönliche Emanzipation für die monisti
sche Arbeit und im Sinne der Verbreitung monistischer Ideen ausgerichtet waren, unter
stützten sie. Die Öffentlichkeitsoffensiven der Frauenrechtsaktivistinnen, die der gesell
schaftlichen Emanzipation der Frau von den traditionellen Geschlechterzuschreibungen 
– oder zumindest einer Lockerung dieser – dienten, lehnten sie ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – in der praktischen Vereinsarbeit 307 

Die Monistinnen emanzipierten sich also auf verschiedenen Ebenen und somit be
dienten sie alle Ebenen des in der Einleitung diskutierten Emanzipationsbegriffs: die 
Haeckelverehrerinnen und die Künstlerinnen bedienten vor allem die persönliche Ebe
ne der Emanzipation durch Bildung und Beruf, wobei einige Künstlerinnen sich dazu 
noch in der Familie von der Rolle als Mutter und Ehefrau emanzipierten. Zudem eman
zipierten die politischen Aktivistinnen im Bund sich auf öffentlicher Ebene und sogar auf 
gesellschaftlicher Ebene durch ihre Forderungen nach sozialer Anerkennung für ledige 
Mütter und bessere gesetzliche und soziale Bedingungen für Frauen in Erwerbsarbeit 
sowie (politische) Frauenrechte im Allgemeinen. Auch die Künstlerinnen erweiterten ih
re öffentliche Agency, wenn sie durch ihre Werke berühmt wurden. 

Für die einzelnen Emanzipationsstrategien im Bund spielte der Austausch mit ein
zelnen Monisten aber auch die Möglichkeit, in den monistischen Publikationsorganen 
zu publizieren, eine entscheidende Rolle. Somit unterstützt die Kollektivbiografie die 
beiden anderen in dieser Arbeit angewendeten Methoden, da sie einen Überblick über 
die drei verschiedenen Emanzipationsstrategien gibt, die in der Zeitschriftenanalyse für 
die Frauenrechtsaktivistinnen genauer betrachtet wurden und im folgenden Kapitel für 
die Künstlerinnen vertieft analysiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476413-003 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

