L
Freiheit erfahren im Horizont sozialer Anerkennung

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. O



https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54.



https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der
Anerkennung!

Christoph Menke

Abstract: Der Artikel untersucht das Konzept der Anerkennung im Rahmen sozialer Ordnungen
und zeigt auf, dass der Eintritt eines Individuums in eine soziale Gemeinschaft durch eine
urspriingliche, nicht-normative Anrufung des Anderen vermittelt wird. Diese Anrufung ist der
vergessene Ursprung jeder sozialen Subjektivierung und bildet die Bedingung fiir soziale Anerken-
nung. Die weitere These lautet, dass dieses erste Gebot wiederholt werden kann, wodurch es sich
in ein zweites Gebot der Befreiung transformiert. Dieses zweite Gebot befreit das Subjekt von den
normativen Zwingen seiner sozialen Identitit.

Keywords: Anerkennung, Subjektivierung, soziale Ordnung, Anrufung, Normativitit, Befreiung

Die grundlegende Leistung des Begriffs der Anerkennung besteht darin,
gesellschaftliche Verhaltnisse so zu konzeptualisieren, dass sie Verhaltnisse
der Gleichheit sind. Das gilt in sozialen Anerkennungsbeziehungen nicht
im qualitativen, sondern im ontologischen Sinn; es geht nicht um eine
Gleichheit der Eigenschaften, sondern des Seins, der Seinsweise derjenigen,
die durch ihre Anerkennung existieren. Anerkennung heifit, sich als gleiche
anzuerkennen. Es heift, dass beide, die sich anerkennen, das Gleiche tun.
»Jedes sieht das andre dasselbe tun, was es tut? Die Anerkennung des
anderen durch den einen ist dieselbe wie die Anerkennung der einen durch
die andere; die eine Seite anerkennt die andere als gleiche, die wiederum
die erste Seite als gleiche anerkennt. ,Das Tun des Einen hat selbst die
gedoppelte Bedeutung, ebensowohl sein Tun als das Tun des Andern zu
sein.> Beide sind also darin gleich, dass beide dieselbe Anerkennung tun.
Die Anerkennung des einen und die Anerkennung des anderen sind zwei
Elemente desselben Tuns, zwei Teile der einen Anerkennung. Die Anerken-
nenden sind Teile der - darin sozialen - Anerkennung oder soziale Teile,
das heifit: ,,Subjekte®

Diese Anerkennung als Gleiche beschreibt, wie es Subjekte gibt; es gibt
sie nur als Teile in einem Verhéltnis sozialer Anerkennung, als Gleiche.

1 Ich danke Thomas Khurana fiir hilfreiche Kommentare zu einer ersten Fassung.
2 Hegel (1988), 129.
3 Ebd., 128.

23

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

Das begreift aber nicht, wie sie Subjekte werden, wie sie hervorgebracht
werden; das geschieht in Verhaltnissen der Ungleichheit. Subjekte werden
hervorgebracht, indem sie einen Anderen (oder eine Andere) anerkennen,
der oder die ihnen gegeniiber ungleich ist. Anerkennung der Gleichheit
setzt Anerkennung der Ungleichheit voraus. Am Grund der sozialen Aner-
kennung zwischen der einen und der anderen steht ihre Anerkennung der
Anderen, von Andersheit (als ,, Alteritat“4).

So lautet die These, die ich im Folgenden rekonstruieren werde.> Den
Ausgangspunkt bildet Axel Honneths Begrift der sozialen Anerkennung
(1.). Danach entwickele ich die genannte These in zwei Schritten. Ich re-
konstruiere zunichst, wie Louis Althusser den Begrift der Anrufung, der
Subjektivierung durch Unterwerfung, fasst. Das fiithrt zu der zentralen Rol-
le, die das Modell der ,religiosen Ideologie“ bei Althusser spielt (2.). Aber
eben weil dieses Modell grundlegend fiir Althussers Analyse ist, markiert
es zugleich den Punkt, an dem sie in die Irre fiihrt. Das zeigt sich, wenn
man die religiose Anrufung mithilfe einer Unterscheidung begreift, die
Eric Santner ausgearbeitet hat (3.). Dadurch 6ffnet sich die Mdglichkeit,
die Anerkennung des Anderen anders zu verstehen: als das Medium der
Befreiung.

In der Schrittfolge dieser Argumente geht es um eine doppelte Verdop-
pelung im Begriff der Anerkennung: eine erste Verdoppelung der Aner-
kennung in Verhiltnisse der Gleichheit und der Ungleichheit und eine
zweite Verdoppelung innerhalb der Ungleichheit. Denn die Anerkennung
der Ungleichheit des Anderen, seiner Alteritit — ohne die es keine Subjekte
und also keine Gesellschaft gibt — ist in sich selbst gegenldufig: ebenso
unterwerfend und befreiend, und das eine nur durch das andere.

1. Integration

Die Grundbestimmung der sozialen Anerkennung, von der die folgenden
Uberlegungen ausgehen, folgt der Ausarbeitung dieses Konzepts, die Axel

4 Butler (2005), 27. Wie die Gleichheit in Hegels Begriff der Anerkennung, so muss auch
die Ungleichheit als Andersheit (alterity) ontologisch verstanden werden: Die beiden
Seiten sind nicht in ihren Eigenschaften, sondern in ihrem Sein verschieden.

5 Es handelt sich um eine Rekonstruktion, weil ich die Einsichten und Argumente von
drei Autoren — Axel Honneth, Louis Althusser und Eric Santner - nachzeichne und
nach ihrem Verhiltnis frage. Dieses Verhaltnis ist kompliziert: Weder schlieflen sie
sich einfach wechselseitig aus, noch kénnen sie ebenso einfach miteinander verbunden
werden.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

Honneth seit Kampf um Anerkennung unternommen hat. Dabei tritt deut-
lich hervor, dass der Begrift der sozialen Anerkennung zwei Bedeutungs-
ebenen miteinander verbindet, die in einem Begriindungsverhiltnis stehen.

In Kampf um Anerkennung stehen zunédchst Formulierungen im Vorder-
grund, die unter ,Anerkennung® vor allem den Gehalt eines grundlegenden
Typs von Forderungen verstehen, die an die gesellschaftlichen Verhiltnisse
und Institutionen gerichtet werden. So lautet der anerkennungstheoretische
»Grundsatz® nach Honneth:

[D]die Reproduktion des gesellschaftlichen Lebens vollzieht sich unter
dem Imperativ einer reziproken Anerkennung, weil die Subjekte zu
einem praktischen Selbstverhaltnis nur gelangen konnen, wenn sie sich
aus der normativen Perspektive ihrer Interaktionspartner als deren sozia-
le Adressaten begreifen lernen.

Subjekte bediirfen demnach der ,Erfahrung der Anerkennung’, ,um zu
einer gegliickten Selbstbeziehung zu gelangen®” Deshalb nennt Honneth
die Anerkennung einen ,Imperativ", unter dem die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse stehen (oder von den Subjekten gestellt werden). Der Begrift der
»~Anerkennung“ hat hier also einen normativen Sinn. Darin bezeichnet
»>Anerkennung® zwar nicht den Grund- oder Letztwert, an dem sich nach
Honneth Subjekte orientieren; diese Position besetzen in seiner Theorie
Begriffe wie ,Identitit oder ,Selbstverwirklichung®. Im normativen Ver-
standnis des Begriffs bezeichnet ,Anerkennung” aber die entscheidende
soziale Bedingung fiir die Einldsung von Forderungen nach individueller
Identitdt oder Selbstverwirklichung. Die Individuen fordern ihre soziale
Anerkennung, weil sie die Bedingung fiir ihre Selbstverwirklichung ist.
Schon in Kampf um Anerkennung ist jedoch klar, dass die normative For-
derung nach Anerkennung, die die Individuen an die Gesellschaft richten,
ihrerseits darin begriindet ist, dass die Gesellschaft bereits eine Anerken-
nungsordnung ist. Anerkennung konstituiert die Gesellschaft - und kann
nur deshalb von ihr gefordert werden. ,, Anerkennung® ist also ein konsti-
tutionstheoretischer Begriff. Das hat Honneth bereits in Kampf um Aner-
kennung nahegelegt und dann in spéteren Schriften klar formuliert. Zwar
bleibt es auch hier weiterhin bei ,,der These, dafy die normative Erwartung,
die die Subjekte der Gesellschaft entgegenbringen, auf die soziale Anerken-
nung ihrer Fahigkeiten von seiten unterschiedlich generalisierter Anderer

6 Honneth (1992), 148.
7 Ebd., 220

25

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

gerichtet ist“8. Die Erlauterung dieser These stellt dann aber klar, dass der
Begrift der sozialen Anerkennung nur deshalb einen normativen Gehalt
gewinnen kann, weil er auf der grundlegenden Ebene eine konstitutive
Bedeutung hat, auf die die ,Wendung ins Normative® erst in einem zweiten
Schritt folgt.” Die Anerkennung zu denken, heifdt zu begreifen, dass (und
wie) sich das Subjekt und die Gesellschaft im Medium der Anerkennung
bilden — und dass es beide auch nur im Medium der Anerkennung gibt.
Honneth bestimmt dies ausfiihrlicher so, dass der Begriff der Anerken-
nung in zwei Richtungen entwickelt werden muss, ,deren erste die mora-
lische Sozialisation der Subjekte, deren zweite die moralische Integration
der Gesellschaft betrifft“l?. Die erste Richtung der Entwicklung des Aner-
kennungsbegriffs zielt auf die These, dass ,jedes menschliche Subjekt ele-
mentar auf einen Kontext an sozialen Verkehrsformen angewiesen [ist], die
durch normative Prinzipien wechselseitiger Anerkennung geregelt sind“!l.
Ein Subjekt zu sein bedeutet, Fahigkeiten zu haben und ausiiben zu kén-
nen; und Fahigkeiten zu haben und ausiiben zu kénnen wiederum ist eine
soziale Tatsache; Subjektivitdt ist ein sozialer Status. Ein Subjekt zu sein
heifst, anerkannt zu sein, denn es heifdt, dass Bewegungen als meine Hand-
lungen, Gerausche als meine AufSerungen, Impulse als meine Zwecke (und
so weiter) gesehen, also: angesehen werden. Nur dann kann ich mich auch
selbst so sehen. Die zweite Richtung der Entwicklung des Anerkennungsbe-
griffs zielt auf die These, dass Gesellschaften diejenigen ,,Ordnungsgefiige*
sind, die ,dazu in der Lage sind, verldfiliche Bedingungen der wechselsei-
tigen Anerkennung auf unterschiedlichen Ebenen zu gewiéhrleisten®!? Die
Gesellschaft ist also nicht ein Geflecht von Interaktionen, in die Menschen
zur Sicherung, das heifSt zur Befriedigung oder Berechtigung ihrer Interes-
sen eintreten. Die Gesellschaft ist vielmehr dadurch definiert, dass es in
ihr, durch die Erméglichung von Mitgliedschaft und Teilnahme, Subjekte
gibt: Die Gesellschaft ist derjenige Zusammenhang von Menschen, Vollzii-
gen und Gegenstidnden, in dem diese einen sozialen Status - als Subjekte,
Handlungen und Produkte — und damit Anerkennung gewinnen. So wie
die Seinsweise von Subjekten sozial ist (ein Subjekt zu sein heif3t, anerkannt
zu sein), so besteht der Sinn von Gesellschaften darin, Subjektivitit zu er-

8 Honneth (2003), 204.
9 Ebd., 206f.

10 Ebd., 204.

11 Ebd., 205.

12 Ebd.

26

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

moglichen. Sozialitdt und Subjektivitét fallen im Medium der Anerkennung
in eins.

Wenn dies die Grundbestimmung von Anerkennung ist, dann bedeu-
tet dies, dass die Anerkennungsrelation nicht als eine Relation zwischen
Einzelnen definiert werden kann; die soziale Anerkennung ist kein Ich-Du-
Verhiltnis. Denn wenn die soziale Anerkennung darin besteht, als ein Sub-
jekt und das heifit: als ein ,besonderes Mitglied der sozialen Gemeinschaft*
angesehen zu werden, dann kann sie nur durch einen ,generalisierten In-
teraktionspartner® geschehen — nicht durch diesen oder jenen besonderen,
sondern den ,generalisierten Anderen!® Anerkennung im grundlegenden
oder konstitutiven Sinn meint daher nicht Reziprozitit, sondern soziale
Mitgliedschaft (oder Reziprozitit zwischen sozialen Mitgliedern, das heifit
in einer sozialen Gemeinschaft). Anerkannt zu sein heiflt entsprechend:
soziale Teilnahme oder soziales Teilsein. Weil die reziproke Anerkennung
immer schon zwischen verschiedenen Mitgliedern erfolgt (und daher im
Medium eines sozialen Allgemeinen), folgt die Logik der Anerkennung
einer ,Dialektik von Allgemeinem und Besonderem®!* Sie besteht in der
dialektischen Beziehung zwischen allgemeiner sozialer Form und je beson-
derer Instanziierung dieser Form. Als ein fahiges Subjekt, eine sinnhafte
Tatigkeit, ein niitzliches oder gelungenes Produkt anerkannt zu sein, heifit,
eine besondere Realisierung einer sozial allgemeinen Form zu sein.

Die Logik der sozialen Anerkennung hat also eine triadische Struktur.
Die Akte der Anerkennung vollziehen sich zwischen der einen und der an-
deren innerhalb einer sozialen Gemeinschaft. Der Begriff der Anerkennung
schlielt daher Intersubjektivitdt und Sozialitit zusammen; er bestimmt die
Intersubjektivitit (zwischen Ich und Du) als Sozialitit (in einem Wir).
Die Formel der sozialen Anerkennung ist: ,Ich, das Wir und Wir, das Ich
ist“> Das heifSt auf der einen Seite: Die Anerkennung der einen durch
die andere adressiert sie als Teil eines Wir. Soziale Anerkennung heifSt
soziale Integration; die Anerkennung integriert das andere Ich in die soziale
Gemeinschaft. Daher ist die Anerkennung der anderen immer schon die
Anerkennung der sozialen Gemeinschaft (oder des grofigeschriebenen An-
deren, wie sich im Vorgrift auf Althusser sagen ldsst; s. Abs. 2). Ebenso aber

13 Ebd. Diesen Punkt betont Honneth in seiner Kritik an Stephen Darwall in Honneth
(2021), v. a. 585f. u. 5871.

14 Honneth (2003), 181.

15 Hegel (1988), 127. Was bei Honneth soziale ,, Anerkennung® heifdt, nennt Hegel hier
,Geist

27

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

gilt umgekehrt, dass sich die Integration in die soziale Gemeinschaft nur
durch die Anerkennung der anderen hindurch vollzieht. Die soziale Ge-
meinschaft, das Wir, ist der Anerkennung nicht vorgegeben. Die Sozialitat
besteht nur durch die Intersubjektivitit — und muss sich in ihr realisieren
und damit rechtfertigen und bewédhren. Das Wir muss Ich und Du sein
konnen: Die soziale Integration muss die Anerkennung des einen Ich durch
das andere Ich ermdglichen. Und wenn sie das nicht leistet, miissen wir uns
(oder mussen wir das Wir) andern.1®

In der triadischen Struktur der hegelschen Anerkennung sind die beiden
Relationen, die horizontale der Intersubjektivitit und die vertikale der
Teilnahme, miteinander vermittelt: Beide gibt es nur durch die andere.
In dieser Vermittlung hat Thomas Schmidt die grundlegende Einsicht und
zugleich das zentrale Problem von Hegels Jenenser Geistphilosophie aus-
gemacht, in der der Anerkennungsbegrift entwickelt wird. Das Problem
besteht darin, wie die Vermittlung zu denken ist, ohne die Differenz der
beiden Relationen aufzuldsen.

Diese Differenz beschreibt Schmidt so, dass die ,trianguldre Struktur®
der Anerkennung eine ,Einheit von limitativer und privativer Negation®
bildet.” Die ,limitative® Negation bezieht sich auf das horizontale ,Gegen-
satzverhaltnis der Bewufitseine®; hier stehen sich der eine und die andere
Einzelne so gegeniiber, dass jede als ,Bewufitsein® den anderen weif3 (und
damit die Einheit eines Unterschieds ist). Die ,privative Negation operiert
demgegeniiber in dem vertikalen Gegensatzverhiltnis, das ,einzelnes und
allgemeines Bewufltsein® so verbindet, dass es ,die Einheit der endlichen
Vielheit und der formal unendlichen Einheit der numerischen Eins“ bildet!?
- das Verhiltnis von Ich und Wir. In beiden Anerkennungsdimensionen
ist der Einzelne je anders bestimmt: als ,Bewufitsein“ in der horizontalen
und als ,Teilsein® in der vertikalen Anerkennungsrelation. Hier liegt nach
Schmidt das Problem des Anerkennungsbegriffs. Es liegt darin, die Logik
dieser Doppelung zu verstehen. Diese Logik bestimmt Hegel prozessual:
Das Bewusstsein, das im Verhiltnis limitativer Negation zum anderen steht,
wird zum Teilnehmer, der sich als gleiches Glied eines ,Volks® weify. Das

16 Darin ist die Anerkennung geschichtlich und die Geschichte als Kampf (um Anerken-
nung) verstanden. Siehe die Zusammenfassung in Honneth (2021), 588-590.

17 Schmidt (1997), 392.

18 Ebd., 388f.

28

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

ist der Prozess der Anerkennung, die Anerkennung als Prozess: Der Pro-
zess der Anerkennung ist die Transformation der Anerkennung von einer
horizontalen in eine vertikale Relation — die Authebung des Bewusstseins
in die Teilnahme. Wenn die Anerkennung aber in diesem Prozess besteht,
wenn also dieser Prozess sie ausmacht, dann - so Schmidts kritische Ein-
sicht — geht sie nicht nur von der horizontalen in die vertikale Relation
uber, sondern von der horizontalen Relation aus und setzt sie sich also
immer wieder voraus: Das ,, Aufgehobensein® der Einzelnen in der sozialen
Allgemeinheit des Wir ,setzt [...] voraus, dafy das Gegensatzverhiltnis der
Bewuftseine ein reales ist, dafl das Verhaltnis limitativer Negation gegeben
ist“!” Der Prozess der Anerkennung, so Schmidts Einsicht, muss doppelt
gerichtet verstanden werden: als Authebung und Voraussetzung des — blof3
horizontalen - Gegensatzverhiltnisses der Bewusstseine. Allgemeiner ge-
fasst besagt diese Einsicht, dass die Authebung in die Teilnahme, die sich
im Prozess der Anerkennung vollzieht, wesentlich unvollstindig, notwen-
dig unabschlieSbar ist: dass die Einzelnen hinter ihrer sozialen Existenz als
Teilnehmer zuriick- und ihr gegeniiber duflerlich bleiben.

Schmidts Frage zielt darauf, was dies fiir die Struktur von Sittlichkeit und
Religion bedeutet?’; darauf komme ich am Schluss zuriick. Hier interessiert
mich zundchst, wie die konstitutive, unauthebbare Zuriickgebliebenheit des
Einzelnen zu verstehen ist. Schmidt bestimmt sie als die des Bewusstseins
(innerhalb der Relation limitativer Negation) gegeniiber dem Ich in privati-
ver Negation des Allgemeinen, des Wir. Das entspricht einem Verstdndnis
des Prozesses der Anerkennung, das man ,phdnomenologisch® nennen
kann.?! In diesem phinomenologischen Prozess lernt das Bewusstsein sich
als Subjekt, als Ich, das Wir ist, zu verstehen. Es lernt, dass es nur Bewusst-
sein sein konnte, weil es immer schon ein sozialer Teilnehmer, ,geistig",
war. Dass ein Bewusstsein hinter seiner Authebung in die soziale Anerken-
nung zuriickzubleibt, muss, phdnomenologisch verstanden, daher als ein
Riickfall gedeutet werden - als ein Vergessen des Gelernten.

Um das von Schmidt bezeichnete Problem der unauthebbaren Aufler-
lichkeit des Einzelnen gegeniiber der sozialen Teilnahme, seinem Teilsein
im Sozialen, zuzuspitzen, werde ich im Folgenden ein anderes, genealogi-

19 Ebd., 393 (Hervorhebungen C. M.).

20 Ebd., 485-496.

21 Dazu Menke (2018). Thomas Schmidt deutet die ,genealogisch“ genannte Fragestel-
lung an, wenn er sich dem ,,Stufenweg® des Bewusstseins zuwendet, den Hegel ,,in der
Manier der aristotelischen Seelenlehre® rekonstruiert. (Schmidt (1997), 395 u. 396-
418.)

29

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

sches Verstandnis vorschlagen. Darin geht es nicht um das Werden des
sozialen, geistigen Selbstverstdndnisses des Bewusstseins, sondern seiner
sozialen und geistigen Wirklichkeit, als Vermdgen, aus einem vorsozialen,
»nattirlichen” Zustand. Genealogisch verstanden, bedeutet Vergessen Erin-
nern: das Erinnern der vorsozialen Existenz.

2. Anrufung

Die genealogische Untersuchung der Anerkennung geht von zwei Pramis-
sen aus. Nach dem Werden der Anerkennung zu fragen, die die Sozialitit
des Subjekts ausmacht, geht erstens von der Annahme aus, dass sie — die
Gesellschaft; die Subjekte; und also die Anerkennung, die beide zugleich
konstituiert — ein kiinstlicher Zustand ist: Sie sind gemacht oder bilden eine
zweite Natur. Das setzt voraus, dass es eine erste Natur gibt (oder gegeben
hat). Diese Voraussetzung ist die erste Pramisse der Genealogie: Sie denkt
die soziale Ordnung der Anerkennung im Unterschied zu einer vorsozialen
Ordnung, in der es noch keine Anerkennung (und daher keine Subjekte
und keine Gesellschaft) gab. Diese Abwesenheit der Anerkennung kann
man natiirlich nennen. Die genealogische Frage nach der Vorgeschichte der
sozialen Anerkennung ist daher die Frage danach, wie der Ubergang vom
Natur- zum Gesellschaftszustand begriffen werden kann: wie dieser Uber-
gang geschehen sein kann; wie die soziale Anerkennung hervorgebracht
worden sein kann, die uns zu Subjekten macht.

Die zweite Pramisse der Genealogie besagt, dass diese Frage nur im
Einzelnen, das heifit: fiir Einzelne, beantwortet werden kann. Die genealo-
gische Untersuchungsform ist ontogenetisch. Sie will nicht die Phylogenese
des Subjekts (bzw. des Sozialen) verstehen. Der Grund dafiir ist ein me-
thodischer: weil das Vorhaben einer Phylogenese des Subjekts, ihrer wech-
selseitigen Anerkennung, damit des Sozialen ein selbstwiderspriichliches
Unternehmen ist (oder ware). Denn ein solches Vorhaben will das Werden
des Nichtnatiirlichen mit Kategorien des natiirlichen Werdens begreifen -
so, als sei ,Subjekt” der Name einer (natirlichen) Art, deren (natiirliche)
Entstehung sich durch die (natiirlichen) Mechanismen der Evolution erkla-
ren lasse. Davon unterscheidet sich die genealogische Frage grundlegend;
die Genealogie ist nicht naturalistisch oder reduktionistisch. Deshalb kann
sie nicht nach dem Werden des Subjekts — der Form der Subjektivitit, der
Existenz der Gesellschaft, dem Medium der Anerkennung - fragen. Son-
dern sie fragt nach dem Werden eines Subjekts, des je einzelnen Subjekts.

30

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

Es geht nicht um die Entstehung der Art ,Subjekt” (denn die gibt es nicht:
das Subjekt ist keine natiirliche Art), sondern darum, wie Exemplare einer
natiirlichen Art (,Mensch®) zu Subjekten gemacht worden sein kdnnen:
um den Ubergang vom Natur- zum Gesellschaftszustand im einzelnen Fall.

Wie dies gedacht werden kann, ldsst sich mit Bezug auf Louis Althusser
in drei Schritten nachzeichnen.

i) Der Ausgangspunkt ist der Begriff der Gewdhnung. Gewohnung, die
Ausbildung (oder Einbildung) von Gewohnheiten, ist der Prozess, durch
den die zweite Natur hervorgebracht wird, die jemanden befahigt, am
sozialen Zusammenhang teilzunehmen und darin ein Subjekt zu sein. In
der Gewohnung geht es um den Erwerb von ,Techniken und Kenntnis-
sen’, von ,, Know-how* 22 So beschreibt Louis Althusser, was in der Schule
gelernt wird. Aber das ist nach Althussers Einsicht eine unvollstindige
Beschreibung. Denn ,,[d]aneben und auch bei Gelegenheit dieses Erlernens
von Techniken und Kenntnissen lernt man auf der Schule die ,Regeln’ des
anstdndigen Betragens.”?* In der Gewdhnung geht es nicht nur darum, dass
Fihigkeiten erworben werden, sondern dabei stets zugleich - also durch
die Befahigung, durch die Befahigung hindurch - um ,die Reproduktion
ihrer Unterwerfung unter die Regeln der etablierten Ordnung“?*. Denn
die Fdhigkeiten sind die Weise, in denen eine normative Ordnung prak-
tisch besteht. Diese Unterwerfung, die in der befahigenden Gewohnung
stattfindet, beschreibt Althusser auch als die Leistung der Ideologie; die
subjektivierende Unterwerfung ist die ,Unterwerfung unter die herrschen-
de Ideologie oder auch der ,Praxis‘ dieser Ideologie“?®. Dabei bezeichnet
der Begriff der ,Ideologie“ nicht einen spezifischen Typus von Uberzeu-
gungen, sondern eine Operationsweise von (materiellen) Praktiken und
Institutionen, die eine einzige grundlegende Funktion haben: Ideologische
Apparate, Praktiken und Institutionen, bringen Subjekte hervor. Der Begriff
der Gewdhnung reicht also deshalb nicht aus, um die Produktivitat der
Prozesse zu beschreiben, die jemanden zu einem sozialen Wesen machen,
weil es darin nicht nur um den Erwerb einer Reihe von Fahigkeiten geht,
sondern durch diesen Erwerb um die Unterwerfung unter die bestehende
normative Ordnung (die sich durch diese Fihigkeiten reproduziert) und
diese Unterwerfung besteht genau darin, dass jemand zu einem Subjekt

22 Althusser (1977), 42.
23 Ebd.

24 Ebd., 43.

25 Ebd.

31

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

gemacht wird. Es geht um Subjektivierung im doppelten, in sich gegenldufi-
gen Sinn:

Die geldufige Bedeutung dieses Wortes ist 1) eine freie Subjektivitat: ein
Zentrum der Initiative, das Urheber und Verantwortlicher seiner eigenen
Taten ist; 2) ein unterjochtes Wesen, das einer hoheren Autoritit unter-
worfen ist und daher keine andere Freiheit hat als die der freiwilligen
Anerkennung seiner Unterwerfung.2

Beides muss zusammengedacht werden: ,Es gibt Subjekte nur durch und
fiir ihre Unterwerfung?” Dass es in der Gewdhnung um die Unterwerfung
zum Subjekt geht, ist die Einsicht, die es nach Althusser nétig macht, den
Anerkennungsbegrift einzufithren. Das Argument lautet: Wenn es in dem
Prozess der Gewohnung um die unterwerfend-verselbstindigende Hervor-
bringung eines Subjekts geht, dann muss dies deshalb als eine Operation
der Anerkennung begriffen werden, weil ein Subjekt nur durch ein Verhilt-
nis zu einem anderen Subjekt hervorgebracht werden kann. Der Prozess
der Gewdhnung ist ein Geschehen der Anerkennung, weil er ein inter-
subjektiver Prozess ist: ein Prozess zwischen Subjekten - ja, ein Prozess
ihrer ,wechselseitigen Wiedererkennung“?® (durch den allein jedes Subjekt
zugleich sich selbst an- oder wiederzuerkennen vermag). Ein Subjekt kann
nur in einem Prozess hervorgebracht werden, in dem es durch ein anderes
Subjekt als ein solches - als ein ,,Subjekt — anerkannt wird und seinerseits
dieses andere Subjekt anerkennt.

ii) Dabei ist sofort klar, dass die Wechselseitigkeit dieser subjektivieren-
den Anerkennung von einer radikalen Asymmetrie durchzogen ist, die
sie bis zum Extrem spannt. Denn wenn es darum geht, ein Subjekt iiber-
haupt erst hervorzubringen, kann die Wechselseitigkeit der Anerkennung
offensichtlich nicht bedeuten, dass beide dasselbe tun; die Anerkennung,
die beide vollziehen miissen, muss fiir beide etwas ganz anderes sein und
bedeuten. Die eine dieser beiden Seiten ist schon ein Subjekt, die andere
soll es erst werden. Genauer: Die eine Seite ist nicht nur schon ein Subjekt,
sie ist in diesem Verhaltnis das Subjekt, ein ,Anderes, Einziges und Abso-
lutes SUBJEKT“? (das deshalb grof3geschrieben wird: ,Verstindigen wir
uns darauf, dies neue und einzigartige SUBJEKT durch Grofibuchstaben zu

26 Ebd., 98.

27 Ebd.

28 Ebd. 96. ,Wiedererkennung® iibersetzt reconnaissance.
29 Ebd., 94.

32

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

kennzeichnen, um es von den gewdhnlichen Subjekten zu unterscheiden,
die ohne Grofibuchstaben geschrieben werden.®?). Die eine Seite dieser
Anerkennung muss fiir die andere Seite die Position oder den Status des
Subjekts reprasentieren — also was es heifit, iiberhaupt ein Subjekt, gemaf3
dem Verstdndnis der normativen Ordnung, um deren EingewShnung es
geht, zu sein. Die eine Seite der Anerkennung ist also die personale, aber
nicht besondere, Reprisentation der Subjektivitat — des Subjekts als solchen
oder iiberhaupt -, die jemandem gegeniibertritt, der noch kein Subjekt ist.
Diese andere Seite in der subjektivierenden Anerkennung nennt Althusser
das ,Individuum“3 Die beiden Seiten in der subjektivierenden Anerken-
nung sind radikal, ndmlich ontologisch, ungleich.

Das ist das Personal der Anerkennung, die Althusser als die Szene der
Anrufung beschreibt. Anerkennung heif3t hier: Das Subjekt ruft ein Indivi-
duum an; diese Anrufung ist eine — oder genauer: die — Forderung, der
Befehl, ein Subjekt zu werden; das Individuum wird zum Subjekt, indem es
auf diese Forderung hort, indem es also gehorcht und sich der zwingenden
Macht der Anrufung unterwirft. Darin besteht hier, in der Anrufung, die
Wechselseitigkeit der Anerkennung. Die Subjektivierung kann nur erfolgen,
indem jemand, eine Person, fiir die normative Ordnung spricht, das Indivi-
duum dieser Anrede folgt (also sie anerkennt) und dadurch Zustimmung
durch das anredende Subjekt erfihrt (also anerkannt wird). Die beiden
Seiten in dieser wechselseitigen — aber ungleichen - Anerkennung sind
die Unterwerfung unter die Forderung und die Bestitigung durch den
Fordernden.

Damit trifft die Rede von der ,Anerkennung® hier offensichtlich auf ein
Problem. Denn fiir die anerkennende Unterwerfung (oder unterwerfende
Anerkennung) muss zweierlei gelten, und beides scheint miteinander un-
vereinbar zu sein. Es muss einerseits gelten, dass sie die Anerkennung einer
Forderung von auflen ist — einer Forderung des (grofien) Subjekts, die dem
Individuum radikal fremd ist; denn es ist noch kein Subjekt. Es kann die
Forderung daher noch nicht verstehen und sich ihr mithin nicht deshalb
unterwerfen, weil es diese Forderung als berechtigt beurteilt. Um als ein
Zug der Anerkennung, in einem Verhaltnis der Wechselseitigkeit, gelten
zu konnen, muss die Unterwerfung unter die duflere Forderung anderer-
seits aber ein Akt sein, den das Individuum selbst vollzieht (wodurch es
zum Subjekt zu werden beginnt). Die Unterwerfung kann nicht nur eine

30 Ebd.
31 Zur Unterscheidung Subjekt/Individuum: ebd., 84-91.

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

Wirkung von auflen sein, sondern sie muss durch das Individuum aufge-
nommen werden; sonst {ibt die Anrufung nicht dadurch ihre Macht iiber
das Individuum aus, dass sie durch es anerkannt wird. Die anerkennende
Unterwerfung stellt also, wie Judith Butler in ihrer Althusserdiskussion
sagt, »eine seltsame Art von Mittelweg“ dar, zwischen von auflen bewirkt
und selbst vollzogen, ,die vielleicht in einer seltsamen Art von ,Mittelstim-
me* stattfindet.32 Die Unterwerfung ist passiv-aktiv: das Erleiden einer
zwingenden Wirkung von auflen und deren Bejahung.?

iii) Damit stellt sich die Frage, wie sich diese Bejahung verstehen ldsst:
das Ja der Anerkennung - zu einer Forderung des Anderen, von auflen.
Diese Frage bleibt bei Althusser nicht nur unbeantwortet, sie wird gar nicht
erst gestellt. Das hat nach Butler nicht zuletzt einen methodischen Grund.
Denn die Frage kann nach Butler nur durch eine Untersuchung beantwor-
tet werden, die sich der ,nichterzdhlbaren Vorgeschichte des Subjekts“3*
widmet. Eine solche Untersuchung kann man ,psychologisch® (oder in
einer anderen Terminologie ,anthropologisch“) nennen. Sie ist jedenfalls
eine Untersuchung des vorsubjektiven, natiirlichen psychischen Lebens des
Individuums. Ohne dieses Leben zu bestimmen, ldsst sich die anerkennen-
de Unterwerfung unter die Anrufung nicht verstehen. Dass Althusser diese
Untersuchung iiberspringt, zeigt sich nach Butler exemplarisch darin, dass
er ,ungewollt die soziale Anrufung mit der géttlichen Hervorbringung
gleichsetzt.*> Nach Butler sichert Althusser die Anerkennung der dufieren
Forderung, indem er sie in religiésen Metaphern und Modellen begreift.
Denn wenn die Forderung des Anderen, deren Anerkennung das Individu-
um subjektiviert, wie die Forderung Gottes ist, kann jene Forderung ihre
Aufnahme durch das Individuum selbst sicherstellen. Eine Erkldrung aus
der Perspektive des Individuums eriibrigt sich.

Genau eine solche Erkldrung aber ist nach Butler ebenso notig wie
moglich. In ihr geht es um ,die psychologische Disposition, die in dem

32 Butler (1997), 107; hier und im Folgenden meine Ubersetzung, C.M.

33 In der Szene der Anrufung, durch die Althusser die subjektivierende Anerkennung
erldutert, ist die Bejahung der Moment, in dem das angerufene Individuum auf den
Ruf reagiert und sich umwendet. ,Durch diese einfache physische Wendung um 180
Grad wird es zum Subjekt (Althusser (1977), 88.)

34 Butler (1997), 112.

35 Ebd., 110.

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

Moment wirkt, in dem der Fuf3gidnger auf das Gesetz reagiert“®, die des-
sen Aufnahme, genauer: seine Bereitschaft zur Unterwerfung unter die
Forderung des Anderen erklaren soll. Dass das Individuum bereit ist, diese
Forderung aufzunehmen, versteht Butler so, dass sich darin ein ,Verlangen®
des Individuums verwirklicht, eine ,Liebe® eine ,leidenschaftliche Erwar-
tung® des Gesetzes.” Das Individuum begehrt die Unterwerfung unter
das Gesetz. Aber dieses Begehren nach dem Gesetz kann nur verstanden
werden, wenn wir es seinerseits als die Folge eines anderen Begehrens
verstehen, das diesem noch vorausgeht und es iiberhaupt erst eben sowohl
erklart wie kritisierbar und verdanderbar macht. Das ist ,,das Verlangen zu
sein’, ,die leidenschaftliche Bindung an die Existenz3® die das Individuum
bereits bestimmte, bevor es den subjektivierenden Ruf horte, und die es nun
dazu motiviert, geradezu zwingt, sich dessen Forderung zu unterwerfen.
Denn das Individuum kann seine Existenz nur durch seine Unterwerfung
sichern; es kann dies nicht allein, durch sich selbst. Es braucht die Zuwen-
dung des Anderen fiir seine Selbsterhaltung. Ohne den Anderen stirbt das
Individuum.

Die entscheidende Pramisse von Butlers Argument ist mithin eine An-
nahme iiber den vorsubjektiven, insofern ,natiirlichen® Zustand des Indivi-
duums. Dieser Zustand muss nach Butler so verstanden werden, dass er
die Unterwerfungsantwort ,bedingt und informiert“?, die das Individuum
dem subjektivierenden Ruf gibt. Das Individuum hat ein natiirliches Inter-
esse — das Interesse an ,Existenz“ —, und ist zugleich unfahig, dieses Inter-
esse selbst zu erfiillen; das Individuum ist ohnmaichtig und schwach. Die
Unterwerfung unter das (grofle) Subjekt erfolgt nach Butler also zwar nicht
aus einem normativen Grund, das heifit: nicht durch die Anerkennung der
normativen Giiltigkeit seines Rufs — dafiir miisste der Angerufene bereits
ein Subjekt sein —, aber aus einem unabweisbaren Interesse oder Motiv. Die
Wechselseitigkeit der Anerkennung zwischen Rufendem und Horendem
versteht Butler (nicht anders als die vertragstheoretischen Konstruktionen
der neuzeitlichen Philosophie) als einen Tausch: den Tausch von Sicherheit
gegen Unterwerfung. Die Unterwerfung ist ein Mittel im Dienst der Selbst-
erhaltung. Sie ist instrumentell, also bedingt.

36 Ebd., 112. ,Disposition” hat hier nicht den aristotelischen Sinn der ,Méglichkeit®. Sie
meint nicht, dass das Individuum der Moglichkeit nach bereits ein Subjekt ist (und
diese Moglichkeit nur noch verwirklichen muss).

37 Ebd, 129.

38 Ebd., 130 u.129.

39 Ebd, 112.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

Eben deshalb aber kann die Unterwerfung, so verstanden, nicht subjek-
tivierend gewesen sein. Wenn sie im Eigeninteresse des Individuums an
seiner ,Existenz erfolgt, kann sie kein Subjekt hervorbringen. Denn ein
Subjekt ist ein normatives Wesen - jemand, der oder die das Gesetz, das
ihm im Ruf des Anderen gebietend entgegentrat, selber anzuwenden ver-
mag: ein Wesen, das zur Instanz des Gesetzes geworden ist. Das Individu-
um kann also nur zu einem Subjekt werden, wenn es in der Anrufung mit
dem (oder einem) Gesetz konfrontiert wird: Es muss in der Anrufung der
Kraft der Normativitit begegnen. Alles, was in dieser Urszene der Subjekti-
vierung iiber die Kraft der Normativitat gesagt werden kann, ist aber, dass
sie anders ist als die natiirliche Ordnung, der das Individuum zugehort;
das Gesetz ist das Andere gegeniiber der Natur des Individuums (und
deshalb ist es, wie Althusser vollig zurecht sagt, das Gesetz des Anderen,
des ,SUBJEKTS®). Genau diese Andersheit - des Normativen gegeniiber
dem Natiirlichen - wiirde sich jedoch auflésen, wenn sich das Individuum,
so wie Butler es erkldrt, der Anrufung aus einem natiirlichen Interesse
unterwiirfe. Das Gesetz wiirde naturalisiert, es wiirde zu einem Mittel der
Selbsterhaltung. Die Unterwerfung unter das Gesetz aus Eigeninteresse
bringt das Gesetz zum Verschwinden.

Butlers Erklarung der Unterwerfung aus dem Interesse an der Existenz
kann daher niemals bis zur Normativitit der Forderung fithren. Die Aner-
kennung der Forderung wird immer nur instrumentell bleiben, also nicht
die Anerkennung einer normativen Forderung sein. Die Unterwerfung aus
Interesse kann daher den Ubergang vom Natur- zum Sozialzustand - um
den es in der Subjektivierung geht — nicht erfassen. Die Frage, wie sich
dieser Ubergang vollzogen haben kann, wird durch diese Erklarung nicht
beantwortet, sondern nur verschoben; sie stellt sich nach der Unterwerfung
aus dem natiirlichen Interesse an der Selbsterhaltung wieder neu.

3. Befreiung

Das Scheitern von Butlers Losungsvorschlag notigt dazu, zu Althusser zu-
riickzukehren. Und zwar genau zu dem Punkt, an dem sich Butler von
ihm abgewandt hat: zu dem Punkt, an dem Althusser eine religiose Mo-
dellierung der Anrufungsszene vornimmt (i). Wenn wir zu diesem Punkt
in Althussers Uberlegung zuriickgehen, gelangen wir zu einer anderen For-
mulierung des Problems dieser religiosen Modellierung, die zugleich den
Weg zu einem anderen Verstindnis der Au8erlichkeit der Anrufung weist

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

(ii). Dadurch konnen wir verstehen, weshalb (und in welchem Sinn) die
Anerkennung dieser Auferlichkeit befreiend ist (iii).

i) Althusser fiithrt als ein ,jedermann zugingliches Beispiel“ fiir die An-
rufungsszene die ,christliche religiose Ideologie an.*? Er tut dies, um zu
erldutern, was es besagt, dass die Anrufung durch den (groflen) Anderen
erfolgt — dass nur die Anrufung durch das (grofle) Subjekt das Individuum
subjektivieren kann. Die Anrufung subjektiviert, weil sie eine Wirkung, die
Unterwerfung unter die Forderung des Anderen, hervorbringt, in der diese
Forderung anerkannt wird. Nur eine Anrufung, die ihre Anerkennung her-
vorbringen kann, ist subjektivierend. Und das kann die Anrufung nur - so
Althussers Argument, das aus der ,religiose[n] Ideologie“ viel mehr als nur
ein ,Beispiel, ndmlich das Modell der Anrufung macht —, wenn das Subjekt
der Anrufung das (grofle) Subjekt ist: Die Anerkennung der Anrufung
ist ,nur unter der absoluten Voraussetzung mdglich, dass es ein Anderes,
Einziges und Absolutes SUBJEKT gibt, namlich Gott.“! Denn was bedeutet
es, dass das anrufende Subjekt das (grofle) Subjekt ist, das die Religion
»Gott“ nennt? ,Gott“ ist der Name der Macht, die, indem sie die Forderung
des Gesetzes erhebt, zugleich auch deren Anerkennung gewahrleisten kann
- in der also beides, die Forderung und ihre Anerkennung, in eins féllt. Die
religiose Logik der Anrufungs-Anerkennungs-Verbindung ist ,spiegelhaft
[spéculaire]“4?; die Anerkennung spiegelt die Anrufung. Oder die Anrufung
(durch das grofle Subjekt) spiegelt sich in ihrer Anerkennung (durch das
kleine Subjekt) wider; die Spiegelung ist asymmetrisch. Das ist der Gedan-
ke von Althusser, der Butlers Frage — wie kann das natiirliche Individuum
die Forderung des Gesetzes anerkennen, die ihm in der Anrufung durch
den Anderen entgegentritt? — sinnlos macht. Wenn die Anrufung die Macht
hat, ihre Anerkennung sicherzustellen, kann sich die Frage gar nicht erst
stellen. Es gibt keinen begrifflichen Platz fiir sie.

Man kann den Gedanken Althussers, der ihn dazu bringt, in der Religion
ein Beispiel zu sehen, das durch seine ,rhetorische Figur, also den Namen
Gottes, ,die formale Struktur jeder Ideologie®, die ,immer die gleiche ist*?
am klarsten zum Ausdruck bringt, so verstehen. Ein Gesetz ist die verbind-
liche Vorschrift einer Handlung; diese Handlung ist ebenso bestimmt wie
generell (eine Handlungsweise). So adressiert uns das Gesetz: Das Gesetz

40 Althusser (1977), 92.
41 Ebd., 94.
42 Ebd,, 96.
43 Ebd., 92.

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

spricht uns als handlungsfihige Teilnehmer einer sozialen, normativen
Ordnung an, in der die vorgeschriebene Handlungsweise ihren Platz und
Sinn hat. Ein Teilnehmer einer sozialen Ordnung zu sein heif3t, sich als
ein Ich zu begreifen, das Wir ist: als eine Instanz des Gesetzes, das unse-
re soziale Ordnung ausmacht und uns miteinander verbindet; in seinem
Namen anerkennen wir uns wechselseitig an. Innerhalb dieser Ordnung
hat der ausdriickliche Befehl des Gesetzes daher den Sinn, uns an das zu
erinnern, was wir schon sind: Trager des Gesetzes. Der Befehl des Gesetzes
spricht in unserem eigenen Namen. In der Anrufung hingegen wendet
sich das (grof3e) Subjekt im Namen des Gesetzes an natiirliche, vorsoziale
Individuen, die noch keine sozialen Teilnehmer sind; fiir das Individuum
gibt es daher noch keine Gesetze. Uber diesen Abgrund zwischen dem
Individuum und dem Gesetz, das es anruft, hilft nur eine teleologische Fik-
tion (oder eine fiktive Teleologie) hinweg. Die Anerkennung der Anrufung
- dass das angerufene Individuum sich auf den Ruf hin selbst zum Gesetz
umwendet — kann dann so verstanden werden, dass sie das Subjektsein
vorwegnimmt, dass sie also auf das Subjekt vorgreift, das erst durch diese
Anerkennung hervorgebracht wird, das heiflt hervorgebracht worden sein
wird. In diesem Vorgriff bringt sich ein Subjekt hervor, das im Riickblick
sagen konnen wird, dass seine Unterwerfung unter die Vorschrift des Ge-
setzes dessen Anerkennung war, weil es das Gesetz immer schon hatte; es
hatte das Gesetz schon als Individuum.** Es war also immer schon, schon
als natiirliches Individuum, ein Subjekt; oder ein Subjekt zu sein ist die
natlirliche Verfassung des Individuums: Das Subjekt wird im Riickblick
naturalisiert. Die Anerkennung der Anrufung ist der Vorgriff auf diesen
Riickblick, oder die Anerkennung errichtet die Fiktion einer Identitdt, in
der der Abgrund zwischen Natur und Normativitit geschlossen und damit
der - unbegreifliche — Schritt iiber diesen Abgrund verschwunden ist.
Weil dieser Schritt immer schon stattgefunden hat, muss er niemals mehr
getan werden. Der Effekt dieser teleologischen Fiktion ist eine zirkuldre
Schliefung zwischen dem Gesetz und dem Subjekt, das durch das Gesetz
hervorgebracht wird. Diese SchliefSung ist der Zwang, die Unterwerfung,
die die Anrufung ausiibt. Das heifSt hier ,Unterwerfung®: dass durch die
Anrufung das Gesetz und das Subjekt zu einer unaufloslichen Identitit
verschweif3t werden.

44 ,Die Individuen sind immer schon Subjekte: (Ebd., 90.) Die Behauptung, dass ,wir
wissen, dass das Individuum immer schon ein Subjekt ist“ (ebd., 93, Fn.), ist die
Ideologie.

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

Diese Reformulierung von Althussers Gedanke zeigt die Bedeutung eines
Zuges seines Begriffs der Anrufung, der bisher (und auch bei Butler) un-
erwédhnt geblieben ist. Das ist die These, dass die Anrufung ideologisch
- oder genauer: die Ideologie - ist. Die ,Ideologie® ist, nach Althussers
berithmter Definition, ,eine ,Reprdsentation’ des imagindren Verhdltnisses
der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen*> Daran ist hier der
imagindre Charakter der Anrufung wichtig: Die Subjektivierung durch die
Anrufung ist deshalb ideologisch, weil sie imagindr ist; sie kann sich nur im
Imagindren vollziehen. In meiner Reformulierung von Althussers Gedanke
habe ich das soeben als die Fiktionalitit der Subjektivierung durch Anru-
fung bezeichnet und die Fiktion durch ihre Temporalitit - oder genauer:
die Ausloschung der Temporalitit; die Fiktion ist zeitlos — beschrieben: das
Als-ob der immer schon geschehenen Subjektivierung. Nur in der fiktiona-
len Auflésung des Abstandes zwischen Natur und Normativitdt kann sich
die Subjektivierung vollzogen haben.

ii) Genau hier liegt zugleich das Problem von Althussers Gedanke (der
sicherstellen soll oder wiirde, das Butlers Frage gar nicht erst gestellt
werden kann). Dieses Problem liegt nicht nur darin, dass es die Subjekti-
vierung, wenn sie strukturell fiktiv ist oder sich nur imaginir vollzogen
haben kann, in Wirklichkeit gar nicht geben kann. Denn fiir Althusser
ist dies gar kein Problem: Nach Althusser gibt es die Subjektivierung in
der Wirklichkeit - die ,,in der Tat in letzter Instanz die Reproduktion der
Produktionsverhiltnisse und der Verhiltnisse, welche sich aus ihnen ablei-
ten“4¢ ist — nicht. In der ,wissenschaftlichen Erkenntnis“ der Wirklichkeit
befindet man sich nach Althusser ,auflerhalb der Ideologie® Daher gibt
es in ihr kein Subjekt: Der wissenschaftliche Diskurs ist ,ohne Subjekt“.
Das Problem von Althussers These, dass die Subjektivierung imaginir ist,
liegt aber bereits davor. Es liegt nicht erst darin, dass er der imagindren
Subjektivierung die Wirklichkeit duflerlich gegeniiberstellt, sondern dass er
dadurch zugleich auch das Moment des Wirklichen in der Subjektivierung
verkennt. Das Wirkliche der Subjektivierung ist nichts anderes als der
Abstand, ja, der Abgrund zwischen dem Individuum und dem Gesetz,
der Natur und der Normativitit, den die teleologische Fiktion auftiillen

45 Ebd., 75.
46 Ebd., 98f.
47 Ebd., 89 u. 88.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

und schlieffen soll. Dieser Abstand ist real (oder das Reale*®). Er bricht
im Innersten der Subjektivierung auf und macht jeden Versuch, ihn zu
schlieflen, zu einer bloflen Fiktion.

Dieser entscheidende Punkt kann genauer mithilfe einer Unterscheidung
bestimmt werden, die Eric Santner vorgenommen hat. Santner formuliert
diese Unterscheidung mithilfe von ,Franz Rosenzweigs Unterscheidung
zwischen ,Gebot’ und ,Gesetz™4° Dabei geht es um ,zwei Arten oder
Aspekte der Anrufung®, denen ,zwei Bedeutungen von ,Subjektivierung
entsprechen.® Diese beiden sind aber nicht duflerlich, blof3 typologisch,
unterschieden und einander gegeniibergestellt. Sie sind vielmehr ,grundle-
gend verbunden®!. Santners These lautet, dass im Innersten der Anrufung
durchs Gesetz eine andere Anrufung wirksam gewesen sein muss — die er
als die des Gebots bezeichnet —, um sich verwirklichen zu kénnen. Die An-
erkennung dieser anderen Anrufung bildet den Nullpunkt der Subjektivie-
rung. Sie vollzieht sich jedoch gerade deshalb, und gerade so, im Innersten
der subjektivierenden Anrufung durch das Gesetz, dass sie ihr entgegen-
wirkt. Denn wahrend die Anrufung des Gesetzes uns (wie Rosenzweig wei-
terhin sagt) als ,,Personen’, das heifit, als Teile einer sozialen Ordnung, als
Instanzen ihrer Gesetze (und damit als ebenso allgemeine wie individuelle:
ein Ich, das Wir, und ein Wir, das Ich ist) adressiert, adressiert das Gebot
uns als Einzelne, Singuldre. Das ist der Unterschied dazwischen, ,als ein
Teil, ein Mitglied eines sozialen oder politischen Ganzen identifiziert” und
»als ein Teil, der kein Teil (eines Ganzen) ist, ausgewahlt zu werden [being
singled out]>> Das Gesetz personalisiert, das Gebot singularisiert.

Dem entspricht, dass das Gesetz die Vorschrift einer bestimmten Allge-
meinheit - einer Handlungsweise - ist, wahrend das Gebot nichts, nichts
Bestimmtes, fordert. Das Gesetz ist eine Norm, das Gebot hingegen fordert
nichts anderes und nicht weniger, als sich der Norm zu unterwerfen; das
Gebot ist die Norm der Normativitdt. Die Anrufung des Gebots fordert
allein, die Forderung zu horen: jemand zu sein, fiir die es Forderungen
gibt, das heifit, die sie hort, also anerkennt. Diese Forderung ist die ebenso
vorausgesetzte wie iibersprungene Bedingung jeder Subjektivierung. Dann
muss aber auch die Subjektivierung ganz anders verstanden werden denn

48 So die psychoanalytische Kritik an Althusser von Dolar (1993), v. a. 86f. Zu Dolar
s. auch Butler (1997), 120-129.

49 Santner (2001), 103. Hier und im Folgenden meine Ubersetzung, C. M.

50 Ebd., 115f.

51 Ebd., 65.

52 Ebd. Zum Folgenden s. Menke (2024), 173-193.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

als die Hervorbringung von sozialen Teilnehmern, die das Gesetz aner-
kannt haben - die es sich angeeignet und damit sich ihm tibereignet haben.
Denn wenn die Subjektivierung an ihrem Anfang nur durch die Anrufung
des Gebots erfolgen konnte, dann war sie, in diesem Moment, wesent-
lich singularisierend. Und Singularisierung durchs Gebot heif$t, genauer
bestimmt, die Anerkennung einer Forderung, die nicht angeeignet werden
kann, weil sie wesentlich von auflen oder vom Anderen kommt; denn sie
ist die Forderung der Normativitat. Die Anerkennung dieser Forderung
kann daher auch nichts anderes als die Unterwerfung unter das Gebot des
Anderen sein. Die Anrufung durchs oder als Gebot anzuerkennen, heifSt
mithin, in eine Beziehung zum Anderen zu treten, der eben darin der
Andere und Aufiere bleibt. Und das ist zugleich das einzige, das das Gebot
fordert: Das Gebot ist die Forderung des Anderen an das Individuum, in
der Beziehung zum Anderen zu sein. Das Gebot ruft das Selbst in die
Beziehung zum Anderen hinein. Das Gebot verlangt daher nicht weniger
als eine fundamentale, radikale Umwandlung: Das Gebot verlangt, dass
das Individuum sich in und damit aus seiner radikalen Asymmetrie zum
Anderen begreift (und damit aufhért, blofy ein Individuum zu sein; in
Rosenzweigs Terminologie, die Santner erldutert, wird es zum , Einzelnen®).
Wenn es sich so begreift, wird aber die Beziehung zum Anderen zu seinem
Inneren. Nicht der Andere, sondern die Beziehung zum Anderen wird
interiorisiert. Darauf zielt die Forderung des Gebots: Sie zielt auf die innere
Veranderung des Selbst. Darin besteht die Anerkennung des Gebots: Sie ist
kein Akt der Aneignung (wie die Anerkennung des Gesetzes), sondern die
Anerkennung der Spaltung im Selbst.

Wenn es nun, gegen Althusser, keine Subjektivierung ohne die Anrufung
des Gebots geben kann — weil der Ubergang von der Natur zur normativen
Ordnung nur durch die Forderung der Normativitdt als solcher erfolgen
kann, die nichts anderes als die Forderung des Anderen gewesen sein kann
-, dann wirkt in jeder Subjektivierung, die dem Individuum einen ,Platz*
(Althusser) in einer gegebenen sozialen Ordnung anweist, indem sie es zur
Instanz ihrer Gesetze, also zum Subjekt macht, eine ihr gegenlaufige Kraft,
die sie aussetzt.

Mit dem Ruf und der Antwort und ihrer besonderen Art der Verzeit-
lichung wird [...] diese komplexe Anpassung an die Matrix der sozial-
symbolischen Beziehungen und Identifikationen, durch die wir sonst

41

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

unseren Platz in der Welt finden, fiir die Ewigkeit eines Augenblicks
ausgesetzt.>

In der Anrufung und ihrer Anerkennung vollzieht sich momentan (aber
immer schon) die Suspension ihrer Macht. Die Anrufung wendet sich
gegen sich selbst.

iii) Das Argument lasst sich so zusammenfassen: Der sozialen Anerken-
nung unter Gleichen - die Teile einer sozialen Ordnung sind - geht die
Anrufung des Anderen voraus, durch deren Anerkennung sich der Eintritt
in die Ordnung, die Unterwerfung unter ihre Gesetze, vollzieht. Weil dies
der Ubergang vom natiirlichen Zustand des Individuums zum sozialen des
Subjekts ist, muss die Anrufung des Anderen, seine Forderung oder sein
Befehl, im Moment, in dem das Individuum sie horte, unbestimmt, leer
gewesen sein. Denn jede Bestimmung konnte hier nur eine normative sein
(in der hier verwendeten Terminologie: ein Gesetz), und sie zu horen setzte
daher voraus, bereits ein Subjekt zu sein, das sie verstehen und beurteilen
kann. Die Anrufung des Anderen konfrontiert das Individuum also - noch
- nicht mit einem normativen Anspruch, einem Gesetz, sondern dem Ge-
bot: dem Gebot der Normativitit, der Forderung, Forderungen zu héren.
Die Anerkennung dieser Forderung macht es erst bereit und fahig dazu, als
Subjekt Teil einer sozialen Ordnung zu sein. Sie fithrt das Individuum also
in die soziale Ordnung ein, aber sie ist selbst nicht sozial: keine Anerken-
nung zwischen solchen, die darin Gleiche sind, dass sie Teile einer sozialen
Ordnung sind, sondern der oder des Anderen durch die Einzelnen. Diese
nicht-soziale Anerkennung des Anderen ist als der Anfang die Bedingung
jeder Anerkennung in einer sozialen Ordnung, ohne die es diese Ordnung

53 Ebd., 87. - Von hier aus ldsst sich das Problem von Althussers Bezug auf die
~christliche religiose Ideologie genauer bezeichnen. Es liegt nicht schon in der re-
ligiosen Modellierung der Anrufung (wie Butler Althusser und Dolar gleichermafien
vorwirft; s. Butler (1997), 113 u. 127). Es liegt vielmehr darin, dass er die religiose
Anrufung nur so verstehen kann, dass sie uns eine ,personliche Identitit’, einen
»Platz in der Welt", einen ,festen Wohnsitz“ zuweisen will und dass die Aufnahme
der Anrufung darin besteht, dies zu bejahen: ,Es ist wahr, hier bin ich, als Arbeiter,
als Unternehmer, als Soldat!‘ - in diesem Jammertal® (Althusser (1977), 93). Am
religiosen Beispiel soll sich nach Althusser mithin zeigen, dass die Anrufung wie ihre
Anerkennung in ihren Effekten polizeilich ist: die Einfiigung in eine gegebene Ord-
nung und ihre Platzverteilungen. Julia Christ hat dies als eine spezifisch christliche
Modellierung der religisen Anrufung gedeutet, die mit dem jiidischen Beispiel, das
Althusser anfiihrt - der Anrufung von Mose am Berg Horeb - ginzlich inkompatibel
ist; s. Christ (2021), 41f. sowie 271-281 zur Kritik an der ,spekuldren Logik der
Anrufung bei Althusser.

42

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

also nicht geben kann und die gerade deshalb in ihr immer schon vergessen
werden muss.

Wenn die Anrufung des Anderen den vergessenen Anfang der Subjekti-
vierung bildet, dann kann diese Anrufung aber auch wieder geschehen,
nachdem die Subjektivierung erfolgt ist. Das Gebot kann wiederholt wer-
den, wenn das Individuum bereits in die soziale Ordnung eingetreten und
zum Subjekt geworden ist. Dann ruft das Gebot aus der sozialen Ordnung
heraus. Das macht das zweite Gebot, das Gebot zum zweiten Mal, zum
Gebot der Befreiung. Denn

es bietet dem Subjekt kein neues Gesetz oder einen neuen Plan, mit dem
es sich identifizieren kann, oder eine neue Reihe von Beispielen, die es
wiederholen kann; indem es eine andere Art und Weise der Anrufung
vollzieht. befreit es vielmehr das Subjekt von dem, was ich seine Agypto-
manie genannt habe.>

Das zweite Gebot zu horen und seine Forderung anzuerkennen, bedeutet
daher zugleich eine ,zweite Geburt®: nicht die Geburt der ,Person’ als
Instanz des Allgemeinen (Ich, das Wir ist), sondern ,die ,Geburt® des me-
taethischen Selbst® als Einzelnes aus seiner sozialen Existenz als Person.>
Die Anerkennung der Anrufung durch den Anderen wird mithin erst zu
Befreiung, wenn sie in der Teilnahme an der sozialen Anerkennung verges-
sen worden ist. Am Anfang, wenn das Individuum durch die Anrufung des
Anderen zum ersten Mal getroffen wird, war sie noch nicht befreiend. Hier
ist die Anrufung ein Akt reiner Gewalt - sie ist fiir das Individuum blof3
eine Unterbrechung seiner natiirlichen Vollziige - und ihre Anerkennung
daher ein Akt der Unterwerfung. Aber wenn das Subjekt, das zum Teil
einer sozialen Ordnung geworden ist, die Anrufung durch den Anderen
zum zweiten Mal hort, erinnert die Anrufung es daran, was es gewesen
ist: nicht ein Subjekt, sondern der Ubergang vom Individuum zum Subjekt,
von der Natur zur Gesellschaft — der Schauplatz einer Differenz oder Spal-
tung. Die Anerkennung des Anderen ist hier die Anerkennung der eigenen
Nicht-Identitat.

Aber wer ist der Andere, der die Macht hat, das Gebot der Subjektivie-
rung zu wiederholen? Wo finden diese Anrufung und ihre Anerkennung,
die uns befreit, statt? Auch fiir das zweite Gebot (dessen Anerkennung die
zweite Geburt des Selbst bedeutet) gilt, was Althusser fiir die Anrufung

54 Santner (2001), 103f. Der Bezugspunkt dieser Formulierung ist die biblische Erzéh-
lung vom Exodus; dazu Menke (2022), Kap. 4.
55 Ebd., 76f.

43

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

gesagt hat, die das Individuum zu einem sozialen Subjekt macht: dass sie
nur durch den Anderen, das (grofie) Subjekt erfolgen kann. Deshalb hat
Althusser recht damit, dass die Religion die Struktur der ,Ideologie®, also
der Praxis der Subjektivierung, als solcher bildet: Sie bedarf der Instanz des
»Einzigen und Absoluten SUBJEKTS® Aber wer diese Instanz besetzt und
verkorpert, ist damit nicht entschieden. In der ersten Anrufung muss es je-
mand sein, der fiir ein Individuum die Position einer unbedingten Autoritat
einnehmen kann. In der zweiten Anrufung muss es jemand sein, der die
Kraft hat, es dazu herauszufordern, an seinen Anfang zuriickzukehren und
diesen Anfang zu wiederholen. Das aber kann irgendjemand sein; irgendje-
mand kann der gebietende Andere werden. Die Befreiung findet also genau
in dem Feld derjenigen Beziehungen statt, in dem die soziale Anerkennung
eine normative Ordnung der Gleichheit unter Gesetzen errichtet: zwischen
der einen und der anderen. Jede andere, die in dieser Ordnung ein gleicher
sozialer Teil ist, kann fiir die eine zu der Anderen werden, die ihr gebietet,
den Anfang ihrer Subjektivierung zu wiederholen. Jeder andere kann der
Andere sein, durch dessen Anerkennung das Selbst befreit wird.

Deshalb 6ffnet sich mit jedem Akt, in dem die Andersheit des anderen
anerkannt wird, ein Raum radikaler Gleichheit. Zwar gilt: Die Anerken-
nung der Andersheit ist eine Relation zwischen Ungleichen; der Andere
ist der ,ganz, ,unendlich® andere.® Das trennt sie von der sozialen Aner-
kennung, die durch die (logische) Gleichheit beider Akte und die (ontolo-
gische) Gleichheit beider Subjekte definiert ist. Wenn zugleich aber jede
andere die Andere sein kann, die das Selbst befreit, dann heif3t, die Andere
anzuerkennen, ihre Andersheit als die eines jeden, einer jeden Beliebigen,
zu begreifen. Es bedeutet, die ,Andersheit an die Einzigartigkeit“ zu bin-
den. Der oder die befreiende Andere ist ,die universelle Ausnahme, die
Regel der Ausnahme (tout autre est tout autre’ bedeutet ,tout autre est
singulier® [...], ein Satz, der den Vertrag zwischen der Universalitit und
der Ausnahme der Einzigartigkeit besiegelt)“”’. Die Anerkennung der An-
deren erfolgt immer einzeln - in der Anerkennung der Andersheit dieser

56 So Jacques Derrida in der Erlduterung seiner Formel ,tout autre est tout autre in
»Den Tod geben®. (Derrida (1994), 408f.) Das ganz Andere kann nach Derrida nur
durch ,die Monotonie der Tautologie“ ausgedriickt werden. Uber das ganz Andere
lasst sich nur sagen, dass es ganz anders ist. Aber auch wenn die Formel als Tauto-
logie nichts Bestimmtes sagt, so tut sie dies doch an einer ganz bestimmten Stelle
im Denken. Es kommt nicht darauf, die Tautologie zu wiederholen, sondern zu
verstehen, was zu ihr notigt.

57 Ebd., 413.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

einzelnen anderen. Aber weil sie nicht die Anerkennung der Einzelnen als
besonderer, als der besonderen Instanz des sozial Allgemeinen ist, ist sie
als bestimmungslose schlechthin universal. Es gibt keine Bedingung dafiir,
die befreiende Andere zu sein; nichts qualifiziert dafiir. Die jeweils singula-
ren, und singularisierenden, Akte der befreienden Anerkennung sind daher
miteinander verbunden. Jeder einzelne Akt ist wie jeder andere, jede befrei-
ende Andere wie jede andere Andere. Sie sind darin gleich, ganz anders zu
sein. Das ist ihre Einheit: die Gemeinschaft der Einzelnen, die fureinander
befreiende Andere sind, weil sie einander ungleich sind.

*

Postskript: Ich habe meine Rekonstruktion der Dialektik der ungleichen
Anerkennung, des Widerstreits zwischen Befreiung und Unterwerfung,
eingeleitet mit Thomas Schmidts kritischer Diagnose einer unaufgeldsten
Spannung in Hegels Begriff der sozialen Anerkennung der Gleichheit.
Schmidts Einwand lautet, dass Hegel die ,Asymmetrie des limitativen
Verhiltnisses der Individuen untereinander und ihres privativen Verhaltnis-
ses zur allgemeinen Gattung der Sittlichkeit* - die er selbst ,logisch® in
Anspruch nehme - missachte und unzureichend entfalte.>® Ich habe vorge-
schlagen, diesen Einwand so zu verstehen, dass die Individuen und ihre
Verhiltnisse untereinander nicht in ihrer Teilnahme am sozial Allgemeinen
aufgehen: dass sie durch eine Auflerlichkeit gegeniiber ihrer sozial konstitu-
ierten Subjektivitit markiert sind, die sich nicht autheben ldsst — und dass
diese Auflerlichkeit (in Althussers Terminologie: zwischen ,Individuum®
und ,,Subjekt®) ebenso unterwerfend wie befreiend ist. Das entspricht der
These, mit der Thomas Schmidt endet: dass sich auch bei Hegel, aber
gegen sein Programm, eine ,Doppelheit®® der geistigen Formen finde, die
nicht aufgelst werden konne (oder diirfe). Das sind die Sittlichkeit und
die Religion. Beide sind Formen der Einheit von limitativer und privativer
Negation, aber gegenldufig. Worin aber liegt ihre Gegenldufigkeit? Eine
Weise, sie zu verstehen, besagt, dass die Sittlichkeit und die Religion diese
Einheit in entgegengesetzter Richtung prozessieren: Die Sittlichkeit arbeitet
an der Authebung der limitativen Verhéltnisse der Individuen untereinan-
der in die soziale Einheit durch private Negation, die Religion hingegen
unterlduft und durchsetzt die privative Negation der sozialen Einheit durch

58 Schmidt (1997), 487.
59 Ebd., 495.

45

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Menke

die limitativen Verhéltnisse der Individuen. So verstanden, wiederholt sich
in der Einheit von Sittlichkeit und Religion die Differenz der limitativen
von der privativen Negation. So lasst sich verstehen, weshalb die Sittlichkeit
und die Religion gegenlaufig sind und ihre Differenz unauthebbar ist: weil
sie die zwei gegenldufigen Weisen sind, das Verhéltnis von limitativer und
privativer Negation zu prozessieren. Der Schlusssatz von Thomas Schmidts
Anerkennung und absolute Religion lautet: Der gemeinsame ,,Grund“? von
Sittlichkeit und Religion

ist die negative Identitdt des Absoluten, die nur in dem Mafle als unbe-
dingter Grund der Beziehung und Unterscheidung in Erscheinung tritt,
als sie die limitative Differenz des religiosen und sozialen Lebens und
ihre gemeinsame privative Unterschiedenheit vom Grund der unbeding-
ten Geltung freigibt.o!

Literatur

Althusser, Louis: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/Westberlin 1977.
Butler, Judith: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford 1997.

Butler, Judith: Giving an Account of Oneself, New York 2005.

Christ, Julia: L'oubli d’universel. Hegel critique du libéralisme, Paris 2021.

Derrida, Jacques: Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hrsg.), Gewalt und Gerech-
tigkeit. Derrida-Benjamin, Frankfurt am Main 1994, S. 331-445.

Dolar, Mladen: Beyond Interpellation, in: Qui Parle 6 (1993), H. 2, S. 75-96.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phanomenologie des Geistes, Hamburg 1988.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1992.

Honneth, Axel: Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser,
in: Nancy Fraser/Axel Honneth: Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 129-224.

Honneth, Axel: ,You" or ,We“: The Limits of the Second Person Perspective, in: Euro-
pean Journal of Philosophy 29 (2021), H. 3, S. 581-591.

Menke Christoph: Geist und Leben. Von der Phidnomenologie zur Genealogie, in:
ders.: Autonomie und Befreiung, Berlin 2018, S. 82-116.

Menke, Christoph: Theorie der Befreiung, Berlin 2022.

60 Ebd., 496.
61 Ebd.

46

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung

Menke, Christoph: Moral und Freiheit, Gesetz oder Gebot, in: Mahmoud Bassiou-
ni/Eva Buddeberg/Mattias Iser/Anja Karnein/Martin Saar (Hrsg.): Die Macht der
Rechtfertigung. Perspektiven einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit, Berlin 2024,
S.173-193.

Santner, Eric L.: On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and
Rosenzweig, Chicago/London 2001.

Schmidt, Thomas: Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesellschafts-
theorie und Genese der spekulativen Religionsphilosophie in Hegels Frithschriften,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1997.

47

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSI


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54.



https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Freiheit erfahren im Horizont sozialer Anerkennung
	Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung |Christoph Menke
	1. Integration
	2. Anrufung
	3. Befreiung
	Literatur



