
I.
Freiheit erfahren im Horizont sozialer Anerkennung

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der 
Anerkennung1 

Christoph Menke

Abstract: Der Artikel untersucht das Konzept der Anerkennung im Rahmen sozialer Ordnungen 
und zeigt auf, dass der Eintritt eines Individuums in eine soziale Gemeinschaft durch eine 
ursprüngliche, nicht-normative Anrufung des Anderen vermittelt wird. Diese Anrufung ist der 
vergessene Ursprung jeder sozialen Subjektivierung und bildet die Bedingung für soziale Anerken­
nung. Die weitere These lautet, dass dieses erste Gebot wiederholt werden kann, wodurch es sich 
in ein zweites Gebot der Befreiung transformiert. Dieses zweite Gebot befreit das Subjekt von den 
normativen Zwängen seiner sozialen Identität.

Keywords: Anerkennung, Subjektivierung, soziale Ordnung, Anrufung, Normativität, Befreiung

Die grundlegende Leistung des Begriffs der Anerkennung besteht darin, 
gesellschaftliche Verhältnisse so zu konzeptualisieren, dass sie Verhältnisse 
der Gleichheit sind. Das gilt in sozialen Anerkennungsbeziehungen nicht 
im qualitativen, sondern im ontologischen Sinn; es geht nicht um eine 
Gleichheit der Eigenschaften, sondern des Seins, der Seinsweise derjenigen, 
die durch ihre Anerkennung existieren. Anerkennung heißt, sich als gleiche 
anzuerkennen. Es heißt, dass beide, die sich anerkennen, das Gleiche tun. 
„Jedes sieht das andre dasselbe tun, was es tut.“2 Die Anerkennung des 
anderen durch den einen ist dieselbe wie die Anerkennung der einen durch 
die andere; die eine Seite anerkennt die andere als gleiche, die wiederum 
die erste Seite als gleiche anerkennt. „Das Tun des Einen hat selbst die 
gedoppelte Bedeutung, ebensowohl sein Tun als das Tun des Andern zu 
sein.“3 Beide sind also darin gleich, dass beide dieselbe Anerkennung tun. 
Die Anerkennung des einen und die Anerkennung des anderen sind zwei 
Elemente desselben Tuns, zwei Teile der einen Anerkennung. Die Anerken­
nenden sind Teile der – darin sozialen – Anerkennung oder soziale Teile, 
das heißt: „Subjekte“.

Diese Anerkennung als Gleiche beschreibt, wie es Subjekte gibt; es gibt 
sie nur als Teile in einem Verhältnis sozialer Anerkennung, als Gleiche. 

1 Ich danke Thomas Khurana für hilfreiche Kommentare zu einer ersten Fassung.
2 Hegel (1988), 129.
3 Ebd., 128.

23

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das begreift aber nicht, wie sie Subjekte werden, wie sie hervorgebracht 
werden; das geschieht in Verhältnissen der Ungleichheit. Subjekte werden 
hervorgebracht, indem sie einen Anderen (oder eine Andere) anerkennen, 
der oder die ihnen gegenüber ungleich ist. Anerkennung der Gleichheit 
setzt Anerkennung der Ungleichheit voraus. Am Grund der sozialen Aner­
kennung zwischen der einen und der anderen steht ihre Anerkennung der 
Anderen, von Andersheit (als „Alterität“4).

So lautet die These, die ich im Folgenden rekonstruieren werde.5 Den 
Ausgangspunkt bildet Axel Honneths Begriff der sozialen Anerkennung 
(1.). Danach entwickele ich die genannte These in zwei Schritten. Ich re­
konstruiere zunächst, wie Louis Althusser den Begriff der Anrufung, der 
Subjektivierung durch Unterwerfung, fasst. Das führt zu der zentralen Rol­
le, die das Modell der „religiösen Ideologie“ bei Althusser spielt (2.). Aber 
eben weil dieses Modell grundlegend für Althussers Analyse ist, markiert 
es zugleich den Punkt, an dem sie in die Irre führt. Das zeigt sich, wenn 
man die religiöse Anrufung mithilfe einer Unterscheidung begreift, die 
Eric Santner ausgearbeitet hat (3.). Dadurch öffnet sich die Möglichkeit, 
die Anerkennung des Anderen anders zu verstehen: als das Medium der 
Befreiung.

In der Schrittfolge dieser Argumente geht es um eine doppelte Verdop­
pelung im Begriff der Anerkennung: eine erste Verdoppelung der Aner­
kennung in Verhältnisse der Gleichheit und der Ungleichheit und eine 
zweite Verdoppelung innerhalb der Ungleichheit. Denn die Anerkennung 
der Ungleichheit des Anderen, seiner Alterität – ohne die es keine Subjekte 
und also keine Gesellschaft gibt – ist in sich selbst gegenläufig: ebenso 
unterwerfend und befreiend, und das eine nur durch das andere.

1. Integration

Die Grundbestimmung der sozialen Anerkennung, von der die folgenden 
Überlegungen ausgehen, folgt der Ausarbeitung dieses Konzepts, die Axel 

4 Butler (2005), 27. Wie die Gleichheit in Hegels Begriff der Anerkennung, so muss auch 
die Ungleichheit als Andersheit (alterity) ontologisch verstanden werden: Die beiden 
Seiten sind nicht in ihren Eigenschaften, sondern in ihrem Sein verschieden.

5 Es handelt sich um eine Rekonstruktion, weil ich die Einsichten und Argumente von 
drei Autoren – Axel Honneth, Louis Althusser und Eric Santner – nachzeichne und 
nach ihrem Verhältnis frage. Dieses Verhältnis ist kompliziert: Weder schließen sie 
sich einfach wechselseitig aus, noch können sie ebenso einfach miteinander verbunden 
werden.

Christoph Menke

24

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Honneth seit Kampf um Anerkennung unternommen hat. Dabei tritt deut­
lich hervor, dass der Begriff der sozialen Anerkennung zwei Bedeutungs­
ebenen miteinander verbindet, die in einem Begründungsverhältnis stehen.

In Kampf um Anerkennung stehen zunächst Formulierungen im Vorder­
grund, die unter „Anerkennung“ vor allem den Gehalt eines grundlegenden 
Typs von Forderungen verstehen, die an die gesellschaftlichen Verhältnisse 
und Institutionen gerichtet werden. So lautet der anerkennungstheoretische 
„Grundsatz“ nach Honneth:

[D]die Reproduktion des gesellschaftlichen Lebens vollzieht sich unter 
dem Imperativ einer reziproken Anerkennung, weil die Subjekte zu 
einem praktischen Selbstverhältnis nur gelangen können, wenn sie sich 
aus der normativen Perspektive ihrer Interaktionspartner als deren sozia­
le Adressaten begreifen lernen.6

Subjekte bedürfen demnach der „Erfahrung der Anerkennung“, „um zu 
einer geglückten Selbstbeziehung zu gelangen“.7 Deshalb nennt Honneth 
die Anerkennung einen „Imperativ“, unter dem die gesellschaftlichen Ver­
hältnisse stehen (oder von den Subjekten gestellt werden). Der Begriff der 
„Anerkennung“ hat hier also einen normativen Sinn. Darin bezeichnet 
„Anerkennung“ zwar nicht den Grund- oder Letztwert, an dem sich nach 
Honneth Subjekte orientieren; diese Position besetzen in seiner Theorie 
Begriffe wie „Identität“ oder „Selbstverwirklichung“. Im normativen Ver­
ständnis des Begriffs bezeichnet „Anerkennung“ aber die entscheidende 
soziale Bedingung für die Einlösung von Forderungen nach individueller 
Identität oder Selbstverwirklichung. Die Individuen fordern ihre soziale 
Anerkennung, weil sie die Bedingung für ihre Selbstverwirklichung ist.

Schon in Kampf um Anerkennung ist jedoch klar, dass die normative For­
derung nach Anerkennung, die die Individuen an die Gesellschaft richten, 
ihrerseits darin begründet ist, dass die Gesellschaft bereits eine Anerken­
nungsordnung ist. Anerkennung konstituiert die Gesellschaft – und kann 
nur deshalb von ihr gefordert werden. „Anerkennung“ ist also ein konsti­
tutionstheoretischer Begriff. Das hat Honneth bereits in Kampf um Aner­
kennung nahegelegt und dann in späteren Schriften klar formuliert. Zwar 
bleibt es auch hier weiterhin bei „der These, daß die normative Erwartung, 
die die Subjekte der Gesellschaft entgegenbringen, auf die soziale Anerken­
nung ihrer Fähigkeiten von seiten unterschiedlich generalisierter Anderer 

6 Honneth (1992), 148.
7 Ebd., 220

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

25

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet ist“8. Die Erläuterung dieser These stellt dann aber klar, dass der 
Begriff der sozialen Anerkennung nur deshalb einen normativen Gehalt 
gewinnen kann, weil er auf der grundlegenden Ebene eine konstitutive 
Bedeutung hat, auf die die „Wendung ins Normative“ erst in einem zweiten 
Schritt folgt.9 Die Anerkennung zu denken, heißt zu begreifen, dass (und 
wie) sich das Subjekt und die Gesellschaft im Medium der Anerkennung 
bilden – und dass es beide auch nur im Medium der Anerkennung gibt.

Honneth bestimmt dies ausführlicher so, dass der Begriff der Anerken­
nung in zwei Richtungen entwickelt werden muss, „deren erste die mora­
lische Sozialisation der Subjekte, deren zweite die moralische Integration 
der Gesellschaft betrifft“10. Die erste Richtung der Entwicklung des Aner­
kennungsbegriffs zielt auf die These, dass „jedes menschliche Subjekt ele­
mentar auf einen Kontext an sozialen Verkehrsformen angewiesen [ist], die 
durch normative Prinzipien wechselseitiger Anerkennung geregelt sind“11. 
Ein Subjekt zu sein bedeutet, Fähigkeiten zu haben und ausüben zu kön­
nen; und Fähigkeiten zu haben und ausüben zu können wiederum ist eine 
soziale Tatsache; Subjektivität ist ein sozialer Status. Ein Subjekt zu sein 
heißt, anerkannt zu sein, denn es heißt, dass Bewegungen als meine Hand­
lungen, Geräusche als meine Äußerungen, Impulse als meine Zwecke (und 
so weiter) gesehen, also: angesehen werden. Nur dann kann ich mich auch 
selbst so sehen. Die zweite Richtung der Entwicklung des Anerkennungsbe­
griffs zielt auf die These, dass Gesellschaften diejenigen „Ordnungsgefüge“ 
sind, die „dazu in der Lage sind, verläßliche Bedingungen der wechselsei­
tigen Anerkennung auf unterschiedlichen Ebenen zu gewährleisten“.12 Die 
Gesellschaft ist also nicht ein Geflecht von Interaktionen, in die Menschen 
zur Sicherung, das heißt zur Befriedigung oder Berechtigung ihrer Interes­
sen eintreten. Die Gesellschaft ist vielmehr dadurch definiert, dass es in 
ihr, durch die Ermöglichung von Mitgliedschaft und Teilnahme, Subjekte 
gibt: Die Gesellschaft ist derjenige Zusammenhang von Menschen, Vollzü­
gen und Gegenständen, in dem diese einen sozialen Status – als Subjekte, 
Handlungen und Produkte – und damit Anerkennung gewinnen. So wie 
die Seinsweise von Subjekten sozial ist (ein Subjekt zu sein heißt, anerkannt 
zu sein), so besteht der Sinn von Gesellschaften darin, Subjektivität zu er­

8 Honneth (2003), 204.
9 Ebd., 206f.

10 Ebd., 204.
11 Ebd., 205.
12 Ebd.

Christoph Menke

26

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichen. Sozialität und Subjektivität fallen im Medium der Anerkennung 
in eins.

Wenn dies die Grundbestimmung von Anerkennung ist, dann bedeu­
tet dies, dass die Anerkennungsrelation nicht als eine Relation zwischen 
Einzelnen definiert werden kann; die soziale Anerkennung ist kein Ich-Du-
Verhältnis. Denn wenn die soziale Anerkennung darin besteht, als ein Sub­
jekt und das heißt: als ein „besonderes Mitglied der sozialen Gemeinschaft“ 
angesehen zu werden, dann kann sie nur durch einen „generalisierten In­
teraktionspartner“ geschehen – nicht durch diesen oder jenen besonderen, 
sondern den „generalisierten Anderen“.13 Anerkennung im grundlegenden 
oder konstitutiven Sinn meint daher nicht Reziprozität, sondern soziale 
Mitgliedschaft (oder Reziprozität zwischen sozialen Mitgliedern, das heißt 
in einer sozialen Gemeinschaft). Anerkannt zu sein heißt entsprechend: 
soziale Teilnahme oder soziales Teilsein. Weil die reziproke Anerkennung 
immer schon zwischen verschiedenen Mitgliedern erfolgt (und daher im 
Medium eines sozialen Allgemeinen), folgt die Logik der Anerkennung 
einer „Dialektik von Allgemeinem und Besonderem“.14 Sie besteht in der 
dialektischen Beziehung zwischen allgemeiner sozialer Form und je beson­
derer Instanziierung dieser Form. Als ein fähiges Subjekt, eine sinnhafte 
Tätigkeit, ein nützliches oder gelungenes Produkt anerkannt zu sein, heißt, 
eine besondere Realisierung einer sozial allgemeinen Form zu sein.

Die Logik der sozialen Anerkennung hat also eine triadische Struktur. 
Die Akte der Anerkennung vollziehen sich zwischen der einen und der an­
deren innerhalb einer sozialen Gemeinschaft. Der Begriff der Anerkennung 
schließt daher Intersubjektivität und Sozialität zusammen; er bestimmt die 
Intersubjektivität (zwischen Ich und Du) als Sozialität (in einem Wir). 
Die Formel der sozialen Anerkennung ist: „Ich, das Wir und Wir, das Ich 
ist.“15 Das heißt auf der einen Seite: Die Anerkennung der einen durch 
die andere adressiert sie als Teil eines Wir. Soziale Anerkennung heißt 
soziale Integration; die Anerkennung integriert das andere Ich in die soziale 
Gemeinschaft. Daher ist die Anerkennung der anderen immer schon die 
Anerkennung der sozialen Gemeinschaft (oder des großgeschriebenen An­
deren, wie sich im Vorgriff auf Althusser sagen lässt; s. Abs. 2). Ebenso aber 

13 Ebd. Diesen Punkt betont Honneth in seiner Kritik an Stephen Darwall in Honneth 
(2021), v. a. 585f. u. 587f.

14 Honneth (2003), 181.
15 Hegel (1988), 127. Was bei Honneth soziale „Anerkennung“ heißt, nennt Hegel hier 

„Geist“.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

27

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gilt umgekehrt, dass sich die Integration in die soziale Gemeinschaft nur 
durch die Anerkennung der anderen hindurch vollzieht. Die soziale Ge­
meinschaft, das Wir, ist der Anerkennung nicht vorgegeben. Die Sozialität 
besteht nur durch die Intersubjektivität – und muss sich in ihr realisieren 
und damit rechtfertigen und bewähren. Das Wir muss Ich und Du sein 
können: Die soziale Integration muss die Anerkennung des einen Ich durch 
das andere Ich ermöglichen. Und wenn sie das nicht leistet, müssen wir uns 
(oder müssen wir das Wir) ändern.16

*

In der triadischen Struktur der hegelschen Anerkennung sind die beiden 
Relationen, die horizontale der Intersubjektivität und die vertikale der 
Teilnahme, miteinander vermittelt: Beide gibt es nur durch die andere. 
In dieser Vermittlung hat Thomas Schmidt die grundlegende Einsicht und 
zugleich das zentrale Problem von Hegels Jenenser Geistphilosophie aus­
gemacht, in der der Anerkennungsbegriff entwickelt wird. Das Problem 
besteht darin, wie die Vermittlung zu denken ist, ohne die Differenz der 
beiden Relationen aufzulösen.

Diese Differenz beschreibt Schmidt so, dass die „trianguläre Struktur“ 
der Anerkennung eine „Einheit von limitativer und privativer Negation“ 
bildet.17 Die „limitative“ Negation bezieht sich auf das horizontale „Gegen­
satzverhältnis der Bewußtseine“; hier stehen sich der eine und die andere 
Einzelne so gegenüber, dass jede als „Bewußtsein“ den anderen weiß (und 
damit die Einheit eines Unterschieds ist). Die „privative“ Negation operiert 
demgegenüber in dem vertikalen Gegensatzverhältnis, das „einzelnes und 
allgemeines Bewußtsein“ so verbindet, dass es „die Einheit der endlichen 
Vielheit und der formal unendlichen Einheit der numerischen Eins“ bildet18 

– das Verhältnis von Ich und Wir. In beiden Anerkennungsdimensionen 
ist der Einzelne je anders bestimmt: als „Bewußtsein“ in der horizontalen 
und als „Teilsein“ in der vertikalen Anerkennungsrelation. Hier liegt nach 
Schmidt das Problem des Anerkennungsbegriffs. Es liegt darin, die Logik 
dieser Doppelung zu verstehen. Diese Logik bestimmt Hegel prozessual: 
Das Bewusstsein, das im Verhältnis limitativer Negation zum anderen steht, 
wird zum Teilnehmer, der sich als gleiches Glied eines „Volks“ weiß. Das 

16 Darin ist die Anerkennung geschichtlich und die Geschichte als Kampf (um Anerken­
nung) verstanden. Siehe die Zusammenfassung in Honneth (2021), 588–590.

17 Schmidt (1997), 392.
18 Ebd., 388f.

Christoph Menke

28

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist der Prozess der Anerkennung, die Anerkennung als Prozess: Der Pro­
zess der Anerkennung ist die Transformation der Anerkennung von einer 
horizontalen in eine vertikale Relation – die Aufhebung des Bewusstseins 
in die Teilnahme. Wenn die Anerkennung aber in diesem Prozess besteht, 
wenn also dieser Prozess sie ausmacht, dann – so Schmidts kritische Ein­
sicht – geht sie nicht nur von der horizontalen in die vertikale Relation 
über, sondern von der horizontalen Relation aus und setzt sie sich also 
immer wieder voraus: Das „Aufgehobensein“ der Einzelnen in der sozialen 
Allgemeinheit des Wir „setzt […] voraus, daß das Gegensatzverhältnis der 
Bewußtseine ein reales ist, daß das Verhältnis limitativer Negation gegeben 
ist“.19 Der Prozess der Anerkennung, so Schmidts Einsicht, muss doppelt 
gerichtet verstanden werden: als Aufhebung und Voraussetzung des – bloß 
horizontalen – Gegensatzverhältnisses der Bewusstseine. Allgemeiner ge­
fasst besagt diese Einsicht, dass die Aufhebung in die Teilnahme, die sich 
im Prozess der Anerkennung vollzieht, wesentlich unvollständig, notwen­
dig unabschließbar ist: dass die Einzelnen hinter ihrer sozialen Existenz als 
Teilnehmer zurück- und ihr gegenüber äußerlich bleiben.

Schmidts Frage zielt darauf, was dies für die Struktur von Sittlichkeit und 
Religion bedeutet20; darauf komme ich am Schluss zurück. Hier interessiert 
mich zunächst, wie die konstitutive, unaufhebbare Zurückgebliebenheit des 
Einzelnen zu verstehen ist. Schmidt bestimmt sie als die des Bewusstseins 
(innerhalb der Relation limitativer Negation) gegenüber dem Ich in privati­
ver Negation des Allgemeinen, des Wir. Das entspricht einem Verständnis 
des Prozesses der Anerkennung, das man „phänomenologisch“ nennen 
kann.21 In diesem phänomenologischen Prozess lernt das Bewusstsein sich 
als Subjekt, als Ich, das Wir ist, zu verstehen. Es lernt, dass es nur Bewusst­
sein sein konnte, weil es immer schon ein sozialer Teilnehmer, „geistig“, 
war. Dass ein Bewusstsein hinter seiner Aufhebung in die soziale Anerken­
nung zurückzubleibt, muss, phänomenologisch verstanden, daher als ein 
Rückfall gedeutet werden – als ein Vergessen des Gelernten.

Um das von Schmidt bezeichnete Problem der unaufhebbaren Äußer­
lichkeit des Einzelnen gegenüber der sozialen Teilnahme, seinem Teilsein 
im Sozialen, zuzuspitzen, werde ich im Folgenden ein anderes, genealogi­

19 Ebd., 393 (Hervorhebungen C. M.).
20 Ebd., 485–496.
21 Dazu Menke (2018). Thomas Schmidt deutet die „genealogisch“ genannte Fragestel­

lung an, wenn er sich dem „Stufenweg“ des Bewusstseins zuwendet, den Hegel „in der 
Manier der aristotelischen Seelenlehre“ rekonstruiert. (Schmidt (1997), 395 u. 396–
418.)

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

29

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Verständnis vorschlagen. Darin geht es nicht um das Werden des 
sozialen, geistigen Selbstverständnisses des Bewusstseins, sondern seiner 
sozialen und geistigen Wirklichkeit, als Vermögen, aus einem vorsozialen, 
„natürlichen“ Zustand. Genealogisch verstanden, bedeutet Vergessen Erin­
nern: das Erinnern der vorsozialen Existenz.

2. Anrufung

Die genealogische Untersuchung der Anerkennung geht von zwei Prämis­
sen aus. Nach dem Werden der Anerkennung zu fragen, die die Sozialität 
des Subjekts ausmacht, geht erstens von der Annahme aus, dass sie – die 
Gesellschaft; die Subjekte; und also die Anerkennung, die beide zugleich 
konstituiert – ein künstlicher Zustand ist: Sie sind gemacht oder bilden eine 
zweite Natur. Das setzt voraus, dass es eine erste Natur gibt (oder gegeben 
hat). Diese Voraussetzung ist die erste Prämisse der Genealogie: Sie denkt 
die soziale Ordnung der Anerkennung im Unterschied zu einer vorsozialen 
Ordnung, in der es noch keine Anerkennung (und daher keine Subjekte 
und keine Gesellschaft) gab. Diese Abwesenheit der Anerkennung kann 
man natürlich nennen. Die genealogische Frage nach der Vorgeschichte der 
sozialen Anerkennung ist daher die Frage danach, wie der Übergang vom 
Natur- zum Gesellschaftszustand begriffen werden kann: wie dieser Über­
gang geschehen sein kann; wie die soziale Anerkennung hervorgebracht 
worden sein kann, die uns zu Subjekten macht.

Die zweite Prämisse der Genealogie besagt, dass diese Frage nur im 
Einzelnen, das heißt: für Einzelne, beantwortet werden kann. Die genealo­
gische Untersuchungsform ist ontogenetisch. Sie will nicht die Phylogenese 
des Subjekts (bzw. des Sozialen) verstehen. Der Grund dafür ist ein me­
thodischer: weil das Vorhaben einer Phylogenese des Subjekts, ihrer wech­
selseitigen Anerkennung, damit des Sozialen ein selbstwidersprüchliches 
Unternehmen ist (oder wäre). Denn ein solches Vorhaben will das Werden 
des Nichtnatürlichen mit Kategorien des natürlichen Werdens begreifen – 
so, als sei „Subjekt“ der Name einer (natürlichen) Art, deren (natürliche) 
Entstehung sich durch die (natürlichen) Mechanismen der Evolution erklä­
ren lasse. Davon unterscheidet sich die genealogische Frage grundlegend; 
die Genealogie ist nicht naturalistisch oder reduktionistisch. Deshalb kann 
sie nicht nach dem Werden des Subjekts – der Form der Subjektivität, der 
Existenz der Gesellschaft, dem Medium der Anerkennung – fragen. Son­
dern sie fragt nach dem Werden eines Subjekts, des je einzelnen Subjekts. 

Christoph Menke

30

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es geht nicht um die Entstehung der Art „Subjekt“ (denn die gibt es nicht: 
das Subjekt ist keine natürliche Art), sondern darum, wie Exemplare einer 
natürlichen Art („Mensch“) zu Subjekten gemacht worden sein können: 
um den Übergang vom Natur- zum Gesellschaftszustand im einzelnen Fall.

Wie dies gedacht werden kann, lässt sich mit Bezug auf Louis Althusser 
in drei Schritten nachzeichnen.

i) Der Ausgangspunkt ist der Begriff der Gewöhnung. Gewöhnung, die 
Ausbildung (oder Einbildung) von Gewohnheiten, ist der Prozess, durch 
den die zweite Natur hervorgebracht wird, die jemanden befähigt, am 
sozialen Zusammenhang teilzunehmen und darin ein Subjekt zu sein. In 
der Gewöhnung geht es um den Erwerb von „Techniken und Kenntnis­
sen“, von „Know-how“. 22 So beschreibt Louis Althusser, was in der Schule 
gelernt wird. Aber das ist nach Althussers Einsicht eine unvollständige 
Beschreibung. Denn „[d]aneben und auch bei Gelegenheit dieses Erlernens 
von Techniken und Kenntnissen lernt man auf der Schule die ‚Regeln‘ des 
anständigen Betragens.”23 In der Gewöhnung geht es nicht nur darum, dass 
Fähigkeiten erworben werden, sondern dabei stets zugleich – also durch 
die Befähigung, durch die Befähigung hindurch – um „die Reproduktion 
ihrer Unterwerfung unter die Regeln der etablierten Ordnung“24. Denn 
die Fähigkeiten sind die Weise, in denen eine normative Ordnung prak­
tisch besteht. Diese Unterwerfung, die in der befähigenden Gewöhnung 
stattfindet, beschreibt Althusser auch als die Leistung der Ideologie; die 
subjektivierende Unterwerfung ist die „Unterwerfung unter die herrschen­
de Ideologie oder auch der ‚Praxis‘ dieser Ideologie“25. Dabei bezeichnet 
der Begriff der „Ideologie“ nicht einen spezifischen Typus von Überzeu­
gungen, sondern eine Operationsweise von (materiellen) Praktiken und 
Institutionen, die eine einzige grundlegende Funktion haben: Ideologische 
Apparate, Praktiken und Institutionen, bringen Subjekte hervor. Der Begriff 
der Gewöhnung reicht also deshalb nicht aus, um die Produktivität der 
Prozesse zu beschreiben, die jemanden zu einem sozialen Wesen machen, 
weil es darin nicht nur um den Erwerb einer Reihe von Fähigkeiten geht, 
sondern durch diesen Erwerb um die Unterwerfung unter die bestehende 
normative Ordnung (die sich durch diese Fähigkeiten reproduziert) und 
diese Unterwerfung besteht genau darin, dass jemand zu einem Subjekt 

22 Althusser (1977), 42.
23 Ebd.
24 Ebd., 43.
25 Ebd.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

31

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemacht wird. Es geht um Subjektivierung im doppelten, in sich gegenläufi­
gen Sinn:

Die geläufige Bedeutung dieses Wortes ist 1) eine freie Subjektivität: ein 
Zentrum der Initiative, das Urheber und Verantwortlicher seiner eigenen 
Taten ist; 2) ein unterjochtes Wesen, das einer höheren Autorität unter­
worfen ist und daher keine andere Freiheit hat als die der freiwilligen 
Anerkennung seiner Unterwerfung.26

Beides muss zusammengedacht werden: „Es gibt Subjekte nur durch und 
für ihre Unterwerfung.“27 Dass es in der Gewöhnung um die Unterwerfung 
zum Subjekt geht, ist die Einsicht, die es nach Althusser nötig macht, den 
Anerkennungsbegriff einzuführen. Das Argument lautet: Wenn es in dem 
Prozess der Gewöhnung um die unterwerfend-verselbständigende Hervor­
bringung eines Subjekts geht, dann muss dies deshalb als eine Operation 
der Anerkennung begriffen werden, weil ein Subjekt nur durch ein Verhält­
nis zu einem anderen Subjekt hervorgebracht werden kann. Der Prozess 
der Gewöhnung ist ein Geschehen der Anerkennung, weil er ein inter­
subjektiver Prozess ist: ein Prozess zwischen Subjekten – ja, ein Prozess 
ihrer „wechselseitigen Wiedererkennung“28 (durch den allein jedes Subjekt 
zugleich sich selbst an- oder wiederzuerkennen vermag). Ein Subjekt kann 
nur in einem Prozess hervorgebracht werden, in dem es durch ein anderes 
Subjekt als ein solches – als ein „Subjekt“ – anerkannt wird und seinerseits 
dieses andere Subjekt anerkennt.

ii) Dabei ist sofort klar, dass die Wechselseitigkeit dieser subjektivieren­
den Anerkennung von einer radikalen Asymmetrie durchzogen ist, die 
sie bis zum Extrem spannt. Denn wenn es darum geht, ein Subjekt über­
haupt erst hervorzubringen, kann die Wechselseitigkeit der Anerkennung 
offensichtlich nicht bedeuten, dass beide dasselbe tun; die Anerkennung, 
die beide vollziehen müssen, muss für beide etwas ganz anderes sein und 
bedeuten. Die eine dieser beiden Seiten ist schon ein Subjekt, die andere 
soll es erst werden. Genauer: Die eine Seite ist nicht nur schon ein Subjekt, 
sie ist in diesem Verhältnis das Subjekt, ein „Anderes, Einziges und Abso­
lutes SUBJEKT“29 (das deshalb großgeschrieben wird: „Verständigen wir 
uns darauf, dies neue und einzigartige SUBJEKT durch Großbuchstaben zu 

26 Ebd., 98.
27 Ebd.
28 Ebd. 96. „Wiedererkennung“ übersetzt reconnaissance.
29 Ebd., 94.

Christoph Menke

32

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennzeichnen, um es von den gewöhnlichen Subjekten zu unterscheiden, 
die ohne Großbuchstaben geschrieben werden.“30). Die eine Seite dieser 
Anerkennung muss für die andere Seite die Position oder den Status des 
Subjekts repräsentieren – also was es heißt, überhaupt ein Subjekt, gemäß 
dem Verständnis der normativen Ordnung, um deren Eingewöhnung es 
geht, zu sein. Die eine Seite der Anerkennung ist also die personale, aber 
nicht besondere, Repräsentation der Subjektivität – des Subjekts als solchen 
oder überhaupt –, die jemandem gegenübertritt, der noch kein Subjekt ist. 
Diese andere Seite in der subjektivierenden Anerkennung nennt Althusser 
das „Individuum“.31 Die beiden Seiten in der subjektivierenden Anerken­
nung sind radikal, nämlich ontologisch, ungleich.

Das ist das Personal der Anerkennung, die Althusser als die Szene der 
Anrufung beschreibt. Anerkennung heißt hier: Das Subjekt ruft ein Indivi­
duum an; diese Anrufung ist eine – oder genauer: die – Forderung, der 
Befehl, ein Subjekt zu werden; das Individuum wird zum Subjekt, indem es 
auf diese Forderung hört, indem es also gehorcht und sich der zwingenden 
Macht der Anrufung unterwirft. Darin besteht hier, in der Anrufung, die 
Wechselseitigkeit der Anerkennung. Die Subjektivierung kann nur erfolgen, 
indem jemand, eine Person, für die normative Ordnung spricht, das Indivi­
duum dieser Anrede folgt (also sie anerkennt) und dadurch Zustimmung 
durch das anredende Subjekt erfährt (also anerkannt wird). Die beiden 
Seiten in dieser wechselseitigen – aber ungleichen – Anerkennung sind 
die Unterwerfung unter die Forderung und die Bestätigung durch den 
Fordernden.

Damit trifft die Rede von der „Anerkennung“ hier offensichtlich auf ein 
Problem. Denn für die anerkennende Unterwerfung (oder unterwerfende 
Anerkennung) muss zweierlei gelten, und beides scheint miteinander un­
vereinbar zu sein. Es muss einerseits gelten, dass sie die Anerkennung einer 
Forderung von außen ist – einer Forderung des (großen) Subjekts, die dem 
Individuum radikal fremd ist; denn es ist noch kein Subjekt. Es kann die 
Forderung daher noch nicht verstehen und sich ihr mithin nicht deshalb 
unterwerfen, weil es diese Forderung als berechtigt beurteilt. Um als ein 
Zug der Anerkennung, in einem Verhältnis der Wechselseitigkeit, gelten 
zu können, muss die Unterwerfung unter die äußere Forderung anderer­
seits aber ein Akt sein, den das Individuum selbst vollzieht (wodurch es 
zum Subjekt zu werden beginnt). Die Unterwerfung kann nicht nur eine 

30 Ebd.
31 Zur Unterscheidung Subjekt/Individuum: ebd., 84–91.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

33

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkung von außen sein, sondern sie muss durch das Individuum aufge­
nommen werden; sonst übt die Anrufung nicht dadurch ihre Macht über 
das Individuum aus, dass sie durch es anerkannt wird. Die anerkennende 
Unterwerfung stellt also, wie Judith Butler in ihrer Althusserdiskussion 
sagt, „eine seltsame Art von Mittelweg“ dar, zwischen von außen bewirkt 
und selbst vollzogen, „die vielleicht in einer seltsamen Art von ‚Mittelstim­
me‘ stattfindet.“32 Die Unterwerfung ist passiv-aktiv: das Erleiden einer 
zwingenden Wirkung von außen und deren Bejahung.33

iii) Damit stellt sich die Frage, wie sich diese Bejahung verstehen lässt: 
das Ja der Anerkennung – zu einer Forderung des Anderen, von außen. 
Diese Frage bleibt bei Althusser nicht nur unbeantwortet, sie wird gar nicht 
erst gestellt. Das hat nach Butler nicht zuletzt einen methodischen Grund. 
Denn die Frage kann nach Butler nur durch eine Untersuchung beantwor­
tet werden, die sich der „nichterzählbaren Vorgeschichte des Subjekts“34 

widmet. Eine solche Untersuchung kann man „psychologisch“ (oder in 
einer anderen Terminologie „anthropologisch“) nennen. Sie ist jedenfalls 
eine Untersuchung des vorsubjektiven, natürlichen psychischen Lebens des 
Individuums. Ohne dieses Leben zu bestimmen, lässt sich die anerkennen­
de Unterwerfung unter die Anrufung nicht verstehen. Dass Althusser diese 
Untersuchung überspringt, zeigt sich nach Butler exemplarisch darin, dass 
er „ungewollt die soziale Anrufung mit der göttlichen Hervorbringung 
gleichsetzt.“35 Nach Butler sichert Althusser die Anerkennung der äußeren 
Forderung, indem er sie in religiösen Metaphern und Modellen begreift. 
Denn wenn die Forderung des Anderen, deren Anerkennung das Individu­
um subjektiviert, wie die Forderung Gottes ist, kann jene Forderung ihre 
Aufnahme durch das Individuum selbst sicherstellen. Eine Erklärung aus 
der Perspektive des Individuums erübrigt sich.

Genau eine solche Erklärung aber ist nach Butler ebenso nötig wie 
möglich. In ihr geht es um „die psychologische Disposition, die in dem 

32 Butler (1997), 107; hier und im Folgenden meine Übersetzung, C. M.
33 In der Szene der Anrufung, durch die Althusser die subjektivierende Anerkennung 

erläutert, ist die Bejahung der Moment, in dem das angerufene Individuum auf den 
Ruf reagiert und sich umwendet. „Durch diese einfache physische Wendung um 180 
Grad wird es zum Subjekt.“ (Althusser (1977), 88.)

34 Butler (1997), 112.
35 Ebd., 110.

Christoph Menke

34

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment wirkt, in dem der Fußgänger auf das Gesetz reagiert“36, die des­
sen Aufnahme, genauer: seine Bereitschaft zur Unterwerfung unter die 
Forderung des Anderen erklären soll. Dass das Individuum bereit ist, diese 
Forderung aufzunehmen, versteht Butler so, dass sich darin ein „Verlangen“ 
des Individuums verwirklicht, eine „Liebe“, eine „leidenschaftliche Erwar­
tung“ des Gesetzes.37 Das Individuum begehrt die Unterwerfung unter 
das Gesetz. Aber dieses Begehren nach dem Gesetz kann nur verstanden 
werden, wenn wir es seinerseits als die Folge eines anderen Begehrens 
verstehen, das diesem noch vorausgeht und es überhaupt erst eben sowohl 
erklärt wie kritisierbar und veränderbar macht. Das ist „das Verlangen zu 
sein“, „die leidenschaftliche Bindung an die Existenz“,38 die das Individuum 
bereits bestimmte, bevor es den subjektivierenden Ruf hörte, und die es nun 
dazu motiviert, geradezu zwingt, sich dessen Forderung zu unterwerfen. 
Denn das Individuum kann seine Existenz nur durch seine Unterwerfung 
sichern; es kann dies nicht allein, durch sich selbst. Es braucht die Zuwen­
dung des Anderen für seine Selbsterhaltung. Ohne den Anderen stirbt das 
Individuum.

Die entscheidende Prämisse von Butlers Argument ist mithin eine An­
nahme über den vorsubjektiven, insofern „natürlichen“ Zustand des Indivi­
duums. Dieser Zustand muss nach Butler so verstanden werden, dass er 
die Unterwerfungsantwort „bedingt und informiert“39, die das Individuum 
dem subjektivierenden Ruf gibt. Das Individuum hat ein natürliches Inter­
esse – das Interesse an „Existenz“ –, und ist zugleich unfähig, dieses Inter­
esse selbst zu erfüllen; das Individuum ist ohnmächtig und schwach. Die 
Unterwerfung unter das (große) Subjekt erfolgt nach Butler also zwar nicht 
aus einem normativen Grund, das heißt: nicht durch die Anerkennung der 
normativen Gültigkeit seines Rufs – dafür müsste der Angerufene bereits 
ein Subjekt sein –, aber aus einem unabweisbaren Interesse oder Motiv. Die 
Wechselseitigkeit der Anerkennung zwischen Rufendem und Hörendem 
versteht Butler (nicht anders als die vertragstheoretischen Konstruktionen 
der neuzeitlichen Philosophie) als einen Tausch: den Tausch von Sicherheit 
gegen Unterwerfung. Die Unterwerfung ist ein Mittel im Dienst der Selbst­
erhaltung. Sie ist instrumentell, also bedingt.

36 Ebd., 112. „Disposition“ hat hier nicht den aristotelischen Sinn der „Möglichkeit“. Sie 
meint nicht, dass das Individuum der Möglichkeit nach bereits ein Subjekt ist (und 
diese Möglichkeit nur noch verwirklichen muss).

37 Ebd, 129.
38 Ebd., 130 u. 129.
39 Ebd., 112.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

35

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eben deshalb aber kann die Unterwerfung, so verstanden, nicht subjek­
tivierend gewesen sein. Wenn sie im Eigeninteresse des Individuums an 
seiner „Existenz“ erfolgt, kann sie kein Subjekt hervorbringen. Denn ein 
Subjekt ist ein normatives Wesen – jemand, der oder die das Gesetz, das 
ihm im Ruf des Anderen gebietend entgegentrat, selber anzuwenden ver­
mag: ein Wesen, das zur Instanz des Gesetzes geworden ist. Das Individu­
um kann also nur zu einem Subjekt werden, wenn es in der Anrufung mit 
dem (oder einem) Gesetz konfrontiert wird: Es muss in der Anrufung der 
Kraft der Normativität begegnen. Alles, was in dieser Urszene der Subjekti­
vierung über die Kraft der Normativität gesagt werden kann, ist aber, dass 
sie anders ist als die natürliche Ordnung, der das Individuum zugehört; 
das Gesetz ist das Andere gegenüber der Natur des Individuums (und 
deshalb ist es, wie Althusser völlig zurecht sagt, das Gesetz des Anderen, 
des „SUBJEKTS“). Genau diese Andersheit – des Normativen gegenüber 
dem Natürlichen – würde sich jedoch auflösen, wenn sich das Individuum, 
so wie Butler es erklärt, der Anrufung aus einem natürlichen Interesse 
unterwürfe. Das Gesetz würde naturalisiert, es würde zu einem Mittel der 
Selbsterhaltung. Die Unterwerfung unter das Gesetz aus Eigeninteresse 
bringt das Gesetz zum Verschwinden.

Butlers Erklärung der Unterwerfung aus dem Interesse an der Existenz 
kann daher niemals bis zur Normativität der Forderung führen. Die Aner­
kennung der Forderung wird immer nur instrumentell bleiben, also nicht 
die Anerkennung einer normativen Forderung sein. Die Unterwerfung aus 
Interesse kann daher den Übergang vom Natur- zum Sozialzustand – um 
den es in der Subjektivierung geht – nicht erfassen. Die Frage, wie sich 
dieser Übergang vollzogen haben kann, wird durch diese Erklärung nicht 
beantwortet, sondern nur verschoben; sie stellt sich nach der Unterwerfung 
aus dem natürlichen Interesse an der Selbsterhaltung wieder neu.

3. Befreiung

Das Scheitern von Butlers Lösungsvorschlag nötigt dazu, zu Althusser zu­
rückzukehren. Und zwar genau zu dem Punkt, an dem sich Butler von 
ihm abgewandt hat: zu dem Punkt, an dem Althusser eine religiöse Mo­
dellierung der Anrufungsszene vornimmt (i). Wenn wir zu diesem Punkt 
in Althussers Überlegung zurückgehen, gelangen wir zu einer anderen For­
mulierung des Problems dieser religiösen Modellierung, die zugleich den 
Weg zu einem anderen Verständnis der Äußerlichkeit der Anrufung weist 

Christoph Menke

36

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(ii). Dadurch können wir verstehen, weshalb (und in welchem Sinn) die 
Anerkennung dieser Äußerlichkeit befreiend ist (iii).

i) Althusser führt als ein „jedermann zugängliches Beispiel“ für die An­
rufungsszene die „christliche religiöse Ideologie“ an.40 Er tut dies, um zu 
erläutern, was es besagt, dass die Anrufung durch den (großen) Anderen 
erfolgt – dass nur die Anrufung durch das (große) Subjekt das Individuum 
subjektivieren kann. Die Anrufung subjektiviert, weil sie eine Wirkung, die 
Unterwerfung unter die Forderung des Anderen, hervorbringt, in der diese 
Forderung anerkannt wird. Nur eine Anrufung, die ihre Anerkennung her­
vorbringen kann, ist subjektivierend. Und das kann die Anrufung nur – so 
Althussers Argument, das aus der „religiöse[n] Ideologie“ viel mehr als nur 
ein „Beispiel“, nämlich das Modell der Anrufung macht –, wenn das Subjekt 
der Anrufung das (große) Subjekt ist: Die Anerkennung der Anrufung 
ist „nur unter der absoluten Voraussetzung möglich, dass es ein Anderes, 
Einziges und Absolutes SUBJEKT gibt, nämlich Gott.“41 Denn was bedeutet 
es, dass das anrufende Subjekt das (große) Subjekt ist, das die Religion 
„Gott“ nennt? „Gott“ ist der Name der Macht, die, indem sie die Forderung 
des Gesetzes erhebt, zugleich auch deren Anerkennung gewährleisten kann 
– in der also beides, die Forderung und ihre Anerkennung, in eins fällt. Die 
religiöse Logik der Anrufungs-Anerkennungs-Verbindung ist „spiegelhaft 
[spéculaire]“42; die Anerkennung spiegelt die Anrufung. Oder die Anrufung 
(durch das große Subjekt) spiegelt sich in ihrer Anerkennung (durch das 
kleine Subjekt) wider; die Spiegelung ist asymmetrisch. Das ist der Gedan­
ke von Althusser, der Butlers Frage – wie kann das natürliche Individuum 
die Forderung des Gesetzes anerkennen, die ihm in der Anrufung durch 
den Anderen entgegentritt? – sinnlos macht. Wenn die Anrufung die Macht 
hat, ihre Anerkennung sicherzustellen, kann sich die Frage gar nicht erst 
stellen. Es gibt keinen begrifflichen Platz für sie.

Man kann den Gedanken Althussers, der ihn dazu bringt, in der Religion 
ein Beispiel zu sehen, das durch seine „rhetorische Figur“, also den Namen 
Gottes, „die formale Struktur jeder Ideologie“, die „immer die gleiche ist“,43 

am klarsten zum Ausdruck bringt, so verstehen. Ein Gesetz ist die verbind­
liche Vorschrift einer Handlung; diese Handlung ist ebenso bestimmt wie 
generell (eine Handlungsweise). So adressiert uns das Gesetz: Das Gesetz 

40 Althusser (1977), 92.
41 Ebd., 94.
42 Ebd., 96.
43 Ebd., 92.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

37

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spricht uns als handlungsfähige Teilnehmer einer sozialen, normativen 
Ordnung an, in der die vorgeschriebene Handlungsweise ihren Platz und 
Sinn hat. Ein Teilnehmer einer sozialen Ordnung zu sein heißt, sich als 
ein Ich zu begreifen, das Wir ist: als eine Instanz des Gesetzes, das unse­
re soziale Ordnung ausmacht und uns miteinander verbindet; in seinem 
Namen anerkennen wir uns wechselseitig an. Innerhalb dieser Ordnung 
hat der ausdrückliche Befehl des Gesetzes daher den Sinn, uns an das zu 
erinnern, was wir schon sind: Träger des Gesetzes. Der Befehl des Gesetzes 
spricht in unserem eigenen Namen. In der Anrufung hingegen wendet 
sich das (große) Subjekt im Namen des Gesetzes an natürliche, vorsoziale 
Individuen, die noch keine sozialen Teilnehmer sind; für das Individuum 
gibt es daher noch keine Gesetze. Über diesen Abgrund zwischen dem 
Individuum und dem Gesetz, das es anruft, hilft nur eine teleologische Fik­
tion (oder eine fiktive Teleologie) hinweg. Die Anerkennung der Anrufung 
– dass das angerufene Individuum sich auf den Ruf hin selbst zum Gesetz 
umwendet – kann dann so verstanden werden, dass sie das Subjektsein 
vorwegnimmt, dass sie also auf das Subjekt vorgreift, das erst durch diese 
Anerkennung hervorgebracht wird, das heißt hervorgebracht worden sein 
wird. In diesem Vorgriff bringt sich ein Subjekt hervor, das im Rückblick 
sagen können wird, dass seine Unterwerfung unter die Vorschrift des Ge­
setzes dessen Anerkennung war, weil es das Gesetz immer schon hatte; es 
hatte das Gesetz schon als Individuum.44 Es war also immer schon, schon 
als natürliches Individuum, ein Subjekt; oder ein Subjekt zu sein ist die 
natürliche Verfassung des Individuums: Das Subjekt wird im Rückblick 
naturalisiert. Die Anerkennung der Anrufung ist der Vorgriff auf diesen 
Rückblick, oder die Anerkennung errichtet die Fiktion einer Identität, in 
der der Abgrund zwischen Natur und Normativität geschlossen und damit 
der – unbegreifliche – Schritt über diesen Abgrund verschwunden ist. 
Weil dieser Schritt immer schon stattgefunden hat, muss er niemals mehr 
getan werden. Der Effekt dieser teleologischen Fiktion ist eine zirkuläre 
Schließung zwischen dem Gesetz und dem Subjekt, das durch das Gesetz 
hervorgebracht wird. Diese Schließung ist der Zwang, die Unterwerfung, 
die die Anrufung ausübt. Das heißt hier „Unterwerfung“: dass durch die 
Anrufung das Gesetz und das Subjekt zu einer unauflöslichen Identität 
verschweißt werden.

44 „Die Individuen sind immer schon Subjekte.“ (Ebd., 90.) Die Behauptung, dass „wir 
wissen, dass das Individuum immer schon ein Subjekt ist“ (ebd., 93, Fn.), ist die 
Ideologie.

Christoph Menke

38

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Reformulierung von Althussers Gedanke zeigt die Bedeutung eines 
Zuges seines Begriffs der Anrufung, der bisher (und auch bei Butler) un­
erwähnt geblieben ist. Das ist die These, dass die Anrufung ideologisch 
– oder genauer: die Ideologie – ist. Die „Ideologie“ ist, nach Althussers 
berühmter Definition, „eine ‚Repräsentation‘ des imaginären Verhältnisses 
der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen.“45 Daran ist hier der 
imaginäre Charakter der Anrufung wichtig: Die Subjektivierung durch die 
Anrufung ist deshalb ideologisch, weil sie imaginär ist; sie kann sich nur im 
Imaginären vollziehen. In meiner Reformulierung von Althussers Gedanke 
habe ich das soeben als die Fiktionalität der Subjektivierung durch Anru­
fung bezeichnet und die Fiktion durch ihre Temporalität – oder genauer: 
die Auslöschung der Temporalität; die Fiktion ist zeitlos – beschrieben: das 
Als-ob der immer schon geschehenen Subjektivierung. Nur in der fiktiona­
len Auflösung des Abstandes zwischen Natur und Normativität kann sich 
die Subjektivierung vollzogen haben.

ii) Genau hier liegt zugleich das Problem von Althussers Gedanke (der 
sicherstellen soll oder würde, das Butlers Frage gar nicht erst gestellt 
werden kann). Dieses Problem liegt nicht nur darin, dass es die Subjekti­
vierung, wenn sie strukturell fiktiv ist oder sich nur imaginär vollzogen 
haben kann, in Wirklichkeit gar nicht geben kann. Denn für Althusser 
ist dies gar kein Problem: Nach Althusser gibt es die Subjektivierung in 
der Wirklichkeit – die „in der Tat in letzter Instanz die Reproduktion der 
Produktionsverhältnisse und der Verhältnisse, welche sich aus ihnen ablei­
ten“46 ist – nicht. In der „wissenschaftlichen Erkenntnis“ der Wirklichkeit 
befindet man sich nach Althusser „außerhalb der Ideologie“. Daher gibt 
es in ihr kein Subjekt: Der wissenschaftliche Diskurs ist „ohne Subjekt“47. 
Das Problem von Althussers These, dass die Subjektivierung imaginär ist, 
liegt aber bereits davor. Es liegt nicht erst darin, dass er der imaginären 
Subjektivierung die Wirklichkeit äußerlich gegenüberstellt, sondern dass er 
dadurch zugleich auch das Moment des Wirklichen in der Subjektivierung 
verkennt. Das Wirkliche der Subjektivierung ist nichts anderes als der 
Abstand, ja, der Abgrund zwischen dem Individuum und dem Gesetz, 
der Natur und der Normativität, den die teleologische Fiktion auffüllen 

45 Ebd., 75.
46 Ebd., 98f.
47 Ebd., 89 u. 88.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

39

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und schließen soll. Dieser Abstand ist real (oder das Reale48). Er bricht 
im Innersten der Subjektivierung auf und macht jeden Versuch, ihn zu 
schließen, zu einer bloßen Fiktion.

Dieser entscheidende Punkt kann genauer mithilfe einer Unterscheidung 
bestimmt werden, die Eric Santner vorgenommen hat. Santner formuliert 
diese Unterscheidung mithilfe von „Franz Rosenzweigs Unterscheidung 
zwischen ‚Gebot‘ und ‚Gesetz‘.“49 Dabei geht es um „zwei Arten oder 
Aspekte der Anrufung“, denen „zwei Bedeutungen von ‚Subjektivierung‘“ 
entsprechen.50 Diese beiden sind aber nicht äußerlich, bloß typologisch, 
unterschieden und einander gegenübergestellt. Sie sind vielmehr „grundle­
gend verbunden“51. Santners These lautet, dass im Innersten der Anrufung 
durchs Gesetz eine andere Anrufung wirksam gewesen sein muss – die er 
als die des Gebots bezeichnet –, um sich verwirklichen zu können. Die An­
erkennung dieser anderen Anrufung bildet den Nullpunkt der Subjektivie­
rung. Sie vollzieht sich jedoch gerade deshalb, und gerade so, im Innersten 
der subjektivierenden Anrufung durch das Gesetz, dass sie ihr entgegen­
wirkt. Denn während die Anrufung des Gesetzes uns (wie Rosenzweig wei­
terhin sagt) als „Personen“, das heißt, als Teile einer sozialen Ordnung, als 
Instanzen ihrer Gesetze (und damit als ebenso allgemeine wie individuelle: 
ein Ich, das Wir, und ein Wir, das Ich ist) adressiert, adressiert das Gebot 
uns als Einzelne, Singuläre. Das ist der Unterschied dazwischen, „als ein 
Teil, ein Mitglied eines sozialen oder politischen Ganzen identifiziert“ und 
„als ein Teil, der kein Teil (eines Ganzen) ist, ausgewählt zu werden [being 
singled out].“52 Das Gesetz personalisiert, das Gebot singularisiert.

Dem entspricht, dass das Gesetz die Vorschrift einer bestimmten Allge­
meinheit – einer Handlungsweise – ist, während das Gebot nichts, nichts 
Bestimmtes, fordert. Das Gesetz ist eine Norm, das Gebot hingegen fordert 
nichts anderes und nicht weniger, als sich der Norm zu unterwerfen; das 
Gebot ist die Norm der Normativität. Die Anrufung des Gebots fordert 
allein, die Forderung zu hören: jemand zu sein, für die es Forderungen 
gibt, das heißt, die sie hört, also anerkennt. Diese Forderung ist die ebenso 
vorausgesetzte wie übersprungene Bedingung jeder Subjektivierung. Dann 
muss aber auch die Subjektivierung ganz anders verstanden werden denn 

48 So die psychoanalytische Kritik an Althusser von Dolar (1993), v. a. 86f. Zu Dolar 
s. auch Butler (1997), 120–129.

49 Santner (2001), 103. Hier und im Folgenden meine Übersetzung, C. M.
50 Ebd., 115f.
51 Ebd., 65.
52 Ebd. Zum Folgenden s. Menke (2024), 173–193.

Christoph Menke

40

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als die Hervorbringung von sozialen Teilnehmern, die das Gesetz aner­
kannt haben – die es sich angeeignet und damit sich ihm übereignet haben. 
Denn wenn die Subjektivierung an ihrem Anfang nur durch die Anrufung 
des Gebots erfolgen konnte, dann war sie, in diesem Moment, wesent­
lich singularisierend. Und Singularisierung durchs Gebot heißt, genauer 
bestimmt, die Anerkennung einer Forderung, die nicht angeeignet werden 
kann, weil sie wesentlich von außen oder vom Anderen kommt; denn sie 
ist die Forderung der Normativität. Die Anerkennung dieser Forderung 
kann daher auch nichts anderes als die Unterwerfung unter das Gebot des 
Anderen sein. Die Anrufung durchs oder als Gebot anzuerkennen, heißt 
mithin, in eine Beziehung zum Anderen zu treten, der eben darin der 
Andere und Äußere bleibt. Und das ist zugleich das einzige, das das Gebot 
fordert: Das Gebot ist die Forderung des Anderen an das Individuum, in 
der Beziehung zum Anderen zu sein. Das Gebot ruft das Selbst in die 
Beziehung zum Anderen hinein. Das Gebot verlangt daher nicht weniger 
als eine fundamentale, radikale Umwandlung: Das Gebot verlangt, dass 
das Individuum sich in und damit aus seiner radikalen Asymmetrie zum 
Anderen begreift (und damit aufhört, bloß ein Individuum zu sein; in 
Rosenzweigs Terminologie, die Santner erläutert, wird es zum „Einzelnen“). 
Wenn es sich so begreift, wird aber die Beziehung zum Anderen zu seinem 
Inneren. Nicht der Andere, sondern die Beziehung zum Anderen wird 
interiorisiert. Darauf zielt die Forderung des Gebots: Sie zielt auf die innere 
Veranderung des Selbst. Darin besteht die Anerkennung des Gebots: Sie ist 
kein Akt der Aneignung (wie die Anerkennung des Gesetzes), sondern die 
Anerkennung der Spaltung im Selbst.

Wenn es nun, gegen Althusser, keine Subjektivierung ohne die Anrufung 
des Gebots geben kann – weil der Übergang von der Natur zur normativen 
Ordnung nur durch die Forderung der Normativität als solcher erfolgen 
kann, die nichts anderes als die Forderung des Anderen gewesen sein kann 
–, dann wirkt in jeder Subjektivierung, die dem Individuum einen „Platz“ 
(Althusser) in einer gegebenen sozialen Ordnung anweist, indem sie es zur 
Instanz ihrer Gesetze, also zum Subjekt macht, eine ihr gegenläufige Kraft, 
die sie aussetzt.

Mit dem Ruf und der Antwort und ihrer besonderen Art der Verzeit­
lichung wird […] diese komplexe Anpassung an die Matrix der sozial-
symbolischen Beziehungen und Identifikationen, durch die wir sonst 

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

41

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unseren Platz in der Welt finden, für die Ewigkeit eines Augenblicks 
ausgesetzt.53

In der Anrufung und ihrer Anerkennung vollzieht sich momentan (aber 
immer schon) die Suspension ihrer Macht. Die Anrufung wendet sich 
gegen sich selbst.

iii) Das Argument lässt sich so zusammenfassen: Der sozialen Anerken­
nung unter Gleichen – die Teile einer sozialen Ordnung sind – geht die 
Anrufung des Anderen voraus, durch deren Anerkennung sich der Eintritt 
in die Ordnung, die Unterwerfung unter ihre Gesetze, vollzieht. Weil dies 
der Übergang vom natürlichen Zustand des Individuums zum sozialen des 
Subjekts ist, muss die Anrufung des Anderen, seine Forderung oder sein 
Befehl, im Moment, in dem das Individuum sie hörte, unbestimmt, leer 
gewesen sein. Denn jede Bestimmung könnte hier nur eine normative sein 
(in der hier verwendeten Terminologie: ein Gesetz), und sie zu hören setzte 
daher voraus, bereits ein Subjekt zu sein, das sie verstehen und beurteilen 
kann. Die Anrufung des Anderen konfrontiert das Individuum also – noch 
– nicht mit einem normativen Anspruch, einem Gesetz, sondern dem Ge­
bot: dem Gebot der Normativität, der Forderung, Forderungen zu hören. 
Die Anerkennung dieser Forderung macht es erst bereit und fähig dazu, als 
Subjekt Teil einer sozialen Ordnung zu sein. Sie führt das Individuum also 
in die soziale Ordnung ein, aber sie ist selbst nicht sozial: keine Anerken­
nung zwischen solchen, die darin Gleiche sind, dass sie Teile einer sozialen 
Ordnung sind, sondern der oder des Anderen durch die Einzelnen. Diese 
nicht-soziale Anerkennung des Anderen ist als der Anfang die Bedingung 
jeder Anerkennung in einer sozialen Ordnung, ohne die es diese Ordnung 

53 Ebd., 87. – Von hier aus lässt sich das Problem von Althussers Bezug auf die 
„christliche religiöse Ideologie“ genauer bezeichnen. Es liegt nicht schon in der re­
ligiösen Modellierung der Anrufung (wie Butler Althusser und Dolar gleichermaßen 
vorwirft; s. Butler (1997), 113 u. 127). Es liegt vielmehr darin, dass er die religiöse 
Anrufung nur so verstehen kann, dass sie uns eine „persönliche Identität“, einen 
„Platz in der Welt“, einen „festen Wohnsitz“ zuweisen will und dass die Aufnahme 
der Anrufung darin besteht, dies zu bejahen: „‘Es ist wahr, hier bin ich, als Arbeiter, 
als Unternehmer, als Soldat!‘ – in diesem Jammertal“ (Althusser (1977), 93). Am 
religiösen Beispiel soll sich nach Althusser mithin zeigen, dass die Anrufung wie ihre 
Anerkennung in ihren Effekten polizeilich ist: die Einfügung in eine gegebene Ord­
nung und ihre Platzverteilungen. Julia Christ hat dies als eine spezifisch christliche 
Modellierung der religiösen Anrufung gedeutet, die mit dem jüdischen Beispiel, das 
Althusser anführt – der Anrufung von Mose am Berg Horeb – gänzlich inkompatibel 
ist; s. Christ (2021), 41f. sowie 271–281 zur Kritik an der „spekulären“ Logik der 
Anrufung bei Althusser.

Christoph Menke

42

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also nicht geben kann und die gerade deshalb in ihr immer schon vergessen 
werden muss.

Wenn die Anrufung des Anderen den vergessenen Anfang der Subjekti­
vierung bildet, dann kann diese Anrufung aber auch wieder geschehen, 
nachdem die Subjektivierung erfolgt ist. Das Gebot kann wiederholt wer­
den, wenn das Individuum bereits in die soziale Ordnung eingetreten und 
zum Subjekt geworden ist. Dann ruft das Gebot aus der sozialen Ordnung 
heraus. Das macht das zweite Gebot, das Gebot zum zweiten Mal, zum 
Gebot der Befreiung. Denn

es bietet dem Subjekt kein neues Gesetz oder einen neuen Plan, mit dem 
es sich identifizieren kann, oder eine neue Reihe von Beispielen, die es 
wiederholen kann; indem es eine andere Art und Weise der Anrufung 
vollzieht. befreit es vielmehr das Subjekt von dem, was ich seine Ägypto­
manie genannt habe.54

Das zweite Gebot zu hören und seine Forderung anzuerkennen, bedeutet 
daher zugleich eine „zweite Geburt“: nicht die Geburt der „Person“, als 
Instanz des Allgemeinen (Ich, das Wir ist), sondern „die ‚Geburt‘ des me­
taethischen Selbst“ als Einzelnes aus seiner sozialen Existenz als Person.55 

Die Anerkennung der Anrufung durch den Anderen wird mithin erst zu 
Befreiung, wenn sie in der Teilnahme an der sozialen Anerkennung verges­
sen worden ist. Am Anfang, wenn das Individuum durch die Anrufung des 
Anderen zum ersten Mal getroffen wird, war sie noch nicht befreiend. Hier 
ist die Anrufung ein Akt reiner Gewalt – sie ist für das Individuum bloß 
eine Unterbrechung seiner natürlichen Vollzüge – und ihre Anerkennung 
daher ein Akt der Unterwerfung. Aber wenn das Subjekt, das zum Teil 
einer sozialen Ordnung geworden ist, die Anrufung durch den Anderen 
zum zweiten Mal hört, erinnert die Anrufung es daran, was es gewesen 
ist: nicht ein Subjekt, sondern der Übergang vom Individuum zum Subjekt, 
von der Natur zur Gesellschaft – der Schauplatz einer Differenz oder Spal­
tung. Die Anerkennung des Anderen ist hier die Anerkennung der eigenen 
Nicht-Identität.

Aber wer ist der Andere, der die Macht hat, das Gebot der Subjektivie­
rung zu wiederholen? Wo finden diese Anrufung und ihre Anerkennung, 
die uns befreit, statt? Auch für das zweite Gebot (dessen Anerkennung die 
zweite Geburt des Selbst bedeutet) gilt, was Althusser für die Anrufung 

54 Santner (2001), 103f. Der Bezugspunkt dieser Formulierung ist die biblische Erzäh­
lung vom Exodus; dazu Menke (2022), Kap. 4.

55 Ebd., 76f.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

43

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesagt hat, die das Individuum zu einem sozialen Subjekt macht: dass sie 
nur durch den Anderen, das (große) Subjekt erfolgen kann. Deshalb hat 
Althusser recht damit, dass die Religion die Struktur der „Ideologie“, also 
der Praxis der Subjektivierung, als solcher bildet: Sie bedarf der Instanz des 
„Einzigen und Absoluten SUBJEKTS“. Aber wer diese Instanz besetzt und 
verkörpert, ist damit nicht entschieden. In der ersten Anrufung muss es je­
mand sein, der für ein Individuum die Position einer unbedingten Autorität 
einnehmen kann. In der zweiten Anrufung muss es jemand sein, der die 
Kraft hat, es dazu herauszufordern, an seinen Anfang zurückzukehren und 
diesen Anfang zu wiederholen. Das aber kann irgendjemand sein; irgendje­
mand kann der gebietende Andere werden. Die Befreiung findet also genau 
in dem Feld derjenigen Beziehungen statt, in dem die soziale Anerkennung 
eine normative Ordnung der Gleichheit unter Gesetzen errichtet: zwischen 
der einen und der anderen. Jede andere, die in dieser Ordnung ein gleicher 
sozialer Teil ist, kann für die eine zu der Anderen werden, die ihr gebietet, 
den Anfang ihrer Subjektivierung zu wiederholen. Jeder andere kann der 
Andere sein, durch dessen Anerkennung das Selbst befreit wird.

Deshalb öffnet sich mit jedem Akt, in dem die Andersheit des anderen 
anerkannt wird, ein Raum radikaler Gleichheit. Zwar gilt: Die Anerken­
nung der Andersheit ist eine Relation zwischen Ungleichen; der Andere 
ist der „ganz“, „unendlich“ andere.56 Das trennt sie von der sozialen Aner­
kennung, die durch die (logische) Gleichheit beider Akte und die (ontolo­
gische) Gleichheit beider Subjekte definiert ist. Wenn zugleich aber jede 
andere die Andere sein kann, die das Selbst befreit, dann heißt, die Andere 
anzuerkennen, ihre Andersheit als die eines jeden, einer jeden Beliebigen, 
zu begreifen. Es bedeutet, die „Andersheit an die Einzigartigkeit“ zu bin­
den. Der oder die befreiende Andere ist „die universelle Ausnahme, die 
Regel der Ausnahme (‚tout autre est tout autre‘ bedeutet ‚tout autre est 
singulier‘ […], ein Satz, der den Vertrag zwischen der Universalität und 
der Ausnahme der Einzigartigkeit besiegelt)“57. Die Anerkennung der An­
deren erfolgt immer einzeln – in der Anerkennung der Andersheit dieser 

56 So Jacques Derrida in der Erläuterung seiner Formel „tout autre est tout autre“ in 
„Den Tod geben“. (Derrida (1994), 408f.) Das ganz Andere kann nach Derrida nur 
durch „die Monotonie der Tautologie“ ausgedrückt werden. Über das ganz Andere 
lässt sich nur sagen, dass es ganz anders ist. Aber auch wenn die Formel als Tauto­
logie nichts Bestimmtes sagt, so tut sie dies doch an einer ganz bestimmten Stelle 
im Denken. Es kommt nicht darauf, die Tautologie zu wiederholen, sondern zu 
verstehen, was zu ihr nötigt.

57 Ebd., 413.

Christoph Menke

44

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzelnen anderen. Aber weil sie nicht die Anerkennung der Einzelnen als 
besonderer, als der besonderen Instanz des sozial Allgemeinen ist, ist sie 
als bestimmungslose schlechthin universal. Es gibt keine Bedingung dafür, 
die befreiende Andere zu sein; nichts qualifiziert dafür. Die jeweils singulä­
ren, und singularisierenden, Akte der befreienden Anerkennung sind daher 
miteinander verbunden. Jeder einzelne Akt ist wie jeder andere, jede befrei­
ende Andere wie jede andere Andere. Sie sind darin gleich, ganz anders zu 
sein. Das ist ihre Einheit: die Gemeinschaft der Einzelnen, die füreinander 
befreiende Andere sind, weil sie einander ungleich sind.

*

Postskript: Ich habe meine Rekonstruktion der Dialektik der ungleichen 
Anerkennung, des Widerstreits zwischen Befreiung und Unterwerfung, 
eingeleitet mit Thomas Schmidts kritischer Diagnose einer unaufgelösten 
Spannung in Hegels Begriff der sozialen Anerkennung der Gleichheit. 
Schmidts Einwand lautet, dass Hegel die „Asymmetrie des limitativen 
Verhältnisses der Individuen untereinander und ihres privativen Verhältnis­
ses zur allgemeinen Gattung der Sittlichkeit“ – die er selbst „logisch“ in 
Anspruch nehme – missachte und unzureichend entfalte.58 Ich habe vorge­
schlagen, diesen Einwand so zu verstehen, dass die Individuen und ihre 
Verhältnisse untereinander nicht in ihrer Teilnahme am sozial Allgemeinen 
aufgehen: dass sie durch eine Äußerlichkeit gegenüber ihrer sozial konstitu­
ierten Subjektivität markiert sind, die sich nicht aufheben lässt – und dass 
diese Äußerlichkeit (in Althussers Terminologie: zwischen „Individuum“ 
und „Subjekt“) ebenso unterwerfend wie befreiend ist. Das entspricht der 
These, mit der Thomas Schmidt endet: dass sich auch bei Hegel, aber 
gegen sein Programm, eine „Doppelheit“59 der geistigen Formen finde, die 
nicht aufgelöst werden könne (oder dürfe). Das sind die Sittlichkeit und 
die Religion. Beide sind Formen der Einheit von limitativer und privativer 
Negation, aber gegenläufig. Worin aber liegt ihre Gegenläufigkeit? Eine 
Weise, sie zu verstehen, besagt, dass die Sittlichkeit und die Religion diese 
Einheit in entgegengesetzter Richtung prozessieren: Die Sittlichkeit arbeitet 
an der Aufhebung der limitativen Verhältnisse der Individuen untereinan­
der in die soziale Einheit durch private Negation, die Religion hingegen 
unterläuft und durchsetzt die privative Negation der sozialen Einheit durch 

58 Schmidt (1997), 487.
59 Ebd., 495.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

45

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die limitativen Verhältnisse der Individuen. So verstanden, wiederholt sich 
in der Einheit von Sittlichkeit und Religion die Differenz der limitativen 
von der privativen Negation. So lässt sich verstehen, weshalb die Sittlichkeit 
und die Religion gegenläufig sind und ihre Differenz unaufhebbar ist: weil 
sie die zwei gegenläufigen Weisen sind, das Verhältnis von limitativer und 
privativer Negation zu prozessieren. Der Schlusssatz von Thomas Schmidts 
Anerkennung und absolute Religion lautet: Der gemeinsame „Grund“60 von 
Sittlichkeit und Religion

ist die negative Identität des Absoluten, die nur in dem Maße als unbe­
dingter Grund der Beziehung und Unterscheidung in Erscheinung tritt, 
als sie die limitative Differenz des religiösen und sozialen Lebens und 
ihre gemeinsame privative Unterschiedenheit vom Grund der unbeding­
ten Geltung freigibt.61

Literatur

Althusser, Louis: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/Westberlin 1977.
Butler, Judith: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford 1997.
Butler, Judith: Giving an Account of Oneself, New York 2005.
Christ, Julia: L’oubli d’universel. Hegel critique du libéralisme, Paris 2021.
Derrida, Jacques: Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hrsg.), Gewalt und Gerech­

tigkeit. Derrida-Benjamin, Frankfurt am Main 1994, S. 331–445.
Dolar, Mladen: Beyond Interpellation, in: Qui Parle 6 (1993), H. 2, S. 75–96.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Hamburg 1988.
Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon­

flikte, Frankfurt am Main 1992.
Honneth, Axel: Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Nancy Fraser/Axel Honneth: Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 129–224.

Honneth, Axel: „You“ or „We“: The Limits of the Second Person Perspective, in: Euro­
pean Journal of Philosophy 29 (2021), H. 3, S. 581–591.

Menke Christoph: Geist und Leben. Von der Phänomenologie zur Genealogie, in: 
ders.: Autonomie und Befreiung, Berlin 2018, S. 82–116.

Menke, Christoph: Theorie der Befreiung, Berlin 2022.

60 Ebd., 496.
61 Ebd.

Christoph Menke

46

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menke, Christoph: Moral und Freiheit, Gesetz oder Gebot, in: Mahmoud Bassiou­
ni/Eva Buddeberg/Mattias Iser/Anja Karnein/Martin Saar (Hrsg.): Die Macht der 
Rechtfertigung. Perspektiven einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit, Berlin 2024, 
S. 173–193.

Santner, Eric L.: On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and 
Rosenzweig, Chicago/London 2001.

Schmidt, Thomas: Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesellschafts­
theorie und Genese der spekulativen Religionsphilosophie in Hegels Frühschriften, 
Stuttgart/Bad Cannstatt 1997.

Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung 

47

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-21 - am 20.01.2026, 04:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Freiheit erfahren im Horizont sozialer Anerkennung
	Gleichheit, Anrufung, Befreiung: Drei Vektoren der Anerkennung |Christoph Menke
	1. Integration
	2. Anrufung
	3. Befreiung
	Literatur



