
3 Entwicklung der Theorie sozialer Felder 

3 .1 Probleme und Orient ierung bei  
den Klassikern 

Nach den Ursprüngen soziologischer Begriffe zu fragen, heißt im Allge-

meinen nach den Fragen zu fragen, auf die sie eine Antwort bilden sollen. 
Dies gilt für weite Teile soziologischer Begriffs- und Theoriebildungen 

und für Bourdieus Begriffsinstrumentarium ganz besonders. Um einige 

Beispiele zu geben: Die Begriffe der sozialen Handlung, der Kommunika-
tion, der sozialen Praxis oder auch Institution und soziales System antwor-

ten genau wie auch beispielsweise Durkheims Begriff der soziologischen 

Tatsache1 auf die Frage, wie sich das Soziale als Objektbereich konzipie-
ren lässt, worum es also geht, wenn man als Soziologe sagt, man konstru-

iert die soziale Welt als Objektbereich, um sie zu analysieren und zu erklä-

ren.2 Diesem Verständnis der Orientierung von Begriffsbildung folgend, 
erscheint es fraglich oder von geringem Interesse zu sein, einigen Wurzeln 

soziologischer Tradition nachzuspüren, die als Einfluss und Modell für die 

Begriffe und Konzeptionen einzelner Theorien betrachtet werden können. 
Für Bourdieu gilt dieser Zweifel insbesondere, da er für seine eigene so-

ziologische Arbeit eine solche empirie- und problembezogene Begriffs-

arbeit in Anspruch und von einer begriffsgeschichtlichen Ausarbeitung 

1 Durkheim bietet sich an dieser Stelle als Bezugsgröße an, da er das Problem 
der disziplinären Objektbestimmung wie kaum ein zweiter mit dem Begriff 
der soziologischen Tatsache auf den Begriff gebracht hat. 

2 So mag zum Beispiel Niklas Luhmann mit dem Problem gerungen haben, 
wie sich das genuin Soziale, im strengen Sinne von Durkheims Forderung, 
Soziales nur durch Soziales zu erklären, konzipieren lässt, ohne auf Be-
wusstsein, Motive, Ziele und Pläne von Akteuren zurückgreifen zu müssen; 
in ähnlicher Weise, aber mit anderen Gewichtungen, ist auch Habermas mit 
Blick auf das Intersubjektivitätsproblem dazu veranlasst, von einem vernünf-
tigen Subjekt auf kommunikative Rationalität umzustellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

seiner Theorie bewusst Abstand genommen hat. Für die Genese seines 

Feldbegriffes vermerkt er entsprechend, dass er problembezogen entwi-

ckelt worden ist und Grundzüge teilt, die eigentlich allen Begriffen und 
Konzepten moderner Wissenschaften zukommen: 

„Hier gilt einmal mehr, daß die Erforschung der Genealogie – sie würde zu ei-

nander so fernstehenden Autoren wie Trier und Kurt Lewin führen – unendlich 

viel weniger erbrächte als der Bezug auf die Vorfahren oder die theoretische 

Richtung, in die die Verwendung des Wortes das ganze Unternehmen einreihte: 

Die relationale – eher denn strukturalistische – Denkweise, die, wie Cassirer, in-

dem er sie explizit machte, gezeigt hat, die der gesamten modernen Wissenschaft 

ist, ist sicherlich das, was scheinbar so verschiedene Arbeiten wie die der russi-

schen Formalisten – insbesondere Tynianows – und Lewins oder Elias’ und 

selbstverständlich auch des linguistischen oder anthropologischen Strukturalis-

mus eint.“ (Bourdieu 1997: 67) 

Verschiedene wissenschaftliche Begriffe sind derart vergleichbar im Hin-
blick auf die gemeinsame Einsicht in die Relationalität wissenschaftlichen 

Denkens, die in ihnen zum Ausdruck gebracht werden soll. Für die Sozio-

logie wie insgesamt für die Sozialwissenschaften ist dies mit den besonde-
ren Schwierigkeiten verbunden, mit der Alltagssicht auf die soziale Welt 

zu brechen, mit Hilfe der sprachlichen Mittel, die eben auch im Alltag ge-

braucht werden. Die für wissenschaftliche Analysen möglichst präzise und 
dem Objekt ‚angemessene‘ Definition muss dauerhaft im Unterschied zur 

Alltagssprache mit bedacht und durchgesetzt werden. Dabei kann es kaum 

möglich sein, die Einzelbegriffe gleichsam für sich zu definieren; vielmehr 
kommt es darauf an, sie im Sinnzusammenhang einer theoretischen Ter-

minologie einsinnig zu verwenden. Das hat trotz zuweilen begriffslogi-

scher Orientierungen in seiner Theorie neben Bourdieu von den gegenwär-
tigen Soziologen kaum jemand so stark betont wie Niklas Luhmann (vgl. 

1981: 174f.).3

Auch wenn Luhmann stärker auf das Problem wissenschaftlicher Ver-
ständigung und Verständlichkeit rekurriert, also thematisiert, welche 

3 „Schließlich möchte ich nochmals sehr allgemein von einem Sachverhalt 
sprechen, den man soziologisch der im 17. Jahrhundert einsetzenden Ausdif-
ferenzierung eines besonderen Wissenschaftssystems zurechnen könnte. Ich 
möchte es Steigerung des Auflöse- und Rekombinationsvermögens nennen. 
Gaston Bachelard hat diese Tendenz modellhaft am Begriff der Materie vor-
geführt. Das, was zunächst als Einheit gedacht und mit Eigenschaften belegt 
war, wird als Relation umbegriffen. Das, was als Element fungiert, wird tie-
fer gelegt – nur um im nächsten Entwicklungssprung seinerseits aufgelöst zu 
werden. Es bilden sich dann Gegenbegriffe, die eine dem Auflösungsniveau 
entsprechende Rekombination formulieren – zum Beispiel Emergenz, Evolu-
tion, System. Die eigentlichen wissenschaftlichen Aussagen beziehen sich 
jetzt auf Relation oder auf Korrelation bzw. Covariationsverhältnisse […].“ 
(Luhmann 1981a: 174f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 73 

kommunikativen Verstehens- und damit Annahmeprobleme mit theoreti-

schen Nomenklaturen verbunden sind, zielt er mit dem gemeinsamen Tra-

ditionshintergrund Bachelard auf das Problem der sprachlichen Darstel-
lung relationaler Begriffe und Konzepte. Dabei geht es auch um die Not-

wendigkeit und Unvermeidbarkeit des Bruchs mit der Alltagssprache, die 

die Hörer oder Leser, vor allem die soziologischen unter ihnen, mit gesun-
dem Menschenverstand im Sinne von Gemeinplätzen und einem sens 

commun ausstattet. Die Distanzierung von Theorie und Praxis, von, um 

mit Weber zu reden, Begriff und Wirklichkeit, erscheint in diesem Zusam-
menhang nicht mehr nur zur negativen Abgrenzung vom objektivistischen 

Paradigma soziologischer Theoriebildung, sondern durchweg in positiver 

methodologischer Wendung als Bedingung der Möglichkeit von wissen-
schaftlicher Erkenntnis. Die Instrumentarien, die relationales Denken mög-

lich und operationalisierbar machen, sind neben einer konsequenten Ter-

minologie, wie sie auch Luhmann im Blick hat und die ein Verweisungs-
zusammenhang von Begriffen ist, deren Bedeutung sich eben nur durch ih-

ren Gebrauch in genau diesem Verweisungszusammenhang ergibt, vor al-

lem auch statistische Analysen.4 Die Überführung der bedeutungskompak-
ten und damit verweisungsreichen Alltagsbegriffe in operationale Defini-

tionen zwingt zum einen dazu, Wörter in verschiedene Variablen aufzulö-

sen und damit erst wissenschaftliche Begriffe zu erarbeiten, und zum ande-
ren dazu, die praktische Relevanz der alltäglichen Begriffe zu überprüfen. 

Es lässt sich dann beispielsweise nach Maßgabe sorgsam ausgewählter 

Merkmalseigenschaften beobachten, dass im wissenschaftlichen Feld der 
französischen Soziologie Veröffentlichungen im Nouvel Observateur

durch Fachkollegen mal positiv, mal negativ gewertet werden und dass 

dieser Sachverhalt mit unterschiedlichen sozialen Positionen im wissen-
schaftlichen Feld signifikant korreliert. Kurzum: Den sens commun der 

französischen Soziologen gibt es nicht, sondern eine Pluralität, je nach der 

sozialen Position im wissenschaftlichen Feld (vgl. Bourdieu 1988: 44f.). 
Und genau diese Auflösung der Gruppe ‚der Professoren‘, wie sie alltags-

sprachlich als praktisch wirksam angesehen wird, erfordert dann eine wei-

tere Analyse, die sich der Erklärung der Unterschiede widmet. Diese wird 
von Bourdieu mit der Feldanalyse mitgeliefert.5 Die Beispiele ließen sich 

erweitern bis hin zu stark ‚naturalisierten‘ Kategorien wie Mann/Frau, die 

sich bei genauerer Betrachtung auch nicht als praktisch wirksam erweisen, 
insofern zumindest nicht, als sich, zumindest gegenwärtig, kaum derart ge-

schlechtsspezifisch homogene Verhaltensweisen finden lassen, die es als 

4 An solche denkt Luhmann in diesem Kontext nun gerade nicht. 
5 Dieses Erklärungsmodell ist ganz im Sinne von Webers Motivationsverste-

hen, da hier die Positionierungen der Professoren zunächst ihrem Sinngehalt 
nach als unterschiedlich verstanden werden, um sie dann in einen erweiterten 
Sinnzusammenhang, den des Feldes, einzuordnen, der zu einem um Motiva-
tionskontexte erweiterten Verstehen zuführt, das, da es regelmäßig festzu-
stellen ist, zudem eine soziologische Erklärung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

selbstverständlich und unproblematisch erscheinen ließen, die Geschlech-

terdifferenz als unüberprüfte Grundkategorie für jede statistische Analyse 

zu tradieren. Genau in einem solchen Verzicht auf die Reflexion der all-
täglichen und der, wenn man so will, wissenschaftlich alltäglichen Katego-

rien liegt für Bourdieu das Problem der Spontansoziologie (vgl. Bourdieu 

1988: 16; 1991: 41ff.) begründet. Die Techniken des rupture épistémolo-
gique, die Bourdieu vor allem in den wissenschaftlichen Instrumenten der 

Objektivierung findet, führen allerdings nur dann zu einer wirklich reflek-

tierten und damit möglichst objektiven Soziologie, wenn der Soziologe be-
ständig sein Kategoriensystem in Frage stellt; und dies gelingt nur, wenn 

er seine eigene Position im sozialen Gefüge im Allgemeinen und dann im 

wissenschaftlichen Feld im Speziellen mit den Mitteln der Soziologie ana-
lysiert. Nicht nur kann so eine Erklärung des eigenen Denkens und For-

schens erfolgen, sondern zudem kann sich der Soziologe nur so davor 

schützen, eine perspektivisch reduktionistische Position einzunehmen, die 
ihren Grund nicht, zumindest nicht allein, in sachlichen Erwägungen hat, 

sondern in der sozialen Position, die eine besondere Stellung im wissen-

schaftlichen Feld bedeutet. Mit einer solchen Sozioanalyse ist auf Dauer 
die optimistische Hoffnung verbunden, dass sich Soziologen über die rein 

sozialen Hemmnisse der Produktion objektiver soziologischer Erkenntnis-

se klar werden und sie so weit wie möglich einschränken. Im Idealfall, und 
dies lässt sich in dieser Idealisierung kaum anders als als regulative Idee

verstehen, findet sich irgendwann eine Analyse des soziologischen Feldes, 

die es erlaubt, die einzelnen Paradigmen und Theorien zusammenzuführen 
– ohne dass damit das Ende der wissenschaftlichen Konfrontation proji-

ziert wäre.6 Dies meint nicht die Einzelleistung einer Reflexionstheorie des 

erlangten Standes soziologischen Wissens, wie sie beispielsweise noch 
von Parsons für die Konvergenz klassischer Positionen behauptet wurde, 

sondern die sukzessive Integration der Perspektiven der Akteure des sozio-

logischen Feldes über Theorien und Methoden.7 Getragen ist dieser Ge-
danke offensichtlich von der Überzeugung, dass alle Soziologen letztlich 

dieselbe soziale Welt erforschen, die sie durch ihre Theorien und Metho-

den als wissenschaftliches Objekt erst konstruieren. 
Für Bourdieu stellt die Feldtheorie das analytische Instrumentarium 

bereit, mit dem eine Analyse des soziologischen Feldes möglich ist und 

das in Selbstanwendung die Relationierung der eigenen Position erlaubt. 

6 Denn: „Du fait que la vérité du monde social est un enjeu de luttes dans le 
monde social et dans le monde (sociologique) qui est voué à la production de 
la vérité sur le monde social, la lutte pour la vérité du monde social est né-
cessairement sans fin, interminable.“ (Bourdieu 2001a, 221) 

7 So formuliert Bourdieu in seiner Abschlußvorlesung sehr deutlich: „Mais ce 
‚géométral de toutes les perspectives‘ n’est autre que le champ où, comme je 
n’ai pas cessé de le rappeler, les points des vue antagonistes s’affrontent se-
lon les procédures réglées et s’intègrent progressivement, par la vertu de la 
confrontation rationelle.“ (Bourdieu 2001a: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 75 

Die Selbstanwendung ist allerdings nichts anderes als ein Spezialfall der 

allgemeinen Anwendung der Feldtheorie auf die gesamte soziale Welt, 

von der die Wissenschaft und die Soziologie je separate Bereiche sind. 
Wie die anderen Begriffe seiner Theorie der Praxis auch antwortet die 

Feldtheorie auf konkrete Forschungsprobleme und stellt vor allem einen 

Versuch dar, eine weitere, vom Dualismus des Subjektivismus und Objek-
tivismus ableitbare Unterscheidung in ihren jeweiligen Einseitigkeiten zu 

vermeiden. Sie wendet sich sowohl gegen einen (Vulgär-)Marxismus, der 

noch alle kulturellen Phänomene und Wissensbestände einer Gesellschaft 
als Reflex objektiv-materieller Strukturen begreifen will und damit keine 

Eigenlogik der Ideenentwicklung denken kann, als auch gegen eine post-

modernistische Semiologie, die den materiellen Strukturen die soziale Re-
levanz für die Entwicklung kultureller Wissensproduktion abspricht und 

diese in reine Diskurse auflöst. Bourdieu geht es also um die Aufhebung 

dieser Denkextreme in eine Feldtheorie, die beides zugleich zu denken 
versucht: die immanente und die externe Erklärung (vgl. Bourdieu 1998o: 

16ff.). 

In dieser zweiten Verwendungsweise dient die Feldtheorie der Analyse 
autonomisierter gesellschaftlicher Bereiche und besetzt das Thema einer 

Theorie der Moderne als Theorie differenzierter Gesellschaft(en). Der An-

spruch der Feldtheorie geht aber über die Formulierung einer Theorie der 
Moderne hinaus. Im Hinblick auf die Sozioanalyse der wissenschaftlichen 

Arbeit kommt ihr primär die Funktion zu, eine Methode systematischer 

Verbesserung der soziologischen Analysen zu liefern. Dass sie dabei im-
mer auch etwas zur Analyse der Moderne beiträgt, steht an dieser Stelle 

nicht im Zentrum. Man könnte in diesem Zusammenhang von einer wis-

senschaftssoziologischen wie auch wissenschaftstheoretischen Verwen-
dungsweise im Unterschied zur differenzierungstheoretischen sprechen. 

Insgesamt lassen sich zumindest drei Verwendungsweisen des Feldbegriff 

unterscheiden: Zum Ersten auf der Ebene der allgemeinen Sozialtheorie 
eine problembezogene Verwendungsweise; zum Zweiten eine differenzie-

rungstheoretische Verwendungsweise und zum Dritten eine wissenschafts-

soziologisch-wissenschaftstheoretische Verwendungsweise. Die unter-
schiedlichen Verwendungsweisen weisen darauf hin, dass die Feldtheorie 

neben ihren inhaltsspezifschen Anwendungen zunächst insofern einen me-

thodologischen und epistemologischen Status hat, als Bourdieu mit diesem 
Begriff seine spezifische wissenschaftstheoretische Position in sein analy-

tisches Instrumentarium umsetzt, das zur Analyse sozialer Prozesse insge-

samt dienen können soll. Die Prämissen, die in die Feldtheorie eingehen, 
sind diejenigen, die im vorangegangenen Kapitel schon kurz als relationa-

les Denken zur Sprache gekommen sind und die Bourdieu im Anschluss an 

Gaston Bachelard und vor allem an Ernst Cassirers wegweisende Arbeit 
Substanzbegriff und Funktionsbegriff (Cassirer 1969) entwickelt.  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ein Rückgriff auf die wissenschaftstheoretische Tradition Cassirers 

lohnt sich dann insofern und entgegen der angeführten Einwände gegen 

solcherart begriffsgeschichtlicher Analyse, als sie möglicherweise Auf-
schlüsse über den Status des Feldbegriffs in Bourdieus Theorie ermöglicht, 

der so offensichtlich in Bourdieus Arbeiten nicht zu finden ist. Deutlich 

wird dies daran, dass sich die Weberinterpretation von Bourdieu als eine 
Übersetzung in Relationsbegriffe lesen lässt (vgl. Kap. 3.5). Der Rückgriff 

ermöglicht es zudem, eine über terminologische Ähnlichkeiten hinausge-

hende begründete Verbindung zu dem Klassiker der Feldtheorie in der 
Psychologie und den Sozialwissenschaften herzustellen: Kurt Lewin. Die 

Konstruktion des Feldbegriffs aus dem wissenschaftstheoretischen Ver-

ständnis Cassirers bei Lewin scheint systematisch mit Bourdieus Feldbe-
griff verbunden zu sein, der gleichermaßen seine grundlegende wissen-

schaftstheoretische Orientierung in die Tradition Cassirers einordnet (vgl 

Bourdieu 1998b: 15).  

3.2 Substanzbegr if f  und Funkt ionsbegr if f  

Die Brücke zwischen Lewin und Bourdieu findet sich mit Cassirers erstem 

systematischen Werk Substanzbegriff und Funktionsbegriff aus dem Jahr 
1910. Die Untersuchung der begriffslogischen Entwicklungen in der Ma-

thematik und den naturwissenschaftlichen Disziplinen der Physik und 

Chemie interessiert hier nicht im Detail, sondern nur im Hinblick auf die 
Unterscheidung der Funktionsbegriffe von den Substanzbegriffen. Sowohl 

die spezifische Form von Funktionsbegriffen als Relationsbegriffen als 

auch die von Cassirer vertretene Auffassung der Induktion eines Gesetzes 
vom Einzelfall finden sich bei Lewin und Bourdieu; wobei allerdings nur 

Lewin den Anspruch auf eine Gesetze im strengen Sinn formulierende So-

zialwissenschaft vertritt, während Bourdieu weiterhin in seiner Grund-
orientierung an Weber Soziologie als historisch vergleichende Wissen-

schaft betreibt. Allerdings scheint auch bei Bourdieu der Anspruch gege-

ben, seine hauptsächlich am Einzelfall der französischen Gesellschaft ge-
wonnenen Erkenntnisse auf alle anderen Fälle, die strukturell homolog und 

damit vergleichbar sind, übertragen zu können. In diesem Sinne geht es 

auch ihm um strukturelle Invarianten, die bestimmte Geschehensabläufe 
und Dynamiken erzeugen. Auch wenn die jeweilige gesellschaftliche 

Struktur historisch gewachsen ist, so heißt dies doch nicht, dass die Ergeb-

nisse nur für die analysierte Gesellschaft Gültigkeit beanspruchen können. 
Mit möglicherweise einigen Einschränkungen lässt sich Lewins in Ab-

grenzung zum reinen Kausalmodell generalisierter Gesetzesbegriff auch 

für Bourdieus Theorie und hier vor allem für das Raum- und das Feldkon-
zept übertragen.  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 77 

Cassirer zeichnet die Entwicklung der modernen Wissenschaften an-

hand der Ablösung von Substanzbegriffen durch Funktions- bzw. Rela-

tionsbegriffe nach. Die Bildung von Substanzbegriffen ist das Grundprin-
zip der aristotelischen Logik. Begriffe werden nach dem Grundprinzip der 

Angabe eines genus proximum und der differentia specifica gebildet. Die 

beobachtbaren Gegebenheiten der Welt werden im Hinblick auf ihre Ähn-
lichkeit in Gattungen oder Klassen eingeteilt:  

„Nichts anderes wird in der Tat vorausgesetzt, als das Dasein der Dinge selbst in 

ihrer zunächst unübersehbaren Mannigfaltigkeit und das Vermögen des Geistes, 

aus dieser Fülle der individuellen Einzelexistenzen diejenigen Momente heraus-

zuheben, die einer Mehrheit von ihnen gemeinsam zugehören. [...] Die wesentli-

chen Funktionen, die das Denken hierbei betätigt, sind also lediglich die des 

Vergleichens und Unterscheidens gegebener sinnlichen Mannigfaltigkeiten.“ 

(Cassirer 1969: 5f.) 

Die durch Feststellung von Ähnlichkeitsbeziehungen gewonnenen Begrif-
fe sind insofern Substanzbegriffe, als sie auf eine Metaphysik verweisen, 

die der aristotelischen Logik zugrunde liegt. Die metaphysischen Annah-

men schließen die logische Lücke dieser Logik, die darin besteht, dass die 
Vergleichskriterien, die zur Begriffsbildung herangezogen werden, selbst 

nicht logisch abzuleiten sind. So bilden die Begriffe letztlich die Mannig-

faltigkeit der Dinge und ihre Gattungsbeziehungen ab. Die logisch richtige 
Begriffsbildung durch Vergleich und fortschreitende Abstraktion führt 

letztlich nicht zu mehr oder minder willkürlichen Klassenbildungen, son-

dern zu Wesensbegriffen: 

„Die Bestimmung des Begriffs durch seine nächsthöhere Gattung und durch die 

spezifische Differenz gibt den Fortschritt wieder, kraft dessen die reale Substanz 

sich successiv in ihre besonderen Seinsweisen entfaltet. So ist es dieser Grund-

begriff der Substanz, auf den auch die rein logischen Theorien des Aristoteles 

dauernd bezogen bleiben. Das vollständige System der wissenschaftlichen Defi-

nitionen wäre zugleich der vollständige Ausdruck der substanziellen Kräfte, die 

die Wirklichkeit beherrschen.“ (Cassirer 1969: 9) 

Die moderne Wissenschaft, so Cassirer im Fortlauf seines Buches, entfernt 

sich immer mehr von dieser substanziellen Begriffslogik, indem sie den 
konstruktiven Charakter der Wissenschaften expliziert. Für die Mathema-

tik ist diese Idee leicht nachzuvollziehen, da hier innerhalb eines axioma-

tisch abgesteckten Gedankensystems logisch schlüssige Ableitungen, Be-
weise und Gesetze produziert werden können, die weitgehend unabhängig 

von der empirisch gegebenen Welt formuliert sind. Dasselbe konstatiert 

Cassirer auch für die Physik, deren Theorien gleichermaßen nicht im Sinne 
der aristotelisch durchgeführten Konstruktion durch Abbildung der Wirk-

lichkeit generiert werden, sondern an „Stelle der sinnlichen Mannigfaltig-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

keit eine andere setzen, die bestimmten theoretischen Bedingungen ent-

spricht“ (Cassirer 1969: 18). An die Stelle der Substanzbegriffe treten die 

Funktionsbegriffe oder auch Reihenbegriffe. Begriffsbildung erfolgt nun 
nicht mehr durch Abstraktion von den Besonderheiten von Einzelfällen 

zwecks Bildung von Gattungsbegriffen, sondern durch die Formulierung 

von Begriffszusammenhängen, die die Besonderheiten des Einzelfalls aus 
dem allgemeinen Begriff ableiten können. Die Mannigfaltigkeit der ein-

zelnen Gegebenheiten wird idealerweise vermittels der Relationen, die un-

ter ihnen bestehen, miteinander verbunden, wobei im Idealfall, der für die 
Mathematik freilich fast immer besteht, ein allgemeines Gesetz formuliert 

werden kann. 

Für alle empirischen Wissenschaften scheint dies Ideal der Formulie-
rung von Funktionsbegriffen zunächst kaum durchführbar, da sie ihre 

Theorien dem Test an der ‚Wirklichkeit‘ aussetzen und folglich eher einer 

abbildenden Begriffslogik zu folgen scheinen. Wenn allerdings nach der 
Verknüpfung und den Regeln bzw. Gesetzen der Wirklichkeit gefragt 

wird, müssen auch die empirischen Wissenschaften zwangsläufig hypothe-

tische Modelle einsetzen, die nicht den Wahrnehmungs- und Beobach-
tungsdaten zu entnehmen sind (vgl. Cassirer 1969: 155).8 Der Kern rela-

tionaler Begriffe liegt nun darin, dass sie die empirischen Gegebenheiten 

derart durch Relationsangaben möglichst gesetzmäßig verknüpfen, dass 
ein Ereignis oder eine Gegebenheit eines Geschehensablaufs durch die Re-

lationen eines Kontextes von Gegebenheiten erklärt werden kann. Das 

Gravitationsgesetz besagt zum Beispiel ja nichts anderes, als dass sich 
zwei punktförmige Körper gegenseitig anziehen, die eine je spezifische 

Masse (mn) haben, wobei sich die Anziehungskraft durch die Relation der 

jeweiligen Massen und des Abstandes zwischen den Körpern errechnet. 
Die Masse der Körper selbst ergibt sich wiederum durch die Geschwin-

digkeit, in der der jeweilige Körper sich bewegt, so dass letztlich jeder Be-

griff des Gesetzes als Relationsbegriff zu begreifen ist. 
Und genau in diesem Sinne konstruieren sowohl Lewin als auch Bour-

dieu ihre sozialwissenschaftlichen Begriffe für den je eigenen Objektbe-

reich als Relationsbegriffe. Problematisch bei der Übertragung auf die 
psychologischen und die sozialwissenschaftlichen Disziplinen ist dabei der 

Bezug der Begriffe auf allgemeine und allgemeingültige Gesetze. Lewin 

hat den nomothetischen Anspruch, der in der naturwissenschaftlichen Be-

8 „Die einzelnen Orte des Mars, die Kepler nach den Beobachtungen Tycho de 
Brahes zugrunde legt, enthalten für sich allein nicht den Gedanken der 
Marsbahn: und alle Häufungen einzelner Lebensbestimmungen vermöchten 
zu diesem Gedanken nicht fortzuführen, wenn hier nicht von Anfang an ide-
elle Voraussetzungen wirksam wären, durch die die Lücken der tatsächlichen 
Wahrnehmung ergänzt und ausgefüllt werden. Was die Empfindung darbie-
tet, ist und bleibt eine Mehrheit leuchtender Punkte am Himmel: erst der rei-
ne mathematische Begriff der Ellipse, der zuvor konzipiert sein muß, schafft 
dieses diskrete Aggregat zum stetigen System um.“ (Cassirer 1969: 157) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 79 

griffslogik enthalten ist, vollgültig für die Psychologie übernommen. Al-

lerdings, und dies scheint mir nicht unwesentlich, hat er den Begriff des 

Gesetzes in einer Weise generalisiert, die ihn auf seinen Objektbereich re-
spezifizierbar macht. Bourdieu hat sich m. W. nicht explizit mit den nomo-

thetischen Implikationen der Relationsbegriffe auseinandergesetzt. Für 

eine weberianisch geschulte, historisch vergleichend arbeitende Soziologie 
wäre dies auch durchaus verwunderlich. Dennoch spricht er der Soziologie 

keinen Sonderstatus unter den wissenschaftlichen Disziplinen zu, sondern 

versucht, sie als eine ganz ‚normale‘ Wissenschaft zu etablieren, die es al-
lerdings mit einem vergleichsweise schwer kontrollierbaren Objektbereich 

zu tun hat: Nicht nur wird soziologisches Wissen über die soziale Welt 

produziert, die zu weiten Teilen aus nichts anderem besteht, als aus nicht-
wissenschaftlichem Wissen; darüber hinaus gehört der Soziologe zu dem 

Objektbereich, den er erforscht. Zudem verändert sich die soziale Welt be-

ständig, und das wissenschaftliche Wissen über die soziale Welt sinkt in 
die alltäglichen Wissensvorräte der Akteure ab, so dass die Soziologie sich 

auf einen beständig ändernden Objektbereich einzustellen hat, somit streng 

genommen nicht zu allgemeinen Gesetzen führen kann, für die schließlich 
gilt, ahistorisch und systematisch zu sein. Für eine historische Wissen-

schaft wie die Soziologie scheint dies ein unerfüllbarer Anspruch, der auch 

die Relevanz von Relationsbegriffen in Frage stellt; dennoch vertritt Bour-
dieu den Anspruch der Generalisierbarkeit seiner Einzelfallstudien. Dieser 

Anspruch lässt sich vielleicht verständlich machen, wenn deutlich ist, wie 

Lewin die Relationsbegriffe im Rahmen seiner Feldtheorie für die Psycho-
logie umsetzt. Die Psychologie steht schließlich vor ähnlichen Problemen, 

wenn sie sich Situationen zuwendet, die sich von Moment zu Moment än-

dern, und wenn sie sich Phänomenen zuwendet, die einer nomothetischen 
Erklärung zunächst zu widersprechen scheinen.  

3.3 Lewins Feldtheorie:  
wissenschafts-theoret ische Voraussetzungen 

Lewin schließt als direkter Schüler Cassirers an die wissenschaftstheoreti-

schen Schriften seines Lehrers an und versucht, die Entwicklung in der na-
turwissenschaftlichen Begriffsbildung für seine Disziplin, die Psychologie, 

fruchtbar zu machen. Besonders deutlich wird dies in einigen seiner wis-

senschaftstheoretischen Schriften, vor allem in Der Übergang von der ari-
stotelischen zur galileischen Denkweise in Biologie und Psychologie (Le-

win 1981a), in denen er die von Cassirer für die Mathematik, Geometrie, 

Physik und Chemie nachgezeichnete Entwicklung auch für die Psycholo-
gie feststellt, allerdings in einem noch weit weniger fortgeschrittenen Sta-

dium. Lewin reklamiert für die eigene Arbeit die Formulierung von Rela-

tionsbegriffen und von allgemeingültigen psychologischen Gesetzen. Wie 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

vor ihm Cassirer diskutiert er dabei mit der Logik der Begriffsbildung 

auch die Logik der Gewinnung von Gesetzen des je zu erklärenden Ge-

schehens. Für die aristotelische Logik fallen Gesetze mit den durch Ver-
gleichung und Abstraktion gewonnenen Wesensbegriffen zusammen. Le-

win diskutiert dies anhand der Behandlung der dynamischen Probleme

(Lewin 1981a: 258). Dynamik und Statik finden sich in der aristotelischen 
Begriffsbildung noch nicht getrennt, da Dynamik nichts anderes ist, als die 

Entfaltung des Wesens des jeweiligen Gegenstandes. Mit der galileischen 

Begriffsbildung wird das teleologische Weltbild aufgegeben, und die Dy-
namik wird nicht aus Wesenstatsachen, sondern aus dem Zusammenwir-

ken des Gegenstandes mit Situationsfaktoren erklärt. Den entscheidenden 

Unterschied findet Lewin aber in dem Verhältnis von Gesetz und Einzel-
fall. Im Rahmen der aristotelischen Logik geht es um Vergleich, Abstrak-

tion und Klassenbildung, wozu die Beobachtung einer Vielzahl ähnlicher 

Gegebenheiten notwendig ist. Das Kriterium der vielen Fälle erlaubt es 
Lewin, auch in den modernen Wissenschaften die aristotelische Logik zu 

entdecken: Sie findet sich in der induktiven Statistik, die eine wissen-

schaftliche Aussage nur dann als relevant und wahrheitsfähig anerkennt, 
wenn sie gehäuft auftritt. In diesem Fall hat man es mit dem Verifikations-

problem zu tun, dass man zu allgemeinen Gesetzen induktiv nicht gelan-

gen kann, sondern lediglich zur Formulierung von Wahrscheinlichkeiten 
und Regelmäßigkeiten. Im Unterschied dazu nimmt die relationsbegriff-

lich arbeitende fortgeschrittene Wissenschaft den Einzelfall en détail ernst 

und versucht, ihn möglichst vollständig zu erklären, ohne von Einzelheiten 
zu abstrahieren oder diese einfach als Ausnahmen von der Regel bzw. als 

Abweichungen herauszurechnen. Die galileischen Wissenschaften, wie vor 

Lewin ausführlich Cassirer am Problem der Induktion diskutiert hat (Cas-
sirer 1969: 313ff.), gehen hingegen davon aus, dass die Gesetzmäßigkeit 

eines Geschehens unabhängig von der Häufigkeit seines Auftretens be-

steht. Die Gesetzmäßigkeit ist schon im konkreten Einzelfall gegeben, der 
in diesem Sinne über sich hinaus weist. Möglich wird diese Auffassung, 

wenn davon ausgegangen wird, dass alle Gegebenheiten des jeweiligen 

disziplinären Objektbereichs gesetzmäßig sind: 

„Ist die Gesetzlichkeit nicht mehr auf jene Fälle beschränkt, die regelmäßig oder 

häufig vorkommen, sondern ist sie eine Eigentümlichkeit jedes physikalischen 

Geschehens, so entfällt die Notwendigkeit, die Gesetzlichkeit eines Geschehens 

auf Grund eines besonderen Kriteriums (nämlich dem der Häufigkeit des Vor-

kommens) jeweils nachzuweisen. Auch ein ‚Einzelfall‘ also ist dann ohne weite-

res als gesetzlich aufzufassen. Historische Seltenheit ist kein Gegenargument, 

historische Regelmäßigkeit kein Beweis für Gesetzlichkeit, weil der Begriff der 

Gesetzlichkeit streng von dem der Regelmäßigkeit, der Begriff der Ausnahmslo-

sigkeit des Gesetzes streng von dem Begriff der historischen Konstanz (des 

‚Immer‘) getrennt wird.“ (Lewin 1981a: 257) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 81 

Die dieser wissenschaftstheoretischen Auffassung entsprechende Methode 

ist das Experiment, da in diesem ein idealer Zusammenhang konstruiert 

und variiert werden kann. Variation9 wird zum Prüfkriterium der Gültig-
keit der wissenschaftlichen Aussage, nicht Häufigkeit. Die Wiederholung 

von Experimenten zur intersubjektiven Validierung wird nicht zur Bestäti-

gung der Hypothese durch Häufigkeit durchgeführt, sondern nur zum 
Zweck der Prüfung, ob sich die Versuchsanordnung und der Ablauf des 

Experiments wiederholen lassen, ob also die Bedingungen reproduzierbar 

sind.
Den Begriff des Gesetzes selbst entkoppelt Lewin von seiner erkennt-

nistheoretischen Bestimmung als Kausalzusammenhang und rückt ihn in 

die Nähe des Typenbegriffs (vgl. Lewin 1981b: .304f.). Lewin argumen-
tiert, dass die als Kausalzusammenhang gedachte Aussage: ‚wenn x, dann 

p‘ in den meisten Fällen der Bildung von Gesetzen nicht die zeitliche Auf-

einanderfolge zweier Geschehnisse meint. Vielmehr drücken Gesetze das 
funktionelle Zusammenwirken mehrerer unabhängiger Faktoren aus. In 

diesem Verständnis geben Gesetze an, „wie die verschiedenen wesentli-

chen Eigenschaften des Geschehens miteinander zusammenhängen“ (Le-
win 1981b: 305).10

Gesetze formulieren in diesem Sinne dann Typen von Geschehen in 

dem Sinne, dass sie einen reinen Fall seinem idealen Ablauf gemäß kons-
truieren, der in der Realität auch nicht in dieser Reinheit vorkommen 

muss. Ein Geschehenstypus fällt also nicht mit dem historischen Gesche-

henszusammenhang zusammen, den er beispielsweise zu erklären hilft. Al-
lerdings gilt das Gesetz nicht bedingungslos, sondern nur, wenn der zu er-

klärende Geschehenstypus auch tatsächlich historisch vorliegt. Kurzum: 

Ein wissenschaftliches Gesetz expliziert den Wirkzusammenhang der rele-
vanten Variablen eines Geschehenstypus und gibt damit zugleich die Be-

dingungen an, unter denen es gilt. 

Mit der Explikation der galileischen Begriffsbildung und Lewins gene-
ralisierender Auslegung des Gesetzesbegriffs sind sowohl die wissen-

9 So Bachelard: „[...] die Erforschung der Variation heftet sich an eine einzel-
ne Erscheinung, sie versucht, deren sämtliche Variablen zu objektivieren, die 
Empfindlichkeit der Variablen zu erkunden.“ (Bachelard 1978: 70) 

10 „In der Regel allerdings hat man, wenn man bei erkenntnistheoretischen Er-
örterungen der Kausalität die Formel: ‚wenn a, so b‘ zeitlich also im Sinne 
von früher – später versteht, etwas anders liegende Fälle im Auge; ‚wenn 
man ein Gas erwärmt, dehnt es sich aus (oder sein Druck steigert sich)‘. Der 
wesentliche Sinn einer solchen Aussage ist jedoch: die Ereignisse a und b 
sind notwendig unselbständige Momente eines einheitlichen Geschehens. 
Die mathematische Formel gibt dabei die quantitativen Verhältnisse des Ge-
schehens an. Schon in diesen Fällen sind die unselbständigen Momente des 
Geschehens zeitlich nebeneinander bestehende Momente. Das Aufeinander-
folgen der Ereignisse ist also im Grunde gar nicht als zeitliche Folge anzuse-
hen, sondern gehört bereits der zweiten Darstellungsmöglichkeit an, deren 
Form, vor allem in der Physik, durchaus beherrschend ist.“ (Lewin 1981b: 
305)

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schaftstheoretischen Annahmen wie auch das Erkenntnisinteresse von Le-

wins Feldtheorie erläutert. Die Feldtheorie soll nun die genannten Prämis-

sen begrifflich ins wissenschaftliche Werk bringen. 

3.4  Lewins Feldtheor ie:  Die  Grundbegrif fe  

Wie Carl-Friedrich Graumann in der Einleitung des vierten Bandes der 

Lewin-Werkausgabe bemerkt, ist es bei genauerem Hinsehen nicht so 
leicht, sich der Feldtheorie von Lewin zu vergewissern. Problematisch er-

scheint vor allem, dass Lewin erst in den 1940er Jahren sein Gesamtwerk 

rückblickend als Entwicklung einer psychologischen Feldtheorie beschrie-
ben und „in seinen letzten Jahren seine Arbeitsweise auch explizit und 

ausdrücklich als ‚Feldtheorie‘ deklariert“ hat (Graumann 1982: 23f.). 

Graumann geht aus diesem Grund davon aus, dass man gerade die frühe-
ren Arbeiten über die Topologie, Vektoren, das Galileische nicht schon 

unproblematisch als hinreichende Formulierung und Bestimmung seiner 

Feldtheorie verstehen kann. Und auch die späten Definitionen würden dem 
Gesamtunternehmen ‚Feldtheorie‘ nicht gerecht werden können (vgl. 

Graumann 1982: 24). Eine Annäherung findet sich allerdings in dem Le-

win’schen Selbstverständnis der Feldtheorie als Arbeitsinstrument: 

„Die Feldtheorie kann wahrscheinlich gar nicht in derselben Weise wie Theorien 

im gewohnten Wortsinn als richtig oder falsch beurteilt werden. Man definiert 

sie besser als eine Methode, nämlich eine Methode der Analyse von Kausalbe-

ziehungen und der Synthese wissenschaftlicher Konstrukte.“ (Lewin 1982: 

135)11

Als Methode erlaubt die Feldtheorie, das Denken in Funktions- bzw. Rela-

tionsbegriffen umzusetzen. Sie definiert das psychologische Feld als den 

individuellen Lebensraum einer Person zu einer bestimmten Zeit. Dieser 
umfasst die Bedürfnisse des Individuums gleichermaßen wie die quasi-

physikalischen, quasi-sozialen und quasi-begrifflichen Fakten (vgl. Lewin 

1969: 45ff.) in der Umwelt des Individuums, sofern diese zu seiner psy-
chologischen Realität zu diesem Zeitpunkt gehören.12 In diesem Aus-

gangspunkt liegt für Lewin vor allem die Abkehr von psychologischen 

Ansätzen, die versuchen, das Feld bzw. die Umwelt eines Individuums in 
physikalischen Termini zu beschreiben, wie es beispielsweise der Beha-

viorismus unter Verzicht auf die subjektive Perspektive der sich verhalten-

11 Die Auffassung von Theorie, von der sich Lewin hier absetzt, ist die gängige 
für die nomothetisch arbeitenden Naturwissenschaften und meint die Zu-
sammenführung mehrerer spezieller Gesetze unter ein allgemeineres. 

12 Lewin spricht in diesen Zusammenhängen von Quasi-Fakten, da die physika-
lischen, sozialen und begrifflichen Fakten nur insofern in die Felddefinition 
eingehen, als sie psychologisch relevant sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 83 

den Individuen versucht (vgl. Lewin 1982: 159). Die objektive Beschrei-

bung des psychologischen Feldes ist für Lewin dann die Objektivierung 

der subjektiven Situation des Individuums. Will man also das Verhalten 
eines Individuums erklären, so muss man berücksichtigen, wie es selbst 

die Umgebung, in der es sich bewegt, wahrnimmt. Diese individuelle Per-

spektive lässt sich nicht durch eine Außenbeschreibung der Situation er-
setzen:

„Diese Welt des Individuums durch die Welt des Lehrers, des Arztes oder sonst 

jemandes zu ersetzen, ist nicht objektiv, sondern falsch.“ (Lewin 1982: 159) 

Lewin geht es hier offensichtlich um eine phänomenologische13 Brechung 

der objektivistischen Ansätze. In diesem Sinne ist dann auch zu verstehen, 
dass Lewin einen rein psychologischen Ansatz zur Erklärung des Verhal-

tens vertritt. Die Formulierung von Gesetzen, die Prognosen über Verhal-

ten erlauben, erfolgt ausschließlich in psychologischen Begriffen.14 Erklä-
rung von Verhalten ist zugleich das Erkenntnisziel der Feldtheorie, die 

Lewin insofern auch als einen dynamischen Ansatz versteht (Lewin 1982: 

158). Die Konstruktion des Feldes erfolgt durch konditional-genetische 
Begriffe, also durch Gesetzeshypothesen, die die generativen Bedingungen 

des prognostizierten Verhaltens bestimmen. Das zentrale Charakteristikum 

der Feldtheorie ist der Ausgang der Analyse von der Gesamtsituation.
Nicht einzelne Elemente sind Ausgangspunkt der Analyse, sondern deren 

relationale Stellung im Gesamtzusammenhang des jeweiligen Feldes. Vor-

ausgesetzt ist dabei, dass „es so etwas gibt wie die Eigenschaften des gan-
zen Feldes und daß unter gewissen Umständen selbst makroskopische Si-

tuationen von Stunden oder Jahren als eine Einheit begriffen werden kön-

nen“ (Lewin 1982: 160). Neben der konstruktiven Vorgehensweise, dem 
psychologischen und dynamischen Ansatz sowie dem Ausgang von der 

Gesamtsituation, nennt Lewin noch zwei weitere grundlegende Eigen-

schaften der Feldtheorie. Zum einen die Auffassung, dass das Verhalten 
eine Funktion des gegenwärtigen Feldes ist, und zum anderen die mathe-

matische Darstellung des psychologischen Feldes (Lewin 1982: 161). Bei-

des hängt in gewisser Weise zusammen, denn Verhalten als Funktion des 
Feldes zu verstehen, ist schon eine mathematische Formulierung, deren 

Formel V = f(P, U) einen Relationsbegriff darstellt.15 Verhalten wird aus 

13 Er war auch Schüler von Carl Stumpf; und eine frühe Arbeit, die er im ersten 
Weltkrieg verfasst hat, ist noch weitgehend phänomenologisch gehalten (vgl. 
Lück 1996: 20). 

14 Dass dies alles andere als selbstverständlich war, zeigt sich an den Kontro-
versen mit Köhler und Tolman. Obwohl auch Lewin sich als Gestaltpsycho-
loge verstand, ging er Köhlers Forderung nicht mit, die psychologischen Tat-
sachen noch in physiologischen zu fundieren, um sie wirklich wissenschaft-
lich erklären zu können (vgl. Mey 1965: 30). 

15  Zur Erläuterung: V steht für ‚Verhalten‘, P für ‚Person‘ und U für ‚Umwelt‘. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dieser Relation erklärt, die eine bestimmte Feldsituation zu einem gegen-

wärtigen Zeitpunkt t beschreibt. Verhalten wird mithin nicht unmittelbar 

aus der Vergangenheit abgeleitet, sondern aus der gegenwärtigen Situa-
tion. Die Vergangenheit übt indirekt Einfluss auf das Feld aus, da voran-

gegangene Felder zu dem gegenwärtigen hinführen. Dennoch erklärt sich 

das Verhalten nur aus der Gegenwart; oder, wenn man anders formulieren 
will: die Vergangenheit ist nur insofern relevant, als sie in der gegenwärti-

gen Situation enthalten ist. Das gegenwärtige Feld stellt sich dabei als 

Kräftefeld dar. Jede Gegebenheit des Feldes, die psychologisch relevant 
ist, wirkt auf das Individuum als Kraft. Die Gegebenheiten in der Umge-

bung haben in Abhängigkeit von der Bedürfnis- und Motivationsstruktur 

(Wünsche, Erwartungen usw.) des Individuums je einen spezifischen Auf-
forderungscharakter bzw. eine spezifische Valenz. Die Valenzen können 

positiv und negativ sein, so dass manche Gegebenheiten oder auch Regio-

nen des psychologischen Feldes anziehend und andere eher abstoßend 
sind.

Von der weiteren mathematischen Darstellung verspricht sich Lewin 

den höheren Grad der Formalisierung und Exaktheit, der die Psychologie 
aus seiner Sicht zu den erfolgreichen Naturwissenschaften aufschließen 

lässt (vgl. Lück 1996: 90). Hauptinstrument der mathematischen Darstel-

lung der Feldtheorie ist dabei die aus der Geometrie entlehnte Topologie. 
Die Topologie erlaubt die formalisierte graphische Darstellung von 

konkreten psychologischen Feldern als konstruiertem individuellem Le-

bensraum. Keine Feldtheorie kommt nach Lewin ohne topologische Dar-
stellungsformen aus, da durch diese erst eine präzise Erfassung der Rela-

tionen möglich wird, die als Feld konstruiert werden. Vermittels einer 

meist ellipsenförmig gezeichneten Jordankurve lässt sich der Bereich der 
psychologisch relevanten Quasi-Fakten der Situation als Zusammenhang 

von Person und Umwelt räumlich darstellen. Der Lebensraum wird topo-

logisch in qualitativ verschiedene Bereiche gegliedert, deren Grenzen 
mehr oder minder schwer zu passieren sind (vgl. Lewin 1969: 61). Im 

Rahmen der Topologie werden ausschließlich die Lagebeziehungen der 

qualitativ unterschiedlichen Bereiche dargestellt, ohne dass damit schon 
die Richtungen und Kräfte des jeweiligen Feldes erfasst wären. Erst die 

Kenntnis der wirksamen Kräfte, die die Person in bestimmte Richtungen 

des Feldes orientieren, lassen die Tendenzen zu dem folgenden Verhalten 
bzw. die Lokomotionstendenzen, wie Lewin formuliert, prognostizieren. 

Die Feldkräfte stellt Lewin als Vektoren dar, die „Richtung, Größe und 

einen Angriffspunkt“ (Lohr 1963: 25) bzw. einen Ursprung im Raum ha-
ben. Die Richtungen und Distanzen im psychologischen Feld bildet Lewin 

im hodologischen Raum ab, der die ausgezeichneten Wege modelliert, die 

sich durch das aktuelle Kräfteverhältnis ergeben. Die Vektoren und der 
hodologische Raum erfassen die Dynamik des Feldes und erlauben die 

Modellierung sich verändernder Feldzustände durch die Konstruktion der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 85 

Interdependenzen der Feldelemente. Mit dem Feldbegriff werden mithin 

psychologische Situationen ausschließlich durch die Relationen zwischen 

den Situationsgegebenheiten und ihren variierenden Kräfteverhältnissen 
modelliert. Die Formalisierung in topologischen Modellen ermöglicht die 

Abstraktion von den konkreten psychologischen Inhalten und die Genera-

lisierung der Dynamiken strukturhomologer Felder. 

3.5  Weber  in  Relat ionsbegrif fen 

Auch wenn die spärlichen Verweise in Bourdieus Arbeiten einen direkten 

Bezug zu Lewins Feldtheorie kaum rechtfertigen, so bestehen doch hinrei-
chend viele Analogien, die einen solchen nahelegen. Olaf Kretschmar hat 

die beiden Feldtheorien 1991 erstmals vergleichend in einen Zusammen-

hang gestellt (vgl. Kretschmar 1991: 572). Mit seinem Artikel hat 
Kretschmar die deutsche Soziologie darüber aufgeklärt, dass der Feldbe-

griff bei Bourdieu ein systematischer Theoriebegriff ist, der schon sehr 

früh in der Entwicklung der Theorie der Praxis eine zentrale Rolle spielte. 
Kretschmars Vergleich der beiden Ansätze bleibt darüber hinaus jedoch 

eher oberflächlich. Die beiden Theorien werden eher nebeneinanderge-

stellt, als dass sie in einen Dialog gebracht würden. Kretschmar sieht aller-
dings völlig richtig die wissenschaftstheoretischen und methodologischen 

Prämissen, die der Feldbegriff in beiden Theorien ins Werk bringt: 

„Hier [in der Soziologie; GB] verfolgt er indes die nämliche Intention wie Le-

win: 1. konstatierbare Vorgänge nicht als Resultat äußerer Kausalketten, sondern 

als konstituiert durch die inneren Kräfte der Handlungsträger darzustellen; 2. ein 

Modell zu finden, das in der Lage ist, die Gesamtheit der Eigenschaften zu erfas-

sen, die in einem bestimmten sozialen Raum wirksam sind – ‚das heißt, darin ih-

rem Träger Stärke bzw. Macht verleihen‘; 3. sucht er ein Modell, das es erlaubt, 

in ‚jedem Moment die gesamte Geschichte des sozialen Feldes‘ zu erfassen; und 

zwar ‚in vergegenständlichter Form, in Institutionen wie dem Verwaltungs- und 

Funktionärsstab der Parteien und Gewerkschaften, ebenso wie in inkorporierter 

Form, das heißt in den Dispositionen und Einstellungen derjenigen, die diese In-

stitutionen am Leben erhalten oder bekämpfen [...]‘“ (Kretschmar 1991: 573). 

Ob Kretschmar allerdings richtig liegt, wenn er meint, dass Bourdieu vor 
demselben Ausgangsproblem wie Lewin stehe, nämlich Handeln als Vor-

gang begreifbar zu machen, der aus den inneren Antrieben der Akteure re-

sultiert und nicht lediglich „durch äußere Gewalten und objektive Zwänge 
hervorgerufen wird“, möchte ich bezweifeln. Die Abgrenzung richtet sich 

bei Lewin schließlich gegen physikalistische Erklärungen im Unterschied 

zu psychologischen. Von einer solchen kategorialen Problemlage kann bei 
Bourdieu gar keine Rede sein. Es geht bei ihm ja um die Vermeidung der 

vielzähligen soziologischen Dichotomien und nicht etwa um die Vermei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dung außersoziologischer, etwa psychologischer Erklärungsprinzipien. 

Das Handlungsproblem liegt zudem in der Erklärung des Passungsverhält-

nisses von subjektiven und objektiven Strukturen sowie deren Verknüp-
fung. Die weiteren Vergleichspunkte scheinen zwar treffend, stellen aber 

kaum das Ausgangsproblem dar, für das Bourdieu den Feldbegriff als eine 

mögliche Lösung formuliert hat. 
Die Vergleichbarkeit ergibt sich, wie erwähnt, viel stärker aus dem 

gemeinsamen wissenschaftstheoretischen Verständnis. Diesen Punkt sieht 

Kretschmar zwar auch, er gewichtet hier aber zu schwach und bleibt im 
Ungefähren (vgl. Kretschmar 1991: 576f.). Dies mag auch daran liegen, 

dass er auf Grund der zu dieser Zeit noch deutlich schlechteren Rezep-

tionslage im deutschsprachigen Raum auf den schon 1970 (Bourdieu 
1970a: 75ff.) in deutsch verfügbaren Text Künstlerische Konzeption und 

intellektuelles Kräftefeld (französisch 1966) zurückgreift. Einem Text, in 

dem wahrscheinlich erstmals der Feldbegriff einem systematischen Ge-
brauch angenähert wird, ohne dass er hier aber schon in die Form gebracht 

ist, die als Grundlage aller weiteren Entwicklungen fungiert. In diesem 

Text sind nicht, wie Kretschmar meint, alle „wichtigen Elemente einer 
feldtheoretischen Denkweise entwickelt“ (Kretschmar 1991: 577). Gerade 

der objektivistische Bruch mit dem Subjektivismus, der erst Bourdieus 

spätere Aussage legitimiert, dass das Denken in Feldbegriffen die Umkeh-
rung der Alltagssicht erfordere, ist hier noch nicht in Gänze vollzogen 

(vgl. Kretschmar 1991: 577). Allerdings finden sich auch in diesem frühen 

Text schon die wichtigsten Charakteristika und Themen der Feldtheorie16

16 Bourdieu spürt den Möglichkeiten und Grenzen einer Soziologie der künstle-
rischen Produktion nach. Das intellektuelle Feld wird als Kräftefeld analog 
dem magnetischen Feld konzipiert. Die Akteure erzeugen das Kräftefeld 
durch ihre positionale Verteilung im Feld und unterliegen der jeweiligen 
Kräfteverteilung (vgl. Bourdieu 1970a: 76). Die Behandlung des intellektuel-
len Feldes als relativ autonomen Feldes legitimiert sich durch die faktische 
Autonomisierung des intellektuellen Bereichs durch Institutionen und Pro-
fessionalisierungen (vgl. Bourdieu 1970a: 77). Die Professionsrollen sind 
auch in diesem Text schon von den Laienrollen geschieden, und die Produk-
tion wird in Relation zu den Laien und deren sozialer Position gedacht. Dies 
alles ist schon an Webers Unterscheidung von Propheten, Priestern und 
Zauberern abgelesen. Bourdieu selbst räumt in einem Interview ein, dass es 
sich bei diesem Text noch nicht um eine ‚strukturalistische‘ Position in sei-
nem Sinne handelt (vgl. Bourdieu 2000: 118). Erst in den späteren Arbeiten 
über Weber ist die Abkehr vom ‚Individualismus‘ und ‚Interaktionismus‘ in 
Bourdieus Sinne vollzogen. Im frühen Aufsatz findet sich noch folgende 
Formulierung, die Bourdieu später tunlichst vermieden hätte: „Innerhalb je-
der dieser einzelnen Beziehungen aber engagiert jeder der sozialen Akteure 
nicht nur die eigene, freilich im Sozialen gründende Vorstellung vom ande-
ren sozialen Bezugspunkt [...], sondern ebenso die Vorstellung der Vorstel-
lung, die, wie er glaubt, sein Gegenüber von ihm, vom sozialen Stellenwert 
seiner eigenen Wahrheit und Bedeutung hat, ein Stellenwert, der sich selbst 
erst innerhalb und kraft der Totalität von Beziehungen bildet, die alle Glieder 
des intellektuellen Bereichs zueinander unterhalten.“ (Bourdieu 1970a: 101) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 87 

sowie eine kurze und vorgreifende Auseinandersetzung mit dem Text, den 

Bourdieu zur Formulierung seines Feldkonzeptes heranzieht: die Reli-

gionssoziologie Webers in Wirtschaft und Gesellschaft.
Erst aber in den beiden 1971 erschienen Artikeln Une interprétation de 

la théorie de la religion selon Max Weber (1971a) und Genèse et structure 

du champ religieux (1971b) treibt Bourdieu die Analyse Webers so weit, 
dass er, über Weber hinausgehend, eine grundlegende und systematische 

Fassung des Feldbegriffs formuliert, der nun wirklich die soziale Welt ge-

gen die Alltagssicht modelliert. Damit gewinnt der Feldbegriff seine maß-
gebliche Funktion, die mit Bachelard geforderte rupture épistémologique

mit dem sens commun zu vollziehen. 

Will man also Bourdieu vor dem Hintergrund von Cassirer und, da-
durch vermittelt, Lewin lesen, dann lässt sich als Kriterium der Vergleich-

barkeit formulieren, dass sich in den frühen Texten schon die geteilten 

wissenschaftstheoretischen Prämissen wiederfinden und die Begriffsbil-
dung grundlegend orientieren. Das heißt für Bourdieus Weber-Auslegung, 

dass diese nicht nur eine neuartige Systematisierung der Weberschen Ana-

lyse liefert, sondern eine Überführung von Webers Text in Relations- bzw. 
Funktionsbegriffe.

3.5.1 Kritik an Webers Idealtypen und  
(s)einem Interaktionismus 

Eine erste Lektüre von Bourdieus eigenwilliger Aneignung der We-

ber’schen Religionssoziologie mag zunächst verwundern. Die Art und 

Weise, in der dort die historisch offene und vorsichtige Begriffsbildung 
Webers (Tyrell 2002: 356) durch die Konstatierung objektiver Relationen

zwischen ‚historisch invarianten‘ Akteurskonstellationen ersetzt wird, 

scheint dem Weber’schen Programm genauso zu widersprechen, wie die 
rein herrschafts- und konfliktsoziologische Lesart und die Kritik am ideal-

typisch arbeitenden methodologischen Individualismus und einem in ‚frei-

er Interpretation‘ daraus abgeleiteten symbolischen Interaktionismus. Der 
Weber einer Menschenwissenschaft, die nach der Kulturbedeutung eines 

historischen Prozesses fragt (vgl. Hennis 1996), tritt genauso hinter den 

Weber einer universell angelegten Logik des Sozialen zurück wie der We-
ber einer Entwicklungsgeschichte okzidentaler Rationalisierung (vgl. 

Schluchter 1998; Schwinn 2001) oder auch der Weber der modernen so-

ziologischen Handlungstheorien (Schütz 1974; Albert 1971; Habermas 
1981).

In seiner Rezension der deutschen Publikation der Texte in dem Band 

Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens (Bourdieu 
2000) begründet Tyrell die „erstaunlich materialistische Sicht des Phäno-

mens“ im Rekurs auf ein im Band enthaltenes Interview mit Bourdieus 

marxistischer Aneignung der Weber’schen Texte (vgl. Tyrell 2002: 352). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Was Bourdieu an Webers Religionssoziologie fasziniert, ist die Deutung 

der kulturellen Erzeugnisse und Wissensbestände aus einer materialisti-

schen Perspektive, die jedoch nicht die eines Vulgärmarxismus ist, wel-
cher kulturelles Wissen als schlichten Reflex ökonomischer Strukturen be-

greift und die Eigenlogik der Entwicklung des spezifischen kulturellen 

Wissens weder verstehen noch erklären könnte. Gleichermaßen dient ihm 
Webers Religionssoziologie auch zur Vermeidung des Gegenextrems eines 

von Lévi-Strauss geprägten Strukturalismus, der die religiösen Symbolsys-

teme einer semiologischen, rein immanenten Strukturanalyse unterzieht 
und sie so von der Sozialstruktur unabhängig betrachtet (vgl. Bourdieu 

2000: 42ff.). 

Weber liefert mit seiner Analyse der okzidentalen Entstehung und Ra-
tionalisierung der religösen Sphäre für Bourdieu eine dritte Position, die es 

erlaubt, die externe mit der internen Analyse zu vermitteln, ohne in eines 

der Denkextreme zurückzufallen (vgl. Bourdieu 2000: 11). Zwischen den 
reinen Symbolsystemen und der ökonomisch definierten Sozialstruktur 

finden sich die nicht-ökonomisch reduzierbaren Interessen der Priester, 

Propheten und Zauberer als spezialisierte religiöse Arbeiter, die um die 
Gunst eines diversifizierten Laienpublikums konkurrieren: 

„Er [Weber; G.B.] legte nämlich offen, was die beiden zueinander gegensätzli-

chen und dadurch komplementären Positionen gleichermaßen vergessen, näm-

lich die von spezialisierten Akteuren verrichtete religiöse Arbeit, die gegenüber 

externen, vor allem ökonomischen Zwängen relativ autonom und mit institutio-

neller oder nicht-institutioneller Macht versehen sind und mittels eines bestimm-

ten Typus von Praktiken und Diskursen eine besondere Kategorie von Bedürf-

nissen bestimmter gesellschaftlicher Gruppen befriedigen.“ (Bourdieu 2000: 11) 

Wenn Bourdieu zunächst diese Grundeinsicht Webers in das religiöse Ge-
schehen übernimmt, so kritisiert er doch im selben Zuge, dass Weber auf-

grund seiner methodologischen und begrifflichen Entscheidungen nicht in 

der Lage sei, die Beziehungen und Strukturen zwischen den verschiedenen 
Akteursgruppen adäquat zu analysieren (vgl. Bourdieu 2000: 14f.). Und 

genau an dieser Stelle kann man über die Kritik an Webers idealtypischer 

Begriffsbildung und den aus dem methodologischen Individualismus abge-
leiteten Interaktionismus staunen.  

Die Idealtypen kritisiert Bourdieu vornehmlich dahingehend, dass sie 

schlicht in gattungsbegrifflicher Manier sowohl Geschehensabläufe als 
auch Rollen nach Ähnlichkeitsbeziehungen klassifizierten. Er findet hier 

mithin alle Merkmale von Cassirers Substanzbegriffen bzw. von Lewins 

aristotelischer Begriffslogik. Die Bildung von Gattungsbegriffen aufgrund 
von Ähnlichkeitsbeziehungen war schließlich das grundlegende Merkmal 

der Unterscheidung einer vormodernen von der modernen Wissenschafts-

entwicklung. In diesem Verständnis haben Typen lediglich deskriptiv klas-
sifizierenden, aber keinen explanatorisch analytischen Wert. Mit ihrer Hil-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 89 

fe lassen sich die Dynamiken zwischen den in Beziehungen stehenden Ak-

teursgruppen nicht verstehen und dadurch auch nicht erklären. Zudem lie-

fern sie zuweilen nur „Definitionen von äußerster Dürftigkeit“ (Bourdieu 
2000: 12). Bourdieu liest die rein klassifikatorische Qualität von Webers 

Begriffen an dessen typischen Formulierungen der ‚fließenden Übergänge‘ 

zwischen den konzeptionellen Typen ab. Dabei beschränkt er sich auf Ty-
pen von Akteuren und historischen Geschehensabläufen und behandelt an 

keiner Stelle die Handlungstypologie Webers, der ja von Seiten Parsons 

ein ähnlicher Vorwurf gemacht wurde (vgl. zum Überblick: Schluchter 
1998: 20ff.). Dies hat letztlich zur Dekomposition der Handlungstypen 

gemäß dem AGIL-Schema und in der Folge zu wohl angemesseneren ana-

lytischen Systematisierungen im Hinblick auf die Rationalisierungsfähig-
keit der Typen (Habermas 1981; Schluchter 1998, 23ff.) geführt. Bourdieus 

Kritik führt in eine andere Richtung: Er bemüht sich nicht darum, Webers 

Typen in ein anderes Kategoriensystem einzuordnen und so mit einer mehr 
oder minder systematischen Theorie zu unterfüttern, sondern die in ihnen 

angelegte Begriffslogik von vornherein zu vermeiden. Als Mittel dazu soll 

der Feldbegriff dienen, mit dessen Hilfe Bourdieu explizit eine Abkehr 
von jeglicher auch nur angenäherten Form einer substanzbegrifflichen 

Orientierung vollzieht: 

„Nur die Konstruktion des religiösen Feldes als Gesamtsystem der objektiven 

Relationen zwischen den Positionen führt uns zum Kern der direkten Interaktio-

nen zwischen den Akteuren sowie der Strategien, die sie gegeneinander verfol-

gen können. Allein eine solche Konstruktion kann uns von der typisch aristoteli-

schen Logik des typologischen Denkens befreien, das, weil es auf dem Primat 

der Substanzen über die Relationen sowie auf dem Ausklammern der histori-

schen Einmaligkeit der unterschiedlichen Konfigurationen des religiösen Feldes 

und damit der objektiven Beziehungen zwischen den im religiösen Bereich kon-

kurrierenden Protagonisten beruht, die Verschiedenheit der Varianten nur über 

die Aufzählung einer endlosen Reihe von Ausnahmen von ‚Realtypen‘ erfaßt.“ 

(Bourdieu 2000: 15) 

Der theoretische Einsatzort der Entwicklung des Feldbegriffes ist mithin 
ein zweifacher: Zum einen soll die Feldtheorie eine Lösung für das Pro-

blem sein, sowohl eine interne als auch eine externe Perspektive auf Kul-

turphänomene zu liefern. Damit ist das theoretische Problem der Vermei-
dung von Denkextremen benannt, das Bourdieu in seinen späteren Arbei-

ten meist zur Begründung der Feldtheorie anführt. Zum Zweiten geht es in 

der Religionssoziologie um eine relationsbegriffliche Theoriebildung, die 
genau wie bei Lewin auf wissenschaftstheoretischen Prämissen Cassirers 

fußt und mit dem Feldbegriff umgesetzt wird.17 Diese zweite Intention 

schlüsselt Bourdieus Lesart von Weber auf. 

17 Diese theoretische Intention hält sich bis in die letzten Arbeiten durch, zum 
Beispiel wenn Bourdieu die Entwicklung der Feldtheorie als Prozess der De-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Wie an der zitierten Passage zu sehen ist, setzt sich Bourdieu mit den 

methodologischen Aufgaben der Idealtypenlehre Webers nicht auseinan-

der. Ansonsten hätte er bemerken müssen, dass es Weber weniger um ein 
klassifizierendes Nebeneinander von Typen ging, sondern vielmehr auch 

um begriffliche Konstruktionen, die in ihrer Idealisierung gerade die Ein-

maligkeit der historischen Geschehensabläufe analysierbar machen. Der 
Idealtypus wird als Begriff von Weber genau in dem Sinne gegen die 

Wirklichkeit konstruiert, wie Bourdieu es für seine eigene Begriffsbildung 

in Anspruch nimmt. Webers Analysen erscheinen dann nicht als Reihun-
gen von ‚Realtypen‘, die gegenüber den Idealtypen Ausnahmen bilden, 

sondern als Abgleich der historischen Wirklichkeit an reinen Typen, die 

die Einmaligkeit der historischen Entwicklung erst erfassbar machen. Dies 
gilt auch für die typisierenden Definitionen der einzelnen Akteursgruppen. 

Es scheint so, als unterschätzte Bourdieu an diesen Stellen das eigentliche 

Erkenntnisinteresse Webers, eben die historisch einmalige Entwicklung 
der Rationalisierung der okzidentalen Religion in ihrer Kulturbedeutung 

zu analysieren (vgl. exemplarisch: Schluchter 1998; Hennis 1996). Die 

Methode dazu ist ein durch idealtypische Begriffsbildung angeleiteter Kul-
turvergleich. Betrachtet man zudem ganze historische Geschehensabläufe 

in ihrer idealtypischen Konstruktion, so lässt sich feststellen, dass Weber 

hier ganz im Sinne Lewins konditional-genetische Erklärungen formuliert, 
allerdings ohne daraus allgemeine Gesetze abzuleiten oder auch nur primär 

ableiten zu wollen. Als Beispiel kann der Verweis auf die idealtypische 

Konstruktion der Wechselbeziehung eines Calvinismus im Verbund mit 
bestimmten ökonomischen Bedingungen und den Problemen, die religiöse 

Sinngebung in der alltäglichen und seelsorgerischen Praxis zu ertragen, 

dienen, die Weber in der Protestantischen Ethik entwirft (vgl. Weber 
1988).

Die Kritik Bourdieus hält sich nicht allein am Begriff des Idealtypus 

auf. Er geht vielmehr von dieser ersten Kritik in einem Akt ‚freier Inter-
pretation‘ dazu über, Webers Analyse einer interaktionistischen Lesart zu 

unterziehen. Für die Analyse der Dynamik der Religionsentwicklung ist 

nicht allein das Nebeneinander analytisch kaum zu trennender Ideal- und 
Realtypen hinderlich, sondern auch und vor allem das Fehlen eines be-

grifflichen Instrumentariums, mit dessen Hilfe die objektiven Relationen 

substanzialisierung beschreibt: „On pourrait sans doute voir dans l‘évolution 
de la notion des champ une illustration de ce processus de ‚désubstantialisa-
tion‘: avec, dans une première étape, les champs statiques classiques, champ 
électrostatique ou champ gravitationnel, qui sont des identités subordonnées 
aux particules qui les engendrent, c‘est-à-dire des descriptions possibles, non 
obligatoires, de l‘interaction des particules; puis, deuxième étape, les champs 
dynamiques classiques – champ électromagnétique – où le champ a une éxis-
tance propre et peut subsister après la disparition des particules; et enfin, 
troisième étape, les champs quantiques, l’électrodynamique quantique où le 
système des charges est décrit par un ‚opérateur de champ.“ (Bourdieu 
2001a: 99f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 91 

zu konstruieren sind, die die konkreten Interaktionen zwischen den einzel-

nen Akteuren orientieren. Die Berechtigung für die interaktionistische 

Lesart sieht Bourdieu zum einen implizit in Webers Religionssoziologie 
und zum anderen explizit in den soziologischen Grundbegriffen angelegt. 

Orientiert wird die Kritik an dieser Stelle weniger durch Cassirer als viel-

mehr durch Bachelards angewandten Rationalismus (vgl. Bachelard 1970). 
Gemäß diesem verfährt Wissenschaft notwendig konstruktiv und konstitu-

iert sich durch den Bruch mit den unterschiedlichen obstacles épistémolo-

giques. Bourdieu scheint hier Webers Unterscheidung von Begriff und 
Wirklichkeit, die ja in Analogie zu einem Bruch mit den obstacles épisté-

mologiques zu denken wäre, erneut nicht genügend Beachtung zu schen-

ken. Und die Kritik an Webers Begriffslehre und Methodologie lässt sich 
vor diesem Hintergrund zum einen, wie oben geschehen, durch den Bruch 

mit einer substanzbegrifflichen Logik und zum anderen durch den Bruch 

mit der Primärerfahrung der Akteure verständlich machen, die für Bache-
lard das erste der Erkenntnishindernisse bildet. Bourdieu nimmt hier in 

noch stärker sichtbarer Anlehnung an Bachelard seine spätere theoriekons-

titutive Unterscheidung von Theorie und Praxis vorweg. Dabei unterstellt 
er, dass Webers methodologischer Individualismus, seine idealtypische 

Begriffsbildung und sein Interaktionsismus lediglich die Primärerfahrung 

der Akteure rekonstruieren können. In dieser frühen Weberkritik findet 
sich mithin eine frühe Fassung einer Kritik am Subjektivismus (vgl. Kap. 

2).

Webers ‚Interaktionismus‘ leitet Bourdieu nicht ausführlich her, son-
dern konstatiert lediglich, dass sich dieser zwischen den Zeilen der Reli-

gionssoziologie und in den soziologischen Grundbegriffen tendenziell fin-

den ließe. Die Legitimierung der interaktionistischen Lesart bezieht Bour-
dieu daraus, dass Weber formuliert: „Wir müssen daher die gegenseitigen 

Beziehungen [franz. Interactiones (!); G.B.] von Priestern, Propheten und 

Nichtpriestern näher erörtern“ (Weber 1972: 275). Auch wenn Weber in 
seinen Definitionen des Begriffs der sozialen Beziehung darauf insistiert, 

dass soziale Beziehungen nur und allein in der Chance bestehen, dass „in 

einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehandelt wird, einerlei zunächst: 
worauf diese Chance beruht“, so schreibt er doch auch, dass eine soziale 

Beziehung „ein seinem Sinngehalt nach aufeinander eingestelltes und da-

durch orientiertes Sichverhalten mehrerer“ heißen soll. Und es ist wohl die 
wechselseitige Einstellung der Akteure aufeinander, die Bourdieu auch mit 

gewisser Berechtigung dazu veranlasst, in Webers Formulierungen einen 

Interaktionismus angelegt zu sehen, zumindest wenn man unter Interak-
tionismus zunächst nicht anderes versteht, als die direkte Interaktion meh-

rerer unter Anwesenheitsbedingungen.18 Stützen lässt sich diese Lesart zu-

18 Dass es sich in diesem Fall nicht um einen Blumer’schen Interaktionsmus 
handelt, in dem der Sinn der Situation je aktuell ausgehandelt wird, braucht 
an dieser Stelle nicht eigens erarbeitet zu werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dem durch Webers Begriff der Ordnung, den er maßgeblich durch den 

zumindest bewusstseinsfähigen Glauben an eine Ordnung erläutert. Weber 

setzt sich mit dieser starken Betonung der Akteure gleichsam als Träger 
von Beziehungen und Ordnungen von einem Substanzialismus bzw. Es-

senzialismus ab, der makrologischen sozialen Gebilden eine ontologische 

Eigenständigkeit zuspricht, die sie von den Handlungen einzelner Akteure 
in Statik und Dynamik unabhängig macht. Damit aber, und hier liegt Bour-

dieu m.E. durchaus richtig, versperrt sich Weber eine Terminologie, die es 

erlauben würde, die makrologischen Strukturen zu explizieren, die den 
Akteuren entgehen und die das Orientierungswissen der Akteure im Alltag 

erst fundieren. Nimmt man die Grundbegriffe wörtlicher als dies Weber in 

seinen Analysen zum Teil selbst getan hat, dann kann man davon ausge-
hen, dass alles Soziale auf subjektive Orientierungen heruntergerechnet 

wird und damit die objektiven Relationen, die die subjektiven Orientierun-

gen mit hervorbringen, begrifflich nicht zu konstruieren sind. 

„Da sie den Kern der Praktiken und Vorstellungen in der Logik der symboli-

schen Interaktion und besonders in der Vorstellung sucht, welche sich die Akteu-

re durch Vorwegnahme oder durch Erfahrung vom Handeln anderer Akteure 

machen können, mit denen sie direkt konfrontiert sind, stellt die strikt ‚interak-

tionistische‘ Sichtweise sozialer Beziehungen zweifelsohne das tückischste unter 

den epistemologischen Hindernissen dar, weil sie die Konstruktion der objekti-

ven Beziehungen zwischen den von den Akteuren in einer Interaktion einge-

nommenen Positionen (oder den Posten) verhindert.“ (Bourdieu 2000: 14f.) 

In diesem Sinne hat es bei der Objektivierung der Relationen auch nichts 

mit „soziologischer Besserwisserei“ zu tun, bei der es darum ginge, „die 

Illusionen und ‚Verschleierungen‘ zu identifizieren, die notwendig ver-
bunden sind mit der Etablierung des Feldes“ (Tyrell 2002: 256). Bourdieus 

kritische Soziologie ist ja von Anfang an keine Ideologiekritik im Frank-

furter Sinne, die auf normativen Maßstäben eines richtigen Lebens fußt, 
sondern ein Aufklärungsprojekt, das Kritik als Erhöhung des Kontingenz-

bewusstseins der historisch gewachsenen Verhältnisse versteht und darü-

ber hinaus nicht weiter normativ begründet ist. Es handelt sich nicht um 
die Konstruktion eines ‚objektiven‘ soziologischen Blicks, der eine Kritik 

eines ‚falschen Bewusstseins‘ erlaubt, sondern schlicht um eine komple-

mentäre Perspektive, die für Bourdieu die konkrete soziale Praxis erst er-
klärbar macht. Auch wenn Bourdieu Webers Begriffsarbeit etwas vor-

schnell einer Substanzlogik unterordnet, so ist es doch im Gegenzug völlig 

unberechtigt aus dem angewandten Rationalisten Bourdieu einen meh r
oder minder naiven Realisten zu machen, der „Webers Typenbildung, die 

ihr Konstruktives und den eigenen Abstand zur ‚Realität‘ nicht aus den 

Augen läßt, [...] massiv mißbilligt“ (Tyrell 2002: 356). Die konstruktive 
Arbeit der Objektivierung der Relationen, die sowohl die Interaktionen als 

auch die sozialen Individualhandlungen kontextieren und einbetten, er-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 93 

möglicht es Bourdieu, das Feld als einen sozialen Raum zu konstruieren, 

dessen Dynamiken einer gemeinsamen und eigenständigen Logik folgen. 

Die Explikation dieser Logik zunächst in Begriffen von Interesse, Macht,
Kapital, Habitus, relative Autonomie, Kampf und Konkurrenz ist die Ex-

plikation des feldspezifischen Operators, des konditional-genetischen 

Wirk- und Funktionszusammenhanges, der die Vielfalt der Handlungen 
und Interaktionen der einzelnen Akteursgruppen eint. 

3.5.2 Religiöse Arbeiter und interessierte Laien 

Die Konstruktion des religiösen Feldes erfolgt bei Bourdieu durch eine 

Systematisierung und Objektivation der von Weber beschriebenen gegen-
seitigen Beziehungen von Priestern, Propheten und Zauberern als religiöse 

Spezialisten auf der einen und dem diversifizierten Laienpublikum auf der 

anderen Seite. Das Konkurrenzverhältnis der religiösen Spezialisten ergibt 
sich durch ihren Bezug zu den unterschiedlichen Gruppierungen der Laien, 

die sich durch ihre jeweilige Position innerhalb der Sozialstruktur bestim-

men lassen. Die religiösen Spezialisten konkurrieren im religiösen Feld 
„um das Monopol über die Verwaltung der Heilsgüter und der legitimen 

Ausübung religiöser Macht“ (Bourdieu 2000: 77). Ihre Legitimität erhalten 

sie durch den Bezug auf die ungleich im sozialen Raum positionierten Lai-
engruppen. Damit konstruiert Bourdieu gemäß seiner allgemeinen Theorie 

der Praxis das religiöse Praxisfeld als eine spezifische Variante der allge-

meinen Ökonomie der Praktiken, die religiöse Interessen und Bedürfnisse 
als Angebot- und Nachfrageverhältnis begreift und die Dynamik des Fel-

des selbst als Konkurrenz um das knappe Gut des Monopols der Heilsgü-

terverwaltung.  
Erneut orientiert sich Bourdieu in diesem Punkt recht eng an Weber, 

der die Korrelation von Ständen, Klassen und Religion ausführlich analy-

siert hat und den drei religiösen Spezialistengruppen unterschiedliche, den 
Ständen und Klassen eignende, religiöse Interessen und Bedürfnisse im 

Sinne von Angebot und Nachfrage typisierend zugeordnet hat. Bourdieu 

liest Webers Perspektive allerdings streng ökonomisch und auf Basis sei-
nes schon zu dieser Zeit systematisch entwickelten Begriffs Habitus (vgl. 

Egger/Pfeuffer/Schultheis 2000: 158) im Verbund mit seinem Konzept der 

Strukturhomologie (vgl. Bourdieu 2000: 31; 77). Die Justierung von reli-
giösem Angebot auf Seiten der Spezialisten und religiöser Nachfrage auf 

Seiten der Laien erfolgt durch die Homologie zwischen der Position im re-

ligiösen Feld und im sozialen Raum. Der sozialen Ungleichheit in der 
Struktur des sozialen Raums entspricht eine Ungleichheit zwischen den 

Spezialistengruppen im religiösen Feld. Die jeweilige Position als herr-

schender Spezialist (Priester) oder beherrschter Spezialist (Zauberer) er-
gibt sich durch die Verteilung des spezifischen Kapitals, schon hier ver-

standen als akkumulierte religiöse Arbeit, das den einzelnen Akteuren ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Macht im Feld verleiht und ihnen einen Platz in der Struktur des Feldes 

zuweist, die nichts anderes ist, als das ungleich verteilte Kapital, über das 

die Akteure verfügen. 
Die herrschenden Positionen im religiösen Feld nehmen die Priester

ein, die die religiösen Interessen der herrschenden Klassen im sozialen 

Raum bedienen, während Propheten auf religiöse Interessen der aufstre-
benden Klassen antworten und Zauberer auf die religiösen Interessen der 

beherrschten Klasse, der Landbevölkerung. Diese Struktur behandelt 

Bourdieu als historisch invariant, sobald sich ein Monopol um die Verwal-
tung der Heilsgüter herausgebildet hat, das in der Regel durch eine Kirche 

als legitime Institution durchgesetzt und auf Dauer gestellt wird. Der von 

Weber für die Priesterschaft als typisch benannte „regelmäßige Kultusbe-
trieb“ ist dann die Basis von dauerhaft eingerichteten Institutionen, die da-

für Sorge tragen, dass die betreffende religiöse Arbeit von dafür ausgebil-

deten religösen Spezialisten, den Priestern, ausgeübt wird. Maßgeblich für 
die Entwicklung einer Priesterschaft wird die von Weber so benannte 

Amtsautorität als Institution religiöser Professionalisierung. Mit ihr ist die 

Unterscheidung von Priester und Prophet durch die Entbindung und Bin-
dung religiösen Kapitals als religiöser Macht an die betreffende Person des 

Priesters oder Propheten möglich. Die Amtsautorität der Priester entbindet 

das Amt von der Ausübung durch eine spezifische Person. Das Amt kann 
durch jeden dafür ausgebildeten Kultusbeamten ausgeübt werden (vgl. 

Bourdieu 2000: 24). In der bürokratischen Verwaltung des Monopols der 

Heilsgüter unterscheidet sich die Priesterschaft als Kirchenvertretung mar-
kant von den Propheten, die ihre religiöse Macht allein aufgrund ihres per-

sonengebundenen Charisma erlangen. Der Prophet erzielt seine Wirkung 

durch die außeralltägliche und diskontinuierliche Rede, während der 
Priester sich gerade durch eine rationalisierte religiöse Praxis auszeichnet, 

die alltäglich und kontinuierlich erfolgt (vgl. Bourdieu 2000: 24). Der 

Prophet erlangt demnach seine religiöse Macht allein aufgrund der aktuel-
len Nachfrage eines spezifisch interessierten Laienpublikums und kann 

diese nur auf Dauer stellen, wenn es gelingt, sein Charisma durch Amtsau-

torität zu ersetzen, mithin selbst zum Priester zu werden, der erfolgreich 
die vorangegangenen Machtpositionen eingenommen hat. Das spezifisch 

religiöse Kapital, das die Machtpositionen von Priestern und Propheten 

zuweist, ist symbolisches Kapital, das im einen Fall durch das Amt und im 
anderen Fall durch aktuelle religiöse Interessen der stukturhomologen Lai-

engruppe garantiert wird. Den bei Weber noch in einigen Formulierungen 

an singuläre Eigenschaften einer Person gebundenen Charismabegriff löst 
Bourdieu in die Anerkennung der Außergewöhnlichkeit einer Person 

durch andere auf und gelangt so zu einer relationslogischen Begriffsbil-

dung.

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 95 

Die Wahrscheinlichkeit von Propheten, Prophetie und deren erwartba-

re Durchsetzbarkeit hängt vom Zustand des sozialen Raums ab, der in dy-

namisierter Perspektive als Feld der Macht betrachtet wird: 

„Als kritischer Diskurs, der nur unter Berufung auf die charismatische Inspira-

tion seinen Anspruch rechtfertigen kann, die Autorität der Instanzen zu bestrei-

ten, die das Monopol über die legitime Ausübung der symbolischen Macht inne-

haben, kommt der prophetische Diskurs wahrscheinlicher in Zeiten offener oder 

verschleierter Krisen ganzer Gesellschaften oder einzelner Klassen auf, also in 

Perioden, in denen wirtschaftliche oder morphologische Wandlungen einen Zu-

sammenbruch, eine Schwächung oder ein Obsoletwerden von Traditionen oder 

Wertsystemen herbeiführen, die bis dahin die Prinzipien der Weltsicht und der 

Lebensführung lieferten.“ (Bourdieu 2000: 30) 

Die Prophetie kann so das legitime Dogma der Kirche erfolgsversprechend 
erst dann in Frage stellen, wenn eine Klasse oder Laiengruppierung die 

Herrschaftsverhältnisse im sozialen Raum ebenfalls in Frage stellt. Ver-

ständlich wird diese Argumentation Bourdieus vor dem Hintergrund, dass 
er in diesem frühen Text nach der gesellschaftlichen Funktion von Reli-

gion fragt. Erst durch ihre Funktion für die Gesellschaft wird Religion zu 

einem soziologisch analysierbaren Phänomenbereich, der über die Frage 
nach den privaten Heilsbedürfnissen der Individuen hinausreicht. Die dies-

seitige gesellschaftsbezogene Funktion der religiösen Jenseitsversprechen 

liegt in der Rechtfertigung der gegebenen sozialen Strukturen, die als 
Herrschaftsverhältnisse konstituiert sind (vgl. Bourdieu 2000: 19). Die Po-

sition in der Sozialstruktur wird durch die jenseitige Aussicht auf eine 

„verkehrte Welt“ erträglich gemacht, „in der die Letzten die Ersten sein 
werden“ oder wenn die „sichtbaren Stigmata wie Krankheit, Leiden, Miß-

billigung oder Gebrechen in Erkennungszeichen religiöser Erwähltheit 

verwandelt“ (Bourdieu 2000: 20) werden.  
In der Abhängigkeit vom Laienpublikum und der Erfüllung politischer 

Rechtfertigungsfunktionen besteht die relative Autonomie des religiösen 

Feldes. Die inhaltliche Arbeit an den religiösen Dogmen erfolgt zwar nach 
Maßgabe der Logik der etablierten Heilslehre, deren Fortschreibung und 

Systematisierung jedoch orientiert sich an den Konkurrenten um die Lai-

engruppen – ohne dass die Konkurrenz den Inhalt determiniert. Die büro-
kratisch dauerhaft eingerichtete herrschende Lehre der Kirche wird in Ori-

entierung an konkurrierenden Prophetien oder magischen Inhalten der 

Zauberer angepasst, soweit dies für die Aufrechterhaltung des Monopols 
notwendig erscheint. Komplementär zu diesen Legitimationsinteressen der 

herrschenden Klassen entsteht bei den beherrschten Klassen ein Erlö-

sungsinteresse, das den Propheten den Weg für eine dauerhafte Durchset-
zung ihrer Lehre ebnet, die dann die Transformation in eine neue Priester-

schaft bedeutet. Im Unterschied sowohl zu den Priestern als auch zu den 

Propheten antworten die Zauberer nicht auf transzendenzbezogene Legiti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mations- oder Erlösungsinteressen, sondern auf unmittelbare und oft auf 

Naturtechniken (z.B. Fruchtbarkeitsrituale) eingegrenzte Interessen, die 

den unmittelbaren Bedingungen und Bedürfnissen des Landlebens ent-
sprechen.

Diese Dynamik im Rahmen der invarianten Struktur zwischen Pries-

tern, Propheten und Zauberern entspricht einem ausdifferenzierten relativ 
autonomen Feld, also einer historischen Errungenschaft, die an bestimmte 

soziale Bedingungen ihrer Möglichkeit gebunden ist: 

„Die gesamten mit dem Aufkommen und der Entwicklung der Städte, insbeson-

dere mit der fortschreitenden Arbeitsteilung und dem Auftreten der Trennung 

von geistiger und materieller Arbeit einhergehenden technologischen, ökonomi-

schen und sozialen Umwälzungen sind zusammengenommen die Voraussetzung 

für zwei Prozesse, die nur in einem Verhältnis gegenseitiger Abhängigkeit und 

Verstärkung vonstatten gehen können, nämlich der Herausbildung eines relativ 

autonomen religiösen Feldes und der Entwicklung eines Bedürfnisses nach ‚Ethi-

sierung‘ und ‚Systematisierung‘ der religiösen Glaubensinhalte und Praktiken. 

Aufkommen und Entwicklungsverlauf der großen Weltreligionen stehen in en-

gem Zusammenhang mit Aufkommen und Entwicklung der Stadt.“ (Bourdieu 

2000: 49) 

Die Invarianz der Strukturen des religiösen Feldes ist damit bei Bourdieu 
ganz und gar historisch zu verstehen (vgl. Bourdieu 2000: 77). Im Ver-

bund mit den Umwälzungen der sozioökonomischen Bedingungen durch 

das Entstehen von Städten und die damit verbundenen Differenzierungen 
von Stadt/Land und geistiger/materieller Arbeit ist die religiöse Arbeitstei-

lung und die Genese der entsprechenden Laiengruppen möglich. Und erst 

in einem solchen historischen Entwicklungsstadium, das ungefähr dem eu-
ropäischen Mittelalter entspricht, erfüllt Religion vor allem auch politische 

Funktionen.

Die Betonung der materialistischen Bedingungen von Religion bedeu-
tet nun aber nicht, dass letztlich die Heilslehren erneut als Reflex der so-

zioökonomischen Strukturen des sozialen Raumes aufgefasst werden. Sie 

lassen sich in Bourdieus theoretischem Rahmen viel eher als Ausdruck des 
Verhältnisses des religiösen Feldes zu dem Feld der Macht konstruieren. 

Die inhaltliche Ausgestaltung der religiösen Heilslehren vollzieht sich 

durch mehrfache Brechungen und Übersetzungsleistungen im Hinblick 
und auf Basis der Justierung von religiösem Feld und sozialem Raum bzw. 

dem Feld der Macht. Zunächst werden die religiösen, aber auch politi-

schen Bedürfnisse und Interessen der Laiengruppen von religiösen Spezia-
listen aufgegriffen und in die vorhandenen religiösen oder magischen Wis-

sensbestände implementiert, wozu eine erste Übersetzungsarbeit notwen-

dig ist. So werden die politischen Erlösungsinteressen beherrschter Grup-
pen nicht einfach ungebrochen artikuliert, sondern zum Beispiel in Erlö-

sungsversprechen wie: „Die Letzten werden die Ersten sein“ übersetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 97 

Neben diese externen, politisch zu nennenden Faktoren, die auf die Ausge-

staltung der Heilslehren wirken, sind die Kämpfe im religiösen Feld selbst 

zu stellen. Interne Faktoren sind vor allem die Abdrängungs- oder Integra-
tionsversuche der Lehren der Propheten und Zauberer, die um das Mono-

pol konkurrieren (vgl. Bourdieu 2000: 91f.). Gleichermaßen ist damit auch 

die semiologische Gegenposition insofern vermieden, als die inhaltliche 
Gestaltung der Heilsbotschaften an die unterschiedlichen Interessengrup-

pen und ihre Kämpfe rückgebunden wird. 

Mit Weber kann Bourdieu schlüssig eine dritte und mittlere Position 
entwickeln, die die Transformationen der gegebenen Heilslehren auf die 

Kämpfe im Feld und deren Orientierung an externen Ansprüchen erklären 

kann. Ob eine Religionssoziologie über eine solche Analyse hinaus noch 
mit der Frage befasst sein sollte, was Religion eigentlich ist oder warum 

sie von Menschen in sozialen Zusammenhängen immer verschieden, aber 

dennoch immer erfunden wird, lässt Bourdieus Soziologie offen. Und ge-
nau darin zeigt sich ihre Webersche Attitüde, Soziologie als historische 

Wissenschaft zu verstehen, die von soziohistorischen, empirisch erfassba-

ren sozialen Situationen ausgeht und ein typisierbares (Weber) oder gene-
ralisierbares (Bourdieu) Wissen produziert.19

3.5.3 Symbolische Macht und die religiöse Verdrängung 
des Ökonomischen 

Mit dem Monopol über die Verwaltung der Heilsgüter verfügt das religiö-

se Feld zunächst auch über das Monopol der Ausübung der legitimen und 

die soziale Ordnung rechtfertigenden symbolischen Macht. Damit steht das 
zentrale Motiv von Bourdieus Soziologie auch bei der systematischen 

Formulierung seines Feldbegriffs im Vordergrund. Der Fluchtpunkt der 

Religionssoziologie ist die Erklärung der Naturalisierungsarbeit, die die 
unterschiedlichen Spezialisten in ihrer religiösen Praxis leisten. Naturali-

sierung meint die Erzeugung einer alternativlosen Weltsicht auf die be-

stehenden sozialen Strukturen, die es für die unterschiedlich positionierten 
Akteure selbstverständlich und erträglich erscheinen lässt, sich in ihre so-

ziale Situation einzufügen. Die religionssoziologische Analyse dient im 

Falle der so entfalteten Soziologie der Aufklärung über die Kontingenz der 
historischen Situation und der Herausarbeitung der sozialen Mechanismen, 

19 „Eine Definition dessen, was Religion ‚ist‘, kann unmöglich an der Spitze, 
sondern könnte allenfalls am Schlusse einer Erörterung wie der nachfolgen-
den stehen. Allein wir haben es überhaupt nicht mit dem ‚Wesen‘ der Reli-
gion, sondern mit den Bedingungen und Wirkungen einer bestimmten Art 
von Gemeinschaftshandeln zu tun, dessen Verständnis auch hier nur von den 
subjektiven Erlebnissen, Vorstellungen, Zwecken der Einzelnen – vom 
‚Sinn‘ – aus gewonnen werden kann, da der äußere Ablauf ein höchst vielge-
staltiger ist. Religiös oder magisch motiviertes Handeln ist, in seinem ur-
wüchsigen Bestande, diesseitig ausgerichtet.“ (Weber 1972: 245) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die auf Seiten der Akteure die Anerkennung der legitimen Weltsicht und 

sozialen Ordnung durch die Verkennung alternativer Möglichkeiten erzeu-

gen. Das Konzept symbolische Gewalt arbeitet auf Basis der Unterschei-
dung latent/manifest. Soziologie ist als Wissenschaft in der Lage, mehr 

und anderes zu beobachten als die Akteure der jeweiligen Felder selbst – 

dies betrifft freilich auch die wissenschaftlichen Akteure selbst –, und ge-
nau darin liegt ihre privilegierte Position in der sozialen Welt. Soziolo-

gisch lässt sich dann beobachten, dass die historisch gewachsene soziale 

Praxis maßgeblich davon abhängt, dass die Akteure an die Richtigkeit und 
Gerechtfertigtkeit der bestehenden sozialen Ordnung hinreichend glauben, 

wobei dieser Glaube nicht als solcher bewusst sein muss und es in der Re-

gel auch nicht ist. 
Die Weltsicht (vision) der Akteure, die die Produktion und Reproduk-

tion der sozialen Ordnung dadurch erzeugt, dass sie die soziale Welt in ih-

rer Einteilung bzw. Klassifikation (division) natürlich und selbstverständ-
lich erscheinen lässt und die soziale Praxis der Akteure orientiert, wird 

systematisch eingeübt: 

„Zum einen formt sie [die Kirche; GB] nachdrücklich die Praxis wie die Vorstel-

lungen der Laien, indem sie ihnen objektiv an die politischen Strukturen ange-

paßte Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata aufprägt, die daher die-

sen Strukturen die in der ‚Naturalisierung‘ bestehende höchste Legitimation zu 

verleihen vermögen. Sie begründet und erneuert die Übereinkunft über die Welt-

ordnung durch die Auferlegung und Einprägung allgemeingültiger Denkschema-

ta und durch die feierliche Bestätigung und Versicherung dieser Übereinkunft in 

der religiösen Feier oder Zeremonie, einer symbolischen Handlung zweiten Ran-

ges, welche die symbolische Wirksamkeit religiöser Symbole nutzt, um ihre 

symbolische Wirksamkeit durch die Stärkung des kollektiven Glaubens an eben 

ihre Wirksamkeit zu steigern. Zum anderen bringt sie die eigentümlich religiöse 

Autorität, über die sie verfügt, ein, um auf genuin symbolischem Terrain die pro-

phetischen oder häretischen Umkehrungsversuche der symbolischen Ordnung zu 

bekämpfen.“ (Bourdieu 2000: 97) 

Die (materielle) soziale Ordnung derart an die symbolische Ordnung zu 
binden, hat Konsequenzen für die Konzeption sozialen Wandels. Die so-

ziale Ordnung lässt sich dauerhaft nur ändern, wenn im gleichen Zuge die 

symbolische Ordnung an die neue materielle Ordnung adaptiert wird. Das 
Hierarchieverhältnis, das damit zwischen der materiellen und der symboli-

schen Ordnung benannt ist, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass für 

die Reproduktion und Transformation sozialer Ordnungen beide Ordnun-
gen gleichermaßen wichtig sind. Allerdings konstatiert Bourdieu die Vor-

rangigkeit der materiellen Ordnung dahingehend, dass zunächst diese brü-

chig werden muss, damit sich überhaupt eine neue symbolische Ordnung 
entwickeln und durchsetzen kann. Unabhängig davon bleiben die Systema-

tisierung und Rationalisierung religiöser Schriften, wenn eigens für ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 99 

Verwaltung und Bearbeitung zuständige Rollen ausdifferenziert sind. 

Nicht jede Veränderung der Heilsbotschaften muss mit einer Änderung der 

materiellen Strukturen korrelieren, sondern nur die umwälzenden oder re-
volutionären Neuerungen. Es ist wohl richtig, dass Bourdieu keine detail-

lierten Analysen religiöser oder anderer symbolischer Diskurse vornimmt, 

in dem Sinne, dass er deren interne Struktur im Sinne beispielsweise der 
Foucault’schen Diskursanalyse oder semiologischer Verfahrensweisen un-

terzieht, dennoch bleibt diese Möglichkeit ergänzend bestehen und wird 

durch Bourdieus Theorie nicht ausgeschlossen.20 Ausgeschlossen wird al-
lerdings die Möglichkeit einer symbolischen Revolution, die nicht von ei-

ner politischen Revolution begleitet wäre (vgl. Bourdieu 2000: 109). Dies 

alles schließt die Eigenlogik des Symbolischen und durch es bewirkte so-
zialstrukturelle Veränderungen nicht aus. Die feldinternen Kämpfe, die 

Bourdieu in seinen Studien beschreibt, sind ja nichts anderes als symboli-

sche Kämpfe bzw. Kämpfe um das Symbolische. Die Strategien der Kir-
che, um die gewonnene Macht zu festigen, bestehen in Erweiterungen der 

Dogmatik; und die Strategien der Propheten bestehen in einer symboli-

schen, also diskursiven Infragestellung dieser Dogmatik. Getragen wird 
dies alles durch die unterschiedlichen Interessengruppen, aber gerade da-

durch sind die möglichen Reduktionismen vermieden. Es bleibt doch 

durchaus vorstellbar und auch mit Bourdieus Theorie analysierbar, dass 
die prophetischen Lehren eine Laiengruppierung erst konstituieren, indem 

sie gemeinsame Interessen bewusst machen. Bourdieu interessiert sich je-

doch vornehmlich für die Naturalisierungs- bzw. Legitimierungsfunktion, 
die sie durch die zentrale Machtstellung der Kirche ausüben. 

Das Modellzeitalter seiner Analyse scheint dabei zunächst das Mittel-

alter zu sein. Aber auch für die moderne Gesellschaft, mit ihren (funktio-
nal) ausdifferenzierten und eigenlogisch autonomisierten Feldern (Reli-

gion, Politik, Kultur, Sport, Erziehung usw.), behauptet Bourdieu die Gel-

tung seiner allgemeinen religionssoziologischen Überlegungen. Das reli-

20 Man kann deshalb auch berechtigt fragen, ob Bourdieus Theorie nicht durch 
eine diskursanalytische Verfahrensweise ergänzt werden müsste, damit die 
Eigenlogik des Symbolischen im Rahmen der Theorie der Praxis stärker he-
rausgestellt werden kann. Ob dies dann aber mit Foucault’schen Mitteln er-
folgen sollte, wie Diaz-Bone (2004) vorschlägt, scheint mir zweifelhaft. Man 
übernimmt mit einem solchen Versuch die Bringschuld, zwei Theorien auch 
grundbegrifflich zusammenzubringen, was in diesem Fall nur funktionieren 
würde, wenn man Foucaults diskursive Praktiken an Bourdieus Habitus-
Konzept bindet; und dies würde bedeuten, Foucaults Ansatz des Primats der 
diskursiven Praktiken zu berauben oder vice versa Bourdieus Ansatz des 
Primats des Habitus und Feldkonzepts. Das wird m.E. nicht weniger proble-
matisch, wenn man noch eine dritte Theorie als Vermittlung zwischen einem 
Raum der Lebensstile und dem sozialen Raum hinzufügt, wie z.B. Pêcheux 
(vgl. Diaz-Bone 2004: 54ff.). Dies wird nur vor dem Hintergrund einer ‚On-
tologisierung‘ des Raumes der Lebensstile und des sozialen Raumes ver-
ständlich, die aber doch mit Bourdieu nur analytisch zu unterscheiden sind 
und phänomenal das gleiche bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

giöse Feld umfasst nun eine Vielzahl von Institutionen mit den dazugehö-

rigen professionalisierten Rollen. Die einzelnen Positionen verleihen ihren 

Inhabern relational je unterschiedliche Macht und Kraft im Feld. Struktu-
rell homolog zum sozialen Raum verhält sich das religiöse Feld insoweit, 

als die relationale Position im Feld mit der Position der Herkunftsfamilie 

im sozialen Raum korrespondiert. Konservierende und transformierende 
Strategien der Akteure lassen sich auf ihre Position im Feld und, dadurch 

vermittelt, durch ihre Position im sozialen Raum ableiten. Die mit der Re-

krutierung des Nachwuchses verteilten Positionen im Feld verteilen die re-
ligiösen Spezialisten je auf Fraktionen des interessierten Laienpublikums. 

Bourdieu untersucht diese Zusammenhänge ausführlich zusammen mit 

Monique de Saint Martin in der Studie La sainte famille – l’épiscopat 
francais dans le champ du pouvoir (Bourdieu/de Saint Martin 1982). Am 

Beispiel des Feldes der französischen Bischöfe weisen sie die soziale Un-

gleichheit im Feld entgegen der sozialstrukturellen Homogenitätsbehaup-
tung der kirchlichen Organe nach (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 2). 

Grundlegend ist das Feld der Bischöfe durch verschiedene Rekrutierungs-

modi polarisiert, an einem Pol finden sich die Oblaten und an dem anderen 
die ‚Erben‘ (Héritiers). Die Oblaten, die der kirchlichen Institution von 

Kindheit an verbunden sind und ihre soziale Existenz voll und ganz der 

Kirche verdanken und widmen, stammen zumeist aus den ‚beherrschten 
Klassen‘. Sie finden in der l‘école sacerdotale (Priesterschule) den einzi-

gen sozialen Bildungs-, Aus- und Aufstiegsweg in ländlichen und armen 

Gegenden Frankreichs (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 5). Charakte-
ristikum ist die frühe Zugehörigkeit zur Kirche, während sich am anderen 

Pol mit den Erben Bischöfe finden, die erst verhältnismäßig spät in den 

Kirchendienst getreten sind und zuvor, gleichsam von Haus aus, mit sozia-
lem und schulischem Kapital ausgestattet worden sind und so auch ein dis-

tanzierteres Verhältnis zur Kirche aufbauen können. Die Erben werden 

meist aus der gehobeneren Klasse des ländlichen, mittleren Bürgertums 
rekrutiert, Familien Industrieller, Unternehmer, leitender Angestellter 

(Führungskräfte; cadres), zuweilen Adliger usw. Insgesamt ist das religiö-

se Feld strukturhomolog zum sozialen Raum. Das religiöse Feld tendiert 
durch die Abstimmung der unterschiedlichen religiösen Gruppen mit den 

Klassen der interessierten Laien dazu, die soziale Struktur zu reproduzie-

ren. Dabei leistet die Kirche die Versöhnung der gegensätzlichen Interes-
sen auf Seiten der Laiengruppen durch strukturhomologe religiöse Spezia-

listen im Feld (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 39). Die internen Dif-

ferenzen und Kämpfe werden ebenso wie die externen vermittels eines 
Modells der sozialen Welt geeint, das an der Familie als einer autonomen 

sozialen Lebensform orientiert ist, die konsensfähig und vor allem klas-

senübergreifend (transclassiste) gedacht werden kann (vgl. Bourdieu/de 
Saint Martin 1982: 39). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 101 

Ohne an dieser Stelle weiter auf die Details der Studie eingehen zu 

müssen, lassen sich die in der Auseinandersetzung mit Weber erarbeiteten 

Kategorien der Feldanalyse sowie der spezifischen Analyse des religiösen 
Feldes im Untersuchungsdesign finden. Die benannte soziale Differenzie-

rung im Feld ist auch in der französischen Kirche des 20. Jahrhunderts Ba-

sis der sozialen Kämpfe im Feld. Oblaten tendieren zu konservativen Stra-
tegien der Erhaltung des Bestehenden, während die Erben eher intellek-

tuelle und öffentliche Positionen in den kirchlichen Institutionen einneh-

men und im Falle sozialer Umbrüche stärker transformierend auf die pro-
fanen Ansprüche der interessierten und interessierenden Laiengruppen 

eingehen. Im Feld der Religion, in welchem das Feld der Bischöfe seinen 

Platz hat, geraten die institutionell distanzierteren Erben in Zeiten sozialer 
Umbrüche eher in die Position der Propheten, die Oblaten bleiben in der 

Position und Funktion der Priester, die die Orthodoxie aufrechtzuerhalten 

trachten (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 27f.). 
Für die Frage nach der Funktion der Religion, die Bourdieu in der 

Auseinandersetzung mit Weber noch als Bedingung der Möglichkeit einer 

Soziologie der Religion versteht, ist nun interessant, wie für die moderne 
Gesellschaft, die in eine Vielzahl verschiedener autonomer Felder ausdif-

ferenziert ist, das Verhältnis zu den anderen Feldern definiert wird. Dass 

die Funktion gesamtgesellschaftlicher Legitimierung der vorherrschenden 
Verhältnisse sozialer Ungleichheit nicht mehr hauptsächlich religiös er-

folgt, sondern auch rechtlich, politisch, massenmedial, wissenschaftlich 

usw. erscheint wohl ohne weitere Belege plausibel. Mit der Ablösung der 
religiösen Monopolstellung nicht nur im Hinblick auf die Heilsbotschaft, 

sondern auch im Hinblick auf die Durchsetzung einer legitimen Weltsicht, 

muss auch die Funktion der Religion differenzierter verstanden werden. 
Bourdieu und de Saint Martin stellen dieses Problem, das sich aus Bour-

dieus früheren Aufsätzen herauslesen lässt, nicht explizit, allerdings bieten 

sie dennoch eine Lösung an:  

„On ne peut comprendre complètement les propriétés attachées à la position 

épiscopale, et notamment les dispositions que les agent y importent, si l’on ne la 

resitue pas dans le champ du pouvoir religieux pris dans son ensemble et, plus 

largement, dans le champ du pouvoir symbolique: étant statutairement mandatés 

pour contrôler et orienter l’action d’un corps de clercs spécialement recrutés et 

formés pour exercer le pouvoir proprement symbolique d’imposer et d’inculquer 

une vision du monde, ils sont placés dans une relation de concurrence objective

(qui n’exclut pas la complémentarité) avec tous ceux qui exercent, directement 

ou indirectement, un tel pouvoir, et notamment les théologiens, clercs ou la�cs, 

les intellectuelles la�cs, catholiques ou non, dont les travaux peuvent avoir une 

efficace social (comme, aujourd’hui, les psychanalystes ou les sociologues), les 

responsables d’organisations syndicales ou politiques, catholiques ou non, etc. 

C’est dire que l’épiscopat comme champ du pouvoir religieux officiellement ins-

titué s’inscrit lui-même au centre du champ du pouvoir symbolique à compo-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sante religieuse qui le prolonge dans deux directions [...]“ (Bourdieu/de Saint 

Martin 1982: 23). 

Bourdieus Theorie der Moderne ist damit ganz auf der Linie der gegen-
wärtigen Differenzierungstheorien (vgl. Kap. 5 und 6). Religion tritt mit 

dem Aufkommen der Moderne durch die Ausdifferenzierung unterschied-

licher autonomer gesellschaftlicher Teilbereiche mit anderen Feldern in 
Konkurrenz um die Durchsetzung einer Weltsicht. Spezifizieren lassen 

sich die Konkurrenzfelder im Rahmen der allgemeinen Theorie der Praxis

durch ihre Bezogenheit auf die Produktion und Ausübung symbolischer 
Gewalt. Religion gerät so in einen (Poly-)Kontext alternativer Ausdeutun-

gen sozialer Wirklichkeit, wie sie unter anderem von den verschiedenen 

praxisbezogenen Wissenschaften, Intellektuellengruppen und vor allem 
den politischen Akteuren produziert werden. Weiterhin bietet Religion 

Heilsversprechen an und weiterhin enthalten diese Legitimierungen der 

sozialen Verhältnisse. Dies geschieht schon allein dadurch, dass die reli-
giösen Lehren durch die soziale Lage der professionellen Akteure im Feld 

der Religion auf die Interessen der homolog gelagerten Laien abgestimmt 

sind und im Hinblick auf die Laiengruppierungen auch die Heilslehren er-
weitert und systematisiert werden. Zudem sorgt die strukturell homologe 

Justierung von religiösem Feld und sozialem Raum dafür, dass die religiö-

sen Institutionen tendenziell die gegebene Sozialordnung erhalten (vgl. 
Bourdieu/de Saint Martin 1982: 30). Ein Ausnahmefall besteht bei sozial-

strukturellen Krisen, in denen im religiösen Feld, vermittelt durch die Spe-

zialistengruppen, die nun überkommenen Heilsbotschaften an die neu auf-
kommenden Interessen der Laiengruppen angepasst werden. 

Die spezifisch religiöse Verdrängung des Ökonomischen liegt nicht 

nur in den für ständische Gesellschaften einleuchtenden Legitimations-
funktionen, sondern vor allem in der Verdrängung der eigenständigen

Ökonomie des religiösen Feldes selbst. Die sozial ungleichen Strukturen im

Feld, die die Kämpfe der Klassen im sozialen Raum religiös übersetzen, 
verteilen die spezifisch religiöse Macht ungleich auf die unterscheidbaren 

Akteursgruppen, die um die Auslegungen der Heilsbotschaften im Feld 

und im Hinblick auf die korrespondierenden Laiengruppen kämpfen. Das 
religiöse Feld eint so nicht die unterschiedlichen und durch Klassen ver-

mittelten Akteure nach dem Modell der christlichen Familie, sondern ist 

gerade durch die intern kämpfenden Interessengruppen auf die Klassen des 
Laienpublikums abgestimmt und definiert. Die Semantiken und Selbstbe-

schreibungen des Dialogs, der Kommunion, Kommunikation und der Ge-

selligkeit verdrängen diese spezifischen Interessen der religiösen Akteure 
und damit auch die spezifische Ökonomie des religiösen Feldes. Zugleich 

tragen aber genau diese Maximen des religiösen Handelns die für das Feld 

spezifische Praxis. Die Logik der religiösen Praxis ist bei Bourdieu nach 
demselben Muster expliziert, die die allgemeine Theorie der Praxis kons-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 103 

truiert: Die objektiv konstruierbare Logik der Praxis wird systematisch 

subjektiv verkannt und kann erst dadurch aktualisiert werden. Gerade das 

christlich religiöse Feld transportiert mutatis mutandis die Verkennung der 
zugrunde liegenden Ökonomie in Kategorien der ‚Verwandtschaftsbezie-

hungen‘, in denen es um die Anerkennung des anderen als Bruder und 

Nächsten (Liebe deinen Nächsten) geht. Verkannt wird damit, dass gerade 
die soziale Ungleichheit im religiösen Feld gleichmäßige Versorgung des 

Laienpublikums mit Heilsbotschaften ermöglicht. Verkannt wird zudem 

der ökonomische Organisationscharakter der Kirchen und die Institution 
des Berufs der religiösen Spezialisten. Die doppelte Wahrheit des religiö-

sen Feldes, die in der zugleich objektiven Struktur und der subjektiven 

Sicht der Akteure als Selbstbeschreibung der Praxis zu finden ist, erfordert 
eine Doppelbezeichnung für die jeweiligen Praxisbereiche, die sich auch 

durch die Unterscheidung latent (objektiv)/manifest (subjektiv) fassen 

lässt:

„Und schon braucht man eigentlich wie bei den Kabylen zur Bezeichnung jeder 

Praxis zwei Wörter, die sich wie bei einem Akkord in der Musik überlagern: 

Apostolat/Marketing, Gläubige/Kundschaft, Gottesdienst/Lohnarbeit usw. Der 

religiöse Diskurs, der die Praxis begleitet, ist ein integraler Bestandteil der Öko-

nomie der Praktiken als Ökonomie von symbolischen Gütern.“ (Bourdieu 1998b: 

188)

3.6 Totale  sozia le  Phänomene und Mikro-  
und Makrokosmen 

In den religionssoziologischen Arbeiten Bourdieus wird zum einen die 

Umsetzung von Funktionsbegriffen für die Soziologie expliziert und zum 
anderen der Begriff des relativ autonomen Feldes zur Analyse und Kons-

truktion moderner Gesellschaften umgesetzt. Markantes Merkmal für au-

tonome Felder ist das Entstehen von Institutionen, die eine spezifische 
Praxis speziell ausgebildeter Akteure auf Dauer stellen. Webers regelmä-

ßiger Kultusbetrieb als Charakteristikum der mit Amtsautorität versehenen 

Priesterschaft ist erst durch die Etablierung der institutionellen Macht der 
Kirche realisiert. Erst dadurch ist auch die Spezialisierung und Konzentra-

tion auf die Ausarbeitung und Systematisierung der Heilsbotschaften mög-

lich und dies in dem Sinne einer intellektuellen Arbeit, die zum Beispiel 
der auf technische Probleme der Naturbeherrschung bezogenen magischen 

Praxis entgegenzusetzen ist. Die ermöglichenden Bedingungen für eine 

solche Entwicklung können in den Interessen einer Rationalisierung des 
Lebens der im Mittelalter neu auftretenden urbanen Bevölkerung und da-

runter vor allem mit den mittelalterlichen Bürgern gesehen werden. Mit 

dem Auftreten einer neuen Form des Zusammenlebens, die als Realisie-
rung neuer Relationen zwischen den Akteuren zu bestimmen ist, entstehen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

auch neue Klassifizierungsformen, mit denen die Welt eingeteilt und gese-

hen wird. Eine Artikulationsform einer neuen Weltsicht, die die soziale 

Realität symbolisch verdoppelt, ist das Interesse differenzierter Laien-
gruppen. Die religiösen Spezialisten multiplizieren die symbolische Ver-

doppelung der sozialen Realität, indem sie die neu aufgetretenen Interes-

sen und Relationen in eine autonomisierte religiöse Heilslehre übersetzen 
und diese als religiöse Weltsicht den Laien wiederum in umgekehrter Zir-

kulation habituell einprägen. 

Als weitere ermöglichende Bedingung ist die Kulturtechnik Schrift zu 
nennen, deren Relevanz für die kontinuierlich autonomisierte Institution 

Bourdieu nahezu völlig vernachlässigt. Im Rekurs auf Jack Goody (1981) 

nimmt er sie in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 227f.) als Charakteristikum 
und Bedingung für die Bildung von Institutionen, die objektives kulturel-

les Kapital voraussetzen. Gesellschaften, die über Schrift verfügen, lassen 

sich dadurch von Gesellschaften unterscheiden, die nicht über Schrift ver-
fügen, dass sie ihr Kulturerbe unabhängig von spezifischen Personen (Ein-

zelgedächtnisse) und deren eingeschränkter Lebenszeit aufbewahren und 

durch schulische (scholastische) Bildung weitergeben können. Umgekehrt 
setzen schriftlose Gesellschaften Rituale und Zeremonien voraus, die in 

zeitaufwendigen Prozessen die entsprechenden kulturellen Wissensbestän-

de nicht einfach verfügbar halten, sondern mühsam leiblich einprägen und 
dies in der unter Anwesenheitsbedingungen stehenden sozialen Praxis vie-

ler.21 Dies kostet nicht nur Zeit und Kraft, sondern beschränkt entspre-

chende Gesellschaften auf die Perpetuierung des vorhandenen kulturellen 
Wissens und verhindert dadurch dessen Akkumulation. Erst mit der Ak-

kumulation schriftförmig objektivierter Kulturprodukte aber ist die Bil-

dung von Kultur als Kapital, von kulturellem Kapital möglich. Die objek-
tive Form kulturellen Kapitals bringt die Unterscheidung und Unter-

scheidbarkeit der verschiedenen Kapitalformen hervor. Grundlegend die 

zwischen kulturellem und ökonomischem, die wiederum auf Seiten des 
kulturellen Kapitals weiter differenziert wird: in die verschiedenen Aus-

prägungen und Transformationen des symbolischen Kapitals der unter-

schiedlichen sozialen Felder. Unschwer ist an der Unterscheidung der bei-
den Kapitalformen eine Variation von Marx’ Teilung geistiger und mate-

rieller Arbeit zu erkennen. Marx sieht in der Teilung der geistigen von der 

21 „Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit 
ererbten Kulturgüter in objektvierter Form akkumuliert und aufbewahrt wer-
den können, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Fähigkei-
ten und Dispositionen ausstattet, die für die erneute symbolische Aneignung 
unerläßlich sind, können ihr Kulturerbe nur in einverleibtem Zustand bewah-
ren. Folglich können sie die Weitergabe des Kulturerbes, das sonst zwangs-
läufig mit seinen Trägern unterginge, nur um den Preis einer mühsamen Ein-
prägungsarbeit gewährleisten, die z.B. bei Barden ebensoviel Lebenszeit er-
fordern kann, wie diese auf die Darbietung verwenden.“ (Bourdieu 1987: 
227)

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 105 

materiellen Arbeit die Bedingung für die Emanzipation des Bewusstseins 

von der Welt und damit auch die Bedingung für die Etablierung von ‚rei-

ner‘ Theorie in Form von „Theologie, Philosophie, Moral etc.“ (vgl. Marx 
1958: 31). Und Luhmann hat früh eine gesellschaftstheoretische Analyse 

der Schrift in ihrer Bedeutung für die Ausdifferenzierung unterschiedlicher 

Wissensformen und damit einer Ideenevolution vorgelegt. Dabei meint das 
Konzept ‚Ideenevolution‘ zunächst nichts anderes, als dass Wissen von 

den alltagspraktischen Zusammenhängen emanzipiert und inhaltlich ratio-

nalisierbar, systematisierbar wird; und vor allem werden verschiedene 
Wissenstypen voneinander unterscheidbar. Bedingung der Möglichkeit da-

für ist eine mit Wissensproduktion beauftragte Institution und die auf 

Schriftgebrauch spezialisierte klerikale Schicht (vgl. Luhmann 1980: 
47ff.). 

Diese fundamentale Form der Arbeitsteilung, die deutlich anderes und 

mehr meint als die schlichte Zerlegung komplexer Produktionszusammen-
hänge und die damit über das Grundprinzip der Durkheim’schen Idee so-

zialer Arbeitsteilung hinausgeht, geht für Bourdieu (Bourdieu 1987: 224ff. 

und 2001b: 28ff.) mit der Ausdifferenzierung sozialer Felder einher. Einer 
solchen differenzierungstheoretischen Denkfigur liegt die Annahme zu-

grunde, dass vor den Prozessen der Ausdifferenzierung spezialisierter 

Handlungsfelder und Institutionen verschiedene soziale Leistungen und 
Funktionen undifferenziert in regelmäßig ausgeübten sozialen Praktiken 

erfüllt werden. Das Modell für solche totalen sozialen Phänomene, die ein 

System von totalen sozialen Leistungen bilden, liefert Marcel Mauss’ Ana-
lyse des Gabentauschs: 

„In diesen (wie wir sie nennen möchten) ‚totalen‘ gesellschaftlichen Phänome-

nen kommen alle Arten von Institutionen gleichzeitig und mit einem Schlag zum 

Ausdruck: religiöse, rechtliche und moralische – sie betreffen Politik und Fami-

lie zugleich; ökonomische – diese setzen besondere Formen der Produktion und 

Konsumtion oder vielmehr der Leistung und Verteilung voraus; ganz zu schwei-

gen von den ästhetischen Phänomenen, in welche jene Tatsachen münden, und 

den morphologischen Phänomenen, die sich in diesen Institutionen offenbaren.“ 

(Mauss 1990: 17f.) 

Ganz im Sinne Bourdieus aktualisieren die totalen sozialen Phänomene 

den Gabentausch als eine nicht-ökonomische Ökonomie, die auf der Ver-
kennung der obligatorischen Reziprozität der Trias von Gabe, Annahme 

und Erwiderung ruht. Die von Mauss eingehend untersuchte agonistische 

Form des Gabentauschs (vgl. Mauss 1990: 24f.), der Potlatch, scheint für 
Bourdieu als Vorlage der Konzeption sozialer Felder zu dienen, in denen 

soziale Ungleichheit und damit Konkurrenzverhältnisse bestehen. Der Pot-

latch ist die spezifisch asymmetrische Form des Gabentauschs, in der der 
Gebende dadurch ein Herrschaftsverhältnis erzeugt und aufrecht erhält, 

dass er den Beschenkten ein derart übersteigertes Geschenk macht, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ches eine gleichwertige Gegengabe unmöglich macht und den beschenkten 

mithin dem Schenkenden gegenüber dauerhaft verpflichtet (vgl. Bourdieu 

1998b: 170f.).  
Die Konstruktion sozialer Felder als Netzwerk objektiver Relationen 

transzendiert zwar die interaktionistisch gebaute Idee des Gabentauschs, 

sie hält aber an der auf Anerkennung durch Verkennung beruhenden Idee 
der Konkurrenz um symbolische Güter fest. Die Verkennung der Rezipro-

zitätserwartung ist für Bourdieu in symbolischen Ökonomien zunächst 

durch das Zeitintervall zwischen Gabe und Gegengabe möglich. In sozia-
len Feldern wird die Notwendigkeit größerer Zeiträume irrelevant, da sie 

nicht mehr auf die unmittelbare Interaktion der gebenden Akteure ange-

wiesen sind. Durch die Etablierung von rationalen und formalen Institutio-
nen und späterhin Organisationen werden die sozialen Praktiken der Ak-

teure aufeinander orientiert, ohne dass die Akteure selbst aufeinander ori-

entiert sein müssen. Für moderne Sozialformationen, in denen soziale Un-
gleichheit als ein zentrales Strukturierungsprinzip fungiert, lassen sich 

dann tatsächlich alle Formen ‚sozialen Austauschs‘ nach dem Modell des 

Potlatch begreifen. Denn noch in symmetrischen Formen des sozialen 
Tauschs reproduzieren sich durch die Habitus der Akteure hindurch die 

sozialräumlichen Klassenmerkmale (vgl. Bourdieu 1998b: 170f. und in 

kritischer Absicht Bohn 1991). 
Im Falle des Potlatch als einer totalen sozialen Leistung ist allerdings 

der Umfang der reproduktiven Prozesse und Mechanismen in einer archai-

schen Gesellschaft mit den Tauschhandlungen deckungsgleich, die von 
den psychophysisch adjustierten Akteuren getragen werden. Sie sind ja ge-

rade insofern totale Phänomene, als sie alle gesellschaftlich relevanten In-

stitutionen umfassen und aktualisieren. Der Gabentausch reproduziert die 
religiöse, rechtliche, moralische, politische und eben auch wirtschaftliche 

Verfassung der jeweiligen segmentär differenzierten Gesellschaften. 

Mauss behält hier Durkheims Idee der Multifunktionalität oder Polysemie 
bei. Soziale Felder differenzieren sich aus solchen multifunktionalen Zu-

sammenhängen, die im Gabentausch realisiert sind: 

„Die Theorie der Felder beruht auf der Feststellung (die sich bereits bei Spencer, 

Durkheim, Weber usw. findet), daß in der sozialen Welt ein fortschreitender Dif-

ferenzierungsprozeß stattfindet. So kann man beobachten, Durkheim hat immer 

wieder daran erinnert, daß soziale Universen, die bei uns differenziert sind (wie 

Religion, Kunst, Wissenschaft), ursprünglich, das heißt in den archaischen und 

auch noch in vielen vorkapitalistischen Gesellschaften, noch undifferenziert sind, 

so daß man dort eine Polysemie und Multifunktionalität (ein Wort, das Durk-

heim in Les formes élémentaires de la vie religieuse oft gebraucht) des mensch-

lichen Verhaltens beobachtet, das als religiös, ökonomisch, ästhetisch usw. zu-

gleich interpretiert werden kann.“ (Bourdieu 1998b: 148)  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 107 

Soziale Felder hingegen erscheinen nicht als soziale Makro-, sondern als 

Mikrokosmen. Sie sind relativ autonome Handlungsfelder, in denen die 

zugehörigen Akteure je spezifische habituelle Dispositionen und Kapital-
verfügbarkeiten ausbilden, um den Regeln des Feldes gemäß handeln zu 

können. Trotz aller Verschiedenheit bleiben aber, und dies gilt es in den 

folgenden Kapiteln noch zu zeigen, die Grundzüge der Logik je spezifi-
scher, moderner symbolischer Ökonomien innerhalb der Felder erhalten. 

Insofern sind sie auch Mikrokosmen, also gewissermaßen ganze Welten 

für sich im Kontext eines umfassenderen Kosmos, der wiederum anderen 
Regeln folgt (vgl. Bourdieu 1998o: 18). 

Die Grundzüge hat Bourdieu an der funktionsbegrifflichen Lesart von 

Webers Religionssoziologie entwickelt. Aber erst im Zusammenhang mit 
dem ausgereiften Konstrukt des sozialen Raums und dem Feld der Macht 

als Makrokosmos kommt auch der theoretische Zuschnitt zustande, den 

die Feldtheorie in den späteren Arbeiten Bourdieus erlangt hat. Ihre ausge-
reifteste Fassung findet sich bisher in Die Regeln der Kunst, in der eine 

Systematisierung der Feldtheorie in Spezialisierung auf kulturelle Felder 

formuliert ist. Die in den religionssoziologischen Aufsätzen schon aufge-
rissenen Grundzüge sozialer Felder, ihre spezifischen Rollen, die Kapital-

form, die Regeln ihrer Eigenlogik, die Relationen zu Laien und deren so-

zialer Stellung sowie die dazugehörigen Habitus und Strukturhomologien 
werden weiter ausgearbeitet und terminologisch wie analytisch erweitert.  

3.7 Macht-Kraft -Spie l;  Spie l-Macht-Kraft ;  
Kraft -Macht-Spie l  

Mit der Theorie sozialer Felder soll die systematische Ausarbeitung von 

Bourdieus früh formulierter Idee einer allgemeinen Theorie der Ökonomie 
zum Abschluss gebracht werden. Dabei geht es nicht um die Übertragung 

der Logik der ökonomischen Ökonomie auf alle weiteren sozialen Hand-

lungsbereiche, sondern um eine erweiterte Fassung des Ökonomiebegriffs, 
der es erlaubt, noch die ökonomische Ökonomie als einen Sonderfall einer 

übergreifenden Ökonomie der sozialen Praktiken zu begreifen. Der Rück-

griff auf ökonomische Begriffe zur Gegenstandskonstruktion ist dann nicht 
als Ausgangsentscheidung zu verstehen, sondern ergibt sich für Bourdieu 

im Verlauf der Analysen zwangsläufig. Das Verständnis sozialer Prakti-

ken, so lässt sich als These formulieren, setzt deren Konstruktion in öko-
nomischen Kategorien voraus (vgl. Bourdieu 1999: 292f.). Darin spiegelt 

sich erneut die Grundorientierung am Modell des Gabentauschs, das 

Bourdieus gesamte Theorie der Praxis durchzieht.22

22 An solchen Äußerungen verwundert dabei durchaus, mit welcher Selbstver-
ständlichkeit das Tauschmodell als unausweichliches Analyseraster sozialer 
Prozesse angenommen wird, schließlich scheint hier doch weniger ein Sach-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Die systematische Entwicklung des Feldbegriffs erfolgt zwar zunächst 

am Feld der Religion, findet ihre vorläufige Vollendung aber in seiner Ex-

plikation an den Feldern der Kultur, insbesondere am Feld der Kunst. 
Wenn im Folgenden also von spezifischen Inhalten abstrahiert die genera-

lisierbaren Merkmale sozialer Felder dargestellt werden, dann sind diese 

den Analysen kultureller Felder abgewonnen und folgen Bourdieus Sys-
tematisierung in Die Regeln der Kunst (Bourdieu 1999). Damit ist die 

Feldtheorie am Gegenmodell der ökonomischen Ökonomie entwickelt; 

und erneut drängt sich das Problem auf, wie das Modell einer zwar moder-
nisierten, aber dennoch symbolischen Ökonomie auf die ökonomische

Ökonomie des Feldes der modernen Wirtschaft angewandt werden kann.

Der Begriff des sozialen Feldes dient schließlich auch dazu, Vergleichbar-
keit zwischen den unterschiedlichen sozialen Bereichen herzustellen und

gerade durch die Behandlung einzelner, historisch wie national einge-

grenzter, Fe lder als Sonderfälle des Möglichen verallgemeinerbare Er-
kenntnisse über die soziale Welt zu gewinnen. Die ‚Gesetze‘ sozialer Fel-

der, so lässt sich auch in Anlehnung an das Verhältnis von Einzelfall und

Gesetz, wie es sich bei Cassirer und Lewin findet (vgl. Kap. 3.2), formu-
lieren, sind anhand der umfassenden Analyse sozio-historischer Sonderfäl-

le zu konstruieren. Für eine allgemeine Theorie sozialer Fe lder hieße dies

dann, dass die genaue Analyse kultureller Fe lder durchaus Ergebnisse her-
vorbringt, die für die Untersuchung anderer F elder fruchtbar ge macht wer-

den können. Der umgekehrte Fall funktioniert schließlich schon für Kultur

und hat sich im Falle der Religion bewährt, nämlich das Modell der öko-
nomischen Ökonomie als Analysemodell für soziale Felder zu verwenden,

die der Wirtschaft in ihrer Logik zwar diametral entgegengesetzt, aber

dennoch kontrastiv vergleichbar sind. Problematisch bleibt allerd ings, dass 
die Wirtschaft dem Modell der reinen Ökonomie, das der kontrastiven

Analyse dient, gar nicht entsprechen kann, soll das Gegenmodell auch das

Grundmodell der ökonomischen Ökonomie sein.23 Zunächst geht es allein 
um die möglichst inhaltsarmen und damit verallgemeinerbaren Merkmale 

von kulturproduzierenden sozialen Feldern überhaupt, die letztlich in allen 

Einzelstudien von Bourdieu Verwendung finden. Bourdieu selbst macht in 
Die Regeln der Kunst darauf aufmerksam, dass der Schriftsteller als Prota-

gonist des von ihm dort behandelten literarischen Feldes durchgängig er-

setzt werden könnte durch Maler, Philosoph, Wissenschaftler usw., wenn 
die verallgemeinerbaren Strukturen sozialer Felder zur Sprache kommen 

(vgl. Bourdieu 1999: 341). 

                                                                                                                                   
zwang als eine werkgeschichtliche Tradition dominant, die Bourdieu mit 
seinen frühen Studien zur algerischen Ökonomie der Kabylen begründet hat 
und die in der französischen, ethnologisch beeinflussten Soziologie vor al-
lem mit der Durkheimschule (Marcel Mauss) vorgegeben ist. 

23  Dazu aber später (vgl. Kap. 4.6)! 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 109 

Allgemein lässt sich für alle sozialen Felder formulieren, dass sie als 

Macht-, Kraft- und Spielfelder konzipiert sind, die ihren theoretischen Sinn 

im Verbund mit den Konzepten des sozialen Raums in der Betrachtungs-
weise als Feld der Macht, des Habitus und des Kapitals erlangen. Analysen 

sozialer Felder umfassen dann drei miteinander verknüpfte Dimensionen: 

„Erstens muß man die Position des Feldes im Verhältnis zum Feld der Macht 

analysieren. Auf diese Weise bekommt man heraus, daß das literarische Feld 

zum Beispiel in das Feld der Macht eingeschlossen ist, wo es sich in der Position 

des Beherrschten befindet. (Oder in einer sehr viel weniger adäquaten Sprache: 

Die Künstler und die Schriftsteller, oder ganz allgemein die Intellektuellen, sind 

eine ‚beherrschte Fraktion der herrschenden Klasse‘). Zweitens muß man die ob-

jektive Struktur der Relationen zwischen den Positionen der im Feld miteinander 

konkurrierenden Akteure oder Institutionen ermitteln. Drittens muß man die Ha-

bitus der Akteure analysieren, die Dispositionensysteme, die sie jeweils durch 

Verinnerlichung eines bestimmten Typs von sozialen und ökonomischen Ver-

hältnissen erworben haben und für deren Aktualisierung ein bestimmter Lebens-

lauf in dem betreffenden Feld mehr oder weniger günstige Gelegenheiten bietet.“ 

(Bourdieu/Wacquant 1996: 136) 

Soziale Felder sind insofern Machtfelder, als ihre Struktur durch die sozial 

ungleiche Verteilung des feldspezifischen Kapitals die Akteure mit unter-

schiedlicher Macht gegenüber anderen Akteuren ausstattet (Bourdieu 
1999: 365ff.). Kapital meint dabei im Falle kultureller Felder vor allem ei-

ne feldspezifische Form symbolischen Kapitals, das auf Erkennen und An-

erkennen durch andere Akteure des Feldes beruht. So differenzieren sich 
Felder entlang unterschiedlicher Kapitalformen, z.B. einem spezifischen 

wissenschaftlichen (vgl. Bourdieu 1998o: 23) oder literarischen Kapital24

usw. Macht heißt dabei nicht in einem ‚interaktionistischen‘ Sinne, wie bei 
Weber, „jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen 

Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf diese 

Chance beruht“ (Weber 1972: 28), sondern meint vielmehr das tatsächli-
che Gewicht, dass die herrschenden Akteure innerhalb des Feldes haben. 

Akteure, die über mehr Kapital als andere verfügen, bestimmen zwar die 

Regeln des Feldes und das Worum, um das es im Feld zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt geht, sie müssen dies aber nicht mehr oder minder bewusst 

wollen. Es reicht, wenn sie tun, was sie tun. Die relational beherrschten 

Akteure müssen sich dann an den so geschaffenen Rahmenbedingungen 

24 „Die einzige legitime Akkumulation – für den Autor wie für den Kritiker, für 
den Gemäldehändler wie für den Verleger oder Theaterleiter – besteht darin, 
sich einen Namen zu machen, einen bekannten und anerkannten Namen: ein 
Konsekrationskapital, das die Macht zur Konsekration von Objekten (als Ef-
fekt des Namens. Eines Modeschöpfers etwa oder einer Unterschrift) und 
von Personen (durch Werbung, Ausstellung usw.) beinhaltet, Macht also, 
Wert zu verleihen und aus dieser Operation Gewinn zu schlagen.“ (Bourdieu 
1999: 239) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ihrer jeweiligen Praxis orientieren. Ein Feld als Machtfeld zu betrachten 

heißt also, die relational ungleich verteilte Kapitalstruktur zu explizieren, 

die den Akteuren ihren jeweiligen Stellenwert und Effekt im Feld verleiht. 
Für alle modernen Felder, die Bourdieu als relativ autonom konstruiert, ist 

diese Struktur bipolar gegliedert: An einem Pol tendiert das Feld zumin-

dest zu vollständiger Autonomie und am anderen Pol ist es ‚fremdbe-
stimmt‘, also heteronom. Heteronomie bedeutet für relativ autonome so-

ziale Felder, dass sie externen Anforderungen durch Abhängigkeiten ge-

nügen müssen. Den Grad der Autonomie misst Bourdieu dann auch daran, 
„daß mit zunehmender Autonomie eines Feldes seine Brechungsstärke 

umso größer ausfällt, äußere Zwänge umso stärker, oft bis zur Unkennt-

lichkeit umgestaltet werden“ (Bourdieu 1998o: 19). Die Akteure des Fel-
des verteilen sich zwischen den beiden Extrempunkten des autonomen und 

heteronomen Pols. Die Heteronomie des Feldes verweist gerade im Fall 

kultureller Felder auf eine ökonomische Infrastruktur, die nötig ist, um 
dauerhaft einen Mikrokosmos zur Produktion rein kultureller Güter zu re-

produzieren. Insgesamt geht Bourdieu davon aus, dass sich die Struktur 

der Felder homolog zu der Struktur des Feldes der Macht und des sozialen 
Raumes insgesamt bestimmt. Die Akteure sind im Produktionsfeld homo-

log wie ihr Publikum im Feld der Macht und im sozialen Raum positio-

niert. Ihre kulturellen Güter sind deshalb auch von vornherein mit den Er-
wartungen der Konsumenten abgestimmt: 

„Beteiligt und befangen in ihren internen Auseinandersetzungen, sind die Produ-

zenten überzeugt, in ihre Unternehmungen lediglich die eigenen spezifischen In-

teressen einzubringen, und können sich daher völlig uninteressiert an und fern 

den gesellschaftlichen Funktionen empfinden, die sie auf längere oder kürzere 

Sicht für ein bestimmtes Publikum erfüllen, ohne daß sie indessen aufhörten, den 

Erwartungen dieser oder jener Klasse oder Klassenfraktion zu entsprechen, und 

dies gelegentlich sehr genau. [...] So bietet das Boulevardtheater bewährte Auf-

führungen [...], die nach verläßlichen Rezepten gefertigt sind, besetzt sie mit be-

liebten Schauspielern und spricht damit ein betagtes, ‚bürgerliches‘ Publikum an 

[...]; es steht damit in jeder Hinsicht im Gegensatz zum Experimentiertheater 

[...].“ (Bourdieu 1982: 369) 

Für kulturelle Felder gilt mit Blick auf die Homologie, dass sie intern ein 

dem sozialen Raum insgesamt umgekehrtes hierarchisches Verhältnis aus-
bilden; eine anti-ökonomische symbolische Ökonomie (vgl. Bourdieu 

1999: 228 und Kap. 4.3). 

Als Kraftfelder können soziale Felder nun insofern betrachtet werden, 
als die Akteure sich in den Grenzen des Feldes an dessen Machtstruktur 

und den gegebenen Regeln orientieren müssen. Die Machtstruktur verteilt 

die Akteure wie in einem physikalischen Magnetfeld und übt insofern 
Kräfte auf sie aus, denen sie sich nicht entziehen können. Die relational 

beherrschten Akteure müssen sich den Regeln beugen, die die relational 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 111 

Herrschenden schon durchgesetzt haben; oder sie müssen versuchen, sie 

zu ändern. Nachdem z.B. Einstein das Feld der Physik mit seiner Relativi-

tätstheorie in herrschender Position betreten hat, ist es keinem (theoreti-
schen) Physiker mehr möglich, sich nicht irgendwie zu dieser Theorie zu 

positionieren. Die Kräfte, denen die Akteure auf ihrer jeweiligen Position 

im Feld unterliegen, bestimmen den Raum ihrer Möglichkeiten, ihre Posi-
tion zu erhalten oder zu verbessern.25 Die Theorie sozialer Felder erlaubt 

es dabei, Prognosen über die Strategien aufzustellen, die die Akteure in 

Abhängigkeit von ihrer Position im Feld verfolgen werden: Akteure, die 
sich in einer herrschenden Position befinden, werden tendenziell konserva-

tive Strategien verfolgen, um ihre Position zu sichern, während Akteure in 

beherrschter Position (Neulinge; Häretiker) tendenziell transformierende 
Strategien verfolgen, um die Struktur des Feldes (seine Regeln) ihren Dis-

positionen anzupassen (vgl. Bourdieu 1998o: 23ff.). 

Soziale Felder sind zudem Spielfelder, da in ihnen bestimmte Regeln 
vorherrschen, an denen die Handlungen der Akteure sich orientieren müs-

sen, wenn sie einen Effekt im Feld haben und damit dem Feld zugehörig 

sein sollen (vgl. Bourdieu 1998o: 20). Bei den ‚Spielen‘ handelt es sich 
um Kämpfe um die Position im Feld als Konkurrenzfeld sowie um die Re-

geln des Spiels selbst. Dadurch, dass in sozialen Feldern die Spielregeln 

selbst beständig auf dem Spiel stehen, sind soziale Felder von anderen 
Spielen markant unterschieden. Sie bilden eine besondere Form von Spie-

len aus, in denen die Regeln zugleich als konstitutiv und regulativ gedacht 

werden müssen. Bourdieu formuliert die praxistheoretische Konzeption
sozialer Felder als Spielfelder, in denen Regeln beständig aktualisiert wer-

den und mit der Aktualisierung (durch den Konkurrenzkampf im Feld) 

fortwährend auch Abweichungen produziert werden. Wie Sprachspiele
Regeln folgen, die in einem Kontext gemeinsamer sprachlicher Praxis rea-

lisiert und produziert werden, so folgt auch die soziale Praxis in den unter-

schiedlichen Feldern Regeln, die durch die historisch gewachsene und 
feldspezifische Praxis der Akteure hervorgebracht sind. Jedes Feld lässt 

sich dabei ganz explizit im Sinne Wittgensteins als eigenständige Lebens-

form begreifen, die den Kontext sehr spezieller (wissenschaftlicher, reli-
giöser, rechtlicher, politischer usw.) Sprachspiele bildet (vgl. Bourdieu 

2001b: 125). Diese Regeln lassen sich wissenschaftlich objektiv, mit der 

Struktur des Feldes, und subjektiv, mit Wissen, Motiven und Einstellungen 
der Akteure, konstruieren.26 Die Spiele nehmen dabei aufgrund der 

25 „Doch sie können auch den Kampf mit den Kräften des Feldes aufnehmen, 
können sich ihnen widersetzen und versuchen, statt ihre Dispositionen den 
Strukturen zu beugen, diese Strukturen so abzuwandeln, daß sie sich schließ-
lich ihren Dispositionen fügen.“ (Bourdieu 1998o: 25) 

26 Die allerdings spannende Frage beispielsweise nach den Transformationsre-
geln, die erläutern, wie eine geregelte Variation von statten gehen kann, die 
einem Feld revolutionär ein völlig neues Regelsystem überstülpen kann, oh-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Knappheitsbedingungen der jeweiligen Konkurrenzsituation die Form von 

Kämpfen an, die durch die subjektive Logik der Anerkennung durch Ver-

kennung dissimuliert sind. Insofern ist jedes Feld auch als Kampffeld kons-
tituiert.

3.8  Feld und Umfeld 

Soziale Felder werden als relativ autonome Mikrokosmen konstruiert (vgl. 
Bourdieu 1998o: 16ff.), in denen eine feldspezifische Kapitalform zirku-

liert, in denen spezialisierte und professionalisierte Akteure agieren und in 

denen nach bestimmten Regeln (nomos) bestimmte Interessen verfolgt 
werden, die auf einer affektiven Besetzung des Handlungsfeldes (illusio)

ruhen. Die Konzeptionen von Kapital, nomos und illusio eines Feldes er-

lauben die Abgrenzung verschiedener Felder voneinander. Erst durch die 
Bestimmung der Grundregel, der entsprechenden Glaubenssätze und der 

im Spiel als Einsatz und Trümpfe fungierenden Kapitalformen kann ein 

Feld als Mikrokosmos innerhalb eines Makrokosmos bestimmt werden. 
Nomos, illusio und Kapital sind mithin die theoretischen Grenzsteine, die 

ein Feld von seinem Umfeld scheiden und zugleich die Analyseraster, de-

ren inhaltliche Bestimmung die Untersuchung des jeweiligen Feldes anlei-
tet (vgl. Bourdieu 1999: 340ff.). 

Alle drei grenzdefinierenden Dimensionen sozialer Felder sind Spezi-

fikationen von historischer Kontingenz, d.h. Ausdruck der historischen 
Arbitrarität des jeweils ausdifferenzierten Feldes. Die genaue inhaltliche 

Bestimmung kann deshalb auch nur mit dem Vorzeichen der Vorläufigkeit 

und für ein historisch und territorial begrenztes, empirisch zu untersuchen-
des Feld erfolgen. Für die Konzeption der Begriffe bedeutet dies maximale 

Inhaltsarmut, damit sie für eine möglichst große Vielfalt historischer Ein-

zelfälle passen. In diesem Sinne ist der Begriff nomos zwar als Gesetz oder 
Grundnorm des Feldes eingeführt, dies aber im Sinne einer Satzung, die im 

Verlauf der Kämpfe dauerhaft als Einsatz mit auf dem Spiel steht. Wenn 

der nomos eines Feldes im Feld selbst thematisch explizit wird, dann in 
Form von Tautologien, an denen die Selbstbezüglichkeit und Allgemein-

zuständigkeit der feldspezifischen Praxis zum Ausdruck gelangt (vgl. 

Bourdieu 1999: 354). L’art pour l’art heißt es für das Feld der Kunst, bu-
siness is business für die Wirtschaft, genauso wird dann Wissenschaft um 

der Wissenschaft Willen betrieben und ist Recht Recht. Ganz analog wie in 

vergleichbaren differenzierungstheoretischen Ansätzen, hier vor allem der 
späteren Systemtheorie, werden solche tautologischen Semantiken als 

Ausdruck der vollständigen Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen 

Teilbereichs angesehen (vgl. exempl. Luhmann 1980a). Mit dem nomos

ne dass der Feldtyp sich ändert, bleibt in Bourdieus Fragerichtung unberück-
sichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 113 

wird ein Feld als eigenständiger Standpunkt im umfassenden sozialen 

Kosmos etabliert, der von keinem anderen Feld besetzt werden kann. Der 

nomos ist denn auch durch keinen eines anderen Feldes zu substituieren. 
Ähnlich sind Luhmanns Ausführungen zum Universalitätsanspruch der 

einzelnen Funktionssysteme für ihre je spezifische Funktion und die ent-

sprechenden Kommunikationsformen gelagert, wenn er zum Beispiel be-
tont, dass nur die Wirtschaft Zahlungen an Zahlungen anschließen kann 

und nicht das Recht oder ein anderes System und umgekehrt natürlich nur 

das Rechtssystem Recht sprechen kann oder das Wissenschaftssystem wis-
senschaftliche Wahrheit produzieren kann. Bei Bourdieu fehlt allerdings 

systematisch der funktionalistische Anspruch, die Felder auf eine Funktion 

für so etwas wie gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge zu beziehen. 
Die Alleinzuständigkeit der Felder ist dann nicht auf Exklusiverfüllung ei-

ner Funktion für ein übergeordnetes Ganzes bezogen, sondern auf Allein-

zuständigkeit für die Definition der sie definierenden sozialen Praktiken 
und Produkte sowie die damit verbundene Alleinzuständigkeit für eine 

singuläre Weltsicht. So ist der nomos der kulturellen Felder beispielsweise 

die genau umgekehrte Ökonomie des ökonomischen Feldes reiner Kosten-
Nutzen-Kalkulation (vgl. Bourdieu 1999: 134ff.).27 Auch damit bewegt 

sich Bourdieu in der klassischen Perspektive der Differenzierungstheorie, 

die diese Denkfigur der heute oft so genannten Polykontexturalität früh 
mit Weber als einen Polytheismus der Wertsphären schon auf den Punkt 

gebracht hatte. Der unauflösbare Kampf der Werte der in Spannung ste-

henden Wertsphären untereinander ist ja nichts anderes als der gewendete 
Ausdruck der Autonomisierung und Monopolisierung spezifischer Welt-

sichten in den unterschiedlichen sozialen Feldern der modernen sozialen 

Welt (vgl. Weber 1985: 507).  
Webers Kampf zwischen Gott und Teufel, der nicht nur die Spannung 

zwischen Religion und Wirtschaft, sondern zwischen Sinngebung und Ra-

tionalisierung meint, findet dann seine Fortsetzung bei Bourdieu in einem 
fortwährenden Kampf zwischen Kultur und wirtschaftlicher wie politi-

scher Macht. Das Feld der Macht, das den Kampf der verschiedenen Kapi-

talformen konstruiert, und seine Strukturen systematisieren diese Proble-
matik im Rahmen der Theorie der Praxis. Innerhalb der Felder ist der 

Kampf um die inhaltliche Bestimmung des nomos, der darüber entschei-

det, wer und welche Praxis zum Feld gehört und wer und welche Praxis 
nicht, ein Definitionskampf um die Grenzen des jeweiligen Feldes (vgl. 

Bourdieu 1999: 354). Zwischen den Feldern hat die Etablierung verschie-

27 „Aus der Perspektive der Geschäfte heißt das Spiel der Kunst: ‚Wer verliert, 
gewinnt‘. In dieser ökonomisch verkehrten Welt kann zu Geld, Ehren [...], 
legitimen oder illegitimen Frauen, kurzum: zu allen Symbolen des mondänen 
wie mundanen Erfolgs, nicht kommen, ohne sein Heil im Jenseits zu kom-
promittieren. Das grundlegende Gesetz dieses paradoxen Spiels besteht ge-
rade darin, an Interesselosigkeit, Uneigennützigkeit interessiert zu sein.“ 
(Bourdieu 1999: 49) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dener universaler Standpunkte im sozialen Universum den Effekt, dass je-

des Feld in einem Spannungsfeld der Macht zu den anderen Feldern steht. 

Mit der Ausdifferenzierung unterschiedlicher relativ autonomer Felder 
wird Macht dezentralisiert und verteilt. Ganz im Sinne von Durkheims Un-

terscheidung von mechanischer und organischer Solidarität entstehen Ab-

hängigkeitsbeziehungen zwischen den als unabhängig autonomisierten 
Feldern, die schließlich genau in diesem Sinne auch nur relativ autonom 

sind (vgl. Bourdieu 2001b: 130).  

Dem nomos als einer objektivistisch beschreibbaren Satzung der jewei-
ligen Felder in einem bestimmten sozio-historischen Kontext korrespon-

diert subjektivistisch eine je feldspezifische illusio, die als die affektive 

Bindung der Akteure an ein Feld und dessen spezifische Praxisformen be-
griffen wird. Illusio (vgl. Bourdieu 1999: 170 und 360ff.) bezeichnet den 

unbedingten Glauben der Akteure an den Sinn und vor allem den Wert des 

Spiels, an dem sie beteiligt sind. Bourdieu geht es mit diesem Begriff um 
die Formulierung der gemeinsamen Fundierung der Kämpfe in einem 

Feld, die noch die ärgsten Gegner in ihrer Komplizenschaft begreifbar 

macht. Die illusio meint die Unterwerfung unter den etablierten nomos ei-
nes Feldes. Sie umfasst die für die feldspezifische Praxis konstitutiven 

Glaubenssätze, deren systematische Infragestellung die Ordnung im Feld 

aufheben würde, da ihre Gewährleistung notwendige Bedingung für das 
Fortbestehen der feldspezifischen Praxis ist. Die Kämpfe können nur statt-

haben, wenn die an ihnen beteiligten Akteure nahezu unerschütterlich da-

ran glauben, dass es sich lohnt, sich und sein spezifisches Kapital in das 
Spiel zu investieren. Was dies meint, hat kaum jemand treffender be-

schrieben als Max Weber in Wissenschaft als Beruf:

„Und wer also nicht die Fähigkeit besitzt, sich einmal sozusagen Scheuklappen 

anzuziehen und sich hineinzusteigern in die Vorstellung, daß das Schicksal sei-

ner Seele davon abhängt: ob er diese, gerade diese Konjektur an dieser Stelle 

dieser Handschrift richtig macht, der bleibe der Wissenschaft nur ja fern. Nie-

mals wird er in sich das durchmachen, was man das ‚Erlebnis‘ der Wissenschaft 

nennen kann. Ohne diesen seltsamen, von jedem Draußenstehenden belächelten 

Rausch, diese Leidenschaft, dieses: ‚Jahrtausende mußten vergehen, ehe du ins 

Leben tratest, und andere Jahrtausende warten schweigend‘: – darauf, ob dir die-

se Konjektur gelingt, hat einer den Beruf zur Wissenschaft nicht und tue etwas 

anderes. Denn nichts ist für den Menschen als Menschen etwas wert, was er 

nicht mit Leidenschaft tun kann.“ (Weber 1985: 589) 

Es ist genau dieses Moment der Lächerlichkeit für Außenstehende, das 
auch Bourdieu zur Erläuterung der illusio als einer Unterwerfung unter 

den nomos eines Feldes einführt. Eine feldspezifische Praxis und die ihr 

zugrunde liegenden Glaubenssätze können von einem anderen Feld aus 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 115 

besehen nicht nur willkürlich, sondern eben auch deplaziert und lächerlich 

erscheinen (vgl. Bourdieu 2001b: 128).28

Die von Weber so treffend beschriebene emotional-affektive Hingabe 
an die Sache, wenn man so will: eine Hingabe ohne Wenn und Aber, er-

klärt Bourdieu als eine libidinöse Bindung. Die verschiedenen sozialen li-

bidones, die so zahlreich sind wie es verschiedene soziale Felder gibt (vgl. 
Bourdieu 1998b: 143 und 1999: 278), werden durch die Teilnahme an den 

feldspezifischen Praktiken erzeugt, sind jedoch zugleich deren Bedingung. 

Im Rahmen der allgemeinen Theorie sozialer Praxis bedeutet dies, dass der 
Primärhabitus einem im Feld geforderten und erzeugten Habitus hinrei-

chend homolog sein muss, damit der betreffende Akteur sich an ein Feld 

affektiv bindet. Die primär in der familiären Sozialisation erzeugten Dis-
positionen werden im Laufe der Zeit zu feldspezifischen umgewandelt. 

Bourdieu schwebt für Sozialisationsprozesse insgesamt ein psychoanalyti-

sches Modell vor, durch welches die Übertragung der narzisstischen Libi-
do des Kindes auf Objektbeziehungen erklärt werden soll. Die unbedingte 

Hingabe und Leidenschaft an ein Feld lässt sich für Bourdieu kaum anders 

begreifen als durch die Stärke einer libidinösen affektiven Bindung, die 
unter Lebensbedingungen generiert wird, die sich sozialräumlich und klas-

senspezifisch verorten lassen. Fordert er einerseits zu diesem Zweck eine 

Kooperation von Soziologie und Psychoanalyse ein, um die Erzeugung 
von Objektbeziehungen detailliert zu erklären, so begrenzt er den genuin 

soziologischen Beitrag auf die Explikation der sozialen Mechanismen, die 

solche Bindungen regelmäßig und dauerhaft generieren. Der Explikation 
liegt eine minimale und psychoanalytisch kompatible Anthropologie zu-

grunde, eine Annahme über die menschliche Natur, die Bourdieu wohl nur 

sehr ungern in den Meditationes formuliert hat, da eine solche Naturalisie-
rung dem Erkenntnisinteresse einer Soziologie entgegensteht, die eben 

über soziale Mechanismen aufklärt, die eigentlich historisch kontingente 

Klassifizierungen und Weltsichten erst erzeugen. Mit dem Signum der 
Wahrscheinlichkeit versehen, nennt er dennoch die Suche nach Anerken-

nung als mögliche anthropologische Konstante: 

„Hierin könnte die anthropologische Wurzel der Zwieschlächtigkeit des symbo-

lischen Kapitals – Ruhm, Ehre, Kredit, Ansehen, Ruf – liegen, der Urgrund einer 

egoistischen Suche nach Befriedigung von ‚Eigenliebe‘, die gleichzeitig ein fas-

zinierendes Jagen nach der Billigung anderer ist [...].“ (Bourdieu 2001b: 213) 

28 So schreibt Bourdieu: „Zugleich willkürlich oder sogar, von einem anderen 
Feld aus gesehen, deplaziert und lächerlich und doch notwendig, also (um 
den Preis, sonst grob oder lächerlich usw. zu erscheinen) unter dem Blick-
winkel der spezifischen Legalität des betreffenden Feldes unbedingt erfor-
derlich, besteht die konstitutive Einstellung in der stillschweigenden Unter-
werfung unter den nomos, jene besondere Glaubensform der illusio, die in 
den scholastischen Feldern erwartet wird [...].“ (Bourdieu 2001b: 128) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

In der Anerkennung durch andere liegt die höchste Form der Erfüllung der 

narzisstischen Eigenliebe, wenn die anderen dich gleichsam lieben, wie du 

dich selbst. Und im gleichen Zug sind mit einer Anthropologie der An-
erkennung als Implikation der Bourdieu’schen Sozialtheorie Macht und 

Herrschaft die zentrale Dimensionen des Sozialen sowie die Wurzel der 

herrschaftssoziologischen Perspektive in Bourdieus Werk. In den Prozes-
sen der Sozialisation von Dispositionen sieht er in den Méditationes den 

„geschichtlichen Ursprung politischer Ordnung“ (Bourdieu 2001b: 214). 

Im Rekurs auf die seiner Habitustheorie nahestehende Philosophie Pascals, 
den er als zentralen philosophischen Wegbereiter seiner Soziologie ver-

steht, geht Bourdieu davon aus, dass Gewohnheit der maßgebliche und 

wesentliche Träger sozialer Ordnung ist. Der Ursprung politischer Ord-
nung ist in der primären Sozialisation im Schoße der Familie impliziert, da 

hier nochmals deutlich die Willkür und das Arbiträre zum Ausdruck 

kommen, die auch jedem politischen Gesetz zugrunde liegen. Die vor al-
lem vermittels symbolischer Gewalt erzeugte Gewohnheit sorgt dafür, dass 

die sozial zugerichteten Akteure die Ordnung, in die sie sozialisiert sind, 

anerkennen und ihre Willkür verkennen (vgl. Bourdieu 2001b: 214ff.). 
Das Fundament sozialer Ordnung liegt damit in der Kombination von ei-

ner anthropologischen Suche nach Anerkennung und den zwar historisch 

generierten, aber dennoch arbiträren und willkürlichen, damit in eins ge-
waltsamen und herrschaftsorientierten Formen, durch welche Anerken-

nung verliehen wird. 

Die grundlegenden sozialen Mechanismen, die die habituellen Disposi-
tionen sozialisieren, finden sich vor allem in den erzieherischen Maßnah-

men der Eltern oder allgemeiner: der signifikanten anderen. In den fort-

währenden Interaktionen mit dem Kind werden die Triebe in den affektge-
ladenen familiären Situationen dadurch sozialisiert, dass das Kind sich 

„Verzicht und Opfer gegen Bezeugungen von Dankbarkeit, Anerkennung 

und Bewunderung einhandelt“ (Bourdieu 2001b: 213). Die erzieherische 
Interaktion begreift Bourdieu gemäß seiner Orientierung am Gabentausch 

und damit am Ökonomiemodell als ‚Austausch‘ oder besser: als transac-

tion (vgl. Bourdieu 1997a: 200). Das Kind erhält Anerkennung, wenn es 
gelernt hat, den Erwartungen zu entsprechen. Dies erfolgt nicht und wahr-

scheinlich auch nicht hauptsächlich durch Eingriffe mit erzieherischer In-

tention, sondern gerade durch die kleinen feinen und subtilen Zensurein-
griffe. Die Vehemenz der sozialen Effekte, die die sozialisierten Disposi-

tionen haben, erklärt Bourdieu durch ihre körperliche Verankerung. In die-

sem Gedankengang ist die aus der Habitustheorie formulierte Trägheit der 
Habitus angesprochen, die insofern starke soziale Effekte hat, als die ein-

mal erlernten, und das heißt: (an-)gewöhnten Dispositionen bewussten 

Entscheidungen zu ihrer Veränderung nicht zur Disposition stehen. Da-
rüber hinaus, und dies interessiert im hier behandelten Zusammenhang vor 

allem, geht Bourdieu davon aus, dass die durch Zensureingriffe erzeugte 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 117 

häusliche Ordnung als moralische Ordnung inkorporiert wird und als sol-

che mit verdrängten Wünschen einhergeht, die in als Leidenschaften trans-

formierte Schuldgefühle und Phobien beibehalten bleiben (vgl. Bourdieu 
2001b: 214). Ohne an dieser Stelle prüfen zu können, ob dieses Argument 

psychoanalytisch haltbar ist, liegt darin Bourdieus Herleitung der Erzeu-

gung von affektiven Besetzungen sozialer Handlungsfelder in Form von 
Leidenschaften, wie sie Weber für Wissenschaftler so eindringlich be-

schrieben hat. Mehr als ein Fingerzeig für zukünftige Forschungspro-

gramme enthält die Position nicht, aber dennoch expliziert Bourdieu, so-
weit ich sehe, an keiner anderen Stelle deutlicher seine psychoanalytischen 

Vorstellung der Sozialisation habitueller Dispositionen.  

3.9  Sozia l isat ion in  Feldern 

Die sekundären Sozialisationsprozesse in verschiedenen Feldern sind nach 

diesem Modell zu denken: Die schon im Rahmen der primären Sozialisa-

tion erzeugten Affinitäten für bestimmte Handlungsfelder werden, ange-
fangen in der Familie (Kinder von Unternehmern, Medizinern, Juristen, 

Wissenschaftlern usw.), peu à peu durch die Initiationsriten und die prakti-

sche Teilnahme an den feldspezifischen sozialen Situationen in feldspezi-
fische Habitus transformiert (vgl. Bourdieu 1998b: 211f.). Dabei werden 

affektuelle Besetzungen, die sich zunächst auf das familiäre Umfeld rich-

ten, auf Personen oder Institutionen der jeweiligen Felder übertragen. Und 
dabei, so lässt sich als Hypothese formulieren, greifen all die unbewussten 

Dispositionen, die sich weitgehend bewusster Kontrollen entziehen und 

die zudem ausgesprochen schwer empirisch zu erfassen sind. Zu denken 
ist dabei an die feinen Orientierungen, die darüber (mit-)entscheiden, wel-

che Wertpräferenzen der Einzelne ausbildet oder auch sehr banal: welche 

Personen sind sympathisch oder nicht, welche ihrer Handlungen haben 
Modellcharakter für das eigene Tun, welche nicht usw. Die so angelegte 

Theorie führt damit vor ungeheure forschungspraktische Probleme. Denn 

wie sollte man diese doch im Einzelfall nur biographisch zu klärenden dis-
positionellen Affinitäten allesamt in den Griff bekommen, um so die Über-

tragung familiärer libido auf feldspezifische libido zu erklären? 

Bourdieus Antwort auf diese Frage müsste in zweierlei Richtungen 
gehen: Zum einen könnte man formulieren, dass an dieser Theoriestelle 

die Zusammenarbeit von Soziologie und Psychoanalyse gefordert ist und 

dass die Soziologie die speziellen Probleme der Übertragung getrost dem 
Kooperationspartner überlassen könne. Zum Zweiten aber ist damit nichts 

über die forschungspraktischen Probleme der Soziologie selbst ausgesagt, 

und man muss wohl auf Bourdieus Überlegungen zur Erklärung der Er-
zeugung eines individuellen Habitus aus seinen Entstehungsbedingungen 

im sozialen Raum, unterschiedlichen Feldern und der daraus resultieren-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

den sozialen Laufbahn zurückgehen, um weiter zu kommen. Bourdieu 

selbst hat dies für seine soziale Laufbahn in seinem Versuch einer anti-

autobiographischen Autobiographie durchgeführt (vgl. Bourdieu 2002). 
Bourdieu beschreibt und analysiert in diesem Text seine eigene soziale 

Laufbahn mit den Mitteln seiner Soziologie. Weit entfernt von einer einfa-

chen Autobiographie, sucht Bourdieu seine spezifische Sicht auf die sozia-
le Welt, die Art und Weise seiner soziologischen Praxis und vor allem 

auch seine Abwendung von der Philosophie und die damit einhergehende 

Hinwendung zur Soziologie soziologisch zu erklären. Sich selbst zu erklä-
ren bedeutet für Bourdieu nicht, die eigene Person besser zu verstehen und 

das eigene Leben in der Manier einer „narzisstischen Selbstweihe“ einer 

breiteren Öffentlichkeit zur Schau zu stellen, sondern die Erkenntnisbe-
dingungen seiner Soziologie weiter zu reflektieren. Damit setzt er ein 

Grundthema seiner Arbeiten fort: in teilnehmender Objektivierung die Ob-

jektivierung des objektivierenden Subjekts zu betreiben (vgl. Schultheis 
2002: 144ff.). 

Vor diesem Hintergrund stehen die Beschreibungen seiner sozialen 

Herkunft im ländlichen Béarn Südfrankreichs als Sohn eines Postbeamten, 
dessen Habitus im Verhältnis zu dem seiner aus bäuerlichen Familien 

stammenden Mitschüler am Gymnasium von Pau abweicht. Dieses Gefühl 

des nie richtig Dazugehörens, des dauerhaften Abweichens und dem da-
raus letztlich (mit-)resultierenden dauerhaften Abweichler setzt sich die 

gesamte weitere Laufbahn fort: in der Zeit im Internat, das als totale Insti-

tution empfunden wird, über die Wahrnehmung der Distanz zu den Kin-
dern der bürgerlichen Familien am Lycée Louis le Grand in Paris und 

schließlich im Verlauf der wissenschaftlichen Karriere, beginnend mit dem 

Studium an den Elitehochschulen des bürgerlichen Paris, in denen der Ab-
stand zur Leichtigkeit und Selbstsicherheit der Abkömmlinge eines fran-

zösischen ‚Bildungsadels‘ besonders deutlich wurde. Der im Verlauf der 

Kindheit erworbene Habitus wird in diesem Sinne als ‚gespalten‘ und „von 
Spannungen und Widersprüchen“ beherrscht beschrieben (vgl. Bourdieu 

2002: 113). In den frühen Dispositionen sieht Bourdieu damit auch seine 

spätere Laufbahn angelegt, die durch die Orientierung und Justierung von 
Gegensätzen geprägt ist, sowohl auf der Ebene des sozialen Lebens als 

auch auf der Ebene des wissenschaftlichen Arbeitens. Der gespaltene Ha-

bitus determiniert zwar nicht die wissenschaftliche Laufbahn, aber doch 
die Orientierung im sozialen Feld und die damit verbundene soziale Posi-

tion des Eintritts. Von Anfang an verspürt Bourdieu eine Abneigung gegen 

die Intellektuellen der reinen Philosophie, gegen den Standesdünkel und 
ihre Verachtung für die (sozial-)wissenschaftliche Beschäftigung mit den 

banalen Themen des Lebens. Im Raum der Möglichkeiten des wissen-

schaftlichen Feldes der 1950er Jahre Frankreichs orientiert sich der junge 
Bourdieu deshalb an Randgestalten des Feldes, die von der Wissenschafts-

geschichte und Wissenschaftstheorie aus die Auseinandersetzung mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 119 

positiven Wissenschaften suchen. Im Abstand zu Sartre konnte man sich 

um Wissenschaftler wie Martial Guéroult, Jules Vuillemin und vor allem 

um Gaston Bachelard, Georges Canguilhem und Alexandre Koyré positio-
nieren (vgl. Bourdieu 2002: 17).  

„Der Raum der Möglichkeiten verwirklicht sich in jedem dieser Beteiligten, in-

dem er eine ‚Anziehung‘ oder ‚Abstoßung‘ in Gang setzt, die von ihrem ‚Ge-

wicht‘, ihrer Sichtbarkeit im Feld abhängt und auch von der mehr oder weniger 

großen Verwandtschaft im Habitus, die dazu anhält, ein Denken und Handeln 

‚sympathisch‘ oder ‚unsympathisch‘ zu finden. [...] Diese Sympathien und Anti-

pathien, die sich ebenso auf den Menschen selbst wie auf sein Werk richten, sind 

einer der Ursprünge zahlloser geistiger Berufungen, die völlig im Dunkeln blei-

ben und oft als unerklärlich erlebt werden, weil sie das Werk eines je auf den an-

deren bezogenen Habitus sind.“ (Bourdieu 2002: 29f.) 

An dieser Stelle wird Bourdieus Position im Hinblick auf die Bildung ei-

ner affektiven Besetzung eines sozialen Feldes im Rekurs auf die Habitus-

theorie nochmals deutlich. Die mit dem Primärhabitus erworbenen Dis-
positionen orientieren den Akteur auf sehr spezifische, diesem Habitus 

homologe Positionen in den unterschiedlichen Feldern seiner Aktualisie-

rung und Transformation. Für den ‚gespaltenen Habitus‘ Bourdieus wäre 
es ausgesprochen unwahrscheinlich gewesen, im Raum der Möglichkeiten, 

auf den er während seiner akademischen Ausbildung traf, die Position ei-

nes (bürgerlichen) Philosophen im Umkreis des totalen Intellektuellen Sar-
tre einzunehmen. Schon allein aufgrund der habituell begründeten Antipa-

thien, die er gegen die philosophischen Attitüden hegte. Für die Wahl 

Canguilhems führt Bourdieu denn auch den gegensätzlichen Fall sofortiger 
Sympathie an, die durch habituelle Ähnlichkeiten begründet werden; auch 

Canguilhem stammt aus einer ländlichen Gegend Frankreichs. Habituell 

fundierte Sympathie für Personen, Werke, aber auch Institutionen hat 
Bourdieu als Haftpunkte für eine affektive Bindung und eine Leidenschaft 

für die feldspezifische Praxis angegeben (vgl. auch Bourdieu 2001b: 210). 

Für die Übertragung der familiären libido bedeutet dies, so lässt sich plau-
sibel, aber hypothetisch formulieren, dass sie nur dann gelingt, wenn vor 

allem Personen (oder Werke) im Feld positioniert sind, die für die Soziali-

sation im Feld als funktionales Äquivalent für Eltern oder andere relevante 
signifikante andere eintreten können. Die körperliche Anziehung oder Ab-

stoßung zu Vertretern des Feldes entscheidet mithin darüber, ob jemand 

sich den Regeln und objektiven Strukturen des Feldes unterordnet, die 
immer auch Herrschaftsstrukturen sind.  

Die körperliche Verankerung der in Form von Dispositionen inkorpo-

rierten sozialen Strukturen, die zur Einverleibung der Feldstrukturen trans-
formiert werden, macht deutlich, dass äußere Zwänge, die zum Beispiel in 

den institutionalisierten Leistungsanforderungen und vorgeschriebenen 

Ausbildungsanforderungen sowie der erwarteten Unterordnung unter den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nomos des Feldes auftreten, nur dann erfolgreich wirksam sein können, 

wenn dazu passende Bereitschaften beim Akteur bestehen, die als innere 

Zwänge beschrieben werden, weil sie Ergebnis einer Sozialisation in be-
stimmte Herrschaftsstrukturen sind. Dass die inneren Zwänge vor allem 

körperliche Zwänge sind, die sich der bewussten Kontrolle weitgehend 

entziehen, ist daran ersichtlich, dass sie in Form körperlicher Reaktionen 
in sozialen Situationen auftreten. Scham, Schüchternheit, Ängstlichkeit, 

Schuldgefühle, Erröten, Zittern, Stottern, ungeschicktes Verhalten, all dies 

können Symptome sein, die zum Ausdruck bringen, dass Akteure in Situa-
tionen, auf die ihre Habitus nicht abgestimmt sind, ihre Exklusion aus dem 

betreffenden sozialen Kontext konfirmieren. Bourdieu deutet dies als den 

grundlegenden Mechanismus stabiler Herrschaftsbeziehungen, in denen 
die Beherrschten ihre Beherrschung akzeptieren und durch ihre Praktiken 

fortwährend befestigen. Der subtile, weil dem Bewusstsein sich entziehen-

de Mechanismus für die Stabilisierung der Herrschaftsbeziehungen besteht 
in solchen körperlichen Empfindungen und Verhaltensweisen, die darüber 

entscheiden, ob jemand dazu gehört (Inklusion) oder nicht (Exklusion) 

bzw. sich dazugehörig fühlt oder nicht (vgl. Bourdieu 2001b: 216f.). 
Lo�c Wacquant beschreibt in Leben für den Ring (2003) sehr eindring-

lich in ethnographischen Protokollen, wie der Habitus eines Boxers durch 

das tägliche Training in einem gym angeeignet wird. Auch wenn der Kör-
perbezug beim Boxen offensichtlicher ist als bei der Teilnahme an Feldern 

der kulturellen Produktion, so lässt sich an diesem Gegenstand sehr expli-

zit extrapolieren, was letztendlich, mutatis mutandis, im Rahmen der So-
zialisation in allen anderen Feldern statthat. Die Art und Weise der erzie-

herischen Arbeit in den unterschiedlichen Feldern variiert zwar stark und 

lässt sich vor allem nach Graden der Explizitheit unterscheiden, aber für 
die körperliche Einübung lässt sich vermuten, dass vor allem ein mehr    

oder minder bewusstes Lernen durch Teilnahme an der spezifischen Praxis 

stattfindet, in dem die erwarteten körperlichen Verhaltensweisen angeeig-
net werden. Nur durch die gleichsam beobachtende Teilnahme an feldtypi-

schen Interaktionen und darin eingebettete Hinweise, möglicherweise auch 

Zurechtweisungen, werden die passenden Dispositionen erworben. In die-
sem Sinne lässt sich auch vermuten, dass immer wenn durch körperliche 

Teilnahme gelernt wird, der scholastische „Unterschied zwischen intentio-

nal und habituell, rational und emotional, körperlich und mental“ ver-
wischt wird (vgl. Wacquant 2003: 101). Das Gefühl dafür, in welchem 

Kontext man wem zu welcher Zeit etwas wie sagen kann, wie dabei zu 

formulieren ist, wann man sich zurückzuziehen hat, das damit einherge-
hende Gefühl von Selbstsicherheit oder auch Unsicherheit usw., ist genau 

wie die antrainierten Reflexe im Ring vorreflexiv und als unmittelbare Re-

aktion eingeübt. Sicherlich ist die Praxis der Körper beim Boxen deutlich 
im Vordergrund und unterscheidet sich von einer akademischen Sozialisa-

tion, bei der ein starkes Gewicht auf der explizit sprachlichen und theoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 121 

schen Aneignung von theoretischem Wissen liegt, dennoch vermittelt sich 

auch im akademischen Bereich das notwendige Gespür für das soziale 

Spiel durch die Teilhabe an einer gemeinsamen Praxis, eben der des wis-
senschaftlichen Spiels. Das Boxen stellt durch die Konzentration auf die 

Körperlichkeit ein Musterbeispiel für die körperliche Sozialisation dar, an 

dem besonders gut zu beobachten ist, wie die dem Bewusstsein sich weit-
gehend entziehenden Wahrnehmungs-, Denk- und Verhaltensdispositionen 

angeeignet werden, deren Gesamt den vorreflexiven Hintergrund der feld-

spezifischen Praxis bildet. Wacquant stellt für das Boxen insbesondere den 
mimetischen und visuellen Lernmodus heraus, der sich an Vorbildern bzw. 

Modellen für die erwünschte Praxis orientiert (vgl. Wacquant 2003: 121f). 

Den Modus mimetischen Lernens betont auch Christoph Wulf in einem 
Aufsatz über Bourdieus Beitrag zur Ritualtheorie (vgl. Wulf 2003). Wulf 

sieht das mimetische Lernen als zentralen Lernmodus für die Aneignung 

performativen Wissens an, worunter er das praktische, habitualisierte Wis-
sen im Sinne Bourdieus fasst. Perfomatives Wissen, und ein solches ist je-

des primär körperlich verankerte Wissen, wird durch mimetische Prozesse 

erlernt, in denen die Akteure soziale Praktiken produzieren, die denen an-
derer ähneln, mit denen sie in einem Lebenszusammenhang stehen. Durch 

mimetische Prozesse werden mithin zugleich Ähnlichkeiten und Differen-

zen zu anderen und deren sozialen Praktiken produziert. Die Lernprozesse 
sind dabei in soziale Felder eingebettet, in denen Rituale für die regelmä-

ßige und möglichst dauerhafte mimetische Aneignung des performativen 

Wissens sorgen, das für die Teilnahme am Feld relevant ist (vgl. Wulf 
2003: 181ff.). Bezogen auf das Chicagoer gym, finden sich entsprechende 

Rituale in den gleichbleibenden Initiationsriten und den sich wiederholen-

den Trainingsabläufen (erstes Trainergespräch; Einführung in die Trai-
ningspraxis; Korrektur durch die Gruppe; erstes Sparring usw.). Im weni-

ger körperbetonten akademischen Betrieb finden sich Rituale für mimeti-

sches Lernen beispielsweise mit Referaten und anderen Formen des Leis-
tungsnachweises, in Prüfungssituationen, Teilnahme an Tagungsabläufen, 

ersten Publikationserfahrungen usw. Die Lernprozesse selbst vollziehen 

sich dabei zu weiten Teilen nicht bewusst und schlagen sich in einem kör-
perlich verankerten praktischen Sinn als eine Art soziales Gespür nieder. 

Im Hinblick auf die körperliche Dimension von Herrschaftsstrukturen 

macht Bourdieu dies am Beispiel eines schwarzen Kindes deutlich, das 
lange bevor es bewusst schwarz/weiß als Herrschaftskategorie begreift, auf 

den Unterschied reagiert und von ihm kontrolliert wird (vgl Bourdieu 

2001b: 217).29

29 Da der Modus des mimetischen Lernens weitgehend durch die nicht reflexi-
ven Momente der Teilnahme an einer kollektiven Praxis funktioniert, passt 
er theoriesystematisch in Bourdieus begriffliches Arrangement. Die Erklä-
rungsrichtung verläuft, zugespitzt formuliert, von körperlichen Lernprozes-
sen zu reflexivem Bewusstsein. Damit ist Bourdieu in dieser Hinsicht prag-
matistisch orientierten Theorien à la Mead oder leiborientierten Phänomeno-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Durch die Mischung expliziter Anweisungen, den Austausch mit 

Gleichgestellten und vor allem durch die Teilnahme an einer kollektiven

Praxis lernt der Neuling den feldspezifischen Habitus in mimetischen Pro-
zessen. Ein maßgeblicher Faktor ist dabei – erneut wird dies beim Boxen 

besonders deutlich sichtbar – eine Person, die als funktionales Äquivalent 

zu den signifikanten anderen im familiären Kontext fungiert. Wacquant 
beschreibt die Rolle des Coaches sehr eindringlich in ihrer Funktion als 

Dirigent der kollektiven Praxis wie auch im Hinblick auf die ‚väterliche‘ 

Beziehung zu seinen Schützlingen (vgl. Wacquant 2003: 113). Der Coach 
kümmert sich um seine Schützlinge und erzeugt derart eine affektuelle 

Bindung an seine Person und damit einhergehend auch als ‚Autoritätsper-

son‘ eine affektuelle Bindung an die Inhalte des Boxhabitus, den er ver-
mittelt. Auf diese Funktion zur Erzeugung einer affektuellen Bindung 

kommt es mir an dieser Stelle an, nicht auf die Rekonstruktion des Kon-

textes der boxerischen Pädagogik, die Wacquant herausarbeitet. Zentrales 
Moment der affektuellen Bindung scheinen (Identifikations-)Personen zu 

sein, an denen sich mimetische Lernprozesse orientieren und motivieren

können.30

Wacquant macht zwei weitere Merkmale des Habitus anhand seiner 

Studie deutlich: dass der feldspezifische Habitus zugleich eidos und ethos 

ist:

„Jedes Feld stellt die Institutionalisierung eines Standpunktes in den Dingen und 

in den Habitus dar. Der spezifische Habitus, der sich Neulingen als Zugangsvo-

raussetzung aufzwingt, ist nichts weiter als ein spezifischer Denkmodus (ein ei-

dos), das Prinzip einer spezifischen Wirklichkeitskonstruktion, das in einem prä-

reflexiven Glauben an den undiskutierten Wert der Erkenntnisinstrumente und 

der mit ihrer Hilfe konstruierten Gegenstände begründet ist (ein ethos).“ (Bour-

dieu 2001b: 126) 

Wacquant legt sein Augenmerk hauptsächlich auf die ethische Dimension 

des Habitus und damit genau auf die Stelle, die für die illusio eines Feldes 

logien à la Merleau-Ponty näher als bewusstseinsphilosophisch abgeleiteten 
Sozialphänomenologien à la Schütz oder Berger/Luckmann. Deshalb liegt es 
auch weniger nahe, als es auf einen ersten Blick scheinen könnte, das Kon-
zept des Habitus mit der von Berger/Luckmann bezogenen Theorie der Habi-
tualisierung zu ergänzen (vgl. exempl. Knoblauch 2003: 187ff.). 

30 Meines Wissens ist dieser Zusammenhang von primärer libido, Übertragung 
der primären libidinösen Bindung auf soziale Handlungsfelder und Identifi-
kationspersonen sowie rituellem mimetischen Lernen in sozialen Feldern 
noch nicht hinreichend erforscht. Bourdieu gibt lediglich wichtige Hinweise, 
die zuweilen ergänzt wurden, aber nicht zu einer systematischen Theoriebil-
dung geführt haben. Neben Bourdieus Verweis auf die Psychoanalyse als so-
ziologischer Kooperationsdisziplin scheint eine Theorie mimetischen Ler-
nens ebenso fruchtbar wie ergänzungsbedürftig durch Anleihen bei sozial-
kognitiven Theorien des Modellernens, die eine genauere Erfassung der re-
levanten Merkmal für geeignete Modelle bereitstellen könnten. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 123 

bedeutsam ist. In der Pädagogik des Boxens, die er analysiert, sind ethi-

sche Dimensionen implizit – und dies in der Form der körperlichen Ein-

übung: „eine individuelle Arbeitsmoral, gegenseitiger Respekt, physischer 
Mut und eine vom ‚Glauben an den heiligen Charakter seit jeher bestehen-

der Regeln‘ (Max Weber) genährte Bescheidenheit“ (Wacquant 2003: 

129). Wie genau die eidetischen Inhalte auch gefüllt sind, so ist es doch 
die ethische Dimension eines feldspezifischen Habitus, die die illusio als 

den unbedingten Glauben an Sinn und Wert des sozialen Spiels begründet. 

Die illusio erscheint mithin als Dimension des feldspezifischen Habitus, 
als inkorporierte und libidinöse Anerkennung des je geltenden nomos und 

damit auch als Verkennung der Arbitrarität, Willkür und auch Veränder-

barkeit der jeweiligen Satzung.
Über den unbedingten Glauben an das Spiel hinaus umfasst der feld-

spezifische Habitus als eidos zudem die selbstverständlichen Weltsichten 

und Überzeugungen, die das Fundament der sozialen Praxis bilden. Diese 
Selbstverständlichkeiten sind die unreflektierten historischen a priori der 

sozialen Praxis, die blinden Flecken und Verdrängungen, deren Aufklä-

rung die Soziologie zur Aufgabe hat. Kurzum: Sie bilden die feldspezifi-
sche doxa. Nomos, illusio, doxa, feldspezifisches Kapital und der eidos und 

ethos umfassende feldspezifische Habitus bilden zwar notwendige Grenz-

steine des sozialen Feldes, sie reichen zur Abgrenzung vom Umfeld und 
von anderen Feldern jedoch noch nicht hin. Offen bleibt schließlich noch 

die akteurstheoretisch wichtige Frage, welche Akteure denn zu welchem 

Feld gehören und welche nicht.  

Exkurs:  Das Feld und seine Akteure 

Einen ersten Weg zur Beantwortung der Frage, wer zu einem Feld gehört 

und wer nicht, liefern schon die vorangehend eingeführten Begriffe von 
nomos, illusio, doxa und eidos/ethos. Akteure, deren habituelle Dispositio-

nen hinreichend zu einem Feld passen und die im Verlauf einer feldinter-

nen Sozialisation den feldspezifischen Habitus verinnerlicht und durch 
Anerkennung von nomos und doxa die entsprechende illusio entwickelt 

haben, gehören zum Feld. Nun reicht dieses Kriterium allerdings nicht hin, 

sondern stellt lediglich eine notwendige Bedingung dar, die die Sinngren-
zen sozialer Felder absteckt. Es ist ja durchaus vorstellbar, dass Akteure in 

einem Feld sozialisiert sind, aber dennoch nicht zu dem Netzwerk der Ak-

teure gehören, die die Struktur des Feldes definieren und die feldinternen 
Kämpfe austragen. Gleichermaßen kann es sein, dass Akteure von den an-

erkannten Akteuren eines Feldes einfach nicht als zugehörig zum Feld be-

handelt werden. Dies ist vor allem für den Fall von Autodidakten wahr-
scheinlich, da Felder als professionalisierte Räume sozialer Praxis konstru-

iert sind, die auf der historisch etablierten Unterscheidung von Spezialisten 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

und Laien ruhen. Im Falle des Feldes der Religion ist der Stellenwert der 

Spezialisten und der Institutionen, die professionalisierte Spezialisten re-

gelmäßig hervorbringen, kenntlich geworden (vgl. Kap. 3.5). Heißt das 
aber im Gegenzug, dass nur professionalisierte und als solche auch kennt-

liche Akteure zum Feld gehören? Also dass die Feldzugehörigkeit sich an 

Titeln, Berufen und anderen Symbolen der legitimen Repräsentation eines 
Feldes festmachen lässt? Dies würde auf eine Rollentheorie hinauslaufen, 

die nur Akteure als feldzugehörig behandeln ließe, die institutionalisierte 

Professionsrollen innehaben. Dann wäre es aber beispielsweise unmöglich, 
den institutionell nicht angeschlossenen, aber von Kollegen anerkannten 

Privatgelehrten mit hohem Privatvermögen dem wissenschaftlichen Feld 

zuzurechnen, da er zwar Beachtenswertes publiziert, aber keine institutio-
nell eingrenzbare Professionsrolle einnimmt. Problematisch erscheinen 

somit die Prozesse der Zurechnung von Akteuren zu einem Feld durch an-

dere Akteure des Feldes. 
Problematisch ist dies für die Feldtheorie deshalb, weil Bourdieu so-

ziale Felder als Netzwerke von Akteurspositionen definiert, deren objekti-

ve Relationen durch unterschiedliche Kapitalverfügbarkeiten definiert sind 
und die Struktur des Feldes konstituieren (vgl. Bourdieu 1998o: 20f.). Die-

se ‚akteurstheoretische‘ Definition macht es erforderlich, auch die Grenzen 

des Feldes über die oben angegeben ‚Sinngrenzen‘ (nomos, illusio) hinaus 
anzugeben.31 Bourdieu schlägt scheinbar aufgrund vergleichbarer Proble-

me ein sehr schwaches Kriterium zur Bestimmung der Feldzugehörigkeit 

vor:

„Man kann von einer Institution, einer Person, einem Akteur sagen, daß sie in 

einem Feld existieren, wenn sie auf dieses einwirken.“ (Bourdieu 2001d: 33) 

Wenn es um die Bedingungen geht, die ein Akteur erfüllen muss, um im 

Feld anerkannt zu werden, verweist Bourdieu auf Eigenschaften, „die er-

forderlich sind, um im Feld Wirkungen zu entfalten“ (Bourdieu/Wacquant 
1996: 139). Primär geht es dann bei der Analyse der (kulturellen) Felder 

nicht darum, was z.B. Kunst, Wissenschaft usw. ist, sondern wer als 

Künstler, Wissenschaftler, Politiker anerkannt werden kann (vgl. Bour-
dieu/Wacquant 1996: 130). Diese Fragen lassen sich nicht in jeder Rich-

tung auseinanderhalten, da man schließlich wissen muss, was als Kunst, 

Wissenschaft, Politik gilt, um zu wissen, wer Künstler, Wissenschaftler 
usw. ist. Umgekehrt funktioniert die analytische Trennung unproblema-

tisch, da die Bestimmung eines Textes als Literatur oder Wissenschaft 

möglich ist, ohne angeben zu müssen, wer ein Wissenschaftler ist. Es sei 
denn, man begnügt sich bei der Beantwortung der Frage damit, zu sagen, 

31 Natürlich sind auch Klassifizierungen von Akteuren ‚Sinngrenzen‘, aller-
dings keine, die eindeutige Grenzen der sozialen Praktiken markieren, son-
dern der als feldzugehörig erachteten Akteure. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 125 

dass ein Wissenschaftler jemand ist, der wissenschaftliche Texte produ-

ziert oder dass ein Schriftsteller jemand ist, der literarische Texte produ-

ziert usw. Bourdieu fragt dennoch vor allem nach den Eigenschaften von 
Akteuren, wenn er zu Recht darauf aufmerksam macht, dass die konkreten 

Kriterien historische variabel und empirisch zu erarbeiten sind: 

„Wir tun das zum Beispiel, wenn wie sagen, X oder Y ist kein Soziologe, oder 

kein richtiger Soziologe, also keiner, der den Anforderungen entspricht, die im 

Grundgesetz des Feldes, wie wir es sehen, niedergelegt sind. Solche Bemühun-

gen um die Durchsetzung und Anerkennung eines bestimmten Kompetenz- und 

Zugehörigkeitskriteriums können je nach Konjunktur mehr oder weniger erfolg-

reich sein. Daher lassen sich die Grenzen eines Feldes nur durch eine empirische 

Untersuchung bestimmen.“ (Bourdieu/Wacquant 1996: 130f.) 

Theoretisch bleibt dann aber die empirische Beobachtung unkontrolliert, 

und man weiß nicht, ob primär nach Eigenschaften von kulturellen Pro-

dukten oder von Produzenten zu fragen ist. Das Kriterium, das Bourdieu 
für die Zurechnung von Akteuren anführt, gibt darüber keine Auskunft und 

erscheint zudem viel zu unscharf, weil schließlich auch feldexterne Akteu-

re Effekte im Feld haben und dennoch im Rahmen der Feldtheorie nicht 
als Akteure des Feldes behandelt werden. So wirken schließlich jeweils die 

Kosumenten auf das Feld ein, wenn ihre Erwartungen und Rezeptionswei-

sen die Struktur des Feldes mitdefinieren. Gleichermaßen wirkt Politik 
durch entsprechende Gesetzgebungen auf die Felder kultureller oder öko-

nomischer Produktion ein, ohne dadurch zu einem Akteur der betreffenden 

Felder zu werden usw. 
Solche Nachfragen werfen das Konstitutionsproblem und damit auch 

das Transformationsproblem der Felder in Analogie des Henne/Ei – Pro-

blems auf: Wer oder was ist zuerst gegeben, der literarische/wissenschaft-
liche usw. Text oder der Schriftsteller/Wissenschaftler usw. Und man gerät 

mit derartigen Fragen durchaus in Beantwortungsprobleme, da beides na-

türlich notwendig ist. Der Schriftsteller, der Literatur produziert, und Lite-
ratur, die es erlaubt, eine Person als Schriftsteller zu bezeichnen. Es bleibt 

dennoch problematisch, ob ein Schriftsteller durch die Produktion einer 

bestimmten Textgattung als solcher anerkannt wird oder ob ein Text auf-
grund seines Autors als beispielsweise literarischer anerkannt wird. Beides 

ist denkbar und historisch plausibel. Augenfällig ist an Bourdieus Kriterien 

jedoch, dass sie die Grenzproblematik tendenziell einseitig auf Akteurs-
dispositionen beziehen und die (möglicherweise) eigenständige Logik von 

Zurechnungsprozessen z.B. kultureller Produkte vernachlässigt. In der Lo-

gik der Theorie der Felder definieren die Eigenschaften der Akteure noch 
die Anerkennung ihrer kulturellen Produkte im Feld. Verfügen sie über die 

historisch etablierten und legitimierten Fähigkeiten und Dispositionen, so 

ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass sie im Feld als zugehörig anerkannt 
werden. Hinsichtlich des Transformationsproblems erscheint es dann 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schwierig, verständlich zu machen, wie Akteure, die den etablierten An-

forderungen des Feldes nicht entsprechen, als Neulinge und Häretiker im 

Feld Anerkennung finden können.32 Worauf also beruhen die Möglichkei-
ten für Neulinge und zudem für häretische Neulinge überhaupt, einen Fuß 

ins Feld zu bekommen? Hinsichtlich des Konstitutionsproblems stellt sich 

zudem die Frage, wie ein Akteur über feldspezifische Eigenschaften ver-
fügen kann, bevor sich das Feld autonomisiert hat. 

Wie sich solche Theorieprobleme vermeiden ließen, lässt sich exem-

plarisch an Webers Konzept der Wertsphären in der Lesart und Systemati-
sierung durch Schluchter (Schluchter 1998) und Luhmanns Konzept ge-

sellschaftlicher Funktionssysteme vorführen. Im Fall von Weber treten die 

benannten Probleme in dieser Form nicht auf, da er die Definition der 
Wertsphären nicht an spezifische Akteure bindet, sondern an die Entfal-

tung und Rationalisierung bestimmter Wertbereiche als ideeller Ordnun-

gen, deren Aktualisierung dann erst an Akteure gebunden wird, die ihre 
materiell interessierten Handlungen von den Ideen der Wertsphäre orien-

tieren lassen. Sie definieren jedoch nicht die Sphäre selbst, sondern eine 

korrespondierende Lebensordnung (vgl. Schluchter 1998: 96ff.). 
Eine weitere Theorieoption, die das Akteursproblem zur Definition 

ausdifferenzierter sozialer Bereiche unterläuft, bietet Luhmanns System-

theorie an. Funktionssysteme der modernen Gesellschaft sind bei ihm von 
vornherein reine Kommunikationssysteme – wie alle sozialen Systeme nur 

aus Kommunikationen bestehen (vgl. Luhmann 1984: 191ff. und Göbel 

2000: 79ff.) –, in denen Kommunikationen vermittelt durch Programme
und symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien einem Code zuge-

ordnet werden, der die Grenze zu anderen Funktionssystemen systematisch 

und mit Ausschließlichkeit bestimmt (vgl. Luhmann 1997: 332ff. und 
743ff.). Wissenschaftliche Kommunikation wird dann beispielsweise nach 

historisch variablen Programmen (Theorien/Methoden) den Werten wahr/ 

falsch zugeordnet, politische Kommunikation mit den Programmen der 
Parteien den Werten Macht/Keine Macht; rechtliche Kommunikation mit 

der gesetzlichen Programmierung recht/unrecht; künstlerische Kommuni-

kation schön/hässlich usw. Die Zurechnung von Kommunikationen zu 
einem System erfolgt durch ihre entsprechende Form, die historisch varia-

bel definiert ist. 

Sowohl bei Weber als auch bei Luhmann stellt sich das Problem der 
Zuordnung von Akteuren zu einem sinnhaft abgegrenzten sozialen Hand-

lungs- bzw. Kommunikationsbereich in dieser Form nicht, da hier deutlich 

auf sinnhaft spezifisch wertorientierte Handlungen (Weber) bzw. spezifi-
sche codeorientierte Kommunikationen (Luhmann) abgestellt wird und 

nicht oder zumindest nicht primär auf Eigenschaften (Habitus) der Produ-

32 „Wobei gerade solche Leute oft Merkmale aufweisen, mit denen sie dort ei-
gentlich gar nicht sein dürften, mit denen sie von Vornherein hätten elimi-
niert werden müssen.“ (Bourdieu/Wacquant 1996: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 127 

zenten. Und damit scheint in beiden Theorien eines der Grundprinzipien 

theoretischer Begriffsbildung erreicht, das Bourdieu für die Soziologie be-

ansprucht: Die Konstruktion sozialer Phänomene wird von den Merkmals-
eigenschaften individueller Akteure abgekoppelt und auf genuin soziale 

Prozesse wie soziale Handlung und Kommunikation bezogen. Für die 

Handlung lässt sich bei Weber dann die Orientierung an einer Wertsphäre 
behaupten, für den Akteur Zugehörigkeit zu einer Lebensordnung. Die Le-

bensordnungen aktualisieren selektiv die prinzipiell umfassendere Wert-

sphäre inhaltlich.33

Man muss nun nicht in die Details der beiden Theorien gehen, um die 

Stoßrichtung der Konzepte mit Blick auf Bourdieus Theorie sozialer Fel-

der auszuwerten. Beide Ansätze rücken die Frage ins Zentrum, wie Hand-
lungen oder Kommunikationen auf eine Wertsphäre oder ein Funktions-

system bezogen werden und nicht die Frage danach, welche Eigenschaften 

ein Akteur haben muss, um einem Feld zugehören zu können. Dass Bour-
dieu die Kriterien der Zurechnung so dominant an den Akteur und seine 

Eigenschaften bindet, wie es in den eingangs angeführten Zitaten zum 

Ausdruck kommt, kann durchaus verwundern, weil Bourdieu in seinen 
Studien doch ganz ähnlich wie Schluchter mit Weber (Sinnorientierung) 

oder Luhmann (Codes und Programme) zunächst danach fragt, wie die Zu-

rechnung eines Akteurs zu einem Feld historisch spezifisch erfolgt. Für die 
abstrakte Erarbeitung der Logik solcher Zurechnungsprozesse können die 

Kriterien zudem deutlich schärfer gefasst werden, als Bourdieu es selbst 

mit dem Verweis auf die Wirkungen getan hat, die ein Akteur im Feld hat.
Am Beispiel kultureller Felder lässt sich für die Logik der Zurech-

nungsprozesse zunächst beobachten, dass das feldspezifische Kapital als 

eine je besondere Ausprägung symbolischen Kapitals konstruiert wird. 
Symbolisches Kapital ist aber in der Theorie der Praxis nichts anderes als 

das Ergebnis eines Zurechnungsprozesses: Die Akteure eines Feldes er-

kennen andere Akteure als Akteure des Feldes an oder nicht. Darüber hi-
naus variiert der Grad der Anerkennung, so dass das symbolische Kapital 

jeweils sozial ungleich verteilt ist und je nach Verfügbarkeit die Position 

des Akteurs im Feld definiert. Die Frage nach der Zurechnung symboli-
schen Kapitals lautet dann: Aufgrund welcher Kriterien wird wer zu einem 

33 So formuliert Schluchter: „Freilich reicht dies noch nicht aus, um die Dyna-
mik der Interessen in bestimmte Bahnen zu lenken. Dazu bedarf es vielmehr 
der Mittel und Wege, die zeigen, wie die durch das Weltbild ausgezeichneten 
Glücks- und Heilsgüter zu erreichen sind. Erst die Institutionalisierung eines 
Weltbildes entscheidet darüber, welche symbolisch vorgestellten Möglich-
keiten selektiv genutzt und wie dadurch Antriebe des Handelns gerichtet 
werden. Nicht auf die theologischen Lehren, sondern auf die durch eine reli-
giöse Lebensordnung gestifteten ‚psychologischen und pragmatischen‘ Zu-
sammenhänge kommt es Weber bekanntlich in seiner Religionssoziologie 
an. Lebensordnungen sind deshalb gewissermaßen Mittler zwischen Ideen 
und Interessen und insofern durch eine doppelte Kontingenz, aber auch 
durch eine doppelte Selektivität gekennzeichnet.“ (Schluchter 1998: 90) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

soziohistorischen Zeitpunkt in einem sozialen Feld anerkannt? Die Ant-

wort lautet aber zunächst nicht wie bei Bourdieu: ‚Derjenige, der habituell 

im Verbund mit der feldspezifischen illusio und dem feldspezifischen no-
mos am besten passt‘, sondern zunächst: ‚Derjenige, in dessen Kulturpro-

dukten die Regeln erfüllt sind, die für die bereits im Feld oder in der Kons-

titutionsphase des Feldes etablierten Akteure zu dieser Zeit gelten‘; zu-
mindest müssen die Regeln hinreichend erfüllt sein, um zu interessieren 

oder auch zu provozieren. 

Auch wenn die Art und Weise, in der ein Akteur die betreffenden Re-
geln erfüllt oder mit ihnen bricht, wiederum habituell (mit-)begründet ist, 

so findet sich bei Bourdieu dennoch kein simpler Automatismus, der die 

Positionierungen, die jemand im Feld in seinen Produkten hervorbringt, al-
lein aus seinem Habitus erklärbar macht. Bourdieu geht vielmehr davon 

aus, dass die Habitus im Verbund mit den Machtstrukturen des Feldes auf 

einen Raum der Positionierungen treffen, den er als Raum des Möglichen
beschreibt. Anders formuliert: Die bestehenden kulturellen Formen des 

jeweiligen Feldes begrenzen den Raum des Möglichen; und der Habitus 

des Akteurs entscheidet lediglich darüber, welche der Möglichkeiten er 
tendenziell aktualisiert oder modifiziert: 

„Die Beziehung zwischen Positionen und Positionierungen ist alles andere als 

mechanisch. Zwischen sie schiebt sich gewissermaßen der Raum des Möglichen, 

das heißt der Raum vollzogener Positionierungen, wie ihn die Wahrnehmungska-

tegorien eines bestimmten Habitus erfassen, nämlich als Raum, der von Positio-

nierungen strukturiert und ausgefüllt ist, die sich hier als objektive Möglichkei-

ten, als ‚machbar‘ abzeichnen: ‚Bewegungen‘, die man ins Leben rufen, Zeit-

schriften, die man gründen, Gegner, die man bekämpfen, Positionierungen, die 

man ‚hinter sich lassen‘ kann usw. Der Raum des Möglichen deckt die vorhan-

denen Dispositionen auf.“ (Bourdieu 1999: 371) 

Auch wenn Bourdieu im Zitat sein Augenmerk am Ende doch wieder auf 

die Habitusdispositionen lenkt – er führt weitere Überlegungen an, wie 

verschiedene Räume des Möglichen bei identischen Habitus unterschiedli-
che Dispositionen wachrufen könnten –, so lässt sich doch sehen, wie man 

sich die Wahrnehmung (das Erkennen) und die Anerkennung von Akteu-

ren im Feld vorzustellen hat: Erkannt und anerkannt werden zunächst die 
Positionierungen, und auf der habituellen Ebene entscheidet sich die Be-

wertung der Positionierungen. Letztere kann dann wiederum nicht beliebig 

gegen die Regeln des Feldes erfolgen, sondern muss für die anderen Ak-
teure erkennbar und auch anerkennbar sein.34

34 So kann man das folgende Beispiel zumindest auch lesen: „Wenn sie einen 
Mathematiker ausstechen wollen, muß es mathematisch gemacht werden, 
durch einen Beweis oder eine Widerlegung. Natürlich gibt es immer auch die 
Möglichkeit, daß ein römischer Soldat einen Mathematiker köpft, aber das 
ist ein ‚Kategorienfehler‘, wie die Philosophen sagen. Pascal sah darin einen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 129 

Mit Blick auf das Transformationsproblem bedeutet das, dass die Ab-

weichungen, die durch neue Habitus in ein (kulturelles) Feld gelangen, 

hinreichend an den Regeln des Feldes orientiert sein müssen. Und wenn 
man diese Logik für das Konstitutionsproblem auslegt, bedeutet sie, dass 

auch in diesem Fall vor der Autonomisierung des Feldes entsprechende 

Praktiken schon vorhanden sein müssen, die nach Regeln ablaufen, die die 
Konstitution des Feldes zunächst befördern und nach Abschluss der Kons-

titutionsphase beständig modifiziert werden. So gibt es vor der Konstitu-

tion des relativ autonomen Feldes der Kunst in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts (vgl. Kap. 4.3) schon lange Formen der Kunstproduktion, al-

so zum Beispiel Bilder, fiktionale Texte, Musik und deren Unterteilun-

gen.35 Die Formen der Kulturprodukte wechseln ja zum Beispiel nicht un-
mittelbar im Anschluss an die Auflösung des Mäzenatentums, sondern 

modifizieren sich langsam mit dem Aufkommen neuer, autonomer Krite-

rien der Kunstproduktion.36

An diese ausdifferenzierten Bereiche sozialer Praktiken können dann 

wiederum habituelle Erwartungen geknüpft werden. Dies führt Bourdieu 

in den Regeln der Kunst am Beispiel der Bohème vor, die als Vorbild für 
die Figur und den Lebenstil des autonomen Künstlers, letztlich für seinen 

Habitus, gewirkt haben (vgl. Bourdieu 1999: 93ff.). In der Konstitutions-

phase eines Feldes, in der verdichtete Erwartungen an den Habitus der Ak-
teure noch nicht bestehen sowie die Spielregeln zunächst ihre erste Gestalt 

annehmen, hängen die jeweiligen Praktiken zwar vom Raum des Mögli-

chen ab, die Dispositionen, die sie wachrufen, sind aber noch keine des 
später autonomen Feldes: 

„Nachdem die Beschaffenheit des intellektuellen Feldes in seiner Konstituie-

rungsphase dargelegt wurde – jener heroischen Periode, in der die Prinzipien der 

Autonomie, die sich in der Folge in objektive, der Logik des Feldes immanente 

Mechanismen umwandeln werden, zu einem Großteil noch auf Dispositionen 

und Handlungen der Akteure beruhen –, soll im folgenden ein Modell des Zu-

stands des literarischen Feldes entworfen werden, der sich in den achtziger Jah-

ren des vorigen Jahrhunderts herstellt.“ (Bourdieu 1999: 187) 

Solche Mechanismen, die die Eigenlogik relativ autonomer Felder auf 
Dauer stellen, können dann je nach Feld verschieden ausgeprägt und ver-

Akt der Tyrannei, die darin besteht, in einer Ordnung eine Macht zu benut-
zen, die einer anderen angehört.“ (Bourdieu 1998o: 28) 

35 Bourdieu beobachtet bspw. die Gliederung der Literatur am Beispiel von 
Gattungen, die wiederum auf das jeweilige Publikum bezogen werden kön-
nen (vgl. Bourdieu 1999: 187ff.). 

36 Beispielsweise hat ein Renaissancemaler wie Giotto di Bondone als Wegbe-
reiter moderner, diesseitsorientierter Kunst nicht aufgehört, religiöse Motive 
zu verwenden. Er hat aber die Motive aus der bedeutungsperspektivischen
Darstellungsweise herausgelöst und im Ansatz eine perspektivische Darstel-
lung entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

bindlich sein. Vorgreifend kann zwischen Feldern unterschieden werden, 

in denen die Anerkennungsmechanismen für Akteure stark institutionali-

siert sind oder eben kaum institutionalisiert sind. Ein Beispiel für ein Feld 
mit hohem Institutionalisierungsgrad ist das juristische, in dem Akteure 

eine festgelegte Ausbildung erfolgreich absolvieren müssen, die in ent-

sprechenden Titeln objektiviert ist (vgl. Kap. 4.4.1). Einen vergleichsweise 
niedrigen Institutionalisierungsgrad hat das Feld der Kunst, in dem die Zu-

gehörigkeit durch Anerkennung im Verbund mit den aktuellen Spielregeln 

selbst Gegenstand fortwährender Kämpfe ist (vgl. Kap. 4.3). Es gibt keine 
vergleichbar obligatorische Ausbildung, die in Form von Titeln dauerhaft 

zu symbolischem Kapital transformiert werden könnte. Es besteht viel-

mehr mit dem Kunsthandel, der Kunstkritik und dem Ausstellungswesen 
eine institutionelle Infrastruktur, die maßgeblich über die Verteilung des 

künstlerischen Kapitals verfügt. 

Zwischen den Extremen einer starken oder niedrigen Institutionalisie-
rung der Mechanismen der Zurechnung liegen Felder, in denen zwei Sor-

ten von Kapital nebeneinander bestehen, die die Positionen im Feld auf 

unterschiedlichen Wegen zuweisen. Als Beispiel kann die Wissenschaft 
dienen, in der einerseits ein rein symbolisches Kapital der Anerkennung 

wissenschaftlicher Leistungen vorherrscht, das nur durch das Erkennen 

und Anerkennen wissenschaftlicher Arbeiten verteilt wird und dem Akteur 
dadurch seine Position im Feld verschafft (vgl. Bourdieu 1998o: 31ff.). 

Daneben besteht ein institutionelles (wissenschaftliches) Kapital, über das 

Akteure verfügen, die zentrale Positionen in wichtigen Institutionen des 
wissenschaftlichen Feldes innehaben (beispielsweise Redaktionsposten bei 

wichtigen Zeitschriften; Mitgliedschaften in Gremien, die über Mittelver-

teilungen und Forschungsförderung entscheiden usw.). Den Unterschied 
kann man dadurch verdeutlichen, dass für die Akkumulation institutionel-

len Kapitals im wissenschaftlichen Feld Titel, also Formen institutionali-

sierten kulturellen Kapitals, notwendig sind. Für das symbolische Kapital 
ist dies nicht in gleichem Maße notwendig, da denkbar bleibt, dass ein Au-

todidakt wissenschaftliche Leistungen vollbringt, die ihm im Feld die ent-

sprechende Anerkennung verschaffen – denkbar ist dies, auch wenn solche 
Karrieren nicht sehr wahrscheinlich sind. 

Die Pointe der Betonung einer solchen Zurechnungslogik liegt nun da-

rin, dass man mit den Mitteln der Theorie der Praxis darauf verwiesen ist, 
neben den habituellen Dispositionen und ihrer Beziehung zu den objekti-

ven Kräfteverhältnissen in den Feldern verstärkt zu untersuchen, wie zu 

historisch zu bestimmenden Zeiträumen in einem Feld Praktiken und Ak-
teure zugerechnet und damit anerkannt werden. Wie müssen also vor allem 

Praktiken beschaffen sein, die hinreichend im Feld anschlussfähig sind, 

um ihre Produzenten als Akteure des Feldes anzuerkennen. Der feldzuge-
hörige Akteur ist dann eine Resultante solcher Zurechnungsprozesse, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 131 

durch institutionalisierte Absicherungen verwahrscheinlicht und damit auf 

Dauer gestellt werden können. 

Durch eine solche Ergänzung der Theorie der Felder würde der Blick 
stärker auf die historisch variable Typik oder Form feldspezifischer Prakti-

ken gerichtet.37 Wenn sich soziale Felder durch spezifische soziale Prakti-

ken (wissenschaftliche, politische, wirtschaftliche, künstlerische usw.) de-
finieren lassen, dann wird die Grenzbestimmung sozialer Felder insofern 

weniger problematisch, als Felder auch als ein Zusammenhang sinnhaft 

aufeinander verweisender sozialer Praktiken, Handlungen und (kultureller) 
Produkte verstanden werden können, die andere Praktiken, Handlungen 

und Produkte ausschließen. 

3.10 Geschichte und Soziologie  

Die Diskussion der Problematik, Grenzen der Felder zu bestimmen, hat 

dazu geführt, die historische Dimension der Feldtheorie zu markieren. 

Damit bewegt sich die bisherige Diskussion, die die Feldtheorie vor allem 
in ihrem genetischen Problembezug und ihrer methodologischen Dimen-

sion beschrieben hat, auf den Übergang zu den materialen Studien der mo-

dernen Gesellschaft zu. Allerdings ist die disziplinäre Problematik von So-
ziologie und Geschichte voranzustellen, da mit ihr nicht nur eine begrün-

dete Entscheidung für eine historisch arbeitende Soziologie verbunden, 

sondern auch ein Teil des Konstruktionsweges der modernen sozialen 
Welt vorgezeichnet ist. 

Die kontroverse Diskussion des Verhältnisses von Geschichtswissen-

schaft und Soziologie beschäftigt die beiden Disziplinen nahezu seit ihren 
Gründungsphasen. Die inhaltlichen wie auch teils methodischen Nähen 

haben stets dazu gezwungen, zu reflektieren, was eigentlich den Unter-

schied zwischen Soziologie und Geschichtswissenschaft ausmacht. 
Schließlich teilen sich beide Wissenschaften mit der umfassenden sozialen 

Welt einen Gegenstandsbereich. Sie konstruieren diesen allerdings zumeist 

mit unterschiedlichem Erkenntnisinteresse, aber nur teilweise mit unter-
schiedlichem methodischem Zugriff (vgl. Wehler 1972b: 13). Der Unter-

schied wurde lange Zeit und wird auch heute noch oftmals unreflektiert an 

einer Aufgabenteilung festgemacht, die Donald MacRae (Mac Rae 1957: 
302) spöttisch auf die Formel zugespitzt hat: „Sociology is history with the 

hard work left out; history is sociology with the brains left out.“ Der So-

ziologie wird dabei unterstellt, zumeist auf Basis unzureichender histori-
scher Primärquellenanalysen, vorschnell aus einmaligen historischen Pro-

zessen auf allgemeine soziologische Strukturaussagen zu schließen. Um-

37 Aus ähnlichen Gründen, aber mit anderen Theorie- und Problembezügen, 
versucht Rainer Diaz-Bone zu zeigen, dass Bourdieus Theorie der Praxis 
diskurstheoretisch erweitert werden muss (vgl. Diaz-Bone 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

gekehrt wird der Geschichtswissenschaft vorgeworfen, die Liebe zum De-

tail in Detailversessenheit zu übertreiben und dabei nicht zu berücksichti-

gen, dass auch in das noch so rechtschaffene Primärquellenstudium theore-
tische Annahmen ragen, die dann im schlechtesten Fall gänzlich unreflek-

tiert und damit unkontrolliert bleiben. Diese Einschätzung trifft allerdings 

nicht auf die Disziplinengeschichte insgesamt zu, da hier eine historisch 
arbeitende Soziologie und eine sozialwissenschaftlich arbeitende Ge-

schichtswissenschaft schon vorausgesetzt werden. Beide sind aber entwe-

der nicht durchgängig oder erst recht spät in den Disziplinengeschichten 
zu finden. Die Trennung und wechselseitige Abwertung der beiden Wis-

senschaften begründet Wehler in den 1970er Jahren, in denen die Debatte 

um das Verhältnis der Wissenschaften einen Höhepunkt hat, mit den histo-
rischen Bedingungen der Etablierung der Soziologie. Vor dem Hinter-

grund der ‚doppelten Revolution‘ Ende des 18. Jahrhunderts, einerseits der 

französischen und andererseits der industriellen Revolution Englands, tritt 
die Soziologie zunächst als „kritische Oppositionswissenschaft“ auf (vgl. 

Wehler 1972b: 12). Die Geschichtswissenschaft übernahm hingegen für 

das brüchig gewordene institutionelle Gefüge affirmative Funktionen. Die 
Entwicklung der beiden Disziplinen sieht Wehler dann als Kontinuierung 

dieser begründenden Spaltung: 

„Dieser prinzipielle Gegensatz ihrer Entstehungszeit haftet bis heute dem Ver-

hältnis beider Wissenschaften an. Auch im 20. Jahrhundert blieb der Unterschied 

lange noch genauso scharf markiert – er wurde durch den Methodenstreit der 

Neokantianer, die ihren Späthistorismus gegen die Naturwissenschaften und den 

westeuropäischen Positivismus verteidigten, vielleicht sogar noch zugespitzt.“ 

(Wehler 1972b: 13) 

Dem entsprechen die Beobachtung einer weitreichenden Enthistorisierung 

der Sozial- und Geisteswissenschaften und eine damit verbundene Isola-
tion der Geschichtswissenschaft, die wiederum in den 1970er Jahren als 

Krise der Historie als strenge Wissenschaft kommuniziert wird (vgl. Ko-

selleck 1976: 17ff.)). Die Enthistorisierung, insbesondere die der Soziolo-
gie, betrifft dann allerdings zunächst nicht die erste Klassikergeneration 

des Fachs. Das Interesse an langfristigen sozialen Prozessen findet sich bei 

Durkheim und Weber, die beide eine historische vergleichende Methode 
für Soziologie umgesetzt haben, wie auch bei ihren Zeitgenossen Tönnies 

und Simmel sowie den disziplinären Wegbereitern wie Comte, Spencer 

und Marx. Ein Zurückweichen dieser dominant historischen Orientierung 
tritt erst mit einem verstärkten Interesse an Systematisierung und Theoreti-

sierung der soziologischen Wissensbestände wie auch einer verstärkten 

quantitativ empirischen Forschung ein. Dies gilt wiederum weniger für die 
europäische Soziologie als vielmehr für die nordamerikanische (vgl. Tilly 

1972: 97), die durch die auch intellektuell grausame Zäsur des Zweiten 

Weltkriegs dominant die europäische Fachentwicklung beeinflusst hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 133 

Ohne auf die Unterschiede der einzelnen nationalen wissenschaftlichen 

Felder an dieser Stelle einzugehen, lässt sich aber wohl die These verteidi-

gen, dass zunächst nach dem zweiten Weltkrieg die strukturanalytisch ar-
beitende Soziologie durchgesetzt wird und Talcott Parsons sich gleichsam 

als Feldherr inthronisieren konnte. Von der Dominanz Parsons’ auch für 

die französische Soziolgie und den Problemen, sich gegen diese Orthodo-
xie zu stellen, berichtet Bourdieu in seiner Selbstanalyse: 

„Die amerikanische Soziologie hatte als Folge der Wirkung ihres kapitolinischen 

Dreigestirns Parsons, Merton und Lazarsfeld in den Sozialwissenschaften eine 

Unzahl von Verstümmelungen und Verzerrungen vorgenommen, die es galt, 

durch eine, wie mir schien, unumgängliche Rückbesinnung auf die Schriften 

Durkheims oder Webers ungeschehen zu machen, deren beider Werk von Par-

sons vereinnahmt und entstellt worden war (vor allem schien es mir nötig, Weber 

neu zu überdenken, um ihn von der neokantianischen Verkleidung zu befreien, in 

die ihn Aron, sein Wegbereiter in Frankreich, gesteckt hatte).“ (Bourdieu 2002: 

82)

Damit ist sicherlich auch gemeint, dass die Klassiker durch Parsons von 

ihren genuin historisch angelegten Erkenntnisinteressen und Erkenntnis-

richtungen entkleidet wurden, wie Dreitzel (vgl. Dreitzel 1972: 39) ver-
merkt. Eine insgesamt verstärkte Hinwendung zu historischen Fragen und 

Arbeitsweisen wird dann kurz darauf im Zuge der Modernisierungsfor-

schung beobachtet, die vornehmlich für die Diagnose und Therapie der so-
genannten Dritte-Welt-Länder lange Zeiträume der Entwicklung der west-

lichen modernen Gesellschaften heranzieht (vgl. Tilly 1972: 97). In diesem 

Zuge nimmt sich dann auch die strukturfunktionalistische Systemtheorie 
der historischen Perspektive an, allerdings nicht mit den Mitteln genuin 

geschichtswissenschaftlicher Forschung, sondern mit Hilfe einer Theorie 

der Evolution sozialer Systeme, die historisches Material zwar sortiert,  
aber selbst nicht mehr historisch zu informieren ist und zudem mit teleolo-

gisch geschichtsphilosophischer Tendenz Geschichte als Entfaltung der 

funktional spezifizierten Anpassungsleistungen im Ausgang von den west-
europäischen Entwicklungen beschreibt (vgl. Parsons 1972). Dies erfolgt, 

ohne eigentliche Kriterien dafür anbieten zu können, was es denn heißt, 

dass ein soziales System eine Adaptationsleistung erhöht hat und wie es 
die Notwendigkeit dafür überhaupt erkennen könnte. Es sei denn, man gibt 

sich damit zufrieden, das später Erreichte ganz im Sinne europäischen 

Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts auch für das Bessere zu halten. 
Für die gegenwärtige Soziologie scheint der Bezug zur historischen For-

schung vor allem für die gesellschaftstheoretisch arbeitende Soziologie 

durchgängig gegeben zu sein. Das Verhältnis der beiden Disziplinen bleibt 
dabei im klassischen Sinne aufgeteilt: Der Soziologie wird die Entwick-

lung von Strukturmodellen und bestenfalls die Formulierung von Theorien 

der Strukturänderung zugewiesen, verstanden als allgemeine evolutions-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

theoretische Modelle, die den geschichtsphilosophischen Zug allerdings 

ablegen konnten (vgl. Luhmann 1997: 569ff.). Eine starke geschichtswis-

senschaftliche Forschung im Dienste soziologischer Theorien findet sich 
aktuell mit den kritisch sich mit Parsons gegen Parsons etabliert habenden 

Neofunktionalisten um Alexander und Colomy. Die in diesem Umkreis 

entstehenden Detailanalysen historischer Prozesse, die Modelle des von 
Interessengruppen gesteuerten sozialen Wandels bevorzugen, finden je-

doch scharfe Kritiker, die monieren, dass so Soziologie als Soziologie auf-

gegeben würde, da sie vor lauter historischer Details nicht mehr zur Gene-
ralisierung des Wissens und damit zu Theoriebildung zurück findet (vgl. 

Schimank 1996: 239). 

Auf Seiten der Geschichtswissenschaft wird in der Abkehr von einem 
Historismus, der die Einmaligkeit historischer Abläufe untersucht und 

auch oft auf Individualentscheidungen zurechnet, im 20. Jahrhundert ver-

stärkt auf sozialwissenschaftliche und insbesondere soziologische Theo-
riemodelle und Methoden zurückgegriffen. Einen Prozess, den Eric Hobs-

bawm kürzlich nochmals als „Anti-Ranke-Reaktion“ (2004) bezeichnet 

hat, in der der eher naive Glaube an die Erklärung der Geschichte durch 
die Narration einer sich selbst in verfügbaren Dokumenten darbietenden 

objektiven Realität durch die Einsicht in den konstruktiven Charakter der 

an die historischen Abläufe herangetragenen Fragen und Problemstellun-
gen weichen musste (vgl. Hobsbawm 2004: 14 und Hobsbawm 1976: 

139). Insgesamt verbunden war damit zudem die Ablösung einer national-

staatlichen, politischen wie religiösen Geschichte durch eine sozio-öko-
nomische, die Abkehr von einer reinen Ideengeschichte und die damit ver-

bundene Hinwendung zu sozialen und materialistischen Erklärungsprinzi-

pien (vgl. Hobsbawm 1976: 141).  
Dieser Prozess lässt sich als Trend anscheinend in dieser Allgemein-

heit für die Entwicklung der Geschichtswissenschaften behaupten, auch 

wenn die Arten und Weisen je nach nationaler Tradition voneinander ab-
weichen. So sind es beispielsweise in Deutschland die Deutsche Histori-

sche Schule der Nationalökonomie und der Marxismus (vgl. Hobsbawm 

1976: 143) und in Frankreich die Orientierung an der Durkheim-Schule 
durch die Gründer der Annales-Geschichtsschreibung, die auf sozialwis-

senschaftliche Fragestellungen und Methoden orientieren. In Deutschland 

lässt sich die Abkehr vom Historismus am Streit der Nationalökonomen 
Schmoller und Menger und in der Folge an Max Webers harscher Kritik 

am Historismus der historischen Schule, vor allem im Aufsatz gegen Ro-

scher und Knies beobachten (vgl. Rossi 1987: 20ff.). Bei der französischen 
Bewegung handelt es sich um einen Autonomiekampf der Geschichtswis-

senschaft gegenüber den Sozialwissenschaften, die, wie die Durkheim-

Schule mit ihrer historisch-vergleichenden Methode, die Historie lediglich 
als Ergänzungswissenschaft verstanden und verarbeitet hat. Wiederum 

gemeinsam sind dann die weiteren Entwicklungen der institutionell auto-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 135 

nomen Geschichtswissenschaft im Bereich der Sozial- und Wirtschaftsge-

schichte, die darauf verpflichten, sozialwissenschaftliche Methoden ge-

genüber originär historischen zu integrieren. Gemeint ist damit vor allem 
eine quantitative Geschichte, die zur Erklärung der sozialen und wirt-

schaftlichen Entwicklungen hauptsächlich auf die Auswertung von Statis-

tiken zurückgreift (vgl. Kocka 1972). Die Entwicklung kann mithin auch 
als ein sukzessives Überwiegen der Strukturgeschichte gegenüber der Er-

eignisgeschichte beschrieben werden. 

Für Bourdieus Diskussion des Verhältnisses der beiden Fächer ist zu-
nächst die französische Geschichtsschreibung maßgeblich, auch wenn er, 

wie fast immer im Rahmen seines Werkes, seine Arbeiten an Weber rück-

bindet. Dennoch war die Debatte zwischen den Durkheimianern und den 
Forschern der Annales für Frankreich, und nicht nur für Frankreich, prä-

gend. Die beiden Disziplinen Soziologie und Geschichtswissenschaft wur-

den woanders kaum so sehr angenähert wie im französischen wissen-
schaftlichen Feld – vielleicht noch in Deutschland mit der Geschichte als 

historischer Sozialwissenschaft. Gegenüber einem gemeinsamen Gegner, 

der histoire historisante, entwickelte sich zwischen der Durkheim-Schule 
und Marc Bloch und Lucien Febvre, den Begründern der Zeitschrift Anna-

les d‘histoire économique et sociale, eine eher asymmetrische Komplizen-

schaft (vgl. Craig 1981: 298ff.). Die frühe Annales-Schule positionierte 
sich in der Position des Häretikers beständig mit und gegen die Durkheim-

Schule, während diese umgekehrt die Annales mit Sympathie, aber den-

noch weitgehend desinteressiert bzw. immer noch als Ergänzungswissen-
schaft beobachtete. Die späteren Entwicklungen einer nouvelle histoire

nach dem Zweiten Weltkrieg haben sich allerdings weitgehend von dem 

Erbe der Durkheim-Schule abgesetzt und die Annales stärker in Richtung 
der Erforschung der symbolisch-kulturellen Dimension sozialen Lebens 

orientiert. Zunächst im Rahmen der Mentalitätsgeschichte, dann in stärke-

rer Anbindung an ethnologische und neuere kultursoziologische For-
schungsmethoden und Theorien. Und diese Anbindung an Ethnologie und 

Kultursoziologie, einer Art historischer Anthropologie, schließt in Frank-

reich explizit auch an die bildungs- und kultursoziologischen Studien 
Bourdieus der 1960er und 1970er Jahre an (vgl. Raphael 1994: 386f.). Ne-

ben Analysen einer longue durée vor allem der Sozial- und Wirtschaftsge-

schichte treten nun auch Analysen der kulturell-symbolischen Diskontinui-
täten und im Vergleich zu den traditionellen Annales marginale Themen, 

wie „Marginalität, Volkskultur, Medizingeschichte, oder Mentalitäten und 

Religion“ (Raphael 1994: 401).  
Auch wenn Bourdieu Einfluss auf die Entwicklung der nouvelle histoi-

re in Frankreich geübt hat (Bourdieu 2004m: 98), so ist doch nicht dieser 

historische Sachverhalt das hier interessierende Thema. Darüber hinaus 
geht es vielmehr um Bourdieus Verhältnisbestimmung der beiden Wissen-

schaften und ihren Einfluss auf seine eigene Theorie- und Forschungspra-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

xis. Bourdieu beschreibt in einigen Gesprächen mit Historikern, dass die 

Trennung der beiden Disziplinen, ähnlich wie dies Wehler für die Grün-

dungsphasen dargestellt hat, weitgehend rein institutionelle Gründe und 
weniger wissenschaftliche bzw. wissenschaftstheoretische Gründe hat. 

Bestes Beispiel für Frankreich sind ihm dabei die Historiker der Annales,

die um die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung und ihre Auto-
nomisierung gegenüber den restlichen Sozialwissenschaften gekämpft ha-

ben, wobei die Position des Häretikers auf Dauer zu einer gleichermaßen 

die Soziologie abwertenden Positionierung geführt hat, die umgekehrt von 
der Soziologie der Geschichtswissenschaft gegenüber eingenommen wur-

de (vgl. Bourdieu 2004m). Die wechselseitige Verdrängung der Diszipli-

nen führt zur wechselseitigen Ignoranz – trotz der durchaus vorhandenen 
inhaltlichen und methodischen Nähen. Befördert wird diese Tendenz durch 

fruchtlose Diskurse, die sich in den Abstraktionshöhen der Wissenschafts-

theorie bewegen und die einzelnen Disziplinen zu begründen und gegenei-
nander abzugrenzen suchen, ohne die inhaltliche Arbeit und deren Pro-

bleme noch ernsthaft in den Blick zu bekommen oder auch nur inhaltlich 

und methodisch irgendetwas beizutragen. Hier ist eine Grundeinstellung 
von Bourdieus Arbeit angesprochen, in der erneut seine Abneigung ge-

genüber der theoretizistischen Theorie zum Ausdruck kommt, die häufig, 

zumindest seiner Ansicht nach, von jenen betrieben wird, die den fachli-
chen Grundanforderungen konkreter Forschung kaum entsprechen können 

und statt dessen unentscheidbare Diskurse anzetteln, mit denen sie sich ih-

re eigene wissenschaftliche Existenzberechtigung erarbeiten (vgl. Bour-
dieu 2004m: 108f.). Mehr als zwei Jahrzehnte zuvor moniert auch Charles 

Tilly die Langeweile und auch Hybris, die mit den wissenschaftstheoreti-

schen Debatten verbunden sind, die Hempel in die Geschichtswissenschaft 
und auch die Sozialwissenschaften hineingetragen hat (vgl. Tilly 1972: 

98f.). Wie schon Max Weber 1906 in seinem Text „Objektive Möglichkeit 

und adäquate Verursachung in der historischen Kausalbetrachtung“ (We-
ber 1985: 271) sehr deutlich und klar gegen den Intuitionismus des Histo-

rismus eingewandt hat, lässt sich das historische und soziologische Ver-

stehen und Erklären nicht sinnvoll unterscheiden und gegeneinander ab-
grenzen. Einen unmittelbaren, einfühlenden Zugang zu den historischen 

Primärquellen gibt es in der Geschichtswissenschaft genauso wenig wie es 

für die Soziologie so einfach möglich ist, in der historischen Fülle der so-
zialen Wirklichkeit einige wenige Gesetze zu finden, die zukünftige Ent-

wicklungen deduktiv und damit mit Falsifikationsanspruch prognostizier-

bar machte. Nomologisches Erfahrungswissen über das Handeln einzelner 
ist für Weber zwar hilfreich und notwendig, es reicht aber nicht zu einer 

Gesetzeserklärung, sondern dient der Beurteilung der Adäquanz der Ideal-

typischen Konstruktion historischer oder allgemein sozialer Prozesse. 
Dennoch verweisen die Notwendigkeit dieses nomologischen Erfahrungs-

wissens, das der alltäglichen sozialen Praxis entspringt, und die weitere 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 137 

Notwendigkeit, dass auch in historischen Erklärungen kausale Zurechnun-

gen auf Handlungen, Personen und andere Sachverhalte nur selektiv, nach 

im Historismus verdrängten Prämissen und Kriterien erfolgen, darauf, dass 
eben in jeder Tatsache Theorie steckt (vgl. Weber 1985: 275). Die umge-

kehrte Absage an die Gesetzeserklärung im Sinne der nomothetischen Na-

turwissenschaften findet sich im Objektivitätsaufsatz, wenn Weber 
schreibt:

„Daß es sich dabei stets, auch bei allen sog. ‚wirtschaftlichen Gesetzen‘ ohne 

Ausnahme, nicht um im engeren, exakt naturwissenschaftlichen Sinne ‚gesetzli-

che‘, sondern um in Regeln ausgedrückte adäquate ursächliche Zusammenhän-

ge, um eine hier nicht näher zu analysierende Anwendung der Kategorie der ‚ob-

jektiven Möglichkeit‘ handelt, tut diesem Satz nicht den mindesten Eintrag. [...] 

Was sich nun als Resultat des bisher Gesagten ergibt, ist, daß eine ‚objektive‘ 

Behandlung der Kulturvorgänge in dem Sinne, daß als idealer Zweck der wis-

senschaftlichen Arbeit die Reduktion des Empirischen auf ‚Gesetze‘ zu gelten 

hätte, sinnlos ist. Sie ist dies nicht etwa, wie oft behauptet worden ist, deshalb, 

weil die Kulturvorgänge oder etwa die geistige Vorgänge ‚objektiv‘ weniger ge-

setzlich abliefen, sondern weil 1) Erkenntnis von sozialen Gesetzen keine Er-

kenntnis des sozial Wirklichen ist, sondern nur eins von den verschiedenen 

Hilfsmitteln, die unser Denken zu diesem Behufe braucht, und weil 2) keine Er-

kenntnis von Kulturvorgängen anders denkbar ist, als auf der Grundlage der Be-

deutung, welche die stets individuell geartete Wirklichkeit des Lebens in be-

stimmten einzelnen Beziehungen für uns hat. In welchem Sinn und in welchen

Beziehungen dies der Fall ist, enthüllt uns aber kein Gesetz, denn das entscheidet 

sich nach den Wertideen, unter welchen wir die ‚Kultur‘ jeweils im einzelnen 

Falle betrachten. ‚Kultur‘ ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und 

Bedeutung bedachter endlicher Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des 

Weltgeschehens.“ (Weber 1985: 179f.) 

An diesem Zitat von Weber ist nun mit Blick auf Bourdieus Positionierung 

zum Verhältnis von Geschichte und Soziologie, wie auch für sein Verhält-

nis zur soziologischen Theorie allgemein, gleich mehreres interessant: ei-
nerseits die Hervorhebung der kausalen Zurechnung mit Hilfe der Katego-

rie der objektiven Möglichkeit und andererseits die Reflexion des Wissen-

schaftlers auf seinen kulturellen Standort und die Wertideen, die die Aus-
wahl seiner Untersuchungsgegenstände anleiten. Zunächst also ist die Ge-

schichtsschreibung von kausalen Zusammenhängen nichts anderes als ein 

Verfahren der kausalen Zurechnung. Ein solches ruht aber eben auf Selek-
tionen nicht nur des Quellenmaterials, sondern auch der Deutung und der 

kausalen Reihung. Die Logik der Zurechnung erfolgt dabei durch die Kon-

struktion alternativer objektiver Möglichkeiten eines historischen Verlaufs, 
um so den tatsächlichen historischen Prozess aus der Fülle der Ereignisse 

idealtypisch zu deuten. Das historische Geschehen kennt solche Möglich-

keiten zwar nicht, sondern verläuft, wie es verlaufen ist; aber  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

„die ‚Geschichte‘ kennt sie immer, vorausgesetzt, daß sie Wissenschaft sein will. 

In jeder Zeile jeder historischen Darstellung, ja in jeder Auswahl von Archiva-

lien und Urkunden zur Publikation, stecken ‚Möglichkeitsurteile‘ oder richtiger: 

müssen sie stecken, wenn die Publikation ‚Erkenntniswert‘ haben soll“ (Weber 

1985: 275). 

Vor dem Hintergrund nomologischen Erfahrungswissens werden die histo-
rischen Geschehnisse als eine Möglichkeit neben anderen ebenso mögli-

chen Möglichkeiten idealtypisch vermittels von Abstraktionen konstruiert 

und ihr Hergang durch Abgrenzung variiert gedachter Verläufe gedeutet. 
Fundiert ist dieser logische Prozess der Analyse in der grundlegenden 

Auswahl des Erkenntnisobjekts auf der Basis von Wertideen, die bestimm-

te historische Abläufe für den Forscher (kultur-)wichtig und interessant 
machen und andere vernachlässigen lassen. Darin steckt der klare Hinweis 

auf die kulturelle Wertgebundenheit jeglicher kulturwissenschaftlicher 

Forschungen, welcher Disziplin auch immer sie zugeordnet werden. 
Die Kausalzurechnung durch den Bezug auf einen Raum objektiver 

Möglichkeiten beinhaltet für Weber, dass die historische Forschung zu-

gleich Isolation singulärer Ereignisse und Prozesse betreibt und die Gene-
ralisierung von Erfahrungsregeln vornimmt, die mögliche Abläufe kons-

truierbar machen. Mit der Darstellung der Logik der Forschung wird somit 

schon die schulische Unterscheidung rein ideographischer versus rein no-
mothetischer Wissenschaften für Geschichte und Sozialwissenschaften, 

geradezu für alle Kulturwissenschaften hinfällig. Und mit dieser Argumen-

tation Webers gegen den Historismus lässt sich erneut Bourdieus Position 
schärfer erkennen, der mit Weber sowohl Historiker als auch Soziologen 

auf eine stärkere wechselseitige Bezugnahme zu verpflichten sucht. Dies 

vor dem Hintergrund der Befürwortung einer Aufhebung der Grenze zwi-
schen Geschichte, Soziologie, historischer Anthropologie und Ökonomie:  

„Weber kann Historikern jedenfalls die Kunst lehren, angesichts einzelner Ge-

genstände ‚universelle‘ Fragen zu stellen (und demgemäß ihr Objekt zu konstru-

ieren), und die aufgrund ihres Standpunkts ehrgeizigeren und eingebildeteren 

Soziologen können von ihm lernen, ihre Fragen universellen Anspruchs ange-

sichts konkreter Fallstudien zu stellen.“ (Bourdieu 2004g: 23) 

Unschwer lässt sich an dieser Textstelle Bourdieus grundlegende For-

schungsstrategie erkennen, die er zumeist nicht mit Weber, sondern mit 
Bachelards Formel: ‚das Besondere als Fall des Möglichen zu behandeln‘, 

auf den Punkt bringt. Und Bourdieu scheint auch eine ähnliche Vorstel-

lung des Verhältnisses beider Wissenschaften im Sinn zu haben, wenn er 
davon ausgeht, dass ihre Trennung eine institutionelle, damit gegenüber 

Gegenstand und Methode rein artifizielle ist. So sieht Bourdieu anschei-

nend tatsächlich kaum einen Unterschied zwischen einer, freilich in einem 
sehr speziellen Sinne gemeinten, Geschichtswissenschaft und einer, wiede-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 139 

rum in einem sehr spezifischen Sinne gemeinten, Soziologie. Die eine, die 

Geschichtswissenschaft, stellt er sich vor als eine „historische Soziologie 

der Vergangenheit“, die andere, die Soziologie, als „eine Sozialgeschichte 
der Gegenwart“ (vgl. Bourdieu 2004m: 104). Auch wenn diese Definitio-

nen mit Blick auf Überschneidungen in Gegenstandsbereich und Methode 

ihre Berechtigung haben und auch wenn hier die Disziplinen in einer idea-
len Praxis wechselseitiger Bezugnahme und Befruchtung gedacht werden, 

so handelt man sich mit einer solchen Bestimmung doch das sehr theoreti-

sche Problem ein, wie denn diese sehr vagen Zeitbegriffe Vergangenheit 
und Gegenwart ‚trennscharf‘ verwendet und als definierendes Kriterium 

wissenschaftlicher Disziplinen eingeführt werden können. Vergangen ist 

zwar alles, was nicht gegenwärtig oder zukünftig ist, aber was soll dann 
Gegenwart bedeuten? Gegenwart kann man ja nur als das begreifen, was 

weder vergangen, noch zukünftig ist. In diesem Fall hängt man aber an 

einer Definition, die einen zeitlich kaum benennbaren, erst recht nicht er-
forschbaren zeitlichen Bereich des punktuellen Umbruchs von Vergangen-

heit in Zukunft von Moment zu Moment fixiert. Dies kann aber wiederum 

kaum gemeint sein. Vielmehr scheint hier Gegenwart als jüngere Vergan-
genheit gedacht, im Gegensatz zu einer älteren Vergangenheit, die dann 

auch direkt ‚Vergangenheit‘ genannt wird. Die Bestimmung einer ‚jünge-

ren Vergangenheit‘ bereitet dann das eigentlich unlösbare Problem, zu 
welchem historischen Zeitpunkt man diese Gegenwart beginnen lassen 

will. 18., 19. oder 20. Jahrhundert? Und dann: Welches historisch kultur-

bedeutsame Ereignis soll die Zäsur von Vergangenheit und Gegenwart 
markieren? Ohne dass Bourdieu diesen gedanklichen Schritt macht, lässt 

sich doch mit Bourdieu im Rekurs auf Webers kulturelle Wertidee über 

Weber und Bourdieu hinaus an dieser Stelle weiterdenken: 
Zunächst kann die reflexive Denkfigur, die in Webers Selektionskrite-

rium der kulturellen Wertideen angelegt ist, mit Bourdieus von vornherein 

reflexiv angelegte Feldtheorie präzisiert werden. Die Konstruktion eines 
Feldes meint ja sehr grundlegend die Konstruktion eines Raumes objekti-

ver Möglichkeiten der Positionen und Positionierungen von Akteuren zu 

einem spezifischen historischen Zeitpunkt – und dies weiter eingebettet in 
eine historische Konstellation der sozialen Welt insgesamt. Der Feld- als 

Strukturbegriff erlaubt Bourdieu also die präzisere Erfassung der Mög-

lichkeiten, die für einen Wissenschaftler zu einem spezifischen Zeitpunkt 
bestehen, und darüber hinaus lassen sich kontrolliert Hypothesen über die 

gewählten Strategien formulieren, wenn die Position des Forschers im 

Feld genauso berücksichtigt wird wie seine Herkunft und Laufbahn im so-
zialen Raum. Das, was für einen Forscher also als kulturwichtiges Ereignis 

erscheint, hängt vom jeweiligen Stand des wissenschaftlichen Feldes und 

seiner Stellung in der sozialen Welt ab, dies nochmals spezifiziert für eine 
sozial- oder kulturwissenschaftliche Disziplin. Die Einteilung der Vergan-

genheit in kulturwichtig/irrelevant kann vermittels eines solchen Instru-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mentariums wiederum und nur historisch (re-)konstruiert werden und dies 

durch die reflexive Analyse der jeweiligen Position des Wissenschaftlers. 

Konsequenterweise und mit Blick auf die forschungspraktischen Einstel-
lungen sowohl von Weber als auch von Bourdieu dürfte dies der adäquate 

Weg zur Bestimmung dessen sein, was Bourdieu im Gespräch mit Lutz 

Raphael so voraussetzungsvoll als Selbstverständlichkeit äußert. Die Frage 
nach dem Zeitabschnitt, den die „Sozialgeschichte der Gegenwart“ er-

forscht, wird so tautologisch beantwortet: Das, was die Soziologie als Ge-

genwart zum Gegenstandsbereich hat, ist das, was die Soziologie im Laufe 
ihrer disziplinären Entwicklungen zu ihrem Gegenstandsbereich erklärt. 

Ganz in diesem Sinne fordert Bourdieu denn auch eine historisch re-

flexive Geschichtswissenschaft, die, wie eine Soziologie im besten Sinne, 
die eigenen Begrifflichkeiten beständig historisiert und damit kontrolliert 

und sich auch in diesem Verständnis dem scholastic fallacy weitestgehend 

entzieht. Über eine ‚reine‘ Ideengeschichte oder auch die von Bourdieu 
geschätzte Begriffsgeschichte von Koselleck hinaus fordert Bourdieu im 

Rekurs auf seine Feldtheorie eine „Begriffssozialwissenschaft“ (vgl. 

Bourdieu 2004m: 112)38, die neben den semantischen Feldern der Begriffe 
die korrelierenden sozialen Felder ihrer Produzenten erforscht. Bourdieu 

teilt der Geschichtswissenschaft damit dieselbe Aufgabe zu wie der Sozio-

logie: Beide konzipiert er als Wissenschaften der Aufklärung. Gerade der 
Geschichtswissenschaft wird damit die Hauptfunktion eines kulturellen 

Gedächtnisses im Verständnis soziokultureller Selbstvergewisserung und 

Identitätskonstruktion genommen, wie sie die Nationalgeschichten erfül-
len. Denaturalisierung auch der wissenschaftlichen Begriffe durch ihre 

konsequent reflexive Historisierung ist für Bourdieu eine zentrale Dimen-

sion einer historischen Soziologie wie einer soziologischen Historie. Da-
rauf die Begriffsbildung einzustellen, ist eines der Ziele von Bourdieus 

Theoriearbeit, wie er am Beispiel der Begriffs des symbolischen Kapitals

verdeutlicht. Der Begriff ist transhistorisch zu verwenden, ohne dabei 
ahistorisch zu sein. Die Art und Weise der sozialen Beziehung, in der die 

exponierte Stellung einer Person durch andere derart anerkannt wird, dass 

sie soziale Macht und Einfluss erhält, kann historisch hochgradig variie-
ren, ohne allerdings ihre Grundstruktur zu verlieren. Soziale Anerkennung 

und Zurechnung von Macht und Einfluss bleibt soziale Anerkennung 

durch andere, egal ob es sich um die Anerkennung göttlicher Berufung, 
magischer Fähigkeiten oder auch akademischer Titel handelt. Eine ver-

gleichbare Begriffskonstruktion war schon bei der Bestimmung von Feld-

38 „Sie machen den Schritt in diese Richtung, und das ist bereits außerordent-
lich wichtig. Aber es genügt nicht, eine historische Genealogie von isolierten 
Begriffen aufzustellen. Um die Begriffe wirklich zu historisieren, muß man 
eine soziohistorische Entstehungsgeschichte der unterschiedlichen semanti-
schen Felder machen, in dem zu jedem Zeitpunkt jedes Wort eingespannt ist 
in seine Relationen im Raum der Wörter und dem Raum jener, die sie ge-
schaffen haben oder benutzten.“ (Bourdieu 2004m: 112) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 141 

grenzen zu finden. Gleichermaßen ist schon in Kap. 2.2.4 vorgeschlagen 

worden, Bourdieus Begriffsbildung insgesamt an die Gegenstandskons-

truktion zu binden. Soziale Räume und Felder sind in einem weiten Sinne 
topologische Konzepte zur Gegenstandskonstruktion der sozialen Welt der 

Kabylen, sie werden aber im Laufe der Werksentwicklung und vor allem 

im Zuge der Anwendung auf moderne Gesellschaften präzisiert und für die 
Erfassung einer Vielzahl unterschiedlicher Felder spezifiziert. Bourdieus 

Begriffe sind inhaltsarm genug, um auf historisch hochgradig variable so-

ziale Welten angewandt zu werden; und zugleich sind sie spezifisch ge-
nug, um eine theoretisch kontrollierte Gegenstandskonstruktion durchzu-

führen. Nichts anderes meint Bourdieu, wenn er seine Begriffe als trans-

historisch, aber eben nicht ahistorisch beschreibt. 
Diese historisch sensiblen Konstruktionen von Begriffen beinhalten 

auch, dass die Art und Weise der Untersuchung und des Einsatzes von me-

thodischen und begrifflichen Mitteln je nach Gegenstand angemessen ent-
wickelt wird, also nicht eine Routinelösung für alle relevanten Untersu-

chungsgegenstände entwickelt und ihnen übergestülpt wird. Mit Bourdieu 

sucht man zwar nach Feld- und Habitusstrukturen, dies aber in einer Wei-
se, in der die Untersuchung inhaltlich nicht vorentschieden, aber systema-

tisch kontrolliert ist. Im Unterschied zu Webers Typenbildung ist ein mehr 

an Systematik mit mehr Detailverlusten, aber dafür einer höheren erkennt-
nisleitenden Funktion verbunden. Dies in dem Sinne, dass nur eine begriff-

lich systematisch durchgearbeitete Theorie und Terminologie an empiri-

schen Untersuchungen lernen, damit systematisch erweitert und verbessert 
werden kann. Vor diesem Hintergrund lässt sich dann auch verstehen, was 

sich Bourdieu von einer reflexiv und stärker auf Generalisierung angeleg-

ten Geschichtswissenschaft verspricht: eine systematische und fruchtbare 
Anbindung an die Sozialwissenschaften insgesamt und die Soziologie im 

Speziellen. Und mit Blick auf historisch vergleichende Untersuchungen – 

die Methode, auf die Bourdieu seine Instrumentarien anlegt, wenn er im-
mer wieder betont, Unvergleichbares vergleichbar machen zu müssen und 

dies in der Tradition von Durkheim und Weber – geraten beide Disziplinen 

in einen Überschneidungsbereich.  
Trotz Bourdieus Plädoyer für eine Wiedervereinigung der Sozialwis-

senschaften lässt sich aber wohl einwenden, dass die Anähnelung und Un-

terscheidung beider Disziplinen nur partiell und für die eben beschriebene 
vergleichende Forschung triftig ist. Zum einen sind die Problemorientie-

rungen doch andere, wenn Historiker in den Details der Quellen aufgehen 

und Soziologen Einzelfälle vor allem mit Blick auf Theorie konstruieren. 
Auch wenn die Methode und teils auch die verwendeten Theorien Über-

schneidungen haben, so sind die (disziplinenkonstitutiven) Problemorien-

tierungen doch andere. Lepsius hat die von Bourdieu herangezogene klas-
sische Unterscheidung durch die Erforschung der Vergangenheit bzw. Ge-

genwart einmal durch die Spezialkompetenzen präzisiert, über die vor al-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lem der Historiker gegenüber dem Soziologen verfügen muss, wenn er der 

näheren Vergangenheit nahezu unverfügbare Institutionen- und Kulturzu-

sammenhänge untersucht. Zudem bleibt das historische Interesse auch auf 
Verstehen und Erklären sogenannter sozialer Totalphänomene orientiert, 

während die Soziologie weiterhin hauptsächlich auf die Konstruktion von 

Strukturmodellen und Theorien zur Erklärung sozialer Prozesse insgesamt 
orientiert ist. Trotz der auf die Totalität des Sozialen ausgerichteten Kons-

truktion des Forschungsdesigns, fügen sich m.E. auch Bourdieus Arbeiten 

dieser Unterscheidung, sind sie doch an der Entwicklung von feld- und 
habitustheoretischen Strukturmodellen orientiert, dies allerdings hochgra-

dig historisch sensibel, auch wenn es sich bei den Theoriebegriffen um 

Generatoren für Fragen handelt (vgl. Bourdieu 2004i: 141). Bourdieu sieht 
zwar das Erkenntnisziel der Soziologie nicht darin, dass sie gültige Struk-

turmodelle beschreibt, sondern darin, „universelle Schemata für Fragestel-

lungen und Erklärungen zu liefern“ (Bourdieu/Chartier 2004: 77), gewis-
sermaßen einen soziologischen Denk- und Arbeitshabitus. Dennoch for-

muliert Lepsius eine Verhältnisbestimmung, die weitgehend mit der Bour-

dieus zu vereinbaren und zudem an den konkreten Forschungspragmatiken 
orientiert ist: 

„Die häufig geforderte ‚Historisierung der Soziologie‘ und der ‚Soziologisierung 

der Geschichte‘ kommen diesen Vorstellungen entgegen. Doch darf dazu be-

merkt werden, daß beides nicht zum gleichen Resultat führen wird. Unter Histo-

risierung der Soziologie oder der Entwicklung einer historischen Soziologie kann 

nur gemeint sein eine Ausweitung der soziologischen Analyse auf historische Er-

fahrungsobjekte, also die Verstärkung der komparativen Methode auf einen Ver-

gleich zu verschiedenen Zeitpunkten (t, t1, t2) bzw. eine Verlaufsanalyse; nicht 

jedoch kann damit gemeint sein, die Soziologie habe sich der Analyse histori-

scher Totalphänomene zuzuwenden und ihre eigenen Erkenntnisabsichten dabei 

aufzugeben. Gleichermaßen kann eine Soziologisierung der Geschichte nicht 

heißen, alle historischen Analysen hätten sich innerhalb soziologischer Fragestel-

lungen zu bewegen, sondern lediglich, die Geschichtswissenschaft solle explizi-

ter als bislang soziologische Hypothesen benutzen.“ (Lepsius 1976: 128) 

Da Lepsius’ Text in der ursprünglichen Fassung 1968 formuliert wurde, 
konnten sicherlich einige Entwicklungen gerade der nouvelle histoire und 

der Geschichte als historischer Sozialwissenschaft, wie etwa der Alltags-

geschichte mit ihrer Hinwendung zu gerade auch ‚mikrosoziologischen‘ 
und ethnologischen Ansätzen, nicht angemessen berücksichtigt werden. 

Was Bourdieu dem von Lepsius skizzierten Verhältnis hinzufügt, ist die 

Einforderung einer wissenschaftlichen Reflexivität gegenüber den Katego-
rien der Fächer. 

Damit verbunden ist im Bourdieuschen Theoriegebäude die Absage an 

sogenannte Großtheorien, die weitgehend ohne die Mühen einer histori-
schen Prüfung einzelne historische Entwicklungen zu einer Theorie genera-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 143 

lisieren und für transhistorisch gültig erklären. Immer wieder wird Parsons 

als Hauptvertreter einer solchen Großtheorie angeführt, die sich durch die 

historisch angelegte Empirie nicht mehr informieren lässt und ihr AGIL-
Evolutionsmodell der historischen Wirklichkeit überstülpt. Das gleiche gilt 

für alle Modelle, die für eine longue durée tendenzielle Gesetze formulie-

ren, wobei nicht nur die Forscher der Annales gemeint sind, sondern auch 
die ‚einfachen‘ Modernisierungstheorien sowie Klassiker der Soziologie 

wie Weber (Rationalisierung) und Elias (Zivilisationsprozess). Problema-

tisch erscheint bei solchen lois tendencielles, dass sie eine Vielzahl einzel-
ner äußerlich ähnlicher Phänomene unter ein Entwicklungsgesetz bringen, 

die bei genauerer historischer Analyse vielleicht nicht viel miteinander zu 

tun haben. Bourdieu führt exemplarisch die Zivilisationen der Ehre in der 
Kabylei an, die nur verstanden werden können, wenn bedacht wird, dass 

Beleidigungen mit dem Tode bestraft werden können: „Ich glaube, daß 

sich das Leben der Intellektuellen vollständig verändern würde, wenn sie 
jedesmal, wenn sie jemanden beleidigen, ihr Leben riskierten“ (Bourdieu/ 

Chartier 2004: 82). 

Bourdieu belässt es nicht damit, die inhaltlichen Nähen, die möglichen 
wechselseitigen Bezüge und die für eine wissenschaftliche Geschichtswis-

senschaft wie Soziologie notwendige Reflexivität zu benennen und einzu-

fordern, sondern sucht nach Gründen für die trotzdem andauernde wech-
selseitige Ignoranz und Abwertung der Fächer. Diese Punkte sind in seinen 

Arbeiten zwar nicht breit ausgeführt, aber er skizziert ein Forschungspro-

gramm, mit dem die Differenzen der Disziplinen – und damit sind im End-
effekt nicht nur Soziologie und Geschichte gemeint, sondern auch die wei-

teren ‚künstlich‘ getrennten Sozialwissenschaften –, die nicht auf Unter-

schiede der Problemstellungen, Methoden und Erkenntnisinteressen zu-
rückzuführen sind, erforscht und Mittel zu ihrer Beseitigung entworfen 

werden können. Es sind dies die eingangs mit Wehler benannten institu-

tionellen Gründe, die die Disziplinen in vielen Punkten unsinnig vonei-
nander trennen. In institutionen- und disziplinengeschichtlicher Perspekti-

ve würden feldtheoretisch angeleitete Untersuchungen Bedingungen der 

Etablierung der Soziologie als eigenständige Disziplin erforschen und die 
jeweiligen Bezüge der neuen und der alten Disziplin zum Feld der Macht 

und zueinander in den Blick nehmen. Ein weiteres Thema wären ein histo-

rischer Vergleich der nationalen Eigenheiten der Etablierung der Fächer 
und ihres Verhältnisses zueinander und zu anderen Feldern (vgl. Bour-

dieu/Chartier 2004: 75ff.; Bourdieu/Raphael 2004), damit verbunden eine 

Untersuchung des internationalen Ideenaustauschs (vgl. Bourdieu/Raphael 
2004: 107). Und das dritte Thema wären die nationalen reproduktiven Me-

chanismen, die vor allem auch in den jeweiligen Bildungssystemen zu 

verorten sind und die Habitus der Wissenschaftler (mit-)sozialisieren. 
Bourdieu denkt dabei beispielsweise an den Unterschied der universitären 

Ausbildung in Deutschland und Frankreich, wobei in Deutschland stärkere 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Nähen zu Nachbardisziplinen der Geschichtswissenschaft schon allein da-

durch hergestellt sind, dass die meisten Historiker ein Studium mit Neben-

fächern zu studieren haben (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 105). 
Mit einem nach diesem Muster umgesetzten Forschungsprogramm wä-

re dann die Perspektive auf das Verhältnis der Wissenschaften in eine his-

torische und soziologische Untersuchung überführt, deren Durchführung 
weiterhin Aufschlüsse zur Verhältnisbestimmung erbringen würde. Bour-

dieus fortwährendes Plädoyer dafür, dass Debatten nicht nur der Grenzbe-

stimmung unterschiedlicher Disziplinen, sondern auch divergierender wis-
senschaftlicher Paradigmen meist fruchtlos, unentscheidbar und Positio-

nierungskämpfe mit Blick auf die Position im Feld darstellen, wird als 

Entwurf für eine konkrete historische sozialwissenschaftliche Praxis ex-
emplifiziert (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 108). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

