3 Entwicklung der Theorie sozialer Felder

3.1 Probleme und Orientierung bei
den Klassikern

Nach den Urspriingen soziologischer Begriffe zu fragen, heiit im Allge-
meinen nach den Fragen zu fragen, auf die sie eine Antwort bilden sollen.
Dies gilt fiir weite Teile soziologischer Begriffs- und Theoriebildungen
und fiir Bourdieus Begriffsinstrumentarium ganz besonders. Um einige
Beispiele zu geben: Die Begriffe der sozialen Handlung, der Kommunika-
tion, der sozialen Praxis oder auch Institution und soziales System antwor-
ten genau wie auch beispielsweise Durkheims Begriff der soziologischen
Tatsache' auf die Frage, wie sich das Soziale als Objektbereich konzipie-
ren ldsst, worum es also geht, wenn man als Soziologe sagt, man konstru-
iert die soziale Welt als Objektbereich, um sie zu analysieren und zu erkla-
ren.” Diesem Verstindnis der Orientierung von Begriffsbildung folgend,
erscheint es fraglich oder von geringem Interesse zu sein, einigen Wurzeln
soziologischer Tradition nachzuspiiren, die als Einfluss und Modell fiir die
Begriffe und Konzeptionen einzelner Theorien betrachtet werden kdnnen.
Fiir Bourdieu gilt dieser Zweifel insbesondere, da er fiir seine eigene so-
ziologische Arbeit eine solche empirie- und problembezogene Begriffs-
arbeit in Anspruch und von einer begriffsgeschichtlichen Ausarbeitung

1 Durkheim bietet sich an dieser Stelle als Bezugsgrofe an, da er das Problem
der disziplindren Objektbestimmung wie kaum ein zweiter mit dem Begriff
der soziologischen Tatsache auf den Begriff gebracht hat.

2 So mag zum Beispiel Niklas Luhmann mit dem Problem gerungen haben,
wie sich das genuin Soziale, im strengen Sinne von Durkheims Forderung,
Soziales nur durch Soziales zu erkldren, konzipieren ldsst, ohne auf Be-
wusstsein, Motive, Ziele und Pldne von Akteuren zuriickgreifen zu miissen;
in dhnlicher Weise, aber mit anderen Gewichtungen, ist auch Habermas mit
Blick auf das Intersubjektivititsproblem dazu veranlasst, von einem verniinf-
tigen Subjekt auf kommunikative Rationalitdt umzustellen.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

seiner Theorie bewusst Abstand genommen hat. Fiir die Genese seines
Feldbegriffes vermerkt er entsprechend, dass er problembezogen entwi-
ckelt worden ist und Grundziige teilt, die eigentlich allen Begriffen und
Konzepten moderner Wissenschaften zukommen:

,Hier gilt einmal mehr, daf die Erforschung der Genealogie — sie wiirde zu ei-
nander so fernstehenden Autoren wie Trier und Kurt Lewin fithren — unendlich
viel weniger erbrichte als der Bezug auf die Vorfahren oder die theoretische
Richtung, in die die Verwendung des Wortes das ganze Unternehmen einreihte:
Die relationale — eher denn strukturalistische — Denkweise, die, wie Cassirer, in-
dem er sie explizit machte, gezeigt hat, die der gesamten modernen Wissenschaft
ist, ist sicherlich das, was scheinbar so verschiedene Arbeiten wie die der russi-
schen Formalisten — insbesondere Tynianows — und Lewins oder Elias’ und
selbstverstindlich auch des linguistischen oder anthropologischen Strukturalis-
mus eint.” (Bourdieu 1997: 67)

Verschiedene wissenschaftliche Begriffe sind derart vergleichbar im Hin-
blick auf die gemeinsame Einsicht in die Relationalitit wissenschaftlichen
Denkens, die in ihnen zum Ausdruck gebracht werden soll. Fiir die Sozio-
logie wie insgesamt fiir die Sozialwissenschaften ist dies mit den besonde-
ren Schwierigkeiten verbunden, mit der Alltagssicht auf die soziale Welt
zu brechen, mit Hilfe der sprachlichen Mittel, die eben auch im Alltag ge-
braucht werden. Die fiir wissenschaftliche Analysen moglichst prizise und
dem Objekt ,angemessene Definition muss dauerhaft im Unterschied zur
Alltagssprache mit bedacht und durchgesetzt werden. Dabei kann es kaum
moglich sein, die Einzelbegriffe gleichsam fiir sich zu definieren; vielmehr
kommt es darauf an, sie im Sinnzusammenhang einer theoretischen Ter-
minologie einsinnig zu verwenden. Das hat trotz zuweilen begriffslogi-
scher Orientierungen in seiner Theorie neben Bourdieu von den gegenwiér-
tigen Soziologen kaum jemand so stark betont wie Niklas Luhmann (vgl.
1981: 174f).°

Auch wenn Luhmann starker auf das Problem wissenschaftlicher Ver-
stindigung und Verstidndlichkeit rekurriert, also thematisiert, welche

3 ,.SchlieBlich mochte ich nochmals sehr allgemein von einem Sachverhalt
sprechen, den man soziologisch der im 17. Jahrhundert einsetzenden Ausdif-
ferenzierung eines besonderen Wissenschaftssystems zurechnen konnte. Ich
mochte es Steigerung des Auflose- und Rekombinationsvermdgens nennen.
Gaston Bachelard hat diese Tendenz modellhaft am Begriff der Materie vor-
gefiihrt. Das, was zundchst als Einheit gedacht und mit Eigenschaften belegt
war, wird als Relation umbegriffen. Das, was als Element fungiert, wird tie-
fer gelegt — nur um im nichsten Entwicklungssprung seinerseits aufgeldst zu
werden. Es bilden sich dann Gegenbegriffe, die eine dem Auflosungsniveau
entsprechende Rekombination formulieren — zum Beispiel Emergenz, Evolu-
tion, System. Die eigentlichen wissenschaftlichen Aussagen beziehen sich
jetzt auf Relation oder auf Korrelation bzw. Covariationsverhéltnisse [...].“
(Luhmann 1981a: 174f.)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 73

kommunikativen Verstehens- und damit Annahmeprobleme mit theoreti-
schen Nomenklaturen verbunden sind, zielt er mit dem gemeinsamen Tra-
ditionshintergrund Bachelard auf das Problem der sprachlichen Darstel-
lung relationaler Begriffe und Konzepte. Dabei geht es auch um die Not-
wendigkeit und Unvermeidbarkeit des Bruchs mit der Alltagssprache, die
die Horer oder Leser, vor allem die soziologischen unter ihnen, mit gesun-
dem Menschenverstand im Sinne von Gemeinpldtzen und einem sens
commun ausstattet. Die Distanzierung von Theorie und Praxis, von, um
mit Weber zu reden, Begriff und Wirklichkeit, erscheint in diesem Zusam-
menhang nicht mehr nur zur negativen Abgrenzung vom objektivistischen
Paradigma soziologischer Theoriebildung, sondern durchweg in positiver
methodologischer Wendung als Bedingung der Mdoglichkeit von wissen-
schaftlicher Erkenntnis. Die Instrumentarien, die relationales Denken mog-
lich und operationalisierbar machen, sind neben einer konsequenten Ter-
minologie, wie sie auch Luhmann im Blick hat und die ein Verweisungs-
zusammenhang von Begriffen ist, deren Bedeutung sich eben nur durch ih-
ren Gebrauch in genau diesem Verweisungszusammenhang ergibt, vor al-
lem auch statistische Analysen.* Die Uberfiihrung der bedeutungskompak-
ten und damit verweisungsreichen Alltagsbegriffe in operationale Defini-
tionen zwingt zum einen dazu, Worter in verschiedene Variablen aufzulo-
sen und damit erst wissenschaftliche Begriffe zu erarbeiten, und zum ande-
ren dazu, die praktische Relevanz der alltdglichen Begriffe zu tiberpriifen.
Es ldsst sich dann beispielsweise nach MaBigabe sorgsam ausgewihlter
Merkmalseigenschaften beobachten, dass im wissenschaftlichen Feld der
franzosischen Soziologie Veréffentlichungen im Nouvel Observateur
durch Fachkollegen mal positiv, mal negativ gewertet werden und dass
dieser Sachverhalt mit unterschiedlichen sozialen Positionen im wissen-
schaftlichen Feld signifikant korreliert. Kurzum: Den sens commun der
franzosischen Soziologen gibt es nicht, sondern eine Pluralitit, je nach der
sozialen Position im wissenschaftlichen Feld (vgl. Bourdieu 1988: 44f.).
Und genau diese Auflosung der Gruppe ,der Professoren‘, wie sie alltags-
sprachlich als praktisch wirksam angesehen wird, erfordert dann eine wei-
tere Analyse, die sich der Erklarung der Unterschiede widmet. Diese wird
von Bourdieu mit der Feldanalyse mitgeliefert.” Die Beispiele lieBen sich
erweitern bis hin zu stark ,naturalisierten* Kategorien wie Mann/Frau, die
sich bei genauerer Betrachtung auch nicht als praktisch wirksam erweisen,
insofern zumindest nicht, als sich, zumindest gegenwirtig, kaum derart ge-
schlechtsspezifisch homogene Verhaltensweisen finden lassen, die es als

4 An solche denkt Luhmann in diesem Kontext nun gerade nicht.

5 Dieses Erkldrungsmodell ist ganz im Sinne von Webers Motivationsverste-
hen, da hier die Positionierungen der Professoren zunéchst ihrem Sinngehalt
nach als unterschiedlich verstanden werden, um sie dann in einen erweiterten
Sinnzusammenhang, den des Feldes, einzuordnen, der zu einem um Motiva-
tionskontexte erweiterten Verstehen zufiihrt, das, da es regelmifBig festzu-
stellen ist, zudem eine soziologische Erkldrung ist.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

selbstverstidndlich und unproblematisch erscheinen lieen, die Geschlech-
terdifferenz als uniiberprifte Grundkategorie fiir jede statistische Analyse
zu tradieren. Genau in einem solchen Verzicht auf die Reflexion der all-
taglichen und der, wenn man so will, wissenschaftlich alltdglichen Katego-
rien liegt fiir Bourdieu das Problem der Spontansoziologie (vgl. Bourdieu
1988: 16; 1991: 41ff.) begriindet. Die Techniken des rupture épistémolo-
gique, die Bourdieu vor allem in den wissenschaftlichen Instrumenten der
Objektivierung findet, fithren allerdings nur dann zu einer wirklich reflek-
tierten und damit moglichst objektiven Soziologie, wenn der Soziologe be-
stindig sein Kategoriensystem in Frage stellt; und dies gelingt nur, wenn
er seine eigene Position im sozialen Gefiige im Allgemeinen und dann im
wissenschaftlichen Feld im Speziellen mit den Mitteln der Soziologie ana-
lysiert. Nicht nur kann so eine Erkldrung des eigenen Denkens und For-
schens erfolgen, sondern zudem kann sich der Soziologe nur so davor
schiitzen, eine perspektivisch reduktionistische Position einzunehmen, die
ihren Grund nicht, zumindest nicht allein, in sachlichen Erwégungen hat,
sondern in der sozialen Position, die eine besondere Stellung im wissen-
schaftlichen Feld bedeutet. Mit einer solchen Sozioanalyse ist auf Dauer
die optimistische Hoffnung verbunden, dass sich Soziologen iiber die rein
sozialen Hemmnisse der Produktion objektiver soziologischer Erkenntnis-
se klar werden und sie so weit wie moglich einschranken. Im Idealfall, und
dies ldsst sich in dieser Idealisierung kaum anders als als regulative Idee
verstehen, findet sich irgendwann eine Analyse des soziologischen Feldes,
die es erlaubt, die einzelnen Paradigmen und Theorien zusammenzufithren
— ohne dass damit das Ende der wissenschaftlichen Konfrontation proji-
ziert wire.® Dies meint nicht die Einzelleistung einer Reflexionstheorie des
erlangten Standes soziologischen Wissens, wie sie beispielsweise noch
von Parsons fiir die Konvergenz klassischer Positionen behauptet wurde,
sondern die sukzessive Integration der Perspektiven der Akteure des sozio-
logischen Feldes iiber Theorien und Methoden.” Getragen ist dieser Ge-
danke offensichtlich von der Uberzeugung, dass alle Soziologen letztlich
dieselbe soziale Welt erforschen, die sie durch ihre Theorien und Metho-
den als wissenschaftliches Objekt erst konstruieren.

Fir Bourdieu stellt die Feldtheorie das analytische Instrumentarium
bereit, mit dem eine Analyse des soziologischen Feldes moglich ist und
das in Selbstanwendung die Relationierung der eigenen Position erlaubt.

6 Denn: ,,Du fait que la vérité du monde social est un enjeu de luttes dans le
monde social et dans le monde (sociologique) qui est voué a la production de
la vérité sur le monde social, la lutte pour la vérité du monde social est né-
cessairement sans fin, interminable.” (Bourdieu 2001a, 221)

7  So formuliert Bourdieu in seiner Abschlufivorlesung sehr deutlich: ,,Mais ce
,géométral de toutes les perspectives® n’est autre que le champ ou, comme je
n’ai pas cessé de le rappeler, les points des vue antagonistes s’affrontent se-
lon les procédures réglées et s’intégrent progressivement, par la vertu de la
confrontation rationelle.* (Bourdieu 2001a: 222)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 75

Die Selbstanwendung ist allerdings nichts anderes als ein Spezialfall der
allgemeinen Anwendung der Feldtheorie auf die gesamte soziale Welt,
von der die Wissenschaft und die Soziologie je separate Bereiche sind.
Wie die anderen Begriffe seiner Theorie der Praxis auch antwortet die
Feldtheorie auf konkrete Forschungsprobleme und stellt vor allem einen
Versuch dar, eine weitere, vom Dualismus des Subjektivismus und Objek-
tivismus ableitbare Unterscheidung in ihren jeweiligen Einseitigkeiten zu
vermeiden. Sie wendet sich sowohl gegen einen (Vulgér-)Marxismus, der
noch alle kulturellen Phdnomene und Wissensbestinde einer Gesellschaft
als Reflex objektiv-materieller Strukturen begreifen will und damit keine
Eigenlogik der Ideenentwicklung denken kann, als auch gegen eine post-
modernistische Semiologie, die den materiellen Strukturen die soziale Re-
levanz fiir die Entwicklung kultureller Wissensproduktion abspricht und
diese in reine Diskurse auflost. Bourdieu geht es also um die Aufhebung
dieser Denkextreme in eine Feldtheorie, die beides zugleich zu denken
versucht: die immanente und die externe Erkldrung (vgl. Bourdieu 19980:
16ft.).

In dieser zweiten Verwendungsweise dient die Feldtheorie der Analyse
autonomisierter gesellschaftlicher Bereiche und besetzt das Thema einer
Theorie der Moderne als Theorie differenzierter Gesellschaft(en). Der An-
spruch der Feldtheorie geht aber iiber die Formulierung einer Theorie der
Moderne hinaus. Im Hinblick auf die Sozioanalyse der wissenschaftlichen
Arbeit kommt ihr primér die Funktion zu, eine Methode systematischer
Verbesserung der soziologischen Analysen zu liefern. Dass sie dabei im-
mer auch etwas zur Analyse der Moderne beitrdgt, steht an dieser Stelle
nicht im Zentrum. Man konnte in diesem Zusammenhang von einer wis-
senschaftssoziologischen wie auch wissenschaftstheoretischen Verwen-
dungsweise im Unterschied zur differenzierungstheoretischen sprechen.
Insgesamt lassen sich zumindest drei Verwendungsweisen des Feldbegriff
unterscheiden: Zum Ersten auf der Ebene der allgemeinen Sozialtheorie
eine problembezogene Verwendungsweise; zum Zweiten eine differenzie-
rungstheoretische Verwendungsweise und zum Dritten eine wissenschafts-
soziologisch-wissenschaftstheoretische Verwendungsweise. Die unter-
schiedlichen Verwendungsweisen weisen darauf hin, dass die Feldtheorie
neben ihren inhaltsspezifschen Anwendungen zundchst insofern einen me-
thodologischen und epistemologischen Status hat, als Bourdieu mit diesem
Begriff seine spezifische wissenschaftstheoretische Position in sein analy-
tisches Instrumentarium umsetzt, das zur Analyse sozialer Prozesse insge-
samt dienen konnen soll. Die Prdmissen, die in die Feldtheorie eingehen,
sind diejenigen, die im vorangegangenen Kapitel schon kurz als relationa-
les Denken zur Sprache gekommen sind und die Bourdieu im Anschluss an
Gaston Bachelard und vor allem an Ernst Cassirers wegweisende Arbeit
Substanzbegriff und Funktionsbegriff (Cassirer 1969) entwickelt.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Ein Riickgriff auf die wissenschaftstheoretische Tradition Cassirers
lohnt sich dann insofern und entgegen der angefiihrten Einwidnde gegen
solcherart begriffsgeschichtlicher Analyse, als sie moglicherweise Auf-
schliisse iiber den Status des Feldbegriffs in Bourdieus Theorie ermoglicht,
der so offensichtlich in Bourdieus Arbeiten nicht zu finden ist. Deutlich
wird dies daran, dass sich die Weberinterpretation von Bourdieu als eine
Ubersetzung in Relationsbegriffe lesen lisst (vgl. Kap. 3.5). Der Riickgriff
ermoglicht es zudem, eine tiber terminologische Ahnlichkeiten hinausge-
hende begriindete Verbindung zu dem Klassiker der Feldtheorie in der
Psychologie und den Sozialwissenschaften herzustellen: Kurt Lewin. Die
Konstruktion des Feldbegriffs aus dem wissenschaftstheoretischen Ver-
stindnis Cassirers bei Lewin scheint systematisch mit Bourdieus Feldbe-
griff verbunden zu sein, der gleichermaflen seine grundlegende wissen-
schaftstheoretische Orientierung in die Tradition Cassirers einordnet (vgl
Bourdieu 1998b: 15).

3.2 Substanzbegriff und Funktionsbegriff

Die Briicke zwischen Lewin und Bourdieu findet sich mit Cassirers erstem
systematischen Werk Substanzbegriff und Funktionsbegriff aus dem Jahr
1910. Die Untersuchung der begriffslogischen Entwicklungen in der Ma-
thematik und den naturwissenschaftlichen Disziplinen der Physik und
Chemie interessiert hier nicht im Detail, sondern nur im Hinblick auf die
Unterscheidung der Funktionsbegriffe von den Substanzbegriffen. Sowohl
die spezifische Form von Funktionsbegriffen als Relationsbegriffen als
auch die von Cassirer vertretene Auffassung der Induktion eines Gesetzes
vom Einzelfall finden sich bei Lewin und Bourdieu; wobei allerdings nur
Lewin den Anspruch auf eine Gesetze im strengen Sinn formulierende So-
zialwissenschaft vertritt, wihrend Bourdieu weiterhin in seiner Grund-
orientierung an Weber Soziologie als historisch vergleichende Wissen-
schaft betreibt. Allerdings scheint auch bei Bourdieu der Anspruch gege-
ben, seine hauptsichlich am Einzelfall der franzdsischen Gesellschaft ge-
wonnenen Erkenntnisse auf alle anderen Fille, die strukturell homolog und
damit vergleichbar sind, {ibertragen zu koénnen. In diesem Sinne geht es
auch ithm um strukturelle Invarianten, die bestimmte Geschehensabliufe
und Dynamiken erzeugen. Auch wenn die jeweilige gesellschaftliche
Struktur historisch gewachsen ist, so heif3t dies doch nicht, dass die Ergeb-
nisse nur fiir die analysierte Gesellschaft Giiltigkeit beanspruchen kénnen.
Mit moglicherweise einigen Einschrinkungen ldsst sich Lewins in Ab-
grenzung zum reinen Kausalmodell generalisierter Gesetzesbegriff auch
fiir Bourdieus Theorie und hier vor allem fiir das Raum- und das Feldkon-
zept tibertragen.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 77

Cassirer zeichnet die Entwicklung der modernen Wissenschaften an-
hand der Ablosung von Substanzbegriffen durch Funktions- bzw. Rela-
tionsbegriffe nach. Die Bildung von Substanzbegriffen ist das Grundprin-
zip der aristotelischen Logik. Begriffe werden nach dem Grundprinzip der
Angabe eines genus proximum und der differentia specifica gebildet. Die
beobachtbaren Gegebenheiten der Welt werden im Hinblick auf ihre Ahn-
lichkeit in Gattungen oder Klassen eingeteilt:

,,Nichts anderes wird in der Tat vorausgesetzt, als das Dasein der Dinge selbst in
ihrer zundchst uniibersehbaren Mannigfaltigkeit und das Vermogen des Geistes,
aus dieser Fiille der individuellen Einzelexistenzen diejenigen Momente heraus-
zuheben, die einer Mehrheit von ihnen gemeinsam zugehdren. [...] Die wesentli-
chen Funktionen, die das Denken hierbei betitigt, sind also lediglich die des
Vergleichens und Unterscheidens gegebener sinnlichen Mannigfaltigkeiten.
(Cassirer 1969: 51.)

Die durch Feststellung von Ahnlichkeitsbeziehungen gewonnenen Begrif-
fe sind insofern Substanzbegriffe, als sie auf eine Metaphysik verweisen,
die der aristotelischen Logik zugrunde liegt. Die metaphysischen Annah-
men schlieBen die logische Liicke dieser Logik, die darin besteht, dass die
Vergleichskriterien, die zur Begriffsbildung herangezogen werden, selbst
nicht logisch abzuleiten sind. So bilden die Begriffe letztlich die Mannig-
faltigkeit der Dinge und ihre Gattungsbeziehungen ab. Die logisch richtige
Begriffsbildung durch Vergleich und fortschreitende Abstraktion fiihrt
letztlich nicht zu mehr oder minder willkiirlichen Klassenbildungen, son-
dern zu Wesensbegriffen:

,»Die Bestimmung des Begriffs durch seine ndchsthohere Gattung und durch die
spezifische Differenz gibt den Fortschritt wieder, kraft dessen die reale Substanz
sich successiv in ihre besonderen Seinsweisen entfaltet. So ist es dieser Grund-
begriff der Substanz, auf den auch die rein logischen Theorien des Aristoteles
dauernd bezogen bleiben. Das vollstindige System der wissenschaftlichen Defi-
nitionen wire zugleich der vollstindige Ausdruck der substanziellen Krifte, die
die Wirklichkeit beherrschen.* (Cassirer 1969: 9)

Die moderne Wissenschaft, so Cassirer im Fortlauf seines Buches, entfernt
sich immer mehr von dieser substanziellen Begriffslogik, indem sie den
konstruktiven Charakter der Wissenschaften expliziert. Fiir die Mathema-
tik ist diese Idee leicht nachzuvollziehen, da hier innerhalb eines axioma-
tisch abgesteckten Gedankensystems logisch schliissige Ableitungen, Be-
weise und Gesetze produziert werden konnen, die weitgehend unabhingig
von der empirisch gegebenen Welt formuliert sind. Dasselbe konstatiert
Cassirer auch fiir die Physik, deren Theorien gleichermaflen nicht im Sinne
der aristotelisch durchgefiihrten Konstruktion durch Abbildung der Wirk-
lichkeit generiert werden, sondern an ,,Stelle der sinnlichen Mannigfaltig-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

keit eine andere setzen, die bestimmten theoretischen Bedingungen ent-
spricht™ (Cassirer 1969: 18). An die Stelle der Substanzbegriffe treten die
Funktionsbegriffe oder auch Reihenbegriffe. Begriffsbildung erfolgt nun
nicht mehr durch Abstraktion von den Besonderheiten von Einzelfillen
zwecks Bildung von Gattungsbegriffen, sondern durch die Formulierung
von Begriffszusammenhéngen, die die Besonderheiten des Einzelfalls aus
dem allgemeinen Begriff ableiten kénnen. Die Mannigfaltigkeit der ein-
zelnen Gegebenheiten wird idealerweise vermittels der Relationen, die un-
ter ihnen bestehen, miteinander verbunden, wobei im Idealfall, der fiir die
Mathematik freilich fast immer besteht, ein allgemeines Gesetz formuliert
werden kann.

Fiir alle empirischen Wissenschaften scheint dies Ideal der Formulie-
rung von Funktionsbegriffen zunidchst kaum durchfithrbar, da sie ihre
Theorien dem Test an der ,Wirklichkeit* aussetzen und folglich eher einer
abbildenden Begriffslogik zu folgen scheinen. Wenn allerdings nach der
Verkniipfung und den Regeln bzw. Gesetzen der Wirklichkeit gefragt
wird, miissen auch die empirischen Wissenschaften zwangsléufig hypothe-
tische Modelle einsetzen, die nicht den Wahrnehmungs- und Beobach-
tungsdaten zu entnehmen sind (vgl. Cassirer 1969: 155).® Der Kern rela-
tionaler Begriffe liegt nun darin, dass sie die empirischen Gegebenheiten
derart durch Relationsangaben moglichst gesetzmiBig verkniipfen, dass
ein Ereignis oder eine Gegebenheit eines Geschehensablaufs durch die Re-
lationen eines Kontextes von Gegebenheiten erklirt werden kann. Das
Gravitationsgesetz besagt zum Beispiel ja nichts anderes, als dass sich
zwei punktformige Korper gegenseitig anziehen, die eine je spezifische
Masse (m,) haben, wobei sich die Anziehungskraft durch die Relation der
jeweiligen Massen und des Abstandes zwischen den Koérpern errechnet.
Die Masse der Korper selbst ergibt sich wiederum durch die Geschwin-
digkeit, in der der jeweilige Korper sich bewegt, so dass letztlich jeder Be-
griff des Gesetzes als Relationsbegriff zu begreifen ist.

Und genau in diesem Sinne konstruieren sowohl Lewin als auch Bour-
dieu ihre sozialwissenschaftlichen Begriffe fiir den je eigenen Objektbe-
reich als Relationsbegriffe. Problematisch bei der Ubertragung auf die
psychologischen und die sozialwissenschaftlichen Disziplinen ist dabei der
Bezug der Begriffe auf allgemeine und allgemeingiiltige Gesetze. Lewin
hat den nomothetischen Anspruch, der in der naturwissenschaftlichen Be-

8 ,.Die einzelnen Orte des Mars, die Kepler nach den Beobachtungen Tycho de
Brahes zugrunde legt, enthalten fiir sich allein nicht den Gedanken der
Marsbahn: und alle Haufungen einzelner Lebensbestimmungen verméchten
zu diesem Gedanken nicht fortzufithren, wenn hier nicht von Anfang an ide-
elle Voraussetzungen wirksam wéren, durch die die Liicken der tatsdchlichen
Wahrnehmung erginzt und ausgefiillt werden. Was die Empfindung darbie-
tet, ist und bleibt eine Mehrheit leuchtender Punkte am Himmel: erst der rei-
ne mathematische Begriff der Ellipse, der zuvor konzipiert sein muf3, schafft
dieses diskrete Aggregat zum stetigen System um.* (Cassirer 1969: 157)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 79

griffslogik enthalten ist, vollgiiltig fir die Psychologie ibernommen. Al-
lerdings, und dies scheint mir nicht unwesentlich, hat er den Begriff des
Gesetzes in einer Weise generalisiert, die ihn auf seinen Objektbereich re-
spezifizierbar macht. Bourdieu hat sich m. W. nicht explizit mit den nomo-
thetischen Implikationen der Relationsbegriffe auseinandergesetzt. Fiir
eine weberianisch geschulte, historisch vergleichend arbeitende Soziologie
wire dies auch durchaus verwunderlich. Dennoch spricht er der Soziologie
keinen Sonderstatus unter den wissenschaftlichen Disziplinen zu, sondern
versucht, sie als eine ganz ,normale‘ Wissenschaft zu etablieren, die es al-
lerdings mit einem vergleichsweise schwer kontrollierbaren Objektbereich
zu tun hat: Nicht nur wird soziologisches Wissen iiber die soziale Welt
produziert, die zu weiten Teilen aus nichts anderem besteht, als aus nicht-
wissenschaftlichem Wissen; dartiber hinaus gehort der Soziologe zu dem
Objektbereich, den er erforscht. Zudem verdndert sich die soziale Welt be-
stindig, und das wissenschaftliche Wissen iiber die soziale Welt sinkt in
die alltdglichen Wissensvorrite der Akteure ab, so dass die Soziologie sich
auf einen bestdndig dndernden Objektbereich einzustellen hat, somit streng
genommen nicht zu allgemeinen Gesetzen fithren kann, fiir die schlie8lich
gilt, ahistorisch und systematisch zu sein. Fiir eine historische Wissen-
schaft wie die Soziologie scheint dies ein unerfiillbarer Anspruch, der auch
die Relevanz von Relationsbegriffen in Frage stellt; dennoch vertritt Bour-
dieu den Anspruch der Generalisierbarkeit seiner Einzelfallstudien. Dieser
Anspruch lédsst sich vielleicht verstindlich machen, wenn deutlich ist, wie
Lewin die Relationsbegriffe im Rahmen seiner Feldtheorie fiir die Psycho-
logie umsetzt. Die Psychologie steht schlieBlich vor dhnlichen Problemen,
wenn sie sich Situationen zuwendet, die sich von Moment zu Moment 4n-
dern, und wenn sie sich Phinomenen zuwendet, die einer nomothetischen
Erklarung zunéchst zu widersprechen scheinen.

3.3 Lewins Feldtheorie:
wissenschafts-theoretische Voraussetzungen

Lewin schlief3t als direkter Schiiler Cassirers an die wissenschaftstheoreti-
schen Schriften seines Lehrers an und versucht, die Entwicklung in der na-
turwissenschaftlichen Begriffsbildung fiir seine Disziplin, die Psychologie,
fruchtbar zu machen. Besonders deutlich wird dies in einigen seiner wis-
senschaftstheoretischen Schriften, vor allem in Der Ubergang von der ari-
stotelischen zur galileischen Denkweise in Biologie und Psychologie (Le-
win 1981a), in denen er die von Cassirer fiir die Mathematik, Geometrie,
Physik und Chemie nachgezeichnete Entwicklung auch fiir die Psycholo-
gie feststellt, allerdings in einem noch weit weniger fortgeschrittenen Sta-
dium. Lewin reklamiert fiir die eigene Arbeit die Formulierung von Rela-
tionsbegriffen und von allgemeingiiltigen psychologischen Gesetzen. Wie

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

vor ihm Cassirer diskutiert er dabei mit der Logik der Begriffsbildung
auch die Logik der Gewinnung von Gesetzen des je zu erkldrenden Ge-
schehens. Fiir die aristotelische Logik fallen Gesetze mit den durch Ver-
gleichung und Abstraktion gewonnenen Wesensbegriffen zusammen. Le-
win diskutiert dies anhand der Behandlung der dynamischen Probleme
(Lewin 1981a: 258). Dynamik und Statik finden sich in der aristotelischen
Begriffsbildung noch nicht getrennt, da Dynamik nichts anderes ist, als die
Entfaltung des Wesens des jeweiligen Gegenstandes. Mit der galileischen
Begriffsbildung wird das teleologische Weltbild aufgegeben, und die Dy-
namik wird nicht aus Wesenstatsachen, sondern aus dem Zusammenwir-
ken des Gegenstandes mit Situationsfaktoren erklart. Den entscheidenden
Unterschied findet Lewin aber in dem Verhdltnis von Gesetz und Einzel-
fall. Im Rahmen der aristotelischen Logik geht es um Vergleich, Abstrak-
tion und Klassenbildung, wozu die Beobachtung einer Vielzahl dhnlicher
Gegebenheiten notwendig ist. Das Kriterium der vielen Fille erlaubt es
Lewin, auch in den modernen Wissenschaften die aristotelische Logik zu
entdecken: Sie findet sich in der induktiven Statistik, die eine wissen-
schaftliche Aussage nur dann als relevant und wahrheitsfdhig anerkennt,
wenn sie gehduft auftritt. In diesem Fall hat man es mit dem Verifikations-
problem zu tun, dass man zu allgemeinen Gesetzen induktiv nicht gelan-
gen kann, sondern lediglich zur Formulierung von Wahrscheinlichkeiten
und RegelmiBigkeiten. Im Unterschied dazu nimmt die relationsbegriff-
lich arbeitende fortgeschrittene Wissenschaft den Einzelfall en détail ernst
und versucht, ithn moglichst vollstindig zu erkldren, ohne von Einzelheiten
zu abstrahieren oder diese einfach als Ausnahmen von der Regel bzw. als
Abweichungen herauszurechnen. Die galileischen Wissenschaften, wie vor
Lewin ausfiihrlich Cassirer am Problem der Induktion diskutiert hat (Cas-
sirer 1969: 313ff.), gehen hingegen davon aus, dass die GesetzmaBigkeit
eines Geschehens unabhingig von der Haufigkeit seines Auftretens be-
steht. Die GesetzmaBigkeit ist schon im konkreten Einzelfall gegeben, der
in diesem Sinne iiber sich hinaus weist. Moglich wird diese Auffassung,
wenn davon ausgegangen wird, dass alle Gegebenheiten des jeweiligen
disziplindren Objektbereichs gesetzmifig sind:

,.Ist die Gesetzlichkeit nicht mehr auf jene Félle beschrénkt, die regelméfig oder
héufig vorkommen, sondern ist sie eine Eigentiimlichkeit jedes physikalischen
Geschehens, so entfillt die Notwendigkeit, die Gesetzlichkeit eines Geschehens
auf Grund eines besonderen Kriteriums (ndmlich dem der Haufigkeit des Vor-
kommens) jeweils nachzuweisen. Auch ein ,Einzelfall® also ist dann ohne weite-
res als gesetzlich aufzufassen. Historische Seltenheit ist kein Gegenargument,
historische RegelméBigkeit kein Beweis fiir Gesetzlichkeit, weil der Begriff der
Gesetzlichkeit streng von dem der RegelméBigkeit, der Begrift der Ausnahmslo-
sigkeit des Gesetzes streng von dem Begriff der historischen Konstanz (des
,Immer*) getrennt wird.* (Lewin 1981a: 257)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 81

Die dieser wissenschaftstheoretischen Auffassung entsprechende Methode
ist das Experiment, da in diesem ein idealer Zusammenhang konstruiert
und variiert werden kann. Variation® wird zum Priifkriterium der Giiltig-
keit der wissenschaftlichen Aussage, nicht Haufigkeit. Die Wiederholung
von Experimenten zur intersubjektiven Validierung wird nicht zur Bestéti-
gung der Hypothese durch Héufigkeit durchgefiihrt, sondern nur zum
Zweck der Priifung, ob sich die Versuchsanordnung und der Ablauf des
Experiments wiederholen lassen, ob also die Bedingungen reproduzierbar
sind.

Den Begriff des Gesetzes selbst entkoppelt Lewin von seiner erkennt-
nistheoretischen Bestimmung als Kausalzusammenhang und riickt ihn in
die Niahe des Typenbegriffs (vgl. Lewin 1981b: .304f.). Lewin argumen-
tiert, dass die als Kausalzusammenhang gedachte Aussage: ,wenn x, dann
p‘ in den meisten Fillen der Bildung von Gesetzen nicht die zeitliche Auf-
einanderfolge zweier Geschehnisse meint. Vielmehr driicken Gesetze das
funktionelle Zusammenwirken mehrerer unabhéngiger Faktoren aus. In
diesem Verstindnis geben Gesetze an, ,,wie die verschiedenen wesentli-
chen Eigenschaften des Geschehens miteinander zusammenhédngen® (Le-
win 1981b: 305)."°

Gesetze formulieren in diesem Sinne dann Typen von Geschehen in
dem Sinne, dass sie einen reinen Fall seinem idealen Ablauf geméaf3 kons-
truieren, der in der Realitdt auch nicht in dieser Reinheit vorkommen
muss. Ein Geschehenstypus féllt also nicht mit dem historischen Gesche-
henszusammenhang zusammen, den er beispielsweise zu erkldren hilft. Al-
lerdings gilt das Gesetz nicht bedingungslos, sondern nur, wenn der zu er-
klarende Geschehenstypus auch tatsdchlich historisch vorliegt. Kurzum:
Ein wissenschaftliches Gesetz expliziert den Wirkzusammenhang der rele-
vanten Variablen eines Geschehenstypus und gibt damit zugleich die Be-
dingungen an, unter denen es gilt.

Mit der Explikation der galileischen Begriffsbildung und Lewins gene-
ralisierender Auslegung des Gesetzesbegriffs sind sowohl die wissen-

9 So Bachelard: ,,[...] die Erforschung der Variation heftet sich an eine einzel-
ne Erscheinung, sie versucht, deren sdmtliche Variablen zu objektivieren, die
Empfindlichkeit der Variablen zu erkunden. (Bachelard 1978: 70)

10 ,,In der Regel allerdings hat man, wenn man bei erkenntnistheoretischen Er-
orterungen der Kausalitét die Formel: ,wenn a, so b‘ zeitlich also im Sinne
von frither — spéter versteht, etwas anders liegende Fille im Auge; ,wenn
man ein Gas erwirmt, dehnt es sich aus (oder sein Druck steigert sich). Der
wesentliche Sinn einer solchen Aussage ist jedoch: die Ereignisse a und b
sind notwendig unselbstindige Momente eines einheitlichen Geschehens.
Die mathematische Formel gibt dabei die quantitativen Verhéltnisse des Ge-
schehens an. Schon in diesen Fillen sind die unselbstdndigen Momente des
Geschehens zeitlich nebeneinander bestehende Momente. Das Aufeinander-
folgen der Ereignisse ist also im Grunde gar nicht als zeitliche Folge anzuse-
hen, sondern gehort bereits der zweiten Darstellungsméglichkeit an, deren
Form, vor allem in der Physik, durchaus beherrschend ist.“ (Lewin 1981b:
305)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

schaftstheoretischen Annahmen wie auch das Erkenntnisinteresse von Le-
wins Feldtheorie erldutert. Die Feldtheorie soll nun die genannten Pramis-
sen begrifflich ins wissenschaftliche Werk bringen.

3.4 Lewins Feldtheorie: Die Grundbegriffe

Wie Carl-Friedrich Graumann in der Einleitung des vierten Bandes der
Lewin-Werkausgabe bemerkt, ist es bei genauerem Hinsehen nicht so
leicht, sich der Feldtheorie von Lewin zu vergewissern. Problematisch er-
scheint vor allem, dass Lewin erst in den 1940er Jahren sein Gesamtwerk
rickblickend als Entwicklung einer psychologischen Feldtheorie beschrie-
ben und ,,in seinen letzten Jahren seine Arbeitsweise auch explizit und
ausdriicklich als ,Feldtheorie® deklariert hat (Graumann 1982: 23f.).
Graumann geht aus diesem Grund davon aus, dass man gerade die friihe-
ren Arbeiten {iber die Topologie, Vektoren, das Galileische nicht schon
unproblematisch als hinreichende Formulierung und Bestimmung seiner
Feldtheorie verstehen kann. Und auch die spiten Definitionen wiirden dem
Gesamtunternehmen ,Feldtheorie® nicht gerecht werden konnen (vgl.
Graumann 1982: 24). Eine Annéherung findet sich allerdings in dem Le-
win’schen Selbstverstindnis der Feldtheorie als Arbeitsinstrument:

,.Die Feldtheorie kann wahrscheinlich gar nicht in derselben Weise wie Theorien
im gewohnten Wortsinn als richtig oder falsch beurteilt werden. Man definiert
sie besser als eine Methode, ndamlich eine Methode der Analyse von Kausalbe-
zichungen und der Synthese wissenschaftlicher Konstrukte.“ (Lewin 1982:
135)"

Als Methode erlaubt die Feldtheorie, das Denken in Funktions- bzw. Rela-
tionsbegriffen umzusetzen. Sie definiert das psychologische Feld als den
individuellen Lebensraum einer Person zu einer bestimmten Zeit. Dieser
umfasst die Bediirfnisse des Individuums gleichermaflen wie die quasi-
physikalischen, quasi-sozialen und quasi-begrifflichen Fakten (vgl. Lewin
1969: 45ff.) in der Umwelt des Individuums, sofern diese zu seiner psy-
chologischen Realitit zu diesem Zeitpunkt gehoren.'? In diesem Aus-
gangspunkt liegt fiir Lewin vor allem die Abkehr von psychologischen
Ansétzen, die versuchen, das Feld bzw. die Umwelt eines Individuums in
physikalischen Termini zu beschreiben, wie es beispielsweise der Beha-
viorismus unter Verzicht auf die subjektive Perspektive der sich verhalten-

11 Die Auffassung von Theorie, von der sich Lewin hier absetzt, ist die gingige
fir die nomothetisch arbeitenden Naturwissenschaften und meint die Zu-
sammenfithrung mehrerer spezieller Gesetze unter ein allgemeineres.

12 Lewin spricht in diesen Zusammenhéngen von Quasi-Fakten, da die physika-
lischen, sozialen und begrifflichen Fakten nur insofern in die Felddefinition
eingehen, als sie psychologisch relevant sind.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 83

den Individuen versucht (vgl. Lewin 1982: 159). Die objektive Beschrei-
bung des psychologischen Feldes ist fiir Lewin dann die Objektivierung
der subjektiven Situation des Individuums. Will man also das Verhalten
eines Individuums erkldren, so muss man beriicksichtigen, wie es selbst
die Umgebung, in der es sich bewegt, wahrnimmt. Diese individuelle Per-
spektive ldsst sich nicht durch eine Auflenbeschreibung der Situation er-
setzen:

,,Diese Welt des Individuums durch die Welt des Lehrers, des Arztes oder sonst
jemandes zu ersetzen, ist nicht objektiv, sondern falsch.” (Lewin 1982: 159)

Lewin geht es hier offensichtlich um eine phinomenologische'’ Brechung
der objektivistischen Ansétze. In diesem Sinne ist dann auch zu verstehen,
dass Lewin einen rein psychologischen Ansatz zur Erklarung des Verhal-
tens vertritt. Die Formulierung von Gesetzen, die Prognosen iiber Verhal-
ten erlauben, erfolgt ausschlieBlich in psychologischen Begriffen.'* Erkli-
rung von Verhalten ist zugleich das Erkenntnisziel der Feldtheorie, die
Lewin insofern auch als einen dynamischen Ansatz versteht (Lewin 1982:
158). Die Konstruktion des Feldes erfolgt durch konditional-genetische
Begriffe, also durch Gesetzeshypothesen, die die generativen Bedingungen
des prognostizierten Verhaltens bestimmen. Das zentrale Charakteristikum
der Feldtheorie ist der Ausgang der Analyse von der Gesamtsituation.
Nicht einzelne Elemente sind Ausgangspunkt der Analyse, sondern deren
relationale Stellung im Gesamtzusammenhang des jeweiligen Feldes. Vor-
ausgesetzt ist dabei, dass ,,es so etwas gibt wie die Eigenschaften des gan-
zen Feldes und dafl unter gewissen Umstdnden selbst makroskopische Si-
tuationen von Stunden oder Jahren als eine Einheit begriffen werden kon-
nen“ (Lewin 1982: 160). Neben der konstruktiven Vorgehensweise, dem
psychologischen und dynamischen Ansatz sowie dem Ausgang von der
Gesamtsituation, nennt Lewin noch zwei weitere grundlegende Eigen-
schaften der Feldtheorie. Zum einen die Auffassung, dass das Verhalten
eine Funktion des gegenwdrtigen Feldes ist, und zum anderen die mathe-
matische Darstellung des psychologischen Feldes (Lewin 1982: 161). Bei-
des héngt in gewisser Weise zusammen, denn Verhalten als Funktion des
Feldes zu verstehen, ist schon eine mathematische Formulierung, deren
Formel ¥ = f{P, U) einen Relationsbegriff darstellt."> Verhalten wird aus

13 Er war auch Schiiler von Carl Stumpf; und eine frithe Arbeit, die er im ersten
Weltkrieg verfasst hat, ist noch weitgehend phénomenologisch gehalten (vgl.
Liick 1996: 20).

14 Dass dies alles andere als selbstverstindlich war, zeigt sich an den Kontro-
versen mit Kohler und Tolman. Obwohl auch Lewin sich als Gestaltpsycho-
loge verstand, ging er Kohlers Forderung nicht mit, die psychologischen Tat-
sachen noch in physiologischen zu fundieren, um sie wirklich wissenschaft-
lich erkldren zu konnen (vgl. Mey 1965: 30).

15 Zur Erlduterung: V steht fiir ,Verhalten®, P fiir ,Person‘ und U fiir ,Umwelt*.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

dieser Relation erklirt, die eine bestimmte Feldsituation zu einem gegen-
wirtigen Zeitpunkt ¢ beschreibt. Verhalten wird mithin nicht unmittelbar
aus der Vergangenheit abgeleitet, sondern aus der gegenwirtigen Situa-
tion. Die Vergangenheit {ibt indirekt Einfluss auf das Feld aus, da voran-
gegangene Felder zu dem gegenwirtigen hinfithren. Dennoch erklért sich
das Verhalten nur aus der Gegenwart; oder, wenn man anders formulieren
will: die Vergangenheit ist nur insofern relevant, als sie in der gegenwirti-
gen Situation enthalten ist. Das gegenwirtige Feld stellt sich dabei als
Krdftefeld dar. Jede Gegebenheit des Feldes, die psychologisch relevant
ist, wirkt auf das Individuum als Kraft. Die Gegebenheiten in der Umge-
bung haben in Abhéngigkeit von der Bediirfnis- und Motivationsstruktur
(Wiinsche, Erwartungen usw.) des Individuums je einen spezifischen Auf-
forderungscharakter bzw. eine spezifische Valenz. Die Valenzen konnen
positiv und negativ sein, so dass manche Gegebenheiten oder auch Regio-
nen des psychologischen Feldes anziehend und andere eher abstoBend
sind.

Von der weiteren mathematischen Darstellung verspricht sich Lewin
den hoheren Grad der Formalisierung und Exaktheit, der die Psychologie
aus seiner Sicht zu den erfolgreichen Naturwissenschaften aufschlieBen
lasst (vgl. Liick 1996: 90). Hauptinstrument der mathematischen Darstel-
lung der Feldtheorie ist dabei die aus der Geometrie entlehnte Topologie.

Die Topologie erlaubt die formalisierte graphische Darstellung von
konkreten psychologischen Feldern als konstruiertem individuellem Le-
bensraum. Keine Feldtheorie kommt nach Lewin ohne topologische Dar-
stellungsformen aus, da durch diese erst eine prizise Erfassung der Rela-
tionen moglich wird, die als Feld konstruiert werden. Vermittels einer
meist ellipsenformig gezeichneten Jordankurve ldsst sich der Bereich der
psychologisch relevanten Quasi-Fakten der Situation als Zusammenhang
von Person und Umwelt raumlich darstellen. Der Lebensraum wird topo-
logisch in qualitativ verschiedene Bereiche gegliedert, deren Grenzen
mehr oder minder schwer zu passieren sind (vgl. Lewin 1969: 61). Im
Rahmen der Topologie werden ausschlieBlich die Lagebeziehungen der
qualitativ unterschiedlichen Bereiche dargestellt, ohne dass damit schon
die Richtungen und Krifte des jeweiligen Feldes erfasst wiren. Erst die
Kenntnis der wirksamen Krifte, die die Person in bestimmte Richtungen
des Feldes orientieren, lassen die Tendenzen zu dem folgenden Verhalten
bzw. die Lokomotionstendenzen, wie Lewin formuliert, prognostizieren.
Die Feldkrifte stellt Lewin als Vektoren dar, die ,,Richtung, GréBe und
einen Angriffspunkt™ (Lohr 1963: 25) bzw. einen Ursprung im Raum ha-
ben. Die Richtungen und Distanzen im psychologischen Feld bildet Lewin
im hodologischen Raum ab, der die ausgezeichneten Wege modelliert, die
sich durch das aktuelle Krifteverhiltnis ergeben. Die Vektoren und der
hodologische Raum erfassen die Dynamik des Feldes und erlauben die
Modellierung sich verdndernder Feldzustinde durch die Konstruktion der

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 85

Interdependenzen der Feldelemente. Mit dem Feldbegriff werden mithin
psychologische Situationen ausschlieBlich durch die Relationen zwischen
den Situationsgegebenheiten und ihren variierenden Kréfteverhiltnissen
modelliert. Die Formalisierung in topologischen Modellen erméglicht die
Abstraktion von den konkreten psychologischen Inhalten und die Genera-
lisierung der Dynamiken strukturhomologer Felder.

3.5 Weber in Relationsbegriffen

Auch wenn die sparlichen Verweise in Bourdieus Arbeiten einen direkten
Bezug zu Lewins Feldtheorie kaum rechtfertigen, so bestehen doch hinrei-
chend viele Analogien, die einen solchen nahelegen. Olaf Kretschmar hat
die beiden Feldtheorien 1991 erstmals vergleichend in einen Zusammen-
hang gestellt (vgl. Kretschmar 1991: 572). Mit seinem Artikel hat
Kretschmar die deutsche Soziologie dariiber aufgeklart, dass der Feldbe-
griff bei Bourdieu ein systematischer Theoriebegriff ist, der schon sehr
frith in der Entwicklung der Theorie der Praxis eine zentrale Rolle spielte.
Kretschmars Vergleich der beiden Ansitze bleibt dariiber hinaus jedoch
eher oberfldchlich. Die beiden Theorien werden eher nebeneinanderge-
stellt, als dass sie in einen Dialog gebracht wiirden. Kretschmar sieht aller-
dings vollig richtig die wissenschaftstheoretischen und methodologischen
Pramissen, die der Feldbegriff in beiden Theorien ins Werk bringt:

,Hier [in der Soziologie; GB] verfolgt er indes die ndmliche Intention wie Le-
win: 1. konstatierbare Vorgénge nicht als Resultat duflerer Kausalketten, sondern
als konstituiert durch die inneren Kréfte der Handlungstrager darzustellen; 2. ein
Modell zu finden, das in der Lage ist, die Gesamtheit der Eigenschaften zu erfas-
sen, die in einem bestimmten sozialen Raum wirksam sind — ,das heif3t, darin ih-
rem Tréger Stirke bzw. Macht verleihen®; 3. sucht er ein Modell, das es erlaubt,
in ,jedem Moment die gesamte Geschichte des sozialen Feldes® zu erfassen; und
zwar ,in vergegenstindlichter Form, in Institutionen wie dem Verwaltungs- und
Funktionirsstab der Parteien und Gewerkschaften, ebenso wie in inkorporierter
Form, das heif3t in den Dispositionen und Einstellungen derjenigen, die diese In-
stitutionen am Leben erhalten oder bekampfen [...]* (Kretschmar 1991: 573).

Ob Kretschmar allerdings richtig liegt, wenn er meint, dass Bourdieu vor
demselben Ausgangsproblem wie Lewin stehe, ndmlich Handeln als Vor-
gang begreifbar zu machen, der aus den inneren Antrieben der Akteure re-
sultiert und nicht lediglich ,,durch duBere Gewalten und objektive Zwinge
hervorgerufen wird”, mochte ich bezweifeln. Die Abgrenzung richtet sich
bei Lewin schlieBlich gegen physikalistische Erkldrungen im Unterschied
zu psychologischen. Von einer solchen kategorialen Problemlage kann bei
Bourdieu gar keine Rede sein. Es geht bei ihm ja um die Vermeidung der
vielzdhligen soziologischen Dichotomien und nicht etwa um die Vermei-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

dung auBersoziologischer, etwa psychologischer Erkldrungsprinzipien.
Das Handlungsproblem liegt zudem in der Erklarung des Passungsverhilt-
nisses von subjektiven und objektiven Strukturen sowie deren Verkniip-
fung. Die weiteren Vergleichspunkte scheinen zwar treffend, stellen aber
kaum das Ausgangsproblem dar, fiir das Bourdieu den Feldbegriff als eine
mogliche Losung formuliert hat.

Die Vergleichbarkeit ergibt sich, wie erwihnt, viel stirker aus dem
gemeinsamen wissenschaftstheoretischen Verstindnis. Diesen Punkt sieht
Kretschmar zwar auch, er gewichtet hier aber zu schwach und bleibt im
Ungefihren (vgl. Kretschmar 1991: 576f.). Dies mag auch daran liegen,
dass er auf Grund der zu dieser Zeit noch deutlich schlechteren Rezep-
tionslage im deutschsprachigen Raum auf den schon 1970 (Bourdieu
1970a: 75ff.) in deutsch verfiigbaren Text Kiinstlerische Konzeption und
intellektuelles Krdftefeld (franzosisch 1966) zuriickgreift. Einem Text, in
dem wahrscheinlich erstmals der Feldbegriff einem systematischen Ge-
brauch angendhert wird, ohne dass er hier aber schon in die Form gebracht
ist, die als Grundlage aller weiteren Entwicklungen fungiert. In diesem
Text sind nicht, wie Kretschmar meint, alle ,,wichtigen Elemente einer
feldtheoretischen Denkweise entwickelt (Kretschmar 1991: 577). Gerade
der objektivistische Bruch mit dem Subjektivismus, der erst Bourdieus
spétere Aussage legitimiert, dass das Denken in Feldbegriffen die Umkeh-
rung der Alltagssicht erfordere, ist hier noch nicht in Génze vollzogen
(vgl. Kretschmar 1991: 577). Allerdings finden sich auch in diesem frithen
Text schon die wichtigsten Charakteristika und Themen der Feldtheorie'®

16 Bourdieu spiirt den Moglichkeiten und Grenzen einer Soziologie der kiinstle-
rischen Produktion nach. Das intellektuelle Feld wird als Kréftefeld analog
dem magnetischen Feld konzipiert. Die Akteure erzeugen das Kriftefeld
durch ihre positionale Verteilung im Feld und unterliegen der jeweiligen
Krifteverteilung (vgl. Bourdieu 1970a: 76). Die Behandlung des intellektuel-
len Feldes als relativ autonomen Feldes legitimiert sich durch die faktische
Autonomisierung des intellektuellen Bereichs durch Institutionen und Pro-
fessionalisierungen (vgl. Bourdieu 1970a: 77). Die Professionsrollen sind
auch in diesem Text schon von den Laienrollen geschieden, und die Produk-
tion wird in Relation zu den Laien und deren sozialer Position gedacht. Dies
alles ist schon an Webers Unterscheidung von Propheten, Priestern und
Zauberern abgelesen. Bourdieu selbst rdumt in einem Interview ein, dass es
sich bei diesem Text noch nicht um eine ,strukturalistische‘ Position in sei-
nem Sinne handelt (vgl. Bourdieu 2000: 118). Erst in den spiteren Arbeiten
iiber Weber ist die Abkehr vom ,Individualismus und ,Interaktionismus® in
Bourdieus Sinne vollzogen. Im frithen Aufsatz findet sich noch folgende
Formulierung, die Bourdieu spéter tunlichst vermieden hétte: ,,Innerhalb je-
der dieser einzelnen Bezichungen aber engagiert jeder der sozialen Akteure
nicht nur die eigene, freilich im Sozialen griindende Vorstellung vom ande-
ren sozialen Bezugspunkt [...], sondern ebenso die Vorstellung der Vorstel-
lung, die, wie er glaubt, sein Gegeniiber von ihm, vom sozialen Stellenwert
seiner eigenen Wahrheit und Bedeutung hat, ein Stellenwert, der sich selbst
erst innerhalb und kraft der Totalitét von Beziehungen bildet, die alle Glieder
des intellektuellen Bereichs zueinander unterhalten.” (Bourdieu 1970a: 101)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 87

sowie eine kurze und vorgreifende Auseinandersetzung mit dem Text, den
Bourdieu zur Formulierung seines Feldkonzeptes heranzieht: die Reli-
gionssoziologie Webers in Wirtschaft und Gesellschafi.

Erst aber in den beiden 1971 erschienen Artikeln Une interprétation de
la théorie de la religion selon Max Weber (1971a) und Genése et structure
du champ religieux (1971b) treibt Bourdieu die Analyse Webers so weit,
dass er, iiber Weber hinausgehend, eine grundlegende und systematische
Fassung des Feldbegriffs formuliert, der nun wirklich die soziale Welt ge-
gen die Alltagssicht modelliert. Damit gewinnt der Feldbegriff seine maf3-
gebliche Funktion, die mit Bachelard geforderte rupture épistémologique
mit dem sens commun zu vollziehen.

Will man also Bourdieu vor dem Hintergrund von Cassirer und, da-
durch vermittelt, Lewin lesen, dann lasst sich als Kriterium der Vergleich-
barkeit formulieren, dass sich in den frithen Texten schon die geteilten
wissenschaftstheoretischen Priamissen wiederfinden und die Begriffsbil-
dung grundlegend orientieren. Das heif3t fiir Bourdieus Weber-Auslegung,
dass diese nicht nur eine neuartige Systematisierung der Weberschen Ana-
lyse liefert, sondern eine Uberfiithrung von Webers Text in Relations- bzw.
Funktionsbegriffe.

3.5.1 Kiritik an Webers ldealtypen und
(s)einem Interaktionismus

Eine erste Lektiire von Bourdieus eigenwilliger Aneignung der We-
ber’schen Religionssoziologie mag zunidchst verwundern. Die Art und
Weise, in der dort die historisch offene und vorsichtige Begriffsbildung
Webers (Tyrell 2002: 356) durch die Konstatierung objektiver Relationen
zwischen ,historisch invarianten‘ Akteurskonstellationen ersetzt wird,
scheint dem Weber’schen Programm genauso zu widersprechen, wie die
rein herrschafts- und konfliktsoziologische Lesart und die Kritik am ideal-
typisch arbeitenden methodologischen Individualismus und einem in ,frei-
er Interpretation‘ daraus abgeleiteten symbolischen Interaktionismus. Der
Weber einer Menschenwissenschaft, die nach der Kulturbedeutung eines
historischen Prozesses fragt (vgl. Hennis 1996), tritt genauso hinter den
Weber einer universell angelegten Logik des Sozialen zuriick wie der We-
ber einer Entwicklungsgeschichte okzidentaler Rationalisierung (vgl.
Schluchter 1998; Schwinn 2001) oder auch der Weber der modernen so-
ziologischen Handlungstheorien (Schiitz 1974; Albert 1971; Habermas
1981).

In seiner Rezension der deutschen Publikation der Texte in dem Band
Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens (Bourdieu
2000) begriindet Tyrell die ,,erstaunlich materialistische Sicht des Phino-
mens“ im Rekurs auf ein im Band enthaltenes Interview mit Bourdieus
marxistischer Aneignung der Weber’schen Texte (vgl. Tyrell 2002: 352).

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Was Bourdieu an Webers Religionssoziologie fasziniert, ist die Deutung
der kulturellen Erzeugnisse und Wissensbestinde aus einer materialisti-
schen Perspektive, die jedoch nicht die eines Vulgdrmarxismus ist, wel-
cher kulturelles Wissen als schlichten Reflex 6konomischer Strukturen be-
greift und die Eigenlogik der Entwicklung des spezifischen kulturellen
Wissens weder verstehen noch erkldren konnte. Gleichermafen dient ihm
Webers Religionssoziologie auch zur Vermeidung des Gegenextrems eines
von Lévi-Strauss gepriagten Strukturalismus, der die religiésen Symbolsys-
teme einer semiologischen, rein immanenten Strukturanalyse unterzieht
und sie so von der Sozialstruktur unabhingig betrachtet (vgl. Bourdieu
2000: 42ft.).

Weber liefert mit seiner Analyse der okzidentalen Entstehung und Ra-
tionalisierung der religdsen Sphire fiir Bourdieu eine dritte Position, die es
erlaubt, die externe mit der internen Analyse zu vermitteln, ohne in eines
der Denkextreme zuriickzufallen (vgl. Bourdieu 2000: 11). Zwischen den
reinen Symbolsystemen und der 6konomisch definierten Sozialstruktur
finden sich die nicht-6konomisch reduzierbaren Interessen der Priester,
Propheten und Zauberer als spezialisierte religiose Arbeiter, die um die
Gunst eines diversifizierten Laienpublikums konkurrieren:

Er [Weber; G.B.] legte ndmlich offen, was die beiden zueinander gegensitzli-
chen und dadurch komplementdren Positionen gleichermaflen vergessen, nim-
lich die von spezialisierten Akteuren verrichtete religiése Arbeit, die gegeniiber
externen, vor allem 6konomischen Zwéngen relativ autonom und mit institutio-
neller oder nicht-institutioneller Macht versehen sind und mittels eines bestimm-
ten Typus von Praktiken und Diskursen eine besondere Kategorie von Bediirf-
nissen bestimmter gesellschaftlicher Gruppen befriedigen. (Bourdieu 2000: 11)

Wenn Bourdieu zunichst diese Grundeinsicht Webers in das religiose Ge-
schehen {ibernimmt, so kritisiert er doch im selben Zuge, dass Weber auf-
grund seiner methodologischen und begrifflichen Entscheidungen nicht in
der Lage sei, die Beziehungen und Strukturen zwischen den verschiedenen
Akteursgruppen adéquat zu analysieren (vgl. Bourdieu 2000: 14f.). Und
genau an dieser Stelle kann man iiber die Kritik an Webers idealtypischer
Begriffsbildung und den aus dem methodologischen Individualismus abge-
leiteten Interaktionismus staunen.

Die Idealtypen kritisiert Bourdieu vornehmlich dahingehend, dass sie
schlicht in gattungsbegrifflicher Manier sowohl Geschehensabldufe als
auch Rollen nach Ahnlichkeitsbezichungen klassifizierten. Er findet hier
mithin alle Merkmale von Cassirers Substanzbegriffen bzw. von Lewins
aristotelischer Begriffslogik. Die Bildung von Gattungsbegriffen aufgrund
von Ahnlichkeitsbeziehungen war schlieBlich das grundlegende Merkmal
der Unterscheidung einer vormodernen von der modernen Wissenschafts-
entwicklung. In diesem Verstédndnis haben Typen lediglich deskriptiv klas-
sifizierenden, aber keinen explanatorisch analytischen Wert. Mit ihrer Hil-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 89

fe lassen sich die Dynamiken zwischen den in Beziehungen stehenden Ak-
teursgruppen nicht verstehen und dadurch auch nicht erklaren. Zudem lie-
fern sie zuweilen nur ,,Definitionen von duferster Diirftigkeit” (Bourdieu
2000: 12). Bourdieu liest die rein klassifikatorische Qualitdt von Webers
Begriffen an dessen typischen Formulierungen der ,flieBenden Uberginge*
zwischen den konzeptionellen Typen ab. Dabei beschrinkt er sich auf Ty-
pen von Akteuren und historischen Geschehensabldufen und behandelt an
keiner Stelle die Handlungstypologie Webers, der ja von Seiten Parsons
ein dhnlicher Vorwurf gemacht wurde (vgl. zum Uberblick: Schluchter
1998: 20ff)). Dies hat letztlich zur Dekomposition der Handlungstypen
gemil dem AGIL-Schema und in der Folge zu wohl angemesseneren ana-
lytischen Systematisierungen im Hinblick auf die Rationalisierungsfihig-
keit der Typen (Habermas 1981; Schluchter 1998, 23ff.) gefiihrt. Bourdieus
Kiritik fuihrt in eine andere Richtung: Er bemiiht sich nicht darum, Webers
Typen in ein anderes Kategoriensystem einzuordnen und so mit einer mehr
oder minder systematischen Theorie zu unterfiittern, sondern die in ihnen
angelegte Begriffslogik von vornherein zu vermeiden. Als Mittel dazu soll
der Feldbegriff dienen, mit dessen Hilfe Bourdieu explizit eine Abkehr
von jeglicher auch nur angendherten Form einer substanzbegrifflichen
Orientierung vollzieht:

,»Nur die Konstruktion des religiosen Feldes als Gesamtsystem der objektiven
Relationen zwischen den Positionen fiihrt uns zum Kern der direkten Interaktio-
nen zwischen den Akteuren sowie der Strategien, die sie gegeneinander verfol-
gen konnen. Allein eine solche Konstruktion kann uns von der typisch aristoteli-
schen Logik des typologischen Denkens befreien, das, weil es auf dem Primat
der Substanzen iiber die Relationen sowie auf dem Ausklammern der histori-
schen Einmaligkeit der unterschiedlichen Konfigurationen des religiosen Feldes
und damit der objektiven Beziehungen zwischen den im religiosen Bereich kon-
kurrierenden Protagonisten beruht, die Verschiedenheit der Varianten nur tiber
die Aufzdhlung einer endlosen Reihe von Ausnahmen von ,Realtypen‘ erfaf3t.”
(Bourdieu 2000: 15)

Der theoretische Einsatzort der Entwicklung des Feldbegriffes ist mithin
ein zweifacher: Zum einen soll die Feldtheorie eine Losung fiir das Pro-
blem sein, sowohl eine interne als auch eine externe Perspektive auf Kul-
turphdnomene zu liefern. Damit ist das theoretische Problem der Vermei-
dung von Denkextremen benannt, das Bourdieu in seinen spéteren Arbei-
ten meist zur Begriindung der Feldtheorie anfiihrt. Zum Zweiten geht es in
der Religionssoziologie um eine relationsbegriffliche Theoriebildung, die
genau wie bei Lewin auf wissenschaftstheoretischen Pramissen Cassirers
fuBt und mit dem Feldbegriff umgesetzt wird."” Diese zweite Intention
schliisselt Bourdieus Lesart von Weber auf.

17 Diese theoretische Intention hélt sich bis in die letzten Arbeiten durch, zum
Beispiel wenn Bourdieu die Entwicklung der Feldtheorie als Prozess der De-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Wie an der zitierten Passage zu sehen ist, setzt sich Bourdieu mit den
methodologischen Aufgaben der Idealtypenlehre Webers nicht auseinan-
der. Ansonsten hitte er bemerken miissen, dass es Weber weniger um ein
klassifizierendes Nebeneinander von Typen ging, sondern vielmehr auch
um begriffliche Konstruktionen, die in ihrer Idealisierung gerade die Ein-
maligkeit der historischen Geschehensabldufe analysierbar machen. Der
Idealtypus wird als Begriff von Weber genau in dem Sinne gegen die
Wirklichkeit konstruiert, wie Bourdieu es fiir seine eigene Begriffsbildung
in Anspruch nimmt. Webers Analysen erscheinen dann nicht als Reihun-
gen von ,Realtypen‘, die gegeniiber den Idealtypen Ausnahmen bilden,
sondern als Abgleich der historischen Wirklichkeit an reinen Typen, die
die Einmaligkeit der historischen Entwicklung erst erfassbar machen. Dies
gilt auch fiir die typisierenden Definitionen der einzelnen Akteursgruppen.
Es scheint so, als unterschétzte Bourdieu an diesen Stellen das eigentliche
Erkenntnisinteresse Webers, eben die historisch einmalige Entwicklung
der Rationalisierung der okzidentalen Religion in ihrer Kulturbedeutung
zu analysieren (vgl. exemplarisch: Schluchter 1998; Hennis 1996). Die
Methode dazu ist ein durch idealtypische Begriffsbildung angeleiteter Kul-
turvergleich. Betrachtet man zudem ganze historische Geschehensabldufe
in ihrer idealtypischen Konstruktion, so ldsst sich feststellen, dass Weber
hier ganz im Sinne Lewins konditional-genetische Erkldrungen formuliert,
allerdings ohne daraus allgemeine Gesetze abzuleiten oder auch nur primér
ableiten zu wollen. Als Beispiel kann der Verweis auf die idealtypische
Konstruktion der Wechselbeziehung eines Calvinismus im Verbund mit
bestimmten 6konomischen Bedingungen und den Problemen, die religiose
Sinngebung in der alltdglichen und seelsorgerischen Praxis zu ertragen,
dienen, die Weber in der Protestantischen Ethik entwirft (vgl. Weber
1988).

Die Kritik Bourdieus hélt sich nicht allein am Begriff des Idealtypus
auf. Er geht vielmehr von dieser ersten Kritik in einem Akt ,freier Inter-
pretation‘ dazu liber, Webers Analyse einer interaktionistischen Lesart zu
unterziehen. Fiir die Analyse der Dynamik der Religionsentwicklung ist
nicht allein das Nebeneinander analytisch kaum zu trennender Ideal- und
Realtypen hinderlich, sondern auch und vor allem das Fehlen eines be-
grifflichen Instrumentariums, mit dessen Hilfe die objektiven Relationen

substanzialisierung beschreibt: ,,On pourrait sans doute voir dans 1‘évolution
de la notion des champ une illustration de ce processus de ,désubstantialisa-
tion: avec, dans une premiére étape, les champs statiques classiques, champ
¢lectrostatique ou champ gravitationnel, qui sont des identités subordonnées
aux particules qui les engendrent, c‘est-a-dire des descriptions possibles, non
obligatoires, de 1‘interaction des particules; puis, deuxiéme étape, les champs
dynamiques classiques — champ électromagnétique — ou le champ a une éxis-
tance propre et peut subsister apres la disparition des particules; et enfin,
troisieéme étape, les champs quantiques, 1’électrodynamique quantique ou le
systétme des charges est décrit par un ,opérateur de champ.“ (Bourdieu
2001a: 99f.)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 91

zu konstruieren sind, die die konkreten Interaktionen zwischen den einzel-
nen Akteuren orientieren. Die Berechtigung fiir die interaktionistische
Lesart sieht Bourdieu zum einen implizit in Webers Religionssoziologie
und zum anderen explizit in den soziologischen Grundbegriffen angelegt.
Orientiert wird die Kritik an dieser Stelle weniger durch Cassirer als viel-
mehr durch Bachelards angewandten Rationalismus (vgl. Bachelard 1970).
Gemil diesem verfihrt Wissenschaft notwendig konstruktiv und konstitu-
iert sich durch den Bruch mit den unterschiedlichen obstacles épistémolo-
giques. Bourdieu scheint hier Webers Unterscheidung von Begriff und
Wirklichkeit, die ja in Analogie zu einem Bruch mit den obstacles épisté-
mologiques zu denken wire, erneut nicht geniigend Beachtung zu schen-
ken. Und die Kritik an Webers Begriffslehre und Methodologie l4sst sich
vor diesem Hintergrund zum einen, wie oben geschehen, durch den Bruch
mit einer substanzbegrifflichen Logik und zum anderen durch den Bruch
mit der Primérerfahrung der Akteure verstdndlich machen, die fiir Bache-
lard das erste der Erkenntnishindernisse bildet. Bourdieu nimmt hier in
noch stérker sichtbarer Anlehnung an Bachelard seine spétere theoriekons-
titutive Unterscheidung von Theorie und Praxis vorweg. Dabei unterstellt
er, dass Webers methodologischer Individualismus, seine idealtypische
Begriffsbildung und sein Interaktionsismus lediglich die Priméarerfahrung
der Akteure rekonstruieren konnen. In dieser frithen Weberkritik findet
sich mithin eine frithe Fassung einer Kritik am Subjektivismus (vgl. Kap.
2).

Webers ,Interaktionismus‘ leitet Bourdieu nicht ausfiihrlich her, son-
dern konstatiert lediglich, dass sich dieser zwischen den Zeilen der Reli-
gionssoziologie und in den soziologischen Grundbegriffen tendenziell fin-
den lieBe. Die Legitimierung der interaktionistischen Lesart bezieht Bour-
dieu daraus, dass Weber formuliert: ,,Wir miissen daher die gegenseitigen
Beziehungen [franz. Interactiones (!); G.B.] von Priestern, Propheten und
Nichtpriestern ndher erortern® (Weber 1972: 275). Auch wenn Weber in
seinen Definitionen des Begriffs der sozialen Beziehung darauf insistiert,
dass soziale Beziehungen nur und allein in der Chance bestehen, dass ,,in
einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehandelt wird, einerlei zunéchst:
worauf diese Chance beruht®, so schreibt er doch auch, dass eine soziale
Beziehung ,.ein seinem Sinngehalt nach aufeinander eingestelites und da-
durch orientiertes Sichverhalten mehrerer* heif3en soll. Und es ist wohl die
wechselseitige Einstellung der Akteure aufeinander, die Bourdieu auch mit
gewisser Berechtigung dazu veranlasst, in Webers Formulierungen einen
Interaktionismus angelegt zu sehen, zumindest wenn man unter Interak-
tionismus zunichst nicht anderes versteht, als die direkte Interaktion meh-
rerer unter Anwesenheitsbedingungen.'® Stiitzen lisst sich diese Lesart zu-

18 Dass es sich in diesem Fall nicht um einen Blumer’schen Interaktionsmus
handelt, in dem der Sinn der Situation je aktuell ausgehandelt wird, braucht
an dieser Stelle nicht eigens erarbeitet zu werden.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

dem durch Webers Begriff der Ordnung, den er mafB3geblich durch den
zumindest bewusstseinsfihigen Glauben an eine Ordnung erldutert. Weber
setzt sich mit dieser starken Betonung der Akteure gleichsam als Trager
von Beziehungen und Ordnungen von einem Substanzialismus bzw. Es-
senzialismus ab, der makrologischen sozialen Gebilden eine ontologische
Eigenstindigkeit zuspricht, die sie von den Handlungen einzelner Akteure
in Statik und Dynamik unabhéngig macht. Damit aber, und hier liegt Bour-
dieu m.E. durchaus richtig, versperrt sich Weber eine Terminologie, die es
erlauben wiirde, die makrologischen Strukturen zu explizieren, die den
Akteuren entgehen und die das Orientierungswissen der Akteure im Alltag
erst fundieren. Nimmt man die Grundbegriffe wortlicher als dies Weber in
seinen Analysen zum Teil selbst getan hat, dann kann man davon ausge-
hen, dass alles Soziale auf subjektive Orientierungen heruntergerechnet
wird und damit die objektiven Relationen, die die subjektiven Orientierun-
gen mit hervorbringen, begrifflich nicht zu konstruieren sind.

,Da sie den Kern der Praktiken und Vorstellungen in der Logik der symboli-
schen Interaktion und besonders in der Vorstellung sucht, welche sich die Akteu-
re durch Vorwegnahme oder durch Erfahrung vom Handeln anderer Akteure
machen konnen, mit denen sie direkt konfrontiert sind, stellt die strikt ,interak-
tionistische® Sichtweise sozialer Beziehungen zweifelsohne das tiickischste unter
den epistemologischen Hindernissen dar, weil sie die Konstruktion der objekti-
ven Beziehungen zwischen den von den Akteuren in einer Interaktion einge-
nommenen Positionen (oder den Posten) verhindert.* (Bourdieu 2000: 14f.)

In diesem Sinne hat es bei der Objektivierung der Relationen auch nichts
mit ,,soziologischer Besserwisserei® zu tun, bei der es darum ginge, ,,die
Illusionen und ,Verschleierungen® zu identifizieren, die notwendig ver-
bunden sind mit der Etablierung des Feldes* (Tyrell 2002: 256). Bourdieus
kritische Soziologie ist ja von Anfang an keine Ideologiekritik im Frank-
furter Sinne, die auf normativen Mafstében eines richtigen Lebens fufit,
sondern ein Aufkldrungsprojekt, das Kritik als Erhohung des Kontingenz-
bewusstseins der historisch gewachsenen Verhéltnisse versteht und darii-
ber hinaus nicht weiter normativ begriindet ist. Es handelt sich nicht um
die Konstruktion eines ,objektiven‘ soziologischen Blicks, der eine Kritik
eines ,falschen Bewusstseins® erlaubt, sondern schlicht um eine komple-
mentdre Perspektive, die fiir Bourdieu die konkrete soziale Praxis erst er-
klarbar macht. Auch wenn Bourdieu Webers Begriffsarbeit etwas vor-
schnell einer Substanzlogik unterordnet, so ist es doch im Gegenzug vollig
unberechtigt aus dem angewandten Rationalisten Bourdieu einen mehr
oder minder naiven Realisten zu machen, der ,,Webers Typenbildung, die
ihr Konstruktives und den eigenen Abstand zur ,Realitdt’ nicht aus den
Augen 148t, [...] massiv mibilligt (Tyrell 2002: 356). Die konstruktive
Arbeit der Objektivierung der Relationen, die sowohl die Interaktionen als
auch die sozialen Individualhandlungen kontextieren und einbetten, er-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 93

moglicht es Bourdieu, das Feld als einen sozialen Raum zu konstruieren,
dessen Dynamiken einer gemeinsamen und eigenstdndigen Logik folgen.
Die Explikation dieser Logik zunidchst in Begriffen von Interesse, Macht,
Kapital, Habitus, relative Autonomie, Kampf und Konkurrenz ist die Ex-
plikation des feldspezifischen Operators, des konditional-genetischen
Wirk- und Funktionszusammenhanges, der die Vielfalt der Handlungen
und Interaktionen der einzelnen Akteursgruppen eint.

3.5.2 Religiése Arbeiter und interessierte Laien

Die Konstruktion des religiosen Feldes erfolgt bei Bourdieu durch eine
Systematisierung und Objektivation der von Weber beschriebenen gegen-
seitigen Beziehungen von Priestern, Propheten und Zauberern als religiose
Spezialisten auf der einen und dem diversifizierten Laienpublikum auf der
anderen Seite. Das Konkurrenzverhéltnis der religiésen Spezialisten ergibt
sich durch ihren Bezug zu den unterschiedlichen Gruppierungen der Laien,
die sich durch ihre jeweilige Position innerhalb der Sozialstruktur bestim-
men lassen. Die religiosen Spezialisten konkurrieren im religiosen Feld
,um das Monopol tiber die Verwaltung der Heilsgliter und der legitimen
Ausiibung religiéser Macht“ (Bourdieu 2000: 77). Thre Legitimitét erhalten
sie durch den Bezug auf die ungleich im sozialen Raum positionierten Lai-
engruppen. Damit konstruiert Bourdieu gemaf seiner allgemeinen Theorie
der Praxis das religiose Praxisfeld als eine spezifische Variante der allge-
meinen Okonomie der Praktiken, die religidse Interessen und Bediirfnisse
als Angebot- und Nachfrageverhiltnis begreift und die Dynamik des Fel-
des selbst als Konkurrenz um das knappe Gut des Monopols der Heilsgii-
terverwaltung.

Erneut orientiert sich Bourdieu in diesem Punkt recht eng an Weber,
der die Korrelation von Stinden, Klassen und Religion ausfiihrlich analy-
siert hat und den drei religiosen Spezialistengruppen unterschiedliche, den
Stdnden und Klassen eignende, religiose Interessen und Bediirfnisse im
Sinne von Angebot und Nachfrage typisierend zugeordnet hat. Bourdieu
liest Webers Perspektive allerdings streng 6konomisch und auf Basis sei-
nes schon zu dieser Zeit systematisch entwickelten Begriffs Habitus (vgl.
Egger/Pfeuffer/Schultheis 2000: 158) im Verbund mit seinem Konzept der
Strukturhomologie (vgl. Bourdieu 2000: 31; 77). Die Justierung von reli-
giosem Angebot auf Seiten der Spezialisten und religiéser Nachfrage auf
Seiten der Laien erfolgt durch die Homologie zwischen der Position im re-
ligiosen Feld und im sozialen Raum. Der sozialen Ungleichheit in der
Struktur des sozialen Raums entspricht eine Ungleichheit zwischen den
Spezialistengruppen im religiosen Feld. Die jeweilige Position als Aerr-
schender Spezialist (Priester) oder beherrschter Spezialist (Zauberer) er-
gibt sich durch die Verteilung des spezifischen Kapitals, schon hier ver-
standen als akkumulierte religiose Arbeit, das den einzelnen Akteuren ihre

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Macht im Feld verleiht und ihnen einen Platz in der Struktur des Feldes
zuweist, die nichts anderes ist, als das ungleich verteilte Kapital, {iber das
die Akteure verfiigen.

Die herrschenden Positionen im religiésen Feld nehmen die Priester
ein, die die religiosen Interessen der herrschenden Klassen im sozialen
Raum bedienen, wihrend Propheten auf religiose Interessen der aufstre-
benden Klassen antworten und Zauberer auf die religiésen Interessen der
beherrschten Klasse, der Landbevolkerung. Diese Struktur behandelt
Bourdieu als historisch invariant, sobald sich ein Monopol um die Verwal-
tung der Heilsgiiter herausgebildet hat, das in der Regel durch eine Kirche
als legitime Institution durchgesetzt und auf Dauer gestellt wird. Der von
Weber fiir die Priesterschaft als typisch benannte ,,regelmifBige Kultusbe-
trieb® ist dann die Basis von dauerhaft eingerichteten Institutionen, die da-
fiir Sorge tragen, dass die betreffende religiose Arbeit von dafiir ausgebil-
deten religésen Spezialisten, den Priestern, ausgeiibt wird. Mafigeblich fur
die Entwicklung einer Priesterschaft wird die von Weber so benannte
Amtsautoritdit als Institution religioser Professionalisierung. Mit ihr ist die
Unterscheidung von Priester und Prophet durch die Entbindung und Bin-
dung religiosen Kapitals als religioser Macht an die betreffende Person des
Priesters oder Propheten moglich. Die Amtsautoritdt der Priester entbindet
das Amt von der Ausiibung durch eine spezifische Person. Das Amt kann
durch jeden dafiir ausgebildeten Kultusbeamten ausgeiibt werden (vgl.
Bourdieu 2000: 24). In der biirokratischen Verwaltung des Monopols der
Heilsgiiter unterscheidet sich die Priesterschaft als Kirchenvertretung mar-
kant von den Propheten, die ihre religiése Macht allein aufgrund ihres per-
sonengebundenen Charisma erlangen. Der Prophet erzielt seine Wirkung
durch die auferallitiigliche und diskontinuierliche Rede, wihrend der
Priester sich gerade durch eine rationalisierte religidse Praxis auszeichnet,
die alltidglich und kontinuierlich erfolgt (vgl. Bourdieu 2000: 24). Der
Prophet erlangt demnach seine religiose Macht allein aufgrund der aktuel-
len Nachfrage eines spezifisch interessierten Laienpublikums und kann
diese nur auf Dauer stellen, wenn es gelingt, sein Charisma durch Amtsau-
toritdt zu ersetzen, mithin selbst zum Priester zu werden, der erfolgreich
die vorangegangenen Machtpositionen eingenommen hat. Das spezifisch
religiose Kapital, das die Machtpositionen von Priestern und Propheten
zuweist, ist symbolisches Kapital, das im einen Fall durch das Amt und im
anderen Fall durch aktuelle religiése Interessen der stukturhomologen Lai-
engruppe garantiert wird. Den bei Weber noch in einigen Formulierungen
an singuldre Eigenschaften einer Person gebundenen Charismabegriff 16st
Bourdieu in die Anerkennung der AuBergewohnlichkeit einer Person
durch andere auf und gelangt so zu einer relationslogischen Begriffsbil-
dung.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 95

Die Wahrscheinlichkeit von Propheten, Prophetie und deren erwartba-
re Durchsetzbarkeit hdngt vom Zustand des sozialen Raums ab, der in dy-
namisierter Perspektive als Feld der Macht betrachtet wird:

,»Als kritischer Diskurs, der nur unter Berufung auf die charismatische Inspira-
tion seinen Anspruch rechtfertigen kann, die Autoritit der Instanzen zu bestrei-
ten, die das Monopol iiber die legitime Ausiibung der symbolischen Macht inne-
haben, kommt der prophetische Diskurs wahrscheinlicher in Zeiten offener oder
verschleierter Krisen ganzer Gesellschaften oder einzelner Klassen auf, also in
Perioden, in denen wirtschaftliche oder morphologische Wandlungen einen Zu-
sammenbruch, eine Schwichung oder ein Obsoletwerden von Traditionen oder
Wertsystemen herbeifithren, die bis dahin die Prinzipien der Weltsicht und der
Lebensfiihrung lieferten.” (Bourdieu 2000: 30)

Die Prophetie kann so das legitime Dogma der Kirche erfolgsversprechend
erst dann in Frage stellen, wenn eine Klasse oder Laiengruppierung die
Herrschaftsverhiltnisse im sozialen Raum ebenfalls in Frage stellt. Ver-
standlich wird diese Argumentation Bourdieus vor dem Hintergrund, dass
er in diesem frithen Text nach der gesellschaftlichen Funktion von Reli-
gion fragt. Erst durch ihre Funktion fiir die Gesellschaft wird Religion zu
einem soziologisch analysierbaren Phdnomenbereich, der iiber die Frage
nach den privaten Heilsbediirfnissen der Individuen hinausreicht. Die dies-
seitige gesellschaftsbezogene Funktion der religiosen Jenseitsversprechen
liegt in der Rechtfertigung der gegebenen sozialen Strukturen, die als
Herrschaftsverhiltnisse konstituiert sind (vgl. Bourdieu 2000: 19). Die Po-
sition in der Sozialstruktur wird durch die jenseitige Aussicht auf eine
,verkehrte Welt* ertréglich gemacht, ,,in der die Letzten die Ersten sein
werden® oder wenn die ,,sichtbaren Stigmata wie Krankheit, Leiden, Mif3-
billigung oder Gebrechen in Erkennungszeichen religioser Erwihltheit
verwandelt” (Bourdieu 2000: 20) werden.

In der Abhéngigkeit vom Laienpublikum und der Erfiillung politischer
Rechtfertigungsfunktionen besteht die relative Autonomie des religiésen
Feldes. Die inhaltliche Arbeit an den religiosen Dogmen erfolgt zwar nach
Mafgabe der Logik der etablierten Heilslehre, deren Fortschreibung und
Systematisierung jedoch orientiert sich an den Konkurrenten um die Lai-
engruppen — ohne dass die Konkurrenz den Inhalt determiniert. Die biiro-
kratisch dauerhaft eingerichtete herrschende Lehre der Kirche wird in Ori-
entierung an konkurrierenden Prophetien oder magischen Inhalten der
Zauberer angepasst, soweit dies fiir die Aufrechterhaltung des Monopols
notwendig erscheint. Komplementér zu diesen Legitimationsinteressen der
herrschenden Klassen entsteht bei den beherrschten Klassen ein Er/o-
sungsinteresse, das den Propheten den Weg fiir eine dauerhafte Durchset-
zung ihrer Lehre ebnet, die dann die Transformation in eine neue Priester-
schaft bedeutet. Im Unterschied sowohl zu den Priestern als auch zu den
Propheten antworten die Zauberer nicht auf transzendenzbezogene Legiti-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

mations- oder Erlosungsinteressen, sondern auf unmittelbare und oft auf
Naturtechniken (z.B. Fruchtbarkeitsrituale) eingegrenzte Interessen, die
den unmittelbaren Bedingungen und Bediirfnissen des Landlebens ent-
sprechen.

Diese Dynamik im Rahmen der invarianten Struktur zwischen Pries-
tern, Propheten und Zauberern entspricht einem ausdifferenzierten relativ
autonomen Feld, also einer historischen Errungenschaft, die an bestimmte
soziale Bedingungen ihrer Moglichkeit gebunden ist:

,Die gesamten mit dem Aufkommen und der Entwicklung der Stadte, insbeson-
dere mit der fortschreitenden Arbeitsteilung und dem Auftreten der Trennung
von geistiger und materieller Arbeit einhergehenden technologischen, ckonomi-
schen und sozialen Umwélzungen sind zusammengenommen die Voraussetzung
fiir zwei Prozesse, die nur in einem Verhiltnis gegenseitiger Abhingigkeit und
Verstarkung vonstatten gehen konnen, ndmlich der Herausbildung eines relativ
autonomen religiosen Feldes und der Entwicklung eines Bediirfnisses nach ,Ethi-
sierung® und ,Systematisierung® der religiosen Glaubensinhalte und Praktiken.
Aufkommen und Entwicklungsverlauf der grolen Weltreligionen stehen in en-
gem Zusammenhang mit Aufkommen und Entwicklung der Stadt. (Bourdieu
2000: 49)

Die Invarianz der Strukturen des religiosen Feldes ist damit bei Bourdieu
ganz und gar historisch zu verstehen (vgl. Bourdieu 2000: 77). Im Ver-
bund mit den Umwilzungen der soziookonomischen Bedingungen durch
das Entstehen von Stddten und die damit verbundenen Differenzierungen
von Stadt/Land und geistiger/materieller Arbeit ist die religiose Arbeitstei-
lung und die Genese der entsprechenden Laiengruppen moglich. Und erst
in einem solchen historischen Entwicklungsstadium, das ungeféhr dem eu-
ropéischen Mittelalter entspricht, erfiillt Religion vor allem auch politische
Funktionen.

Die Betonung der materialistischen Bedingungen von Religion bedeu-
tet nun aber nicht, dass letztlich die Heilslehren erneut als Reflex der so-
ziodkonomischen Strukturen des sozialen Raumes aufgefasst werden. Sie
lassen sich in Bourdieus theoretischem Rahmen viel eher als Ausdruck des
Verhiltnisses des religiosen Feldes zu dem Feld der Macht konstruieren.
Die inhaltliche Ausgestaltung der religiosen Heilslehren vollzieht sich
durch mehrfache Brechungen und Ubersetzungsleistungen im Hinblick
und auf Basis der Justierung von religiosem Feld und sozialem Raum bzw.
dem Feld der Macht. Zunéchst werden die religidsen, aber auch politi-
schen Bediirfnisse und Interessen der Laiengruppen von religiésen Spezia-
listen aufgegriffen und in die vorhandenen religiosen oder magischen Wis-
sensbestinde implementiert, wozu eine erste Ubersetzungsarbeit notwen-
dig ist. So werden die politischen Erlosungsinteressen beherrschter Grup-
pen nicht einfach ungebrochen artikuliert, sondern zum Beispiel in Erl6-
sungsversprechen wie: ,,Die Letzten werden die Ersten sein® {ibersetzt.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 97

Neben diese externen, politisch zu nennenden Faktoren, die auf die Ausge-
staltung der Heilslehren wirken, sind die Kémpfe im religiosen Feld selbst
zu stellen. Interne Faktoren sind vor allem die Abdriangungs- oder Integra-
tionsversuche der Lehren der Propheten und Zauberer, die um das Mono-
pol konkurrieren (vgl. Bourdieu 2000: 91f.). Gleichermafien ist damit auch
die semiologische Gegenposition insofern vermieden, als die inhaltliche
Gestaltung der Heilsbotschaften an die unterschiedlichen Interessengrup-
pen und ihre Kdmpfe riickgebunden wird.

Mit Weber kann Bourdieu schliissig eine dritte und mittlere Position
entwickeln, die die Transformationen der gegebenen Heilslehren auf die
Kampfe im Feld und deren Orientierung an externen Anspriichen erkldren
kann. Ob eine Religionssoziologie iiber eine solche Analyse hinaus noch
mit der Frage befasst sein sollte, was Religion eigentlich ist oder warum
sie von Menschen in sozialen Zusammenhédngen immer verschieden, aber
dennoch immer erfunden wird, lasst Bourdieus Soziologie offen. Und ge-
nau darin zeigt sich ihre Webersche Attitiide, Soziologie als historische
Wissenschaft zu verstehen, die von soziohistorischen, empirisch erfassba-
ren sozialen Situationen ausgeht und ein typisierbares (Weber) oder gene-
ralisierbares (Bourdieu) Wissen produziert.'’

3.5.3 Symbolische Macht und die religiése Verdrangung
des Okonomischen

Mit dem Monopol iiber die Verwaltung der Heilsgiiter verfiigt das religio-
se Feld zunéchst auch iiber das Monopol der Ausiibung der legitimen und
die soziale Ordnung rechtfertigenden symbolischen Macht. Damit steht das
zentrale Motiv von Bourdieus Soziologie auch bei der systematischen
Formulierung seines Feldbegriffs im Vordergrund. Der Fluchtpunkt der
Religionssoziologie ist die Erklarung der Naturalisierungsarbeit, die die
unterschiedlichen Spezialisten in ihrer religiosen Praxis leisten. Naturali-
sierung meint die Erzeugung einer alternativiosen Weltsicht auf die be-
stehenden sozialen Strukturen, die es fiir die unterschiedlich positionierten
Akteure selbstverstandlich und ertriaglich erscheinen lédsst, sich in ihre so-
ziale Situation einzufiigen. Die religionssoziologische Analyse dient im
Falle der so entfalteten Soziologie der Aufkldrung tiber die Kontingenz der
historischen Situation und der Herausarbeitung der sozialen Mechanismen,

19 ,,Eine Definition dessen, was Religion ,ist‘, kann unmdoglich an der Spitze,
sondern konnte allenfalls am Schlusse einer Erérterung wie der nachfolgen-
den stehen. Allein wir haben es i{iberhaupt nicht mit dem ,Wesen* der Reli-
gion, sondern mit den Bedingungen und Wirkungen einer bestimmten Art
von Gemeinschaftshandeln zu tun, dessen Verstindnis auch hier nur von den
subjektiven Erlebnissen, Vorstellungen, Zwecken der Einzelnen — vom
,Sinn‘ — aus gewonnen werden kann, da der duflere Ablauf ein hochst vielge-
staltiger ist. Religiés oder magisch motiviertes Handeln ist, in seinem ur-
wiichsigen Bestande, diesseitig ausgerichtet.” (Weber 1972: 245)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

die auf Seiten der Akteure die Anerkennung der legitimen Weltsicht und
sozialen Ordnung durch die Verkennung alternativer Moglichkeiten erzeu-
gen. Das Konzept symbolische Gewalt arbeitet auf Basis der Unterschei-
dung latent/manifest. Soziologie ist als Wissenschaft in der Lage, mehr
und anderes zu beobachten als die Akteure der jeweiligen Felder selbst —
dies betrifft freilich auch die wissenschaftlichen Akteure selbst —, und ge-
nau darin liegt ihre privilegierte Position in der sozialen Welt. Soziolo-
gisch ldsst sich dann beobachten, dass die historisch gewachsene soziale
Praxis maf3geblich davon abhéngt, dass die Akteure an die Richtigkeit und
Gerechtfertigtkeit der bestehenden sozialen Ordnung hinreichend glauben,
wobei dieser Glaube nicht als solcher bewusst sein muss und es in der Re-
gel auch nicht ist.

Die Weltsicht (vision) der Akteure, die die Produktion und Reproduk-
tion der sozialen Ordnung dadurch erzeugt, dass sie die soziale Welt in ih-
rer Einteilung bzw. Klassifikation (division) natiirlich und selbstverstidnd-
lich erscheinen ldsst und die soziale Praxis der Akteure orientiert, wird
systematisch eingeiibt:

,,Zum einen formt sie [die Kirche; GB] nachdriicklich die Praxis wie die Vorstel-
lungen der Laien, indem sie ihnen objektiv an die politischen Strukturen ange-
palite Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata aufprigt, die daher die-
sen Strukturen die in der ,Naturalisierung® bestehende hochste Legitimation zu
verleihen vermogen. Sie begriindet und erneuert die Ubereinkunft {iber die Welt-
ordnung durch die Auferlegung und Einprégung allgemeingiiltiger Denkschema-
ta und durch die feierliche Bestitigung und Versicherung dieser Ubereinkunft in
der religiosen Feier oder Zeremonie, einer symbolischen Handlung zweiten Ran-
ges, welche die symbolische Wirksamkeit religioser Symbole nutzt, um ihre
symbolische Wirksamkeit durch die Stirkung des kollektiven Glaubens an eben
ihre Wirksamkeit zu steigern. Zum anderen bringt sie die eigentiimlich religidse
Autoritat, tiber die sie verfligt, ein, um auf genuin symbolischem Terrain die pro-
phetischen oder hiretischen Umkehrungsversuche der symbolischen Ordnung zu
bekdmpfen.* (Bourdieu 2000: 97)

Die (materielle) soziale Ordnung derart an die symbolische Ordnung zu
binden, hat Konsequenzen fiir die Konzeption sozialen Wandels. Die so-
ziale Ordnung lésst sich dauerhaft nur dndern, wenn im gleichen Zuge die
symbolische Ordnung an die neue materielle Ordnung adaptiert wird. Das
Hierarchieverhiltnis, das damit zwischen der materiellen und der symboli-
schen Ordnung benannt ist, kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass fiir
die Reproduktion und Transformation sozialer Ordnungen beide Ordnun-
gen gleichermafBen wichtig sind. Allerdings konstatiert Bourdieu die Vor-
rangigkeit der materiellen Ordnung dahingehend, dass zunéchst diese brii-
chig werden muss, damit sich iberhaupt eine neue symbolische Ordnung
entwickeln und durchsetzen kann. Unabhéngig davon bleiben die Systema-
tisierung und Rationalisierung religioser Schriften, wenn eigens fiir ihre

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 99

Verwaltung und Bearbeitung zustindige Rollen ausdifferenziert sind.
Nicht jede Verinderung der Heilsbotschaften muss mit einer Anderung der
materiellen Strukturen korrelieren, sondern nur die umwélzenden oder re-
volutiondren Neuerungen. Es ist wohl richtig, dass Bourdieu keine detail-
lierten Analysen religioser oder anderer symbolischer Diskurse vornimmt,
in dem Sinne, dass er deren interne Struktur im Sinne beispielsweise der
Foucault’schen Diskursanalyse oder semiologischer Verfahrensweisen un-
terzieht, dennoch bleibt diese Moglichkeit erginzend bestehen und wird
durch Bourdieus Theorie nicht ausgeschlossen.”’ Ausgeschlossen wird al-
lerdings die Moglichkeit einer symbolischen Revolution, die nicht von ei-
ner politischen Revolution begleitet wire (vgl. Bourdieu 2000: 109). Dies
alles schliefit die Eigenlogik des Symbolischen und durch es bewirkte so-
zialstrukturelle Verdnderungen nicht aus. Die feldinternen Kadmpfe, die
Bourdieu in seinen Studien beschreibt, sind ja nichts anderes als symboli-
sche Kampfe bzw. Kdmpfe um das Symbolische. Die Strategien der Kir-
che, um die gewonnene Macht zu festigen, bestehen in Erweiterungen der
Dogmatik; und die Strategien der Propheten bestehen in einer symboli-
schen, also diskursiven Infragestellung dieser Dogmatik. Getragen wird
dies alles durch die unterschiedlichen Interessengruppen, aber gerade da-
durch sind die moglichen Reduktionismen vermieden. Es bleibt doch
durchaus vorstellbar und auch mit Bourdieus Theorie analysierbar, dass
die prophetischen Lehren eine Laiengruppierung erst konstituieren, indem
sie gemeinsame Interessen bewusst machen. Bourdieu interessiert sich je-
doch vornehmlich fiir die Naturalisierungs- bzw. Legitimierungsfunktion,
die sie durch die zentrale Machtstellung der Kirche ausiiben.

Das Modellzeitalter seiner Analyse scheint dabei zunichst das Mittel-
alter zu sein. Aber auch fiir die moderne Gesellschaft, mit ihren (funktio-
nal) ausdifferenzierten und eigenlogisch autonomisierten Feldern (Reli-
gion, Politik, Kultur, Sport, Erziechung usw.), behauptet Bourdieu die Gel-
tung seiner allgemeinen religionssoziologischen Uberlegungen. Das reli-

20 Man kann deshalb auch berechtigt fragen, ob Bourdieus Theorie nicht durch
eine diskursanalytische Verfahrensweise erginzt werden miisste, damit die
Eigenlogik des Symbolischen im Rahmen der Theorie der Praxis stirker he-
rausgestellt werden kann. Ob dies dann aber mit Foucault’schen Mitteln er-
folgen sollte, wie Diaz-Bone (2004) vorschligt, scheint mir zweifelhaft. Man
ibernimmt mit einem solchen Versuch die Bringschuld, zwei Theorien auch
grundbegrifflich zusammenzubringen, was in diesem Fall nur funktionieren
wiirde, wenn man Foucaults diskursive Praktiken an Bourdieus Habitus-
Konzept bindet; und dies wiirde bedeuten, Foucaults Ansatz des Primats der
diskursiven Praktiken zu berauben oder vice versa Bourdieus Ansatz des
Primats des Habitus und Feldkonzepts. Das wird m.E. nicht weniger proble-
matisch, wenn man noch eine dritte Theorie als Vermittlung zwischen einem
Raum der Lebensstile und dem sozialen Raum hinzufiigt, wie z.B. Pécheux
(vgl. Diaz-Bone 2004: 54ff.). Dies wird nur vor dem Hintergrund einer ,On-
tologisierung® des Raumes der Lebensstile und des sozialen Raumes ver-
stindlich, die aber doch mit Bourdieu nur analytisch zu unterscheiden sind
und phianomenal das gleiche bezeichnen.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

giose Feld umfasst nun eine Vielzahl von Institutionen mit den dazugeho-
rigen professionalisierten Rollen. Die einzelnen Positionen verleihen ihren
Inhabern relational je unterschiedliche Macht und Kraft im Feld. Struktu-
rell homolog zum sozialen Raum verhilt sich das religiése Feld insoweit,
als die relationale Position im Feld mit der Position der Herkunftsfamilie
im sozialen Raum korrespondiert. Konservierende und transformierende
Strategien der Akteure lassen sich auf ihre Position im Feld und, dadurch
vermittelt, durch ihre Position im sozialen Raum ableiten. Die mit der Re-
krutierung des Nachwuchses verteilten Positionen im Feld verteilen die re-
ligiosen Spezialisten je auf Fraktionen des interessierten Laienpublikums.

Bourdieu untersucht diese Zusammenhinge ausfiihrlich zusammen mit
Monique de Saint Martin in der Studie La sainte famille — [’épiscopat
francais dans le champ du pouvoir (Bourdieu/de Saint Martin 1982). Am
Beispiel des Feldes der franzosischen Bischofe weisen sie die soziale Un-
gleichheit im Feld entgegen der sozialstrukturellen Homogenititsbehaup-
tung der kirchlichen Organe nach (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 2).
Grundlegend ist das Feld der Bischofe durch verschiedene Rekrutierungs-
modi polarisiert, an einem Pol finden sich die Oblaten und an dem anderen
die ,Erben‘ (Héritiers). Die Oblaten, die der kirchlichen Institution von
Kindheit an verbunden sind und ihre soziale Existenz voll und ganz der
Kirche verdanken und widmen, stammen zumeist aus den ,beherrschten
Klassen‘. Sie finden in der /‘école sacerdotale (Priesterschule) den einzi-
gen sozialen Bildungs-, Aus- und Aufstiegsweg in ldndlichen und armen
Gegenden Frankreichs (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 5). Charakte-
ristikum ist die frithe Zugehorigkeit zur Kirche, wihrend sich am anderen
Pol mit den Erben Bischofe finden, die erst verhdltnisméBig spat in den
Kirchendienst getreten sind und zuvor, gleichsam von Haus aus, mit sozia-
lem und schulischem Kapital ausgestattet worden sind und so auch ein dis-
tanzierteres Verhiltnis zur Kirche aufbauen kénnen. Die Erben werden
meist aus der gehobeneren Klasse des landlichen, mittleren Biirgertums
rekrutiert, Familien Industrieller, Unternehmer, leitender Angestellter
(Fuhrungskrifte; cadres), zuweilen Adliger usw. Insgesamt ist das religio-
se Feld strukturhomolog zum sozialen Raum. Das religiése Feld tendiert
durch die Abstimmung der unterschiedlichen religiosen Gruppen mit den
Klassen der interessierten Laien dazu, die soziale Struktur zu reproduzie-
ren. Dabei leistet die Kirche die Versohnung der gegensétzlichen Interes-
sen auf Seiten der Laiengruppen durch strukturhomologe religiose Spezia-
listen im Feld (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 39). Die internen Dif-
ferenzen und Kidmpfe werden ebenso wie die externen vermittels eines
Modells der sozialen Welt geeint, das an der Familie als einer autonomen
sozialen Lebensform orientiert ist, die konsensfdhig und vor allem klas-
seniibergreifend (transclassiste) gedacht werden kann (vgl. Bourdieu/de
Saint Martin 1982: 39).

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 101

Ohne an dieser Stelle weiter auf die Details der Studie eingehen zu
miissen, lassen sich die in der Auseinandersetzung mit Weber erarbeiteten
Kategorien der Feldanalyse sowie der spezifischen Analyse des religiosen
Feldes im Untersuchungsdesign finden. Die benannte soziale Differenzie-
rung im Feld ist auch in der franzosischen Kirche des 20. Jahrhunderts Ba-
sis der sozialen Kémpfe im Feld. Oblaten tendieren zu konservativen Stra-
tegien der Erhaltung des Bestehenden, wihrend die Erben eher intellek-
tuelle und offentliche Positionen in den kirchlichen Institutionen einneh-
men und im Falle sozialer Umbriiche stirker transformierend auf die pro-
fanen Anspriiche der interessierten und interessierenden Laiengruppen
eingehen. Im Feld der Religion, in welchem das Feld der Bischofe seinen
Platz hat, geraten die institutionell distanzierteren Erben in Zeiten sozialer
Umbriiche eher in die Position der Propheten, die Oblaten bleiben in der
Position und Funktion der Priester, die die Orthodoxie aufrechtzuerhalten
trachten (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 27f.).

Fiir die Frage nach der Funktion der Religion, die Bourdieu in der
Auseinandersetzung mit Weber noch als Bedingung der Moglichkeit einer
Soziologie der Religion versteht, ist nun interessant, wie fiir die moderne
Gesellschaft, die in eine Vielzahl verschiedener autonomer Felder ausdif-
ferenziert ist, das Verhéltnis zu den anderen Feldern definiert wird. Dass
die Funktion gesamtgesellschaftlicher Legitimierung der vorherrschenden
Verhiltnisse sozialer Ungleichheit nicht mehr hauptsdchlich religios er-
folgt, sondern auch rechtlich, politisch, massenmedial, wissenschaftlich
usw. erscheint wohl ohne weitere Belege plausibel. Mit der Ablosung der
religidsen Monopolstellung nicht nur im Hinblick auf die Heilsbotschaft,
sondern auch im Hinblick auf die Durchsetzung einer legitimen Weltsicht,
muss auch die Funktion der Religion differenzierter verstanden werden.
Bourdieu und de Saint Martin stellen dieses Problem, das sich aus Bour-
dieus fritheren Aufsitzen herauslesen ldsst, nicht explizit, allerdings bieten
sie dennoch eine Losung an:

,On ne peut comprendre complétement les propriétés attachées a la position
épiscopale, et notamment les dispositions que les agent y importent, si I’on ne la
resitue pas dans le champ du pouvoir religieux pris dans son ensemble et, plus
largement, dans le champ du pouvoir symbolique: étant statutairement mandatés
pour contrdler et orienter ’action d’un corps de clercs spécialement recrutés et
formés pour exercer le pouvoir proprement symbolique d’imposer et d’inculquer
une vision du monde, ils sont placés dans une relation de concurrence objective
(qui n’exclut pas la complémentarité) avec tous ceux qui exercent, directement
ou indirectement, un tel pouvoir, et notamment les théologiens, clercs ou laics,
les intellectuelles laics, catholiques ou non, dont les travaux peuvent avoir une
efficace social (comme, aujourd’hui, les psychanalystes ou les sociologues), les
responsables d’organisations syndicales ou politiques, catholiques ou non, etc.
C’est dire que 1’épiscopat comme champ du pouvoir religieux officiellement ins-
titué s’inscrit lui-méme au centre du champ du pouvoir symbolique a compo-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

sante religieuse qui le prolonge dans deux directions [...]“ (Bourdieu/de Saint
Martin 1982: 23).

Bourdieus Theorie der Moderne ist damit ganz auf der Linie der gegen-
wirtigen Differenzierungstheorien (vgl. Kap. 5 und 6). Religion tritt mit
dem Aufkommen der Moderne durch die Ausdifferenzierung unterschied-
licher autonomer gesellschaftlicher Teilbereiche mit anderen Feldern in
Konkurrenz um die Durchsetzung einer Weltsicht. Spezifizieren lassen
sich die Konkurrenzfelder im Rahmen der allgemeinen Theorie der Praxis
durch ihre Bezogenheit auf die Produktion und Ausiibung symbolischer
Gewalt. Religion gerit so in einen (Poly-)Kontext alternativer Ausdeutun-
gen sozialer Wirklichkeit, wie sie unter anderem von den verschiedenen
praxisbezogenen Wissenschaften, Intellektuellengruppen und vor allem
den politischen Akteuren produziert werden. Weiterhin bietet Religion
Heilsversprechen an und weiterhin enthalten diese Legitimierungen der
sozialen Verhiltnisse. Dies geschieht schon allein dadurch, dass die reli-
giosen Lehren durch die soziale Lage der professionellen Akteure im Feld
der Religion auf die Interessen der homolog gelagerten Laien abgestimmt
sind und im Hinblick auf die Laiengruppierungen auch die Heilslehren er-
weitert und systematisiert werden. Zudem sorgt die strukturell homologe
Justierung von religiosem Feld und sozialem Raum dafiir, dass die religio-
sen Institutionen tendenziell die gegebene Sozialordnung erhalten (vgl.
Bourdieu/de Saint Martin 1982: 30). Ein Ausnahmefall besteht bei sozial-
strukturellen Krisen, in denen im religiosen Feld, vermittelt durch die Spe-
zialistengruppen, die nun iiberkommenen Heilsbotschaften an die neu auf-
kommenden Interessen der Laiengruppen angepasst werden.

Die spezifisch religiose Verdringung des Okonomischen liegt nicht
nur in den fiir stindische Gesellschaften einleuchtenden Legitimations-
funktionen, sondern vor allem in der Verdrangung der eigenstindigen
Okonomie des religiosen Feldes selbst. Die sozial ungleichen Strukturen im
Feld, die die Kampfe der Klassen im sozialen Raum religios {ibersetzen,
verteilen die spezifisch religiose Macht ungleich auf die unterscheidbaren
Akteursgruppen, die um die Auslegungen der Heilsbotschaften im Feld
und im Hinblick auf die korrespondierenden Laiengruppen kdmpfen. Das
religiose Feld eint so nicht die unterschiedlichen und durch Klassen ver-
mittelten Akteure nach dem Modell der christlichen Familie, sondern ist
gerade durch die intern kimpfenden Interessengruppen auf die Klassen des
Laienpublikums abgestimmt und definiert. Die Semantiken und Selbstbe-
schreibungen des Dialogs, der Kommunion, Kommunikation und der Ge-
selligkeit verdrangen diese spezifischen Interessen der religiosen Akteure
und damit auch die spezifische Okonomie des religiosen Feldes. Zugleich
tragen aber genau diese Maximen des religiosen Handelns die fiir das Feld
spezifische Praxis. Die Logik der religiosen Praxis ist bei Bourdieu nach
demselben Muster expliziert, die die allgemeine Theorie der Praxis kons-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 103

truiert: Die objektiv konstruierbare Logik der Praxis wird systematisch
subjektiv verkannt und kann erst dadurch aktualisiert werden. Gerade das
christlich religiose Feld transportiert mutatis mutandis die Verkennung der
zugrunde liegenden Okonomie in Kategorien der ,Verwandtschaftsbezie-
hungen‘, in denen es um die Anerkennung des anderen als Bruder und
Ndchsten (Liebe deinen Néchsten) geht. Verkannt wird damit, dass gerade
die soziale Ungleichheit im religiésen Feld gleichmiBige Versorgung des
Laienpublikums mit Heilsbotschaften ermoglicht. Verkannt wird zudem
der 6konomische Organisationscharakter der Kirchen und die Institution
des Berufs der religiosen Spezialisten. Die doppelte Wahrheit des religio-
sen Feldes, die in der zugleich objektiven Struktur und der subjektiven
Sicht der Akteure als Selbstbeschreibung der Praxis zu finden ist, erfordert
eine Doppelbezeichnung fiir die jeweiligen Praxisbereiche, die sich auch
durch die Unterscheidung /atent (objektiv)/manifest (subjektiv) fassen
lasst:

,,Und schon braucht man eigentlich wie bei den Kabylen zur Bezeichnung jeder
Praxis zwei Worter, die sich wie bei einem Akkord in der Musik tiberlagern:
Apostolat/Marketing, Gldubige/Kundschaft, Gottesdienst/Lohnarbeit usw. Der
religiose Diskurs, der die Praxis begleitet, ist ein integraler Bestandteil der Oko-
nomie der Praktiken als Okonomie von symbolischen Giitern.“ (Bourdieu 1998b:
188)

3.6 Totale soziale Phanomene und Mikro-
und Makrokosmen

In den religionssoziologischen Arbeiten Bourdieus wird zum einen die
Umsetzung von Funktionsbegriffen fiir die Soziologie expliziert und zum
anderen der Begriff des relativ autonomen Feldes zur Analyse und Kons-
truktion moderner Gesellschaften umgesetzt. Markantes Merkmal fiir au-
tonome Felder ist das Entstehen von Institutionen, die eine spezifische
Praxis speziell ausgebildeter Akteure auf Dauer stellen. Webers regelmdi-
Jiger Kultusbetrieb als Charakteristikum der mit Amtsautoritéit versehenen
Priesterschaft ist erst durch die Etablierung der institutionellen Macht der
Kirche realisiert. Erst dadurch ist auch die Spezialisierung und Konzentra-
tion auf die Ausarbeitung und Systematisierung der Heilsbotschaften mog-
lich und dies in dem Sinne einer intellektuellen Arbeit, die zum Beispiel
der auf technische Probleme der Naturbeherrschung bezogenen magischen
Praxis entgegenzusetzen ist. Die ermdglichenden Bedingungen fiir eine
solche Entwicklung konnen in den Interessen einer Rationalisierung des
Lebens der im Mittelalter neu auftretenden urbanen Bevolkerung und da-
runter vor allem mit den mittelalterlichen Biirgern gesehen werden. Mit
dem Auftreten einer neuen Form des Zusammenlebens, die als Realisie-
rung neuer Relationen zwischen den Akteuren zu bestimmen ist, entstehen

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

auch neue Klassifizierungsformen, mit denen die Welt eingeteilt und gese-
hen wird. Eine Artikulationsform einer neuen Weltsicht, die die soziale
Realitdt symbolisch verdoppelt, ist das Interesse differenzierter Laien-
gruppen. Die religiosen Spezialisten multiplizieren die symbolische Ver-
doppelung der sozialen Realitit, indem sie die neu aufgetretenen Interes-
sen und Relationen in eine autonomisierte religiose Heilslehre tibersetzen
und diese als religiose Weltsicht den Laien wiederum in umgekehrter Zir-
kulation habituell einpragen.

Als weitere ermdglichende Bedingung ist die Kulturtechnik Schrift zu
nennen, deren Relevanz fiir die kontinuierlich autonomisierte Institution
Bourdieu nahezu véllig vernachlissigt. Im Rekurs auf Jack Goody (1981)
nimmt er sie in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 227f.) als Charakteristikum
und Bedingung fiir die Bildung von Institutionen, die objektives kulturel-
les Kapital voraussetzen. Gesellschaften, die tiber Schrift verfiigen, lassen
sich dadurch von Gesellschaften unterscheiden, die nicht iiber Schrift ver-
fligen, dass sie ihr Kulturerbe unabhingig von spezifischen Personen (Ein-
zelgedéchtnisse) und deren eingeschriankter Lebenszeit aufbewahren und
durch schulische (scholastische) Bildung weitergeben konnen. Umgekehrt
setzen schriftlose Gesellschaften Rituale und Zeremonien voraus, die in
zeitaufwendigen Prozessen die entsprechenden kulturellen Wissensbestian-
de nicht einfach verfiigbar halten, sondern miithsam leiblich einprigen und
dies in der unter Anwesenheitsbedingungen stehenden sozialen Praxis vie-
ler.”! Dies kostet nicht nur Zeit und Kraft, sondern beschrinkt entspre-
chende Gesellschaften auf die Perpetuierung des vorhandenen kulturellen
Wissens und verhindert dadurch dessen Akkumulation. Erst mit der Ak-
kumulation schriftférmig objektivierter Kulturprodukte aber ist die Bil-
dung von Kultur als Kapital, von kulturellem Kapital moglich. Die objek-
tive Form kulturellen Kapitals bringt die Unterscheidung und Unter-
scheidbarkeit der verschiedenen Kapitalformen hervor. Grundlegend die
zwischen kulturellem und 6konomischem, die wiederum auf Seiten des
kulturellen Kapitals weiter differenziert wird: in die verschiedenen Aus-
pragungen und Transformationen des symbolischen Kapitals der unter-
schiedlichen sozialen Felder. Unschwer ist an der Unterscheidung der bei-
den Kapitalformen eine Variation von Marx’ Teilung geistiger und mate-
rieller Arbeit zu erkennen. Marx sieht in der Teilung der geistigen von der

21 ,,Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit
ererbten Kulturgiiter in objektvierter Form akkumuliert und aufbewahrt wer-
den konnen, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Féhigkei-
ten und Dispositionen ausstattet, die flir die erneute symbolische Aneignung
unerldBlich sind, kénnen ihr Kulturerbe nur in einverileibtem Zustand bewah-
ren. Folglich kénnen sie die Weitergabe des Kulturerbes, das sonst zwangs-
laufig mit seinen Trigern unterginge, nur um den Preis einer mithsamen Ein-
priagungsarbeit gewihrleisten, die z.B. bei Barden ebensoviel Lebenszeit er-
fordern kann, wie diese auf die Darbietung verwenden.” (Bourdieu 1987:
227)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 105

materiellen Arbeit die Bedingung fiir die Emanzipation des Bewusstseins
von der Welt und damit auch die Bedingung fiir die Etablierung von ,rei-
ner® Theorie in Form von ,,Theologie, Philosophie, Moral etc.” (vgl. Marx
1958: 31). Und Luhmann hat friih eine gesellschaftstheoretische Analyse
der Schrift in ihrer Bedeutung fiir die Ausdifferenzierung unterschiedlicher
Wissensformen und damit einer Ideenevolution vorgelegt. Dabei meint das
Konzept ,Ideenevolution‘ zundchst nichts anderes, als dass Wissen von
den alltagspraktischen Zusammenhingen emanzipiert und inhaltlich ratio-
nalisierbar, systematisierbar wird; und vor allem werden verschiedene
Wissenstypen voneinander unterscheidbar. Bedingung der Moglichkeit da-
fiir ist eine mit Wissensproduktion beauftragte Institution und die auf
Schriftgebrauch spezialisierte klerikale Schicht (vgl. Luhmann 1980:
471f.).

Diese fundamentale Form der Arbeitsteilung, die deutlich anderes und
mehr meint als die schlichte Zerlegung komplexer Produktionszusammen-
hinge und die damit iiber das Grundprinzip der Durkheim’schen Idee so-
zialer Arbeitsteilung hinausgeht, geht fiir Bourdieu (Bourdieu 1987: 224{f.
und 2001b: 28ff.) mit der Ausdifferenzierung sozialer Felder einher. Einer
solchen differenzierungstheoretischen Denkfigur liegt die Annahme zu-
grunde, dass vor den Prozessen der Ausdifferenzierung spezialisierter
Handlungsfelder und Institutionen verschiedene soziale Leistungen und
Funktionen undifferenziert in regelméBig ausgeiibten sozialen Praktiken
erfiillt werden. Das Modell fiir solche totalen sozialen Phinomene, die ein
System von totalen sozialen Leistungen bilden, liefert Marcel Mauss’ Ana-
lyse des Gabentauschs:

,In diesen (wie wir sie nennen mochten) ,totalen® gesellschaftlichen Phénome-
nen kommen alle Arten von Institutionen gleichzeitig und mit einem Schlag zum
Ausdruck: religiose, rechtliche und moralische — sie betreffen Politik und Fami-
lie zugleich; 6konomische — diese setzen besondere Formen der Produktion und
Konsumtion oder vielmehr der Leistung und Verteilung voraus; ganz zu schwei-
gen von den &sthetischen Phdnomenen, in welche jene Tatsachen miinden, und
den morphologischen Phédnomenen, die sich in diesen Institutionen offenbaren.*
(Mauss 1990: 17f.)

Ganz im Sinne Bourdieus aktualisieren die totalen sozialen Phdnomene
den Gabentausch als eine nicht-okonomische Okonomie, die auf der Ver-
kennung der obligatorischen Reziprozitit der Trias von Gabe, Annahme
und Erwiderung ruht. Die von Mauss eingehend untersuchte agonistische
Form des Gabentauschs (vgl. Mauss 1990: 24f.), der Potlatch, scheint fiir
Bourdieu als Vorlage der Konzeption sozialer Felder zu dienen, in denen
soziale Ungleichheit und damit Konkurrenzverhiltnisse bestehen. Der Pot-
latch ist die spezifisch asymmetrische Form des Gabentauschs, in der der
Gebende dadurch ein Herrschaftsverhdltnis erzeugt und aufrecht erhilt,
dass er den Beschenkten ein derart {ibersteigertes Geschenk macht, wel-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

ches eine gleichwertige Gegengabe unmdglich macht und den beschenkten
mithin dem Schenkenden gegeniiber dauerhaft verpflichtet (vgl. Bourdieu
1998b: 170f.).

Die Konstruktion sozialer Felder als Netzwerk objektiver Relationen
transzendiert zwar die interaktionistisch gebaute Idee des Gabentauschs,
sie hdlt aber an der auf Anerkennung durch Verkennung beruhenden Idee
der Konkurrenz um symbolische Giiter fest. Die Verkennung der Rezipro-
zititserwartung ist fiir Bourdieu in symbolischen Okonomien zunichst
durch das Zeitintervall zwischen Gabe und Gegengabe moglich. In sozia-
len Feldern wird die Notwendigkeit groBerer Zeitrdume irrelevant, da sie
nicht mehr auf die unmittelbare Interaktion der gebenden Akteure ange-
wiesen sind. Durch die Etablierung von rationalen und formalen Institutio-
nen und spéterhin Organisationen werden die sozialen Praktiken der Ak-
teure aufeinander orientiert, ohne dass die Akteure selbst aufeinander ori-
entiert sein miissen. Fiir moderne Sozialformationen, in denen soziale Un-
gleichheit als ein zentrales Strukturierungsprinzip fungiert, lassen sich
dann tatsdchlich alle Formen ,sozialen Austauschs‘ nach dem Modell des
Potlatch begreifen. Denn noch in symmetrischen Formen des sozialen
Tauschs reproduzieren sich durch die Habitus der Akteure hindurch die
sozialraumlichen Klassenmerkmale (vgl. Bourdieu 1998b: 170f. und in
kritischer Absicht Bohn 1991).

Im Falle des Potlatch als einer totalen sozialen Leistung ist allerdings
der Umfang der reproduktiven Prozesse und Mechanismen in einer archai-
schen Gesellschaft mit den Tauschhandlungen deckungsgleich, die von
den psychophysisch adjustierten Akteuren getragen werden. Sie sind ja ge-
rade insofern totale Phdnomene, als sie alle gesellschaftlich relevanten In-
stitutionen umfassen und aktualisieren. Der Gabentausch reproduziert die
religiose, rechtliche, moralische, politische und eben auch wirtschaftliche
Verfassung der jeweiligen segmentdr differenzierten Gesellschaften.
Mauss behélt hier Durkheims Idee der Multifunktionalitit oder Polysemie
bei. Soziale Felder differenzieren sich aus solchen multifunktionalen Zu-
sammenhéngen, die im Gabentausch realisiert sind:

,.Die Theorie der Felder beruht auf der Feststellung (die sich bereits bei Spencer,
Durkheim, Weber usw. findet), daB in der sozialen Welt ein fortschreitender Dif-
ferenzierungsprozef stattfindet. So kann man beobachten, Durkheim hat immer
wieder daran erinnert, daf} soziale Universen, die bei uns differenziert sind (wie
Religion, Kunst, Wissenschaft), urspriinglich, das heifit in den archaischen und
auch noch in vielen vorkapitalistischen Gesellschaften, noch undifferenziert sind,
so dafl man dort eine Polysemie und Multifunktionalitét (ein Wort, das Durk-
heim in Les formes élémentaires de la vie religieuse oft gebraucht) des mensch-
lichen Verhaltens beobachtet, das als religios, dkonomisch, dsthetisch usw. zu-
gleich interpretiert werden kann.“ (Bourdieu 1998b: 148)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 107

Soziale Felder hingegen erscheinen nicht als soziale Makro-, sondern als
Mikrokosmen. Sie sind relativ autonome Handlungsfelder, in denen die
zugehorigen Akteure je spezifische habituelle Dispositionen und Kapital-
verfiigbarkeiten ausbilden, um den Regeln des Feldes gemaB handeln zu
konnen. Trotz aller Verschiedenheit bleiben aber, und dies gilt es in den
folgenden Kapiteln noch zu zeigen, die Grundzige der Logik je spezifi-
scher, moderner symbolischer Okonomien innerhalb der Felder erhalten.
Insofern sind sie auch Mikrokosmen, also gewissermallen ganze Welten
fir sich im Kontext eines umfassenderen Kosmos, der wiederum anderen
Regeln folgt (vgl. Bourdieu 19980: 18).

Die Grundziige hat Bourdieu an der funktionsbegrifflichen Lesart von
Webers Religionssoziologie entwickelt. Aber erst im Zusammenhang mit
dem ausgereiften Konstrukt des sozialen Raums und dem Feld der Macht
als Makrokosmos kommt auch der theoretische Zuschnitt zustande, den
die Feldtheorie in den spéteren Arbeiten Bourdieus erlangt hat. Thre ausge-
reifteste Fassung findet sich bisher in Die Regeln der Kunst, in der eine
Systematisierung der Feldtheorie in Spezialisierung auf kulturelle Felder
formuliert ist. Die in den religionssoziologischen Aufsitzen schon aufge-
rissenen Grundziige sozialer Felder, ihre spezifischen Rollen, die Kapital-
form, die Regeln ihrer Eigenlogik, die Relationen zu Laien und deren so-
zialer Stellung sowie die dazugehorigen Habitus und Strukturhomologien
werden weiter ausgearbeitet und terminologisch wie analytisch erweitert.

3.7 Macht-Kraft-Spiel; Spiel-Macht-Kraft;
Kraft-Macht-Spiel

Mit der Theorie sozialer Felder soll die systematische Ausarbeitung von
Bourdieus frith formulierter Idee einer allgemeinen Theorie der Okonomie
zum Abschluss gebracht werden. Dabei geht es nicht um die Ubertragung
der Logik der 6konomischen Okonomie auf alle weiteren sozialen Hand-
lungsbereiche, sondern um eine erweiterte Fassung des Okonomiebegriffs,
der es erlaubt, noch die 6konomische Okonomie als einen Sonderfall einer
tibergreifenden Okonomie der sozialen Praktiken zu begreifen. Der Riick-
griff auf 6konomische Begriffe zur Gegenstandskonstruktion ist dann nicht
als Ausgangsentscheidung zu verstehen, sondern ergibt sich fiir Bourdieu
im Verlauf der Analysen zwangsldufig. Das Verstdndnis sozialer Prakti-
ken, so lisst sich als These formulieren, setzt deren Konstruktion in 6ko-
nomischen Kategorien voraus (vgl. Bourdieu 1999: 292f.). Darin spiegelt
sich erneut die Grundorientierung am Modell des Gabentauschs, das
Bourdieus gesamte Theorie der Praxis durchzieht.?

22 An solchen AuBerungen verwundert dabei durchaus, mit welcher Selbstver-
stindlichkeit das Tauschmodell als unausweichliches Analyseraster sozialer
Prozesse angenommen wird, schliefSlich scheint hier doch weniger ein Sach-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Die systematische Entwicklung des Feldbegriffs erfolgt zwar zunéchst
am Feld der Religion, findet ihre vorlédufige Vollendung aber in seiner Ex-
plikation an den Feldern der Kultur, insbesondere am Feld der Kunst.
Wenn im Folgenden also von spezifischen Inhalten abstrahiert die genera-
lisierbaren Merkmale sozialer Felder dargestellt werden, dann sind diese
den Analysen kultureller Felder abgewonnen und folgen Bourdieus Sys-
tematisierung in Die Regeln der Kunst (Bourdieu 1999). Damit ist die
Feldtheorie am Gegenmodell der 6konomischen Okonomie entwickelt;
und erneut driangt sich das Problem auf, wie das Modell einer zwar moder-
nisierten, aber dennoch symbolischen Okonomie auf die Gkonomische
Okonomie des Feldes der modernen Wirtschaft angewandt werden kann.
Der Begriff des sozialen Feldes dient schlieBlich auch dazu, Vergleichbar-
keit zwisclen den unterschiedlichen sozialen Bereichen herzustellen und
gerade durch die Behandlung einzelner, historisch wie national einge-
grenzter, Felder als Sonderfille des Mdoglichen verallgemeinerbare Er-
kenntnisse tiber die soziale Welt zu gewinnen. Die ,Gesetze* sozialer Fel-
der, so ldsst sich auch in Anlehnung an das Verhéltnis von Einzelfall und
Gesetz, wie es sich bei Cassirer und Lewin findet (vgl. Kap. 3.2), formu-
lieren, sind anhand der umfassenden Analyse sozio-historischer Sonderfal-
le zu konstruieren. Fiir eine allgemeine Theorie sozialer Felder hiefe dies
dann, dass die genaue Analyse kultureller Felder durchaus Ergebnisse her-
vorbringt, die fiir die Untersuchung anderer F elder fruchtbar ge macht wer-
den konnen. Der umgekehrte Fall funktioniert schlieBlich schon fur Kultur
und hat sich im Falle der Religion bewéhrt, nimlich das Modell der &ko-
nomischen Okonomie als Analysemodell fiir soziale Felder zu verwenden,
die der Wirtschaft in ihrer Logik zwar diametral entgegengesetzt, aber
dennoch kontrastiv vergleichbar sind. Problematisch bleibt allerdings, dass
die Wirtschaft dem Modell der reinen Okonomie, das der kontrastiven
Analyse dient, gar nicht entsprechen kann, soll das Gegenmodell auch das
Grundmodell der konomischen Okonomie sein.” Zunichst geht es allein
um die moglichst inhaltsarmen und damit verallgemeinerbaren Merkmale
von kulturproduzierenden sozialen Feldern iiberhaupt, die letztlich in allen
Einzelstudien von Bourdieu Verwendung finden. Bourdieu selbst macht in
Die Regeln der Kunst darauf aufmerksam, dass der Schriftsteller als Prota-
gonist des von ihm dort behandelten literarischen Feldes durchgingig er-
setzt werden konnte durch Maler, Philosoph, Wissenschaftler usw., wenn
die verallgemeinerbaren Strukturen sozialer Felder zur Sprache kommen
(vgl. Bourdieu 1999: 341).

zwang als eine werkgeschichtliche Tradition dominant, die Bourdieu mit
seinen friihen Studien zur algerischen Okonomie der Kabylen begriindet hat
und die in der franzosischen, ethnologisch beeinflussten Soziologie vor al-
lem mit der Durkheimschule (Marcel Mauss) vorgegeben ist.

23 Dazu aber spiter (vgl. Kap. 4.6)!

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 109

Allgemein lésst sich fiir alle sozialen Felder formulieren, dass sie als
Macht-, Kraft- und Spielfelder konzipiert sind, die ihren theoretischen Sinn
im Verbund mit den Konzepten des sozialen Raums in der Betrachtungs-
weise als Feld der Macht, des Habitus und des Kapitals erlangen. Analysen
sozialer Felder umfassen dann drei miteinander verkniipfte Dimensionen:

,,Erstens mufl man die Position des Feldes im Verhiltnis zum Feld der Macht
analysieren. Auf diese Weise bekommt man heraus, dafl das literarische Feld
zum Beispiel in das Feld der Macht eingeschlossen ist, wo es sich in der Position
des Beherrschten befindet. (Oder in einer sehr viel weniger adédquaten Sprache:
Die Kiinstler und die Schriftsteller, oder ganz allgemein die Intellektuellen, sind
eine ,beherrschte Fraktion der herrschenden Klasse®). Zweitens muf3 man die ob-
jektive Struktur der Relationen zwischen den Positionen der im Feld miteinander
konkurrierenden Akteure oder Institutionen ermitteln. Drittens mufl man die Ha-
bitus der Akteure analysieren, die Dispositionensysteme, die sie jeweils durch
Verinnerlichung eines bestimmten Typs von sozialen und dkonomischen Ver-
héltnissen erworben haben und fiir deren Aktualisierung ein bestimmter Lebens-
lauf in dem betreffenden Feld mehr oder weniger giinstige Gelegenheiten bietet.”
(Bourdieu/Wacquant 1996: 136)

Soziale Felder sind insofern Machtfelder, als ihre Struktur durch die sozial
ungleiche Verteilung des feldspezifischen Kapitals die Akteure mit unter-
schiedlicher Macht gegeniiber anderen Akteuren ausstattet (Bourdieu
1999: 365ff.). Kapital meint dabei im Falle kultureller Felder vor allem ei-
ne feldspezifische Form symbolischen Kapitals, das auf Erkennen und An-
erkennen durch andere Akteure des Feldes beruht. So differenzieren sich
Felder entlang unterschiedlicher Kapitalformen, z.B. einem spezifischen
wissenschaftlichen (vgl. Bourdieu 19980: 23) oder literarischen Kapital**
usw. Macht heifit dabei nicht in einem ,interaktionistischen‘ Sinne, wie bei
Weber, ,,jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen
Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf diese
Chance beruht™ (Weber 1972: 28), sondern meint vielmehr das tatsichli-
che Gewicht, dass die herrschenden Akteure innerhalb des Feldes haben.
Akteure, die iiber mehr Kapital als andere verfiigen, bestimmen zwar die
Regeln des Feldes und das Worum, um das es im Feld zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt geht, sie miissen dies aber nicht mehr oder minder bewusst
wollen. Es reicht, wenn sie tun, was sie tun. Die relational beherrschten
Akteure miissen sich dann an den so geschaffenen Rahmenbedingungen

24 ,Die einzige legitime Akkumulation — fiir den Autor wie fiir den Kritiker, fiir
den Gemaldehindler wie fiir den Verleger oder Theaterleiter — besteht darin,
sich einen Namen zu machen, einen bekannten und anerkannten Namen: ein
Konsekrationskapital, das die Macht zur Konsekration von Objekten (als Ef-
fekt des Namens. Eines Modeschopfers etwa oder einer Unterschrift) und
von Personen (durch Werbung, Ausstellung usw.) beinhaltet, Macht also,
Wert zu verleihen und aus dieser Operation Gewinn zu schlagen.* (Bourdieu
1999: 239)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

ihrer jeweiligen Praxis orientieren. Ein Feld als Machtfeld zu betrachten
heift also, die relational ungleich verteilte Kapitalstruktur zu explizieren,
die den Akteuren ihren jeweiligen Stellenwert und Effekt im Feld verleiht.
Fiir alle modernen Felder, die Bourdieu als relativ autonom konstruiert, ist
diese Struktur bipolar gegliedert: An einem Pol tendiert das Feld zumin-
dest zu vollstindiger Autonomie und am anderen Pol ist es ,fremdbe-
stimmt‘, also heteronom. Heteronomie bedeutet fiir relativ autonome so-
ziale Felder, dass sie externen Anforderungen durch Abhéngigkeiten ge-
niigen miissen. Den Grad der Autonomie misst Bourdieu dann auch daran,
»dal mit zunehmender Autonomie eines Feldes seine Brechungsstirke
umso grofBer ausfillt, dulere Zwinge umso stirker, oft bis zur Unkennt-
lichkeit umgestaltet werden® (Bourdieu 19980: 19). Die Akteure des Fel-
des verteilen sich zwischen den beiden Extrempunkten des autonomen und
heteronomen Pols. Die Heteronomie des Feldes verweist gerade im Fall
kultureller Felder auf eine dkonomische Infrastruktur, die nétig ist, um
dauerhaft einen Mikrokosmos zur Produktion rein kultureller Giiter zu re-
produzieren. Insgesamt geht Bourdieu davon aus, dass sich die Struktur
der Felder homolog zu der Struktur des Feldes der Macht und des sozialen
Raumes insgesamt bestimmt. Die Akteure sind im Produktionsfeld homo-
log wie ihr Publikum im Feld der Macht und im sozialen Raum positio-
niert. Thre kulturellen Giiter sind deshalb auch von vornherein mit den Er-
wartungen der Konsumenten abgestimmt:

,,Beteiligt und befangen in ihren internen Auseinandersetzungen, sind die Produ-
zenten tiberzeugt, in ihre Unternehmungen lediglich die eigenen spezifischen In-
teressen einzubringen, und konnen sich daher vollig uninteressiert an und fern
den gesellschaftlichen Funktionen empfinden, die sie auf ldngere oder kiirzere
Sicht fiir ein bestimmtes Publikum erfiillen, ohne daB sie indessen aufhorten, den
Erwartungen dieser oder jener Klasse oder Klassenfraktion zu entsprechen, und
dies gelegentlich sehr genau. [...] So bietet das Boulevardtheater bewahrte Auf-
fithrungen [...], die nach verldBlichen Rezepten gefertigt sind, besetzt sie mit be-
liebten Schauspielern und spricht damit ein betagtes, ,biirgerliches® Publikum an
[...]; es steht damit in jeder Hinsicht im Gegensatz zum Experimentiertheater
[...]1.“ (Bourdieu 1982: 369)

Fiir kulturelle Felder gilt mit Blick auf die Homologie, dass sie intern ein
dem sozialen Raum insgesamt umgekehrtes hierarchisches Verhiltnis aus-
bilden; eine anti-Skonomische symbolische Okonomie (vgl. Bourdieu
1999: 228 und Kap. 4.3).

Als Kraftfelder konnen soziale Felder nun insofern betrachtet werden,
als die Akteure sich in den Grenzen des Feldes an dessen Machtstruktur
und den gegebenen Regeln orientieren miissen. Die Machtstruktur verteilt
die Akteure wie in einem physikalischen Magnetfeld und {ibt insofern
Krifte auf sie aus, denen sie sich nicht entziehen kénnen. Die relational
beherrschten Akteure miissen sich den Regeln beugen, die die relational

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 111

Herrschenden schon durchgesetzt haben; oder sie miissen versuchen, sie
zu @ndern. Nachdem z.B. Einstein das Feld der Physik mit seiner Relativi-
tatstheorie in herrschender Position betreten hat, ist es keinem (theoreti-
schen) Physiker mehr méglich, sich nicht irgendwie zu dieser Theorie zu
positionieren. Die Krifte, denen die Akteure auf ihrer jeweiligen Position
im Feld unterliegen, bestimmen den Raum ihrer Moglichkeiten, ihre Posi-
tion zu erhalten oder zu verbessern.”” Die Theorie sozialer Felder erlaubt
es dabei, Prognosen iiber die Strategien aufzustellen, die die Akteure in
Abhingigkeit von ihrer Position im Feld verfolgen werden: Akteure, die
sich in einer herrschenden Position befinden, werden tendenziell konserva-
tive Strategien verfolgen, um ihre Position zu sichern, wihrend Akteure in
beherrschter Position (Neulinge; Haretiker) tendenziell transformierende
Strategien verfolgen, um die Struktur des Feldes (seine Regeln) ihren Dis-
positionen anzupassen (vgl. Bourdieu 19980: 23f.).

Soziale Felder sind zudem Spielfelder, da in ihnen bestimmte Regeln
vorherrschen, an denen die Handlungen der Akteure sich orientieren miis-
sen, wenn sie einen Effekt im Feld haben und damit dem Feld zugehorig
sein sollen (vgl. Bourdieu 19980: 20). Bei den ,Spielen‘ handelt es sich
um Kampfe um die Position im Feld als Konkurrenzfeld sowie um die Re-
geln des Spiels selbst. Dadurch, dass in sozialen Feldern die Spielregeln
selbst bestidndig auf dem Spiel stehen, sind soziale Felder von anderen
Spielen markant unterschieden. Sie bilden eine besondere Form von Spie-
len aus, in denen die Regeln zugleich als konstitutiv und regulativ gedacht
werden miissen. Bourdieu formuliert die praxistheoretische Konzeption
sozialer Felder als Spielfelder, in denen Regeln besténdig aktualisiert wer-
den und mit der Aktualisierung (durch den Konkurrenzkampf im Feld)
fortwihrend auch Abweichungen produziert werden. Wie Sprachspiele
Regeln folgen, die in einem Kontext gemeinsamer sprachlicher Praxis rea-
lisiert und produziert werden, so folgt auch die soziale Praxis in den unter-
schiedlichen Feldern Regeln, die durch die historisch gewachsene und
feldspezifische Praxis der Akteure hervorgebracht sind. Jedes Feld lésst
sich dabei ganz explizit im Sinne Wittgensteins als eigenstindige Lebens-
form begreifen, die den Kontext sehr spezieller (wissenschaftlicher, reli-
gioser, rechtlicher, politischer usw.) Sprachspiele bildet (vgl. Bourdieu
2001b: 125). Diese Regeln lassen sich wissenschaftlich objektiv, mit der
Struktur des Feldes, und subjektiv, mit Wissen, Motiven und Einstellungen
der Akteure, konstruieren.”® Die Spicle nehmen dabei aufgrund der

25 ,,Doch sie kénnen auch den Kampf mit den Kriften des Feldes aufnehmen,
konnen sich ihnen widersetzen und versuchen, statt ihre Dispositionen den
Strukturen zu beugen, diese Strukturen so abzuwandeln, daf sie sich schlie3-
lich ihren Dispositionen fiigen.” (Bourdieu 19980: 25)

26 Die allerdings spannende Frage beispielsweise nach den Transformationsre-
geln, die erldutern, wie eine geregelte Variation von statten gehen kann, die
einem Feld revolutiondr ein vollig neues Regelsystem tiberstiilpen kann, oh-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Knappheitsbedingungen der jeweiligen Konkurrenzsituation die Form von
Kéampfen an, die durch die subjektive Logik der Anerkennung durch Ver-
kennung dissimuliert sind. Insofern ist jedes Feld auch als Kampffeld kons-
tituiert.

3.8 Feld und Umfeld

Soziale Felder werden als relativ autonome Mikrokosmen konstruiert (vgl.
Bourdieu 19980: 16ff.), in denen eine feldspezifische Kapitalform zirku-
liert, in denen spezialisierte und professionalisierte Akteure agieren und in
denen nach bestimmten Regeln (nomos) bestimmte Interessen verfolgt
werden, die auf einer affektiven Besetzung des Handlungsfeldes (illusio)
ruhen. Die Konzeptionen von Kapital, nomos und illusio eines Feldes er-
lauben die Abgrenzung verschiedener Felder voneinander. Erst durch die
Bestimmung der Grundregel, der entsprechenden Glaubenssétze und der
im Spiel als Einsatz und Triimpfe fungierenden Kapitalformen kann ein
Feld als Mikrokosmos innerhalb eines Makrokosmos bestimmt werden.
Nomos, illusio und Kapital sind mithin die theoretischen Grenzsteine, die
ein Feld von seinem Umfeld scheiden und zugleich die Analyseraster, de-
ren inhaltliche Bestimmung die Untersuchung des jeweiligen Feldes anlei-
tet (vgl. Bourdieu 1999: 3401f.).

Alle drei grenzdefinierenden Dimensionen sozialer Felder sind Spezi-
fikationen von historischer Kontingenz, d.h. Ausdruck der historischen
Arbitraritdt des jeweils ausdifferenzierten Feldes. Die genaue inhaltliche
Bestimmung kann deshalb auch nur mit dem Vorzeichen der Vorldufigkeit
und fiir ein historisch und territorial begrenztes, empirisch zu untersuchen-
des Feld erfolgen. Fiir die Konzeption der Begriffe bedeutet dies maximale
Inhaltsarmut, damit sie fiir eine moglichst groBe Vielfalt historischer Ein-
zelfille passen. In diesem Sinne ist der Begriff nomos zwar als Gesetz oder
Grundnorm des Feldes eingefiihrt, dies aber im Sinne einer Satzung, die im
Verlauf der Kdampfe dauerhaft als Einsatz mit auf dem Spiel steht. Wenn
der nomos eines Feldes im Feld selbst thematisch explizit wird, dann in
Form von Tautologien, an denen die Selbstbeziiglichkeit und Allgemein-
zustidndigkeit der feldspezifischen Praxis zum Ausdruck gelangt (vgl.
Bourdieu 1999: 354). L’art pour I’art heifit es fiir das Feld der Kunst, bu-
siness is business fir die Wirtschaft, genauso wird dann Wissenschaft um
der Wissenschaft Willen betrieben und ist Recht Recht. Ganz analog wie in
vergleichbaren differenzierungstheoretischen Ansétzen, hier vor allem der
spiteren Systemtheorie, werden solche tautologischen Semantiken als
Ausdruck der vollstindigen Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen
Teilbereichs angesehen (vgl. exempl. Luhmann 1980a). Mit dem nomos

ne dass der Feldtyp sich dndert, bleibt in Bourdieus Fragerichtung unberiick-
sichtigt.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 113

wird ein Feld als eigenstdndiger Standpunkt im umfassenden sozialen
Kosmos etabliert, der von keinem anderen Feld besetzt werden kann. Der
nomos ist denn auch durch keinen eines anderen Feldes zu substituieren.
Ahnlich sind Luhmanns Ausfithrungen zum Universalititsanspruch der
einzelnen Funktionssysteme fiir ihre je spezifische Funktion und die ent-
sprechenden Kommunikationsformen gelagert, wenn er zum Beispiel be-
tont, dass nur die Wirtschaft Zahlungen an Zahlungen anschlieBen kann
und nicht das Recht oder ein anderes System und umgekehrt natiirlich nur
das Rechtssystem Recht sprechen kann oder das Wissenschaftssystem wis-
senschaftliche Wahrheit produzieren kann. Bei Bourdieu fehlt allerdings
systematisch der funktionalistische Anspruch, die Felder auf eine Funktion
fiir so etwas wie gesamtgesellschaftliche Zusammenhinge zu beziehen.
Die Alleinzusténdigkeit der Felder ist dann nicht auf Exklusiverfiillung ei-
ner Funktion fiir ein iibergeordnetes Ganzes bezogen, sondern auf Allein-
zustidndigkeit fiir die Definition der sie definierenden sozialen Praktiken
und Produkte sowie die damit verbundene Alleinzustdndigkeit fiir eine
singuldre Weltsicht. So ist der nomos der kulturellen Felder beispielsweise
die genau umgekehrte Okonomie des 6konomischen Feldes reiner Kosten-
Nutzen-Kalkulation (vgl. Bourdieu 1999: 134ff.).*” Auch damit bewegt
sich Bourdieu in der klassischen Perspektive der Differenzierungstheorie,
die diese Denkfigur der heute oft so genannten Polykontexturalitét frith
mit Weber als einen Polytheismus der Wertsphdren schon auf den Punkt
gebracht hatte. Der unauflosbare Kampf der Werte der in Spannung ste-
henden Wertsphéren untereinander ist ja nichts anderes als der gewendete
Ausdruck der Autonomisierung und Monopolisierung spezifischer Welt-
sichten in den unterschiedlichen sozialen Feldern der modernen sozialen
Welt (vgl. Weber 1985: 507).

Webers Kampf zwischen Gott und Teufel, der nicht nur die Spannung
zwischen Religion und Wirtschaft, sondern zwischen Sinngebung und Ra-
tionalisierung meint, findet dann seine Fortsetzung bei Bourdieu in einem
fortwéhrenden Kampf zwischen Kultur und wirtschaftlicher wie politi-
scher Macht. Das Feld der Macht, das den Kampf der verschiedenen Kapi-
talformen konstruiert, und seine Strukturen systematisieren diese Proble-
matik im Rahmen der Theorie der Praxis. Innerhalb der Felder ist der
Kampf um die inhaltliche Bestimmung des nomos, der dariiber entschei-
det, wer und welche Praxis zum Feld gehort und wer und welche Praxis
nicht, ein Definitionskampf um die Grenzen des jeweiligen Feldes (vgl.
Bourdieu 1999: 354). Zwischen den Feldern hat die Etablierung verschie-

27 ,,Aus der Perspektive der Geschifte heifit das Spiel der Kunst: ,Wer verliert,
gewinnt‘. In dieser 6konomisch verkehrten Welt kann zu Geld, Ehren [...],
legitimen oder illegitimen Frauen, kurzum: zu allen Symbolen des mondénen
wie mundanen Erfolgs, nicht kommen, ohne sein Heil im Jenseits zu kom-
promittieren. Das grundlegende Gesetz dieses paradoxen Spiels besteht ge-
rade darin, an Interesselosigkeit, Uneigenniitzigkeit interessiert zu sein.*
(Bourdieu 1999: 49)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

dener universaler Standpunkte im sozialen Universum den Effekt, dass je-
des Feld in einem Spannungsfeld der Macht zu den anderen Feldern steht.
Mit der Ausdifferenzierung unterschiedlicher relativ autonomer Felder
wird Macht dezentralisiert und verteilt. Ganz im Sinne von Durkheims Un-
terscheidung von mechanischer und organischer Solidaritét entstehen Ab-
héngigkeitsbeziehungen zwischen den als unabhiéngig autonomisierten
Feldern, die schlielich genau in diesem Sinne auch nur relativ autonom
sind (vgl. Bourdieu 2001b: 130).

Dem nomos als einer objektivistisch beschreibbaren Satzung der jewei-
ligen Felder in einem bestimmten sozio-historischen Kontext korrespon-
diert subjektivistisch eine je feldspezifische illusio, die als die affektive
Bindung der Akteure an ein Feld und dessen spezifische Praxisformen be-
griffen wird. lllusio (vgl. Bourdieu 1999: 170 und 360ff.) bezeichnet den
unbedingten Glauben der Akteure an den Sinn und vor allem den Wert des
Spiels, an dem sie beteiligt sind. Bourdieu geht es mit diesem Begriff um
die Formulierung der gemeinsamen Fundierung der Kdmpfe in einem
Feld, die noch die drgsten Gegner in ihrer Komplizenschaft begreifbar
macht. Die illusio meint die Unterwerfung unter den etablierten nomos ei-
nes Feldes. Sie umfasst die fiir die feldspezifische Praxis konstitutiven
Glaubenssitze, deren systematische Infragestellung die Ordnung im Feld
aufheben wiirde, da ihre Gewdhrleistung notwendige Bedingung fur das
Fortbestehen der feldspezifischen Praxis ist. Die Kdmpfe konnen nur statt-
haben, wenn die an ihnen beteiligten Akteure nahezu unerschiitterlich da-
ran glauben, dass es sich lohnt, sich und sein spezifisches Kapital in das
Spiel zu investieren. Was dies meint, hat kaum jemand treffender be-
schrieben als Max Weber in Wissenschaft als Beruf:

,,und wer also nicht die Fahigkeit besitzt, sich einmal sozusagen Scheuklappen
anzuziehen und sich hineinzusteigern in die Vorstellung, dafl das Schicksal sei-
ner Seele davon abhéngt: ob er diese, gerade diese Konjektur an dieser Stelle
dieser Handschrift richtig macht, der bleibe der Wissenschaft nur ja fern. Nie-
mals wird er in sich das durchmachen, was man das ,Erlebnis‘ der Wissenschaft
nennen kann. Ohne diesen seltsamen, von jedem Drauflenstehenden beldchelten
Rausch, diese Leidenschaft, dieses: ,Jahrtausende mufBiten vergehen, ehe du ins
Leben tratest, und andere Jahrtausende warten schweigend*: — darauf, ob dir die-
se Konjektur gelingt, hat einer den Beruf zur Wissenschaft nicht und tue etwas
anderes. Denn nichts ist fiir den Menschen als Menschen etwas wert, was er
nicht mit Leidenschaft tun kann.” (Weber 1985: 589)

Es ist genau dieses Moment der Licherlichkeit fir AuBenstehende, das
auch Bourdieu zur Erlduterung der illusio als einer Unterwerfung unter
den nomos eines Feldes einfiihrt. Eine feldspezifische Praxis und die ihr
zugrunde liegenden Glaubenssétze konnen von einem anderen Feld aus

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 115

besehen nicht nur willkiirlich, sondern eben auch deplaziert und ldcherlich
erscheinen (vgl. Bourdieu 2001b: 128).*

Die von Weber so treffend beschriebene emotional-affektive Hingabe
an die Sache, wenn man so will: eine Hingabe ohne Wenn und Aber, er-
klart Bourdieu als eine libidindse Bindung. Die verschiedenen sozialen li-
bidones, die so zahlreich sind wie es verschiedene soziale Felder gibt (vgl.
Bourdieu 1998b: 143 und 1999: 278), werden durch die Teilnahme an den
feldspezifischen Praktiken erzeugt, sind jedoch zugleich deren Bedingung.
Im Rahmen der allgemeinen Theorie sozialer Praxis bedeutet dies, dass der
Primérhabitus einem im Feld geforderten und erzeugten Habitus hinrei-
chend homolog sein muss, damit der betreffende Akteur sich an ein Feld
affektiv bindet. Die primér in der familidren Sozialisation erzeugten Dis-
positionen werden im Laufe der Zeit zu feldspezifischen umgewandelt.
Bourdieu schwebt fiir Sozialisationsprozesse insgesamt ein psychoanalyti-
sches Modell vor, durch welches die Ubertragung der narzisstischen Libi-
do des Kindes auf Objektbeziechungen erklért werden soll. Die unbedingte
Hingabe und Leidenschaft an ein Feld ldsst sich fiir Bourdieu kaum anders
begreifen als durch die Stirke einer libidindsen affektiven Bindung, die
unter Lebensbedingungen generiert wird, die sich sozialraumlich und klas-
senspezifisch verorten lassen. Fordert er einerseits zu diesem Zweck eine
Kooperation von Soziologie und Psychoanalyse ein, um die Erzeugung
von Objektbeziehungen detailliert zu erkldren, so begrenzt er den genuin
soziologischen Beitrag auf die Explikation der sozialen Mechanismen, die
solche Bindungen regelmdBig und dauerhaft generieren. Der Explikation
liegt eine minimale und psychoanalytisch kompatible Anthropologie zu-
grunde, eine Annahme tiber die menschliche Natur, die Bourdieu wohl nur
sehr ungern in den Meditationes formuliert hat, da eine solche Naturalisie-
rung dem Erkenntnisinteresse einer Soziologie entgegensteht, die eben
iiber soziale Mechanismen aufklirt, die eigentlich historisch kontingente
Klassifizierungen und Weltsichten erst erzeugen. Mit dem Signum der
Wahrscheinlichkeit versehen, nennt er dennoch die Suche nach Anerken-
nung als mogliche anthropologische Konstante:

,.Hierin kénnte die anthropologische Wurzel der Zwieschlachtigkeit des symbo-
lischen Kapitals — Ruhm, Ehre, Kredit, Ansehen, Ruf — liegen, der Urgrund einer
egoistischen Suche nach Befriedigung von ,Eigenliebe‘, die gleichzeitig ein fas-
zinierendes Jagen nach der Billigung anderer ist [...].“ (Bourdieu 2001b: 213)

28 So schreibt Bourdieu: ,,Zugleich willkiirlich oder sogar, von einem anderen
Feld aus gesehen, deplaziert und ldcherlich und doch notwendig, also (um
den Preis, sonst grob oder ldcherlich usw. zu erscheinen) unter dem Blick-
winkel der spezifischen Legalitit des betreffenden Feldes unbedingt erfor-
derlich, besteht die konstitutive Einstellung in der stillschweigenden Unter-
werfung unter den nomos, jene besondere Glaubensform der illusio, die in
den scholastischen Feldern erwartet wird [...].* (Bourdieu 2001b: 128)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

In der Anerkennung durch andere liegt die hochste Form der Erfiillung der
narzisstischen Eigenliebe, wenn die anderen dich gleichsam lieben, wie du
dich selbst. Und im gleichen Zug sind mit einer Anthropologie der An-
erkennung als Implikation der Bourdieu’schen Sozialtheorie Macht und
Herrschaft die zentrale Dimensionen des Sozialen sowie die Wurzel der
herrschaftssoziologischen Perspektive in Bourdieus Werk. In den Prozes-
sen der Sozialisation von Dispositionen sieht er in den Méditationes den
»geschichtlichen Ursprung politischer Ordnung® (Bourdieu 2001b: 214).
Im Rekurs auf die seiner Habitustheorie nahestehende Philosophie Pascals,
den er als zentralen philosophischen Wegbereiter seiner Soziologie ver-
steht, geht Bourdieu davon aus, dass Gewohnheit der maBigebliche und
wesentliche Trager sozialer Ordnung ist. Der Ursprung politischer Ord-
nung ist in der primédren Sozialisation im Schof3e der Familie impliziert, da
hier nochmals deutlich die Willkiir und das Arbitrire zum Ausdruck
kommen, die auch jedem politischen Gesetz zugrunde liegen. Die vor al-
lem vermittels symbolischer Gewalt erzeugte Gewohnheit sorgt dafiir, dass
die sozial zugerichteten Akteure die Ordnung, in die sie sozialisiert sind,
anerkennen und ihre Willkiir verkennen (vgl. Bourdieu 2001b: 214ff.).
Das Fundament sozialer Ordnung liegt damit in der Kombination von ei-
ner anthropologischen Suche nach Anerkennung und den zwar historisch
generierten, aber dennoch arbitrdren und willkiirlichen, damit in eins ge-
waltsamen und herrschaftsorientierten Formen, durch welche Anerken-
nung verlichen wird.

Die grundlegenden sozialen Mechanismen, die die habituellen Disposi-
tionen sozialisieren, finden sich vor allem in den erzieherischen Mafinah-
men der Eltern oder allgemeiner: der signifikanten anderen. In den fort-
wihrenden Interaktionen mit dem Kind werden die Triebe in den affektge-
ladenen familidren Situationen dadurch sozialisiert, dass das Kind sich
,»Verzicht und Opfer gegen Bezeugungen von Dankbarkeit, Anerkennung
und Bewunderung einhandelt (Bourdieu 2001b: 213). Die erzieherische
Interaktion begreift Bourdieu gemidf seiner Orientierung am Gabentausch
und damit am Okonomiemodell als ,Austausch oder besser: als transac-
tion (vgl. Bourdieu 1997a: 200). Das Kind erhilt Anerkennung, wenn es
gelernt hat, den Erwartungen zu entsprechen. Dies erfolgt nicht und wahr-
scheinlich auch nicht hauptséchlich durch Eingriffe mit erzieherischer In-
tention, sondern gerade durch die kleinen feinen und subtilen Zensurein-
griffe. Die Vehemenz der sozialen Effekte, die die sozialisierten Disposi-
tionen haben, erklart Bourdieu durch ihre korperliche Verankerung. In die-
sem Gedankengang ist die aus der Habitustheorie formulierte Trdgheit der
Habitus angesprochen, die insofern starke soziale Effekte hat, als die ein-
mal erlernten, und das heif3it: (an-)gewohnten Dispositionen bewussten
Entscheidungen zu ihrer Verdnderung nicht zur Disposition stehen. Da-
riiber hinaus, und dies interessiert im hier behandelten Zusammenhang vor
allem, geht Bourdieu davon aus, dass die durch Zensureingriffe erzeugte

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 117

héusliche Ordnung als moralische Ordnung inkorporiert wird und als sol-
che mit verdrangten Wiinschen einhergeht, die in als Leidenschafiten trans-
formierte Schuldgefiihle und Phobien beibehalten bleiben (vgl. Bourdieu
2001b: 214). Ohne an dieser Stelle priifen zu konnen, ob dieses Argument
psychoanalytisch haltbar ist, liegt darin Bourdieus Herleitung der Erzeu-
gung von affektiven Besetzungen sozialer Handlungsfelder in Form von
Leidenschaften, wie sie Weber fliir Wissenschaftler so eindringlich be-
schrieben hat. Mehr als ein Fingerzeig fiir zukiinftige Forschungspro-
gramme enthilt die Position nicht, aber dennoch expliziert Bourdieu, so-
weit ich sehe, an keiner anderen Stelle deutlicher seine psychoanalytischen
Vorstellung der Sozialisation habitueller Dispositionen.

3.9 Sozialisation in Feldern

Die sekundéren Sozialisationsprozesse in verschiedenen Feldern sind nach
diesem Modell zu denken: Die schon im Rahmen der primdren Sozialisa-
tion erzeugten Affinitdten fiir bestimmte Handlungsfelder werden, ange-
fangen in der Familie (Kinder von Unternchmern, Medizinern, Juristen,
Wissenschaftlern usw.), peu a peu durch die Initiationsriten und die prakti-
sche Teilnahme an den feldspezifischen sozialen Situationen in feldspezi-
fische Habitus transformiert (vgl. Bourdieu 1998b: 211f.). Dabei werden
affektuelle Besetzungen, die sich zunichst auf das familidgre Umfeld rich-
ten, auf Personen oder Institutionen der jeweiligen Felder iibertragen. Und
dabei, so ldsst sich als Hypothese formulieren, greifen all die unbewussten
Dispositionen, die sich weitgehend bewusster Kontrollen entziehen und
die zudem ausgesprochen schwer empirisch zu erfassen sind. Zu denken
ist dabei an die feinen Orientierungen, die dariiber (mit-)entscheiden, wel-
che Wertpriferenzen der Einzelne ausbildet oder auch sehr banal: welche
Personen sind sympathisch oder nicht, welche ihrer Handlungen haben
Modellcharakter fiir das eigene Tun, welche nicht usw. Die so angelegte
Theorie fiithrt damit vor ungeheure forschungspraktische Probleme. Denn
wie sollte man diese doch im Einzelfall nur biographisch zu klérenden dis-
positionellen Affinititen allesamt in den Griff bekommen, um so die Uber-
tragung familidrer libido auf feldspezifische libido zu erkldren?

Bourdieus Antwort auf diese Frage miisste in zweierlei Richtungen
gehen: Zum einen kénnte man formulieren, dass an dieser Theoriestelle
die Zusammenarbeit von Soziologie und Psychoanalyse gefordert ist und
dass die Soziologie die speziellen Probleme der Ubertragung getrost dem
Kooperationspartner iiberlassen konne. Zum Zweiten aber ist damit nichts
iiber die forschungspraktischen Probleme der Soziologie selbst ausgesagt,
und man muss wohl auf Bourdieus Uberlegungen zur Erklirung der Er-
zeugung eines individuellen Habitus aus seinen Entstehungsbedingungen
im sozialen Raum, unterschiedlichen Feldern und der daraus resultieren-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

den sozialen Laufbahn zuriickgehen, um weiter zu kommen. Bourdieu
selbst hat dies fiir seine soziale Laufbahn in seinem Versuch einer anti-
autobiographischen Autobiographie durchgefiihrt (vgl. Bourdieu 2002).

Bourdieu beschreibt und analysiert in diesem Text seine eigene soziale
Laufbahn mit den Mitteln seiner Soziologie. Weit entfernt von einer einfa-
chen Autobiographie, sucht Bourdieu seine spezifische Sicht auf die sozia-
le Welt, die Art und Weise seiner soziologischen Praxis und vor allem
auch seine Abwendung von der Philosophie und die damit einhergehende
Hinwendung zur Soziologie soziologisch zu erkldren. Sich selbst zu erkla-
ren bedeutet fiir Bourdieu nicht, die eigene Person besser zu verstehen und
das eigene Leben in der Manier einer ,,narzisstischen Selbstweihe® einer
breiteren Offentlichkeit zur Schau zu stellen, sondern die Erkenntnisbe-
dingungen seiner Soziologie weiter zu reflektieren. Damit setzt er ein
Grundthema seiner Arbeiten fort: in teilnehmender Objektivierung die Ob-
jektivierung des objektivierenden Subjekts zu betreiben (vgl. Schultheis
2002: 144f.).

Vor diesem Hintergrund stehen die Beschreibungen seiner sozialen
Herkunft im ldndlichen Béarn Siidfrankreichs als Sohn eines Postbeamten,
dessen Habitus im Verhiltnis zu dem seiner aus béuerlichen Familien
stammenden Mitschiiler am Gymnasium von Pau abweicht. Dieses Gefiihl
des nie richtig Dazugehorens, des dauerhaften Abweichens und dem da-
raus letztlich (mit-)resultierenden dauerhaften Abweichler setzt sich die
gesamte weitere Laufbahn fort: in der Zeit im Internat, das als totale Insti-
tution empfunden wird, tiber die Wahmehmung der Distanz zu den Kin-
dern der biirgerlichen Familien am Lycée Louis le Grand in Paris und
schlieBlich im Verlauf der wissenschaftlichen Karriere, beginnend mit dem
Studium an den Elitehochschulen des biirgerlichen Paris, in denen der Ab-
stand zur Leichtigkeit und Selbstsicherheit der Abkommlinge eines fran-
z6sischen ,Bildungsadels® besonders deutlich wurde. Der im Verlauf der
Kindheit erworbene Habitus wird in diesem Sinne als ,gespalten‘ und ,,von
Spannungen und Widerspriichen® beherrscht beschrieben (vgl. Bourdieu
2002: 113). In den frithen Dispositionen sieht Bourdieu damit auch seine
spétere Laufbahn angelegt, die durch die Orientierung und Justierung von
Gegensitzen gepragt ist, sowohl auf der Ebene des sozialen Lebens als
auch auf der Ebene des wissenschaftlichen Arbeitens. Der gespaltene Ha-
bitus determiniert zwar nicht die wissenschaftliche Laufbahn, aber doch
die Orientierung im sozialen Feld und die damit verbundene soziale Posi-
tion des Eintritts. Von Anfang an verspiirt Bourdieu eine Abneigung gegen
die Intellektuellen der reinen Philosophie, gegen den Standesdiinkel und
ihre Verachtung fiir die (sozial-)wissenschaftliche Beschiftigung mit den
banalen Themen des Lebens. Im Raum der Moglichkeiten des wissen-
schaftlichen Feldes der 1950er Jahre Frankreichs orientiert sich der junge
Bourdieu deshalb an Randgestalten des Feldes, die von der Wissenschafts-
geschichte und Wissenschaftstheorie aus die Auseinandersetzung mit den

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 119

positiven Wissenschaften suchen. Im Abstand zu Sartre konnte man sich
um Wissenschaftler wie Martial Guéroult, Jules Vuillemin und vor allem
um Gaston Bachelard, Georges Canguilhem und Alexandre Koyré positio-
nieren (vgl. Bourdieu 2002: 17).

,Der Raum der Moglichkeiten verwirklicht sich in jedem dieser Beteiligten, in-
dem er eine ,Anzichung‘ oder ,Abstoung‘ in Gang setzt, die von ihrem ,Ge-
wicht‘, ihrer Sichtbarkeit im Feld abhingt und auch von der mehr oder weniger
grolen Verwandtschaft im Habitus, die dazu anhilt, ein Denken und Handeln
,sympathisch‘ oder ,unsympathisch‘ zu finden. [...] Diese Sympathien und Anti-
pathien, die sich ebenso auf den Menschen selbst wie auf sein Werk richten, sind
einer der Urspriinge zahlloser geistiger Berufungen, die vollig im Dunkeln blei-
ben und oft als unerklarlich erlebt werden, weil sie das Werk eines je auf den an-
deren bezogenen Habitus sind.” (Bourdieu 2002: 29f.)

An dieser Stelle wird Bourdieus Position im Hinblick auf die Bildung ei-
ner affektiven Besetzung eines sozialen Feldes im Rekurs auf die Habitus-
theorie nochmals deutlich. Die mit dem Primérhabitus erworbenen Dis-
positionen orientieren den Akteur auf sehr spezifische, diesem Habitus
homologe Positionen in den unterschiedlichen Feldern seiner Aktualisie-
rung und Transformation. Fiir den ,gespaltenen Habitus® Bourdieus wire
es ausgesprochen unwahrscheinlich gewesen, im Raum der Moglichkeiten,
auf den er wihrend seiner akademischen Ausbildung traf, die Position ei-
nes (biirgerlichen) Philosophen im Umkreis des totalen Intellektuellen Sar-
tre einzunehmen. Schon allein aufgrund der habituell begriindeten Antipa-
thien, die er gegen die philosophischen Attitiiden hegte. Fir die Wahl
Canguilhems fiihrt Bourdieu denn auch den gegensétzlichen Fall sofortiger
Sympathie an, die durch habituelle Ahnlichkeiten begriindet werden; auch
Canguilhem stammt aus einer ldndlichen Gegend Frankreichs. Habituell
fundierte Sympathie fiir Personen, Werke, aber auch Institutionen hat
Bourdieu als Haftpunkte fiir eine affektive Bindung und eine Leidenschaft
fur die feldspezifische Praxis angegeben (vgl. auch Bourdieu 2001b: 210).
Fiir die Ubertragung der familiiren /ibido bedeutet dies, so ldsst sich plau-
sibel, aber hypothetisch formulieren, dass sie nur dann gelingt, wenn vor
allem Personen (oder Werke) im Feld positioniert sind, die fiir die Soziali-
sation im Feld als funktionales Aquivalent fiir Eltern oder andere relevante
signifikante andere eintreten konnen. Die kdrperliche Anziehung oder Ab-
stofsung zu Vertretern des Feldes entscheidet mithin dariiber, ob jemand
sich den Regeln und objektiven Strukturen des Feldes unterordnet, die
immer auch Herrschaftsstrukturen sind.

Die korperliche Verankerung der in Form von Dispositionen inkorpo-
rierten sozialen Strukturen, die zur Einverleibung der Feldstrukturen trans-
formiert werden, macht deutlich, dass dufere Zwdnge, die zum Beispiel in
den institutionalisierten Leistungsanforderungen und vorgeschriebenen
Ausbildungsanforderungen sowie der erwarteten Unterordnung unter den

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

nomos des Feldes auftreten, nur dann erfolgreich wirksam sein konnen,
wenn dazu passende Bereitschaften beim Akteur bestehen, die als innere
Zwdnge beschrieben werden, weil sie Ergebnis einer Sozialisation in be-
stimmte Herrschaftsstrukturen sind. Dass die inneren Zwinge vor allem
korperliche Zwiénge sind, die sich der bewussten Kontrolle weitgehend
entzichen, ist daran ersichtlich, dass sie in Form koérperlicher Reaktionen
in sozialen Situationen auftreten. Scham, Schiichternheit, Angstlichkeit,
Schuldgefiihle, Erroten, Zittern, Stottern, ungeschicktes Verhalten, all dies
konnen Symptome sein, die zum Ausdruck bringen, dass Akteure in Situa-
tionen, auf die ihre Habitus nicht abgestimmt sind, ihre Exklusion aus dem
betreffenden sozialen Kontext konfirmieren. Bourdieu deutet dies als den
grundlegenden Mechanismus stabiler Herrschaftsbeziehungen, in denen
die Beherrschten ihre Beherrschung akzeptieren und durch ihre Praktiken
fortwéhrend befestigen. Der subtile, weil dem Bewusstsein sich entziehen-
de Mechanismus fiir die Stabilisierung der Herrschaftsbeziehungen besteht
in solchen korperlichen Empfindungen und Verhaltensweisen, die dariiber
entscheiden, ob jemand dazu gehort (Inklusion) oder nicht (Exklusion)
bzw. sich dazugehorig fiihlt oder nicht (vgl. Bourdieu 2001b: 216f.).

Loic Wacquant beschreibt in Leben fiir den Ring (2003) sehr eindring-
lich in ethnographischen Protokollen, wie der Habitus eines Boxers durch
das tégliche Training in einem gym angeeignet wird. Auch wenn der Kor-
perbezug beim Boxen offensichtlicher ist als bei der Teilnahme an Feldern
der kulturellen Produktion, so ldsst sich an diesem Gegenstand sehr expli-
zit extrapolieren, was letztendlich, mutatis mutandis, im Rahmen der So-
zialisation in allen anderen Feldern statthat. Die Art und Weise der erzie-
herischen Arbeit in den unterschiedlichen Feldern variiert zwar stark und
lasst sich vor allem nach Graden der Explizitheit unterscheiden, aber fiir
die korperliche Eintibung lédsst sich vermuten, dass vor allem ein mehr
oder minder bewusstes Lernen durch Teilnahme an der spezifischen Praxis
stattfindet, in dem die erwarteten korperlichen Verhaltensweisen angeeig-
net werden. Nur durch die gleichsam beobachtende Teilnahme an feldtypi-
schen Interaktionen und darin eingebettete Hinweise, moglicherweise auch
Zurechtweisungen, werden die passenden Dispositionen erworben. In die-
sem Sinne lédsst sich auch vermuten, dass immer wenn durch korperliche
Teilnahme gelernt wird, der scholastische ,,Unterschied zwischen intentio-
nal und habituell, rational und emotional, korperlich und mental® ver-
wischt wird (vgl. Wacquant 2003: 101). Das Gefiihl dafiir, in welchem
Kontext man wem zu welcher Zeit etwas wie sagen kann, wie dabei zu
formulieren ist, wann man sich zuriickzuziehen hat, das damit einherge-
hende Gefiihl von Selbstsicherheit oder auch Unsicherheit usw., ist genau
wie die antrainierten Reflexe im Ring vorreflexiv und als unmittelbare Re-
aktion eingetibt. Sicherlich ist die Praxis der Korper beim Boxen deutlich
im Vordergrund und unterscheidet sich von einer akademischen Sozialisa-
tion, bei der ein starkes Gewicht auf der explizit sprachlichen und theoreti-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 121

schen Aneignung von theoretischem Wissen liegt, dennoch vermittelt sich
auch im akademischen Bereich das notwendige Gesplir fiir das soziale
Spiel durch die Teilhabe an einer gemeinsamen Praxis, eben der des wis-
senschaftlichen Spiels. Das Boxen stellt durch die Konzentration auf die
Korperlichkeit ein Musterbeispiel fiir die korperliche Sozialisation dar, an
dem besonders gut zu beobachten ist, wie die dem Bewusstsein sich weit-
gehend entziehenden Wahrnehmungs-, Denk- und Verhaltensdispositionen
angeeignet werden, deren Gesamt den vorreflexiven Hintergrund der feld-
spezifischen Praxis bildet. Wacquant stellt fiir das Boxen insbesondere den
mimetischen und visuellen Lernmodus heraus, der sich an Vorbildern bzw.
Modellen fiir die erwiinschte Praxis orientiert (vgl. Wacquant 2003: 121f).
Den Modus mimetischen Lernens betont auch Christoph Wulf in einem
Aufsatz iiber Bourdieus Beitrag zur Ritualtheorie (vgl. Wulf 2003). Wulf
sieht das mimetische Lernen als zentralen Lernmodus fiir die Aneignung
performativen Wissens an, worunter er das praktische, habitualisierte Wis-
sen im Sinne Bourdieus fasst. Perfomatives Wissen, und ein solches ist je-
des primir korperlich verankerte Wissen, wird durch mimetische Prozesse
erlernt, in denen die Akteure soziale Praktiken produzieren, die denen an-
derer @hneln, mit denen sie in einem Lebenszusammenhang stehen. Durch
mimetische Prozesse werden mithin zugleich Ahnlichkeiten und Differen-
zen zu anderen und deren sozialen Praktiken produziert. Die Lernprozesse
sind dabei in soziale Felder eingebettet, in denen Rituale fiir die regelma-
Bige und moglichst dauerhafte mimetische Aneignung des performativen
Wissens sorgen, das fiir die Teilnahme am Feld relevant ist (vgl. Wulf
2003: 181ff.). Bezogen auf das Chicagoer gym, finden sich entsprechende
Rituale in den gleichbleibenden Initiationsriten und den sich wiederholen-
den Trainingsabldufen (erstes Trainergesprich; Einfiihrung in die Trai-
ningspraxis; Korrektur durch die Gruppe; erstes Sparring usw.). Im weni-
ger korperbetonten akademischen Betrieb finden sich Rituale fiir mimeti-
sches Lernen beispielsweise mit Referaten und anderen Formen des Leis-
tungsnachweises, in Priifungssituationen, Teilnahme an Tagungsabldufen,
ersten Publikationserfahrungen usw. Die Lernprozesse selbst vollziehen
sich dabei zu weiten Teilen nicht bewusst und schlagen sich in einem kor-
perlich verankerten praktischen Sinn als eine Art soziales Gesplir nieder.
Im Hinblick auf die korperliche Dimension von Herrschaftsstrukturen
macht Bourdieu dies am Beispiel eines schwarzen Kindes deutlich, das
lange bevor es bewusst schwarz/weil} als Herrschaftskategorie begreift, auf
den Unterschied reagiert und von ihm kontrolliert wird (vgl Bourdieu
2001b: 217).%°

29 Da der Modus des mimetischen Lernens weitgehend durch die nicht reflexi-
ven Momente der Teilnahme an einer kollektiven Praxis funktioniert, passt
er theoriesystematisch in Bourdieus begriffliches Arrangement. Die Erkl-
rungsrichtung verlduft, zugespitzt formuliert, von korperlichen Lernprozes-
sen zu reflexivem Bewusstsein. Damit ist Bourdieu in dieser Hinsicht prag-
matistisch orientierten Theorien a la Mead oder leiborientierten Phanomeno-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Durch die Mischung expliziter Anweisungen, den Austausch mit
Gleichgestellten und vor allem durch die Teilnahme an einer kollektiven
Praxis lernt der Neuling den feldspezifischen Habitus in mimetischen Pro-
zessen. Ein mafigeblicher Faktor ist dabei — erneut wird dies beim Boxen
besonders deutlich sichtbar — eine Person, die als funktionales Aquivalent
zu den signifikanten anderen im familidren Kontext fungiert. Wacquant
beschreibt die Rolle des Coaches sehr eindringlich in ihrer Funktion als
Dirigent der kollektiven Praxis wie auch im Hinblick auf die ,viterliche*
Beziehung zu seinen Schiitzlingen (vgl. Wacquant 2003: 113). Der Coach
kiimmert sich um seine Schiitzlinge und erzeugt derart eine affektuelle
Bindung an seine Person und damit einhergehend auch als , Autoritétsper-
son‘ eine affektuelle Bindung an die Inhalte des Boxhabitus, den er ver-
mittelt. Auf diese Funktion zur Erzeugung einer affektuellen Bindung
kommt es mir an dieser Stelle an, nicht auf die Rekonstruktion des Kon-
textes der boxerischen Padagogik, die Wacquant herausarbeitet. Zentrales
Moment der affektuellen Bindung scheinen (Identifikations-)Personen zu
sein, an denen sich mimetische Lernprozesse orientieren und motivieren
konnen.*

Wacquant macht zwei weitere Merkmale des Habitus anhand seiner
Studie deutlich: dass der feldspezifische Habitus zugleich eidos und ethos
1st:

,Jedes Feld stellt die Institutionalisierung eines Standpunktes in den Dingen und
in den Habitus dar. Der spezifische Habitus, der sich Neulingen als Zugangsvo-
raussetzung aufzwingt, ist nichts weiter als ein spezifischer Denkmodus (ein ei-
dos), das Prinzip einer spezifischen Wirklichkeitskonstruktion, das in einem pri-
reflexiven Glauben an den undiskutierten Wert der Erkenntnisinstrumente und
der mit ihrer Hilfe konstruierten Gegenstinde begriindet ist (ein ethos).” (Bour-
dieu 2001b: 126)

Wacquant legt sein Augenmerk hauptséchlich auf die ethische Dimension
des Habitus und damit genau auf die Stelle, die fiir die i/lusio eines Feldes

logien a la Merleau-Ponty niher als bewusstseinsphilosophisch abgeleiteten
Sozialphdnomenologien a la Schiitz oder Berger/Luckmann. Deshalb liegt es
auch weniger nahe, als es auf einen ersten Blick scheinen konnte, das Kon-
zept des Habitus mit der von Berger/Luckmann bezogenen Theorie der Habi-
tualisierung zu erginzen (vgl. exempl. Knoblauch 2003: 187ft.).

30 Meines Wissens ist dieser Zusammenhang von primirer libido, Ubertragung
der priméren libidingsen Bindung auf soziale Handlungsfelder und Identifi-
kationspersonen sowie rituellem mimetischen Lernen in sozialen Feldern
noch nicht hinreichend erforscht. Bourdieu gibt lediglich wichtige Hinweise,
die zuweilen ergénzt wurden, aber nicht zu einer systematischen Theoriebil-
dung gefiihrt haben. Neben Bourdieus Verweis auf die Psychoanalyse als so-
ziologischer Kooperationsdisziplin scheint eine Theorie mimetischen Ler-
nens ebenso fruchtbar wie ergidnzungsbediirftig durch Anleihen bei sozial-
kognitiven Theorien des Modellernens, die eine genauere Erfassung der re-
levanten Merkmal fiir geeignete Modelle bereitstellen kénnten.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 123

bedeutsam ist. In der Pddagogik des Boxens, die er analysiert, sind ethi-
sche Dimensionen implizit — und dies in der Form der koérperlichen Ein-
tibung: ,.eine individuelle Arbeitsmoral, gegenseitiger Respekt, physischer
Mut und eine vom ,Glauben an den heiligen Charakter seit jeher bestehen-
der Regeln® (Max Weber) gendhrte Bescheidenheit (Wacquant 2003:
129). Wie genau die eidetischen Inhalte auch gefiillt sind, so ist es doch
die ethische Dimension eines feldspezifischen Habitus, die die illusio als
den unbedingten Glauben an Sinn und Wert des sozialen Spiels begriindet.
Die illusio erscheint mithin als Dimension des feldspezifischen Habitus,
als inkorporierte und libidindse Anerkennung des je geltenden nomos und
damit auch als Verkennung der Arbitraritidt, Willkiir und auch Verénder-
barkeit der jeweiligen Satzung.

Uber den unbedingten Glauben an das Spiel hinaus umfasst der feld-
spezifische Habitus als eidos zudem die selbstverstdndlichen Weltsichten
und Uberzeugungen, die das Fundament der sozialen Praxis bilden. Diese
Selbstverstandlichkeiten sind die unreflektierten historischen a priori der
sozialen Praxis, die blinden Flecken und Verdringungen, deren Aufkla-
rung die Soziologie zur Aufgabe hat. Kurzum: Sie bilden die feldspezifi-
sche doxa. Nomos, illusio, doxa, feldspezifisches Kapital und der eidos und
ethos umfassende feldspezifische Habitus bilden zwar notwendige Grenz-
steine des sozialen Feldes, sie reichen zur Abgrenzung vom Umfeld und
von anderen Feldern jedoch noch nicht hin. Offen bleibt schlieBBlich noch
die akteurstheoretisch wichtige Frage, welche Akteure denn zu welchem
Feld gehoren und welche nicht.

Exkurs: Das Feld und seine Akteure

Einen ersten Weg zur Beantwortung der Frage, wer zu einem Feld gehort
und wer nicht, liefern schon die vorangehend eingefiihrten Begriffe von
nomos, illusio, doxa und eidos/ethos. Akteure, deren habituelle Dispositio-
nen hinreichend zu einem Feld passen und die im Verlauf einer feldinter-
nen Sozialisation den feldspezifischen Habitus verinnerlicht und durch
Anerkennung von nomos und doxa die entsprechende illusio entwickelt
haben, gehoren zum Feld. Nun reicht dieses Kriterium allerdings nicht hin,
sondern stellt lediglich eine notwendige Bedingung dar, die die Sinngren-
zen sozialer Felder absteckt. Es ist ja durchaus vorstellbar, dass Akteure in
einem Feld sozialisiert sind, aber dennoch nicht zu dem Netzwerk der Ak-
teure gehoren, die die Struktur des Feldes definieren und die feldinternen
Kampfe austragen. Gleichermaflen kann es sein, dass Akteure von den an-
erkannten Akteuren eines Feldes einfach nicht als zugehorig zum Feld be-
handelt werden. Dies ist vor allem fiir den Fall von Autodidakten wahr-
scheinlich, da Felder als professionalisierte Rdume sozialer Praxis konstru-
iert sind, die auf der historisch etablierten Unterscheidung von Spezialisten

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

und Laien ruhen. Im Falle des Feldes der Religion ist der Stellenwert der
Spezialisten und der Institutionen, die professionalisierte Spezialisten re-
gelmifBig hervorbringen, kenntlich geworden (vgl. Kap. 3.5). Heifit das
aber im Gegenzug, dass nur professionalisierte und als solche auch kennt-
liche Akteure zum Feld gehoren? Also dass die Feldzugehorigkeit sich an
Titeln, Berufen und anderen Symbolen der /egitimen Représentation eines
Feldes festmachen lidsst? Dies wiirde auf eine Rollentheorie hinauslaufen,
die nur Akteure als feldzugehorig behandeln lieBe, die institutionalisierte
Professionsrollen innehaben. Dann wire es aber beispielsweise unmdoglich,
den institutionell nicht angeschlossenen, aber von Kollegen anerkannten
Privatgelehrten mit hohem Privatvermdgen dem wissenschaftlichen Feld
zuzurechnen, da er zwar Beachtenswertes publiziert, aber keine institutio-
nell eingrenzbare Professionsrolle einnimmt. Problematisch erscheinen
somit die Prozesse der Zurechnung von Akteuren zu einem Feld durch an-
dere Akteure des Feldes.

Problematisch ist dies fiir die Feldtheorie deshalb, weil Bourdieu so-
ziale Felder als Netzwerke von Akteurspositionen definiert, deren objekti-
ve Relationen durch unterschiedliche Kapitalverfligbarkeiten definiert sind
und die Struktur des Feldes konstituieren (vgl. Bourdieu 19980: 20f.). Die-
se ,akteurstheoretische‘ Definition macht es erforderlich, auch die Grenzen
des Feldes tiber die oben angegeben ,Sinngrenzen‘ (nomos, illusio) hinaus
anzugeben.”' Bourdieu schligt scheinbar aufgrund vergleichbarer Proble-
me ein sehr schwaches Kriterium zur Bestimmung der Feldzugehorigkeit
VOr:

,»,Man kann von einer Institution, einer Person, einem Akteur sagen, daf} sie in
einem Feld existieren, wenn sie auf dieses einwirken.“ (Bourdieu 2001d: 33)

Wenn es um die Bedingungen geht, die ein Akteur erfiillen muss, um im
Feld anerkannt zu werden, verweist Bourdieu auf Eigenschaften, ,.die er-
forderlich sind, um im Feld Wirkungen zu entfalten” (Bourdieu/Wacquant
1996: 139). Primér geht es dann bei der Analyse der (kulturellen) Felder
nicht darum, was z.B. Kunst, Wissenschaft usw. ist, sondern wer als
Kiinstler, Wissenschaftler, Politiker anerkannt werden kann (vgl. Bour-
diew/Wacquant 1996: 130). Diese Fragen lassen sich nicht in jeder Rich-
tung auseinanderhalten, da man schlieBlich wissen muss, was als Kunst,
Wissenschaft, Politik gilt, um zu wissen, wer Kiinstler, Wissenschaftler
usw. ist. Umgekehrt funktioniert die analytische Trennung unproblema-
tisch, da die Bestimmung eines Textes als Literatur oder Wissenschaft
moglich ist, ohne angeben zu miissen, wer ein Wissenschaftler ist. Es sei
denn, man begniigt sich bei der Beantwortung der Frage damit, zu sagen,

31 Natiirlich sind auch Klassifizierungen von Akteuren ,Sinngrenzen‘, aller-
dings keine, die eindeutige Grenzen der sozialen Praktiken markieren, son-
dern der als feldzugehorig erachteten Akteure.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 125

dass ein Wissenschaftler jemand ist, der wissenschaftliche Texte produ-
ziert oder dass ein Schriftsteller jemand ist, der literarische Texte produ-
ziert usw. Bourdieu fragt dennoch vor allem nach den Eigenschaften von
Akteuren, wenn er zu Recht darauf aufmerksam macht, dass die konkreten
Kriterien historische variabel und empirisch zu erarbeiten sind:

»Wir tun das zum Beispiel, wenn wie sagen, X oder Y ist kein Soziologe, oder
kein richtiger Soziologe, also keiner, der den Anforderungen entspricht, die im
Grundgesetz des Feldes, wie wir es sehen, niedergelegt sind. Solche Bemiihun-
gen um die Durchsetzung und Anerkennung eines bestimmten Kompetenz- und
Zugehorigkeitskriteriums konnen je nach Konjunktur mehr oder weniger erfolg-
reich sein. Daher lassen sich die Grenzen eines Feldes nur durch eine empirische
Untersuchung bestimmen.* (Bourdieu/Wacquant 1996: 130f.)

Theoretisch bleibt dann aber die empirische Beobachtung unkontrolliert,
und man weil nicht, ob primér nach Eigenschaften von kulturellen Pro-
dukten oder von Produzenten zu fragen ist. Das Kriterium, das Bourdieu
fiir die Zurechnung von Akteuren anfiithrt, gibt dariiber keine Auskunft und
erscheint zudem viel zu unscharf, weil schlieB3lich auch feldexterne Akteu-
re Effekte im Feld haben und dennoch im Rahmen der Feldtheorie nicht
als Akteure des Feldes behandelt werden. So wirken schlieBlich jeweils die
Kosumenten auf das Feld ein, wenn ihre Erwartungen und Rezeptionswei-
sen die Struktur des Feldes mitdefinieren. Gleichermallen wirkt Politik
durch entsprechende Gesetzgebungen auf die Felder kultureller oder 6ko-
nomischer Produktion ein, ohne dadurch zu einem Akteur der betreffenden
Felder zu werden usw.

Solche Nachfragen werfen das Konstitutionsproblem und damit auch
das Transformationsproblem der Felder in Analogie des Henne/Ei — Pro-
blems auf: Wer oder was ist zuerst gegeben, der literarische/wissenschaft-
liche usw. Text oder der Schriftsteller/Wissenschaftler usw. Und man gerét
mit derartigen Fragen durchaus in Beantwortungsprobleme, da beides na-
tirlich notwendig ist. Der Schriftsteller, der Literatur produziert, und Lite-
ratur, die es erlaubt, eine Person als Schriftsteller zu bezeichnen. Es bleibt
dennoch problematisch, ob ein Schriftsteller durch die Produktion einer
bestimmten Textgattung als solcher anerkannt wird oder ob ein Text auf-
grund seines Autors als beispielsweise literarischer anerkannt wird. Beides
ist denkbar und historisch plausibel. Augenfillig ist an Bourdieus Kriterien
jedoch, dass sie die Grenzproblematik tendenziell einseitig auf Akteurs-
dispositionen beziehen und die (moglicherweise) eigenstindige Logik von
Zurechnungsprozessen z.B. kultureller Produkte vernachléssigt. In der Lo-
gik der Theorie der Felder definieren die Eigenschaften der Akteure noch
die Anerkennung ihrer kulturellen Produkte im Feld. Verfiigen sie iiber die
historisch etablierten und legitimierten Fahigkeiten und Dispositionen, so
ist die Wahrscheinlichkeit grof3, dass sie im Feld als zugehorig anerkannt
werden. Hinsichtlich des Transformationsproblems erscheint es dann

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

schwierig, verstdndlich zu machen, wie Akteure, die den etablierten An-
forderungen des Feldes nicht entsprechen, als Neulinge und Héretiker im
Feld Anerkennung finden kénnen.** Worauf also beruhen die Moglichkei-
ten fiir Neulinge und zudem fiir hiretische Neulinge tiberhaupt, einen Fuf}
ins Feld zu bekommen? Hinsichtlich des Konstitutionsproblems stellt sich
zudem die Frage, wie ein Akteur tiber feldspezifische Eigenschaften ver-
fligen kann, bevor sich das Feld autonomisiert hat.

Wie sich solche Theorieprobleme vermeiden lieBen, ldsst sich exem-
plarisch an Webers Konzept der Wertsphidren in der Lesart und Systemati-
sierung durch Schluchter (Schluchter 1998) und Luhmanns Konzept ge-
sellschaftlicher Funktionssysteme vorfiihren. Im Fall von Weber treten die
benannten Probleme in dieser Form nicht auf, da er die Definition der
Wertsphiren nicht an spezifische Akteure bindet, sondern an die Entfal-
tung und Rationalisierung bestimmter Wertbereiche als ideeller Ordnun-
gen, deren Aktualisierung dann erst an Akteure gebunden wird, die ihre
materiell interessierten Handlungen von den Ideen der Wertsphére orien-
tieren lassen. Sie definieren jedoch nicht die Sphére selbst, sondern eine
korrespondierende Lebensordnung (vgl. Schluchter 1998: 96ft.).

Eine weitere Theorieoption, die das Akteursproblem zur Definition
ausdifferenzierter sozialer Bereiche unterlduft, bietet Luhmanns System-
theorie an. Funktionssysteme der modernen Gesellschaft sind bei ihm von
vornherein reine Kommunikationssysteme — wie alle sozialen Systeme nur
aus Kommunikationen bestehen (vgl. Luhmann 1984: 191ff. und Gdobel
2000: 79ff.) —, in denen Kommunikationen vermittelt durch Programme
und symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien einem Code zuge-
ordnet werden, der die Grenze zu anderen Funktionssystemen systematisch
und mit AusschlieBlichkeit bestimmt (vgl. Luhmann 1997: 332ff. und
743ft.). Wissenschaftliche Kommunikation wird dann beispielsweise nach
historisch variablen Programmen (Theorien/Methoden) den Werten wahr/
falsch zugeordnet, politische Kommunikation mit den Programmen der
Parteien den Werten Macht/Keine Macht; rechtliche Kommunikation mit
der gesetzlichen Programmierung recht/unrecht; kiinstlerische Kommuni-
kation schon/hédsslich usw. Die Zurechnung von Kommunikationen zu
einem System erfolgt durch ihre entsprechende Form, die historisch varia-
bel definiert ist.

Sowohl bei Weber als auch bei Luhmann stellt sich das Problem der
Zuordnung von Akteuren zu einem sinnhaft abgegrenzten sozialen Hand-
lungs- bzw. Kommunikationsbereich in dieser Form nicht, da hier deutlich
auf sinnhaft spezifisch wertorientierte Handlungen (Weber) bzw. spezifi-
sche codeorientierte Kommunikationen (Luhmann) abgestellt wird und
nicht oder zumindest nicht primér auf Eigenschaften (Habitus) der Produ-

32 ,,Wobei gerade solche Leute oft Merkmale aufweisen, mit denen sie dort ei-
gentlich gar nicht sein diirften, mit denen sie von Vornherein hitten elimi-
niert werden miissen.” (Bourdieu/Wacquant 1996: 130)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 127

zenten. Und damit scheint in beiden Theorien eines der Grundprinzipien
theoretischer Begriffsbildung erreicht, das Bourdieu fiir die Soziologie be-
ansprucht: Die Konstruktion sozialer Phinomene wird von den Merkmals-
eigenschaften individueller Akteure abgekoppelt und auf genuin soziale
Prozesse wie soziale Handlung und Kommunikation bezogen. Fiir die
Handlung ldsst sich bei Weber dann die Orientierung an einer Wertsphére
behaupten, fiir den Akteur Zugehorigkeit zu einer Lebensordnung. Die Le-
bensordnungen aktualisieren selektiv die prinzipiell umfassendere Wert-
sphire inhaltlich.*

Man muss nun nicht in die Details der beiden Theorien gehen, um die
StoBrichtung der Konzepte mit Blick auf Bourdieus Theorie sozialer Fel-
der auszuwerten. Beide Ansitze riicken die Frage ins Zentrum, wie Hand-
lungen oder Kommunikationen auf eine Wertsphére oder ein Funktions-
system bezogen werden und nicht die Frage danach, welche Eigenschaften
ein Akteur haben muss, um einem Feld zugehoren zu konnen. Dass Bour-
dieu die Kriterien der Zurechnung so dominant an den Akteur und seine
Eigenschaften bindet, wie es in den eingangs angefithrten Zitaten zum
Ausdruck kommt, kann durchaus verwundern, weil Bourdieu in seinen
Studien doch ganz dhnlich wie Schluchter mit Weber (Sinnorientierung)
oder Luhmann (Codes und Programme) zunichst danach fragt, wie die Zu-
rechnung eines Akteurs zu einem Feld historisch spezifisch erfolgt. Fiir die
abstrakte Erarbeitung der Logik solcher Zurechnungsprozesse kénnen die
Kriterien zudem deutlich schérfer gefasst werden, als Bourdieu es selbst
mit dem Verweis auf die Wirkungen getan hat, die ein Akteur im Feld hat.

Am Beispiel kultureller Felder ldsst sich fiir die Logik der Zurech-
nungsprozesse zundchst beobachten, dass das feldspezifische Kapital als
eine je besondere Ausprigung symbolischen Kapitals konstruiert wird.
Symbolisches Kapital ist aber in der Theorie der Praxis nichts anderes als
das Ergebnis eines Zurechnungsprozesses: Die Akteure eines Feldes er-
kennen andere Akteure als Akteure des Feldes an oder nicht. Dariiber hi-
naus variiert der Grad der Anerkennung, so dass das symbolische Kapital
jeweils sozial ungleich verteilt ist und je nach Verfiigbarkeit die Position
des Akteurs im Feld definiert. Die Frage nach der Zurechnung symboli-
schen Kapitals lautet dann: Aufgrund welcher Kriterien wird wer zu einem

33 So formuliert Schluchter: ,,Freilich reicht dies noch nicht aus, um die Dyna-
mik der Interessen in bestimmte Bahnen zu lenken. Dazu bedarf es vielmehr
der Mittel und Wege, die zeigen, wie die durch das Weltbild ausgezeichneten
Gliicks- und Heilsgiiter zu erreichen sind. Erst die Institutionalisierung eines
Weltbildes entscheidet dariiber, welche symbolisch vorgestellten Moglich-
keiten selektiv genutzt und wie dadurch Antriebe des Handelns gerichtet
werden. Nicht auf die theologischen Lehren, sondern auf die durch eine reli-
giose Lebensordnung gestifteten ,psychologischen und pragmatischen® Zu-
sammenhidnge kommt es Weber bekanntlich in seiner Religionssoziologie
an. Lebensordnungen sind deshalb gewissermaflen Mittler zwischen Ideen
und Interessen und insofern durch eine doppelte Kontingenz, aber auch
durch eine doppelte Selektivitit gekennzeichnet.” (Schluchter 1998: 90)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

soziohistorischen Zeitpunkt in einem sozialen Feld anerkannt? Die Ant-
wort lautet aber zunéchst nicht wie bei Bourdieu: ,Derjenige, der habituell
im Verbund mit der feldspezifischen i/lusio und dem feldspezifischen no-
mos am besten passt‘, sondern zunichst: ,Derjenige, in dessen Kulturpro-
dukten die Regeln erfiillt sind, die fiir die bereits im Feld oder in der Kons-
titutionsphase des Feldes etablierten Akteure zu dieser Zeit gelten‘; zu-
mindest miissen die Regeln hinreichend erfiillt sein, um zu interessieren
oder auch zu provozieren.

Auch wenn die Art und Weise, in der ein Akteur die betreffenden Re-
geln erfiillt oder mit ihnen bricht, wiederum habituell (mit-)begriindet ist,
so findet sich bei Bourdieu dennoch kein simpler Automatismus, der die
Positionierungen, die jemand im Feld in seinen Produkten hervorbringt, al-
lein aus seinem Habitus erkldrbar macht. Bourdieu geht vielmehr davon
aus, dass die Habitus im Verbund mit den Machtstrukturen des Feldes auf
einen Raum der Positionierungen treffen, den er als Raum des Moglichen
beschreibt. Anders formuliert: Die bestehenden kulturellen Formen des
jeweiligen Feldes begrenzen den Raum des Moglichen; und der Habitus
des Akteurs entscheidet lediglich dariiber, welche der Moglichkeiten er
tendenziell aktualisiert oder modifiziert:

,Die Beziehung zwischen Positionen und Positionierungen ist alles andere als
mechanisch. Zwischen sie schiebt sich gewissermaflen der Raum des Moglichen,
das heiflt der Raum vollzogener Positionierungen, wie ihn die Wahrnehmungska-
tegorien eines bestimmten Habitus erfassen, ndmlich als Raum, der von Positio-
nierungen strukturiert und ausgefiillt ist, die sich hier als objektive Moglichkei-
ten, als ,machbar‘ abzeichnen: ,Bewegungen‘, die man ins Leben rufen, Zeit-
schriften, die man griinden, Gegner, die man bekdmpfen, Positionierungen, die
man ,hinter sich lassen‘ kann usw. Der Raum des Mdoglichen deckt die vorhan-
denen Dispositionen auf.“ (Bourdieu 1999: 371)

Auch wenn Bourdieu im Zitat sein Augenmerk am Ende doch wieder auf
die Habitusdispositionen lenkt — er fiihrt weitere Uberlegungen an, wie
verschiedene Raume des Moglichen bei identischen Habitus unterschiedli-
che Dispositionen wachrufen konnten —, so ldsst sich doch sehen, wie man
sich die Wahrnehmung (das Erkennen) und die Anerkennung von Akteu-
ren im Feld vorzustellen hat: Erkannt und anerkannt werden zunichst die
Positionierungen, und auf der habituellen Ebene entscheidet sich die Be-
wertung der Positionierungen. Letztere kann dann wiederum nicht beliebig
gegen die Regeln des Feldes erfolgen, sondern muss fiir die anderen Ak-
teure erkennbar und auch anerkennbar sein.**

34 So kann man das folgende Beispiel zumindest auch lesen: ,,Wenn sie einen
Mathematiker ausstechen wollen, mufl es mathematisch gemacht werden,
durch einen Beweis oder eine Widerlegung. Natiirlich gibt es immer auch die
Moglichkeit, dal ein romischer Soldat einen Mathematiker kopft, aber das
ist ein ,Kategorienfehler‘, wie die Philosophen sagen. Pascal sah darin einen

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 129

Mit Blick auf das Transformationsproblem bedeutet das, dass die Ab-
weichungen, die durch neue Habitus in ein (kulturelles) Feld gelangen,
hinreichend an den Regeln des Feldes orientiert sein miissen. Und wenn
man diese Logik fiir das Konstitutionsproblem auslegt, bedeutet sie, dass
auch in diesem Fall vor der Autonomisierung des Feldes entsprechende
Praktiken schon vorhanden sein miissen, die nach Regeln ablaufen, die die
Konstitution des Feldes zunéchst befordern und nach Abschluss der Kons-
titutionsphase bestindig modifiziert werden. So gibt es vor der Konstitu-
tion des relativ autonomen Feldes der Kunst in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts (vgl. Kap. 4.3) schon lange Formen der Kunstproduktion, al-
so zum Beispiel Bilder, fiktionale Texte, Musik und deren Unterteilun-
gen.” Die Formen der Kulturprodukte wechseln ja zum Beispiel nicht un-
mittelbar im Anschluss an die Auflosung des Mizenatentums, sondern
modifizieren sich langsam mit dem Aufkommen neuer, autonomer Krite-
rien der Kunstproduktion.*

An diese ausdifferenzierten Bereiche sozialer Praktiken konnen dann
wiederum habituelle Erwartungen gekniipft werden. Dies fiithrt Bourdieu
in den Regeln der Kunst am Beispiel der Bohéme vor, die als Vorbild fiir
die Figur und den Lebenstil des autonomen Kiinstlers, letztlich fiir seinen
Habitus, gewirkt haben (vgl. Bourdieu 1999: 93ff.). In der Konstitutions-
phase eines Feldes, in der verdichtete Erwartungen an den Habitus der Ak-
teure noch nicht bestehen sowie die Spielregeln zunichst ihre erste Gestalt
annehmen, hingen die jeweiligen Praktiken zwar vom Raum des Mogli-
chen ab, die Dispositionen, die sie wachrufen, sind aber noch keine des
spéter autonomen Feldes:

,,Nachdem die Beschaffenheit des intellektuellen Feldes in seiner Konstituie-
rungsphase dargelegt wurde — jener heroischen Periode, in der die Prinzipien der
Autonomie, die sich in der Folge in objektive, der Logik des Feldes immanente
Mechanismen umwandeln werden, zu einem Grofteil noch auf Dispositionen
und Handlungen der Akteure beruhen —, soll im folgenden ein Modell des Zu-
stands des literarischen Feldes entworfen werden, der sich in den achtziger Jah-
ren des vorigen Jahrhunderts herstellt.” (Bourdieu 1999: 187)

Solche Mechanismen, die die Eigenlogik relativ autonomer Felder auf
Dauer stellen, konnen dann je nach Feld verschieden ausgepriagt und ver-

Akt der Tyrannei, die darin besteht, in einer Ordnung eine Macht zu benut-
zen, die einer anderen angehort.” (Bourdieu 19980: 28)

35 Bourdieu beobachtet bspw. die Gliederung der Literatur am Beispiel von
Gattungen, die wiederum auf das jeweilige Publikum bezogen werden koén-
nen (vgl. Bourdieu 1999: 187ff.).

36 Beispielsweise hat ein Renaissancemaler wie Giotto di Bondone als Wegbe-
reiter moderner, diesseitsorientierter Kunst nicht aufgehért, religiose Motive
zu verwenden. Er hat aber die Motive aus der bedeutungsperspektivischen
Darstellungsweise herausgeldst und im Ansatz eine perspektivische Darstel-
lung entwickelt.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

bindlich sein. Vorgreifend kann zwischen Feldern unterschieden werden,
in denen die Anerkennungsmechanismen fiir Akteure stark institutionali-
siert sind oder eben kaum institutionalisiert sind. Ein Beispiel fiir ein Feld
mit hohem Institutionalisierungsgrad ist das juristische, in dem Akteure
eine festgelegte Ausbildung erfolgreich absolvieren miissen, die in ent-
sprechenden Titeln objektiviert ist (vgl. Kap. 4.4.1). Einen vergleichsweise
niedrigen Institutionalisierungsgrad hat das Feld der Kunst, in dem die Zu-
gehorigkeit durch Anerkennung im Verbund mit den aktuellen Spielregeln
selbst Gegenstand fortwihrender Kampfe ist (vgl. Kap. 4.3). Es gibt keine
vergleichbar obligatorische Ausbildung, die in Form von Titeln dauerhaft
zu symbolischem Kapital transformiert werden koénnte. Es besteht viel-
mehr mit dem Kunsthandel, der Kunstkritik und dem Ausstellungswesen
eine institutionelle Infrastruktur, die maB3geblich iiber die Verteilung des
kiinstlerischen Kapitals verfiigt.

Zwischen den Extremen einer starken oder niedrigen Institutionalisie-
rung der Mechanismen der Zurechnung liegen Felder, in denen zwei Sor-
ten von Kapital nebeneinander bestehen, die die Positionen im Feld auf
unterschiedlichen Wegen zuweisen. Als Beispiel kann die Wissenschaft
dienen, in der einerseits ein rein symbolisches Kapital der Anerkennung
wissenschaftlicher Leistungen vorherrscht, das nur durch das Erkennen
und Anerkennen wissenschaftlicher Arbeiten verteilt wird und dem Akteur
dadurch seine Position im Feld verschafft (vgl. Bourdieu 19980: 31ff.).
Daneben besteht ein institutionelles (wissenschaftliches) Kapital, {iber das
Akteure verfiigen, die zentrale Positionen in wichtigen Institutionen des
wissenschaftlichen Feldes innehaben (beispielsweise Redaktionsposten bei
wichtigen Zeitschriften; Mitgliedschaften in Gremien, die iiber Mittelver-
teilungen und Forschungsforderung entscheiden usw.). Den Unterschied
kann man dadurch verdeutlichen, dass fiir die Akkumulation institutionel-
len Kapitals im wissenschaftlichen Feld Titel, also Formen institutionali-
sierten kulturellen Kapitals, notwendig sind. Fiir das symbolische Kapital
ist dies nicht in gleichem Maf3e notwendig, da denkbar bleibt, dass ein Au-
todidakt wissenschaftliche Leistungen vollbringt, die ihm im Feld die ent-
sprechende Anerkennung verschaffen — denkbar ist dies, auch wenn solche
Karrieren nicht sehr wahrscheinlich sind.

Die Pointe der Betonung einer solchen Zurechnungslogik liegt nun da-
rin, dass man mit den Mitteln der Theorie der Praxis darauf verwiesen ist,
neben den habituellen Dispositionen und ihrer Beziechung zu den objekti-
ven Krifteverhiltnissen in den Feldern verstdrkt zu untersuchen, wie zu
historisch zu bestimmenden Zeitrdumen in einem Feld Praktiken und Ak-
teure zugerechnet und damit anerkannt werden. Wie miissen also vor allem
Praktiken beschaffen sein, die hinreichend im Feld anschlussfahig sind,
um ihre Produzenten als Akteure des Feldes anzuerkennen. Der feldzuge-
horige Akteur ist dann eine Resultante solcher Zurechnungsprozesse, die

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 131

durch institutionalisierte Absicherungen verwahrscheinlicht und damit auf
Dauer gestellt werden konnen.

Durch eine solche Ergénzung der Theorie der Felder wiirde der Blick
stirker auf die historisch variable Typik oder Form feldspezifischer Prakti-
ken gerichtet.”” Wenn sich soziale Felder durch spezifische soziale Prakti-
ken (wissenschaftliche, politische, wirtschaftliche, kiinstlerische usw.) de-
finieren lassen, dann wird die Grenzbestimmung sozialer Felder insofern
weniger problematisch, als Felder auch als ein Zusammenhang sinnhaft
aufeinander verweisender sozialer Praktiken, Handlungen und (kultureller)
Produkte verstanden werden konnen, die andere Praktiken, Handlungen
und Produkte ausschlief3en.

3.10 Geschichte und Soziologie

Die Diskussion der Problematik, Grenzen der Felder zu bestimmen, hat
dazu gefiihrt, die historische Dimension der Feldtheorie zu markieren.
Damit bewegt sich die bisherige Diskussion, die die Feldtheorie vor allem
in ithrem genetischen Problembezug und ihrer methodologischen Dimen-
sion beschrieben hat, auf den Ubergang zu den materialen Studien der mo-
dernen Gesellschaft zu. Allerdings ist die disziplindre Problematik von So-
ziologie und Geschichte voranzustellen, da mit ihr nicht nur eine begriin-
dete Entscheidung fiir eine historisch arbeitende Soziologie verbunden,
sondern auch ein Teil des Konstruktionsweges der modernen sozialen
Welt vorgezeichnet ist.

Die kontroverse Diskussion des Verhéltnisses von Geschichtswissen-
schaft und Soziologie beschiftigt die beiden Disziplinen nahezu seit ihren
Griindungsphasen. Die inhaltlichen wie auch teils methodischen Nihen
haben stets dazu gezwungen, zu reflektieren, was eigentlich den Unter-
schied zwischen Soziologie und Geschichtswissenschaft ausmacht.
SchlieBlich teilen sich beide Wissenschaften mit der umfassenden sozialen
Welt einen Gegenstandsbereich. Sie konstruieren diesen allerdings zumeist
mit unterschiedlichem Erkenntnisinteresse, aber nur teilweise mit unter-
schiedlichem methodischem Zugriff (vgl. Wehler 1972b: 13). Der Unter-
schied wurde lange Zeit und wird auch heute noch oftmals unreflektiert an
einer Aufgabenteilung festgemacht, die Donald MacRae (Mac Rae 1957:
302) spéttisch auf die Formel zugespitzt hat: ,,Sociology is history with the
hard work left out; history is sociology with the brains left out.“ Der So-
ziologie wird dabei unterstellt, zumeist auf Basis unzureichender histori-
scher Primérquellenanalysen, vorschnell aus einmaligen historischen Pro-
zessen auf allgemeine soziologische Strukturaussagen zu schlieen. Um-

37 Aus dhnlichen Griinden, aber mit anderen Theorie- und Problembeziigen,
versucht Rainer Diaz-Bone zu zeigen, dass Bourdieus Theorie der Praxis
diskurstheoretisch erweitert werden muss (vgl. Diaz-Bone 2004).

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

gekehrt wird der Geschichtswissenschaft vorgeworfen, die Liebe zum De-
tail in Detailversessenheit zu iibertreiben und dabei nicht zu berticksichti-
gen, dass auch in das noch so rechtschaffene Primérquellenstudium theore-
tische Annahmen ragen, die dann im schlechtesten Fall génzlich unreflek-
tiert und damit unkontrolliert bleiben. Diese Einschitzung trifft allerdings
nicht auf die Disziplinengeschichte insgesamt zu, da hier eine historisch
arbeitende Soziologie und eine sozialwissenschaftlich arbeitende Ge-
schichtswissenschaft schon vorausgesetzt werden. Beide sind aber entwe-
der nicht durchgéngig oder erst recht spét in den Disziplinengeschichten
zu finden. Die Trennung und wechselseitige Abwertung der beiden Wis-
senschaften begriindet Wehler in den 1970er Jahren, in denen die Debatte
um das Verhiltnis der Wissenschaften einen Héhepunkt hat, mit den histo-
rischen Bedingungen der Etablierung der Soziologie. Vor dem Hinter-
grund der ,doppelten Revolution® Ende des 18. Jahrhunderts, einerseits der
franzosischen und andererseits der industriellen Revolution Englands, tritt
die Soziologie zunichst als ,kritische Oppositionswissenschaft auf (vgl.
Wehler 1972b: 12). Die Geschichtswissenschaft tibernahm hingegen fiir
das briichig gewordene institutionelle Gefiige affirmative Funktionen. Die
Entwicklung der beiden Disziplinen sieht Wehler dann als Kontinuierung
dieser begriindenden Spaltung:

,Dieser prinzipielle Gegensatz ihrer Entstehungszeit haftet bis heute dem Ver-
héltnis beider Wissenschaften an. Auch im 20. Jahrhundert blieb der Unterschied
lange noch genauso scharf markiert — er wurde durch den Methodenstreit der
Neokantianer, die ihren Spithistorismus gegen die Naturwissenschaften und den
westeuropdischen Positivismus verteidigten, vielleicht sogar noch zugespitzt.*
(Wehler 1972b: 13)

Dem entsprechen die Beobachtung einer weitreichenden Enthistorisierung
der Sozial- und Geisteswissenschaften und eine damit verbundene Isola-
tion der Geschichtswissenschaft, die wiederum in den 1970er Jahren als
Krise der Historie als strenge Wissenschaft kommuniziert wird (vgl. Ko-
selleck 1976: 17ft.)). Die Enthistorisierung, insbesondere die der Soziolo-
gie, betrifft dann allerdings zunichst nicht die erste Klassikergeneration
des Fachs. Das Interesse an langfristigen sozialen Prozessen findet sich bei
Durkheim und Weber, die beide eine historische vergleichende Methode
fiir Soziologie umgesetzt haben, wie auch bei ihren Zeitgenossen Tonnies
und Simmel sowie den diszipliniren Wegbereitern wie Comte, Spencer
und Marx. Ein Zuriickweichen dieser dominant historischen Orientierung
tritt erst mit einem verstédrkten Interesse an Systematisierung und Theoreti-
sierung der soziologischen Wissensbestinde wie auch einer verstarkten
quantitativ empirischen Forschung ein. Dies gilt wiederum weniger fiir die
europdische Soziologie als vielmehr fiir die nordamerikanische (vgl. Tilly
1972: 97), die durch die auch intellektuell grausame Zisur des Zweiten
Weltkriegs dominant die europdische Fachentwicklung beeinflusst hat.

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 133

Ohne auf die Unterschiede der einzelnen nationalen wissenschaftlichen
Felder an dieser Stelle einzugehen, ldsst sich aber wohl die These verteidi-
gen, dass zundchst nach dem zweiten Weltkrieg die strukturanalytisch ar-
beitende Soziologie durchgesetzt wird und Talcott Parsons sich gleichsam
als Feldherr inthronisieren konnte. Von der Dominanz Parsons’ auch fiir
die franzosische Soziolgie und den Problemen, sich gegen diese Orthodo-
xie zu stellen, berichtet Bourdieu in seiner Selbstanalyse:

,,Die amerikanische Soziologie hatte als Folge der Wirkung ihres kapitolinischen
Dreigestirns Parsons, Merton und Lazarsfeld in den Sozialwissenschaften eine
Unzahl von Verstiimmelungen und Verzerrungen vorgenommen, die es galt,
durch eine, wie mir schien, unumgéngliche Riickbesinnung auf die Schriften
Durkheims oder Webers ungeschehen zu machen, deren beider Werk von Par-
sons vereinnahmt und entstellt worden war (vor allem schien es mir notig, Weber
neu zu iberdenken, um ihn von der neokantianischen Verkleidung zu befreien, in
die ihn Aron, sein Wegbereiter in Frankreich, gesteckt hatte).” (Bourdieu 2002:
82)

Damit ist sicherlich auch gemeint, dass die Klassiker durch Parsons von
ihren genuin historisch angelegten Erkenntnisinteressen und Erkenntnis-
richtungen entkleidet wurden, wie Dreitzel (vgl. Dreitzel 1972: 39) ver-
merkt. Eine insgesamt verstirkte Hinwendung zu historischen Fragen und
Arbeitsweisen wird dann kurz darauf im Zuge der Modernisierungsfor-
schung beobachtet, die vornehmlich fiir die Diagnose und Therapie der so-
genannten Dritte-Welt-Lander lange Zeitrdume der Entwicklung der west-
lichen modernen Gesellschaften heranzieht (vgl. Tilly 1972: 97). In diesem
Zuge nimmt sich dann auch die strukturfunktionalistische Systemtheorie
der historischen Perspektive an, allerdings nicht mit den Mitteln genuin
geschichtswissenschaftlicher Forschung, sondern mit Hilfe einer Theorie
der Evolution sozialer Systeme, die historisches Material zwar sortiert,
aber selbst nicht mehr historisch zu informieren ist und zudem mit teleolo-
gisch geschichtsphilosophischer Tendenz Geschichte als Entfaltung der
funktional spezifizierten Anpassungsleistungen im Ausgang von den west-
europdischen Entwicklungen beschreibt (vgl. Parsons 1972). Dies erfolgt,
ohne eigentliche Kriterien dafiir anbieten zu konnen, was es denn heifit,
dass ein soziales System eine Adaptationsleistung erhéht hat und wie es
die Notwendigkeit dafiir iiberhaupt erkennen kénnte. Es sei denn, man gibt
sich damit zufrieden, das spiter Erreichte ganz im Sinne europdischen
Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts auch fiir das Bessere zu halten.
Fiir die gegenwirtige Soziologie scheint der Bezug zur historischen For-
schung vor allem fiir die gesellschaftstheoretisch arbeitende Soziologie
durchgingig gegeben zu sein. Das Verhiltnis der beiden Disziplinen bleibt
dabei im klassischen Sinne aufgeteilt: Der Soziologie wird die Entwick-
lung von Strukturmodellen und bestenfalls die Formulierung von Theorien
der Strukturinderung zugewiesen, verstanden als allgemeine evolutions-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

theoretische Modelle, die den geschichtsphilosophischen Zug allerdings
ablegen konnten (vgl. Luhmann 1997: 569ff.). Eine starke geschichtswis-
senschaftliche Forschung im Dienste soziologischer Theorien findet sich
aktuell mit den kritisch sich mit Parsons gegen Parsons etabliert habenden
Neofunktionalisten um Alexander und Colomy. Die in diesem Umkreis
entstechenden Detailanalysen historischer Prozesse, die Modelle des von
Interessengruppen gesteuerten sozialen Wandels bevorzugen, finden je-
doch scharfe Kritiker, die monieren, dass so Soziologie als Soziologie auf-
gegeben wiirde, da sie vor lauter historischer Details nicht mehr zur Gene-
ralisierung des Wissens und damit zu Theoriebildung zuriick findet (vgl.
Schimank 1996: 239).

Auf Seiten der Geschichtswissenschaft wird in der Abkehr von einem
Historismus, der die Einmaligkeit historischer Abldufe untersucht und
auch oft auf Individualentscheidungen zurechnet, im 20. Jahrhundert ver-
stirkt auf sozialwissenschaftliche und insbesondere soziologische Theo-
riemodelle und Methoden zuriickgegriffen. Einen Prozess, den Eric Hobs-
bawm kiirzlich nochmals als ,,Anti-Ranke-Reaktion* (2004) bezeichnet
hat, in der der eher naive Glaube an die Erkldrung der Geschichte durch
die Narration einer sich selbst in verfiigbaren Dokumenten darbietenden
objektiven Realitdt durch die Einsicht in den konstruktiven Charakter der
an die historischen Abldufe herangetragenen Fragen und Problemstellun-
gen weichen musste (vgl. Hobsbawm 2004: 14 und Hobsbawm 1976:
139). Insgesamt verbunden war damit zudem die Ablosung einer national-
staatlichen, politischen wie religiosen Geschichte durch eine sozio-dko-
nomische, die Abkehr von einer reinen Ideengeschichte und die damit ver-
bundene Hinwendung zu sozialen und materialistischen Erkldrungsprinzi-
pien (vgl. Hobsbawm 1976: 141).

Dieser Prozess ldsst sich als Trend anscheinend in dieser Allgemein-
heit fiir die Entwicklung der Geschichtswissenschaften behaupten, auch
wenn die Arten und Weisen je nach nationaler Tradition voneinander ab-
weichen. So sind es beispielsweise in Deutschland die Deutsche Histori-
sche Schule der Nationalokonomie und der Marxismus (vgl. Hobsbawm
1976: 143) und in Frankreich die Orientierung an der Durkheim-Schule
durch die Griinder der Annales-Geschichtsschreibung, die auf sozialwis-
senschaftliche Fragestellungen und Methoden orientieren. In Deutschland
lasst sich die Abkehr vom Historismus am Streit der Nationalokonomen
Schmoller und Menger und in der Folge an Max Webers harscher Kritik
am Historismus der historischen Schule, vor allem im Aufsatz gegen Ro-
scher und Knies beobachten (vgl. Rossi 1987: 20ff.). Bei der franzdsischen
Bewegung handelt es sich um einen Autonomiekampf der Geschichtswis-
senschaft gegeniiber den Sozialwissenschaften, die, wie die Durkheim-
Schule mit ihrer historisch-vergleichenden Methode, die Historie lediglich
als Ergdnzungswissenschaft verstanden und verarbeitet hat. Wiederum
gemeinsam sind dann die weiteren Entwicklungen der institutionell auto-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 135

nomen Geschichtswissenschaft im Bereich der Sozial- und Wirtschaftsge-
schichte, die darauf verpflichten, sozialwissenschaftliche Methoden ge-
geniiber origindr historischen zu integrieren. Gemeint ist damit vor allem
eine quantitative Geschichte, die zur Erkldrung der sozialen und wirt-
schaftlichen Entwicklungen hauptséchlich auf die Auswertung von Statis-
tiken zurtickgreift (vgl. Kocka 1972). Die Entwicklung kann mithin auch
als ein sukzessives Uberwiegen der Strukturgeschichte gegeniiber der Er-
eignisgeschichte beschrieben werden.

Fiir Bourdieus Diskussion des Verhiltnisses der beiden Facher ist zu-
nédchst die franzosische Geschichtsschreibung maf3geblich, auch wenn er,
wie fast immer im Rahmen seines Werkes, seine Arbeiten an Weber riick-
bindet. Dennoch war die Debatte zwischen den Durkheimianern und den
Forschern der Annales fiir Frankreich, und nicht nur fiir Frankreich, pra-
gend. Die beiden Disziplinen Soziologie und Geschichtswissenschaft wur-
den woanders kaum so sehr angendhert wie im franzosischen wissen-
schaftlichen Feld — vielleicht noch in Deutschland mit der Geschichte als
historischer Sozialwissenschaft. Gegeniiber einem gemeinsamen Gegner,
der histoire historisante, entwickelte sich zwischen der Durkheim-Schule
und Marc Bloch und Lucien Febvre, den Begriindern der Zeitschrift Anna-
les d‘histoire économique et sociale, eine eher asymmetrische Komplizen-
schaft (vgl. Craig 1981: 298ff.). Die frithe Annales-Schule positionierte
sich in der Position des Héretikers bestindig mit und gegen die Durkheim-
Schule, wihrend diese umgekehrt die Annales mit Sympathie, aber den-
noch weitgehend desinteressiert bzw. immer noch als Ergdnzungswissen-
schaft beobachtete. Die spiteren Entwicklungen einer nouvelle histoire
nach dem Zweiten Weltkrieg haben sich allerdings weitgehend von dem
Erbe der Durkheim-Schule abgesetzt und die Annales stirker in Richtung
der Erforschung der symbolisch-kulturellen Dimension sozialen Lebens
orientiert. Zunichst im Rahmen der Mentalitiitsgeschichte, dann in stérke-
rer Anbindung an ethnologische und neuere kultursoziologische For-
schungsmethoden und Theorien. Und diese Anbindung an Ethnologie und
Kultursoziologie, einer Art historischer Anthropologie, schlieit in Frank-
reich explizit auch an die bildungs- und kultursoziologischen Studien
Bourdieus der 1960er und 1970er Jahre an (vgl. Raphael 1994: 386f.). Ne-
ben Analysen einer longue durée vor allem der Sozial- und Wirtschaftsge-
schichte treten nun auch Analysen der kulturell-symbolischen Diskontinui-
tiaten und im Vergleich zu den traditionellen Annales marginale Themen,
wie ,,Marginalitét, Volkskultur, Medizingeschichte, oder Mentalitdten und
Religion“ (Raphael 1994: 401).

Auch wenn Bourdieu Einfluss auf die Entwicklung der nouvelle histoi-
re in Frankreich getibt hat (Bourdieu 2004m: 98), so ist doch nicht dieser
historische Sachverhalt das hier interessierende Thema. Dariiber hinaus
geht es vielmehr um Bourdieus Verhiltnisbestimmung der beiden Wissen-
schaften und ihren Einfluss auf seine eigene Theorie- und Forschungspra-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

xis. Bourdieu beschreibt in einigen Gesprachen mit Historikern, dass die
Trennung der beiden Disziplinen, dhnlich wie dies Wehler fiir die Griin-
dungsphasen dargestellt hat, weitgehend rein institutionelle Griinde und
weniger wissenschaftliche bzw. wissenschaftstheoretische Griinde hat.
Bestes Beispiel fiir Frankreich sind ihm dabei die Historiker der Annales,
die um die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung und ihre Auto-
nomisierung gegeniiber den restlichen Sozialwissenschaften gekdmpft ha-
ben, wobei die Position des Hiretikers auf Dauer zu einer gleichermalien
die Soziologie abwertenden Positionierung gefiihrt hat, die umgekehrt von
der Soziologie der Geschichtswissenschaft gegeniiber eingenommen wur-
de (vgl. Bourdieu 2004m). Die wechselseitige Verdringung der Diszipli-
nen fithrt zur wechselseitigen Ignoranz — trotz der durchaus vorhandenen
inhaltlichen und methodischen Néhen. Befordert wird diese Tendenz durch
fruchtlose Diskurse, die sich in den Abstraktionshohen der Wissenschafts-
theorie bewegen und die einzelnen Disziplinen zu begriinden und gegenei-
nander abzugrenzen suchen, ohne die inhaltliche Arbeit und deren Pro-
bleme noch ernsthaft in den Blick zu bekommen oder auch nur inhaltlich
und methodisch irgendetwas beizutragen. Hier ist eine Grundeinstellung
von Bourdieus Arbeit angesprochen, in der erneut seine Abneigung ge-
geniiber der theoretizistischen Theorie zum Ausdruck kommt, die hiufig,
zumindest seiner Ansicht nach, von jenen betrieben wird, die den fachli-
chen Grundanforderungen konkreter Forschung kaum entsprechen kénnen
und statt dessen unentscheidbare Diskurse anzetteln, mit denen sie sich ih-
re eigene wissenschaftliche Existenzberechtigung erarbeiten (vgl. Bour-
dieu 2004m: 108f.). Mehr als zwei Jahrzehnte zuvor moniert auch Charles
Tilly die Langeweile und auch Hybris, die mit den wissenschaftstheoreti-
schen Debatten verbunden sind, die Hempel in die Geschichtswissenschaft
und auch die Sozialwissenschaften hineingetragen hat (vgl. Tilly 1972:
98f.). Wie schon Max Weber 1906 in seinem Text ,,Objektive Moglichkeit
und addquate Verursachung in der historischen Kausalbetrachtung® (We-
ber 1985: 271) sehr deutlich und klar gegen den Intuitionismus des Histo-
rismus eingewandt hat, ldsst sich das historische und soziologische Ver-
stehen und Erkldren nicht sinnvoll unterscheiden und gegeneinander ab-
grenzen. Einen unmittelbaren, einfithlenden Zugang zu den historischen
Primérquellen gibt es in der Geschichtswissenschaft genauso wenig wie es
fiir die Soziologie so einfach moglich ist, in der historischen Fiille der so-
zialen Wirklichkeit einige wenige Gesetze zu finden, die zukiinftige Ent-
wicklungen deduktiv und damit mit Falsifikationsanspruch prognostizier-
bar machte. Nomologisches Erfahrungswissen tiber das Handeln einzelner
ist fiir Weber zwar hilfreich und notwendig, es reicht aber nicht zu einer
Gesetzeserklarung, sondern dient der Beurteilung der Addquanz der Ideal-
typischen Konstruktion historischer oder allgemein sozialer Prozesse.
Dennoch verweisen die Notwendigkeit dieses nomologischen Erfahrungs-
wissens, das der alltdglichen sozialen Praxis entspringt, und die weitere

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 137

Notwendigkeit, dass auch in historischen Erkldrungen kausale Zurechnun-
gen auf Handlungen, Personen und andere Sachverhalte nur selektiv, nach
im Historismus verdrangten Pramissen und Kriterien erfolgen, darauf, dass
eben in jeder Tatsache Theorie steckt (vgl. Weber 1985: 275). Die umge-
kehrte Absage an die Gesetzeserkldrung im Sinne der nomothetischen Na-
turwissenschaften findet sich im Objektivititsaufsatz, wenn Weber
schreibt:

,Dal es sich dabei stets, auch bei allen sog. ,wirtschaftlichen Gesetzen‘ ohne
Ausnahme, nicht um im engeren, exakt naturwissenschaftlichen Sinne ,gesetzli-
che‘, sondern um in Regeln ausgedriickte addguate ursichliche Zusammenhén-
ge, um eine hier nicht niher zu analysierende Anwendung der Kategorie der ,ob-
jektiven Moglichkeit® handelt, tut diesem Satz nicht den mindesten Eintrag. [...]
Was sich nun als Resultat des bisher Gesagten ergibt, ist, dafl eine ,objektive*
Behandlung der Kulturvorgédnge in dem Sinne, daf3 als idealer Zweck der wis-
senschaftlichen Arbeit die Reduktion des Empirischen auf ,Gesetze® zu gelten
hitte, sinnlos ist. Sie ist dies nicht etwa, wie oft behauptet worden ist, deshalb,
weil die Kulturvorginge oder etwa die geistige Vorginge ,objektiv‘ weniger ge-
setzlich abliefen, sondern weil 1) Erkenntnis von sozialen Gesetzen keine Er-
kenntnis des sozial Wirklichen ist, sondern nur eins von den verschiedenen
Hilfsmitteln, die unser Denken zu diesem Behufe braucht, und weil 2) keine Er-
kenntnis von Kulturvorgingen anders denkbar ist, als auf der Grundlage der Be-
deutung, welche die stets individuell geartete Wirklichkeit des Lebens in be-
stimmten einzelnen Beziehungen fiir uns hat. In welchem Sinn und in welchen
Beziehungen dies der Fall ist, enthiillt uns aber kein Gesetz, denn das entscheidet
sich nach den Wertideen, unter welchen wir die ,Kultur® jeweils im einzelnen
Falle betrachten. ,Kultur® ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und
Bedeutung bedachter endlicher Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des
Weltgeschehens.” (Weber 1985: 179f.)

An diesem Zitat von Weber ist nun mit Blick auf Bourdieus Positionierung
zum Verhiltnis von Geschichte und Soziologie, wie auch fiir sein Verhilt-
nis zur soziologischen Theorie allgemein, gleich mehreres interessant: ei-
nerseits die Hervorhebung der kausalen Zurechnung mit Hilfe der Katego-
rie der objektiven Moglichkeit und andererseits die Reflexion des Wissen-
schaftlers auf seinen kulturellen Standort und die Wertideen, die die Aus-
wahl seiner Untersuchungsgegenstdnde anleiten. Zunéchst also ist die Ge-
schichtsschreibung von kausalen Zusammenhéngen nichts anderes als ein
Verfahren der kausalen Zurechnung. Ein solches ruht aber eben auf Selek-
tionen nicht nur des Quellenmaterials, sondern auch der Deutung und der
kausalen Reihung. Die Logik der Zurechnung erfolgt dabei durch die Kon-
struktion alternativer objektiver Moglichkeiten eines historischen Verlaufs,
um so den tatsdchlichen historischen Prozess aus der Fiille der Ereignisse
idealtypisch zu deuten. Das historische Geschehen kennt solche Moglich-
keiten zwar nicht, sondern verlduft, wie es verlaufen ist; aber

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

»die ,Geschichte® kennt sie immer, vorausgesetzt, dal sie Wissenschaft sein will.
In jeder Zeile jeder historischen Darstellung, ja in jeder Auswahl von Archiva-
lien und Urkunden zur Publikation, stecken ,Mdoglichkeitsurteile® oder richtiger:
miissen sie stecken, wenn die Publikation ,Erkenntniswert® haben soll“ (Weber
1985: 275).

Vor dem Hintergrund nomologischen Erfahrungswissens werden die histo-
rischen Geschehnisse als eine Moglichkeit neben anderen ebenso mogli-
chen Moglichkeiten idealtypisch vermittels von Abstraktionen konstruiert
und ihr Hergang durch Abgrenzung variiert gedachter Verlaufe gedeutet.
Fundiert ist dieser logische Prozess der Analyse in der grundlegenden
Auswahl des Erkenntnisobjekts auf der Basis von Wertideen, die bestimm-
te historische Abldufe fiir den Forscher (kultur-)wichtig und interessant
machen und andere vernachldssigen lassen. Darin steckt der klare Hinweis
auf die kulturelle Wertgebundenheit jeglicher kulturwissenschaftlicher
Forschungen, welcher Disziplin auch immer sie zugeordnet werden.

Die Kausalzurechnung durch den Bezug auf einen Raum objektiver
Moglichkeiten beinhaltet fiir Weber, dass die historische Forschung zu-
gleich Isolation singuldrer Ereignisse und Prozesse betreibt und die Gene-
ralisierung von Erfahrungsregeln vornimmt, die mogliche Abldufe kons-
truierbar machen. Mit der Darstellung der Logik der Forschung wird somit
schon die schulische Unterscheidung rein ideographischer versus rein no-
mothetischer Wissenschaften fiir Geschichte und Sozialwissenschaften,
geradezu fiir alle Kulturwissenschaften hinféllig. Und mit dieser Argumen-
tation Webers gegen den Historismus ldsst sich erneut Bourdieus Position
schirfer erkennen, der mit Weber sowohl Historiker als auch Soziologen
auf eine stirkere wechselseitige Bezugnahme zu verpflichten sucht. Dies
vor dem Hintergrund der Beflirwortung einer Aufhebung der Grenze zwi-
schen Geschichte, Soziologie, historischer Anthropologie und Okonomie:

»Weber kann Historikern jedenfalls die Kunst lehren, angesichts einzelner Ge-
genstinde ,universelle® Fragen zu stellen (und demgeméB ihr Objekt zu konstru-
ieren), und die aufgrund ihres Standpunkts ehrgeizigeren und eingebildeteren
Soziologen konnen von ihm lernen, ihre Fragen universellen Anspruchs ange-
sichts konkreter Fallstudien zu stellen. (Bourdieu 2004g: 23)

Unschwer ldsst sich an dieser Textstelle Bourdieus grundlegende For-
schungsstrategie erkennen, die er zumeist nicht mit Weber, sondern mit
Bachelards Formel: ,das Besondere als Fall des Moglichen zu behandeln®,
auf den Punkt bringt. Und Bourdieu scheint auch eine dhnliche Vorstel-
lung des Verhiltnisses beider Wissenschaften im Sinn zu haben, wenn er
davon ausgeht, dass ihre Trennung eine institutionelle, damit gegeniiber
Gegenstand und Methode rein artifizielle ist. So sieht Bourdieu anschei-
nend tatséchlich kaum einen Unterschied zwischen einer, freilich in einem
sehr speziellen Sinne gemeinten, Geschichtswissenschaft und einer, wiede-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 139

rum in einem sehr spezifischen Sinne gemeinten, Soziologie. Die eine, die
Geschichtswissenschaft, stellt er sich vor als eine ,.historische Soziologie
der Vergangenheit“, die andere, die Soziologie, als ,,eine Sozialgeschichte
der Gegenwart” (vgl. Bourdieu 2004m: 104). Auch wenn diese Definitio-
nen mit Blick auf Uberschneidungen in Gegenstandsbereich und Methode
ihre Berechtigung haben und auch wenn hier die Disziplinen in einer idea-
len Praxis wechselseitiger Bezugnahme und Befruchtung gedacht werden,
so handelt man sich mit einer solchen Bestimmung doch das sehr theoreti-
sche Problem ein, wie denn diese sehr vagen Zeitbegriffe Vergangenheit
und Gegenwart ,trennscharf* verwendet und als definierendes Kriterium
wissenschaftlicher Disziplinen eingefiihrt werden kénnen. Vergangen ist
zwar alles, was nicht gegenwirtig oder zukiinftig ist, aber was soll dann
Gegenwart bedeuten? Gegenwart kann man ja nur als das begreifen, was
weder vergangen, noch zukiinftig ist. In diesem Fall hingt man aber an
einer Definition, die einen zeitlich kaum benennbaren, erst recht nicht er-
forschbaren zeitlichen Bereich des punktuellen Umbruchs von Vergangen-
heit in Zukunft von Moment zu Moment fixiert. Dies kann aber wiederum
kaum gemeint sein. Vielmehr scheint hier Gegenwart als jiingere Vergan-
genheit gedacht, im Gegensatz zu einer dlteren Vergangenheit, die dann
auch direkt ,Vergangenheit® genannt wird. Die Bestimmung einer ,jiinge-
ren Vergangenheit® bereitet dann das eigentlich unlosbare Problem, zu
welchem historischen Zeitpunkt man diese Gegenwart beginnen lassen
will. 18., 19. oder 20. Jahrhundert? Und dann: Welches historisch kultur-
bedeutsame Ereignis soll die Zdsur von Vergangenheit und Gegenwart
markieren? Ohne dass Bourdieu diesen gedanklichen Schritt macht, 14sst
sich doch mit Bourdieu im Rekurs auf Webers kulturelle Wertidee iiber
Weber und Bourdieu hinaus an dieser Stelle weiterdenken:

Zunéchst kann die reflexive Denkfigur, die in Webers Selektionskrite-
rium der kulturellen Wertideen angelegt ist, mit Bourdieus von vornherein
reflexiv angelegte Feldtheorie prézisiert werden. Die Konstruktion eines
Feldes meint ja sehr grundlegend die Konstruktion eines Raumes objekti-
ver Moglichkeiten der Positionen und Positionierungen von Akteuren zu
einem spezifischen historischen Zeitpunkt — und dies weiter eingebettet in
eine historische Konstellation der sozialen Welt insgesamt. Der Feld- als
Strukturbegriff erlaubt Bourdieu also die préizisere Erfassung der Mog-
lichkeiten, die fiir einen Wissenschaftler zu einem spezifischen Zeitpunkt
bestehen, und dariiber hinaus lassen sich kontrolliert Hypothesen iiber die
gewihlten Strategien formulieren, wenn die Position des Forschers im
Feld genauso beriicksichtigt wird wie seine Herkunft und Laufbahn im so-
zialen Raum. Das, was fiir einen Forscher also als kulturwichtiges Ereignis
erscheint, hdngt vom jeweiligen Stand des wissenschaftlichen Feldes und
seiner Stellung in der sozialen Welt ab, dies nochmals spezifiziert fiir eine
sozial- oder kulturwissenschaftliche Disziplin. Die Einteilung der Vergan-
genheit in kulturwichtig/irrelevant kann vermittels eines solchen Instru-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

mentariums wiederum und nur historisch (re-)konstruiert werden und dies
durch die reflexive Analyse der jeweiligen Position des Wissenschaftlers.
Konsequenterweise und mit Blick auf die forschungspraktischen Einstel-
lungen sowohl von Weber als auch von Bourdieu diirfte dies der addquate
Weg zur Bestimmung dessen sein, was Bourdieu im Gesprich mit Lutz
Raphael so voraussetzungsvoll als Selbstverstindlichkeit dulert. Die Frage
nach dem Zeitabschnitt, den die ,,Sozialgeschichte der Gegenwart® er-
forscht, wird so tautologisch beantwortet: Das, was die Soziologie als Ge-
genwart zum Gegenstandsbereich hat, ist das, was die Soziologie im Laufe
ihrer disziplindren Entwicklungen zu ihrem Gegenstandsbereich erklart.
Ganz in diesem Sinne fordert Bourdieu denn auch eine historisch re-
flexive Geschichtswissenschaft, die, wie eine Soziologie im besten Sinne,
die eigenen Begrifflichkeiten bestdndig historisiert und damit kontrolliert
und sich auch in diesem Versténdnis dem scholastic fallacy weitestgehend
entzieht. Uber eine ,reine‘ Ideengeschichte oder auch die von Bourdieu
geschitzte Begriffsgeschichte von Koselleck hinaus fordert Bourdieu im
Rekurs auf seine Feldtheorie eine ,Begriffssozialwissenschaft (vgl.
Bourdieu 2004m: 112)38, die neben den semantischen Feldern der Begriffe
die korrelierenden sozialen Felder ihrer Produzenten erforscht. Bourdieu
teilt der Geschichtswissenschaft damit dieselbe Aufgabe zu wie der Sozio-
logie: Beide konzipiert er als Wissenschaften der Aufkldrung. Gerade der
Geschichtswissenschaft wird damit die Hauptfunktion eines kulturellen
Gedichtnisses im Verstdndnis soziokultureller Selbstvergewisserung und
Identitétskonstruktion genommen, wie sie die Nationalgeschichten erfiil-
len. Denaturalisierung auch der wissenschaftlichen Begriffe durch ihre
konsequent reflexive Historisierung ist fiir Bourdieu eine zentrale Dimen-
sion einer historischen Soziologie wie einer soziologischen Historie. Da-
rauf die Begriffsbildung einzustellen, ist eines der Ziele von Bourdieus
Theoriearbeit, wie er am Beispiel der Begriffs des symbolischen Kapitals
verdeutlicht. Der Begriff ist transhistorisch zu verwenden, ohne dabei
ahistorisch zu sein. Die Art und Weise der sozialen Beziehung, in der die
exponierte Stellung einer Person durch andere derart anerkannt wird, dass
sie soziale Macht und Einfluss erhilt, kann historisch hochgradig variie-
ren, ohne allerdings ihre Grundstruktur zu verlieren. Soziale Anerkennung
und Zurechnung von Macht und Einfluss bleibt soziale Anerkennung
durch andere, egal ob es sich um die Anerkennung gottlicher Berufung,
magischer Fahigkeiten oder auch akademischer Titel handelt. Eine ver-
gleichbare Begriffskonstruktion war schon bei der Bestimmung von Feld-

38 ,,Sie machen den Schritt in diese Richtung, und das ist bereits aulerordent-
lich wichtig. Aber es geniigt nicht, eine historische Genealogie von isolierten
Begriffen aufzustellen. Um die Begriffe wirklich zu historisieren, muf3 man
eine soziohistorische Entstehungsgeschichte der unterschiedlichen semanti-
schen Felder machen, in dem zu jedem Zeitpunkt jedes Wort eingespannt ist
in seine Relationen im Raum der Worter und dem Raum jener, die sie ge-
schaffen haben oder benutzten. (Bourdieu 2004m: 112)

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 141

grenzen zu finden. Gleichermalien ist schon in Kap. 2.2.4 vorgeschlagen
worden, Bourdieus Begriffsbildung insgesamt an die Gegenstandskons-
truktion zu binden. Soziale Rdume und Felder sind in einem weiten Sinne
topologische Konzepte zur Gegenstandskonstruktion der sozialen Welt der
Kabylen, sie werden aber im Laufe der Werksentwicklung und vor allem
im Zuge der Anwendung auf moderne Gesellschaften prézisiert und fur die
Erfassung einer Vielzahl unterschiedlicher Felder spezifiziert. Bourdieus
Begriffe sind inhaltsarm genug, um auf historisch hochgradig variable so-
ziale Welten angewandt zu werden; und zugleich sind sie spezifisch ge-
nug, um eine theoretisch kontrollierte Gegenstandskonstruktion durchzu-
fiihren. Nichts anderes meint Bourdieu, wenn er seine Begriffe als trans-
historisch, aber eben nicht ahistorisch beschreibt.

Diese historisch sensiblen Konstruktionen von Begriffen beinhalten
auch, dass die Art und Weise der Untersuchung und des Einsatzes von me-
thodischen und begrifflichen Mitteln je nach Gegenstand angemessen ent-
wickelt wird, also nicht eine Routineldsung fiir alle relevanten Untersu-
chungsgegenstdnde entwickelt und ihnen tibergestiilpt wird. Mit Bourdieu
sucht man zwar nach Feld- und Habitusstrukturen, dies aber in einer Wei-
se, in der die Untersuchung inhaltlich nicht vorentschieden, aber systema-
tisch kontrolliert ist. Im Unterschied zu Webers Typenbildung ist ein mehr
an Systematik mit mehr Detailverlusten, aber dafiir einer héheren erkennt-
nisleitenden Funktion verbunden. Dies in dem Sinne, dass nur eine begriff-
lich systematisch durchgearbeitete Theorie und Terminologie an empiri-
schen Untersuchungen lernen, damit systematisch erweitert und verbessert
werden kann. Vor diesem Hintergrund ldsst sich dann auch verstehen, was
sich Bourdieu von einer reflexiv und stirker auf Generalisierung angeleg-
ten Geschichtswissenschaft verspricht: eine systematische und fruchtbare
Anbindung an die Sozialwissenschaften insgesamt und die Soziologie im
Speziellen. Und mit Blick auf historisch vergleichende Untersuchungen —
die Methode, auf die Bourdieu seine Instrumentarien anlegt, wenn er im-
mer wieder betont, Unvergleichbares vergleichbar machen zu miissen und
dies in der Tradition von Durkheim und Weber — geraten beide Disziplinen
in einen Uberschneidungsbereich.

Trotz Bourdieus Pladoyer fiir eine Wiedervereinigung der Sozialwis-
senschaften ldsst sich aber wohl einwenden, dass die Andhnelung und Un-
terscheidung beider Disziplinen nur partiell und fiir die eben beschriebene
vergleichende Forschung triftig ist. Zum einen sind die Problemorientie-
rungen doch andere, wenn Historiker in den Details der Quellen aufgehen
und Soziologen Einzelfille vor allem mit Blick auf Theorie konstruieren.
Auch wenn die Methode und teils auch die verwendeten Theorien Uber-
schneidungen haben, so sind die (disziplinenkonstitutiven) Problemorien-
tierungen doch andere. Lepsius hat die von Bourdieu herangezogene klas-
sische Unterscheidung durch die Erforschung der Vergangenheit bzw. Ge-
genwart einmal durch die Spezialkompetenzen prézisiert, {iber die vor al-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

lem der Historiker gegeniiber dem Soziologen verfiigen muss, wenn er der
ndheren Vergangenheit nahezu unverfiigbare Institutionen- und Kulturzu-
sammenhénge untersucht. Zudem bleibt das historische Interesse auch auf
Verstehen und Erkldren sogenannter sozialer Totalphdnomene orientiert,
wihrend die Soziologie weiterhin hauptséchlich auf die Konstruktion von
Strukturmodellen und Theorien zur Erklérung sozialer Prozesse insgesamt
orientiert ist. Trotz der auf die Totalitdt des Sozialen ausgerichteten Kons-
truktion des Forschungsdesigns, fiigen sich m.E. auch Bourdieus Arbeiten
dieser Unterscheidung, sind sie doch an der Entwicklung von feld- und
habitustheoretischen Strukturmodellen orientiert, dies allerdings hochgra-
dig historisch sensibel, auch wenn es sich bei den Theoriebegriffen um
Generatoren fiir Fragen handelt (vgl. Bourdieu 2004i: 141). Bourdieu sieht
zwar das Erkenntnisziel der Soziologie nicht darin, dass sie giiltige Struk-
turmodelle beschreibt, sondern darin, ,,universelle Schemata fiir Fragestel-
lungen und Erklarungen zu liefern* (Bourdieu/Chartier 2004: 77), gewis-
sermaflen einen soziologischen Denk- und Arbeitshabitus. Dennoch for-
muliert Lepsius eine Verhaltnisbestimmung, die weitgehend mit der Bour-
dieus zu vereinbaren und zudem an den konkreten Forschungspragmatiken
orientiert ist:

,.Die hiufig geforderte ,Historisierung der Soziologie‘ und der ,Soziologisierung
der Geschichte* kommen diesen Vorstellungen entgegen. Doch darf dazu be-
merkt werden, daf3 beides nicht zum gleichen Resultat fithren wird. Unter Histo-
risierung der Soziologie oder der Entwicklung einer historischen Soziologie kann
nur gemeint sein eine Ausweitung der soziologischen Analyse auf historische Er-
fahrungsobjekte, also die Verstirkung der komparativen Methode auf einen Ver-
gleich zu verschiedenen Zeitpunkten (t, t1, t2) bzw. eine Verlaufsanalyse; nicht
jedoch kann damit gemeint sein, die Soziologie habe sich der Analyse histori-
scher Totalphdnomene zuzuwenden und ihre eigenen Erkenntnisabsichten dabei
aufzugeben. Gleichermafien kann eine Soziologisierung der Geschichte nicht
heiflen, alle historischen Analysen hétten sich innerhalb soziologischer Fragestel-
lungen zu bewegen, sondern lediglich, die Geschichtswissenschaft solle explizi-
ter als bislang soziologische Hypothesen benutzen.* (Lepsius 1976: 128)

Da Lepsius’ Text in der urspriinglichen Fassung 1968 formuliert wurde,
konnten sicherlich einige Entwicklungen gerade der nouvelle histoire und
der Geschichte als historischer Sozialwissenschaft, wie etwa der Alltags-
geschichte mit ihrer Hinwendung zu gerade auch ,mikrosoziologischen®
und ethnologischen Ansitzen, nicht angemessen beriicksichtigt werden.
Was Bourdieu dem von Lepsius skizzierten Verhéltnis hinzufiigt, ist die
Einforderung einer wissenschaftlichen Reflexivitit gegeniiber den Katego-
rien der Facher.

Damit verbunden ist im Bourdieuschen Theoriegebdude die Absage an
sogenannte Grof3theorien, die weitgehend ohne die Miihen einer histori-
schen Prifung einzelne historische Entwicklungen zu einer Theorie genera-

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER | 143

lisieren und fiir transhistorisch giiltig erkldren. Immer wieder wird Parsons
als Hauptvertreter einer solchen Grofitheorie angefiihrt, die sich durch die
historisch angelegte Empirie nicht mehr informieren ldsst und ihr AGIL-
Evolutionsmodell der historischen Wirklichkeit tiberstiilpt. Das gleiche gilt
fuir alle Modelle, die flir eine longue durée tendenzielle Gesetze formulie-
ren, wobei nicht nur die Forscher der Annales gemeint sind, sondern auch
die ,einfachen‘ Modernisierungstheorien sowie Klassiker der Soziologie
wie Weber (Rationalisierung) und Elias (Zivilisationsprozess). Problema-
tisch erscheint bei solchen lois tendencielles, dass sie eine Vielzahl einzel-
ner duferlich dhnlicher Phdnomene unter ein Entwicklungsgesetz bringen,
die bei genauerer historischer Analyse vielleicht nicht viel miteinander zu
tun haben. Bourdieu fiihrt exemplarisch die Zivilisationen der Ehre in der
Kabylei an, die nur verstanden werden konnen, wenn bedacht wird, dass
Beleidigungen mit dem Tode bestraft werden konnen: ,Ich glaube, daf3
sich das Leben der Intellektuellen vollstindig verdndern wiirde, wenn sie
jedesmal, wenn sie jemanden beleidigen, ihr Leben riskierten® (Bourdieu/
Chartier 2004: 82).

Bourdieu belésst es nicht damit, die inhaltlichen Néhen, die moglichen
wechselseitigen Beziige und die fiir eine wissenschaftliche Geschichtswis-
senschaft wie Soziologie notwendige Reflexivitit zu benennen und einzu-
fordern, sondern sucht nach Griinden fiir die trotzdem andauernde wech-
selseitige Ignoranz und Abwertung der Féacher. Diese Punkte sind in seinen
Arbeiten zwar nicht breit ausgefiihrt, aber er skizziert ein Forschungspro-
gramm, mit dem die Differenzen der Disziplinen — und damit sind im End-
effekt nicht nur Soziologie und Geschichte gemeint, sondern auch die wei-
teren ,kiinstlich getrennten Sozialwissenschaften —, die nicht auf Unter-
schiede der Problemstellungen, Methoden und Erkenntnisinteressen zu-
riickzufithren sind, erforscht und Mittel zu ihrer Beseitigung entworfen
werden konnen. Es sind dies die eingangs mit Wehler benannten institu-
tionellen Griinde, die die Disziplinen in vielen Punkten unsinnig vonei-
nander trennen. In institutionen- und disziplinengeschichtlicher Perspekti-
ve wiirden feldtheoretisch angeleitete Untersuchungen Bedingungen der
Etablierung der Soziologie als eigenstindige Disziplin erforschen und die
jeweiligen Beziige der neuen und der alten Disziplin zum Feld der Macht
und zueinander in den Blick nehmen. Ein weiteres Thema wéren ein histo-
rischer Vergleich der nationalen Eigenheiten der Etablierung der Facher
und ihres Verhéltnisses zueinander und zu anderen Feldern (vgl. Bour-
dieu/Chartier 2004: 75ff.; Bourdieu/Raphael 2004), damit verbunden eine
Untersuchung des internationalen Ideenaustauschs (vgl. Bourdieu/Raphael
2004: 107). Und das dritte Thema wéren die nationalen reproduktiven Me-
chanismen, die vor allem auch in den jeweiligen Bildungssystemen zu
verorten sind und die Habitus der Wissenschaftler (mit-)sozialisieren.
Bourdieu denkt dabei beispielsweise an den Unterschied der universitiren
Ausbildung in Deutschland und Frankreich, wobei in Deutschland stiarkere

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Néhen zu Nachbardisziplinen der Geschichtswissenschaft schon allein da-
durch hergestellt sind, dass die meisten Historiker ein Studium mit Neben-
fachern zu studieren haben (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 105).

Mit einem nach diesem Muster umgesetzten Forschungsprogramm wi-
re dann die Perspektive auf das Verhiltnis der Wissenschaften in eine his-
torische und soziologische Untersuchung tiberfiihrt, deren Durchfithrung
weiterhin Aufschliisse zur Verhiltnisbestimmung erbringen wiirde. Bour-
dieus fortwihrendes Pladoyer dafiir, dass Debatten nicht nur der Grenzbe-
stimmung unterschiedlicher Disziplinen, sondern auch divergierender wis-
senschaftlicher Paradigmen meist fruchtlos, unentscheidbar und Positio-
nierungskdmpfe mit Blick auf die Position im Feld darstellen, wird als
Entwurf fiir eine konkrete historische sozialwissenschaftliche Praxis ex-
emplifiziert (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 108).

14.02.2026, 14:17:51. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409343-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

