Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:
Bilder und Szenen eines Entwurfs kultureller Bildung'

Wiebke Lohfeld

1. Einleitung

Ausgehend von meiner Beschiftigung mit Prozessen des Beheimatens in
Erzihlungen arbeite ich im Kontext der Lehre zur dsthetischen Bildung mit
kiinstlerischen Strategien zeitgendssischer Performance-Kunst zu Heimat(lo-
sigkeit). In diesem Beitrag sind daher die persénlichen Definitionen von
Studierenden, die in einem Seminar zum Thema Heimat gearbeitet haben,
integriert. Sie sind im Seminar der recht allgemeinen Aufforderung gefolgt,
sich in eine Bewegung zu begeben, um Spuren von Heimat zu sammeln. Es
blieb offen, was fiir Spuren dies sein sollten, lediglich ein Auftrag zur Doku-
mentation ihrer Spuren bestand. Es war die Bewegung des Gehens — sowohl
ganz konkret durch die Landschaft der eigenen Heimat zu gehen als auch die
eigene Positionalitit zu benennen. In der Praxis des Gehens sollten sie Frag-
mente ihrer Beziehung und ihrer Position zu und in Heimat aufgreifen. Dabei
wurde Gegangen-Sein als Bewegung gesehen, die zuriickfithrt. Sich aus der
Landschaft vertrauter Heimeligkeit hinausbewegen — mit seichten Schritten
oder schnellen, ruckartigen oder lauten — mit dem Korper auf dem Weg sein

1 Das Thema dieses Beitrags, dessen Anlage und Bezugspunkte, sind vor dem Krieg
Russlands gegen die Ukraine entstanden, auch die Hinzunahme einer kritischen Les-
art des Heimatbegriffs lasse ich aufen vor. Dass sich aber kritische Resonanzen wih-
rend des Lesens ergeben, halte ich fiir unbedingt erforderlich. Bilder und Resonanzen
konnen das Gelesene, Gesehene und Empfundene weitertragen und jene Aspekte auf-
werfen, die ich nicht mitgedacht und -gemeint habe. Der Beitrag entwirft bewusst Un-
schirferelationen des Heimatbegriffs und verfolgt nicht das Ziel, diese aufklérerisch
und kritisch zu [6sen. Anschliisse finden sich in meinen Arbeiten zur jiudischen Emi-
gration im Nationalsozialismus (Lohfeld 2019) zum Raum (Lohfeld 2020) und der 4s-
thetischen Bildung.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

und Heimat hinter sich lassen und ihr gleichzeitig begegnen. Im Spiel mit der
Aufforderung, sich der Heimat zu nihern und zu entfernen, erkennen und
verstehen. Der Kiinstler Daniel Beerstecher stand als Inspiration mit seinem
Werk »Walk in Time« als Vorbild zur Verfiigung. In seiner Performance ver-
folgte der Kiinstler die strikte Regel mit ca. 0,121 km/h eine Strecke von 42,5
Kilometern zu laufen, um dabei die Verinderungen seines eigenen Daseins
im Kontext der durchschrittenen Welt zu ergriinden. Die nachtraglich erar-
beiteten Werke der Dokumentation von Zeit und Raum bilden Spuren und
Abdriicke seiner Heimreise, z.B. farbliche Zeitspiralen und Fotomontagen.*

Abb. 1: Der Wald.

© Anna-May Lohfeld 2023

Neben den in den Kisten eingespielten sprachlichen Spuren, sammel-
ten die Studierenden der Universitit Koblenz Fotos, Filmspuren, Musiken,
Audiospuren. Ein Teppich geteilter Heimatbilder webte sich im Kontext
des Seminars auf einem elektronischen Padlet. Ein »Anderssehen« (Wal-
denfels 1999: 148ff.) im Durch-die-Landschaft-Gehen kann als ein Modell der
Uberwindung und Anniherung in kultureller Bildung angestofen werden.
raus:reisen — und dann?

2 https://walk-in-time.de/edition.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,



https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition
https://walk-in-time.de/edition

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

Anhand von vier Punkten werden im Folgenden Anschliisse und Begriin-
dungen fir kulturelle Bildung vorgestellt, wobei ein Heimatbegriff vorausge-
setzt ist, der sich vor allem in lindlichen Riumen an der Landschaft, dem Ver-
lust der selbigen und der Riickbesinnung auf sie festmacht. Jede Landschaft,
so Edward S. Casey, ist

»thick with history, experience, and bodily ingression. What matters in a
given landscape is where you are. [...] For landscape is the ultimate wherein,
or circumambience, that gives direction and identity to the lives of those
inhabiting that it or living in its close proximity.« (Casey 2013 98)

Ausgangspunkt ist also ein Bild von Landschaft, das diese eng mit ihren Be-
wohner*innen zeichnet und verbindet. Sie ist daher nicht blof§ Natur oder
Materie, sondern materielle unbesitzbare Identitit als Erfahrung (vgl. ebd.).
Die Zerstérung dieser Erfahrungsquelle - wie in Abb. 1 deutlich - bleibt
in diesem Bild nicht auflerhalb von Betrachter*innen, sondern betrifft sie
unmittelbar. Mit Ansidtzen kultureller Bildung in lindlichen Riumen wer-
den Unmittelbarkeiten bespielt, hervorgeholt, sichtbar gemacht, verstirke,
zuginglich gemacht. Fiir den vorliegenden Beitrag, dem eine Lecture Perfor-
mance zugrunde liegt, sind diese Grundideen leitend. Im Folgenden wird also
1. ein Anlass fiir kulturelle Bildung skizziert, 2. die Grundlage der kulturellen
(Heimat)Bildung anthropologisch dargelegt, 3. die anthropologische Voraus-
setzung fiir eine performative Praxis begriindet und 4. die performative Praxis
in dsthetischer Bildung als Teil biografischer Selbstbildung verdeutlicht. Patin
fiir eine inhaltliche und gestalterische Spur ist Mascha Kaléko mit ihrem
Gedicht »Kein Kinderlied«* sowie das Bild einer sich immer wieder drehen-
den und ablaufenden Sanduhr. Im folgenden Text sind die unterschiedlichen
Elemente aus dem Gedicht in vier Motiven aufgefichert. Dabei wird versucht,
den Rhythmus der vergehenden Landschaft und der Heimat, sprachlich
einzuholen: »rein:zoomen«/»zurtick:kehren«/»raus:reisen«/»land:schaffen«

»Wir haben keine Zeit mehr!«Ich drehe die Sanduhr um, sie steht in der Mit-
te des Raumes etwas erhoht. »Wir sollten uns beeilen!« »Eine halbe Stun-
de—und dann ist es vorbei.«

3 In der Lecture Performance am 20.05.22 wurde die musikalische Interpretation dieses
Gedichts von Mascha Kaléko durch Dota Kehr angesprochen: Dota (2020), veréffent-
licht bei Kleingeldprinzessin Records (LC 09274).

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

219


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220  Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

2. Zum Anlass kultureller Bildung in landlichen Raumen
»rein:zoomen«

»Wohin ich immer reise,
ich fahr nach Nirgendland.
Die Koffer voll von Sehnsucht,
die Hande voll von Tand.

So einsam wie der Wiistenwind.
So heimatlos wie Sand:
Wohin ich immer reise,

ich komm nach Nirgendland.«

Mascha Kaléko

Der lindliche Raum: ein Nirgendland? Die Singerin DOTA hat dieses Ge-
dicht der jiidischen Dichterin Mascha Kaléko vertont, die u.a. ihre Entwur-
zelung als Verfolgte des Nationalsozialismus zum Thema ihrer Lyrik machte.
Dieses Gedicht und die Melodie begleiten mein Nachdenken iiber Land-
schaft, Heimat und Heimatlosigkeit. Welches Land ist gemeint? Ich streife
nur einen Ausschnitt: die lindliche Region des Westerwaldes, die im anfangs
eingefiigten Bild skizziert ist.

Vor nicht allzu langer Zeit waren die Hiigel des Westerwaldes dicht be-
wachsen; fast drohend dunkel erhoben sich hier und da die gritnen Tannen bis
an die Straflen heran, die sich durch die hiigelige Landschaft winden. Das Bild
entlang der Strafen und Hiigelketten hat sich in den letzten Jahren verdndert:
Wo griine Tannen dicht an dicht standen, sehen wir jetzt abgeholzte Gebie-
te oder braune, abgestorbene Biume. Eine Reise durch diese Landschaft wird
nicht mehr begleitet durch die starke und ins weite Land reichende Kraft der
gesunden griinen Hiigelketten, die gleichfalls ein Versprechen sind: »Ein Kof-
fer voll von Sehnsucht!«, wie Mascha Kaléko schreibt. Wohin zieht es den Blick
in der Landschaft? Sehnsucht - sich rein:zoomen — in die Weite, die bestindige
Welt der immer gleich anmutenden Fiille des Waldes.

Aber: Bezugspunkte fiir den Blick verdndern sich und die sichtbare Ent-
wurzelung der Landschaft irritiert Betrachter*innen. Der Borkenkifer sowie
die Trockenheit der letzten Jahre haben Bilder von Landschaften entstehen las-
sen, die den vorherigen nur noch ansatzweise gleichen: Landschaft schafft sich
ab und frisst Locher in sich hinein. Oder wird gefressen?

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

mHeimatc ein Gefithl der Vertrautheit. Gemeinsame Zeit mit Freunden und
Familie. Mit dem Begriff sHeimat« verbinde ich den Ort, an dem man in der
Kindheitviel Zeitverbracht hat. Auch heute noch gibt mir der Geruch des Wal-
des ein Cefiihl der Vertrautheit und Geborgenheit, die mich jedes Mal aufs
Neue mit Gliick fiillt.«

Alena

»Wir haben keine Zeit mehr!«»Wir sollten uns beeilen!« Ich drehe die Sand-
uhr um —wie lange noch?

Das zweite Motiv: »zuriick:kehren« als Teil des menschlichen »unstillbaren
Heimat-Bediirfnis«, was Karl-Siegbert Rehberg betont, wenn er Heimat als
»Sehnsuchtsbegriff gegen die Heimatlosigkeit der Moderne« (Rehberg 2013:
165-166) konzipiert.

»Die Koffer voll von Sehnsucht,
die Hande voll von Tand.«
Mascha Kaléko

Was tragen wir mit uns herum, wenn wir zuriick:kehren?

3. Anthropologische Uberlegungen zuriick:kehren

Mit den Blicken die Umrisse bekannter und lang eingeprigter Strukturen su-
chen, die fiir Heimat stehen. Den Ort, die Stitte der kindlichen Sorglosigkeit,
die Geriiche, Beziehungen und Landschaften der Zugehdérigkeit abtasten. Das
Wieder:er:kennen und Sichwieder:finden in den Schemen bekannter Umrisse
(m)einer Landschaft — sei es der Kirchturm, der auftaucht, wenn der Zug um
eine Kurve fihrt, eine Flussbiegung, die verspricht, dass es nur noch zwei wei-
tere Windungen sind, bis der Zug einfihrt in den Bahnhof und die Menschen
am Gleis, die warten, ein Willkommen in der Geborgenheit des Versprechens
aufgehoben zu sein versichern.

Wahrend der Zugfahrt hat sich das visionierte Bild in einer immer gleichen
Variante in der Vorstellung des zu erwartenden Ankunftsereignisses wieder-
holt: geradezu ikonisch. Helga Peskoller (2019) spricht beispielsweise in Bezug

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

221


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

auf tief erfahrene Erlebnisse in der Natur, den Bergen bei ihr, von »in ihr ste-
henden Bildern« (Peskoller 2019: 132).

Die Bilder stehen —steht die Zeit? Ich drehe die Sanduhr um. Sie verrichtet
ihr Werk, kann nicht anders, steht nur still, wenn es vorbei ist.

Das zuriick:kehren spielt sich in dem hier gezeichneten Bild (das Einfahren in
den Heimatbahnhof) als ikonischer Zugang zu dem von Rehberg benannten
unstillbaren Heimat-Bediirfnis ab. Ist dieses stilisiert zu einer Ikone, wenn be-
stimmte Formationen in einem erinnerten Bild geronnen bleiben, das Heimat
(so oder so) verkorpert?

Die Ikone ist zum einen »Kultbild, ein geweihtes Tafelbild der orthodoxen
Kirchec, heif3t es im Fremdworterlexikon und ethymologischen Worterbuch.
Dort heifdt es ebenfalls: Zum anderen bedeutet der Begriff aber auch »Perso-
nen oder Sachen als Verkérperung bestimmter Werte, Vorstellungen, eines be-
stimmten Lebensgefiihls« (Kluge 2011: 438). Heimat als Ikone erfahrbar im zu-
riick:kehren? Ich bin mir nicht sicher.

Vielleicht ist es, wie Max Imdahl (1980) es in seiner Methode der Ikonik
vorschligt, ein wiedererkennendes Sehen, das zusammen mit einem sehenden
Sehen eine das Bild iibersteigende Ordnung und Sinntotalitit ermdoglicht.
Eine Form der Selbsterkenntnis? Also: das gesehene Bild der Landschaft — des
Kirchturms, um im Beispiel zu bleiben — verkorpert nicht nur das im Inne-
ren stehende Bild, das es wiederzuerkennen gilt und den Gegenstand schon
vorwegnimmt, sondern im Prozess des Sehens - in actu also, wenn der Zug
in den Bahnhof einlduft — wird offenbar Erkenntnis gesehen, als ganz eigene
Wirklichkeit einer zuriick:ge:kehrten Seins-Qualitit. Diese ist getrieben, so
wiirde Rehberg sagen, von einem Bediirfnis nach Heimat, dem Dringen nach
einer Bestitigung des Dazu- oder Dahingehorens und damit verbundener
Vergewisserung unseres Da-Seins.

»Heimat ist fir mich, einen festen Ursprung zu haben. Dieser kann manch-
mal unscharf oder weit entfernt sein, aber man ist fiirimmer mit ihm verbun-
den. Das Leben ist ein grofies Abenteuer, bei welchem fiir mich die Heimat
der Start- und Zielpunkt ist.«

Annalisa

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

»In aller erster Linie ist die Stadt Kdln meine Heimat. Hier bin ich geboren,
aufgewachsen, in die Schule gegangen, meine besten Freunde habe ich hier
kenngelernt und viele Erfahrungen gesammelt. Wenn ich mit dem Zug aus
Koblenz nach Kéln reinfahre und die Skyline sehe, weifd ich, ich bin zuhause.
Mein Herz schlagt schneller und ich bin gliicklich und froh wieder da zu sein.«
Clara

»Sobald ich in unsere Kleinstadt fahre und diese Basilika sehe, (iberkommt
mich ein Heimatgefiihl. Ich bin angekommen. Angekommen in meinem Zu-
hause, in meiner Heimat.«

Katharina

Die Sanduhr verrinnt mit den Bildern—ich drehe sie um —erneut ein Anhal-
ten des Endes —wohlwissend, dass dieses unaufhaltsam ist.

»Wohin ich immer reise,
ich komm nach Nirgendland«
Mascha Kaléko

Ein Begriindungsversuch im Geborensein: Der Mensch verhandelt sein Le-
ben zwischen dem Noch-nicht des Zustands des Geborenseins und dem Nicht-
mehr im Tode, so die Herausgeber*innen des Bandes »Das Imaginire der Ge-
burt« (Brumlik/Hinsch/Wulf 2008).

Folgen wir dem Gedanken kurz: Man wird in eine bestehende Kultur
hineingeboren, in die Geschichtlichkeit des nahen und weiten Umfeldes. Die
Landschaft ist schon da, die Menschen sind schon da, Deutungen sind schon
da. Es gibt keine freie Wahl, den Anfang des Lebens zu wihlen, wodurch
prinzipiell eine Situation der Welt- und Selbstfremdheit uniiberwindbar das
Leben bestimme. Die Autor*innen konstatieren: »Der Mensch wird sich selbst
zur Frage, auf die er immer nur vorliufige Antworten findet. Geboren zu wer-
den ist die Folge des Handelns Anderer« (ebd.: 10). Diese Anderen erzihlen die
Geschichte des Geborenen, diese Narration kennzeichnet die bestehende so-
ziale und symbolische Ordnung, auf die das neue Leben immer Bezug nimmt.
Die Narrationen iiber den Eintritt eines Lebens in die es bestimmenden Ord-

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

223


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

nungen — der Familie, des Ortes, der Religion, der Landschaft — werden in
Bildern festgehalten — in realen Bildern, in Erinnerungsbildern, in inneren
Bildern, die zusammengenommen die Gemeinschaft der Familie als soziale
Einheit konstituieren und iiber Jahre erhalten kénnen.

Ein zuriick:kehren zu diesen Ikonen des Ursprungs konstituiert in diesem
Gedankengang die prinzipielle Hoffnung auf die Bewiltigung der uniiber-
windbaren Weltfremdheit. Angedeutet z.B. in den inneren Bildern, die auf
der Zugfahrt in den Bahnhof schon da sind, die wiedererkannt werden, die
die Ordnungen des Geborenseins vorwegnehmen. Damit, so die Autor*in-
nen, tritt der Mensch ein in den kollektiven Charakter der Erinnerungskultur
der familialen Gemeinschaft. Die Gemeinschaft hat Liebe und Freundschaft
erfahren lassen, hat Anerkennung gestiftet. Diese Erfahrung hat nach der
Geburt als Startpunkt die Uberbriickung fiir die Herausbildung eines Selbst-
gefithls gebildet. Erfahrene Anerkennung in diesem Sinne, so kann man
mit Andreas Schmidt sagen (2003), ist der Heimatraum. Jene Silhouette der
Landschaft - die Ikone - die beim zuriick:kehren sehend und wiedererkennend
erscheint, steht symboltrichtig in der Erinnerung, als Bild und Narration der
erfahrenen Anerkennung und des tiefen Gefiihls fiir Zugehorigkeit Patin.

Und dann: Ich fahre nach Nirgendland.

4. Heimatlosigkeit raus:reisen
Eine raus:reise ist jene biografische Bewegung, die vor der Riickkehr liegt.

Die Sanduhr wird ein weiteres Mal umgedreht: Die Zeit verrinnt zu schnell,
sowohl nach vorne als auch nach hinten. Erinnern, aber dieses Mal entsteht
ein anderes Bild:

Der Zug biegt um eine Windung, um eine weitere, die Hiigel, der Kirchturm
verschwinden, statt sich aufzutun - sich entfernen, um zuriickzukehren.

Um diese Bewegung zu fassen, greife ich auf die Idee der konstitutiven Hei-
matlosigkeit von Helmuth Plessner zuriick (vgl. Plessner 2009). Wahrend ich
bisher vor allem auf die raumliche Dimension Bezug nehme, indem ich das
Bild der Reise, der Riickkehr, mit einer physischen Reise als (vorgestelltes) Bild
in den Westerwald getragen habe, geht esjetzt um die prinzipiell im Menschen
angelegte Moglichkeit, sich aus sich heraus zu bewegen und von aulen auf sich
selbst zu blicken. Eben raus:zu:reisen. Darin erweist sich der Mensch als beson-

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

ders: Er ist die Ikone seines Selbst sozusagen. Dies ist weder raumlich noch
zeitlich zuverstehen, sondern entspricht seinem Wesen. Dass der Mensch, der
in die Welt geworfen und im Prinzip entfremdet ist, sich selbst als jemanden
erlebt, der erleben kann, bildet nach Plessner die Voraussetzung seiner immer
bleibenden Heimatlosigkeit.

Wahrend der Zug um die Biegung fihrt und ein erinnertes und narratives
Bild der Heimat auftaucht, bemerkt die heimkehrende Person, dass sie die-
ses Bild entwirft und nur hofft, dass sich die Erfahrung der Heimat wiederbe-
lebt — es bleibt aber ein Hoffen. Erst die Praxis bei der Einfahrt des Zuges stellt
die Heimat her, als auferhalb von ihr liegende Wirklichkeit. In dem Bezug auf
Heimat - als Zufluchtsort der Erinnerung an die Narration der Geburt — wird
in der Perspektive Plessners das Individuum »Subjekt seines Erlebens, seiner
Wahrnehmung und seiner Aktionen« (ebd. 2009: 11) und thematisiert das An-
gewiesen-Sein auf die Herstellung des »Bei-sich-Seins« (Rehberg 2013: 178).
Das wiederum ist die Sehnsucht: die raus:reise zu itberwinden und anzukom-
men.

»Heimat ist fiir mich ein Ort, an dem sich (iber viele Jahre hinweg Erinnerun-
gen angesammelt haben.«
Alina

»Heimat bietet mir Gefiihle der Geborgenheit und Sicherheit, sie integriert
Empfindungen der Vertrautheit und stellt Orientierungspunkte zur Verfii-
gung. Mit dem Begriff >Heimatcsind Erfahrungen der Verwurzelung, Tradi-
tionen und Rituale verkniipft. Aber auch unzdhlige Geschichten und Marme-
ladenglas-Momente.«

Annika

Habe ichim Blick, wie die Zeit vergeht? Haben wir im Blick, wie der Sand uns
durch die Finger rinnt, der Boden sich auftut, wenn wir uns fortbewegen? Ich
drehe die Sanduhr nochmals um.

In dem Motiv des raus:reisens, wie ich es mit Plessner aufgegriffen habe, deutet
sich an, was mit kultureller Bildung — oder konkreter: mit kiinstlerischen Zu-
gingen — angestofRen werden kann. Kulturelle Bildung kann ein Anstof zum
raus:reisen und zuriick:kehren sein, sie kann eine Aufforderung zur Positionie-

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

225


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226  Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

rung sein und zum ver:orfen. Dafiir gibt es in der postmodernen Gesellschaft,
postfaktischer Politik und in ausgefrasten Landschaften ausreichend Grund.

»Die>Heimatg; sie ist fiir mich kein analytischer Begriff, sie ist nicht definier-
bar, dennsieisteine synthetische Bezeichnung fiirall die individuell erlebten
Momente, Erfahrungen und Wahrnehmungen, beginnend bei der Kindheit.
Zu wissen, wo man hingehért, wo man herkommt und wo man Zuhause ist,
entspringt dem Zusammenspiel tausender kleiner Erlebnisse sowie gewohn-
ter Umgebungen, Gerdusche, Menschen, Gemeinschaften, Vereine, Abldufe,
Gewohnheiten, Traditionen und wichtiger Platze.«

Lea

»Heimat fangt bei mir an: wenn ich mich physisch und mental angekommen
und wobhl fithle, dann bin ich meine Heimat.«
Lena

»Es gibt einen Ort, der fiir mich etwas unkonventioneller Heimatsgefiihle wi-
derspiegelt, und zwarden eines Flughafens. In Flughafen empfindeich ein Ge-
fithl des Vertrauens, ein Gefiihl das eng an mein Heimatgefiihl grenzt. Um
mich herum sehe ich, wie dieses Gefiihl in den Leuten 6ffentlich zum Vor-
schein kommt. Leute aus aller Welt, alle mit verschiedenen Geschichten, ver-
schiedenen Vergangenheiten, verschiedenen Zielen, sind an diesem Ort, um
zuihren eigenen>Heimaten<zu gelangen. In der Luft liegen Gefiihle der Trau-
er einer Verabschiedung, gemischt mit der Wiedersehensfreude. Der Flug-
hafen ist ein Tor, durch welches die Menschen gehen, um zu ihren bestrebten
Destinationen zu gelangen. In unserer heutigen Welt kann der Flughafen als
Mittel unter anderem zur Heimkehrung gesehen werden.«

Clara

»Dazu gehdren beispielsweise Vogelzwitschern, das Quaken der Frosche
oder das mal ruhige, mal wilde Pldtschern des Bachs. Dazu gehért fiir mich
auch das gemeinsame Sprechen des Dialektes innerhalb der Familie. Heimat
ist mit meiner Familie verknipft und speist sich aus einer Vielzahl an gemein-
samen Erinnerungen. Hierzu gehort auch gemeinsames Kuchenbacken mit

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

meiner Oma. Der Duft des Kuchens ist als olfaktorische Wahrnehmung eben-
falls Teil von Heimat.«
Annika

»Die Walder sind verschwunden,
die Hauser sind verbrannt.
Hab keinen mehr gefunden.
Hat keiner mich erkannt.
Und als der fremde Vogel schrie,
bin ich davongerannt.
Wohin ich immer reise,
ich komm nach Nirgendland.«
Mascha Kaléko

5. Kultur einer performativen Praxis land:schaffen

»Die Wilder sind verschwundenc, heif3t es bei Mascha Kaléko dystopisch, das
Nirgendland als Ankunfts- und Ausgangspunkt.

Gleichzeitig lauft die Sanduhr—so ich sie nicht weiter wende —ihrem Ende
entgegen. Wie weit ist die Sanduhr zu diesem Zeitpunkt?

Ich mochte in meinem Beitrag nicht in einer Dystopie enden, sondern sie als
einen Anlass verstehen, den es neben vielen anderen guten Argumenten ins
Feld zu fithren gilt, in lindlichen Riumen kulturelle Bildung zu machen. Diese
Riume nidmlich, in denen sich das Leben der dort Wohnenden abspielt, ist es,
der Referenzpunkt ihrer Heimat ist und zukiinftig fir Andere werden kann.
Menschen wenden sich ihren Ikonen in der Hoffnung zu, sich stetig wieder
neu zu beheimaten. Mit Otto Friedrich Bollnow kann man auch sagen, dass
diese lindlichen Riume - das dystopische Nirgendland — »nichts Seelisches,
nichts blof3 Erlebtes oder Vorgestelltes oder gar Eingebildetes, sondern etwas
Wirkliches (ist): der wirkliche konkrete Raum, in dem sich unser Leben ab-
spielt« (Bollnow 1963: 19). Und darum ist es wichtig, in diesem Raum auch zu
spielen - sich nach aulen zu wenden, das Selbst zu befragen, den Heimat-
raum zu be:gehen, zu be:reisen, hinter sich zu lassen und zuriick:zu:kehren. Nicht

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

221


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Kapitel 3: Landschaftserfahrung als Verlust, Riss, (Um-)Bruch

notwendigerweise geht es dabei um die physische Reise, das Hinausbewe-
gen im Zug, Auto, Flugzeug in andere Regionen oder Linder. Mit Ansitzen
kultureller Bildung, zum Beispiel mit Theaterprojekten, ortsspezifischen Per-
formances und Ahnlichem, kann auch ein Ausloten der Positionalitit — ein
raus:reisen — verbunden sein. Die Dystopie einer Landschaft ist darin ebenso
zuganglich wie eine Heimatutopie.

Denn Landschaften sind bespielbar, sie sind aber auch vulnerabel und ver-
andern sich.

Plessner entwirft eine Idee von Kultur, die vom Menschen als Referenz-
punkt seiner Heimatlosigkeit geschaffen wird: Der Mensch schafft etwas au-
Rerhalb von sich, das Bestand hat, womit er sich in der Welt zurechtfindet und
sich von ihr tragen lassen kann. Oder mit Plessners Worten: »Ortlos, zeitlos,
ins Nichts gestellt schafft sich [der Mensch] seinen Boden« (Plessner 2009: 25).
Bricht nun der natiirliche Boden weg, die Sicherheiten und Gewissheiten ei-
nes zuriick:kehrens, wird es umso dringlicher, die Referenz des eigenen Seins
zu schaffen.

Der Anlass, denich hier sichtbar machen wollte: die Locher im Westerwald.
Oder anders ausgedriickt: die tiberwiltigenden Widerfahrnisse der modernen
Lebensform.

Quellen

Bollnow, Otto Friedrich (1963): Mensch und Raum, Stuttgart: Kohlhammer.

Casey, Edward S. (2013): »How the Place of Landscape Ends in Edges«, in:
Joachim Klose (Hg.), Heimatschichten. Anthropologische Grundlegung ei-
nes Weltverhiltnisses, Wiesbaden: Springer VS, S. 85-104.

Dota (2020): Mascha Kaléko, Kleingeldprinzessin Records (LC 09274)

Imdahl, Max (1980): Giotto — Arenafresken. Ikonographie — Ikonologie — Iko-
nik, Miinchen: Fink.

Klose, Joachim (Hg.) (2013): Heimatschichten. Anthropologische Grundlegung
eines Weltverhiltnisses, Wiesbaden: Springer VS.

Kluge, Friedrich (2011): Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache.
25. Aufl., Berlin/Boston: De Gruyter.

Lohfeld, Wiebke (2019): Jidische Emigranten in Shanghai. Narrative Konstruk-
tionen von Beheimatung, in: Birgit Althans et al. (Hg.), Flucht und Heimat.
Perspektiven der pidagogischen Anthropologie, Weinheim/Basel: Beltz Ju-
venta, S. 170-191.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Lohfeld: Landschaft(en) der Heimatlosigkeit:

Lohfeld, Wiebke (2020): In Between: Raumbildung als Interferenz-Ereignis,
in: Mayte Zimmermann et al. (Hg.): Theater als Raum bildender Prozesse,
Oberhausen: Athena, S. 221-238.

Peskoller, Helga (2019): »Konkret, gegenwirtig. Im Ernstfall, wenn Raum Zeit
wird, in: Wiebke Lohfeld (Hg.), Spannung, Raum, Bildung. Reflexionen
in anthropologischer und phinomenologischer Perspektive, Weinheim/
Basel: Beltz Juventa, S. 130-139.

Plessner, Helmuth (2009): Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen
Anthropologie, Stuttgart: Reclam.

Rehberg, Karl-Siegbert (2013): »Heimat mit Haut und Haaren? Ein Sehnsuchts-
begriff gegen die Heimatlosigkeit der Modernex, in: Joachim Klose (Hg.),
Heimatschichten. Anthropologische Grundlegung eines Weltverhiltnis-
ses, Wiesbaden: Springer VS, S. 165-180.

Waldenfels, Bernhard (1999): Sinnesschwellen. Studien zur Phinomenologie
des Fremden 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wulf, Christoph/Hinsch, Anja/Brumlik, Micha (2008) (Hg.): Das Imaginire
der Geburt. Praktiken, Narrationen und Bilder, Miinchen: Wilhelm Fink.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 - am 14.02.2026, 15:40:14,

229


https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839466018-011 -



https://doi.org/10.14361/9783839466018-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

