
4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 319

schen Einsicht in die gesellschaftlichen Zusammenhänge der eigenen Vereinzelung und

Ohnmacht gelangt das mündige Subjekt zu Erkenntnis der Solidarität als dem emanzi-

pativen Beziehungsmodus für die Realisierung des Allgemeinen durch das Individuum

und vice versa.

Adornos negative Subjekttheorie verfährt dialektisch und reflexiv. Sie negiert das

Leiden und dechiffriert im Fetisch die Potentiale. Auf Grundlage eines historischen Ver-

ständnisses greift sie in das Theorie-Praxis-Gefüge ein. Sie denunziert den Ersatz der

Pseudo-Individualisierung als Kompensation und Reproduktion von Gewaltverhältnis-

sen zwischen Subjekt undObjekt.Deren bestimmteNegation verweist auf dieHoffnung

von solidarischen Beziehungsweisen jenseits fetischisierender Formen herrschaftsnor-

mierter Identifikation.

4.2. Foucaults Verständnis von Subjektivierung

»Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin, herauszufinden, sondern abzu-

lehnen, was wir sind. Wir müssen uns vorstellen und konstruieren, was wir sein könn-

ten, wennwir uns demdoppelten politischen Zwang [double contrainte politique] ent-

ziehen wollen, der in der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung der mo-

dernen Machtstrukturen liegt.« (Foucault 1982: [306]: 280)

Mitdieser deutlichenAufforderungzurEmanzipation verbindet Foucault dieMachtana-

lytik seiner genealogischen Phase mit der Untersuchung der Subjektivierungsweisen,

die den Schwerpunkt seiner Arbeiten zum Ende seines Lebens bildet. Zuvor hatte Fou-

cault die Unterwerfung der Individuen in den Fokus gerückt, nun nimmt er stärker das

Subjekt in seinenHandlungsmöglichkeiten in denBlick.Was in der ForschungDebatten

überKontinuität oderBrüche seinesDenkens auslöste (vgl.Sarrasin 2019; Schubert 2018:

50), erscheint bei näherer Betrachtung als Reformulierung einer beinahe lebenslangen

Beschäftigung Foucaults mit der Problematik der Subjektivität. Zwar gilt es Foucaults

rückblickenden Kohärenzbehauptungen, wonach seinThema immer das Subjekt gewe-

sen sei (vgl. Foucault 1982 [306]: 269; 1984: [345]: 778), zumisstrauen, hatte er selbst doch

zuvor bereits derMacht diesen Status zugestanden (vgl. 1978: [281]: 102). Für eine frucht-

bare Diskussion seines Beitrags zur kritischen Gesellschaftstheorie, so die hier vertrete-

neThese, ist es jedoch angemessen und begründbar, von Foucaults konstanter Auseinander-

setzungmit allen drei Kraftfeldern auszugehen, wenn auchmitwechselndenGewichtungen. Seine

selbst beschriebenen Verschiebungen folgen Auseinandersetzungen mit gesellschaftli-

chen Tendenzen und zielen auf Emanzipation. Foucaults unterschiedliche Problemati-

sierungen des Subjekts stellen Versuche dar, die Hindernisse und Möglichkeitsräume

von individueller und kollektiver Befreiung aus spezifischen FormendesMacht-Wissens

zu denken. Dafür stellt Foucault sich bewusst quer zu gängigen liberalen und sozialisti-

schen Positionen, welche die Befreiung von Individuen der von Kollektiven gegenüber-

stellen. Indem er zeigt, welche Unterwerfungseffekte von diesen Diskursen undMacht-

praktiken ausgehen, verkompliziert er bewusst emanzipatorische Ansprüche. Zugleich

verweist er auf Wege der Emanzipation über widerständige Praktiken, experimentelle

Haltungen und Grenzerfahrungen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Ausgangspunkt von Foucaults Überlegungen bildet die Frage, wie Subjektivierung

funktioniert. Statt von einem vorgängigen, gegebenen Subjekt auszugehen, untersucht

Foucault die Entstehung von Subjektivitäten. Im Kapitel 2 wurde dargestellt, dass Fou-

cault seine These von der Produktivität der Macht wesentlich mit ihrer Fähigkeit, Sub-

jektivität herzustellen, begründet. Weiterhin konnte in Kapitel 3 gezeigt werden, wie

Subjektivität von den Wahrheitseffekten spezifischer Wissensformen erzeugt wird. In

diesemKraftfeld steht nun Foucaults Verständnis der Subjektivierung selbst im Vorder-

grund.

Wie auch beim Begriff ›pouvoir‹ [Macht] schöpft Foucault in seiner Verwendung des

Ausdrucks ›sujet‹ [Subjekt] denReichtumder französischenSprache aus.Er betont stark

denAspekt derUnterwerfung: »DasWort ›Subjekt‹ hat zweiBedeutungen: Es bezeichnet

das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und in seiner Abhängig-

keit steht; und es bezeichnet das Subjekt, das durch Bewusstsein und Selbsterkenntnis

an seine eigene Identität gebunden ist. In beiden Fällen suggeriert das Wort eine Form

von Macht, die unterjocht und unterwirft.« (Foucault 1982: [306]. 275) Darüber hinaus

nutzt er die Bedeutung vonThema beziehungsweiseMotiv, dessen, worum sich ein Dis-

kurs, also eine Rede entspannt. Vor allem aber oszilliert seine Verwendungsweise zwi-

schen dem, was einer Herrschaft oder Beobachtung unterworfen ist, und dem indivi-

duell Lebendigen, das handelt. Wie auch ›discours‹, ›dispositif‹ etc. will Foucault dem

Begriff ›sujet‹ das Selbstverständliche nehmen, indem er auf die Praktiken hinweist, die

subjektivieren.Das aus der Verwaltungssprache geläufige ›assujettissement‹ der Sozial-

versicherung für ›Versicherungspflicht‹ wird als ›Unterwerfung‹ kenntlich gemacht.Ge-

wöhnliche Ausdrücke entfremdet Foucault durch Verschiebung in philosophische Kon-

texte und zeigt dadurch die Alltäglichkeit der Praktiken der Herstellung von Subjekten.

Foucault gibt keine einheitlicheundkontinuierlicheGeschichteder abendländischen

Subjektivität. Vielmehr folgt sein Denken der permanenten Problematisierung von Ge-

dachtem, dem von anderen und dem eigenen. Ständig unterzieht er die Theorien über

Subjektivierung einer kritischen Betrachtung, so dass sich von einer eigenen Subjekt-

theorie Foucaults nicht sprechen lässt. Konsequenterweise folgt die vorliegende Dar-

stellung dieser charakteristischen Denkbewegung und beginnt mit seinen zahlreichen

Abgrenzungen.Dazu zählen seine Kritiken der traditionellen Subjektphilosophie einer-

seits wie auch des humanistischenMarxismus andererseits; ambivalent bleibt auch sei-

ne Bezugnahme auf die Psychologie, besonders auf Freud und die Psychoanalyse. Am

Ende dieses ersten Unterkapitels 4.2.1 lassen sich aber bereits Merkmale der Problema-

tisierung des Subjekts bei Foucault festhalten: seine Ablehnung des Begriffs Entfrem-

dung, sein Eintreten für eine entschiedene Dezentrierung des Subjekts und sein kon-

struktivistischer Ansatz. Im folgendenUnterkapitel 4.2.2 werden dann die unterschied-

lichen Konzeptionen des Subjekts entlang der sukzessiven Phasen von Foucaults Werk

dargestellt. Bereits in seinen frühen Schriften zu Psychologie und deutlich in seiner ar-

chäologischen Phase problematisiert Foucault das dem ärztlichen Blick unterworfene

Individuum, das Subjekt humanwissenschaftlicher Erkenntnisse oder die Subjektfunk-

tion in Diskursen. Unter dem Eindruck der Revolten der sixties und des Mai 68 wendet

sich Foucault stärker den Praktiken der Unterwerfung zu und untersucht das Diszipli-

narindividuum, durch welche Macht hindurchgeht. Die Untersuchung der Regierung

der anderen bringt Foucault schließlich zu Frage nach der Regierung des Selbst. Die-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 321

se Selbstverhältnisse untersucht er durch die Analyse der Selbsttechniken, welche jeder

Subjektivierungsweise zugrunde liegen. Foucaults Wende hin zum Subjekt entspricht

seiner Einsicht in die Schwierigkeiten der Emanzipation, welche die Verhaltensrevolten

proklamierten und bis heute ausfechten. Im abschließenden Unterkapitel werden die

Fluchtlinien beleuchtet, die Foucault vom Subjekt ausgehen lässt. Seine Fähigkeit zur

Subversion, zumWiderstand, zuKritikmacht es zumzentralen Ansatzpunkt für Kämp-

fe gegen den Staat und für neue Formen der Solidarität.

DasZiel desTeils 4.2 bestehtdarin,verständlich zumachen,wieFoucault dasSubjekt

als Effekt von Macht-Wissen und als Herd der Kritik problematisiert, um anschließend

die Vermittlung zu Adornos Subjekttheorie zu unternehmen.

4.2.1. Eine andere Geschichte des abendländischen Subjekts

»Ich habe versucht, die Philosophie des Subjekts zu verlassen, indem ich die Genealo-

gie desmodernen Subjekts untersucht habe, das ich als eine historische und kulturelle

Wirklichkeit ansehe; d.h. als etwasWandelbares, was natürlich vompolitischen Stand-

punkt aus wichtig ist.« (Foucault 1981: [295]: 208)

Die Problematisierung der Subjektivität, welche Foucault in diesem späten Vortrag Se-

xuality and Solitude vor amerikanischem Publikum vorstellt, beschreibt in Kürze seine

Vorgehensweise. Bereits in seinen frühen Arbeiten bemüht sich Foucault um Abgren-

zungen von den in Frankreich dominanten Subjekttheorien. Seiner Kritik an Cartesia-

nismus, Humanismus und Psychologie bietet daher einen der fruchtbarsten Zugänge

zu seinemWerkund strukturiert das vorliegendeUnterkapitel.Auf dieseWeise lässt sich

Foucaults charakteristischsteDenkbewegung verfolgen:Die permanentenAnpassungen

und Korrekturen der eigenen Positionen, Begriffe undTheoreme, welche zu seinen Ver-

schiebungen führen.

Ausgehend von Foucaults Abgrenzung von Descartes und der auf ihn zurückgehen-

den Tradition der Subjektphilosophie kommt seine Abwehr des (marxistischen) Huma-

nismus in den Fokus. Als dritte einflussreiche Strömung, die Foucault kritisch würdigt,

gerät die Psychologie in denBlick. AmEnde steht nicht allein eine Positionsbestimmung

aus reiner Negation. Foucault findet in der Distanzierung sowohl zu seiner eigenen ge-

nealogischen Methode als auch zu konstruktivistischen Thesen, welche die Dezentrie-

rung des Subjekts als Basis neuer emanzipatorischer Praktiken plausibel machen.

Foucaults Kritik am traditionellen cartesianischen Subjektbegriff

In dem erwähnten Vortrag über Sexuality and Solitude benennt Foucault einige Gründe

für seine Ablehnung der auf Descartes zurückgehenden Subjektphilosophie. Ausgehend

vondessenCogito-Konzeptionübte diese langeZeit hegemoniale Tradition zunächst auf

Foucault einigen Reiz aus, bevor er ihre Grundannahmen systematisch in Frage stellte.

»Dieser Philosophie des Bewusstseins gelang es paradoxerweise nicht, eine Philosophie

der Erkenntnis zu begründen«, wie er rückblickend resümiert, wobei er dies auf »eine

Philosophie der wissenschaftlichen Erkenntnis [bezog].« (Foucault 1981: [295]: 209) We-

derHusserl nochSartre oderMerleau-Ponty sei es gelungen,dieEntwicklungder abend-

ländischen Wissenschaft mit den brutalen Machteffekten dieses Wissens (siehe Kapitel

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

3.2.) hinreichend zu verbinden. Einen weiteren Grund für die Abgrenzung macht Fou-

cault darin aus, dass sich in Frankreich zu Beginn seiner akademischen Karriere das po-

litische Klima zu ändern begann. »Mit der Entspannung und dem Abstand der Nach-

kriegszeit schien die Bedeutung, die man bislang der Philosophie des Subjekts zugebil-

ligt hatte, nicht mehr so offensichtlich zu sein.« (ebd.: 209) Am Siegeszug des aufkom-

menden Strukturalismus nahm Foucault teil, so sehr er sich später auch auf Distanz zu

ihm begab.42

Wesentlich für Foucaults Abgrenzung von der cartesianischen Subjekttheorie war

aber eine Auseinandersetzung, die er um die 1960er Jahren geführt hatte und in deren

Zentrum die Kritik am souveränen Subjekt stand, das Descartes begründet hatte. Des-

sen cogito beruhe nicht nur auf der Trennung von res extensa und res cogitans, sondern

auf der Trennung von Vernunft und Wahnsinn. Wie Foucault in Wahnsinn und Gesell-

schaft (1961) auf wenigen Seiten argumentiert, formiert Descartes damit entscheidend

die Episteme des klassischen Zeitalters. »Durch einen eigenartigen Gewaltakt [étrange

coup de force] bringt dann das Zeitalter der Klassik den Wahnsinn, dessen Stimmen die

Renaissance befreit, dessen Heftigkeit sie aber bereits gezähmt hat, zum Schweigen.«

(Foucault 1961:WuG: 68)DiesenGewaltakt deckt Foucault inDescartesMeditationen (1641)

auf.Darin trennt dieser Traumund IrrtumvomWahnsinn. »Träumeund Illusionenwer-

den durch die Struktur der Wahrheit überwunden. Der Wahnsinn aber wird von dem

zweifelnden Subjekt ausgeschlossen.« (ebd.: 69) Was als Suche nach Wahrheit auf dem

Wegmethodischen Zweifels begann,wendet sich nach Foucault in eine gewaltsameGes-

te des Ausschlusses desWahnsinns.Nicht nur dieWahnsinnigenwerden fortan in die al-

ten Leprosorien des Mittelalters eingesperrt, sondern das Subjekt muss den Wahnsinn

aktiv ausschalten. »Diese Gewißheit [nicht wahnsinnig zu sein; P.E.] aber hat Descartes

erworben und hält sie sehr fest: der Wahnsinn betrifft ihn nicht mehr. Es wäre unge-

reimt anzunehmen, dassman ungereimt sei [Ce serait extravagance de supposer quʼ on est ex-

travagant].« (ebd.: 70)Mit dieser Verbannung sowohl desWahnsinns als auch derWahn-

sinnigen ins »Exil« (ebd.) kommt es zu einemwegweisenden Bruch in der europäischen

Kultur.ZuvorwarenWahnsinnige Teil derGesellschaft, siewurden allenfalls aufNarren-

schiffe von einer Stadt zur nächsten verwiesen (vgl. ebd.: 25–27) und derWahnsinn war

nicht scharf von der Vernunft getrennt. ImGegenteil konnte er sogar Träger einer nicht-

wissenschaftlichen Wahrheit sein und beim Gang der Erkenntnis als Durchgangsstati-

on nützlich sein, wie Foucault unter Verweis aufMontaigne darlegt. »ZwischenMontai-

gne und Descartes ist etwas wie das Heraufkommen einer Ratio geschehen.« (ebd.: 71;

Hervorhebung im Original) Indem der Wahnsinn [folie] von der legitimen Unvernunft

[deraison] des Irrtums oder Traums abgegrenzt wird, erscheint er als das Andere der Ver-

nunft.43 An den Körpern der Wahnsinnigen wird diese Trennung vollzogen. Sie finden

42 An dieser Stelle kann nicht über Foucaults Zugehörigkeit zum Strukturalismus gestritten werden.

Relevant ist allemal, dass er sich ihm gegenüber sowohl anerkennend äußerte (vgl. Foucault 1972:

[103]: 347) als auch verneinte, jemals Strukturalist gewesen zu sein (vgl. u.a. Foucault 1972: [105]:

367; 1981: [295]; 209).

43 Auch wenn Foucault selbstkritisch anmerkt, dass er Descartes unnötig privilegiert habe, es ihm

vielmehr um ein Ereignis im abendländischen Diskurs über Vernunft gegangen sei (vgl. Foucault

1972: [104]: 352]), bleibt diese gewaltsame Trennung von deraison und folie für ihn zeitlebens Grund

zum Einspruch. Zu der »Unterscheidung zwischen den zwei Repräsentationsweisen des Wahn-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 323

sich in diesem Zuge in den ausgedienten Leprosorien wieder, wo sie gemeinsammit Ar-

men, Delinquenten und anderen eingeschlossen werden.

Foucault rekonstruiert, wie bei Descartes durch die Trennung vom Wahnsinn eine

souveräne Subjektivität entsteht. »Wenn der Mensch immer wahnsinnig sein kann, so

kann dasDenken als Ausübung der Souveränität eines Subjekts [la souveraineté d’un sujet],

das sichdieVerpflichtungauferlegt,dasWahrewahrzunehmen,nichtwahnsinnig sein.«

(1961: WuG: 70; Hervorhebung imOriginal) Die konstitutive Beziehung des Subjekts zur

Wahrheit,wie Foucault sie auf dieAntike zurückführt (siehe 4.2.2.),nimmt inderKlassik

die Formder Verpflichtung an,welche zugleich den Ausschluss desWahnsinns verlangt.

Die Subjektivierung, wie sie Descartes (vor)denkt, wird an der Vorstellung voller Sou-

veränität über die Objekte und über das Selbst (das cogito) ausgerichtet. Dafür müssen

nichtnurdieWahnsinnigen in einemRechtsakt als dement ausgeschlossenwerden, son-

dern das Subjekt konstituiert sich, indem es alle Anteile abschneidet, die auf Wahnsinn

hindeuten. Foucaults Analyse vonDescartes Vorstellung von Subjektivierung ist als Kritik an des-

sen Ideal souveränistischer Subjektivität44 zu verstehen, das den eigenen und fremden Wahnsinn

verdunkelt und verstummen lässt. Er behandelt Descartes als diskursives Ereignis, das ihm

zurMarkierung einer Diskontinuität im abendländischenDenken dient. Deren Auswir-

kungen sind einerseits die »große Gefangenschaft« (ebd.: 68) beziehungsweise die große

Einsperrung (vgl. Foucault 1972: [105]) und andererseits die souveränistische Subjektivi-

tät.45 Beide miteinander verbundenenWirkungen reichen bis in Foucaults Gegenwart.

Die Relevanz dieser Kritik an Descartesʼ Subjektphilosophie in Foucaults Denken

lässt sich an zwei Tatsachen ablesen. Erstens verweist Foucault auch in einigen seiner

anderen Untersuchungen der Subjektivität auf Descartes. Beispielsweise konstatiert er

in der Geburt der Klinik, dass für Descartes »das Sehen ein Wahrnehmen« war, wodurch

»das Licht […] das Element der Idealität« wurde (Foucault 1963: GdK: 11). Der auf dieser

cartesianischen Annahme sich entwickelnde »ärztliche Blick« ist für Foucault »nur ein

ins Auge des Arztes transponierter Abschnitt der Dialektik der Aufklärung [un segment

de la dialectique des Lumières transporté dans lʼoeuil du médecin]« (ebd.: 68; Hervorhebung

sinns, die sich seit der frühenNeuzeit immermehr voneinander entfernt haben«, merktWolfgang

Eßbach an, dass seither »einer kritischen Erfahrungsform der Verrücktheit der Welt« die »tragi-

sche[] Erfahrungsform, die im Schweigen der Bilder die Abgründe im Sabbat der Natur zeigt« (Eß-

bach 2001: 164), gegenüberstünde.

44 Mit souveränistischer Subjektivität ist die Übertreibung der realen Handlungsfähigkeiten des

Subjekts gemeint. Damit wird eine Parallele zwischen Foucault und Adorno deutlich. Die bürger-

liche Subjektivität leidet am unerfüllbaren Ideal von Männlichkeit und Härte und ist gezwungen,

sich vom eigenen Versagen durch Übertreibung abzulenken. Wie der autoritäre Sozialcharakter

Adornos muss auch das souveränistische Subjekt Foucaults eigene Anteile abspalten und auf an-

dere projizieren. Neben der angeführten Primärquelle bei Foucault findet sich für diese Überle-

gungen zur Kritik am Zusammenhang von Souveränität und Subjekt Belege in der Forschung (vgl.

Eßbach 2001: 163; Bublitz 2008: 293).

45 Geisenhanslüke zufolge erzeugt Foucaults Darstellung der parallelen Entstehung von souveränem

cartesianischem Subjekt und Einrichtungen zur Einkerkerung von Wahnsinnigen einen Teil der

Faszination Foucaults. So »suggeriert Foucaultmit demHinweis auf die EntstehungdesHôpital gé-

néral [1656; P.E.], dass es in der Klassik eine geheimeVerbindung zwischender cartesianischen Phi-

losophie und der neuen Praxis der Internierung der Irren gegeben habe.« (Geisenhanslüke 2008:

23)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

P.E.). Der identifizierende Blick erlaubt dem Subjekt einen direkten Zugang zuWissen.

Und auch in seinen späten Vorlesungen führt Foucault aus, Descartes habe das Subjekt

für unmittelbar wahrheitsfähig gehalten (vgl. Foucault 1982: HdS: 31). Den damit ein-

tretenden Bruch in der abendländischen Episteme bezeichnet er als »cartesianisches

Moment« (ebd.: 35). Foucault kritisiert diese Proklamation eines voraussetzungslosen, universel-

len und unmittelbaren Zugangs zumWissen als Schein, hinter demMachteffekte, Ausschluss und

Unterwerfung unsichtbarwerden. Ähnlich der Ideologiekritik weist er der angeblichenUni-

versalität eine Partikularität nach. Der feine Unterschied besteht darin, dass Foucaults

archäologische beziehungsweise genealogische Kritik die Produktivität des Blicks der

Ärzte, der Gefängniswärter und der Individuen auf sich selbst herausstellt.

Zweitens befindet sich Foucault gerade wegen der ausgeführten Passage in Wahn-

sinn und Gesellschaft über Descartes in einem Streit mit Jacques Derrida, welcher ihm ei-

ne Fehllektüre vorwirft.46 Foucault schreibt daraufhin zwei längere Aufsätze,welche das

Ziel haben, seine Lektüre zu plausibilisieren (Vgl. Foucault 1972: [102]; 1972: [104]). Darin

wiederholt er seine Kritik an Descartes, dieser habe bei seinem »Gewaltstreich [coup de

force] […] mit gezinkten Karten gespielt« (Foucault 1972: [104]: 360). Foucault bekräftigt

den Vorwurf der diskursiven Gewalt, welche von Descartesʼ Intervention in den Diskurs

über den Wahnsinn ausging und welche diesen zugleich unsichtbar macht. »Der Mo-

ment der Ausschließung des Wahnsinns wird bei dem Subjekt, das auf der Suche nach

Wahrheit ist, durch den Gesichtspunkt der architektonischen Anordnung des Systems

zwangsläufig verdunkelt.« (ebd.: 364) Die kühle Notwendigkeit eines rationalistischen

Systems inDescartes kleinteiliger Argumentation lässt das Verstummen desWahnsinns

im Cogito selbst und im Objekt seiner Erkenntnis unmerkbar werden.

Foucault bleibt trotzWiderspruch von philosophischer und geschichtswissenschaft-

licher Seite (vgl. Geisenhanslüke 2008: 31) bei seiner Kritik am cartesianischen Cogito

als der Urszene der souveränistischen Subjektivität im Abendland. Besonders das da-

von ausgehende Identitätsdenken ist »für die Souveränität des Bewusstseins ein privi-

legierter Schutz. Die kontinuierliche Geschichte ist das unerlässliche Korrelat für die

Stifterfunktion des Subjekts.« (Foucault 1969: AdW: 24) Auf dieser Funktion der Stif-

tung von Sinn und dessen Erhalt beruht in der dominanten Vorstellung von Geschichte

die Annahme von Kontinuität und Fortschritt. Entschieden wendet sich Foucault gegen

diese Geschichtsauffassung, auch weil »die Revolutionen […] darin stets nur Bewusst-

werdungen [sind; P.E.]« (ebd.) und damit die gesellschaftlichen Verhältnisse unberührt

lassen. Statt die vorläufige Identität der historischen Phänomene zu unterstellen, untersucht Fou-

cault die Diskontinuitäten und weist nominalistisch die Historizität von Geschichtskon-

zepten wie Fortschritt nach (vgl. Allen 2016: 235, 242). Somit stellt sich für Foucault im

Anschluss an seine Zurückweisung des cartesianischen Cogito die Aufgabe »die verge-

46 Vgl. zu dieser Debatte u.a. Dosse 1991: 38–39 und Geisenhanslücke 2008: 30. Derridas Kritik an

Foucaults Lektüre von Descartes in Wahnsinn und Gesellschaft, die er 1963 vortrug und 1967 veröf-

fentlichte, läuft darauf hinaus Foucault habe das Subjekt als »die Kehrseite der Geschichte« (Dosse

1991: GS 2: 38) dargestellt. »Foucault wird dieser Kritik übrigens Gehör schenken, und sein künfti-

ges archäologisches Projekt wird jeden Blickpunkt tilgen, der von einem irgend gearteten, und sei

es einem verdrängten, Subjekt ausgeht.« (Dosse 1991: GS 2: 39)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 325

wissernde[] Formdes Identischen aufzulösen« (Foucault 1969: AdW: 23),womit eine Par-

allele zu Adornos Kritik am Identitätsdenken gezogen wäre.

Gerade wegen Foucaults Betonung der Diskontinuitäten und seiner mikrologischen

Untersuchungen von historischen Spezifika, stellt für ihn das cartesianische Cogito kei-

ne simpleKontinuität dar.Wie Foucault vor allem inDieOrdnungderDingedarlegt, »mar-

kiert die kantische Kritik die Schwelle unserer Modernität [la critique kantiennemarque en

revanche le seuil de notremodernité].« (Foucault 1966: OdD: 299; vgl. 304f., 395) An dieser von

Foucault ausgemachten Epochengrenze von der Klassik zurModerne verabschiedet sich

die Episteme vomModell der Repräsentation und damit von derMethode der ›Mathesis‹

und dem Muster des ›Tableaus‹. Die Differenz erläutert er anhand von Descartes und

Kant (ebd.: 304–305). Für Foucault erscheint Kant noch nicht als vollständig modern,

eher kommt ihm die wichtige Funktion des Scharniers zu.Hinsichtlich des Subjekts be-

deutet dieser Bruch, dass Kant entdeckt habe, dass »das Subjekt, soweit es vernünftig

ist, sich sein eigenes Gesetz gibt, das das allgemeine Gesetz ist« (ebd.: 395) Nicht länger

sucht das Subjekt seine Kognition mit der Außenwelt in Kongruenz zu bringen, denn

zwischen beiden setzt Kant eine Lücke, die nicht geschlossen werden kann. Damit er-

wächst dem Subjekt anscheinend zunächst ein Mehr an Souveränität über sich und die

Welt, doch steht diese auf brüchigemFundament, da seit Kant dasmoderneDenken un-

ter dem »Imperativ« permanenter »Erfassung des Ungedachten« (ebd.) steht. Während

Kants transzendentale Reflexionen ihre Begründung in der Naturwissenschaft finden

konnte, bleiben laut Foucault dem entwickelten modernen Denken im 19. Jahrhundert

nur die abgründigenHumanwissenschaften (ebd.: 390).Auchdaher sei dasmoderneCo-

gito von dem Descartesʼ weit entfernt (vgl. ebd.). In der von Foucault an dessen Stelle

gerückten »empirisch-transzendentale[n] Dublette«, welche der Mensch durch die Hu-

manwissenschaften darstelle (siehe 4.2.1 und 4.2.2.), erkennt er einen derGründe, »war-

um das ›Ich denke‹ nicht zur Evidenz des ›Ich bin‹ führt« (ebd.: 391).

Es zeigt sich schließlich, dass angesichts verschiedener Epistemen Foucaults Ab-

grenzung von der traditionellen cartesianischen Subjektphilosophie über die Phasen

seines Werkes konstant bleibt. Er weist überhistorische und souveränistische Subjektivität als

epistemologisch unzureichend und politisch problematisch zurück.Neben dem cartesianischen

Cogito des Ausschlusses gibt es noch eine weitere Figur, die Foucault scharf attackiert:

denMenschen.Welche Gründe er dafür gibt, ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.

Zurückweisung des Humanismus, der Humanwissenschaften und

der Entfremdungskritik

In seiner 1954 erschienenen frühenSchriftMaladiementale etpersonnalitéverbliebFoucault

noch im Fahrwasser des humanistischen Marxismus.47 Darin strebt er eine »phänome-

nologische Psychologie« (Foucault 1954: PuG: 73) unter Bezugnahme auf Karl Jaspers an.

Vermittelt über die damals hegemoniale Phänomenologie und psychologischeTheorien

47 Auch Gondek sieht Foucault 1954 noch im Einflussbereich des später bekämpften marxistischen

Humanismus: »Im Sinne dieses damaligen marxistischen Humanismus sieht Foucault die Krank-

heit sowohl von ›sozialen und historischen Bedingungen‹, die sich in den ›realen Widersprüchen

der Umwelt‹ ausdrücken, als auch von ›psychologischen Bedingungen‹, die ›den Konfliktinhalt der

Erfahrung in die Konfliktform der Reaktion transformieren‹, bestimmt.« (Gondek 2008: 14)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Iwan Pawlows und Ludwig Binswangers vertrat Foucault Vorstellungen über die Essenz

desMenschen, die er später kritisiert. Noch in der überarbeiten Fassung, die er 1962 un-

ter demveränderten TitelMaladiementale et psychologie veröffentlichte und in derThemen

und Begriffe vonWahnsinn und Gesellschaft (1961) anklingen, finden sich essentialistische

Passagen wie die folgende: »Die Erfahrung der Unvernunft, in welcher dem Menschen

des Okzidents bis zum 18. Jahrhundert die Nacht seiner Wahrheit und seine absolute

Widerlegung entgegentraten, wird nun und bleibt auch für uns noch der Zugang zur

natürlichenWahrheit des Menschen.« (Foucault 1954: PuG: 113–114) Wenige Jahre später

wird Foucault jede Vorstellung einer Natur des Menschen entschieden ablehnen.

Die für Foucault charakteristische antiessentialistische Kritik kündigt sich in die-

ser frühen Schrift bereits an. Ein zentrales Argument für die Zurückweisung der Figur

des Menschen in Foucaults Arbeiten lautet, dass die gewöhnlich Humanisten, Philan-

thropen und Reformern zugeschriebenen Befreiungen in der Geschichte inWirklichkeit

eine Reihe von Unterwerfungen bedeuteten. Er widerspricht der verbreiteten Auffas-

sung,wonach das Ende der Einkerkerung derWahnsinnigen und dieUnterbringung der

Geisteskranken in Asylen um 1800 als mildtätiger Akt des Humanismus gedeutet wird.

»InWirklichkeit war es ganz anders. Pinel, Tuke, ihre Zeitgenossen und ihre Nachfolger

haben die alten Praktiken der Internierung nicht gelockert, sie haben sie im Gegenteil

nur noch fester um die Irren zusammengezogen.« (Foucault 1954: PuG: 108–109) Durch

das Wissen der Psychologie wird der Wahnsinn zu einem medizinischen Problem und

moralisch verächtlich gemacht. Er untersteht in den modernen Asylen einer noch um-

fassenderen Kontrolle als zuvor. »Diese ganze Psychologie würde nicht bestehen ohne

denMoralsadismus, in dem die ›Philanthropie‹ des 19. Jahrhunderts denWahnsinn un-

ter dem heuchlerischen Anschein einer ›Befreiung‹ eingeschlossen hat.« (ebd.: 112; Hervor-

hebung P.E.) Foucaults Argumentation an dieser Stelle ähnelt der Ideologiekritik und

folgerichtig wendet er sich in der Archäologie desWissens gegen die »humanistische Ideo-

logie« (Foucault 1969: AdW: 291). Deutlich formuliert er den Vorwurf in Überwachen und

Strafen: »DerMensch, vondemmanuns spricht und zudessenBefreiungman einlädt, ist

bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.« (Foucault 1975: ÜS:

41; Hervorhebung P.E.) Foucault polemisiert gegen den anmaßenden Humanismus, er

habe dieUnterwerfung der Individuennoch viel weitergetrieben, indemer sie als zu ret-

tende Seele anspreche, die es zu resozialisieren gelte. »In dieser zentralen und zentrali-

siertenHumanität […] sindKörper undKräfte durch vielfältige ›Einkerkerungs‹-Anlagen

[dispositifs] unterworfen und für Diskurse objektiviert, die selber Elemente der Strategie

sind.IndieserHumanität istDonnergrollenderSchlachtnicht zuüberhören.« (ebd.: 397)

Nicht die unzureichende Realisierung einer entstellten Wahrheit kritisiert Foucault am

Humanismus, nicht seine Partikularität, sondern seine Reklamation von Universalität,

durch die unterschiedliche Strategien auf Verbindlichkeit drängen.Mit der Zurückwei-

sung von Universalien und Humanismus gleichermaßen bestimmt er in einer späteren

Vorlesung seine nominalistische Position (vgl. Foucault 1980: RdL: 117). Noch am Ende

seines Lebens führt Foucault aus, in Wahrheit habe der Humanismus historisch immer

seine Gestalt gewechselt und wurde für die größten Abscheulichkeiten in Stellung ge-

bracht, dabei erwähnt er ausdrücklich Nationalsozialismus und Stalinismus (vgl.: Fou-

cault 1984: [339]: 700–702). Dem will Foucault »das Prinzip einer Kritik und einer per-

manentenErschaffungunserer selbst inunsererAutonomie entgegensetzen« (ebd.: 701).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 327

IndemFoucault die Idee der Emanzipation vomhumanistischenUniversalismus trennt,

öffnet er ihr neue Horizonte. Damit wendet er sich nicht gegen die Aufklärung, son-

dern er radikalisiert sie, indemer dieKomplexität des ProblemsderBefreiung vor Augen

führt.

DasWissen derHumanwissenschaften erzeugt denMenschen (siehe Kapitel 4.2.2.),

indem es von den individuellen Körpern die Erkenntnisse abliest und daraus überhisto-

rischeNormen ableitet,welche es in diese einschreibt. »Alle diese Inhalte« der Gramma-

tik, Biologie und Ökonomie, welche Foucault untersucht, »durchdringen ihn [den Men-

schen; P.E.], als wäre er nichts weiter als ein Naturgegenstand oder ein Gesicht, das in

der Geschichte verlöschen muß. Die Endlichkeit des Menschen kündigt sich […] in der

Positivität des Wissens an.« (Foucault 1966: OdD: 379) Vor diesem Hintergrund werden

die oft skandalisierten Schlussworte vonDie Ordnung der Dinge vom Tod beziehungswei-

se »Ende des Menschen« (ebd.: 460) verständlicher.48 »Wenn diese Dispositionen ver-

schwänden«, welche die Diskurse der Humanwissenschaften tragen und in denen sie

zirkulieren, »dann kann man sehr wohl wetten, dass der Mensch verschwindet wie am

Meeresufer einGesicht imSand.« (ebd.: 462)KeinGegenaufklärer forderthierdieGleich-

gültigkeit gegenüber toten Menschen, sondern ein an Nietzsche geschulter Philosoph

der Historizität will über die Grenzen der modernen Episteme hinausdenken.

Foucault sah sich immerwieder zu Erklärungen seiner antihumanistischen Position

veranlasst. Auf den philosophischen Vorwurf, das Subjekt durch seine Archäologie der

Humanwissenschaften, so der Untertitel von Die Ordnung der Dinge, abschaffen zu wol-

len, reagierte er in seinem darauffolgenden Buch mit einer Klarstellung. »Ich habe das

ProblemdesSubjektsnicht ausschließenwollen,sonderndiePositionenundFunktionen

definierenwollen,die das Subjekt inderVerschiedenheit derDiskurse einnehmenkonn-

te.« (Foucault 1969: AdW: 285) Foucaults kritische Untersuchung hat zwei entscheidende

Elemente. Das erste ist negativ und will den Universalitätsanspruch jeder Subjekttheo-

rie kappen: »Wenn ich vom Tod des Menschen spreche, möchte ich allem ein Ende set-

zen, das dieser Erzeugung desMenschen durch denMenschen eine feste Erzeugungsre-

gel, ein wesentliches Ziel vorgebenwill.« (Foucault 1978: [281]: 93) Das zweite Element ist

positiv und beabsichtigt die Überschreitung49 gegebener Subjektivierungsweisen: »das

Subjekt in Frage stellen bedeutet, eine Erfahrung zumachen, die zu seiner realen Zerstörung, seiner

Auflösung, seinem Zerbersten, seiner Verkehrung in etwas anderes führen würde.« (ebd.: 60–61;

Hervorhebung P.E.) Sowohl das negative als auch das positive Element kehren in Fou-

caults Bestimmungdes philosophischenEthos derKritik in seiner AnalyseWas ist Aufklä-

rung? wieder. Dort fordert er dazu auf, »die in der Form notwendiger Begrenzung aus-

48 Moshe Zuckermann hat beispielsweise gegen den ›Tod des Subjekts‹ eingewandt, dass »die Mög-

lichkeit von Rationalität […] durch den Begriff der Subjektivität bedingt« ist, ohne aber von der

Selbstzerstörung der instrumentellen Vernunft und der mit ihr einhergehenden »systematischen

Subjektzermürbung« (Zuckermann 2007: 5–6) abzusehen.

49 Nicht zufällig trägt der Aufsatz über Georges Bataille den Titel Vorrede zur Überschreitung [Préface

à la transgression] (Foucault: 1963 [13]), der auch ein positiver Referenzpunkt seiner Werke ist (vgl.

Foucault 1966: OdD: 396; 1970: [80]: 99; 1978: [281]: 52; 1983: [330]: 529). Judith Revel argumentiert

in ihrem vocabulaire de Foucault, dieser habe sein Interesse an der Transgression in das für denWi-

derstand transformiert (vgl. Revel 2002: 86; siehe Kapitel 4.2.3.) Siehe auch Descombes 1979: 134;

Dosse 1991: 254; Schneider 2004: 103.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

geübte Kritik in eine praktische Formmöglicher Überschreitung umzuwandeln.« (Fou-

cault 1984: [339]: 702; siehe Kapitel 4.2.3.) Foucaults Kritik an der vermeintlichenBefreiung der

Wahnsinnigen durch die Reformer, Philanthropen undHumanisten dient also der Transformation

desKonzepts derBefreiung selbst.Damit zielt er konkret auf eben denmarxistischenHuma-

nismus, den er zu Beginn seiner Karriere ausgesprochen nahestand.

Foucaults Widerstand entzündet sich am Essentialismus des marxistischen Huma-

nismus, der die Vorstellung der Befreiung mit der Kritik an der Entfremdung verbin-

det.Wie in seiner Ablehnung des cartesianischen Subjekts betont er dabei eine Gemein-

samkeit mit den Strukturalisten, besonders mit Althusser. Schon diesem erschien das

Subjekt fraglich geworden, »weil die Theorie der Entfremdung aus dem menschlichen

Subjekt die theoretische Basis machte, die imstande war, die politisch-ökonomischen

Analysen von Marx in eine philosophische Terminologie zu übersetzen« (Foucault 1978:

[281]: 65), was er ebenso wenig wie Foucault für plausibel hielt. Analog setzt Foucaults

Auseinandersetzung mit dem Entfremdungstheorem bei differierenden Interpretatio-

nen einer Aussage vonMarx an: »›DerMensch erzeugt denMenschen‹« (ebd.: 92). Deren

humanistisch-marxistische Interpretation durch die Frankfurter Schule lehnt Foucault

ab.

»Nun scheint mir, dass die Vorstellung, die sich die Vertreter der Frankfurter Schule

von dieser Erzeugung des Menschen durch den Menschen machten, wesentlich darin

bestand, zu meinen, es müsse all das befreit werden, was in einem System, das Ra-

tionalität und Repression verbindet, oder in einem Ausbeutungssystem, das mit einer

Klassengesellschaft verbunden ist, denMenschen von seinemeigentlichenWesen ent-

fremdet hat.« (ebd.: 93)

Dabei, so kann Foucaults Einwand verstanden werden, erscheine dieses Wesen als vor-

gängig und werde durch die Entfremdung negiert, woraus zu schließen sei, dass sich

mittels Negation der Negation die wahre menschliche Essenz realisiere. Hingegen be-

kräftigt Foucault seine antihumanistische Position: »[E]s geht ebenso sehr um die Zer-

störungdessen,waswir sind,undumdie Schöpfung von etwas ganz anderem,einer völ-

ligen Innovation.« (ebd.: 93) Diese offene Interpretation lädt sich zwar deutlich weniger

Begründungslasten auf als die Entfremdungstheorie,wirkt aber zugleich orientierungs-

loser als diese.

Insgesamt hält Foucault den Humanismus für sowohl historisch diskreditiert als

auch argumentativ schwach. Der Mensch sei ein Effekt von historisch-spezifischen

Wissen-Macht-Formationen und besitze keinerlei überhistorische Wahrheit. Auch

wenn die Entfremdungstheorie diese herrschaftsförmigen Verbindungen von Subjekt

und Wahrheit umzudrehen vorgibt, stärkt sie doch grundsätzlich deren Struktur und

dichtet problematische Praktiken gegen Kritik ab. Hingegen will Foucault deren Grenze

überschreiten, indem er denMenschen als Diskursgegenstand zerstört.

Psychologie, Freud und die Psychoanalyse

Die Abgrenzungen Foucaults von den dominanten Subjektphilosophien seiner Zeit tref-

fen neben dem cartesianischen Cogito und dem humanistischen Menschen auch das

psychische Ich, das als Objekt eines psychologischen Wissens konstituiert wird. Fou-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 329

cault, in Psychologie ausgebildet,mit Lehraufträgen versehen undmit einer Einführung

zu Binswangers TraumundExistenz (vgl. Foucault 1954 [1]) hervorgetreten, unterhält eine

spannungsreiche Beziehung zur Psychologie, Psychiatrie und Psychoanalyse. Dies zeigt

sich besonders an seinen ambivalenten Einschätzungen über Freud, welche daher als

Leitfaden für eine kurzen Überblick genutzt werden können.50

Foucault untersucht die Einsperrung von Wahnsinnigen und die medizinische Ob-

jektivierung von Kranken in Asylen und Kliniken (siehe oben) und stellt die These auf,

dass Psychologie undMedizin wesentlichen Anteil am anthropologischen Diskurs besa-

ßen. Als Humanwissenschaften wirkten sie an der Entstehung des Menschen als über-

historischer Figur mit, ihre Effekte bewertet Foucault daher ebenfalls kritisch. Es ver-

wundert nicht,wennFoucault Freud in einer Reihe vonMedizinern stellt und zuder Ein-

schätzunggelangt,deren »Bedeutung […] inder europäischenKultur« rühredaher, »dass

sienicht bloßÄrzte, sondernauchPhilosophenwaren« (Foucault 1963:GdK: 209).Sie hät-

ten dazu beigetragen, »dass in dieser Kultur der philosophische Status des Menschen

wesentlich vommedizinischen Denken bestimmt wird.« (Ebd.) Freud erscheint an die-

ser Stelle als Teil eines Diskurses von Humanwissenschaften, deren Effekt der Mensch

ist. Jedoch ist es schwierig den Status der Aussagen Foucaults zu Freud in seinen frü-

hen Büchern an allen Stellen zu klären. Oft referiert er lediglich und fasst zusammen,

gelegentlich übt er aber auch deutlich Kritik. Generell erkennt Foucault in Freud eine

wichtige Etappe und zollt ihm Respekt. Gleichwohl folgt Foucaults Auseinandersetzung

mit Freud und der Psychoanalyse Konjunkturen. Seinen frühen kritischen Einordnun-

gen folgt eine gewisse Zurückhaltung in den archäologischen Schriften und eine erneute

intensive Kontroverse im Zuge der Genealogie der Sexualität.

Die Ambivalenz in Foucaults Einschätzungen von Freud zeigt sich bereits in seiner

erster MonografieMaladie Mentale et personalité (1954; überarbeitetMaladie Mentale et psy-

chologie 1962), worin er den methodischen Zugriffs Freuds kritisiert und ihn zugleich

als Korrektur des psychologischen Diskurses undWegbereiter lobt. Einerseits habe »die

Psychoanalyse« und Freudmit ihr zu Unrecht »geglaubt, sie könne dadurch, dass sie die

Pathologie des Erwachsenen betrieb, eine Psychologie des Kindes schreiben.« (Foucault

1954: PuG: 36) Durch diese unterstellte Kontinuität und psychische Mechanik verschiebt

sie zugleich dieWahrheit des Einzelnen in dessen Kindheit und deren hervorgehobener

epistemologischer Status wird postuliert. Weiterhin wendet sich Foucault heftig gegen

die Trieblehre Freuds. Libido stellt für Foucault einen »Mythos« (ebd.: 44) von einer psy-

chischen Substanz dar. Auch in der überarbeiten Fassung von 1962 grenzt sich Foucault

von Freuds Trieblehre ab (vgl. ebd.: 129) und an dieser Ablehnung hält er auch später fest

(vgl. 1976: [297]: 224).51 Anderseits lobt Foucault in dieser ersten Schrift über denWahn-

sinn ausdrücklich Freud dafür, dass dieser den »ursprünglichen Irrtum der Psychoana-

50 Eine umfassende Darstellung zu Foucaults Verhältnis zur Psychiatrie, Psychologie und Psychoana-

lyse oder auch nur zu demWerk Freuds steht aus. Bezugspunkt im Folgenden sind daher vor allem

Primärtexte Foucaults und die der Psychologie gewidmeten Artikel Gondeks im Foucault-Hand-

buch (vgl. Gondek 2014). Der kurze Text von Miller kann diese Arbeit nicht leisten. Zumal er Fou-

cault wesentlich auf Lacan bezieht, obwohl er feststellt, dass das »Subjekt Foucaults […] genau das

Subjekt [ist], das sich als solches anerkennt, und dieses ist, zumindest seit 1958, nicht mehr das

Subjekt Lacans.« (Miller 1991: 72)

51 So auch Gondek 2008: 13; Cook 2018: 64–66.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

lyse« behebe, Naturgeschichte und Triebgeschichte zu identifizieren. Freud sei »in die

geschichtlicheDimension dermenschlichen Psyche vorgedrungen« (Foucault 1954: PuG:

52). Die Genese der Psyche sei nicht parallel zur Evolution verlaufen, sondern habe viel-

mehr eine eigeneHistorizität, wie Foucault später inWahnsinn undGesellschaft ausführt.

Daher rührt auch Foucaults hohe Wertschätzung für Freud, der »als erster wieder die

Möglichkeit einer Kommunikation zwischen der Vernunft und der Unvernunft imWag-

nis einer gemeinsamen Sprache« (Foucault 1954: PuG: 106) unternommen habe.

In den folgenden Werken setzt sich die Ambivalenz fort. Zwar folgt Foucault in

Wahnsinn und Gesellschaft gewissermaßen dem Weg, den Freud bereitet hat, um dem

Verstummen des Wahnsinns nachzugehen, doch sieht er Freud auf dem Boden der von

ihm kritisierten anthropologischen Struktur: »Mensch,Wahnsinn,Wahrheit« (Foucault

1961: WuG: 548). Foucault verortet also Freud innerhalb der modernen Episteme, die

er in seinem darauffolgenden Buch Die Ordnung der Dinge untersucht. Darin reiht er

Freud gleichwohl in eine Reihe mit von ihm geschätzten Denkern ein. Denn wie de

Sade, Nietzsche, Artaud und Bataille haben Foucault zufolge auch Hegel, Marx und

Freud gewusst, dass das Denken eine Praxis sei (vgl. Foucault 1966: OdD: 396). Die

modernen Episteme unterliege dem inneren Zwang,Ungedachtes zu denken und damit

den Menschen permanent an sein Anderes zu erinnern und dieses wiederum an ihm

auszurichten (vgl. ebd. 395). Freuds Leistung auf diesem Gebiet ist unzweifelhaft die

Entdeckung des Unbewussten, wie Foucault in einem späteren Gespräch unterstrei-

chen wird (vgl. Foucault 1977: [206]: 412). Von diesem diskursiven Ereignis gehen, so

kann Foucault verstanden werden, weitreichende praktische Effekte aus. Stärker noch

bringt Foucault seine Wertschätzung für Freud und die Psychoanalyse in seinem ersten

Hauptwerk zum Ausdruck, indem er unter Bezug auf Freuds Schrift Totem und Tabu

(1913) sie mit Ethnologie engführt und als »Gegenwissenschaften« (Foucault 1966: OdD:

454) gegenüber den Humanwissenschaften würdigt. Deren kritische Wirkung bestehe

darin, dass sie beide »denMenschen auflösen« (ebd.: 453).52

Foucaults wertschätzende Eingruppierung Freuds in die Reihe seiner Referenzau-

toren ist kein Einzelfall. InNietzsche, Freud,Marx verweist er auf deren Berührungs- und

seine Anknüpfungspunkte. Methodisch finde sich »in recht analoger Weise bei Marx,

Nietzsche und Freud«, so führt Foucault aus, die »Ablehnung eines Anfangs.« (Foucault

1967: [46]: 732) Die Zurückweisung eines begründenden, sinnstiftenden Ursprungs, wie

sie Foucault immerwieder unter Verweis auf Diskontinuität, Immanenz und Polyvalenz

der Effekte in seiner Archäologie und späteren Genealogie formuliert, findet er auch im

»stets unabgeschlossene[n] Charakter des regressiven und analytischen Vorgehens bei

Freud.« (Ebd.) Auch wenn Foucault also an Vorgehensweisen, Positionen und Wirkun-

gendieserTheoretiker immerwieder teils vernichtendeKritik übt, erkennt er gleichwohl

deren zentrale Rolle für die Entwicklung emanzipatorischer Diskurse an. Bei Marx und

Freud handelt es sich ihm zufolge um »die wichtigsten […] Diskursbegründer« (Foucault

1969: [69]: 1022; Hervorhebung P.E.) jüngerer Zeit, denn sie hätten mehr als nur Texte

52 Gondek zufolge bezieht sich die Bewertung Foucaults ausDieOrdnung der Dinge (1966), bei der Psy-

choanalyse und Ethnologie handle es sich um Gegenwissenschaften, auf deren strukturalistische

Versionen nach Claude Lévi-Strauss und Jacques Lacan (Gondek 2008: 188).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 331

geschrieben. »Das Besondere an diesen Autoren ist, dass sie nicht nur die Autoren ih-

rer Werke, ihrer Bücher sind. Sie haben mehr geschaffen als das: die Möglichkeit und

die Formationsregeln anderer Texte« (ebd.) – wenngleich die Rolle Freuds, so Foucault

kurze Zeit später, eine andere wäre als die Newtons in der Physik oder Kants in der Phi-

losophie (vgl. Foucault 1970: OD: 41). Noch in einem späten Interview hebt Foucault die

kritische Rolle der Psychoanalyse hervor. »Das phänomenologische Subjekt war durch

die Psychoanalyse ein zweites Mal disqualifiziert worden – ebenso wie zuvor durch die

linguistischeTheorie« (Foucault 1983: [330]: 527), da das Unbewusstemit der Subjektphi-

losophie der Phänomenologie nicht zu erfassen gewesen sei.

Zurück zu Foucaults inhaltlicher Auseinandersetzung mit Freud und der Psycho-

analyse. Seine Ambivalenz und Kritik werden amThema des Ödipuskomplexes besonders

deutlich. Einerseits erkennt Foucault in diesemTheorem Freuds »die verständnisvollste

Analyse der Konflikte, die das Kind im Verhältnis zu seinen Eltern erlebt, und als An-

satzpunkt vieler Neurosen angesehen werden muss.« (Foucault 1954: GuP: 39; vgl. ebd.

126) Andererseits lobt er stürmisch den Anti-Ödipus vonDeleuze und Guattari, für den er

ein Vorwort verfasst (Foucault 1977: [189]).Was bewirkte diesen Sinneswandel Foucaults?

In DerWille zumWissen hatte er daran erinnert, dass in den Jahren, in denen Freud den

Ödipuskomplex entdeckt auchdas französischeGesetz den Inzest unter Strafe stellt (vgl.

Foucault 1976: WzW: 127). Durch Foucaults einordnende genealogische Untersuchung

wird sichtbar, wie die Psychoanalyse sich gleichzeitig mit dem Sexualitätsdispositiv entwickelt

und in ihmdiverse Funktionen übernommen hatte (vgl. 127–128) Kritisch wendet Foucault ge-

gen die Praxis der Analyse an, dass in ihr »der seit langem etablierte Geständnisdruck

einen neuen Sinn an[nimmt]: Druck zur Aufhebung der Verdrängung. Das Gebot der

Wahrheit ist nun an die Infragestellung des Verbotes gebunden.« (ebd.: 128) Die Freud-

sche Psychoanalyse reformuliert damit die Jahrhunderte alte Verpflichtung der Subjekte

auf Wahrheit und koppelt sie an die Sexualität. Anknüpfend an die Sorge um Lust und

das Laster sollen die Subjekte in sich eine Wahrheit aufspüren und produzieren dabei

denGegenstand der Sexualität. Selbstverständlich zeigt Foucault, dass bereits vor Freud

undauch in anderenDisziplinen als der Psychoanalyse undEinrichtungenals derKlinik,

die einDispositiv bilden,die Sexualität produziertwurde.Doch »[i]n ihremhistorischen

Auftreten ist die Psychoanalyse nicht zu trennen von der Verallgemeinerung des Sexua-

litätsdispositivs und den damit zusammenhängendenDifferenzierungsmechanismen.«

(ebd.: 126) Daher ist Freud für Foucault ein bedeutender Teil einer im 19. Jahrhundert

»fortschreitenden Formation (samt ihren Transformationen) jenes Spiels der Wahrheit

und des Sexes, […] das wir vielleicht modifiziert, aber wohl kaum abgeschafft haben.«

(ebd.: 60) Von Besonderer Bedeutung ist dabei die Auffassung Freuds, wonach Triebun-

terdrückung ein wesentlicher Mechanismus in der psychischen Dynamik des Einzelnen

darstellt.Die Vorstellung, dass Sexualität hauptsächlich durch Verbote geregelt wird und ein Ver-

bot auf einen unterdrückten Trieb verweist, der wiederum dieWahrheit eines Subjekts bildet, lehnt

Foucault ab. Hingegen hält er fest, dass »[d]ie Theorie der Repression, die das Sexuali-

tätsdispositiv allmählich überziehen und ihm den Sinn eines verallgemeinerten Verbots

geben sollte, […] da ihren Ursprung [hat]. Sie ist historisch an die Ausbreitung des Se-

xualitätsdispositivs gebunden.« (ebd.: 125) IndemFreud und abertausende andere einen

Diskurs über die Sexualität führen, pflanzen sie die Perversion in die Körper der Indivi-

duen ein. Die im Sexualitätsdispositiv wirkendeMacht

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

»setzt der Sexualität keineGrenzen, sondern dehnt ihre verschiedenen Formen aus, […]

schließt sie als Spezifizierungsmerkmal der Individuen in den Körper ein. Sie […] zieht

mit Hilfe von Spiralen, in denen Macht und Lust sich verstärken, ihre Varietäten ans

Licht; sie […] schafft Orte maximaler Sättigung. Sie produziert und fixiert die sexuelle

Disparität.« (ebd.: 51)

Foucault bestreitet nicht, dass es Repression im Sexualitätsdispositiv gibt, als Homose-

xueller hat er dies am eigenen Leib erfahren, vielmehr weist er nach, dass wie in ande-

ren Dispositiven und Diskursen die Macht als produktiv zu verstehen ist (siehe Kapitel

2.2.), sie erzeugt nicht nur Gegenstände, sondern auch Lust und damit Subjekte einer

Lust. »Die Einwände, die ich gegen die Repressionshypothese erheben möchte, zielen

weniger auf den Nachweis, dass diese Hypothese falsch ist, als vielmehr darauf, sie in

einer allgemeinen Ökonomie des Diskurses über den Sex anzusiedeln, wie sie seit dem

17. Jahrhundert herrscht.« (ebd.: 18)53

Schließlich zeigt dieser kurzeDurchgangdurchFoucaultsBezugnahmeauf Freudei-

ne intensive Auseinandersetzungmit dessenTheorien, Positionen und Effekten, welche

auch die Psychoanalyse und Psychologie imGanzen betreffen.Den durchaus wertschät-

zenden Bewertungen stehen heftige Kritiken gegenüber, welche insgesamt eine »am-

bivalente Einstellung zu Freud und zur Psychoanalyse« (Gondek 2008: 195) zeigen. In

Foucaults Abgrenzung von Freuds Theorie des psychischen Subjekts wiederholen sich

wesentliche Motive aus seinen Ablehnungen des cartesianischen Cogito, des humanis-

tischen Menschen und des juridischen Machtbegriffs. Entscheidend für Foucaults eigenes

Verständnis von Subjektivität ist die kritische Funktion Freuds alsWegbereiter zurweiterenDezen-

trierung des Subjekts. Im Subjekt findet sich eine unbewusste Struktur, über die nie vollständiges

Wissen erlangt werden kann. Diese Offenheit durch Verweis auf die Determination durch

Kindheitserlebnisse oder eine unterdrückte Libido zu schließen, wirft Foucault Freud

ebenso vor wie die von ihm proklamierte Bindung der Individuen an dieWahrheit ihrer

vermeintlich wesenhaften Sexualität, von welcher ein perfider Geständniszwang ausge-

hen kann.

Foucaults fortgesetzter Impuls: Das Subjekt dezentrieren

»[A]ußerhalb der Philosophie des Subjekts und der Zeit ist eine Theorie der diskonti-

nuierlichen Systematizitäten auszuarbeiten« (Foucault 1970: OD: 38).

53 In der Vorlesung am Collège de France, die Foucault gleichzeitig mit Erscheinen von DerWille zum

Wissen hielt, führt er diese Kritik an der Repressionshypothese abermals aus. »Macht ist im We-

sentlichen das, was unterdrückt« (Foucault 1976: IVG: 31), fasst er zusammen und ordnet diese Po-

sition Hegel, Freud und Reich zu, weshalb er auch von der »Hypothese Reich« (ebd.: 33) spricht.

Dem stellt Foucault Nietzsche und das Paradigma des Kriegs gegenüber: »Diese beiden Hypothe-

sen sind nicht unvereinbar, im Gegenteil; mit ziemlicherWahrscheinlichkeit sind sie sogarmitein-

ander verknüpft. Ist denn Repression nicht die politische Folge des Krieges?« (ebd.: 33) Foucault

lehnt also nicht die Tatsache der Repression selbst ab, sondern die Reduktion aller Machtbezie-

hungen auf sie.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 333

Welche Ergebnisse hinsichtlich Foucaults eigenemVerständnis von Subjektivierung las-

sen sich aus den vorangegangenen Abgrenzungen festhalten? Foucault will das Subjekt

dezentrieren, indem er genealogisch zeigt, dass es einerseits eine Geschichte hat und

andererseits nicht souveräner Autor seinerHandlungen ist, sondern der Effekt vonKon-

stellationen vonMacht-Wissen.

Über die Problematisierung der einflussreichsten traditionellen Subjekttheorien ge-

langt Foucault zu seinem eigenen genealogischen Ansatz. Dafür hat Foucault zunächst

dasDenkenüber das Subjekt »vondemcartesianischenGrundpostulat eines souveränen

Schöpfersubjekts befreit« (Bublitz 2008: 293), den Humanismus demaskiert und Freuds

ambivalenteWirkungen kritisch gewürdigt.Bublitz erinnert daran,dass Foucault damit

»nicht die Existenz des Subjekts« leugnet, wie dieser wiederholt betont hatte, »sondern

seine im autonomenWillen und Bewusstsein begründete Stifterfunktion« (ebd.) in Fra-

ge stellt. Seine Kritik am cartesianischen Ideal souveränistischer Subjektivität verweist

auf den konstitutiven Ausschluss innerhalb der hegemonialen Subjektivierungsweise.

Durch den Beleg, dass der zu befreiendeMensch aus Unterwerfung hervorgegangen ist,

untergräbt Foucault das humanistische Bild von dem überhistorischenWesen desMen-

schen, das er in der marxistischen Entfremdungskritik scharf zurückweist. Unter den

untersuchten Humanwissenschaften, die den Menschen als Subjekt und Objekt eines

Wissens produzieren, hebt Foucault die Psychoanalyse Freuds hervor, die einerseits das

Subjekt an die Wahrheit seiner unterdrückten Triebe bindet und sie anderseits durch

den Verweis auf das Unbewusste dezentriert. Im Nachweis der Historizität des Subjekts, die

ihn zu seiner konstruktivistischen These über dessen Genese aus den diskontinuierlichen Zusam-

menwirkungen sich überkreuzender Machtstrategien in den Diskursen des Wissens führt, entwi-

ckelt Foucault seine genealogischeMethode.

Foucaults Geschichte des Denkens über das Subjekt zielt auf dessenDezentrierung.54

Den Begriff leitet er in der Archäologie desWissens aus kritischen Impulsen vonMarx und

Nietzsche ab (Foucault 1969: AdW: 23–24), in anderen Schriften bezieht er sich auch auf

Freud, Bataille und Artaud (siehe oben).Mit diesem programmatischen Begriff übt Fou-

cault 1969 auch Selbstkritik an seinem Buch Wahnsinn und Gesellschaft (1961), worin er

»noch bereit war, ein anonymes und allgemeines Subjekt der Geschichte zuzugestehen«

(Foucault 1969: AdW: 29).55 Bei genauerer Betrachtung handelt es sich vielmehr um ei-

ne Radikalisierung seiner früheren Gedanken. Bereits in der überarbeiteten Neuauflage

seiner SchriftMaladieMentale et psychologie (1962) hatte er gefordert,man dürfe »aus die-

sen verschiedenen Aspekten der Krankheit nicht ontologische Formen machen« (Fou-

cault 1954: PuG: 129). Diese dezentrierende Wendung gegen jede Ontologisierung ein-

zelner Zuschreibungen des Subjekts zu seiner vermeintlichen Essenz vollzieht Foucault

54 Die Selbstpositionierung Foucaults hat sich auch in der Sekundärliteratur durchgesetzt u.a. spricht

Bublitz im Foucault-Handbuch von »eine[r] Dezentrierung des Subjekts« (Bublitz 2008: 293, vgl.Mc-

Carthy 1991: 65).

55 Ebenfalls in der Archäologie desWissens übt er Selbstkritik an derGeburt der Klinik (1962), deren zen-

traler »Ausdruck ›ärztlicher Blick‹« Foucault rückblickend als »nicht sehr glücklich« (Foucault 1969:

AdW: 81) bewertet, da er statt der Verteilungsregel vonAussagen imDiskurs »die vereinheitlichen-

de Funktion eines Subjekts« (ebd.) zu unterstellten schien.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

während seiner Zeit am Collège de France durch eine Reihe von genealogischen Studi-

en, welche sich »vom Subjekt selbst frei machen«, indem sie »der Konstitution des Sub-

jekts in der historischen Verlaufsform Rechnung tragen« (Foucault 1976: [192]: 195). Da-

her fasst Foucault unter Genealogie »eine Form vonGeschichte, die der Konstitution der

Wissensarten, der Diskurse, der Gegenstandsbereiche usw. Rechnung trägt, ohne sich

auf ein Subjekt beziehen zumüssen« (ebd.).56 Genau dadurch wird ein neuer, kritischer

Blick auf das Subjekt erst möglich, der sich auf die konkreten Praktiken der Subjekti-

vierung richtet und daraus emanzipatorische Impulse ableitet. Diese Ausrichtung auf

dieDezentrierung des Subjekts bleibt für Foucault auch in seiner späten, ethischen Pha-

se leitend. Rückblickend unterstreicht er in einem Interview die Bedeutung, welche die

Abgrenzung vom Subjekt als »Sinnstifter« (Foucault 1983: [330]: 526) für ihn hat.

4.2.2. Foucaults Konzeption des Subjekts im Wandel

Nachdem das vorangegangene Unterkapitel sich Foucaults Verständnis von Subjekti-

vierung über seine Abgrenzungen angenähert hat, stehen nun seine Konzeptionen des

Subjekts in der Abfolge seiner Werkphasen im Zentrum. Dabei soll auch in den Blick

genommen werden, wie sein Denken sich mit dem gesellschaftlichen Wandel ausein-

andersetzte. Foucaults erklärtes Ziel war es, mit Begriffen die unterschiedlichen Aus-

grenzungen, Disziplinierungen und Unterwerfungen von Individuen zu durchdringen,

umdie damit verbundenen Formen der Subjektivierung aufzusprengen.Daher steht im

Folgenden seine Begriffsarbeit im Fokus. Mit den Ausdrücken Disziplinarindividuum,

Subjektivierungsweise und Selbsttechnik fügte Foucault denWerkzeugkasten der kriti-

schenTheorie der Subjektivität nützlicheMittel hinzu.Diese dienten ihm auch dazuwi-

derständige Praktiken zu erkennen und emanzipatorische Überschreitungen denkbar

zu machen, wie das abschließende Unterkapitel über Fluchtlinien zeigt (siehe Kapitel

4.2.3.). Im Anschluss werden Foucaults Ansätze mit Adornos Subjekttheorie vermittelt

(siehe Kapitel 4.3.).

Bevor dieWerkphasen Foucaults auf Konzeptionen des Subjekts hin untersuchtwer-

den, bietet ein Überblick über verschiedene Figuren des Menschen in seinen Schriften

bereits relevante Erkenntnisse. In Foucaults archäologischen Arbeiten stand derMensch

als Effekt der Humanwissenschaften im Fokus. Seine Kritik trifft denHumanismus und

die anthropologische Struktur der westlichen Moderne, welche Sinnstiftung betreiben,

indem sie die Wahrheit an den Körper der Individuen binden. Nicht zuletzt die in den

1960er Jahren aufkommenden Bewegungen gegen die Einsperrungen von Geisteskran-

ken, Kindern, Frauen, Arbeiter_innen und Straffälligen motivierten Foucault seine Un-

tersuchungen auf die Praktiken jenseits der Humanwissenschaften zu erweitern. Ge-

56 Martin Saar hebt die Normativität Foucaults hervor, die die konstruktivistische Argumentation

erst zur umfassenden Genealogie macht (vgl. Saar 2007: 320). Darin unterscheide sich die auf

Humanwissenschaften gerichtete Genealogie von derWissenschaftskritik Adornos und Bruno La-

tours,welche sich nicht notwendig aufMenschenbezöge. Saar zufolge geht es bei Genealogien im-

mer um verschiedene »Existenzweisen«, da »Subjektivität genau darin bestehen, sich zur eigenen

Selbstauslegung und zumAusgelegtwerden zu verhalten. Deshalb sind genetische Darstellungen

des Selbst, wenn sie die Forciertheit, die Machtbestimmtheit von Selbstgenesen nachweisen kön-

nen, immer schon Kritik dieser Form des Selbst.« (ebd.: 324; Hervorhebungen im Original)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 335

nealogisch analysiert er die Mikrophysiken der Macht, welche in Fabriken, Gefängnis-

sen, Schulen wirken. In zahllosen weiteren disziplinierenden Institutionen werden die

Körper individualisiert und totalisiert.Die Körper durchzieht eineMacht,welche sie so-

wohl in der Intimität der Familie als auch in der Öffentlichkeit beständig zu Disziplina-

rindividuen formt. Auf der Suche nach den Herkünften der Disziplinarmacht und ihrer

InstitutionenstößtFoucault aufdenStaat,das christlichePastoratundantikeFührungs-

weisen. Die Frage, wie der Regierende sich selbst zu regieren habe, treibt ihn ebenso

zu einer Verschiebung seiner Forschungen wie der sich abzeichnende Neoliberalismus.

Fortan nimmt Foucault die Selbstverhältnisse des Subjekts in den Blick, ohne zu verges-

sen, dass es nur als spezifisches Korrelat von Macht-Wissen-Formationen entsteht. Aus

der Einsicht in die historische Genese des Subjekts innerhalb von Subjektivierungs- und Objekti-

vierungsprozessen können die unterworfenen Einzelnen Widerstandspotentiale ableiten. Damit

bleibt Emanzipation gegendie neoliberalenAnrufungen zur Selbstoptimierungund jen-

seits essentialistischer Entfremdungskritik denkbar. Foucault hält daran fest, dass eine

aufklärerische Subjektivierungmittels Experimenten erprobt werden kann.

ZuBeginnbietet sich ein kurzerDurchgangdurch eineGalerie vonMenschenbildern

an,welche Foucault präsentiert. Bruchstückhaft erlauben sie einen schnellen Zugriff auf

wesentliche Züge seines Denkens über Subjektivität. Den Anfang macht der homo psy-

chologicus, der Mensch, wie ihn Psychologie und Psychoanalyse entwerfen und wie er

dies- und jenseits derMauern von Psychiatrien geschaffenwird. So irrig die Psychologie

des Wahnsinns Foucault erscheint, trifft sie ihm zufolge einen entscheidenden Bereich

der Moderne, »wo der Mensch ein Verhältnis zu sich hat und jene Form von Entfrem-

dungeinsetzt,die ihnzumhomopsychologicuswerden lässt.« (Foucault 1954:PuG: 115;Her-

vorhebung imOriginal) Obwohl Foucault in dieser überarbeiteten Fassung seiner ersten

Monografie noch an dem von ihm später bekämpften Entfremdungsparadigma festhält,

zeichnet sich bereits sein charakteristisches Interesse an Selbstverhältnissen ab. Auch

formuliert er seine zentrale konstruktivistische Annahme, dass der »homo psychologi-

cus […] in den Formen des Wissens« (ebd.: 131) hervortrete, er also als historischer Ef-

fekt der psychologischen Diskurse das Licht derWelt erblickt. Den entscheidenden Zug

an dessen Portrait bildet jedoch sein durch dieWahrheit strukturiertes Selbstverhältnis.

Der homo psychologicus denkt, »er selbst sei dieWahrheit derWahrheit.« (Ebd.)57

57 Mit direktem Bezug auf Foucault untersucht Eva Illouz die weitreichenden Auswirkungen der Eta-

blierung des homo psychologicus für den »emotionalen Kapitalismus«, welcher »die emotionalen

Kulturen neu geordnet [hat], indem er das ökonomische Selbst emotionaler und die Emotionen

instrumenteller macht.« (Illouz 2004: 41) Ihrer Analyse nach folgte der Rezeption Freuds in den

USA nach 1911 (ebd.: 14–16) ein breiter Erfolg des psychotherapeutischen Diskurses, der zu einer

universellen »Feminisierung« (ebd.: 29) und »Neutralisierung der Klassenkämpfe« (ebd.: 32) führ-

te. Interessanterweise begreift Illouz diesen Einsatz der Psychologie explizit nicht als soziale Kon-

trolle oder »Ideologie« (ebd.: 33), sondern verfolgt einen »pragmatistischen« Zugang (ebd.: 34) zu

sozialer Interaktion. Jedoch spricht sie inkonsistent selbst von der »Ideologie der Schriftlichkeit«

(ebd.: 55) und der »liberalen Ideologie der ›Wahlfreiheit‹« (ebd.: 120). Auch ist mit Blick auf wie-

derkehrende Arbeitskämpfe fraglich, ob die therapeutischen Befriedungsstrategien tatsächlich so

erfolgreich waren, wie Illouz behauptet, und ob nicht die Etablierung des Fordismus mit Massen-

konsum und Klassenkompromiss eine weitaus wichtigere Rolle gespielt hat.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Das zweite Portrait, das Foucault vorführt, zeigt den homo dialecticus. Gleichfalls

einem theoretischen Diskurs entsprungen und mit Macht auf die Bühnen politischer,

philosophischer, poetischer und sonstiger Theater gezerrt, ist dieser Mensch für Fou-

cault doch eine jämmerliche Gestalt. Nur kurz blitzt er in einem seiner Texte über den

Wahnsinn und die Literatur auf, um sogleich zu sterben. »Was bald sterben wird,was in

uns bereits stirbt (und dessen Tod eben unsere gegenwärtige Sprache trägt), ist der homo

dialecticus« (Foucault 1964: [25]: 541; Hervorhebung imOriginal). In der Dialektik auf sein

Wesen und seine Erscheinung hin befragt, erscheint diese Figur Foucault als eine blutar-

me Phantasie philosophischer Spekulation. Ihm zufolge handelt es sich um ein »Wesen

des Aufbruchs, der Rückkehr und der Zeit« (ebd.), das sich an keinem Ort und in keiner

Praxis manifestiert. Auch in diesem ungünstigen Portrait hebt Foucault die Verbindung

von Subjektivierung und Wahrheit hervor, denn es zeigt »das Tier, das seine Wahrheit

verliert und sie erleuchtet wiederfindet, das sich selbst Fremde, dasmit sich wieder ver-

trautwird.« (Foucault 1964: [25]: 541) Selbstverständlich bildet die Abwehr dermaterialis-

tisch-dialektischenTradition (sieheKapitel 1.3.2.) denHintergrundvonFoucaults Skizze

des homo dialecticus.58

Das letzte Bild dieser unvollständigen Ahnenreihe stellt den homo oeconomicus dar.

Foucault präsentiert ihn bereits in Die Ordnung der Dinge als Abkömmling der Diskurse

über den Reichtum. Dort erscheint er nur wenig stabiler als sein Vorgänger, denn der

»homo oeconomicus, ce n’est pas celui qui se représente ses propres besoins, et les objets

capables de les assouvir ; c’est celui qui passe, et use, et perd sa vie à échapper à l’immi-

nence de la mort.« (Foucault 1966: OdD: 315) Foucault zeichnet mehr einen Getriebenen

als einen Unternehmer. KeinWunder, weiß der homo oeconomicus doch seit Kant, dass

er »un être fini« (ebd.) ist, dazu verdammt, statt der Fülle die Endlichkeit zu analysie-

ren. Die Wahrheit des Menschen scheint seither gebunden an seine Sterblichkeit und

nicht an sein ewigesWesen.Dies nötigt ihn dazu, sich den konkreten Lebensumständen

zu widmen, seiner Biologie und der Produktion von Lebensmitteln. Anders als auf seine

Vorgänger kommt Foucault nochmals auf ihn zurück. In den Vorlesungen über die Gou-

vernementalität zeigt er ihn als eine Figur, welche eine Staatsraison entwirft, um zum

Wohle des Staates ein umfassendes Wissen über alle vitalen Vorgänge anzuhäufen. Für

den Zweck »zu erkennen, wie und warum sie [die wirtschaftlichen Protagonisten, P.E.]

handeln,welches Kalkül sie anstellen«, erschafft die liberale Regierungskunst den »homo

oeconomicus« (Foucault 1978: STB: 67, Hervorhebung im Original).59

58 Dieses Portrait arbeitet Schneider detailliert heraus. »Der homo dialecticus ist bei Foucault so et-

was wie der sich seiner selbst und der Welt bzw. der Geschichte versichernde Mensch.« (Schnei-

der 2003: 103) Abermals dient diesesMenschenbild als Sinnstifter-Figur. »Die Gegenfigurwäre der

Schriftsteller und Philosoph, der um das Prekäre von sprachlich erzeugtem Sinn weiß« (ebd.), wie

sie für Foucault etwa Nietzsche, Bataille und Artaud verkörperten.

59 Meyer erinnert daran, dass Foucault im homo oeconomicus auch ein Moment der Kritik wahr-

nahm. »Das Konzept des homo oeconomicus gehöre, wie auch die Reformationsbewegungen und

politische Revolutionen, zu jenen ›Verhaltensrevolten‹, die sich gegen Regierungstechniken wen-

den und diese zwingen, vermehrt auf die Möglichkeit ihrer eigenen Begrenzung zu reflektieren,

um sich als Regierung erhalten zu können.« (Meyer 2008: 95) Tatsächlich stellen sowohl der Libe-

ralismus als auch der Neoliberalismus Reaktionen auf anmaßende Machtstrukturen der Souverä-

nitätsmacht und desWohlfahrtsstaates dar. Foucaults Analysen der subtilenMachtwirkungen, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 337

Der Durchgang durch dieses Gruselkabinett der Menschenbilder, welche Foucault

im Vorbeigehen präsentiert, umkreist bereits zentrale Punkte seiner Konzeptionen der

Subjektivität. Stets zeigt er uns ein immanentes Verhältnis von Objektivierungs- und Subjek-

tivierungsweisen. Das Subjekt subjektiviert sich in dem Moment, in dem es zum Objekt

eines Wissens gemacht wird. Subjektivierung vollzieht sich notwendig in spezifisch, histori-

schen Praktiken, die in Diskurse eingebunden sind, von denen Machteffekte ausgehen.

Dabei nimmt dieWahrheit eine unverzichtbare Funktion ein. Ihr nach Formund Einsatz

wechselnderCharakter strukturiert dasSelbstverhältnis,welches für jedeSubjektivierung

notwendig ist.

Der Mensch: Gesicht im Sand

Nach den Figuren des Menschen stehen nun Foucaults Konzeptionen des Subjekts nach

der Abfolge seiner Werkphasen im Vordergrund. In seinen frühen archäologischen

Schriften über Kliniken, Humanwissenschaften und die Struktur neuzeitlicher Dis-

kurse untersucht Foucault die Rolle der Subjektivität in diesen Wissensformationen,

deren gemeinsames Merkmal die Passivität des objektivierten Subjekts bildet. Während er in

der folgenden genealogischen Phase zunehmend den Widerstand in den Blick nimmt

und er in seiner späten ethischen Phase durch die Thematisierung des Selbstverhält-

nisses beinahe eine Umkehrung der ersten unternimmt, erscheint ihm das Individuum

anfangs unselbstständig. Da das Subjekt nur Funktionen innerhalb übergreifender

Wissensstrukturen erfülle, widerfahre die Subjektivierung den Einzelnen, die sie kaum

gestalten könnten.Das Bild, das Foucault vomSubjekt in den Forschungen seiner ersten

fünfzehn Jahre zeichnet, ist das einer abhängigen Funktion von Diskursen. Er zeigt,

dassweder die Psychologie nochdie anderenHumanwissenschaftenunderst recht nicht

die Literatur ein autonomes Subjekt überhaupt zulassen, wie die folgenden Abschnitte

rekonstruieren.

In seinen Schriften über Psychologie, Kliniken und Geisteskrankheit zeigt Foucault,

wie der Ausschluss der Kranken durch den ärztlichen Blick das Selbstbild der westlichen

Kultur in derModerne konstituiert.Wiederkehrend unternimmt er in seinenMonogra-

fien eineGegenwartsanalyse über denUmwegder historischenGenese der untersuchten

Phänomene.Die von ihm untersuchtenmit demAusschluss verbundenenWissensarten

undPraktiken habenwesentlichenAnteil an der Entdeckung vonKrankheiten, der Iden-

tifizierung von kranken Personen und der Selbstdefinition gesunder Gesellschaften. In

einer klassischen Figur kritischen Denkens führt Foucault vor Augen, was die von einer

Gesellschaft betriebene Negation über ihre jeweiligen Selbsttäuschungen verrät.Wie er

in Psychologie und Geisteskrankheit erklärt, sitzt »unsere Gesellschaft« einer »Kulturillusi-

on« auf, weil sie »in dem Kranken, den sie verjagt oder einsperrt, nicht sich selbst er-

kennen [will]« (Foucault 1954: PuG: 97). Stattdessen versucht sie sich mittels der medi-

zinischen und psychologischen Wissenschaften zu reinigen: »sobald sie die Krankheit

mit dem homo oeconomicus verbinden, dienen jedoch der fortzusetzenden Kritik an jeglichen Herrschafts-

verhältnissen. Brieler bringt dies auf den Punkt. Foucaults »Analytik der Theorie des Humankapi-

tals« sei Teil einer kritischen Theorie des unmündigen Subjekts. Der »›Unternehmer seiner selbst‹,

der die ökonomische Rationalität zum Sozialmuster verallgemeinert, ist dessen jüngste histori-

sche Gestalt.« (Brieler 2019: 518)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

diagnostiziert, schließt sie den Kranken aus.« (Ebd.) Der Imperativ dieses modernen

Wissens über die Krankheit besteht in deren Objektivierung im kranken Individuum,

um es aus der Gesellschaft auszuschließen. Damit wird um das Jahr 1800 die Krank-

heit – im Fokus Foucaults steht die Geisteskrankheit – in ihrer bis heute wirkmächtigen

Form erst erzeugt. Das Auftreten der Krankheit und der von ihr betroffenen Individuen

in dieser neuen Formmedizinischen Wissens markieren nach Foucault einen Bruch im

westlichen Epistem. Zuvor waren der Gegenstand und der pathologisierende Umgang

damit unbekannt. »Bis ungefähr 1650 ist die abendländische Kultur für diese Formen

der Erfahrung seltsam aufnahmebereit gewesen.Mitte des 17. Jahrhunderts schlägt das

plötzlich um; die Welt des Wahnsinns wird die Welt der Ausgeschlossenen.« (ebd.: 104)

Jedoch war die Praxis des Ausschlusses von der Lepra bekannt. InWahnsinn und Gesell-

schaft (1961) erklärt Foucault, wie derWahnsinn die Lepra nach 200 Jahren Latenz ablöst

(vgl. Foucault 1961: WuG: 25, 91).60 Das Leprosorium wird in der Klassik zum Asyl um-

gestaltet und im 19. Jahrhundert zur Klinik weiterentwickelt (ebd.). Der Ausschluss ein-

zelner Individuen nimmt zwar verschiedene Formen an, er kann barbarisch oder phil-

anthropisch daherkommen, bleibt Foucault zufolge aber strukturell konstitutiv für die

westlichen Gesellschaften. Nicht zufällig betrifft dieser Ausschluss die an Körper und

Seele kranken Individuen. Sie verweisen auf die Endlichkeit des Körpers und den Tod61,

welche Foucault in seiner archäologischen Phase intensiv thematisiert. »[A]us der Ein-

fügung des Todes in das medizinische Denken«, schreibt er in der Geburt der Klinik, »ist

eine Medizin geboren worden, die sich als Wissenschaft vom Individuum präsentiert.

Ganz allgemein ist vielleicht die Erfahrung der Individualität in der modernen Kultur

an die Erfahrung des Todes gebunden« (Foucault 1963: GdK: 207). Zuvor war dieMedizin

mit der Erkenntnis der überzeitlichen Anordnungen der Vorgänge im Körper befasst.

Foucault zufolge wendet sie sich um 1800 von der Unendlichkeit ab und der Endlich-

keit der Körper zu. Ähnlich den Wahnsinnigen, deren Wahrheit man den Äußerungen

ihrer Seele zu entnehmen habe, denen also ab sofort zugehört werden sollte, liegt die

60 Foucault kommt auf diesenGedanken, wonach der Umgangmit Krankheiten ein aufschlussreicher

Indikator für gesellschaftliche Verhältnisse darstellt, auch in seinen Vorlesungen über die Gou-

vernementalität zurück. Die Lepra kennzeichnet eine »Spaltung des binären Typs« (Foucault 1978:

STB: 25) und steht damit für die Souveränitätsmacht der klassischen Epoche, während die Pestmit

einem »System vomdisziplinarischen Typus« (ebd.: 25) verbunden ist, das zeitlich darauf folgt. Auf

die späteren Pocken reagieren hingegen Sicherheitsdispositive mit »medizinischen Feldzüge[n],

mit denen man epidemische oder endemische Phänomene einzudämmen versucht.« (ebd.: 26)

Wie die Corona-Pandemie zeigt, bedeutet dies keine säuberliche zeitliche Sukzession, sondern ei-

ne Veränderung des strategischen Imperativs. Die Macht unterwirft die souveränen und diszipli-

nierenden Praktiken einem Formenwandel. Konkret unterliegen die Maßnahmen des Ausschlus-

ses (Quarantäne) und der disziplinierenden Anordnung (AHA-Regeln) dem normierenden Sicher-

heitsdispositiv (Inzidenz). Neben dem Gesetz und der Norm finden sich auch Anreizsysteme, mit

denen der Bedrohung durch das Corona-Virus begegnetwird. Die Analyse der gegenwärtigen Pan-

demie ließe sich also mit Foucaults Typologie bewerkstelligen und diese könnte um das Corona-

Virus erweitert werden, um Erkenntnisse über die gegenwärtigen gesellschaftlichen Verhältnisse

zu gewinnen.

61 In dieser wiederkehrenden Beschäftigung mit der konstitutiven Rolle des Todes für das Wissen

über denMenschen klingt auch Foucaults Auseinandersetzungmit Martin Heidegger an, der vom

›Sein zumTode‹ sprach. ZumVerhältnis Foucaults zuHeidegger siehe ausführlich Schneider 2001b.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 339

Wahrheit der Kranken nun in ihren Körpern, die genau beobachtet werdenmüssen. Die

Positionen undWerte im Spiel derWahrheit wurden neu verteilt. »DieMöglichkeit des In-

dividuums, zugleich Subjekt undObjekt seiner eigenen Erkenntnis zu sein, führt dazu, daß sich die

StrukturderEndlichkeit imWissenumkehrt.« (ebd.: 208;HervorhebungP.E.) Andieser Stelle

verbindet Foucault seine grundlegende Annahme über die Subjektivität, wonach sie ein

immanentes Verhältnis vonObjektivierungs- und Subjektivierungsweisen darstellt,mit

demphilosophischen Problemder Endlichkeit. »Für das klassischeDenkenwar die End-

lichkeit nichts anderes als die Negation des Unendlichen, während ihr das Denken, das

sich am Ende des 18. Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven zuspricht« (ebd.)

Darin lässt sich bereits ein Ausblick auf Foucaults folgende, breiter angelegte Archäolo-

gie der Humanwissenschaften ablesen. Aus der diskontinuierlichen Entwicklungmedi-

zinischen Wissens leitet er »die anthropologische Struktur« der modernen westlichen

Gesellschaften ab,welche »gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die fundieren-

de Rolle des Ursprungs [spielt]. Diese Umkehrung war die philosophische Implikation

der Organisation einer positiven Medizin« (ebd.). Der Mensch wird nicht mehr von der

metaphysischen Unendlichkeit, seiner überzeitlichen Natur her gedacht, sondern aus-

gehend von seiner historischen Verkörperung.

Mit diesen Ableitungen der philosophischen Implikationen aus demmedizinischen

Wissen und dessen Praktiken nimmt Foucault eine seiner zentralenThesen vorweg,wel-

che er inDie Ordnung der Dinge (1966) ausführlich begründet:DerMensch nimmt immoder-

nenDenken die Position einer empirisch-transzendentalenDublette ein.Der empirische Körper

des kranken Subjekts begrenzt zugleich alles Wissen über den überhistorisch verstan-

denenMenschen und begründet es als seinen Ursprung.Mit dieser fürmoderne Episte-

me konstitutiven anthropologischen Struktur ist Foucault abermals bei der Kritik des

Humanismus angelangt. Hinter seiner oberflächlich pauschal wirkenden Zurückwei-

sung steht eine tiefgehende Analyse der Entwicklung der Humanwissenschaften. InDie

Ordnung der Dinge zeigt er auf, wie mit der Herausbildung der Diskurse über den Men-

schen um 1800 derenGegenstand entsteht. »Avant la fin duXVIIIe siècle, l’homme n’exis-

tait pas.« (Foucault 1966: OdD: frz.: 319; Hervorhebung im Original) In der Episteme der

Klassik habe es den Menschen als Problem nicht gegeben, da man zwar die Natur ge-

dacht habe, aber nicht die Natur des Menschen. Diese über eine simple Reflexion auf

sich hinausgehende Denkbewegung bedurfte einer Verschiebung, durch die Subjekti-

vierung und Objektivierung in Eins fallen. Es bedurfte eines Diskursgegenstandes der

zugleich Konstituens und Konstituante, Effekt und Ursache ist – eben gleichermaßen

Subjekt und Objekt. Diese vorher ausgeschlossene Position nimmt, so Foucaults The-

se, das Konzept des Menschen ein: »l’homme apparaît avec sa position ambiguë d’ob-

jet pour un savoir et de sujet qui connaît: souverain soumis, spectateur regardé, […].«

(ebd.: frz.: 323) Hervorgehobene Bedeutung kommt dieser Bestimmung Foucaults zu,

weil in ihr die souveränistische Subjektivität in ihrerWandelung durch die Zeit und verschiedene

Episteme greifbar wird. Der Mensch, der sich als Gegenstand eines Wissens objektiviert,

subjektiviert sich damit als Erkenntnissubjekt. Um souveräner Beobachter zu werden,

unterwirft der Einzelne sich und die anderen einer Ordnung unterschiedlicher Macht-

Wissen-Dispositive. In diesenDispositiven kommt denDiskursen,welche Foucault Hu-

manwissenschaften nennt, insofern in ihnen der Mensch zugleich Akteur und Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

stand der Erkenntnis ist, eine wesentliche Funktion zu.62 Der Effekt dieser Diskurse ist

die Entstehung des modernen Menschen als »étrange doublet empirico-transcendan-

tal« (ebd.: frz.: 329). Der Humanismus der Humanwissenschaften, in dessen Zentrum

derMensch als empirisch-transzendentaleDublette steht,unterscheidet sichdamit vom

Humanismus der Renaissance (vgl. ebd.: frz.: 329). Dabei stützt sich Foucault auf eine

komplexe Argumentation, wonach erst die Endlichkeit des empirischen Menschen Zu-

gang zu seinen überhistorischenWahrheiten bot und damit zum transzendentenWesen

desMenschen.Die vielgestaltige Analyse der tatsächlichen, aktuellenBedürfnisse der Individuen

erlaubte die Formation einesWissens, dessenwissenschaftliche Erkenntnisse teilsmit Gewalt in die

Körper eingeschrieben wurden. Denn die Individuen erfahren diesen Menschen vermittelt

durch den Körper (vgl. Foucault 1963: GdK: 207; 1966: OdD: 380).Die Subjektivierung ist nie

allein Sache des Geistes, sondern hat immer eine körperlicheDimension. Auch als Descartes den

Körper als res extensa abhob,war dies ein diskursives Ereignis, dasmit körperlichen Ef-

fekten korrespondierte. In der Analyse der Endlichkeit wird der Körper aufgewertet und

erlaubt darumdieHerausbildung einer transzendentalenWahrheit über denMenschen,

welche durch Krankenhäuser, Schulen und Fabriken umso tiefer in sein Fleisch eingra-

ben werden.

Die archäologische Dezentrierung des Subjekts durch den Nachweis der konstitu-

tiven Verbindung von unterwerfender Subjektivierung mit teils gewaltsamer Objek-

tivierung ergänzt Foucault um eine stärker am Strukturalismus orientierte Kritik an

den Positionen des Subjekts in Diskursen.Mit der Kritik an den Humanwissenschaften

(siehe Kapitel 4.2.1.) wollte Foucault »die Positionen und Funktionen definieren […],

die das Subjekt in der Verschiedenheit der Diskurse einnehmen konnte.« (Foucault

1969: AdW: 285) Da er unter Diskurs vorrangig »eine Menge von Aussagen, die einem

gleichen Formationssystem zugehören« (ebd.: 156) versteht, erscheint seine folgende

Überlegung von besonderer Bedeutung. In seiner »Untersuchung der Aussage« habe

Foucault »eine Funktion gefunden«, die nicht logisch oder grammatisch sei, sondern

deren »Wirksamkeit einen Bezug […] verlangt« (ebd.: 167). Neben der »Materialität«

und dem »Feld« schließe dieser Bezug »ein Subjekt« ein, das ausdrücklich »nicht das

sprechende Bewußtsein« oder der »Autor der Formulierung« (ebd.) sei. Das Subjekt

begreift Foucault in strukturalistischer Tradition an dieser Stelle als »eine Position,

die unter bestimmten Bedingungen mit indifferenten Individuen gefüllt werden kann« (ebd.;

Hervorhebung P.E.). Bei diesen Bezugspunkten handelt es sich ausdrücklich nicht um

objektive Wirklichkeit, sondern um »Differenzierungsprinzip[ien]« (ebd.). Damit trägt

Foucault der sprachlichen Struktur derWirklichkeit Rechnung. In ihr verweisen Subjekt

und Objekt aufeinander als notwendige Differenzen vor allem Inhalt. Abermals dezen-

triert Foucault damit das Subjekt, da es ebenso wenig wie das Objekt als objektive Basis vor aller

Bedeutung erscheint. Gleichzeitig übersteigt er das auf Sprache fokussierte Dogma des

Strukturalismus. Einerseits, indem er nicht nur wie dieser das Signifikat, sondern auch

den Signifikanten »in der Schwebe zu halten« (ebd.: 162) versucht, um die »möglichen

Objekt- und Subjektbereiche[]« (ebd.) nicht zu fixieren. Andererseits weil er unter dem

Eindruck des Mai 1968 die Bedeutung der »Materialität der Aussage« (ebd.: 149) und

62 Foucault erklärt sich immer wieder zu dieser »Privilegierung« (Foucault 1969: AdW: 46) der Hu-

manwissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 341

der Praktiken hervorhebt, welche »diskursive« (ebd.: 74) ebenso wie »nichtdiskursive[]

Praktiken« sowie »soziale und politische Kämpfe« (ebd.: 99) einschließt.63 Doch auch

als poststrukturalistischer Denker bleibt die Sprache für Foucault ein besonderes Un-

tersuchungsfeld. Er dezentriert das Subjekt ebenfalls auf dem Gebiet der Literatur. In

seiner Literaturtheorie untersucht er kritisch die Autor-Fiktion in der Literatur (vgl.

Foucault 1969: [69]). Hierzu fasst er in derOrdnung des Diskurses zusammen: Der »Autor«

sei ein »Prinzip der Verknappung« und der »Gruppierung von Diskursen, als Einheit

und Ursprung ihrer Bedeutung« (Foucault 1970: OD: 20). Diese Stiftung von Sinn steht

im Zentrum der Kritik Foucaults. Als Autor erfüllt das Subjekt im Diskurs die Funktion

»den Zufall des Diskurses in Grenzen zu halten« (ebd. 22).Wie in der Literatur dient der

Verweis auf die großenMänner auch in Geschichte, Gesellschaft und Kultur derBewälti-

gung von Kontingenz. »Das Spiel der Identität, mit dem das Prinzip des Autors denselben

Zufall einschränkt, hat die Form der Individualität und des Ich.« (ebd.: 22; Hervorhebun-

gen im Original) Dabei geht es Foucault nicht um die Leugnung von Individualität oder

die Behauptung, dass Subjektivität nicht existiere, sondern um die Kritik an spezifischen

Formen der Subjektivierung. Erwendet sich gegen das Postulat vom konstituierenden Subjekt. Die

Idee, dass am Anfang jedes Prozesses ein »begründende[s] Subjekt[]« stünde, das eine

»ursprüngliche[] Erfahrung« (ebd.: 31) macht, lehnt er als historisch konstruiert und

politisch und epistemologisch fragwürdig ab.

Foucaults dezentrierende Kritik am konstituierenden Subjekt kennzeichnet ein

deutliches Zurücktreten des Individuums hinter die Struktur umfassender Wissens-

systeme. Diese bestimmen, wie einzelne Körper sich subjektivieren können, indem

sie zugleich objektiviert werden. Die Kraft zur Affirmation dieser Subjektivität gewinnen die

Diskurse, wenn mithilfe spezifischer Praktiken Körpern und Aussagen Wahrheitswerte zuschrei-

ben. Diskursive Praktiken erlangen dadurch eine Materialität. In einer Vielzahl von

Institutionen verbinden sie sich mit nichtdiskursiven Praktiken und steigern so ihre

Wirkmächtigkeit. Die »Affirmationskraft« (ebd.: 44) von Diskursen führt Foucault theo-

retisch zu der Frage nach derMacht, politischwird sie von den sozialen Bewegungen auf

der Straße gestellt. Beide Entwicklungen führen zu Foucaults erster tiefgreifender Ver-

schiebung. Statt der auf Episteme zielenden Archäologie von Diskursen wendet er sich

denMikrophysiken der Macht mittels der Genealogie von Praktiken zu. Zunächst bleibt

das Subjekt in seiner passiven Rolle, doch nach und nach gerät mit den Widerständen

gegenüber der Macht auch das Gegenverhalten der Individuen in den Blick.

63 Zur Auswirkung des Mai 1968 auf Foucaults Denken und Handeln siehe Kapitel 1.3.2. In den Vor-

lesungen im Collège de France führt er die Transformation von Diskursen auch auf außerdiskursive

Bedingungen zurück, denen er eine »gewisse Autonomie« (Foucault 1971: [101]: 295) zuschreibt. Mit

gutem Grund kann dies als Kommentar zu seiner eigenen theoretischen Verschiebung gedeutet

werden. Dosse schreibt dazu: »Foucault geht mit seinen Positionen auf die Herausforderung des

Mai-68-Ereignisses ein und verlagert die Problematik der großen epistemischen Grundmuster auf

die Gelenkstellen zwischen der diskursiven Sphäre und den Praktiken, auf die sie sich stützen.«

(Dosse 1991: 157; vgl. 151, 303)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Disziplinarindividuen: Die ideologischen Fiktionen der Disziplinarmacht

»Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ›ideologischen‹ Vorstellung der

Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischenMachttechnologie

der ›Disziplin‹ produziert worden ist.« (Foucault 1975: ÜS: 249–250)

Foucaults verschiebt um 1970 die Archäologie des Wissens in Richtung der Genealogie

der Macht und entwickelt dabei reiche Beschreibungen, die zum Begriff Disziplina-

rindividuum verdichtet werden können. Von einer Verschiebung in Foucaults Denken

zu sprechen, bedeutet erstens seiner Selbstbeschreibung zu folgen (vgl. Foucault 1980:

RdL: 28–29; 1984: GdL:12) und zweitens einen grundsätzlichen Bruch abzulehnen. Eine

genaue Lektüre zeigt eine Kontinuität seiner Themen bei beständiger Anpassung sei-

ner begrifflichen Instrumentarien, also eine Reformulierung. Hinsichtlich des Subjekts

verfolgt Foucault weiterhin die Strategie der Dezentrierung. Jedoch hat die Verlagerung

seines Fokus von den Epistemen zu den Machtformen auch Auswirkungen darauf, wie

er das Subjekt dezentriert. Betrachtete er es bis um das Jahr 1970 vorwiegend unter

dem Gesichtspunkt der Erkenntnis und der Sprache, untersucht er seither dessen

Funktion innerhalb der industriellen Produktion und für die Bevölkerungsregulierung. Foucaults

frühere Themen des Ausschlusses, der Sexualität und der Verbindung von Körper und

Wahrheit usw. begegnen den aufmerksamen Leser_innen der 1970er Jahre weiterhin,

auch seine Begriffe Diskurs, historisches Apriori, Diskontinuität und seine Neigung

zu provokanten Paradoxa sind ihnen nicht neu. Jedoch mag die Vehemenz des ge-

sellschaftspolitischen Engagements des öffentlichen Intellektuellen überraschen, der

unter anderem in Vincennes am Aufbau der Reformuniversität mitwirkt und sich in

einer Gruppe für Strafgefangene dafür einsetzt, diese zu Wort kommen zu lassen. Oft

nutzt er in dieser Zeit marxistische Begriffe wie Proletariat oder Klassenkampf und er

scheint mit der radikalen Linken zu sympathisieren. Doch ans Mikrophon des Collège

de France tritt seit Ende 1970 kein Kathedersozialist und erst recht kein Parteiideologe.

Wer Foucault aufmerksam verfolgt, entdeckt zwar Sympathien für maoistische Grup-

pen, wie der verbotenen Gauche Proletarienne, aber vor allem kritische Distanz (siehe

Kapitel 1.3.2.). Einer der Gründe, warum Foucault sich nach den Kliniken und Asylen

verstärkt den Gefängnissen zuwendet, ist sicher diemassive Repressionswelle in Frank-

reich nach dem Mai 1968 (vgl. Defert 2015: 41, 54). Auch seine Erfahrungen in Tunesien

und auf Reisen nach Brasilien, wo enge Weggefährt_innen politisch verfolgt wurden,

trug sicher zu dieser Ausweitung auf Disziplinarinstitutionen und Kontrollprozeduren

bei. Zugleich griff Foucault theoretisch eine besonders bei Linken beliebte Vorstellung

frontal an, wonach die Macht repressiv agiere und hauptsächlich Verbote ausspreche,

vor allem in der Sexualität. Diese sei einer »Sklavenhaltergesellschaft« angemessen und

daher »historisch überholt[]« und »keineswegs auf das reale Funktionieren der Macht

von heute« (Foucault 1975: dA: 73) anwendbar. Foucault entwickelt seine Machtanalytik,

in deren Zentrum die Produktivität der Macht steht (siehe Kapitel 2.2.), um aktuelle

gesellschaftliche Tendenzen besser zu erfassen, welche im Rückblick als Krise des For-

dismus erscheinen (siehe Kapitel 1.3.1.). Mit Macht, Disziplin und Kontrolle sind die

entscheidenden Begriffe genannt, die es erlauben von einer neuen Phase in Foucaults

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 343

Werk zu sprechen. Wie Foucault die Produktion der Disziplinarindividuen beschreibt,

zeichnet dieses Kapitel nach.

1969 hebt Foucault die Bedeutung von Praktiken hervor, um die Wirkungsweise von

Diskursen zubegreifen, 1970 stellt er ihreAffirmationskraft zurHervorbringung vonGe-

genständen heraus. Damit proklamiert er bereits seine neuen Fragestellungen, bringt

aber noch nicht ihre angemessene Problematisierung auf den Begriff. Dafür muss Fou-

cault sein Untersuchungsfeld erweitern. Zunächst befasst er sich weiter hauptsächlich

mit den Humanwissenschaften, Kunst und Philosophie. Doch gleichzeitig mit einer er-

neuten und intensiven LektüreNietzsches wendet er sich den Strafinstitutionen und ih-

rer Rolle in der Entwicklung des Kapitalismus zu. Auf diesen zwei Gleisen gelangt er zu

kritischen Einsichten über die Subjektivität in den westlichen Industriegesellschaften

und erhebt sogar den Anspruch auf eine »Neufassung der Theorie des Subjekts« (Fou-

cault 1973: [139]: 671). Doch der Reihe nach.

In seiner ersten Vorlesung am Collège de France am 9. Dezember 1970 knüpft

Foucault an seine wenige Tage zuvor gehaltene Antrittsvorlesung an, in der er die Af-

firmationskraft der Diskurse hervorhob. Für die Vorlesung schlägt er eine Überschrift

vor: »Fragmente einer Morphologie des Willens zum Wissen« (Foucault 1971: ÜWW:

15). Mit diesem Ausdruck Nietzsches setzt Foucault dessen Genealogie als zentralen

Bezugspunkt seiner Überlegungen. Die Vorlesungen behandeln die Historizität von

Erkenntnisweisen, indem sie deren kontingente Praktiken vom konstitutiven Subjekt

entkleiden. In Abgrenzung zur Konzeption der Erkenntnis bei Aristoteles beruft sich

Foucault auf »Nietzsches Modell« vom »Willen zum Wissen«, demzufolge das Wissen

»nicht von Anfang an mit der Wahrheit verbunden [ist; P.E.].« (ebd.: 254) Die Wahrheit

muss erst erfundenwerden.Sie braucht kein Subjekt als ihren »Träger«, sondern kommt

»durch eine Mannigfaltigkeit von Ereignissen zustande, die sie konstituieren.« (Ebd.)

Wenn das Subjekt nicht Garant derWahrheit sein kann, bleibe es nach Foucaults Rekon-

struktion von Nietzsche »lediglich ein Produkt des Willens zumWissen, im zweifachen

Spiel des Willens zur Macht und der Wahrheit.« (Ebd.) Damit erweitert Foucault sein

begriffliches Register. Vorher dezentrierte er das Subjekt und das Objekt der Erkenntnis

archäologisch durch Verweis auf ihre wechselseitige Konstitution in Prozessen der

Subjektivierung und Objektivierung. Dies verblieb im Register des Wissens, der Epis-

temologie und der Diskurse. Nun kündigt sich mit Nietzsches Willen ein Register an,

das zwar implizit vorhanden war, aber noch nicht auf dem Begriff gebracht wurde: die

Macht. Dort, wo Foucault um 1971 noch Wille zumWissen schreibt, wird er bald Macht

[pouvoir] einsetzen. Bereits in der Formulierung aus der Zusammenfassung der Vorle-

sung klingt diese Verschiebung an, wo er von »einen anonymen, polymorphen Willen

zum Wissen« spricht, der »in einem Netz erkennbarer Abhängigkeiten gefangen ist.«

(Foucault 1971: [101]: 296) Zwar hat Foucault sich auch früher auf Nietzsche bezogen64,

doch 1971 stellt er ihn mit Nietzsche, die Genealogie, die Historie in das Zentrum seiner

genealogischen Methode. Darin macht er deutlich, wie er Nietzsches Genealogie zu

Dezentrierung des Subjekts nutzt.Dessen »Analyse derHerkunftmacht esmöglich, das

Ich aufzulösen« und »heute verlorene Ereignisse hervortreten zu lassen.« (Foucault 1971:

64 Siehe vor allemNietzsche,Freud,Marx (Foucaults 1967: [46]; vgl. 1954: PuG: 114; 1966:OdD: 370. Siehe

auch affirmativ Saar 2007: 296 und kritisch Rehmann 2004: 111–116.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

[84]: 172) Foucault radikalisiert Nietzsches Einwände gegen die Vorstellungen vom rei-

nen Ursprung. Am Entstehungsherd einer jeden »scheinbaren Einheit eines Merkmals

oder Begriffs«, inklusive des souveränen Subjekts, befinden sich »vielfältige[] Ereignis-

se«, die die Genealogie sichtbar macht, »durch die (gegen die) sie sich gebildet haben.«

(Ebd.) Keine friedliche Synthese, sondern ein Kampf steht am Anfang jedes diskursiven

Phänomens. Auf das Subjekt angewandt, bedeutet dies nach Foucaults Lesart eine radi-

kale Wende auf den »Leib – und alles, was damit zusammenhängt: Ernährung, Klima,

Boden«, denn er »ist der Ort der Herkunft« (ebd.: 174). Statt des Subjekts und seines

Bewusstseins, das in Descartes Cogito im Vordergrund stand, fokussiert Foucault mit

Nietzsche auf den »Leib: eine Fläche, auf dem die Ereignisse sich einprägen (während

die Sprache sie markiert und die Ideen sie auflösen)« (ebd.; Hervorhebung P.E.). Die

Dezentrierung des Subjekts führt Foucault zum Leib, dem »Ort der Zersetzung des

Ich« (ebd.). Den Leib bestimmt Foucault weiter als »ein[en] Körper, der in ständigem

Zerfall begriffen ist« (ebd.; Hervorhebung P.E.), ohne näher auf die Differenz von Leib-

sein und Körper-haben einzugehen. Mit Nietzsches Genealogie zielt Foucault auf die

Radikalisierung der Gegenwartsanalyse. »[A]us der Kritik an der Ungerechtigkeit der

Vergangenheit im Namen der dem heutigen Menschen zugänglichen Wahrheit ist die

Zerstörung des Erkenntnissubjekts durch die Ungerechtigkeit des Willens zumWissen

geworden.« (ebd.: 191) Statt wohlfeil von heute aus auf die Grausamkeiten der Vergangenheit zu

zeigen und dabei die aktuellen Gestalten vonWahrheit und Subjekt gegen Kritik zu immunisieren,

soll die Genealogie beides zerstören. Foucault attackiert hier den Universalismus, wie vor

dem Hintergrund der im vorhergehenden Unterkapitel herausgearbeiteten Kritik Fou-

caults am Humanismus (siehe auch 4.2.1) angenommen werden kann. Abermals lässt

er die Maßstäbe seiner Kritik offen. Die radikale Offenheit für das Neue scheint sein

Programm.

Zwei Jahre später systematisiert Foucault seine genealogischen Überlegungen über

den Zusammenhang von Erkenntnis und Subjektivierung. Er hält 1973 einen Vortrag an

einer Universität in Brasilien, wo seit 1964 eine Militärdiktatur brutal herrscht und er

mehrfach auf Reisen Dissidenten trifft. Vor diesem Hintergrund verlieren seine Aus-

führungen über Die Wahrheit und die juristischen Formen65 ihre scheinbare akademische

Unschuld, denn darin thematisiert er Überwachung, Ausbeutung und Disziplin. Zen-

tral in der Argumentation Foucaults ist der von ihm identifizierte Umbruch um 1800 von

derWissensform »enquête« zu »examen«, das ein »Kontrollwissen« (Foucault 1973: [139]:

735; siehe Kapitel 3.2.3.) über die Individuen erhebt. Ein neuesWissen gehtmit anderen

Machtformen einher und führt im Effekt zu einer gewandelten Subjektivität. Entgegen

der punktuellen enquête, die mit Praktiken der Untersuchung und Experimenten ver-

bunden ist, strebt das examen eine »permanente Überwachung vonMenschen durch je-

manden, derMacht über sie ausübt« (ebd.: 736) an. Foucault nennt den »Lehrer,Meister,

Arzt, Psychiater,Gefängnisdirektor«, die allesamt nicht nur »überwachen, sondern auch

Wissenüber sie [dieMenschen; P.E.] anzusammeln«,umsie an einer »Norm« (ebd.) aus-

zurichten.Das Gefängnis und andere Strafeinrichtungen stehen im Fokus seiner Unter-

suchungen, weil sie den Umschlag der Zielrichtung der Machtwirkung anzeigen. Beim

65 An dieser Stelle stehen Foucaults Überlegungen zum Subjekt im Fokus, für die Bedeutung dieses

Vortrags für seine Konzeption von Wissen undWahrheit siehe Kapitel 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 345

Gefängnis stünden, anders als von dessen Fürsprechern proklamiert, nicht der »gesell-

schaftliche Nutzen« des Strafens undWegsperrens im Vordergrund, sondern das delin-

quente »Individuum«66 (ebd.: 732), dessen zukünftiges Verhaltenman kontrollierenwol-

le, statt vergangenes zu vergelten (ebd.: 733). Daher treiben die Einrichtungen und Dis-

kurse der Disziplinierung auch die »Individualisierung« (ebd.: 749) gerade des Proleta-

riats und derMassen voran.Die Individualisierungstendenz ergibt sich aus der Funktionsweise

der Disziplinarmacht, welche in Gefängnissen, Fabriken, Krankenhäusern und Schulen wirkt. Im

GegensatzzumKerker,denLeprosorienunddenNarrenschiffenverfolgendiemodernen

Disziplinareinrichtungen »nicht dasZiel,denEinzelnen auszuschließen, sondern ihn zu

binden.« (ebd.: 757) Bindung ist neben Unterwerfung und Versicherungsplicht eine der

Übersetzungen für assujettissement. Auf alle diese Bedeutungen greift Foucault zurück,

wenn er die »Hauptaufgabe dieser Einrichtungen zur Absicherung [assujettissement]« in

der »größtmögliche[n] Extraktion von Zeit« (ebd.: 761) erkennt. Damit will er gleicher-

maßen die Fabrik und die Sparkassen beschreiben und zieht Parallelen zum »Mecha-

nismus des Konsums und der Werbung« seiner Gegenwart, die eine »allgemeine Kon-

trolle über die Zeit« (ebd.) anstreben. Eine doppelte Disziplinierung verfolgt diese neue

»polymorphe, polyvalente Macht.« (ebd.: 762)67 Erstens soll ein »arbeitsfähiger Körper«

geformt werden und zweitens »Lebenszeit […] sich in Arbeitszeit verwande[ln]« (ebd.).

Damit ist Foucault beim entscheidenden Punkt seiner Untersuchung angekommen: der

Produktivität. Nicht nur zielt die Disziplinarmacht auf ihre Steigerung, nicht nur schafft das

Kontrollwissenunablässig Informationenüber ihre Faktoren, sondern es bedurfte einer spezifischen

Subjektivität, die der industriellen Produktion angemessenwar. In der Verbindung einer totali-

sierenden und individualisierendenMacht mit einem stetig prüfendenWissen entsteht

das Disziplinarindividuum, um das Maximum anMehrwert aus dessen Arbeitszeit und

-kraft abzuschöpfen. Durch eine Vielzahl von teils subtilen Praktiken, die oft brutal wa-

ren, wurden die Einzelnen an die Arbeit gebunden. In einer Art von Ideologiekritik will

Foucault »zeigen, dass die Arbeit keineswegs dasWesen desMenschen oder das konkre-

te Dasein des Menschen ist.« (ebd.: 766) Es ist fetischisierendes Wissen, dass das We-

sen des Menschen in seiner Arbeit läge, es zirkuliert und wirkt, indem es den Einzelnen

anruft, ihn als Arbeiter subjektiviert und damit einer Macht unterwirft, deren Bedin-

gungen und Folgen er kaumüberblicken oder abändern kann. Für die Analyse des Diszi-

plinarindividuums entwickelt Foucault den methodischen Zugriff auf die Mikrophysik

derMacht. Denn »wenn es einen Surprofit geben soll,muss es eine Submacht geben. Es

muss auf der Ebene desmenschlichen Daseins einenmikroskopisch kleinen Faden poli-

tischerMacht geben, der dieMenschen an den Produktionsapparat bindet, indem er sie

66 Foucault macht auf den strategischen Nutzen des »Begriff[s] des ›gefährlichen Individuums‹« für

die Disziplinarmacht aufmerksam, welcher »zwischen demDiskurs des Richters und demDiskurs

des Psychiaters« (Foucault 1975: ÜS: 324) entsteht und die Grenzen zwischen Justiz und Psychiatrie

verwischt. Dem Gefängnis kommt zu »die Delinquenz als einen spezifischen, politisch und wirt-

schaftlich weniger gefährlichen und sogar nützlichen Typ von Gesetzwidrigkeit zu produzieren«,

indem es »den Delinquenten als pathologisches Subjekt« (ebd.: 357) erzeugt. Vgl. Foucault 1977:

[215]: 509–510.

67 Damit hat Foucault 1973 den polymorphen Willen zum Wissen, von dem er 1971 spricht, mit der

Macht begrifflich auf den Punkt gebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

zu Agenten der Produktion, also zu Arbeitskräften macht.« (Ebd.) Submacht bezeich-

net bei Foucault eben nicht die Ohnmacht der zum Anhängsel des Produktionsapparats

Gemachten, sondern die infinitesimale Funktionsweise der omnipräsentenMacht.Den-

noch erscheint Foucaults Disziplinarindividuum als die Subjektivität der Ohnmacht schlechthin:

unterworfen ohne jeden Eigensinn – Agent der Produktion.

Aus den Argumenten und Fallstudien zahlreicher Vorarbeiten komponiert Foucault

ÜberwachenundStrafen, eineGenealogiedesGefängnissesundzugleich eineGegenwarts-

analyse. Seine erste Monografie seit dem Eintritt ins Collège de France hat bis heute an-

haltenden Erfolg, der sichermit der Drastik der Schilderung und derNähe zu populären

marxistischenThemen zusammenhängt, aber vor allemmit dem instruktiven begriffli-

chen Apparat, den er seinen Leser_innen an dieHand gibt. Foucault knüpft an seine Kri-

tik an den »Humanwissenschaften« an, welche »sich nur formieren und die bekannten

Umwälzungen inderEpistemeauslösen,weil sie voneiner spezifischenundneuenSpiel-

art der Macht getragen waren.« (Foucault 1975: ÜS: 393) Auch seine These von der dop-

peltenBewegung aus »subjektivierenderUnterwerfungundder objektivierendenVerge-

genständlichung« (ebd.: 394) kehrt wieder. Foucaults grundlegende Verschiebung nach

1970 lässt sich an derNeuformulierung eines Arguments abgelesen,das er in der Ausein-

andersetzung mit der Klinik und dem Asyl entwickelte und nun auf »[d]as Kerkernetz«

(ebd.) überträgt. Demzufolge handelt es sich dabei um »ein Arsenal dieses Komplexes

ausMacht/Wissen,derdieHumanwissenschaftengeschichtlich ermöglicht hat.« (Ebd.).

Foucault erweitert sein Register um die Macht, genauer, er verbindetWissenmit Macht

zu einem unauflöslichen Komplex. Die Strafprozeduren und die Humanwissenschaf-

ten bilden einen historischen »epistemologisch-juristischen Formierungsprozeß« (ebd.:

34), wie er mit Anklängen an die archäologische Phase formuliert. »Die Technologie der

Macht soll also als Prinzip der Vermenschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis des

Menschen gesetzt werden.« (Ebd.) Damit strebt Foucault eine »gemeinsame Geschichte

der Machtverhältnisse und der Erkenntnisbeziehungen« (ebd.) an. Statt wie in der Ord-

nung der Dinge etwa zehn Jahre früher diskursive Ereignisse auf ihre diskontinuierlichen

Wirkungen hin zu untersuchen, wählt Foucault in Überwachen und Strafen 1975 den Weg

über die Körper, um die »Metamorphose der Strafmethoden von einer politischen Tech-

nologie des Körpers her zu untersuchen« (Foucault 1975: ÜS: 34). Stand 1971 noch der Leib

im Fokus, hat sich Foucault nun auf den Terminus Körper festgelegt. »Zu behandeln wä-

re der ›politische Körper‹ als Gesamtheit der materiellen Elemente und Techniken, welche

als Waffen, Schaltstationen, Verbindungswege und Stützpunkte den Macht- und Wis-

sensbeziehungen dienen, welche die menschlichen Körper besetzen und unterwerfen,

indem sie aus ihnen Wissensobjekte machen.« (ebd.: 40; Hervorhebung P.E.) Dass sich

Macht in den Körper einschreibt undWissen ihn objektiviert, hatte Foucault bereits 1971

festgestellt und schon 1963 angedeutet. Kein Körper ist unpolitisch, jeder ist von Macht

durchzogen und alsWissensobjekt hervorgebracht, ein neutraler Körper oder Leib exis-

tiert nicht. 1975 besteht die Innovation in Foucaults Reformulierung der Praktiken, welche die

Entstehung des Körpers materiell umsetzen und die Einschreibung vornehmen, zu Techniken.Mit

diesem Begriff erscheinen sie spezifischer und gewinnen auch eine qualitative Dimen-

sion. Als Bestandteil einer übergreifenden Technologie oder Kunst erlauben es Techniken,

verschiedene Praktiken auch hinsichtlich ihrer jeweiligen Handhabung zu unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 347

den.68 Auf Basis dieser Reformulierungen und Zusammenfassungen seiner Forschun-

gen gelangt Foucault zu entscheidenden Thesen über das Disziplinarindividuum, die

Subjektivität der Disziplinarmacht. »Letzten Endes steht das Examen im Zentrum der

Prozeduren, die das Individuum als Effekt und Objekt von Macht, als Effekt und Objekt

von Wissen konstituieren.« (ebd.: 247) Die Subjektivität ist in einem extremen Maße indivi-

dualisiert, ja atomisiert. Der Einzelne erscheint als Individuum, indem er auf seinen Körper, sein

Verhalten und seine Funktion reduziert wird. Sozialität gerät nur unter dem Aspekt der Nützlich-

keit in den Blick.Was der Steigerung der Produktivität nützt, wird als Norm gesetzt. Die-

se Normierung bewirkt eine standardisierte Individualität. Das Gefängnis und die weite-

ren Disziplinarinstitutionen dienen der »Herstellung der zellenförmigen, organischen,

evolutiven und kombinatorischen Individualität.« (ebd.: 248; vgl. 216)Mit dieser Charak-

terisierung derDisziplinarindividualität beschreibt Foucault das gemeinsame Ziel einer

Reihe von Praktiken. In der Zelle, Parzelle, am Sitz- und Arbeitsplatz wird der einzelne

Körper getrennt von den anderen.Als Vereinzelterwird er auf die Funktion imProdukti-

onsprozess festgelegt.Er soll inHinblick auf die Steigerung der Produktivität entwickelt

werden. Wenn es nützlich ist, werden ihm verschiedene Fähigkeiten und Fertigkeiten

vermittelt.Damit befindet sich Foucault auf demFeld dermarxistischenEntfremdungs-

kritik, wonach die Trennung des Produzenten von seinem Produkt den Menschen von

seinem Wesen entfremdet. Von dieser Tradition grenzt sich Foucault jedoch ab, einer-

seits durch die Zurückweisung des Essentialismus (siehe oben und Kapitel 4.2.1.). An-

dererseits basiert seine Abgrenzung auf seinen Einsprüchen gegen den Ideologiebegriff

(siehe Kapitel 3.2.). »Doch darf man nicht vergessen, dass es in derselben Epoche eine

Technik gab, mit deren Hilfe die Individuen als Macht- und Wissenselemente wirklich

hergestellt worden sind. Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ›ideolo-

gischen‹ Vorstellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifi-

schenMachttechnologie der ›Disziplin‹ produziert worden ist.« (ebd.: 249–250) Fiktiv ist

das Individuum,weil der Einzelne erst zum a-sozialen Atom gemacht werdenmuss, als

den ihn die Disziplinardiskurse behandeln. Durch deren materielle Wirkungen in den

Disziplinarinstitutionen wird das atomisierte Disziplinarindividuum jedoch auch real.

An dieser Stelle greifenMacht,Wissen undSubjektivität ineinander. Ihre vielfältigenVerbindun-

gen zu untersuchen, deren wechselseitige Prozesse der Konstituierung offenzulegen und die polyva-

68 Foucault betontmit dem Terminus Technik weniger den instrumentellen Charakter der Praktiken,

sondern den handwerklichen und künstlerischen. Damit knüpft er an den altgriechischen Begriff

techne an, der sowohl Kunst als auch Handwerk meint (vgl. Foucault 1971: ÜWW: 26; 1983: DuW:

114). Auch in seinen Vorträgen hatte er den Begriff schon eingeführt, um Praktiken des Wissens

und der Macht zu beschreiben: »Insbesondere entsteht [im Mittelalter, P.E.] eine Technik des Rei-

sens, die ebenso der Ausübung vonMacht diente wie der Befriedigung von Neugier und demWis-

senserwerb und die schließlich zur Entdeckung Amerikas führte.« (Foucault 1973: [139]: 725). Han

übt scharfe Kritik am Begriff der »Disziplinartechnik, die den gesamten Lebensbereich erfasst«,

denn Foucault lasse sie »nicht mit der Macht- und Herrschaftstechnik zusammen[fallen]« (Han

2005: 110). »In Wirklichkeit beschreibt Foucault keine neue Machtform, sondern eine neue Ge-

sellschaftsform, nämlich die Disziplinargesellschaft, die aber als solche keine Macht- und Herr-

schaftsform darstellt.« (ebd.: 110–111) Hans Einwand geht an Foucaults Intention vorbei, eine Mi-

krophysik der Macht von den Praktiken her zu schreiben, statt von der übergreifenden gesell-

schaftlichen Herrschaft auszugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


348 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

lenten Wirkungsweisen aufzuzeigen, ist der Kern von Foucaults Arbeiten, die auf eine Fortsetzung

derKritik zielen.Erwiderspricht der traditionellenKlage,die »schöneTotalität des Indivi-

duums« werde »verstümmelt, unterdrückt, entstellt; vielmehr wird das Individuum […]

dank einer Taktik der Kräfte und der Körper sorgfältig fabriziert.« (ebd.: 278–279; Her-

vorhebung P.E.) Undwas in Fabriken, Schulen undKasernen produziert wird, sind »Ma-

schinen-Individuen«, letztlich »Proletarier« (ebd.: 311). Noch das vermeintlich Innerste

des Individuums ist gesellschaftlich produziert und eben darum wirkungsvoll und kein

bloßer Schein. »Man sage nicht, die Seele sei eine Illusion oder ein ideologischer Begriff.«

(ebd.: 41; Hervorhebung P.E.) Eine Vielzahl von Techniken, die »um den Körper, amKör-

per, im Körper« (ebd.) ansetzen, zeugen die Seele. Und zwar in den Unterworfenen, »an

jenen, die man überwacht, dressiert und korrigiert, […] die man an einen Produktions-

apparat bindetundeinLeben langkontrolliert.« (ebd.: 41) Inder fürdieDisziplinarmacht

charakteristischen Umkehr richtet sich der Appell zur Sorge um das Seelenheil und zur

Pflege der Individualität nicht an die Privilegierten, sondern an die breiteMasse.Die in-

dividuelle Seele ist »das Korrelat einerMachttechnik« (ebd.: 129), diemit der Entstehung

der industriellen Produktion und der kapitalistischen Vergesellschaftung in konstituti-

ver Verbindung steht (vgl. ebd.: 281–284).

Foucault verortet dasDisziplinarindividuumamSchnittpunkt derDiskurse über die

Produktivität in den Disziplinarinstitutionen und der Debatten über Bevölkerungsre-

gulierung in den Staatswissenschaften und der Medizin. Die Steigerung industrieller

Produktion korrespondiert mit der Entwicklung der Fähigkeiten des Staates. Der Diszi-

plinarmacht gesellt sich die Biomacht hinzu. Zugespitzt zielt die Disziplinarmacht auf die

Produktion und tritt als Technologie auf, während die Biomacht auf den Staat gerichtet

ist und eine politische Rationalität beschreibt. Sie ergänzen einander. Auch hierbei of-

fenbart Foucault das vermeintlich Intimste der Einzelnen, ihre Sexualität, als durch und

durch gesellschaftlich konstruiert. Abermals an einer brasilianischen Universität fasst

er seine Forschungen zusammen. »Biomacht« (Foucault 1976: [297]: 236) nennt Foucault

eine um 1800 aufkommende neue Form der politischen Rationalität. Deren Ziel ist es,

die Individuen zu befähigen und den Staat zu stärken, so lehrt es die Staatsräson. Zur

Biomacht steht dieDisziplin in einem instrumentellenVerhältnis. Letztere »ist imGrun-

de der Machtmechanismus, über den wir den Gesellschaftskörper bis hin [zu; P.E.] den

Individuen, zu kontrollieren vermögen. Es handelt sich um Techniken der Individua-

lisierung von Macht« (ebd.: 233). Ziel der Disziplin ist es, die Leistungen und die Fä-

higkeiten zu steigern, und dem Individuum den effizientesten Platz zuzuordnen (vgl.

ebd.: 233–235). Foucault unterscheidet nicht trennscharf zwischen Biomacht undDiszi-

plinarmacht, er lässt offen, ob sie gleichrangig oder als einander untergeordnet betrach-

tet werdenmüssen. Ihr gemeinsames Interventionsfeld ist der Körper.Während jedoch

die Disziplinarmacht um das Strafen zentriert ist, handelt es sich bei der Biomacht um

einen »Machttyp, den sie [die ›bürgerliche‹ Gesellschaft, P.E.] auf dem Körper und dem

Sex funktionieren lässt.« (Foucault 1976: WzW: 51) Wie Foucault in Der Wille zumWissen

erklärt, zeigt die Biomacht ähnliche Charakteristika wie die Disziplinarmacht. Sie ist

produktiv, denn sie »vollzieht sich […] durch die Vermehrung spezifischer Sexualitäten«

(ebd.). Diese richten sich auf den Körper, indem die Biomacht ihn mit »unbegrenzte[n]

Durchdringungslinien« überzieht. Auch bedient die Biomacht sich nicht des Ausschlus-

ses, vielmehr »schließt sie« die Sexualität »als Spezifizierungsmerkmal der Individuen

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 349

in den Körper ein.« (Ebd.) Die Biomacht erzeugt Lust, statt sie zu verbieten, und sie »produ-

ziert und fixiert die sexuelle Disparität.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Gerade in der Er-

zeugung vonHeteronormativität und Zweigeschlechtlichkeit wirkt sie also doppelt pro-

duktiv: in der Herstellung zweier Geschlechtsidentitäten und in der Identifizierung von

Abweichungen, wie Hermaphroditen. Foucault spricht daher provokant von der »Ein-

pflanzung von Perversionen« (ebd.: 52).Hinsichtlich der Subjektivität bewirkt die Biomacht,

dass sie ihre Sexualität alsGegenstand der Sorgewahrnehmen. Imgleichen Zuge,wieDiskurse

über die Sexualität von Kindern, Kranken oder Anormalen69 entstehen, werden die In-

dividuen angehalten, Rechenschaft über ihre Sexualität und deren Ausrichtung an der

Norm abzugeben. Normierung und Bevölkerungsregulierung bedingen einander. Mit seiner

Geschichte der Sexualität in den 1970er Jahren bietet Foucault eine Analyse der Bevöl-

kerungsregulierung analog zur medizinischen Erfassung der Krankheiten und der öko-

nomischen Erkenntnisse über die Reichtümer in den 1960ern. Die Vermehrung der Be-

völkerung ist für die Staatsraison von ebensolchem Interesse wie ihre Gesundheit und

Produktivität. In seiner archäologischen Phase hatte Foucault die Verfahren der Objek-

tivierung untersucht, mit der Genealogie gerät zunehmend die Subjektivierung in den

Fokus. Dabei bietet sich die Sexualität an, weil »seit der christlichen Buße bis heute der

Sex die privilegierte Materie des Bekenntnisses« (ebd.: 64) bildet. Die Wissenspraktik,

welche besonders dauerhaft und wirkungsvoll die Wahrheit im Subjekt einschließt und

zugleich extrahiert, ist das Geständnis.70 Diese Technik bewirkte wie kaum eine ande-

re »die Subjektivierung der Menschen, das heißt ihre Konstituierung als Untertanen/

Subjekte.« (ebd.: 64) Wieder hebt Foucault die doppelte Bewegung der Subjektivierung

hervor,denn»dasGeständnis [ist; P.E.] einDiskursritual, indemdas sprechendeSubjekt

mit dem Objekt der Aussage zusammenfällt« (ebd.: 65). Zur Reproduktion der gesellschaft-

lichen Herrschaft verbindet es die Macht und dasWissen mit dem Subjekt. Das Geständnis fin-

det unter ungleichen »Machtverhältnisse[n]« (ebd.: 65) statt und bedient fetischisieren-

de Wissensformen. Es fixiert den Einzelnen, indem es ihn von seinen sozialen Banden

isoliert und auf den eigenen Körper zurückwirft (ebd.: 62). Unter der Biomacht wird die

Technik des Geständnisses universalisiert und mit der Disziplin gekoppelt. Damit un-

terliegt sie ebenso demmarkanten Richtungswechsel der Macht um 1800. Fortan »liegt

dieHerrschaft nichtmehr bei dem, der spricht (dieser ist der Gezwungene), sondern bei

dem, der lauscht und schweigt […].« (Foucault 1976: WzW: 66) In der Vorlesung am Col-

lège de France im Jahr des Erscheinens erläutert Foucault den Zusammenhang seines

Verständnisses von Herrschaft mit der neuen Ausrichtung der Biomacht. »Unter Herr-

schaft verstehe ich nicht diemassive Tatsache ›einer‹ globalenHerrschaft eines einzigen

über alle anderen oder einer Gruppe über eine andere, sondern vielfältige Formen von

Herrschaft, die innerhalb einer Gesellschaft ausgeübt werden können.« (Foucault 1976:

69 Die Anormalen (1975) lautet der Titel der Vorlesungen Foucaults am Collège de France, in denen er

Material für seine Geschichte der Sexualität sammelt und auf die Teile von Der Wille zum Wissen

(1976) zurückgehen. Die Vorlesung behandelt u.a. Gerichtsakten und bildet eine Art Scharnier zu

Überwachen und Strafen (1975).

70 Foucault liest die gesellschaftliche Entwicklung an der Verschiebung der Bedeutung des Geständ-

nisses ab. Wirkte bis ins frühe Mittelalter das »Geständnis als Garantie von Stand, Identität und

Wert«, diente es seit dem Hochmittelalter zunehmend der »Anerkennung bestimmter Handlun-

gen und Gedanken als der eigenen« (Foucault 1976: WzW: 62).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

IVG: 41) Demnach geht die Herrschaft nicht wie beim juridischenMachtbegriff vomKö-

nig oder Souverän aus (siehe Kapitel 2.2.1.), sie entsteht zwischen den »Untertanen (su-

jets) in ihren wechselseitigen Beziehungen« (ebd.), denn »die Macht wird von Individu-

en weitergegeben, sie wird nicht auf sie angewandt.« (ebd.: 45) Hinsichtlich der Subjek-

tivierung wiederholt Foucault seine These über die Mikrophysik der Macht: »In Wirk-

lichkeit ist das, was bewirkt, dass Körper, Gesten, Diskurse, Wünsche als Individuen identifiziert

und konstituiert werden, eine der erstenWirkungen der Macht.« (ebd.: 45; Hervorhebung P.E.)

Nur eine »aufsteigenden Machtanalyse« vermag nach Foucault zu erklären, auf welche

Weise »das Individuum« zugleich »einMachteffekt« und »verbindendes Element« (ebd.)

verschiedener Strategien und Diskurse sein kann.Die aufsteigende Subjektivierung, welche

individuelle Merkmale und Erfahrungen besonders hinsichtlich der Sexualität sichtbar macht, ist

in ihrerGenese engmit gesellschaftlicherHerrschaft verbunden.AuchwenndieseErkenntnis in

der Gegenwart angesichts emanzipatorischer Hoffnungen auf Sichtbarkeit von Identi-

täten teils schwer vermittelbar sind, zeigt Foucault, dass die Herrschaft in der Herkunft

und den Techniken der Subjektivierung weiter wirkt.

Vom Agenten zum Selbstverhältnis

Der folgende Abschnitt beleuchtet, welche Auswirkungen Foucaults zweite Verschie-

bung um die Jahre 1978/1980 auf seine Problematisierung des Subjekts hat. Weshalb

rückt er langsam von Topos der passiven Unterwerfung ab und wendet sich Themen

wie Selbstführung und sogar Freiheit zu? Inwiefern reformuliert er seine Argumente

zur Subjektivierung oder revidiert sogar Positionen? Antworten finden sich in den

Schriften, Interviews und Vorlesungen seiner letzten Lebensjahre, in denen er sich

unter anderem durch die Analyse der historischen Verbindung von Subjektivität und

Wahrheit mit Tendenzen seiner Gegenwart auseinandersetzt. Rückblickend scheint

es plausibel, darin Reflexionen über die Krise des Fordismus und das Aufkommen des

Neoliberalismus zu erkennen. So verstanden ist die erneute Hinwendung Foucaults zu antiken

Quellen über die Selbstführung eine Reaktion auf gesellschaftlichen Tendenzen zumPostfordismus,

der sich neben Globalisierung und Flexibilisierung durch Hervorhebung des Individuellen und

Singulären kennzeichnet (siehe Kapitel 1.3.). Im Vordergrund der Darstellung steht die

Konzeption der Subjektivität in Foucaults letzter Werkphase. Zentrale Aspekte wie Wi-

derstand und Kritik kommen zwar am Rand zu Sprache, werden aber erst im folgenden

Unterkapitel 4.2.3. eingehender betrachtet.

Wie stark Foucault seine Aufmerksamkeit dem Subjekt zuwendet, lässt sich an fol-

genderSelbstbeschreibungablesen: »DasumfassendeThemameinerArbeit ist alsonicht

die Macht, sondern das Subjekt.« (Foucault 1982: [306]: 270)71 In der Sekundärliteratur

wird seine letzte Werkphase häufig als »ethisch« bezeichnet.72 Selbstverständlich muss

71 In demwichtigen VortragOmnes et singulatim erklärt Foucault: »Meine Arbeit wird sich künftig auf

das Problem der Individualität beziehen – oder, wie ich auch sagen könnte, auf das Problem der

Identität im Zusammenhangmit dem Problem der ›individualisierendenMacht‹.« (Foucault 1979:

[291]: 167)

72 Beispielsweise spricht Schäfer vonder »›ethische[n]‹ […] Begründung seinesWerkes« (Schäfer 1990:

78). Siehe auch Sich 2018: 12. Balke wendet ein, dass bereits »die Rede von der ›ethischenWende‹

im Spätwerk Foucaults […] irrig [ist], weil sie ignoriert, in welchemMaße das Thema der Ethik und

damit der Handlungsmacht bereits in den frühen Arbeiten präsent ist.« (Balke 2008: 287)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 351

diese Selbstauskunft cum grano salis verstanden werden. Nicht zu Unrecht wurde Fou-

cault in den 1970er Jahren als Machttheoretiker wahrgenommen. Doch 1981 markiert

seine »Selbstkritik« eine zweite tiefgreifende Verschiebung: »Ich habe vielleicht die Herr-

schaftstechniken zu sehr in den Vordergrund gerückt, als ich die Anstalten, die Gefäng-

nisse etc. untersuchte.« (Foucault 1981: [295]: 210) Stattdessen will er nun die »Selbsttech-

niken« (ebd.; Hervorhebungen P.E.) untersuchen. Mit diesem Begriff und dem Konzept

desSelbstverhältnisses fügt Foucault der kritischenTheoriedesSubjektswertvolleWerk-

zeuge hinzu.

Um diese Entwicklung Foucaults zu verstehen, wird nachgezeichnet, wie seine Un-

tersuchungen über die Erzeugung von gefährlichen Individuen und die Techniken des

Geständnisses ihn zur Frage nach der Regierung bringen. Deren Genealogie führt ihn

zur christlichen Pastoral. Anknüpfend an die antikenDiskurse über die Figur desHirten

behandelt das Pastorat unter dem Problem der Fremdführung auch die Selbstführung.

Über diesen Weg gelangt Foucault zu den Selbsttechniken. Analog zur Transformation

seinesMachtbegriffs zu einemhandelndenEinwirken auf dasHandeln begreift Foucault

das Subjekt zunehmendweniger als passivenAgenten derMacht, sondern als ein Selbst-

verhältnis, das die Machtverhältnisse aktiv mitgestalten kann.

1977 ist Foucault der kritische Analytiker der Strafpraxen und der Normierung von

Sexualität.BeideBereiche sindzentraleFunktionen indermodernenBevölkerungsregu-

lierung und daher primäre Interventionsfelder verschiedener Strategien innerhalb des

komplexen Gefüges von Bio- und Disziplinarmacht. Foucault legt dar, wie dieses sich

seit Mitte des 18. Jahrhunderts entwickelte, dabei neue Diskursgegenstände wie das ge-

fährliche Individuumschufundetablierte Instrumente transformierte,darunterdasGe-

fängnis, das Hospital und das Gesetz. Dennoch veröffentlicht er in der Folge nicht die

angekündigtenBände zurGeschichte der Sexualität, etwa über denKinderkreuzzug.Ei-

nige Entwicklungen der Gegenwart irritieren ihn und zwingen ihn, seine Analysewerk-

zeuge neu zu justieren. Während eines Freisemesters am Collège de France 1977 stellt

er sich in einem Interview selbst die Frage: »Aber was geschieht heute?« (Foucault 1977:

[213]: 498) Im ersten Teil der Antwort referiert er sein Konzept der disziplinarischen Bio-

macht, demzufolge »[d]as Verhältnis zwischen Staat und Bevölkerung […] im Wesent-

lichen die Form eines ›Sicherheitsvertrags‹« (ebd.) hat. Dieser sei die Basis des Wohl-

fahrtsstaats,dessen»allgegenwärtigeFürsorge«dieVorstellungderMenschenvomStaat

prägt. Im zweiten Teil registriert Foucault eine entscheidende Transformation, denn »diese Form

von Macht entwickelt sich weiter.« (ebd.: 499; Hervorhebung P.E.) Bis in die 1970er Jahre

organisierte der disziplinierende Sozialstaat den Klassenkompromiss der fordistischen

Gesellschaft im Globalen Norden, indem er die Produktivität seiner Bevölkerung durch

Normierung steigere und sie mittels des Massenkonsums standardisierter Waren inte-

griere.Nun aber sieht Foucault »Absicherungsgesellschaften« entstehen, die »eine Reihe

unterschiedlicher, abweichender und sogar gegensätzlicher Verhaltensweisen« im Un-

terschied zu totalitärenStaaten »tolerieren« (ebd.: 499–500). InReaktionaufVerhaltens-

revolten der 1960er Jahre böten die neu entstehenden Machtformen »einen sehr viel grö-

ßeren SpielraumundPluralismus« (ebd.: 500;Hervorhebung P.E.). »DieseMacht«, die Fou-

cault Ende der 1970er bemerkt, »ist geschickter und subtiler« (ebd.). Auf die Kritik an

den stetig disziplinierenden Machtformen des Fordismus reagiere die Macht, so Fou-

cault weiter,mit »Flexibilität« und teilweisemit einem »Zurückweichen des Staatsappa-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

rats« (ebd.: 501). Foucault erkennt Tendenzen, die im Widerspruch mit der bisherigen

Richtung derMacht stehen,wie die »Atomisierung der Produktionseinheiten [und] eine

größere regionale Autonomie« (Foucault 1977: [213]: 502). Die Gewichtungen des Indivi-

duellen und des Allgemeinen verkehren sich. In der sich abzeichnenden postfordistischen Ge-

sellschaftwirdparadoxerweisedieSingularität zurNorm.Zwar setzt Foucault indiesemInter-

view die neuen »Absicherungsgesellschaften« noch den totalitären Staaten gegenüber,

doch bereits ein Jahr später benennt er seine wirkliche Abgrenzung: die bisherigen For-

men von Regierung. Unter »Regierung« versteht Foucault 1978 im Interview mit Trom-

badori die »Gesamtheit der Institutionen und Praktiken, mittels derer man die Men-

schen lenkt« (Foucault 1978: [281]: 116).Unddiese, so konstatiert er, sei »heute in die Krise

geraten« (ebd.). Die von Foucault ausgemachte Krise der Regierung73 bezieht sich auf die

tiefgreifende Erschütterung der Disziplinarmacht, die von den Revolten der sixties aus-

gelöst wurde und sich auch in einer Wirtschaftskrise ausdrückte. Es ist plausibel, dass

rückblickend Foucaults Krise der Regierung als Krise des Fordismus aufgefasst werden

kann (siehe Kapitel 1.3.1.). Für die gesellschaftliche Herrschaft entstand damit die Notwendig-

keit, die unter anderem von Foucault selbst vorgetragene Kritik an der Unterdrückung und Stan-

dardisierung der Individuen und diemit ihr verbundenenwiderständigen Kräfte zu inkorporieren.

Dafür bot sich der Neoliberalismus an, da er eine Selbstbeschränkung der staatlichen Macht vor-

sah.74 Foucaults Interesse für den historischen und gegenwärtigen Liberalismus rührt

aus diesemZusammenhang der Selbstbeschränkung der Regierung zur Fortsetzung der

Herrschaft. Wie er Trombadori erklärte, hatte er mit Überwachen und Strafen »zu zeigen

versucht, wie ein bestimmter Machttyp, der über die Erziehung und über die Persön-

lichkeitsbildung auf die Individuen wirkt, im Abendland nicht nur mit der Geburt einer

Ideologie, sondern auch einer Regierungsform liberalen Typs einhergeht.« (ebd.: 112)Die

Subjektivierung als Disziplinarindividuum ist eben auch auf die liberale Kritik an der Souverä-

nitätsmacht zurückzuführen75, die die Einzelnen marterte, wenn sie sich nicht unterwar-

fen, und ansonsten nichtwahrnahm.Stattdessenmachte sie die liberale Vorstellung von

73 Foucault spricht diesen Topos häufiger an. So etwa in der Vorlesung zur Biopolitik 1979, in der er

von der »Krise der Gouvernementalität« (Foucault 1979: GdB: 104) und der »gegenwärtige[n] Krise

des Liberalismus« (ebd.: 105) spricht.

74 Brieler hat in seiner wegweisenden Analyse Foucaults Wende zum Subjekt damit erklärt, dass der

Neoliberalismus auf die »Krise der Regierung« der 1970er reagiert, »in demer [die; P.E.] in den 60er

Jahren entfesselte[n] Kräfte in einem dynamischen System von Selbst- und Fremdführung neoautoritär

einbindet« (Brieler 2002: 77; Hervorhebung P.E.).

75 Selbstverständlich stellt Foucault nicht nur die Kritik an der Souveränitätsmacht in den Texten li-

beral gesinnter Reformer um 1800 heraus, sondern spricht in Überwachen und Strafen auch vom

Gegenverhalten. Das Problem, dass die Souveränitätsmacht nicht lösen konnte, bestand im regel-

mäßigen Widerstand des Volkes, dem die Machtdemonstrationen der Marter vorgeführt wurde.

»Die Solidarität einer ganzen Bevölkerungsschicht mit den kleinen Missetätern […] war deutlich

und fest geworden, wie derWiderstand gegen Polizeieinsatz, die Jagd auf Spione, die Angriffe auf

Wachtposten zeigten. Die Brechung dieser Solidarität sollte allmählich das Ziel der Justiz- und Polizei-

repression werden.« (Foucault 1975: ÜS: 82; Hervorhebung P.E.) 1975 bildeten die Straßenschlachten

vomMai 1968, die wilden Streiks und die Revolten in den Gefängnissen das Gegenverhalten gegen

die fordistische Regierungsweise. Der Widerstand wendete sich nun gegen die Disziplinarmacht,

welche einstmals mit liberalen Argumenten eingerichtet worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 353

Regierungmittels Disziplinareinrichtungen produktiv und überwachtemitMedizin ih-

re Gesundheit, um die Biomacht zu entfalten. Foucault betrachtet die Diskurse der Re-

gierung genauer, um in der historischen liberalen Reaktion auf die Zurückweisung der

SouveränitätsmachtModelle für die gegenwärtige neoliberale Reaktion auf die Krise der

Disziplinarmacht zu finden.

In seinenVorlesungenamCollègeundanderswountersuchteFoucault daherdieDis-

kurse über die Regierung, die Lenkung von Menschen, die er als »Gouvernementalität«

(Foucault 1979: STB: 162–163;HervorhebungP.E.; sieheKapitel 2.2.4.) bezeichnete.Dafür

ging er weit hinter die liberale Epoche zurück. 1978 unterbreitete er seinen Zuhörer_in-

nen eine vielschichtige Analyse des christlichen Pastorats, also der Beziehung zwischen

Priester und Laien. Denn das Pastorat sei auf zwei Arten »Vorspiel zu dieser Gouver-

nementalität« (ebd. 268), die sich vom 16. Jahrhundert an zum modernen Staat entfal-

tet. Erstens weil die pastorale Macht durch »Diagonalen« wirke, »die unterhalb des Ge-

setzes, unterhalb des Heils, unterhalb der Wahrheit andere Beziehungstypen« etabliert

hätten.« (ebd.: 268) Zweitens gehe auf das Pastorat die »typische Konstituierung des moder-

nen abendländischen Subjekts« (Foucault: STB 1978: 269) zurück. »Analytische Identifika-

tion, Unterwerfung, Subjektivierung, […] kennzeichnet die Prozeduren der Individuali-

sierung« (ebd. 268),welche das Pastorat erfundenhabe. Zwar erscheinendie pastoralenSub-

jekte unterworfen und mechanisch wie die Disziplinarindividuen, doch begreift Foucault sie nicht

alsAgenten.DiesmachtFoucault 1979 in einemVortragunterdemTitelOmnes et singulatim

deutlich, in demer seine Forschungen zurRegierung zusammenfasst.DasPastorat setzt

denHirten als Führer einer Herde, die er in allen Exemplaren kennt und zum Seelenheil

führt (vgl. Foucault 1979: [291]: 169). Er ist nicht nur für seine Schäfchen, sondern »für al-

le seine Handlungen« (ebd.: 177) verantwortlich. Ein wesentliches Element des Pastorats

ist »die christliche Kasteiung«, die er als »eine Form der Beziehung zu sich selbst« (ebd.:

181) begreift. Damit ist Foucault bei einer aktiven Rolle des Subjekts angelangt. Der Hirte

muss sich selbst anleiten, um andere anleiten zu können. Nicht länger führt Foucault

uns Agenten einer Macht vor, sondern problematisiert die Selbstverhältnisse, die Indi-

viduen aktiv gestalten müssen, um Subjekte werden zu können. Die Selbstverhältnisse

versteht erweder ahistorischnochaffirmativ.Foucault legtWertdarauf,dass es sich zwi-

schen Hirte und Herde um eine Herrschaftsbeziehung handelt und stellt klar, dass »das

Pastorat imMittelalter eine beständige Sorge« war, aber »nicht als wirkliche und prakti-

sche Regierung derMenschen eingesetzt wurde.« (ebd. 183) Seine Ausführungen dienen

der Kritik der bestehenden Herrschaftsverhältnisse, wollen hierfür aber bessere Analy-

sewerkzeuge bereitstellen als etwa die Frankfurter Schule (vgl. 166): »[D]ie Regierung der

Menschen durch dieMenschen […] erfordert eine bestimmte Form der Rationalität, und

nicht eine instrumentelle Gewalt [violence instrumentale].« (ebd.: 197; siehe Kapitel 2.2.4.)

Daher gelte es, diese spezifische Rationalität, also die angewandte Gouvernementalität,

zu untersuchen und anzugreifen. Foucault geht explizit nicht von einem instrumentel-

len Gebrauch einer übergreifenden Rationalität oder Vernunft aus (siehe Kapitel 3.2.3.).

»[D]ie politische Rationalität hat sich im Laufe der Geschichte der abendländischen Ge-

sellschaften entwickelt und eingerichtet. Sie hat sich zunächst in der Vorstellung der

pastoralenMacht verankert und dann in der Idee der Staatsräson.« (ebd.: 198) Der Staat

und das Individuum sind Kinder dieser Liaison und damit Geschwister. »Die Individua-

lisierung und Totalisierung sind dabei unvermeidliche Effekte.« (ebd.: 198; siehe Kapitel

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

4.2.3.) Foucault warnt ausdrücklich davor, »dem Staat das Individuum und seine Interessen

entgegenzusetzen«, dies sei »genauso gefährlich, wie ihm die Gemeinschaft und ihre Ansprüche

entgegenzusetzen.« (ebd.; Hervorhebung P.E.)

Die Sorge um Sich: Selbsttechniken und Subjektivierungsweisen

In seinen letzten Lebensjahren gibt Foucault der zweiten Verschiebung mehr und mehr

Gestalt. Er verdichtet zuvor aufgeworfene Motive, wie die aktive Rolle der Individuen

in der Subjektivierung. Außerdem schärft er Begriffe wie Selbsttechnik und Subjekti-

vierungsweise. Sein Material kommt nun vorzugsweise aus antiken Texten. Weiterhin

verfolgt er die Absicht, die gegenwärtigen Formen der Subjektivierung zu kritisieren.

SeineThemen sind neben ethischen vor allemFragen der Selbstführung in Bezug auf Se-

xualität. Gemäß dem Ziel der Vermittlung mit Adornos Subjekttheorie, steht Foucaults

Problematisierung des Subjekts im Vordergrund.

In seinenVorlesungen greift Foucault zunehmendweniger auf das Subjekt durch die

Macht zu, sondern in dessen Beziehung zur Wahrheit. Man könnte eine Rückkehr Fou-

caults zu seiner archäologischen Phase vermuten76, wären da nicht seine Untersuchun-

gen über den aktiven Beitrag der Subjekte. Die Vorlesung über Die Regierung der Leben-

denwirkt wie ein Scharnier zwischen seiner genealogischen Phase und seiner ethischen.

Gleich zu Anfang macht Foucault deutlich, dass er »jetzt die zweite Verschiebung vom

Begriff derWissens-Macht zum Begriff der Regierung durch dieWahrheit« (Foucault 1980:

RdL: 28; Hervorhebung P.E.) vornehmenwolle (siehe Kapitel 3.2.3.).77Während in seiner

genealogischenPhasedieStrukturenübermächtigdurchdieSubjektehindurchwirkten,

sie also passiv erschienen,betont Foucault nunmehr deren aktivenAnteil an denVorgän-

gen, die jedoch nicht minder unterwerfende Effekte besitzen. Unter einem »Wahrheits-

regime« versteht er »die Gesamtheit der Verfahren und Institutionen […], durch die die

Individuen dazu verpflichtet und gezwungen werden, unter bestimmten Bedingungen

undmit bestimmtenEffekten,genaudefinierteWahrheitsakte zu vollziehen.« (ebd.: 134)

Anders als im früheren Kriegs-Modell der Macht begreift Foucault die in Wahrheitsre-

gimen wirkende Macht relational auf unterschiedlichen Ebenen. Ihn interessieren die

»Arten von Beziehungen, die die Wahrheitsmanifestation mit ihren Verfahren und die

Subjekte, die dabei die Operatoren, die Zeugen oder eventuell die Objekte sind, zu ver-

binden.« (ebd.: 142) Seine theoretische Konzeption des Subjekts wirkt gegenüber der der Diszipli-

76 Foucault selbst leistet dieser Missdeutung einigen Vorschub. Die Untersuchungen über die anti-

ke »Sorge um sich« lägen »am Kreuzungspunkt […] einer Geschichte der Subjektivität«, welche die

Objektivierung des Subjekts im Bereich der Wissenschaften und die Konstitution eines norma-

len Subjekts untersuchte, und der »Gouvernementalität«, die sich vor allemmit der Ausübung von

Macht befasste (vgl. Foucault 1981: [304]: 259). Mit der unglücklichen Formulierung der Geschichte

der Subjektivität umschreibt er seine archäologischen Schriften und bietet damit Missverständ-

nissen eine offene Tür. Wichtig für die vorgelegte Studie ist hingegen seine Selbstaussage, dass

seine späten Untersuchungen über das Subjekt im Kreuzungspunkt vonMacht undWissen lägen.

77 In seiner Fortsetzung der Geschichte der Sexualität spricht Foucault inkonsistent von einer »drit-

te[n] theoretische[n] Verschiebung« (Foucault 1984: GdL: 12), die er für nötig hält. Nachdem er in

seiner archäologischen Phase die »Diskurspraktiken« und anschließend in seinen Genealogien die

»Strategien« der Macht untersuchte, kommt es nun darauf an, zu »analysieren, was als ›das Sub-

jekt‹ bezeichnet wird« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 355

narindividuen nun offener. Und doch bleiben die Themen – konstitutive Beziehung von Wahrheit

und Subjekt, gemeinsamer Prozess der Subjektivierung und Objektivierung – erhalten. Ebenso

wie seine kritische Absicht: »Der Antrieb sich von der Macht frei zu machen, muss als

Indikator für die Veränderung des Subjekts und der Beziehung, die es zurWahrheit un-

terhält, dienen.« (ebd.: 113) Der Widerstand wirkt nicht nur gegen eine Macht, sondern

gegen eine bestimmte Subjektivität und deren spezifische Verbindung mit Wahrheit.

Darin, so Foucault weiter, drückt sich eine »Haltung« aus (ebd.). An diesem Begriff, den

Foucault einführt, lässt sich seine Verschiebung ablesen. In seiner genealogischen Phase

konnte das unterworfene Individuum höchstens Widerstand leisten, in den Jahren 1977

bis 1979 kam dann das Selbstverhältnis in den Fokus, blieb aber zunächst auf die Privi-

legierten der Hirten beschränkt.Mit dem Begriff der Haltung kann Foucault nach der Art der

SelbstbeziehungallervomWahrheitsregimeerfasstenSubjekte fragen.MitdemAusdruckWahr-

heitsregime knüpft Foucault nicht nur an das Problem der Regierung an, sondern auch

an die politische Ökonomie derWahrheit und die Rationalität (siehe Kapitel 3.2.3.).Wie

er in einem Interviewdrei Jahre später hervorhebt,untersucht er »die Formen vonRatio-

nalität, die dasmenschliche Subjekt auf sich selbst anwandte.« (Foucault 1983: [330]: 536)

Damit reformuliert Foucault zugleich seine Kritik der Humanwissenschaften: Die Un-

tersuchung derWeisen,wie »dasmenschliche Subjekt sich selbst zumObjektmöglichen

Wissens hergibt«, führt ihn zu der kritischen Frage: »Zu welchem Preis kann das Subjekt

die Wahrheit über sich selbst sagen?« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Er beschreibt präzise den

Nexus vonWissen –Macht – Subjekt in der emanzipatorischen Perspektive auf die kri-

tische Hinterfragung der Machteffekte, die es mit sich bringt, als Subjekt Wissen über

sich zu produzieren undWahrheit über sich auszusagen.

Diese Beziehungen der Subjekte zur Wahrheit sind nicht beliebig, sondern his-

torisch an Wissen und Macht gebunden. Foucault dementiert nicht seine früheren

Erkenntnisse über den Zwangscharakter der Beziehungen und ihre Machteffekte.

Weiterhin begreift er sie innerhalb von Produktionsverhältnissen und Herrschaftsbe-

ziehungen. In einem Vortrag bezieht er sich zustimmend auf Habermasʼ Unterschei-

dung von »Produktionstechniken, Bezeichnungs- oder Kommunikationstechniken

und Herrschaftstechniken« (Foucault 1981: [289]: 210). Foucault fügt diesen jedoch eine

entscheidende weitere Technik hinzu. Er konstatiert, »dass in allen Gesellschaften ein

anderer Typ von Techniken existiert: diejenigen, die den Individuen gestatten, selbst

eine Reihe von Operationen mit ihrem Körper, ihrer Seele, ihren Gedanken, ihrem

Verhalten vorzunehmen, sie auf diese Weise zu verwandeln oder zu verändern und

einen bestimmten Zustand der Vollkommenheit, des Glücks, der Reinheit oder der

übernatürlichen Macht zu erreichen. Nennen wir diese Techniken Selbsttechniken.«

(ebd.; Hervorhebung P.E.) Mit diesem wichtigen Begriff knüpft Foucault an seine Ter-

mini der Praktiken und Technologien an (siehe oben), also an seinen nominalistischen

Fokus auf die einzelnen Vorgänge, die eng an seine Vorstellung von derMikrophysik der

Macht gebunden sind. Auch der künstlerische Aspekt der Handfertigkeit und Hand-

habung kommt hinzu. Nun aber geht es ihm auch um die Selbstführung des eigenen

Verhaltens, die Einübung des eigenen Körpers, die Ausrichtung der eigenen Seele. Sein

entscheidendes Argument liefert Foucault im Anschluss:

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

»In jeder Kultur, so scheint mir, impliziert die Selbsttechnik eine Reihe von Verpflich-

tungen auf die Wahrheit: Man muss die Wahrheit entdecken, von der Wahrheit er-

leuchtetwerden, dieWahrheit sagen. Es handelt sich hier umso viele Beschränkungen,

die entweder für die Konstitution oder für die Transformation des Selbst als wichtig er-

achtet werden.« (ebd.: 211)

Die Wahrheit erscheint Foucault nicht länger als bloßer Effekt und Funktion von Dis-

kursen, um sich zu regulieren, wie in der archäologischen Phase. Sie ist auch nicht

mehr ausschließlich Einsatz innerhalb von Wahrheitsspielen, in denen sie produziert,

zirkuliert, konsumiert wird (siehe Kapitel 3.2.). Sie wird zu einer subjektivierenden Kraft,

mit der sich Subjekte auseinandersetzen müssen, zu der sie sich verschieden verhalten können. In

der Zusammenfassung seiner Vorlesungen am Collège 1981 ordnet Foucaults sein neues

Forschungsinteresse für Selbsttechniken und die antike »Sorge um sich« (Foucault

1981: [304]: 260) ein. Seine neuen Forschungen bildeten »gleichfalls eine Geschichte der

Subjektivität, allerdings nicht mehr auf dem Weg über die Teilung zwischen Irren und

Nichtirren« oder »über die Konstruktion von Feldern wissenschaftlicher Objektivität«,

wie er es in seinen archäologischen Schriften unternahm, »sondern über die in unserer

Kultur erfolgte Herstellung und Veränderung der ›Beziehung zu sich selbst‹ samt ihrem

technischen Apparat und ihren Auswirkungen auf das Wissen.« (Ebd.; vgl. 1982 [306]:

269–270) Damit stellt Foucault klar, dass die Selbstbeziehungen, die er im Pastorat in den Blick

nahm, ihn zu den Selbsttechniken und dem antikenThema der Sorge um sich geführt haben.

AmMaterial zeigt Foucault in verschiedenen Vorlesungen und zwei Buchveröffent-

lichungen, wie in der Antike und im frühen Mittelalter eine Kultur der Selbstbeziehung

entstand, sich transformierte undDiskursgegenstände erfand,welche bis heute proble-

matisiertwerden.Dabei verschränkte er beständigdieThemenWahrheit undSexualität.

Um seineThesen über Subjektivierung zu erhellen, denen sie zu Grunde liegen, können

sie hier in groben Umrissen auszugsweise herangezogen werden. Die »Sorge um sich«,

griechisch epimeleia heautu (Foucault 1983: DuW: 92; Hervorhebung P.E.) ist ein Problem,

dem sich die Griechen im Zuge sozialer und politischer Umbrüche zu stellen beginnen.

In einer Vorlesung über die parrhesia, wörtlich das Wahrsprechen, die mit Risiken ver-

bundene freie Rede, beschreibt Foucault zwei Transformationen dieser Praxis, in der

er eine Quelle moderner Subjektivität erkennt. Die politische parrhesia verband logos,

Wahrheit und nomosmiteinander (vgl. ebd.: 88, 103) und gerät infolge des Peloponnesi-

schenKriegesmitdendemokratischen Institutionenumdas 5. Jahrhundert v. Chr. indie

Krise (vgl. ebd.: 80–81). Siewird abgelöst vonder sokratischenparrhesia,die anstelle des

politischen nomos das individuelle »bios« in den Vordergrund rückt, die Lebensführung

und »die Art von Beziehung, die jemand zurWahrheit hat« (ebd.: 104; Hervorhebung im

Original).Umdas zweite Jahrhundert n. Chr. verlagert sich die parrhesia dann von einer

Lehrer-Schüler-Beziehungzu einer »Pflicht«,die der Schüler »sich selbst gegenüber auf-

erlegt« (ebd.: 173). Foucault zufolge stellt diese neue Form des Wahrsprechens »nicht in

erster Linie ein Begriff oder einThema dar, sondern eine Praktik, die versucht die spezi-

fischen Beziehungen zu gestalten, die Individuen zu sich selbst haben. »Ich denke also,

dass unsere eigene moralische Subjektivität, zumindest teilweise, in diesen Praktiken

verwurzelt ist.« (ebd.: 109)Die »Problematisierung« (ebd.: 178) der Beziehung des Subjekts zur

»Wahrheit« (ebd.: 78) ist eine beständige Sorge bis in unsere Tage, auch wenn sie ihre Form und

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 357

Inhalte wechselte.Diskontinuitäten zeigt Foucault unter anderem an den Praktiken selbst

auf.Die verschiedenenSelbsttechniken,etwaPrüfungenundDiagnosen seiner selbst bei

Seneca, zählten die Griechen undRömer zur askeses; dasWort besaß gegenüber der heu-

tigen Bedeutung von Askese aber einen »sehr allgemeinen, jegliche Art von praktischer

Übung bezeichnenden Sinn« (ebd.: 150).Während die christlich verstandene Askese un-

ter dem orientalischen Einfluss auf »Selbstentsagung« zielt, war sie bis in die Spätanti-

ke darauf gerichtet, eine »spezifische Beziehung zu sich selbst herzustellen« (ebd.: 151).

Geht esbeiderbisheutewirksamenTraditionumeine »LoslösungvonderWelt«,dienten

die antiken Übungen dazu, »das Individuummit der Vorbereitung und dermoralischen

Ausrüstung zu versehen«, um »derWelt auf eine ethische und vernünftige Art undWei-

se entgegenzutreten.« (Ebd.) Foucault stellt die umfassenden analytischen Fähigkeiten seines

Begriffs der Selbsttechniken dar und führt seinem Publikum anhand des historischen Beispiels die

Möglichkeit anderer, emanzipatorischer Selbstverhältnisse vor. In dem lang erwarteten Folge-

band seiner Geschichte der Sexualität unter dem Titel Der Gebrauch der Lüste analysiert

Foucault die »vier Haupttypen der Stilisierung des sexuellen Verhaltens« (Foucault 1984:

GdL: 50) in der Antike. Die Sexualität wird avant la lettre zum Problem »der Diätik für

den Körper«, hinsichtlich der Ehe »in der Ökonomik«, aber auch »in der Erotik bezüg-

lich der Knaben«, sowie »in der Philosophie« in Bezug auf »Wahrheit« (ebd.). Dabei gilt

sein Interesse stets den »Formen der Modalitäten des Verhältnisses zu sich, […] durch

die sich das Individuum als Subjekt konstituiert und erkennt.« (ebd.: 12) In seiner ethi-

schen Phase rückt Foucault die Selbstverhältnisse ins Zentrum seiner Untersuchungen

über Subjektivierungsweisen. Die von ihm skizzierte »›Geschichte des Begehrensmen-

schen‹« gliedert sich in sein »StudiumderWahrheitsspiele imVerhältnis seiner selbst zu

sich undderKonstitution seiner selbst als Subjekt« (ebd.: 13) ein.Wie imerstenBand von

1976 wendet Foucault sich gegen Vereinfachungen und Reduktionen der Repressionshy-

pothese (vgl. ebd. 10) und betont die historische Pluralität der Sexualität. Dafür verweist

er auf ein »reiches Feld von Geschichtlichkeit […], was die Weise angeht, in der sich das

Individuum als Moralsubjekt des sexuellen Verhaltens anerkennen soll.« (ebd.: 44) Die-

se »Subjektivierung« (ebd.) beschreibt er jedoch nicht länger als eine Einpflanzung von

Perversionen, denen das einzelne Individuum passiv gegenübersteht. Die zentraleThe-

se des späten Foucault lautet, dass »es verschiedene Arten [gibt], moralisch ›sich zu führen‹,

verschiedene Arten für das handelnde Individuum, nicht bloß als Agent, sondern als Moralsubjekt

jener Aktion zu operieren.« (ebd.: 37; Hervorhebung P.E.) Dafür entwickelt er die instrukti-

ve Unterscheidung von »Moralcode« (ebd.: 36), »Moralverhalten« (ebd.: 37) und der Art,

»wie man sich selber konstituieren soll als Moralsubjekt, das in Bezug auf die den Code

konstituierenden Vorschriften handelt.« (Ebd.) Bei seinen Untersuchungen antiker Tex-

te arbeitet Foucault den Unterschied zwischen antiken und späteren christlichen Sub-

jektivierungsweisen in Bezug auf die Sexualität heraus. Anhand einer Analyse des Aris-

toteles zeigt er, dass »[d]ie Haltung des Individuums zu sich selber, die Art undWeise, in

der es seine eigene Freiheit gegenüber seinenBegierdenwahrt […,] ein konstitutives Ele-

ment des Glücks und der guten Ordnung der Polis [sind; P.E.].« (ebd.: 105) Die Ausrich-

tung derHaltung des Subjekts zumBegehren an der Freiheit vergeht durch die Christia-

nisierung. Um aktuelle Probleme der Subjektivierungsweisen in Hinblick auf die Krise

der Regierung theoretisch zu begreifen, bringt Foucaults Rückkehr an einen »Ursprung«

dermodernen »Sexualethik« zumVorschein, dass eine andere Beziehung von Begehren,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


358 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Macht und Wahrheit auf »den freien Mann« (ebd.: 318) ausgerichtet war, statt auf das

sündige Fleisch.

In seinen späten Schriften rückt Foucault die Freiheit immer stärker ins Zentrum sei-

ner Überlegungen zum Verhältnis von Subjekt und Macht. Dabei ist er sich der Proble-

matik bewusst, angesichts der antikenGesellschaften der Sklaverei von Freiheit zu spre-

chen. Er sieht klar, dass es sich um »Männermoral« (Foucault 1984: GdL: 110) handelte,

die auf »einemsehrhartenSystemvonUngleichheit undZwängen (besonders gegenüber

den Frauen und Sklaven)« (ebd.: 318) beruhte.Doch die unterdrückendenWirkungen der mo-

dernen Macht lassen einen Rückgriff auf vergangene Problematisierungen von Freiheit produktiv

erscheinen. Zunächst macht Foucault klar, dass die von den Griechen gemeinte »indivi-

duelle Freiheit« nicht »als Unabhängigkeit eines freienWillens verstandenwerden« darf

(ebd.: 105). Der Freiheit hätte man in der Antike nicht »Determinismus« oder den »Wil-

le[n] zur Allmacht« gegenübergestellt, »sondern die Sklaverei, und zwar die Versklavung

durch sich.« (ebd.: 105)Damit gewinnenFoucaultsAusführungeneinepolitischeDimen-

sion in seiner Gegenwart.Hatte er die Subjektivierung durch Disziplinarinstitutionen zurück-

gewiesen, problematisiert er am antiken Material die aufkommenden permissiven Machtformen.

In einer Analyse Platons zeigt er, dass in den antiken Ethiken »Freiheit« nicht rein ne-

gativ begriffen wurde: »in ihrem vollen und positiven Form ist sie eine Macht, die man

in derMacht über die anderen über sich selbst ausübt.« (ebd.: 106) Mit diesen deskripti-

ven Ausführungen glorifiziert Foucault weder die antike Männlichkeit noch neoliberale

Selbstoptimierung, sondern verfolgt weiter die kritische Ontologie der Gegenwart. In kaum

einer anderen Schrift wird dieser Zusammenhang so deutlich wie in Das Subjekt und die

Macht,worin er festhält, dass dieMacht »nur über ›freie Subjekte‹ ausgeübtwerden […].«

(Foucault 1982: [306]: 287) kann. Damit bricht Foucault endgültig mit dem passiven Ver-

ständnis von Subjektivierung als Agent eines Dispositivs von Macht und Wissen. Und

doch darf der Ausdruck freies Subjekt keineswegs affirmativ verstanden werden. Es ist

wichtig, nicht zu vergessen, dass Foucault Freiheit ausgehend von seiner historischen

Analyse des Liberalismus in den Studien zur Gouvernementalität problematisiert. Die

Selbstbegrenzung der Regierung dient ihrer Erhaltung.Damit offenbart sich der kritische Ge-

halt der analytischen Bestimmung von Macht beim späten Foucault: »Der ›Andere‹ (auf

den Macht ausgeübt wird) muss durchgängig und bis ans Ende als handelndes Subjekt

anerkannt werden. Und vor den Machtbeziehungen muss sich ein ganzes Feld mögli-

cherAntworten,Reaktionen,WirkungenundErfindungenöffnen.« (Foucault 1982: [306]:

285)78 Die Freiheit ist ebenso wie die Kritik (siehe Kapitel 4.2.3.) Gegnerin und zugleich

Partnerin der Regierung (vgl. Foucault 1978: Kritik: 12).Wie das Individuum ist sie fiktiv

undwirklich,weil sie ein Effekt derMacht ist (vgl. Foucault 1975: ÜS: 248).DieVerlagerung

desFokusFoucaultshinzurSorgeumsichbirgtüberdie kritischeStoßrichtunghinausauch einauf-

klärerisches Potential. Statt Freiheit auf politische oder ökonomische zu verkürzen, bieten die von

78 Foucault unterstreicht die Offenheit und Pluralität der Macht und warum er eben darum zuneh-

mend von Regierung spricht: »Der Ausdruck ›Führung‹ [conduite] vermag in seiner Mehrdeutigkeit

das Spezifische an den Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu erfassen. ›Führung‹ heißt

einerseits, andere (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und andererseits, sich

(gut oder schlecht) aufzuführen, also sich in einemmehr oder weniger offenen Handlungsfeld zu

verhalten.« (Foucault 1982: [306]: 286)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 359

Foucault begrifflich präzisierten Selbstverhältnisse des Subjekts neu zu entdeckende Gestaltungs-

möglichkeiten.79 Als kritische Haltung zu sich selbst ist »Freiheit« (Foucault 1982: [306]:

287) auch eine emanzipatorische Praxis. Foucault reklamiert das bereits durch den Ti-

tel eines Aufsatzes aus seinem Todesjahr Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit.

Freiheit hätten die antiken Griechen als Problem der Ethik betrachtet. »Das ethos war

die Weise zu sein und sich zu verhalten. Es war eine Seinsweise des Subjekts und eine

bestimmte, für die anderen sichtbare Weise des Handelns.« (Foucault 1984: [356]: 882;

Hervorhebung imOriginal) Den als Selbsttechniken reformulierten Praktiken fügt Fou-

cault mit dem Ethos eine weitere Facette hinzu, die direkt an den Begriff der Haltung

anschließt. Es ist eine durchdachte Haltung, die gleichwohl nicht mit einemMoralcode

identisch ist. Auch wenn Foucault unverkennbar Sympathie für diese antike Subjekti-

vierungsweise entlang eines auf Freiheit gerichteten ethos erkennen lässt, hält er doch

an der Dezentrierung des Subjekts fest und predigt keine Rückkehr ins goldene Zeital-

ter. Das Subjekt, so stellt er am Ende seines Lebens abermals klar, »ist keine Substanz.

Es ist eine Form, und diese Form ist weder vor allem noch durchgängig mit sich selbst

identisch.« (Ebd.: 888)Wederdiachronnoch synchronkannvon einerfixen Identität desSubjekts

gesprochen werden. Bereits die Subjektivierung zumBürger unterscheidet sich von der zum begeh-

renden Sexualsubjekt. Auch heute »spielt man mit verschiedenen Formen der Beziehung

zu sich selbst oder bildet sie aus. Und gerade die historische Konstitution dieser unter-

schiedlichen Formen des Subjekts und ihre Beziehung zu den Spielen der Wahrheit ist

es, diemich interessiert.« (Ebd.) Die kritische Bewegung Foucaults kommt nichtmit der

antiken Subjektivierung zum männlichen Vollbürger zu ihrem Ende, sondern mit sei-

nem Tod. Seine kritische Intention allerdings, so zeigt die universitäre und vor allem

außerakademische Rezeption zu Lebzeiten und darüber hinaus, ist umkämpft, von Ver-

einnahmungen nicht gefeit und doch lebendig.

Ambivalenzen der Macht: Agenten und Akteure

Um das Subjekt zu dezentrieren, stellt Foucault es in wechselnde Beziehungenmit dem

Wissen und der Macht, getrieben durch theoretische Probleme einerseits und gesell-

schaftliche Entwicklungen andererseits. Das selbstverständliche Subjekt am Ursprung

der Geschichte, das einheitliche Bewusstsein seiner Selbst und der Welt, jede Form der

Sinnstifter-Funktion entpuppt sich entlang vonFoucaults archäologischenundgenealo-

gischen Studien als Effekt vonWissen undMacht. Stets findet sich hinter der vermeint-

lichen Einheit des Subjekts eine Vielzahl von historischen Praktiken.Nachdem Foucault

in seiner archäologischen Phase dazu tendiert, das Subjekt mit der Figur des Menschen

gleichzusetzen, die in denDiskursen der Humanwissenschaften erschaffenwurde, füh-

ren ihn die im Mai 1968 kulminierenden Revolten der sixties zum Umdenken. Er er-

weitert die Strukturen der Wissenssysteme um die Mikrophysiken der Macht. In den

Gefängnissen, Werkstätten und Schulen entdeckt Foucault die zahllosen Praktiken der

79 Sarrasin kommt zu dem Schluss, dass für Foucault ab etwa 1978 die Selbstdistanzierung eine Frei-

heit ermöglicht. »Denn nur dieser Spalt, dieses Verhältnis zwischen sich und sich, diese Distanzie-

rung des Selbst gegenüber den eigenen Lüsten, […] erst diese ›ethische‹ Distanznahme sich selbst

gegenüber schafft das, was Foucault ›Freiheit‹ nennt.« (Sarasin 2019: 15; vgl. Schubert 2019)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


360 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Herstellung von Disziplinarindividuen. Die Körper werden zur Produktivität abgerich-

tet und entlang der Normen verteilt. Foucault schreibt sich damit in einen Protestzyklus

gegen die fordistische Herrschaft ein, gegen die Studierende, Frauen, Gefangene, Mi-

grant_innen uvm. rebellieren. Noch während dieser ausläuft und auf die Krise der Re-

gierung neue permissivere Machtformen folgen, registriert Foucault die damit einher-

gehende gesellschaftliche Transformation. Ausgehend von der Frage, wie das Subjekt,

das andere führt, sich selbst regieren muss, verschiebt er erneut seinen Fokus. Foucault

nimmt die Selbsttechniken in den Blick, mit denen die Individuen sich subjektivieren.

Subjektivität denkt er nun auch als Selbstverhältnis. Nicht mehr nur passives Erleiden

der Unterwerfung steht im Mittelpunkt seiner Untersuchungen, die ihn immer weiter

vor das klassischeZeitalter führen.DasSubjektwird vomAgenten zumAkteur.Zunächst

erkennt er im christlichen Pastoral des Mittelalters einen der Ursprünge der modernen

Subjektivität, dann in der antiken Sorge um sich. Die unterschiedlichen Subjektivie-

rungsweisen ermöglichen verschiedeneReaktionen der Individuen innerhalb ihrer Sub-

jektivierung. Ein historisch kontingentes Maß an Freiheit erscheint ihm nun möglich.

Foucaults Konzeptionen des Subjekts verschieben sich von einer passiven hin zu einer

aktivenRolle desEinzelnen inder Subjektivierung. In einemaufschlussreichenText,den

Foucault für das Dictionnaire des philosophes schreibt, fasst er wesentliche Punkte sei-

nes Verständnisses von Subjektivität zusammen. Es geht ihm darum »wieder hinabzu-

steigen zu Untersuchungen der konkreten Praktiken, durch welche das Subjekt in der

Immanenz eines Erkenntnisbereichs konstituiert wird.« (Foucault 1984: [345]: 780) Zur

Wahrheit unterhält das Subjekt eine konstitutive Beziehung, wie Foucault stets hervor-

hebt.Dafüruntersucht erdieEinschreibungenderWahrheiten indenKörperundwie sie

von diesem abgelesenwerdenmit der gleichen Akribie wie die asketischenÜbungen der

Selbstführung und die Beichte. Die »Art und Weise, […] wie das Subjekt die Erfahrung

seiner selbst in einemWahrheitsspiel macht, in dem es sich auf sich selbst bezieht«, be-

greift Foucault als »Subjektivität« (ebd.: 779). Er bestimmt das Subjekt immer auch als

Objekt einesWissens und damit einer Form der Macht, daher spricht er von »der wech-

selseitigen Konstitution von Subjekt und Objekt« (ebd.: 781). Foucault führt in seinen

Untersuchungen die Kontingenz und Veränderbarkeit dieser Verfahren, Praktiken und

Techniken vor und stellt ihren Prozesscharakter heraus. Da Subjektivierung und Objek-

tivierung immer im Netz von Wissen und Macht stattfinden, stehen sie nie außerhalb

von Ansprüchen aufWahrheit undKritik der Regierung. Foucault schreibt die Geschich-

te des Subjekts allerdings nicht allein als Abfolge von Unterwerfungen, sondern auch als

eine desWiderstands.Er selbst gibt immerwiederHinweise auf emanzipatorische Stra-

tegien, wie im folgenden Kapitel ausgeführt wird.

4.2.3. Foucault denkt die Fluchtlinien

»[Foucaults, P.E.] Subjektivierungslinie […] ist eine Fluchtlinie.« (Deleuze 1991: 155)

AusgehendvonFoucaultsAbgrenzungenund seinen sukzessivenKonzeptionendesSub-

jekts können nun die von ihm aufgeworfenen Fluchtlinien skizziert werden. Neben der

Dezentrierung handelt es sich um den zweiten wesentlichen Aspekt in Foucaults Ver-

ständnis von Subjektivität. Ihr emanzipatorisches Potential leuchtet er ausgehend von

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 361

vergangenen und gegenwärtigen Subjektivierungsweisen aus.Was als Subjekt im Inne-

ren eines Diskurses anerkannt oder aus ihm ausgeschlossen wird, begreift Foucault als

historisch kontingent. Entlang der Grenze zwischen Innen und Außen bewegt sich sein

Denken und entfaltet ein vielgestaltiges Tableau des Widerstands. Er zeichnet höchst

unterschiedlicheFluchtliniennach.MancheStrategienverlassendasdiskursiveFeldund

führenweg vonder Subjektivität, andere suchendieKonfrontationmit ihr,wieder ande-

re unterlaufen sie undwirken subversiv. Ausgehend vomProblemderÜberschreitungen

diskursiver Grenzenwächst Foucaults Interesse für Kämpfe,Kritik undGegenverhalten.

Die Frage nach dem Zusammenhang vonWiderstand und den gesellschaftlichen Trans-

formationen treibt Foucaults theoretische Verschiebungen entscheidend an. Im Ange-

sicht der gewundenen Entwicklungen der Neuen Sozialen Bewegungen begreift er Wi-

derstand zunehmend als Problem der Freiheit der Lebensführung, entsprechend seiner

späten Konzeption des aktiven Subjekts. Da Foucault zeigt, wie im Subjekt die Kritik

ihren Träger, die Aufklärung ihren Adressaten findet, können seine und Adornos Posi-

tionen bei allen Differenzen fruchtbar miteinander vermittelt werden. Zuvor muss al-

lerdings dargestellt werden, wie sich Foucault zunächst in der Überschreitung an die

Grenze derDiskurse,der Sprache undder Subjektivierungsweisenwagt;wie er nach sei-

ner ersten Verschiebung die Formen des Widerstands exploriert, das Subjekt der Kritik

entwickelt und das Gegenverhalten durch die Jahrhunderte untersucht; endlich, wie er

nach abermaligen Verschiebungen zum ethos derModerne findet und die kritischeHal-

tung mit dem Experiment verbindet. Abschließend trägt das Unterkapitel 4.2.4 die Er-

kenntnisse des zweiten Teils dieses Kraftfelds zu Foucaults Subjektivierungsverständnis

zusammen, um sie im Anschluss mit Adornos negativer Subjekttheorie zu vermitteln.

Überschreitung: Erfahrungen der Grenze

Foucault beginnt mit einer Reihe von Abgrenzungen, die in erster Linie der Dezentrie-

rung des Subjekts dienen, indem sie dessen Fixierung als historisch kontingent und po-

litisch fragwürdig erscheinen lassen (siehe Kapitel 4.2.1.). Hinter den positiven Bildern

vom Menschen und dem souveränen Subjekt zeigt er exemplarisch die Prozeduren des

Ausschlusses auf,welcheWahnsinnige und sexuell Deviante ausgrenzen.Die konstituti-

ve Rolle der Grenzen thematisiert Foucault beständig: von der »Geschichte der Grenze«

einer Kultur (Foucault 1961: WuG:47) über die von Steinen und Sichtachsen gezogenen

Grenzen von Gefängnissen bis zur Erkenntnisschranke. Dabei verfolgt er bis zum Ende

seines Lebens das Ziel der »Überschreitung« (Foucault 1984: [339]: 702) dieser Grenzen.

Auf der Suche nach demUrsprung dieses wiederkehrendenMotivs der Transgressi-

on von Grenzen gelangt man zu Foucaults »literarische[m] Zyklus« (Eribon zit.n. Kla-

witter 2012: 216) zwischen 1963–1966. In diesen Texten widmet er sich vordergründig

literarischen Themen und dem Problem der Sprache im Kontext des Strukturalismus

undbehandelt dabei auchdas Subjekt.80 Ausgehend vonder durchBataille festgestellten

80 Klawitter zufolge ermöglichte die »sprachontologische Betrachtung […] der modernen Literatur,

aus dem das Subjekt ausgeschlossen ist«, Foucault eine »›Erfahrung des Außen‹« (Klawitter 2012:

221). Zwangsläufig führt Foucaults Literaturtheorie zur Problematisierung des Subjekts. »Das ›Au-

ßen‹«, analysiert Klawitter weiter, »bezieht sich auf die diskursive Ordnung des modernen Sub-

jektdenkens, die sowohl das Subjekt in seiner Identität als auch die Kommunikation eines Sinns

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

»Sprachnot« wendet Foucault sich in seinem Vorwort zur Überschreitung vehement gegen

dieDialektik.DendialektischnichtbegreifbarenBruchderRepräsentationsfunktionder

Sprache führt er auf die Konfrontation des Menschen mit seiner Endlichkeit zurück.

Foucault bestimmt die Sprachnot Batailles als »den Raum einer Erfahrung, in der das

Subjekt, das spricht, anstatt sich auszudrücken, sich aussetzt, auf die Begegnung seiner

eigenen Endlichkeit zugeht und sich unter jedem Wort an seinen eigenen Tod verwie-

sen findet.« (Foucault 1963: [13]: 341) Wie in vielen Texten der archäologischen Phase be-

tont Foucault den Zusammenhang der Literatur mit der Endlichkeit des Menschen und

dem Tod (siehe Kapitel 4.2.2.). Ebenfalls thematisiert er an dieser Stelle den Wahnsinn

und die Sexualität. Während die Literatur die Erfahrung des zum Schweigen gebrach-

ten Wahnsinns noch zu transportieren versucht, hat die Sexualität laut Foucault eine

ganz andere Funktion. Mit dem Auftauchen der Sexualität erscheint das Problem der

unstillbaren Antriebskraft. Als unverfügbare Struktur, die jede Subjektivierung formt,

ähnelt die Sexualität der Sprache. Für Foucault »markiert das Auftauchen der Sexuali-

tät« zugleich das Ende derDialektik, »das Gleiten von einer Philosophie des arbeitenden

Menschen zu einer Philosophie des sprechenden Seins« (ebd.: 340).81 In diesem struk-

turalistischen Problemhorizont verortet Foucault auch Bataille. Ihn habe die Sexualität

einerseits an die »Grenzen in der Sprache« gebracht und damit zur Notwendigkeit ih-

rer »Überschreitung [transgression]«82, andererseits führte sie ihn zur Einsicht »in die

Ohnmacht des sprechenden Subjekts« (ebd.). Das der Sprache ohnmächtig ausgeliefer-

te Subjekt entspricht Foucaults damaliger passiver Konzeption der Subjektivität. Ein-

zig einige Literaten und avancierte Geister vermögen anhand der Sexualität »die Erfah-

rung der Überschreitung« zu machen, welche »ebenso entscheidend für unsere Kultur«

sein könnte »wie unlängst noch für das dialektische Denken die Erfahrung des Wider-

spruchs.« (ebd.: 324) Die Überschreitung begreift Foucault als »eine Profanierung in ei-

ner Welt, die dem Heiligen keinen positiven Sinn mehr zuerkennt« (ebd.: 321). Grenzen

zu überschreiten, bedeutet also, die Grenzen verhandelbar zumachen, ihnen den Status

des Unhinterfragbaren, des Unantastbaren, kurz des Sakrosankten zu entziehen.Wenn

unddamit die Signifikation zur Voraussetzunghat.« (Klawitter 2012: 221) Siehe auch Foucault 2014:

DgF.

81 Foucaults Wertschätzung für Bateille und dessen Überschreitung [transgression] ordnet Schneider

seiner Zurückweisung der Dialektik zu.Während für Foucault die »Dialektik als Inbegriff einer tra-

ditionellen Philosophie« (Schneider 2003: 102) gelte, enthalte das »Nicht-Dialektische« für ihn ei-

ne »unbestimmbare Hoffnung einer nicht-anthropologischen, einer vor allem sprachlich operie-

renden Philosophie.« (ebd.: 103) Schneider zufolge stimmt Foucault das »Lob einer Philosophie

[an], die auf Vorherrschaft ihres Diskurses verzichtet« und »nicht mehr das Denken schlechthin zu

sein beansprucht.« (ebd. 103)

82 Von der Überschreitung sprach auch der Epistemologe Canguilhem, der auf die französische Intel-

ligenzia einengroßenEinfluss ausübteund Foucault förderte. Canguilhembeschrieb in seiner 1966

neu aufgelegten Dissertation die innere Verfallsdynamik des goldenen Zeitalters. »Wo die Regel

ohne ein Bewusstsein von derMöglichkeit ihrer Überschreitung befolgt wird, ist jeder Genuss ein-

fach.« (Canguilhem 1966: 257)Welchen Einfluss Canguilhems Thematisierung der Überschreitung

auf Foucault ausübte,müssenweitere Studien zeigen. In seinemVorwort zu CanguilhemsDasNor-

male und das Pathologische hebt Foucault ihre gemeinsame Stoßrichtung gegen die »Philosophie

des Sinns, des Subjekts und des Erlebten« hervor, der »Canguilhem eine Philosophie des Irrtums,

des Begriffs und des Lebendigen entgegen[setzte].« (Foucault 1978: [219]: 567)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 363

die Überschreitung eine Form der Zurückweisung von Herrschaft darstellt, dann bleibt

sie jedoch hochgradig exklusiv und an abstrakten geistigen Bewegungen orientiert.

In dem drei Jahre später Blanchot gewidmeten Aufsatz Das Denken des Außen (Fou-

cault 1966: [38]) knüpft Foucault an seine Versuche an, die Grenze der Subjektphiloso-

phie zu überschreiten. Abermals bezieht er sich auf Bataille, der »das Denken« in Rich-

tung eines Diskurses »über die Grenze, über gebrochene Subjektivität und Überschrei-

tung [transgression]« (Foucault 1966 [38]: 676) verschiebenwolle.Bataille undBlanchot ver-

suchten imBereich dermodernen Literatur ohne das sinnstiftende, einheitliche Subjekt

auszukommen. In der Literatur kreise die Sprache um sich selbst und könne die Frage

nach den Grenzen des Diskurses ohne Verweise auf Wahrheit oder Rationalität stellen.

»Ein Denken« wird von beiden Literaten erprobt, »das sich jenseits aller Subjektivität

hält, um deren Grenzen gewissermaßen von außen sichtbar zumachen, ihren Zweck zu

benennen, ihre Zerstreuung aufzuzeigen und nur ihre unaufhebbare Abwesenheit fest-

zustellen.« (ebd.: 674) Zwar hätten neben der Literatur auch die »Psychoanalyse« und die

strukturalistische »Erforschung derMythen« versucht, die Grenze zu überschreiten und

eine ›Erfahrung des Außen‹ (ebd.: 673) zumachen.Diese seien aber nicht erfolgreich, da

sie an der Vorstellung der Wahrheit oder des erkennenden Subjekts festhielten. Hinge-

gen erkennt Foucault in der avancierten Literatur Blanchots die Möglichkeit, sich dem

›Denken des Außen‹ zu nähern. »Ein Denken, das sich zugleich an der Schwelle jegli-

cher Positivität hält, nicht umderenGrundlage undBerechtigung aufzuzeigen, sondern

um den Raum zu finden, in dem sie sich entfaltet, die Leere, in der sie sich aufhält, die

Entfernung […].« (ebd.: 674) Dem Denken des Außen folgt Foucault in seinen archäologischen

undgenealogischenUntersuchungen.So lassen sichSpurenseiner literaturtheoretischenAr-

gumentation auch in wichtigen Texten seiner späteren Jahre finden. Sie analysieren die

»Affirmationskraft« der Diskurse,welche die »Gegenstandsbereiche als Positivitäten […]

konstituieren« (Foucault 1970: OD: 44). Dafür betrachten sie den »Zyklus der Positivität«

von außen, und gehen »vom Faktum der Akzeptiertheit zum System der Akzeptabilität

über […],welches als Spiel vonMacht-Wissen analysiert wird.« (Foucault 1978: Kritik: 34)

Foucaults philosophische Haltung, an der Grenze die Konstitutionsbedingungen des positiv Gege-

benenunddamit auchderSubjektivität aufzuspüren, hat einen entscheidendenAnstoß inder avan-

cierten Literatur genommen.

Blanchot, Bataille und andere ließen das Subjekt als Ursprung und Ziel des Denkens

hinter sich und öffneten sich für die Erfahrung der Grenzen des sprachlich induzierten

Sinns,wie sie derTod,die Sexualität undderWahnsinn ermöglichen.83Darin folgt ihnen

83 Descombes zufolge bezog sich Foucault vielfältig auf Bataille und Blanchot. Sie hätten die dialek-

tische Vorstellung vom »Ende der Geschichte« als »Versöhnung« (Descombes 1979: 133) abgelehnt,

auch weil sie erkannten, dass sie auf das Ende desMenschen hinauslaufen würde, der zur Untätig-

keit verdammt wäre, da es nichts mehr zu tun gäbe (vgl. ebd.: 134). Die Unzufriedenheit des »uni-

versalen Menschen« rühre aus »seiner unbeweglichen Totalität«, in der er »eine Grenzerfahrung«

mache, die »des Begehrens eines Menschen ohne Begehren« (ebd.). Diese paradoxe Situation, so

Descombes, sei »unbegreifbar in der Dialektik, das heißt im Denken der dialektischen Identität, die

sich schmeichelt, dank ihrem Begriff von Identität alles in ihrem Begriff von Totalität begriffen zu

haben: alles, selbst das Nichts (in Gestalt der Negativität, das heißt bei den französischen Hege-

lianern, der Freiheit).« (ebd.: 135; Hervorhebungen im Original) Foucaults Antihumanismus und

seine Ablehnung der Dialektik verbinden sich mit den von Bataille und Blanchot beschriebenen

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Foucault, dem sie einerseits als Abstoßungspunkt von der Dialektik und andererseits als

positiverBezugspunkt für sein stetig erneuertes theoretischesBemühenumÜberschrei-

tung dienen. Jedochwählt Foucault nicht die Formdes Romans, sondern Bücher, die der

»akademische[n]Wahrheit« genügen, »das heißt historisch verifizierbar« (Foucault 1978:

[281]: 56–57; siehe Kapitel 3.2.3.) sein müssen. Entscheidend ist für Foucault aber nicht

die Wahrheit der Bücher, sondern die Erfahrung der Grenze, die er und seine Leser_in-

nen damit machen. Er beschreibt sie als »etwas, aus dem man verändert hervorgeht.«

(ebd.: 52) Unter Berufung aufNietzsche,Blanchot undBataille erklärt Foucault, dass nur

eine Erfahrung im emphatischen Sinn »das Subjekt von sich losreißen« (ebd.: 54) kann.

Grenzerfahrungendezentrieren das Subjekt unddaher konzentriert sich Foucault zeitlebens auf sie.

Widerstand: Kämpfe, Kritik und Gegenverhalten

Von der Figur der Überschreitung leitet sich, Revel zufolge, Foucaults Interesse amWi-

derstandab (Revel 2002: 86).DieseThese zuüberprüfen,verlangt eine eigeneStudie.Fest

steht, dass die Ereignisse des Jahres 1968 als umfassende gesellschaftliche Transgressi-

on von Grenzen verstanden werden können. Bis dato unkritisch betrachtete politische,

ökonomische und kulturelle Regeln wurden massenhaft in Frage gestellt. Die bis in all-

tägliche Verhaltensweisen sichtbaren Erschütterungen des Status quo bilden den histo-

rischen Hintergrund für Foucaults Problematisierung des Widerstands. Bei genauerer

Betrachtung verbindet sich dieserwichtigeBegriffmit einerReiheweiterer,welche er im

Verlauf der 1970er Jahre gebraucht, schärft und teilweise verwirft: Klassenkampf, Kritik,

Gegenverhalten. Ihnen geht das folgende Unterkapitel nach und bezieht sie auf die zwei

Verschiebungen Foucaults.Mit den Facetten desWiderstands kommt der wesentliche Katalysa-

tor des theoretischen Prozesses zum Vorschein, mit dem Foucault seine theoretische Apparatur von

der passiven zur aktiven Konzeption des Subjekts verschiebt.

Die vielfältigen Formen desWiderstands bilden das Bindeglied zwischen der ersten

und der zweiten Verschiebung Foucaults, weil sie ihm erlauben, seine drei zentralen be-

grifflichenRaster zuverbinden.DieRevolten indenGefängnissen,Betriebenundaufder

Straße nötigen ihn, das diskursive Feld des Wissens um die Mikrophysiken der Macht

zu erweitern, deren Antwort in Form der neoliberalen Regierung führen ihn anschlie-

ßend zum Selbstverhältnis des Subjekts, das den wesentlichen Bezugspunkt der Kämp-

fe bildet. Foucault glorifiziert den Widerstand nicht, sondern begreift ihn als produk-

tives Moment innerhalb einer strategischen Machtbeziehung. Weder erkennt er in den

revoltierenden Strafgefangenen ein neues revolutionäres Subjekt (Foucault 1977: [215]:

507–508), noch erklärt er Terrorismus gegen den Staat für legitim (ebd.: 497). Damit

bezieht er in den linken Strategiedebatten der 1970er und 1980er Jahre klar Stellung.84

Grenzerfahrungen, welche die Dialektik nicht zu begreifen vermag und daher unter der Logik des

Immergleichen verdeckt.

84 Foucault interveniert besonders in Interviews und kleineren Artikeln in Diskussionen über unter-

schiedliche linke Strategien. Er wendet sich gegen die Idee von Volkstribunalen, wie sie einige

Maoisten fordern: »Die Form selbst des Tribunals gehört einer Ideologie der Justiz an, welche die

der Bourgeoisie ist.« (Foucault 1972: [106]: 388) Gegen die elitären Versuche, in den Massen das

Klassenbewusstsein zu wecken, spricht er den Menschen eine umfassende Kompetenz zu, ihre

Lebensverhältnisse zu begreifen. »Wir können übrigens dem politischen Bewusstsein der Men-

schen durchaus trauen.« (Foucault 1977: [213]: 500) Mit demWahlsiegMitterrands 1981 verband er

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 365

Foucault attackiert die bei Linken verbreitete Staatsphobie, welche nur die Tendenzen

zu neuen Herrschaftsweisen stärke (vgl. Foucault 1979: GdB: 112–114). Es sollte nicht das

Individuum dem Staat gegenübergestellt, sondern andere Formen der Subjektivierung

gesucht werden (vgl. Foucault 1979: [291]: 198; 1982: [306]: 280).DerWiderstand ist für Fou-

cault ein sowohlpraktischesals auch theoretischesProblem.Denner analysiert die gesellschaft-

liche Situation nach 1968 als Krise der Regierung (vgl. Foucault 1978: [281]: 116; 1979: GdB:

43) und stellt die Frage nach den Antworten der Macht. Dafür bieten ihm der histori-

sche Vergleich von 1968mit den »Verhaltensrevolten« desMittelalters (vgl. Foucault 1978:

STB: 284–286; 1982: [306]: 276).Zugriffe aufdieunterschiedlichenMachtformenund ihre

Reaktionsweisen. In diesem Kontext behandelt er auch die Selbstbeschränkung der Re-

gierung durch den historischen und aktuellen Liberalismus. Foucault erfasst frühzeitig,

dass einflussreiche Strategien auf die widerständigen Verhaltensweisen mit mehr Sin-

gularität undFlexibilität antworteten.AufdieKritik amfordistischenRegimeund seiner

exzessiven Disziplinarmacht reagiert die kapitalistische Herrschaft durch die Entwick-

lung des Neoliberalismus. Um denWiderstand zu entwaffnen, setzt dieser auf die Ent-

faltung des Individuums. Das Subjekt bildet also einen wesentlichen Einsatz in der Auseinan-

dersetzung zwischen der neoliberalen permissiven Machttechnologie und den Kämpfen der Neuen

Sozialen Bewegungen.

Sein bedeutendstes Argument über den Widerstand formuliert Foucault im ersten

Band der Geschichte der Sexualität: »Wo esMacht gibt, gibt esWiderstand.« (Foucault 1976:

WzW: 96; Hervorhebung P.E.) So omnipräsent wie die Macht ist damit auch der Wider-

stand. Widerstand fände »niemals außerhalb der Macht« (ebd.) statt. Damit spitzt er

abermals seineThese der Immanenz der Macht zu, die neben demWissen auch alle wi-

derständigen Strategien umfassen soll (siehe Kapitel 2.2.4.). Streng genommen ergibt

sich diese Betrachtung des Widerstandes aus Foucault Machtkonzeption. Wenn Macht

überall wirkt und es kein Außerhalb der Macht gibt, kann Widerstand nichts anderes

als eine weitere Strategie darstellen. Seine Brisanz erhält Foucaults Argument aus dem

zeitgenössischen Kontext, in dem besondersMarcusesTheorien großen Einfluss auf die

Studentenbewegung undweitere Teile der 68er ausübten.Wie zuvor der Repressionshy-

pothese widerspricht Foucault (siehe Kapitel 2.2.2. und 3.2.3.) auch deren Verständnis

vonWiderstand als einzigartigenAkt außerhalb des Bestehenden,dermoralischwie po-

litisch besonders ausgezeichnet ist. Wenn Foucault dagegen reklamiert, »Widerstands-

punkte« wären »überall im Machtnetz präsent«, wendet er sich gegen Marcuse, ohne

ihn zu nennen, denn »den einen Ort der großen Weigerung« (ebd.) gebe es nicht. Ge-

gen die marxistische Idee der »radikale[n] Brüche« auf Basis »massive[r] Zweiteilung«

wendet er ein, diese kämen zwar vor, »[a]ber weit häufiger hat man es mit mobilen und

transitorischen Widerstandspunkten zu tun« (Foucault 1976: WzW: 96). Gegenüber der

einmaligen Revolution, in der der gesellschaftliche Antagonismus überwunden werde,

die Hoffnung auf eine partnerschaftliche Kooperation der sozialistisch-kommunistischen Regie-

rungmit den sozialen Bewegungen unterWahrung von deren kritischer Rolle. »Man kann zugleich

arbeiten und Widerstand leisten.« (Foucault 1981: [296]: 221) Wenige Jahre kann Foucault nur re-

signiert die Agonie der Linken in Frankreich feststellen und den Verrat von Mitterrands sozialisti-

scher Partei an der Strategie der Einbindung linker Kultur und Bewegungen konstatieren (Foucault

1983: [330]: 549–551).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

macht Foucault den pluralen Agonismus und die Vielfalt beweglicherWiderstände stark. DerWi-

derstand sei zwar überall, woMacht wirke, aber nicht gleich intensiv, sondern vielmehr

»unregelmäßig gestreut« (ebd.). Eine strategische Sammlung dieser Widerstände liegt

im Bereich des Möglichen. Daher kann so, »wie der Staat auf der institutionellen Inte-

gration derMachtbeziehungen beruht«, eine »strategische Codierung derWiderstands-

punkte zur Revolution führen.« (ebd.: 97) Aus seinem relationalenMachtbegriff leitet er

die Pluralität derwiderständigenStrategien ab,wie er in einemzudieser Zeit gegebenen

Interview wiederholt. »Dies impliziert, dass es ebenso viele Arten von Revolutionen wie

mögliche subversive Kodifizierungen von Machtbeziehungen gibt […].« (Foucault 1976:

[192]: 201) Statt für die eine große Revolution plädiert er für die Polyvalenz der Subversi-

on.85 Grundsätzlich will Foucault die Formen desWiderstands in ihrer Eigenständigkeit

untersuchen, statt sie einer Klassifikation in Haupt- und Nebenwidersprüche zu unter-

werfen. Inhaltlich bestimmt Foucault den Widerstand als Gegenpol zur Macht. Seine

Strategien sind so vielfältig wie die der Macht. Die verschiedenen Widerstände wollen

»diesen Machtbeziehungen entkommen können, sie transformieren, ihnen nicht mehr

unterworfen sein müssen.« (Foucault 1978: [281]: 115) Von der Flucht über die Konfrontation

bis zur Subversion und darüber hinaus erstreckt sich das polymorphe Feld derWiderstände.

Foucaults Bestimmung des Widerstandes als Versuch, einer bestimmten Machtbe-

ziehung nicht länger unterworfen zu sein, findet ihre Entsprechung in seinen Überle-

gungen zur Kritik. In einem bedeutenden Vortrag beschreibt er sie als »moralische und

politische Haltung, eine Denkungsart, welche ich nenne: die Kunst nicht regiert zu wer-

denbeziehungsweisedieKunstnicht aufdieseWeiseundumdiesenPreis regiert zuwer-

den […].« (Foucault 1978: Kritik: 12) Die Transformation von Widerstand zu Kritik und

Macht zu Regierung ist Ausdruck der sich abzeichnenden zweiten Verschiebung Fou-

caults. Abermals sieht er sich zugleich theoretisch und praktisch genötigt, seinen be-

grifflichen Apparat nach und nach anzupassen. Einerseits gelangt der Protestzyklus der

68er im Verlauf der 1970er Jahre ins Stocken. Die ohnehin kaum bestehende Einheit der

verschiedenen Bewegungen zerfasert und ihre Motive werden vereinnahmt. Anderer-

seits kommt Foucault mit der Machtanalytik an Grenzen. Bislang konnten die Genea-

logie der Mikrophysiken der Macht und die Archäologie der Diskurse des Wissens die

Subjektivität nur als Unterwerfung begreifen. Jedoch vermag die Konzeption des Sub-

jekts als passiver Agent die Wirkungen der Macht, ihre Vielfalt und Reaktionsweisen

nicht länger plausibel abzubilden. Foucaults Einsicht in die weit umfassendere Plura-

lität der Machtbeziehungen und des Widerstands schlägt sich in dem Begriff der Kritik

nieder. Deren »Entstehungsherd« (ebd.: 15; Hervorhebung P.E.) macht er in der histori-

schenDreiecksbeziehung von Subjekt,Macht undWissen aus.Kritik bestimmt er als die

»Bewegung, in welcher sich das Subjekt das Recht herausnimmt, die Wahrheit auf ihre

Machteffekte hin zu befragen und die Macht auf ihre Wahrheitsdiskurse hin. Dann ist

85 FoucaultsÜberlegungenbegreift Adamczak als »theoretische[n]Ausdruckder praktischenNieder-

lage von 1968« (Adamczak 2017: 101), wodurch »an die Stelle der Veränderung die Veränderbarkeit,

an die Stelle der Revolution die Subversion [trat.] (ebd.: 102; vgl. 233) Zur Subversion im Hinblick

auf Foucault siehe auch Eßbach 2003: 168–169, 173; affirmativ Weyand/Sebald 2007: 44–46; kri-

tisch Behrens 2007: 61.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 367

die Kritik die Kunst der freiwilligen Unknechtschaft […]. In dem Spiel, das man die Po-

litik der Wahrheit nennen könnte, hätte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung.«

(ebd.: 15) Foucaults theoretische Verschiebung zu einem aktiven Subjekt lässt sich auch

an seiner historischenHerleitung der »kritischenHaltung als Tugend« (ebd.: 9) ablesen.

Neben der Theologie und dem Naturrecht hebt er die Prozesse der Staatsbildung her-

vor.86 Sie gingen mit einer »Regierungsentfaltung« einher, »die mir für die Gesellschaf-

ten des europäischen Abendlandes im 16. Jahrhundert charakteristisch erscheint« und

von der »Frage, ›wie man denn nicht regiert wird‹, nicht getrennt werden [kann ;P.E.].«

(ebd.: 11) Bereits vor dem historischen Liberalismus setzt ein auf Entfaltung der Staats-

macht ausgerichteter Diskurs über die Einhegung der Gewalt und die geschickte Regie-

rungsführung ein, der auf Kritik nicht verzichtet. Daher erkennt Foucault in der Kritik

das »Gegenstück zu denRegierungskünsten, gleichzeitig ihre Partnerin und ihreWider-

sacherin« (ebd.: 12). In dieser scheinbar paradoxen Volte gelingt Foucault der entschei-

dende theoretische Fortschritt. Während Andere nach Katalogen der Bedingungen ei-

ner reinen Kritik suchen, beschreibt er sie gleichzeitig als Allen mögliche Tugend und

elementarer Bestandteil von Macht.87 Statt Widerstand und Kritik zur Rarität zu erklären,

erblickt er sie überall. Noch im Handeln, das mit der Macht offen kollaboriert, kann sie wirken.

UmKritik zu üben, bedarf es nach Foucault lediglich der Frage nach demPreis derMachtausübung

(vgl. Foucault 1977: [213]: 501; 1983: [330]: 536). Nicht die grundsätzliche Ablehnung von

Macht oder Regierung ist die Bedingung von Kritik, sondern die Problematisierung ih-

rer Wirkung. Dort setzen dann die verschiedenen Strategien des Widerstands an. Mit

dieser Konzeption der Kritik trägt Foucault gesellschaftlichen Entwicklungen und theo-

retischen Problemen Rechnung undwendet sich zugleich gegen eine einflussreiche Tra-

dition des Verständnisses von Kritik. Im Anschluss an Kant habe besonders in Deutsch-

land über die Frankfurter Schule bis zu Habermas die ›Legitimitätsprüfung‹ im Vorder-

grund gestanden (siehe Kapitel 3.2.2.). Also die Frage, welches Wissen und welche Kri-

tik letztlich vernünftig und legitim genannt werden können.Hingegen hält Foucault die

»Ereignishaftigkeitsprüfung« (Foucault 1978: Kritik: 30; Hervorhebung im Original) für ge-

86 Foucault legt inWas ist Kritik? die frühneuzeitlichen Schichtender kritischenHaltung frei, darunter

die historisch-kritische Auslegung der Bibel und das Naturrecht (vgl. 1978: Kritik: 13–14). In späte-

ren Schriften arbeitet er sich weiter zu Quellen aus dem Altertum vor. Seiner Analyse der parrhe-

sia deutet an, wie sich aus ihr die Erkenntnistheorie und die Kritik entwickelt haben (vgl. Foucault

1983: DuW: 177–178). Diese antike »Problematisierung der Wahrheit« hätte entweder überprüft,

ob »das Argumentationsverfahren richtig ist, in dem man bestimmt, ob eine Aussage wahr ist«

(ebd.: 177). Oder sie verfolgte die Frage, worin »für das Individuum und die Gesellschaft die Be-

deutung [bestünde, P.E.], wahr zu sprechen, die Wahrheit zu wissen« (ebd.: 177). Aus der zweiten

Spielart habe sich laut Foucault die »kritische Tradition im Westen« bzw. die »kritische[] Haltung

in der westlichen Philosophie« (ebd.: 178) herausgebildet.

87 Meyer unterstreicht diesen Punkt in ihrer Rekonstruktion Foucaults ebenfalls. »Widerständigkeit

ist ein konstitutives, ja ein produktives Elementmoderner Regierungspraxis, insofern diese nichts

anderes ist als die Reflexion darauf, wie sie sich selbst begrenzen kann.« (Meyer 2008: 96) Auch für

Meyer stelltWas ist Kritik? (1978) einen entscheidenden Wandel in Foucaults Denken dar, in dem

er sein Verständnis von Aufklärung erweitert. »Die modernen Regierungstechniken produzieren

nicht nur Drill und Bürokratie, sondern eine Praxis der Revolte, in der sich ›individuelle Freiheit‹

als politische Kategorie konstruiert.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

boten.88 Sie erlaubt, »die von Kant eingeführte Verschiebung der Kritik gegenüber der

Aufklärung« (ebd.: 30, 41; Hervorhebungen imOriginal) umzukehren.Damit könne die Fra-

ge der Kritik wieder an die nach der Aufklärung zurückgebunden werden. Während die Frage

nach der Legitimität von Wissen und Widerstand häufig in eine Blockade mündet und

tendenziell die Asymmetrie zwischen Kritiker_in und Kritisierten begünstigt, wäre die

Frage nach derMündigkeit zu stellen:Wie kann sich das Subjekt von der selbstverschul-

deten Unmündigkeit befreien?

Foucaults Überlegungen zum Widerstand durchlaufen Mitte der 1970er Jahre eine

beinahemarxistische Phase, in der er häufig einschlägiges Vokabular nutzt. Allem voran

befasst er sich mit dem Konzept vom Klassenkampf (vgl. Foucault 1977: [215]: 505; 1972:

[106]: 392–393; bereits 1954: PuG: 125).Es handelt sichwiederumumeine zugleich prakti-

sche Frage in Hinblick auf die virulenten Protestbewegungenmarginalisierter Gruppen

und eine theoretische: Wie entstand das Konzept und welche Kraft zur Erkenntnis ge-

sellschaftlicher Vorgänge geht von ihm aus? In den Vorlesungen am Collège de France

beschreibt er »Klassenkampf« und »Rassenkampf« als einflussreiche »Modelle«, um die

gesellschaftliche »Kräfteverhältnisse« (Foucault 1976: IVG: 36) zudenken. Ihn interessiert

die »Umformulierung, die von dem großen Thema und der Theorie des Gesellschafts-

krieges ausgeht, die sich in den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts entwickelt und alle

SpurendesRassenkonflikts zu tilgen versucht,umsich alsKlassenkampf zudefinieren.«

(ebd.: 80) Bereits wenig später löst sich Foucault von diesemKonzept. Er stellt die Frage:

»Kannman die Geschichte als kriegerischen Prozess, als Abfolge von Siegen undNieder-

lagen beschreiben?« (Foucault 1977: [215]: 505) Die geschichtsphilosophischen Implika-

tionen können ihn nicht überzeugen. Zugleichwendet er sich vomKriegsparadigma der

Macht ab (siehe Kapitel 2.2.1.). »Sind Herrschaftsprozesse nicht komplexer und kom-

plizierter als Krieg?« (ebd.: 505–506) Im Umbruchjahr 1978 kehrt er dem marxistischen

Konzept endgültig den Rücken zu und bekundet zugleich seine Nähe zu dessen Urhe-

ber. »Worüber ich gern im Ausgang von Marx diskutieren würde, ist nicht das Problem

der Soziologie der Klassen, sondern die strategische Methode, die den Kampf betrifft.

Dort istmein Interesse anMarx verankert, und von dort ausmöchte ich gern die Proble-

me stellen.« (Foucault 1978: [235]: 761) Es ist also nicht die soziale Klasse als homogene Entität

und die geschichtsphilosophische Abfolge verschiedener Auseinandersetzungen vonKlassen,welche

Foucault amKlassenkampf interessiert, sondern die historische Gestalt der Kämpfe.

Wenn Foucault das Konzept des Klassenkampfs verwirft, bedeutet das nicht, dass

er sich für beliebige Kämpfe interessiert, vielmehr befasst er sich vorrangigmit denWi-

derstandspotentialenderNeuenSozialenBewegungen.DerencharakteristischerKampf

88 An die Prüfung, wie etwas zumEreignis werden kann, schließt Foucault die Analyse des »System[s]

der Akzeptabilität […] als Spiel von Macht-Wissen« (1978: Kritik: 34) an. Wie im vorangegangenen

Unterkapitel umrissen, entwickelt er dieses Motiv aus der Überschreitung qua Grenzhaltung. Auf

dieser Linie liegen auch seine späteren Formulierungen. »Kritik heißt herausfinden, auf welchen

Erkenntnissen, Gewohnheiten und erworbenen, aber nicht reflektierten Denkweisen die akzep-

tierte Praxis beruht.« (Foucault 1981: [296]: 221) Es handelt sich um die Problematisierung des ei-

genen Denkens als Akt der Freiheit. Jedoch erfolgt dies nicht in reiner Selbstbezüglichkeit, sondern aus-

gehend von der gesellschaftlichen Bedingtheit des Denkens. Erst aufbauend auf der Einsicht in die eigene

Verstrickung in die politische Ökonomie der Wahrheit kann die kritische Haltung als soziale Praxis ihren

Sinn erfüllen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 369

um den Status des Subjekts erfasst er mit soziologischer Akribie in seinem einflussrei-

chen Aufsatz Subjekt undMacht, der im Zentrum der folgenden Darstellung steht. Darin

erinnert er daran, dass den »Ausgangspunkt« seiner Überlegungen »eine Reihe vonWi-

derständen« bildeten, »die sich in den letzten Jahren entwickelt haben: denWiderstand

gegendieMachtderMännerüberdieFrauen,derElternüber ihreKinder,derPsychiatrie

über die Geisteskranken, derMedizin über die Bevölkerung, der staatlichen Verwaltung

über die Lebensweise der Menschen.« (Foucault 1982: [306]: 273) Foucault selbst hat an

einigen dieser Kämpfe teilgenommen und ihre angemessene Analyse ist ihm wichtig.

Sie dürften keinesfalls auf anti-autoritäre Momente reduziert werden. Sechs Merkmale

hebt er hervor. Es handle sich um »›transversale‹ Kämpfe« (ebd.), die sich nicht auf ein

Land begrenzten. Sie seien gegen spezifische »Auswirkungen der Macht« (ebd.) gerich-

tet.Weiterhin wären sie »›unmittelbar[]‹« im doppelten Sinne, da sie in persönliche und

temporale Nahverhältnisse intervenierten. Typisch für die Kämpfe wäre jedoch die Pro-

blematisierungderSubjektivierung.Sie stellten,so arbeitet Foucault als viertesMerkmal

heraus, »denStatus des Individuums in Frage« und reklamierten zugleich »dasRecht auf

Anderssein«, indem sie gegen den Konformitätsdruck die »Individualität des Individu-

ums« (ebd.) betonten. Dabei seien sie jedoch ausdrücklich gegen Atomisierung gerich-

tet, welche »den Einzelnen […] an seine eigene Identität bindet.« (Ebd.) Foucault betont,

dassnichtdas Individuumselbst dasProblemdarstelle, sondern »die ›Lenkungdurch In-

dividualisierung‹« (ebd.). Entsprechend werden statt des Subjekts per se, die jeweiligen

Formen der Subjektivierung in Frage gestellt, so das fünfteMerkmal. Im Fokus steht die

Unterwerfungunter ein »Wissensregime« (ebd.: 275) unddamit die spezifischenRelatio-

nen von Subjekt,Macht undWissen. DieWiderstände der Neuen Sozialen Bewegungen

beträfen die Machtwirkungen von Wissen, die »Privilegien« der Wissenschaft genauso

wiedie »DeformationenundMystifikationen« (ebd.: 274) alternativerWissensproduzen-

ten. Foucault unterstreicht, dass dieWiderstände weder szientistisch seien noch »skep-

tische oder relativistische Ablehnung jeder gesicherten Wahrheit.« (Ebd.) Sie betreffen

also die politische Ökonomie der Wahrheit, mithin Produktion, Zirkulation und Kon-

sumtion desWissens sowie die Art ihrer Verbindungmit denMachtwirkungen. Schließ-

lich richteten sich die Kämpfe, sechstens, »gegen jene Abstraktionen und jene Gewalt,

die der ökonomische und ideologische Staat ausübt, ohne zu wissen, wer wir als Indivi-

duum sind« (ebd.: 275). Die Widerstände seien gegen den modernen Staat und die von

ihm ins Werk gesetzte Individualität gerichtet. Die zahlreichen Staatsapparate würden

die Einzelnen zu- und unterordnen, um sie produktiv zu machen, indem sie die Indi-

vidualität zugleich hervorbringen und beschneiden. Daher seien die Widerstände ge-

gen ein Ensemble aus Verwaltung, Wissenschaft und Wirtschaft gerichtet, das mittels

biopolitischer Machttechniken »unsere Identität festlegt« (ebd.). Diese mit dem Staat

verbundene Biomacht identifiziert Einzelne und »verwandelt« die so erzeugten »Indivi-

duen in Subjekte« (ebd.). Anders als vorherige Protestzyklen »richten sich diese Kämpfe

also nicht in erster Linie gegen bestimmte Machtinstitutionen, Gruppen, Klassen oder

Eliten, sondern gegen eine bestimmte Machttechnik oder Machtform.« (Ebd.) Foucault

analysiert die Vielfalt an Protestbewegungen und zeigt, dass sie alle länderübergreifend und direkt

jene spezifischen Machtwirkungen problematisieren, welche Individualisierung und Subjektivie-

rung als Unterwerfung unter disziplinierendeWissen-Macht-Komplexe des biopolitischen Staates

nutzen.Die attackierten Formen derMacht richten die Subjekte mit Zwang an allgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nen Standards aus und bewirken eine konformistische Individualisierung – damit sind

sie in besonderer Weise für die fordistische Regierung der kapitalistischen Gesellschaf-

ten typisch.

Die Kämpfe Neuen Sozialen Bewegungen erfasst Foucault zugleich als die Wider-

stände gegen die aufkommenden postfordistischen Regulation und als ihre Partner.

Denn anders als vorangegangene Protestzyklen richten sie sich nicht in erster Linie

entlang der Dichotomie von Kapital und Arbeit aus. Hingegen erheben die Kämpfe

die Subjektivierung auf verschiedene Weise zum Problem. Um diesen neuen Aspekt

zu verdeutlichen, unterscheidet Foucault »drei Arten von Kämpfen« (Foucault 1982:

[306]: 275). Es gibt, erstens, solche »gegen die (ethnischen, sozialen und religiösen)

Formen von Herrschaft«, und, zweitens, die Kämpfe der Arbeiterbewegung, welche

»die Ausbeutung an[prangern]« (ebd.). Als eigenständige dritte Gruppe begreift Fou-

cault die Kämpfe »gegen alles, was den Einzelnen an sich selbst bindet und dadurch

seine Unterwerfung unter die anderen sicherstellt (Kämpfe gegen die ›Objektivierung‹

und die verschiedenen Formen der Unterordnung).« (Ebd.) Zwar ließen sich die Typen

analytisch voneinander trennen, in der sozialen Wirklichkeit erschienen aber zumeist

Mischformen unter der Hegemonie einer Form. Foucault skizziert anschließend ei-

ne Chronologie der Protestzyklen. In der Feudalgesellschaft hätte »der Kampf gegen

ethnische oder soziale Herrschaft« dominiert, seit dem 19. Jahrhundert der »gegen die

Ausbeutung« (ebd.). All diese Spezifizierungen und Differenzierungen dienen Foucault

dazu, seine These nochmals zu untermauern, wonach »heute […] der Kampf gegen

die Formen der ›Objektivierung‹ – gegen die Unterwerfung der Subjektivität – immer

größere Bedeutung [gewinnt], auchwenn der Kampf gegenHerrschaft und Ausbeutung

nicht verschwunden ist, im Gegenteil.« (ebd.: 276) Die Krise der Regierung wird also

von den Kämpfen gegen die Unterwerfungseffekte der bestehenden Subjektivierungs-

weisen ausgelöst. Sie sind weder ohne Beispiel in der Geschichte noch völlig getrennt

von anderen Kämpfen, doch ihre Kraft beziehen sie aus den tiefen Brüchen in der

fordistischen Gesellschaft, welche sie vertiefen. Die Widerstände waren so einflussreich,

dass ihre Befriedung mit den bisherigen Machtstrategien nicht möglich war. Stattdessen wurde es

unvermeidlich, die Kritik aufzunehmen und in neue postfordistischeMachttechnologien einfließen

zu lassen.Gerade die für Subjektivierung so entscheidenden kulturellenDiskurse zeigten

sich für die Einflüsse der Widerstände offen. Die counter culture und ihre marginalen,

queeren, nonkonformistischen Subjektivitätsweisen fanden breitere Akzeptanz auch

in anderen Diskursen bis in Ökonomie und Politik.89 Damit war freilich das Problem

89 Foucaults Beitrag zur kritischen Analyse des aufkommenden Postfordismus, so die in dieser Ar-

beit vertretene These, wird breit anerkannt (siehe Kapitel 1.3.1.). An diesem speziellen Punkt sol-

len zwei Verweise die These weiter untermauern. Bereits in ihrem 2000 erschienen Werk Empire

gingen Hardt und Negri von den »Brüche[n] in der linearen und totalitären Gestalt der kapitalis-

tischen Entwicklung« (Hardt/Negri 2000: 40) aus und bauten auf Foucaults Argument von kom-

plexen Interaktionen von Macht und Widerstand auf. »Die Zivilgesellschaft wird vom Staat ab-

sorbiert, doch die Konsequenz daraus ist eine Explosion der Momente, die sich zuvor innerhalb

der Zivilgesellschaft koordiniert und mediatisiert fanden. Widerstände sind nicht länger margi-

nal, sondernwerden aktiv inmitten einer Gesellschaft, die sich inNetzwerken öffnet; aus individu-

ellen Orten werden Singularitäten auf Tausend Plateaus.« (ebd.: 40) Ausdrücklich heben sie den

analytischen Mehrwert von Foucaults »Konzeptionen der Kontrollgesellschaft und der Biomacht«

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 371

der Individualisierung nicht behoben, sondern nur verschoben, aber das um einige

entscheidendeMomente.

In dem besprochenen bedeutenden Aufsatz über das Subjekt zwischen Widerstand

undMacht grenzt Foucault erneut seinen theoretischenZugriff auf das kritischeDreieck

vonWissen,Macht und Subjekt explizit von »der Frankfurter Schule« ab, er möchte »ei-

nen anderen Weg zur Analyse des Verhältnisses zwischen Rationalisierung und Macht

vorschlagen.« (Foucault 1982: [306]: 272) Statt eines Einheitsmodells der Vernunft und

ihrer Verfallsgeschichte plädiert er für eine »neue[] Ökonomie der Machtbeziehungen«

(ebd.), die von einer Vielzahl unterschiedlicher Rationalitäten undMachttechniken aus-

geht. Eine davon ausgehende Analyse muss daher »stärker empirisch« (ebd.) vorgehen

als es dieMitglieder des Instituts für Sozialwissenschaften in Foucaults Augen taten (vgl.

Foucault 1977: [218]: 543; 1978: [281]: 90) und eine »engere Verbindung zwischen Theorie

und Praxis« (Foucault 1982 [306]: 272) anstreben.Da sieweiterhin notwendig von der Ak-

tualität ausgehen müsste, gelangt Foucault zumThema der Kämpfe. »Dieser neue For-

schungsansatz wählt als Ausgangspunkt den jeweiligenWiderstand gegen die verschie-

denen Formen von Macht.« (ebd.: 273) Die Spezifik und Eigensinnigkeit der jeweiligen Wi-

derstände stellt Foucault also in denMittelpunkt seines Ansatzes. Allerdings romantisiert er sie

nicht und erklärt sie auch nicht zum Wesentlichen. Vielmehr ermöglichen sie ihm den

Zugriff auf die Mächte, ihre Strategien undWirkungen.Er nimmt das Zusammenspiel von

Widerstand undMacht in den Blick als relationales Geflecht, das sich aus keiner vorgegebenen Lo-

gik ableiten lässt. Allerdings ignoriert Foucault weitgehend die regressiven Widerstände. Ob mit

seinemWiderstandsverständnis, das sich an emanzipatorischen Kämpfen gebildet hat,

auch rechte soziale Bewegungen angemessen begrifflich erfasst werden können, bleibt

fraglich.Besondere Brisanz gewinnt die Frage,wenndiese,wie die nouvelle droite, Pegi-

da oder die Pandemieleugner vonQuerdenken, sich offensiv als widerständig begreifen.

Zusammenfassend zeigt sich Foucaults Konzeption des Subjekts eng an denWider-

stand gebunden. Ob die realen Kämpfe oder das theoretische Problem der Kritik – stets

begreift er Theorie und Praxis als ein Verweisungsverhältnis. Nirgends erweist sich das

Denken derart praktisch-alltäglich und die Praxis als dermaßen diskursiv bestimmtwie

im Subjekt, wo Strategien der Macht und des Widerstandes auf die politische Ökono-

mie desWissens treffen. Im Individuumwirken zugleich Objektivierung und Kritik. Foucault

stellt sich bewusst in die Tradition kritischen Denkens imWesten und positioniert sich

in Strategiedebatten emanzipatorischer Bewegungen.Während er teilnimmt, grenzt er

sich gleichzeitig ab. Er wahrt Distanz, um diskursive Felder zu verschieben und Eman-

zipation zu radikalisieren. Foucault ist kein neoliberaler Denker, wie fälschlich behaup-

tet wird (Zamora/Behrent 2014; siehe Kapitel 1.3.1.). Auch wenn er das neoliberale Denken

unvoreingenommen analysiert, bleibt seine emanzipatorische Perspektive auf eine Befreiung des

Subjekts von Zwängen des Staates und der Ökonomie gerichtet. Allerdings macht er ganz wie

die kritische Theorie deutlich, dass dafür eine Befreiung des Subjekts von der spezi-

fischen Subjektivierungsform nötig ist. Keine Abschaffung des Subjekts hat Foucault

hervor, mit denen die »neue[] Omniversalität von Subjekten« verständlich werde. Ähnlich hatte

zuletzt Reckwitz hervorgehoben, dass dieWiderstände der counter culture zwar stets präsent wa-

ren, seit der postfordistischen Transformation aber prägend seien (vgl. Reckwitz 2017: 104) für den

von ihm sogenannten »Kulturkapitalismus« (ebd.: 15).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

im Sinn, wie einige ihm unterstellen (Améry 1978: 220; Behrens 2007: 62; Zukermann

2007: 4). Vielmehr verbirgt sich hinter seiner Aufforderung »abzulehnen, was wir sind«,

eine Attacke auf den »doppelten politischen Zwang [double contrainte politique]«, welcher

in der »gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung der modernen Machtstruk-

turen liegt.« (Foucault 1982: [306]: 280; siehe Kapitel 4.2.2.) Foucault entzieht sich gän-

gigen linken und liberalen Argumentationsmustern, welche Staat und Individuum ge-

geneinander ausspielen und dabei das Kollektiv demEinzelnen gegenüberstellen.Deut-

lich erkennt er »das gleichermaßen politische, ethische, soziale und philosophische Pro-

blem« seiner Zeit darin, »uns selbst vom Staat und der damit verbundenen Form der

Individualisierung zu befreien [de nous libérer nous de lʼÉtat du type dʼindividualisation qui sʼy

rattache].« (Ebd.) Bereits in einem zusammenfassenden Aufsatz zur Kritik der politischen

Vernunft hatte vor einer Verkürzung auf eine der beiden Perspektiven gewarnt. »Die Be-

freiung kann nicht nur durch einen Angriff auf den einen oder den anderen dieser Ef-

fekte [Individuum oder Staat; P.E.] erreicht werden, sondern durch einen Angriff auf

die eigentlichenWurzeln der politischen Rationalität.« (Foucault 1979: [291]: 198) Die po-

litischen und ökonomischen Staatsapparate bringen den homo oeconmicus hervor. Ihre

zugrundeliegende Rationalität anzugreifen, meint mehr als Kämpfe um diskursive He-

gemonie zu führen. Foucaults Radikalisierung besteht in der Verbindung von Makro- und Mi-

kroebene: »Wir müssen nach neuen Formen von Subjektivität suchen und die Art von In-

dividualität zurückweisen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt« (Foucault 1982:

[306]: 280). Diese Aufforderung zum Widerstand ist zugleich als kollektive und indivi-

duelle Befreiung zu verstehen. Foucault gelangt zu ihr, nachdem er in den 1970er Jahren

hinter dem Disziplinarindividuum die Mikrophysik der Macht offenlegt. Er stellt dar,

wie diese unterwerfendeund zugleich auf kapitalistische Produktion ausgerichtete Sub-

jektivierungmit derEntfaltungder biopolitischenStaatsapparate einhergeht.Zeitgleich

analysiert Foucault die Komplexität und Spezifik der Kämpfe der Neuen Sozialen Bewe-

gungen und interveniert in sie. Auf dieser Grundlage gelangt er zur Einsicht in die aktive

Rolle der Subjekte in denProzess ihrer Subjektivierung, denOrt, vondemderWiderstandgegenOb-

jektivierung undUnterwerfung ausgeht. An diesemOrt kannFreiheit realwerden. »DenKern der

Machtbeziehung, der sie immer wieder ›provoziert‹, bildet die Relativität des Wollens

und die Intransitivität der Freiheit.« (ebd.: 287) Freiheit ist ein Problem, dem sich Fou-

cault in seiner späten ethischen Phase immer stärker widmet. Statt dieses Problem auf

eine soziale beziehungsweise sozialpsychologische Frage zu verkürzen und damit in ei-

ner fixen antagonistischen Struktur oder demHang zurUnterwerfung verschwinden zu

lassen, will Foucault ihm eine eigene Form geben. Dafür geht er von einem nicht deter-

minierten »Agonismus« (ebd.) verschiedener Strategien aus (siehe Kapitel 2.3.2.), die im

Subjekt wirken und zu denen es sich verhalten kann. Die Macht und die »Widerspens-

tigkeit der Freiheit« ließen sich »nicht voneinander trennen.« (Ebd.) Damit reformuliert

Foucault seineThese–woMacht ist, ist auchWiderstand–erneut,nachdemer zwischen

Regierung und Kritik eine analoge Verbindung gezogen hatte. Wie Foucault im Experi-

ment die Freiheit der Gestaltung der eigenen Subjektivität amWerk sah und in welcher

Weise er dies mit dem Ethos der Aufklärung verband, behandelt das folgende Unterka-

pitel.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 373

Aufklärung: Experimente als Praktiken der Freiheit

Foucault trägt der Transformation von Widerständen und Machtformationen seit den

1960er Jahren Rechnung und verkompliziert damit alle Fragen der Emanzipation erheb-

lich.Die von ihmgefordertenneuenFormenderSubjektivität zu entwerfen, ist eineHer-

ausforderung, die nicht nur orthodoxen Protestbewegungen Schwierigkeiten bereitet,

sondern sich zusätzlich zur Aufgabe nach der Umgestaltung der kollektiven Lebensver-

hältnisse der Gesellschaft stellt. Das Problem der Freiheit, welche Foucault seit seiner zweiten

Verschiebung Ende der 1970er Jahre wiederholt umkreist, ist kollektiv und persönlich zugleich.Die

Herkunft des Problems in dendiskursanalytischenSchriften undStudien zurMikrophy-

sik der Macht zeigt seine kollektive Dimension. Durch die Untersuchung der Regierung

kam dasThema der Selbstführung zunehmend in den Blick seiner Arbeiten.Wenn Fou-

cault nachfolgend zur Problematisierung vonÜberschreitung, Kritik und den Kämpfen,

also des Widerstands, auch den Begriff der Freiheit in Bezug auf die Selbstverhältnisse

problematisiert, müssen diese gesellschaftlichen Verhältnisse immer mitgedacht wer-

den. Ihre Praxis findet diese Freiheit in den Experimenten der Einzelnen, durch die sie versuchen,

sich von der unterwerfenden Subjektivierung zu lösen und Andere zu werden.

In seiner Problematisierung der Freiheit verweist Foucault immer wieder auf frü-

hereThemen, wie die Überschreitung von kontingenten Grenzen, die Kritik anWissen-

Macht-Konfigurationen und die Erfahrung vonUnterdrückung. ImZentrumdieses Un-

terkapitels steht allerdings, wie Foucault die Verbindung von Widerstand und Subjekt

historisch auf den aufklärerischen Ethos der Moderne bezieht und ihm durch die ex-

perimentelle Haltung ein positives Komplement zur Kritik gibt. Anschließend folgt auf

eine Zusammenfassung der Fluchtlinien die Bündelung aller Fäden, die in Teil Zwei des

Kapitels zu Foucaults Verständnis von Subjektivierung ausgelegt wurden.

Die Vorlesung am Collège de France im Jahr 1980 stellt ein Scharnier zwischen Fou-

caults Machtanalytik und seinen Forschungen zur Subjektivierung dar (siehe Kapitel

4.2.2.). Darin erklärt er, dass im »Antrieb, sich von der Macht frei zu machen«, der

»Indikator für die Veränderung des Subjekts« (Foucault 1980: RdL: 113) erkennbar sei.

Das Streben nach Freiheit verbinde sich mit der Gestaltung des Selbstverhältnisses

und finde in der »Haltung« (ebd.) des einzelnen Individuums ihren Ausdruck. Dieser

besondere Modus der Beziehung zu sich im Hinblick auf die Infragestellung der Macht

drückt, Foucault zufolge, keinen grundsätzlichen »Skeptizismus« aus, sondern den

Umstand, »dass sich keine Macht von selbst versteht« (ebd.). Unschwer ist darin die

Bestimmung der Kritik als »Kunst, nicht dermaßen regiert zu werden« (Foucault: 1978:

Kritik: 12) wiederzuerkennen, die beständig nach dem Preis der Macht fragt. Dazu

passend beschreibt Foucault die im 15. Jahrhundert aufkommende »Haltung der Kritik«

(ebd.: 8) als »Tugend« (ebd.: 9). Eben diese kritische Haltung bildet die Klammer mit

seinem Text über Aufklärung (vgl. Foucault 1984: [339]: 703), in dem er vom Ethos der

Moderne spricht. Auf persönlicher Ebene besteht die Freiheit in der aktiven Loslösung

von derMacht, die den Einzelnen unterwirft, und von demWissen, das ihn objektiviert.

Macht und Wissen konstituieren zwar die Subjektivierung, doch der Einzelne kann sich dazu

verhalten. Durch die aktive Konzeption des Subjekts gerät sein Handlungsraum in den Blick.

Dank der gedanklichen Distanzierung vom eigenen Handeln eröffnet sich ein Spiel-

raum an Freiheit. »Das Denken ist die Freiheit gegenüber dem, was man tut« (Foucault

1984: [342]: 732), hält Foucault fest. Diese Passagen dürfen keinesfalls als Rückzug des

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

politischen Aktivisten Foucault ins Private gedeutet werden. Vielmehr besteht ein we-

sentlicher Antrieb Foucaults darin, die interpersonelle und subjektkonstituierende Rolle

der Diskurse herauszustellen, die das Denken bestimmen.Womit die Freiheit im Denken

ein kollektiver Akt bleibt, wenn er sich auch im Individuum vollzieht.

Die Verbindung von kollektiver und individueller Dimension der Freiheit führt Fou-

cault anhand des Begriffs der Erfahrung vor Augen. Sein Engagement nahm den Aus-

gang von der Kopfarbeit,mit der er die eigenen Erfahrungen als soziale Pathologien de-

chiffrieren konnte. »Wenn ich mich an eine theoretische Arbeit gemacht habe, geschah

das stets aufderBasismeiner eigenenErfahrungund imZusammenhangmitProzessen,

die vormeinen Augen abliefen.Weil ich in denDingen, die ich sah, in den Institutionen,

mit denen ich zu tun hatte, und inmeinen Beziehungen zu anderen Risse, versteckte Er-

schütterungen oder Dysfunktionen zu erkennen glaubte, begann ich mit Arbeiten, die

gleichsam Fragmente einer Autobiographie darstellten.« (Foucault 1981: [296]: 223) Die

gesellschaftlichenBrüche drücken sich einerseits in denKämpfen der sozialen Bewegungen aus und

anderseits in den persönlichen Erfahrungen, die kollektiv sind, insofern sie geteilt werden können.

Kämpfe und Erfahrungen bedingen einander und werden damit zu Katalysatoren der Befreiung.

Bereits 1978 hatte Foucault im Interview mit Trombadori erklärt, Erfahrung sei »etwas,

aus dem man verändert hervorgeht« (Foucault 1978: [281]: 52), sie könnte dazu dienen,

»das Subjekt von sich los[zu]reißen« (ebd.: 54). Mit eben dieser Ambition schreibe er

selbst Bücher. Bereits damals sprach er von der »Erfahrung unsererModerne«, die darin

bestünde, »bestimmte Mechanismen zu verstehen (zum Beispiel die Gefängnishaft, die

Strafe usw.) und die Weise, in der wir fähig werden, uns von ihnen zu lösen.« (ebd.: 57)

Freiheit findet statt in der gedanklichen Verarbeitung eigener Erfahrungen, die mit an-

deren vermittelt sind,wodurchdie bestehendengesellschaftlichenBrüche auf die eigene

Subjektivierung bezogen werden können, zu der eine Distanz entsteht.

In seinen späten Schriften reflektiert Foucault beständig auf den Begriff der Erfah-

rung und verbindet ihn mit dem Weg des eigenen Denkens. Er bestimmt als »die drei

Grundelemente jeder Erfahrung« die bekannte Trias aus »Wahrheitsspiel, Machtbezie-

hungen und Formen einer Selbstbeziehung sowie Beziehung zu anderen.« (Foucault

1984: [342]: 731) Die Erfahrung bildet den Ausgangs- und Fluchtpunkt der drei begrifflichen

Raster Foucaults: Wissen, Macht und Subjekt.90 Mehr noch zeigt er anhand der von ihm

untersuchten Diskurse über den Wahnsinn, das Verbrechen und die Sexualität, dass

sie zwar jeweils »einen dieser drei Aspekte bevorzugt« hätten, dabei jedoch »die beiden

[anderen; P.E.] Elemente gegenwärtig waren« (ebd.) und eine Veränderung immer alle

drei zugleich betraf. Ähnlich formuliert er im gleichen Jahr, er habe mit seinen Büchern

»versucht, drei große Problemtypen« zu analysieren, die Wahrheit, die Macht und »das

Problem der individuellen Verhaltensführung. Diese drei Bereiche der Erfahrung lassen sich

nur im Verhältnis zueinander und nicht ohne einander verstehen.« (Foucault 1984: [354]: 860;

90 Foucaults entscheidenden Bezug der Erfahrung auf seine zentrale Dreierkonstellation von Sub-

jekt, Wissen und Macht findet sich auch in Der Gebrauch der Lüste, wo er »unter Erfahrung die Kor-

relation versteht, die in einer Kultur zwischenWissensbereichen, Normativitätstypen und Subjek-

tivitätsformen besteht.« (Foucault 1984: GdL: 10) Macht, Wissen und Subjekt bilden die Borromäi-

schen Ringe des Denkens Foucaults, und nicht zufällig bestimmt er sie als »die drei Achsen [einer;

P.E.] Erfahrung« (ebd.: 10).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 375

HervorhebungP.E.)Hieraus erhellt sich erneut die Auswahl undder Zuschnitt derKraft-

felder in der vorliegenden Studie (siehe Kapitel 1.2.). Die konstitutive Interdependenz

der drei Erfahrungsdimensionen sei ihm aber erst spät klar geworden. Sie hat zu seiner

zweiten Verschiebung in Richtung Analyse der Subjektivierungsweisen entscheidend

beigetragen. Seine Bücher waren Foucault ein Ort der gedanklichen Bearbeitung von

Erfahrungen und Intervention in die brüchige Realität in einem. Die Darstellung des

Denkens in diesen Erfahrungsbüchern, ihre Methodik richte er bewusst auf Emanzi-

pation aus. Sie sollten eine »Diagnose« leisten, die nicht nur »charakterisier[t], was

wir sind«, sondern über das Bestehende hinausgeht, »indem man den Bruchlinien

von heute folgt« (Foucault 1983: [330]: 544). Der archäologisch-genealogische Nachweis von

Kontingenz ist kein Selbstzweck, er fordert zur Veränderung auf. »Und in diesem Sinnemuss die

Beschreibung stets gemäß dieser Art virtuellemBruch geleistet werden, der einen Freiheitsraum

eröffnet, verstanden als Raum einer konkreten Freiheit, das heißt einer möglichen

Umgestaltung.« (ebd.: 544; Hervorhebung P.E.) Die Genealogie sollte einen Beitrag zur

Befreiung leisten. Durch die »Arbeit der Intellektuellen« (ebd.), also Foucaults selbst,

soll die Unhaltbarkeit des Status quo und die Notwendigkeit der Veränderung brennend

gemacht werden.

Das französische Wort für Erfahrung lautet expérience und bedeutet zugleich Expe-

riment. Mit dieser Mehrdeutigkeit spielt Foucault. In der experimentellen Haltung verbin-

den sich Freiheit und Kritik miteinander.91 Sie ermöglicht damit die Rückbindung der Kritik an

die Aufklärung durch die Erprobung autonomer Selbstverhältnisse, die auf Mündigkeit zielen. In

seinem wichtigen Text über die FrageWas ist Aufklärung? (1984) nimmt Foucault den Fa-

den wieder auf, den er in die Ordnung des Diskurses (1970) undWas ist Kritik? (1978) aus-

gelegt hat. Zunächst rekonstruiert er erneut Kants Verständnis der Aufklärung. Dem-

nach sei sie negativ bezogen auf den aktuellen Zustand (vgl. Foucault 1984: [339]: 689)

der »Unmündigkeit«,welche ein unterwerfendes »Verhältnis zwischenWillen, Autorität

und Vernunftgebrauch« darstellt (ebd.: 690). Dem habe Kant den »Mut […] zu wissen«

gegenüber gestellt, womit er einen zugleich »kolletiv[en]« und »persönlich[en]« Aufklä-

rungs-»Prozess« beschreibe,denerhistorischundethischaufdie gesamte »Menschheit«

(ebd.) bezog. Darin klingen deutlich zahlreiche bekannte Motive Foucaults an, der sich

hinsichtlich Aktualität und Kritik immer wieder auf Kant bezog. Allerdings habe Kant

bereits dieWendung von der aufMündigkeit zielenden Aufklärung hin zur Kritik voran-

getrieben, welche zur rein negativen Legitimitätsprüfung entwickelt wurde. Foucaults

Anliegen war schon inWas ist Kritik? darüber hinaus beziehungsweise zurück gerichtet

(siehe oben). 1984findet Foucault dieBestimmungdespositivenGehaltes derAufklärung

mit einemUmweg über Baudelaires moderne Ästhetik (vgl. ebd.: 696–698). Bei genauer

Betrachtung verbinden sich beinahe alle bisher angesprochenen Motive und Elemente

in dieser positiven Bestimmung der Aufklärung. Zuerst begreift er sie im Rückgriff auf

91 Lemke zeigt in ähnlicher Weise, dass Foucault die »Erfahrung« zugleich »als dominante Struktur

und als transformative Kraft« begreift (Lemke 2019: 24). »Foucaults Konzept von Kritik [ist] durch

eine besondere Lesart und ein spezifisches Verständnis von Erfahrung geleitet […]. Er konzipiert

Erfahrung als dynamisches Zusammenspiel vonWahrheitsspielen, Formen der Macht und Selbst-

verhältnissen« (ebd.: 25).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

die antikenTexte zuSelbstsorge als Ethos.Diesenwiederumbeschreibt er als »Grenzhal-

tung« (ebd.: 702), womit er an die Texte über Bataille und Blachot anknüpft. »Es geht also

darum, die in der Form notwendiger Begrenzung ausgeübte Kritik in eine praktische Form mögli-

cher Überschreitung umzuwandeln.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) In einer großen einholen-

den Bewegung geht Foucault von den eigenen Gedanken zur Kritik aus und führt sie zur

Transgression zurück. Dies ist eben die von ihm vorgeschlagene Rückbesinnung der kritischen

Tradition der westlichen Philosophie auf die Aufklärung, als den aktiven und positiven Versuch der

Herstellung von Mündigkeit. Ganz wie Kant bestimmt er sie nicht als die Ablehnung von

Autorität per se, sondern als Autonomie. Freiheit erscheint prozessual und relational,

nicht aber statisch oder juristisch.Wichtig ist daher Foucaults weitere Bestimmung des

»ethos« als »experimentelleHaltung«92 (ebd.: 703;Hervorhebung P.E.).Damit ist »eine his-

torisch-praktischeErprobungderGrenzen« (ebd.: 703) gemeint.Sie lasse sich als »Arbeit

von uns selbst an uns selbst, insofernwir freieWesen sind, charakterisieren.« (ebd.: 704)

Die experimentelle Haltung, welche den modernen Ethos auszeichnet, schließt die

Kritik ein. Die »Haltung der Modernität« (ebd.: 694) sei ein spezifischer »Beziehungs-

modus [mode de ralation] in Hinblick auf die Aktualität« (ebd.: 695). Der moderne Ethos

richtet sich erstens gegen die bestehenden Verhältnisse und zweitens befindet er sich

»im Kampf mit den Haltungen einer ›Gegenmoderne‹« (ebd.: 695). Auch wenn Foucault

an dieser Stelle – wie im gesamten Werk – eine eingehende Analyse antimoderner Be-

wegungen vermissen lässt, macht er hier unmissverständlich seine Abgrenzung von ih-

nen deutlich.Was die Kritik betrifft, vermeidet Foucault gezielt Unterordnungen. Zwar ist er um

eine Aufwertung der Aufklärung bemüht, doch soll diese nicht auf Kosten der Kritik gehen. »Die

Kritik ist gewissermaßen das Logbuch der in der Aufklärung mündig gewordenen Ver-

nunft, und umgekehrt ist die Aufklärung das Zeitalter der Kritik.« (ebd.: 694; Hervorhe-

bungen im Original) Doch begreift Foucault Kritik nicht als fixe Methode (siehe oben),

sondern als »Problematisierung« (ebd.: 706). Sie bleibt heteronom bezogen auf das kri-

tisierteObjekt, die unterwerfendeMacht oder das objektivierendeWissen.Kritik ist also

nicht auf eine essentialistische Allgemeinheit ausgerichtet,wie Foucault in einemweite-

ren Text erklärt. Sie »lässt umformbare Singularitäten entstehen« (Foucault 1984: [340]: 711;

Hervorhebung P.E.).Mit dieser positiven, produktivenWendung ist erwieder beimThe-

ma der experimentellen Haltung und dem Ethos der Moderne angelangt. Die von ihm

auch »philosophisch[]« genannte »Haltung« besitzt, wie er an gleicher Stelle festhält, ei-

ne »methodologische« wie auch »theoretische Kohärenz« (ebd.: 707), welche die Kontin-

genzderDinge betreffen.Vor allemaber hat sie »ihre praktischeKohärenz indemdarauf

verwandten Bemühen, die historisch-kritische Reflexion an konkreten Praktiken zu er-

proben.« (Ebd.)Mit diesenNeubestimmungenund theoretischenVerbindungen erreicht Foucault

92 Mit der experimentellen Haltung schließt Foucault auch die eigene Verantwortung als Theoreti-

ker ein. »[I]m Bereich der Theorie« sollte nicht »irgendetwas Beliebiges« gesagt werden, »sondern

im Gegenteil« fordert Foucault, »dass man eine anspruchsvolle, vorsichtige, ›experimentelle‹ Hal-

tung haben muss; man muss jeden Augenblick, Schritt für Schritt, das, was man denkt, und das,

wasman sagt,mit demkonfrontieren,wasman tut undwasman ist.« (Foucault 1984: [341]: 717) Das

LebendesPhilosophen solle einenEthos, eineHaltung verkörpern. Foucault betont, »dass die Ethik

eine Praxis und das ethos eine Seinsweise ist.« (ebd.: 720; Hervorhebung im Original) Er exempli-

fiziert diesen Zusammenhang mit seinem Engagement gegen die Ausrufung des Kriegsrechts in

Polen 1981–1983.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 377

sein Vorhaben, dass die erneuerte Kritik wieder als ein Werkzeug der Aufklärung dient. Auf die-

ses Ziel war seine theoretische Arbeit ausgerichtet, spätestens seitWas ist Kritik? (1978).

Notwendigwar hierfür allerdings die Ergänzung seiner zwei analytischenRasterWissen

und Macht um die Subjektivität; genauer gesagt, um die Verschiebung hin zur aktiven

Konzeption des Subjekts, welche das Problem der Freiheit überhaupt wieder denkbar

werden ließ. Foucaults für diesen Zweck gefundene Form besteht in der experimentel-

len Haltung. Sie ist direkt mit der Aufklärung verbunden, denn sie zielt auf Mündig-

keit.Die experimentelle Haltung besteht im beständigen Bemühen um eine mündige Subjektivie-

rungsweise. Dies ist der Ethos der Moderne, in die Foucault seine Arbeiten einschreibt.Wie er in

seinem Aufklärungstext ausführt, sucht die Genealogie nicht die Metaphysik, sondern

»die endlose Arbeit der Freiheit so weit und so umfassend wie möglich wieder in Gang

zu bringen.« (Foucault 1984: [339]: 703) Diese von Foucault geleistete Arbeit des Denkens

begreift er als eine weit umfassendere »Arbeit entlang unserer Grenzen, das heißt eine

geduldigeArbeit, die derUngeduld der FreiheitGestalt gibt.« (ebd.: 707) Letztlich geht es

ihm um die praktische freie Handlung.Wie er an anderer Stelle sagt, ist dies ihre einzi-

ge Realität: »Freiheit ist Praxis« (Foucault 1982: [310]: 330). Diese Überlegungen können

erhellen, warum Foucault die Emanzipation stets eher in den kleinen kollektiv-indivi-

duellen Transformationen suchte als in globalen Umgestaltungen. »Ich ziehe die sehr

gezielten Umgestaltungen vor, die seit zwanzig Jahren [seit den 1960ern; P.E.] in einer

bestimmten Anzahl von Bereichen stattgefunden haben […].« (Foucault 1984: [339]: 703)

Die »global[en] und radikal[en] […] Projekte[]« seien zu anmaßendundhätten oft nur die

»schädlichsten Traditionen« (ebd.: 703) fortgesetzt. Foucaults Sympathien galten daher

nicht zufällig den Neuen Sozialen Bewegungen.

Die Polyvalenz der Widerstände: Von der Überschreitung zum Experiment

DerWiderstand ist in Foucaults Verständnis von Subjektivität ebenso entscheidend wie

die Dezentrierung. Beide Aspekte ergänzen einander. Die vielfältigen Formen der Wi-

derständigkeit regen Foucault zu den kühlen Analysen der Kontingenz der historischen

Subjektivierungsweisenan,welche jeneumgekehrt befeuern.Die kritischeDistanz,wel-

che Foucault zwischen beiden Feldern der Untersuchung kultiviert, erhebt er alsmoder-

nen Ethos selbst zumGegenstand der Reflexion.Mit diesemundweiteren theoretischen

Manövern verkompliziert Foucault bewusst die gängigen Vorstellungen von Emanzipa-

tion. Dabei betrachtet er das Subjekt als den Einsatz von Macht undWiderstand. Allem

voran erreicht er dies durch sein grundlegendes Postulat, wonach Widerstand überall

dort zu finden ist, wo Macht wirkt. Widerstandspunkte sind mobil, transitorisch und

unregelmäßig verteilt.Zwarwirken sie nicht immer in gleicher IntensitätwiedieMacht-

strategien, doch sind sie stets existent als eine widerstreitende Strategie. Widerstände

richten sich immer auf die Wirkung beziehungsweiseWirkungen einer Machtlinie. Für

Foucault definiert sich Widerstand nicht in der absoluten Ablehnung von Macht. Viel-

mehr gibt es eine unüberschaubare Vielfalt an Möglichkeiten der Widerständigkeit, die

sichmitunter auchmitMacht verbünden können. In FoucaultsWerkwird ein Polyvalenz

der Widerstände sichtbar. Er reflektiert damit auch die gesellschaftlichen Transforma-

tionen seiner Zeit: Einerseits im Wechselverhältnis vom Agieren der Widerstände und

Reagieren der Regierungen; andererseits im eigenen theoretischen Bemühen, die Wi-

derstände zu greifen. Denn bei näherer Betrachtung zeigt sich eine Entwicklung seiner

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

begrifflichen Auseinandersetzung, in die sich seine zwei tiefgreifenden Verschiebungen

einschreiben. In seiner archäologischen Phase markiert die Figur der Überschreitung

ausgehend von Grenzerfahrungen wie Sexualität oder Wahnsinn die Versuche, ein Au-

ßen zu denken und Subjektivitäten darüber hinauszutreiben. Diese Strategien tragen

die Spuren einer Flucht. Nach der Erschütterung, welche die Revolten und gesellschaft-

lichen Brüche um das Jahr 1968 in seinem Denken hinterließen, thematisiert Foucault

immer stärker die verschiedenen Kämpfe unterschiedlicher Gruppen. Deren Spezifika

wollte er weder homogenisieren noch hierarchisieren, sondern ihre Heterogenität als

eigenständige Kritiken an den jeweiligen Machtwirkungen deuten, deren Preis die Un-

terworfenen nicht länger bereit waren zu zahlen. Diese Widerstände scheinen vorwie-

gend konfrontativen Strategien zu folgen. Die postfordistische Transformation einer-

seits und die theoretischen Probleme andererseits führten Foucault um das Jahr 1978 zu

der Erkenntnis der permissiven Regierungsweisen und zur Einsicht in die aktive Rolle

derSubjekte.DerenSpielräumezeigen sich inderHaltung,welche sie zuAnforderungen

an Subjektivierung einnehmen. Darin kann eine Freiheit der Lebensführung praktisch

werden, die Foucault als Aufklärung begreift und demEthos derModerne zuschlägt.Die

widerständigen Strategien richten sich nun auf Subversion. Zugespitzt kann also von

einer Sukzession der polymorphenWiderstände von Flucht – Konfrontation – Subversion gespro-

chen werden. Foucaults bleibender Beitrag besteht in der Verbindung von Kritik und Auf-

klärung zu dem, was er eine experimentelle Haltung nennt. Aufklärung beinhaltet neben der

negativen Kritik auch das positive Experiment. Ihr Ausgangs- und Fluchtpunkt bildet die Er-

fahrung, die zugleich individuell und kollektiv ist. Deren Dimensionen sind Macht, Wissen

und Subjektivität, die Foucault gleichzeitig als Entstehungsherd der Kritik begreift. An

den Unterwerfungseffekten spezifischer Mächte und den mit ihr verbundenen fetischi-

sierendenWissensformen denunzieren die unterworfenen Subjekte die Unmündigkeit.

Darüber hinaus fordern sie einemündige Subjektivierungsweise. DieWiderstände sind

Erprobungener-mündigenderSelbst-Verhältnisse.Nur imSubjektund seinemHandeln

findet Freiheit einen Ort, an dem sie reale Praxis werden kann. Indem die Individuen

sich gegen die ökonomischen und politischen Staatsapparate sowie deren Gewalt und

Objektivierungen richten, lehnen sie zugleich deren Identifikation, Individualisierung

und Subjektivierung ab. Sie üben die Entunterwerfung unter die politische Rationalität,

die diesen zugrunde liegt, und erproben autonome Selbstverhältnisse und Beziehungs-

weisen.Foucault tritt unsweder alsNeoliberaler noch als newage-Apostel entgegen.93 Er

verkompliziert dieVorstellungenvonEmanzipationundvertritt hinsichtlichRevolution,

93 Foucaults Biograph Macey stellt in aller Deutlichkeit Foucaults kritische Distanz zu den von ihm

untersuchten Phänomen heraus. »For Foucault, good drugs were essential adjuvants to the use

of pleasures, but they were not to be used indiscriminately. Pleasure was too serious a business

to allow the use of heavy opiates that might blur the delights of disciplined self-control. Fou-

cault had serious doubts about the ›Californian cult of the self › and any theories holding that

there was an ›authentic‹ self to be liberated, but agreed with Nietzsche that ›One thing is need-

ful – to »give style« to one’s character – a great and rare art‹.« (Macey 2004: 134)Weder die antike

Selbstsorge noch den amerikanischen und deutschen Neoliberalismus untersuchte Foucault, um

sie als Lösungen zu präsentieren, sondern mit genealogischer Kritik auf gegenwärtige Tendenzen

der Regierung aufmerksam zu machen. Er zielte darauf, die neoliberalen Anrufungen zur Selbst-

optimierung als Aufguss des homo oeconomicus zu diskreditieren.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 379

KritikundRationalität anderePositionenalsdieKritischeTheorie.DochdasZiel derDis-

kreditierung des Leidens und der Überwindung der ihm zugrundeliegenden Strukturen

verfolgt Foucault klar und deutlich. Offen bleiben jedoch die Fragen, ob er dabei nicht

zu exklusiv in Gegenstand und Darstellung verfahren ist und ob er sich ausreichend von

reaktionären FormendesWiderstandes abgrenzen konnte.Außerdemstellt sich die Fra-

ge, wie es um das Verhältnis der kollektiven Dimensionen der auf Subjekte fokussierten

Widerstände zur Solidarität bestellt ist (vgl. Cook 2018: 109–110).

4.2.4. Zusammenfassung: Foucaults Problematisierungen

der Subjektivierungsweisen

Foucault entwickelt keine eigene Subjekttheorie und doch lassen seine zahllosen Pro-

blematisierungen der Subjektivität eine von wiederkehrenden Motiven, Begriffen und

Thesen durchzogene Bewegung erkennen. Ausgehend von einer Abgrenzung von tradi-

tionellenSubjekttheoriendezentriert er systematischdasSubjekt.DasMotiv derDezen-

trierungbildet denerstenwesentlichenAspekt desVerständnisses Foucaults vonSubjek-

tivierung. Er weist die Sinnstifterfunktion des souveränen Subjekts bei Descartes und

Kant ebenso zurück, wie die essentialistische Figur eines überhistorischen Menschen

im (marxistischen) Humanismus. Sie ontologisieren die historischen Formen von Sub-

jektivität, die auf demAusschluss vonAnderen gründen und die Einzelnen unterwerfen.

Intensiv befasst sich Foucault auchmit Freud und der Geschichte der Psychologie, die er

den Humanwissenschaften zuschlägt, welche er zeitlebens als Komplizen der Diszipli-

nierungundKontrolle in Schulen,Heimen,KlinikenundGefängnissen kritisiert. Freuds

Wirkungen schätzt er allerdings ambivalent ein, da die Psychoanalyse zur Dezentrie-

rung des Subjekts wesentliche Beiträge lieferte, unter anderem durch den Aufweis von

unbewussten Strukturen im Individuum. Die Auseinandersetzungen führen Foucault

darüber hinaus zu derThese von der konstitutiven Beziehung des Subjekts zurWahrheit. Auf

Grundlage der Abgrenzungen entwickeln sich Foucaults wandelnde Konzeptionen des

Subjekts. Dabei gesellt sich der Historisierung94 die Konstruktion des Subjekts. Wäh-

rend er zu Beginn in seinen Archäologien der humanwissenschaftlichen Diskurse die

Subjektivierung zumMenschen auf die Ausschluss- und Unterwerfungseffekte hin un-

tersucht, weitet er nach seiner ersten Verschiebung das Feld auf subjektivierende Prak-

tiken jenseits derWissenschaften aus. Nach 1968/1970 erforscht er genealogisch die Mi-

krophysiken der Macht und wie diese eine Disziplinarindividualität erzeugen, welche

in die einzelnen Körper zugleich Wissen einschreibt und aus ihnen abliest. Noch be-

greift er das Individuum als ideologische Fiktion und Agenten der Macht, als ihn die

94 Die Frage, wann das Subjekt historisch in die Welt kam, beantwortet Foucault immer wieder ver-

schieden, je nach Quellenfundus bzw. Diskurs, den er untersucht. In den frühen Schriften tritt der

Mensch mit der Klassik in Erscheinung. In den Gouvernementalitätsstudien führt er das Subjekt

auf das christliche Pastoral imMittelalter zurück. Noch später erkennt er eineweitereQuelle in der

griechischen parrhesia (Foucault 1983: DuW: 109), wohingegen er kurz darauf erklärt: »Die klassi-

sche Antike kannte keine Problematisierung der Selbstkonstitution als Subjekt« (Foucault 1984:

[354]: 872). Entscheidend an diesen widersprüchlichen Aussagen über den historischen Ursprung

des Subjekts ist jedoch nicht das wechselnde Datum des Geburtsscheins, sondern die Historizität

der Figur.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


380 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

durch Widerstände befeuerte postfordistische Transformation zu einer erneuten Ver-

schiebung drängt. Die Krise der Regierung der Anderen wirft die Frage nach der Regie-

rung des Selbst auf und führt Foucault zumProblemder Selbstverhältnisse. Jede Subjek-

tivierungsweise benötigt Selbsttechniken, welche einen gewissen Handlungsspielraum

der handelnden Subjekte benötigen. Insgesamt verbinden sich Foucaults wechselnde Konzep-

tionen zu einer Bewegung, die das Subjekt stets als Effekt des diskontinuierlichen Zusammenwir-

kens von Macht und Wissen darstellt. Dabei greifen beständig die unterwerfende Subjektivierung

und vergegenständlichende Objektivierung ineinander. Allerdings ist deutlich eine Tendenz

Foucaults vom passiven Agenten zum aktiven Selbstverhältnis zu beobachten. Mit sei-

nerWende zumSubjekt korrigiert sich Foucault selbst.Deleuze kann sich sogar auf Aus-

sagen Foucaults berufen, wenn er die »Subjektivierungslinie« als »eine Fluchtlinie« be-

zeichnet (Deleuze 1991: 155). Diese Zuspitzung ist doppelt zutreffend. Denn einerseits

korrigiert Foucaultmit seiner spätenHinwendung zumSubjekt einige Ungleichgewich-

te der Machtanalytik. Andererseits handelt es sich bei Flucht um eine von zahllosen po-

lymorphen Strategien desWiderstands, dessen Beziehungen zur Subjektivität Foucault

untersucht und teilweise unterstützt. Foucaults kritische Solidarität gilt den heteroge-

nen Protesten der Neuen Sozialen Bewegungen. »Eine Theorie«, so proklamierte er in

einem Interview, »ist das regionale System dieses Kampfes« (Foucault 1972: [106]: 384)

gegen die Unterwerfung unter eine Form vonMacht-Wissen durch bestimmte Subjekti-

vierungsweisen. Bleibend ist Foucaults These, dassWiderstand nicht nurWidersacherin der

Macht ist, sondern auch ihre Partnerin. Er nimmt die mobilen, transversalen und unregel-

mäßig verteiltenWiderstände des damaligen Protestzyklus zumAusgangspunkt für die

Analyse der aufkommenden neoliberalen Regierungsweisen.Keinesfalls arrangiert Fou-

cault sichmitdessenpermissiverenMachtformen,vielmehrwill er dieVorstellungenvon

Befreiung an die neue Komplexität anpassen, damit erscheint sie komplizierter. Indem

Foucault die Emanzipation aktualisiert, radikalisiert er sie und treibt er sie voran. Er be-

greift sie als punktuellen und andauernden Prozess, nicht als einmaligen Befreiungs-

schlag. Dementsprechend entsteht Kritik im Dreieck von Macht, Wissen und Subjekt,

wenn dieses den Preis der Macht nicht länger zu zahlen bereit ist. Foucaults entschei-

dender Beitrag besteht in der Rückbeziehung von Kritik auf Aufklärung. Denn dem Aus-

gangaus derUnmündigkeit durchKritik entspricht eine experimentelleHaltung, die immerwieder

eine mündige Subjektivierungsweise erprobt. Foucaults geistige Bewegung führt vor Augen,

wie das Subjekt zumEinsatz vonMacht undWiderstandwurde.Er erkennt im Individu-

um,das einerMacht unterworfen und damit zumSubjekt wird (vgl. Foucault 1982: [306]:

275), zugleich den Ort der Objektivierung und der Kritik.

4.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen

»Im Dreieck von Subjektivität, Macht-Herrschaft und Rationalität findet Kritik ihr

zentrales Objektfeld. Diese Optik teilt die Absage an jede Idee eines Wesens des

Menschen, einer invarianten Anthropologie. Adornos ›Wendung aufs Subjekt‹ und

Foucaults ›Genealogie des Subjekts‹ stellen die Doppelfrage: Wie wird man so und

wie wappnet man sich dagegen?« (Brieler 2019: 517, Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023 - am 13.02.2026, 21:31:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

