
4. Literarische Rezeption

4.1 Literarische Rezeption als „Nutzung“ 

Die literarische Rezeption der Werke des Quellenkorpus durch andere Autoren, 
etwa in Nachdichtungen oder Kommentaren, ist als eine spezielle Form von Nut-
zung zu verstehen. Wir haben es hierbei zunächst mit der Nutzung durch eine 
einzelne Person – d. h. den jeweiligen Autor der Nachahmung oder des Kommen-
tars – zu tun. Über das rezipierende Werk ist wiederum eine mittelbare Nutzung 
des Originalwerks, etwa durch Leser, Kopisten oder Stifter, möglich. In meiner 
Untersuchung zur Nutzung der Werke des Quellenkorpus ist darum auch die lite-
rarische Rezeption zu berücksichtigen. In diesem Zusammenhang stellen sich drei 
Fragen: 

1. Welche Arten von literarischer Rezeption liegen zu den Texten des Quellenkor-
pus vor?

2. Was sagen die rezipierenden Autoren zum Anlass und der Intention der Bear-
beitung?

3. Lässt sich eine Nutzung der rezipierenden Texte – und damit die mittelbare
Nutzung der Werke des Quellenkorpus – in nennenswertem Umfang nachwei-
sen?

Zur literarischen Nutzung eines Werkes gehören, wie bereits erwähnt, Textsorten 
wie Imitationen, Übersetzungen oder Kommentare. Es ist nicht immer leicht, die-
se verschiedenen Textsorten voneinander abzugrenzen. Walter Andrews postuliert 
in seinem Beitrag zum Sammelband Translations – (Re)shaping of Literature and Cul-
ture (2002) einen sehr weiten Begriff von translation; dieser schließt beispielsweise 
Kommentare (şerḥ) und Imitationen (naẓīre) ein.1 Wie weit die Bedeutung des 
meist als „Übersetzung“ wiedergegebenen Begriffs terceme/tercüme ist, zeigt etwa 
auch die Verwendung durch Aḥmed Bīcān. Wenn er Yazıcıoġlı Muḥammeds ara-
bischen Text Maġārib az-Zamān kürzt und ins Türkische übersetzt, so bezeichnet 
er diese Tätigkeit in der Einleitung seiner Envār el-ʿĀşıḳīn als cemʿ-ü tercüme 
(„Sammeln und Übersetzen“).2 An anderer Stelle „übersetzt“ er in seinen Envār el-
ʿĀşıḳīn ein ganzes Buch – ʿAbdullāh Anṣārīs (st. 481 h./1089) Manāzil as-Sāʾirīn 
(„Stationen der Reisenden“) – in eine einzige einseitige Tabelle.3 

1  Andrews 2002.  
2  Vgl. oben Abschnitt 2.4.1. 
3  Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.5. Aḥmed Bīcāns Formulierung lautet: Anı tercüme ėtdüm bu şekil-

de yazdum („Ich habe es übersetzt und in dieser Form niedergeschrieben“), Pertev 229m, 
295b-296a; vgl. TSMK K 1012, 163b; AOI Zürich 50, 393; TSMK R 366, 145b und 146a; 
Typendruck 1278 h., 345; lithographischer Druck 1275 h., 304. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 210 

Andrews zeigt auch, dass die Abgrenzung des Begriffs naẓīre („Imitation“) 
schwierig ist: Es kann sich dabei sowohl um ein als Imitation konzipiertes und 
dicht mit formalen und inhaltlichen Bezügen durchwobenes Werk handeln als 
auch um ein sehr vage unter dem „Einfluss“ des rezipierten Textes stehendes 
Werk.4 Auch die Trennung zwischen Textvarianz und einer bewussten Bearbeitung, 
welche möglicherweise als naẓīre verstanden werden kann, ist bei Texten mit großer 
Textvarianz nicht einfach.5 

Meine Untersuchung zur literarischen Rezeption beschränkt sich auf Texte, in 
welchen der Autor einen Bezug zu einem der Werke meines Quellenkorpus her-
stellt, oder welche von sekundären Quellentexten – biographischen oder bibliogra-
phischen Werken sowie Handschrifteneinträgen – als naẓīre, terceme oder şerḥ be-
zeichnet werden. Auch die Terminologie übernehme ich jeweils aus den Quellen – 
belegen konnte ich im untersuchten Korpus nur die Termini naẓīre und şerḥ.  

Insgesamt ist festzustellen, dass sich keine Nachahmungen oder Kommentare 
zu den Prosawerken des Quellenkorpus nachweisen lassen. Die folgenden Ab-
schnitte behandeln darum nur den Dīvān von Yūnus Emre, Süleymān Çelebis 
Vesīlet en-Necāt und Yazıcıoġlı Muḥammeds Muḥammedīye. Von den Werken des 
Quellenkorpus sind auch Übersetzungen in andere Sprachen bislang nicht be-
kannt. Gibb erwähnt zwar in seiner History of Ottoman Poetry eine persische Über-
setzung von Yazıcıoġlıs Muḥammedīye, welche der Gelehrte und Dichter Muṣanni-
fak (st. 875 h./1470-1471) verfasst haben soll.6 Es handelt sich bei Muṣannifaks 
Muḥammedīye laut Kātib Çelebis Kašf aẓ-ẓunūn jedoch um einen Korankommen-
tar.7 Ein Bezug zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye existiert nicht.  

4.2 Nachdichtungen (naẓīre) 

Die naẓīre („Nachdichtung“ oder „Paralleldichtung“) ist ein zentrales Konzept der 
osmanischen Literaturtradition.8 Die Fähigkeit, unter Verwendung desselben „Ma-
terials“ (Versmaß, Reimschema und zentrales Vokabular) das Werk eines anderen 
Dichters neu zu dichten und dabei idealiter gar übertreffen zu können, war das 
wesentliche Kriterium für Anerkennung und Ruhm. So hat Tolasa nachgewiesen, 
dass in der teẕkire-Literatur die Beurteilung der porträtierten Dichter sich haupt-
sächlich auf die Qualität von deren naẓīre-Dichtungen stützt.9  

                                                                                          
4  Verschiedene Formen von „Einfluss“ (etki oder tesir) unterscheidet beispielsweise Çelebioğ-

lu 1996, 1, 197f. 
5  Siehe im folgenden Abschnitt 4.2 als Beispiel Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt.  
6  Gibb 1900-1909, 1, 406. 
7  Kašf aẓ-Ẓunūn 1941-1943 [19712], 2, 1618. Siehe auch M. Kâmil Yaşaroğlu, „Musannifek,“ 

DİA, 31 (2006), 239f. 
8  Andrews 2002, 18, bevorzugt den Begriff Paralleldichtung, da es nicht darum gehe, ein 

Gedicht nachzuahmen, sondern vielmehr aus demselben Rohmaterial (Versmaß, Reim und 
zentrales Vokabular) eine andere Version zu dichten. 

9  Tolasa 1983 und Toska 2002, 64-74. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 211 

Andrews zeigt, dass die naẓīre-Dichtung durch den Umstand, dass die naẓīre-
Texte sich fast ausschließlich auf einen arabisch-persischen Kernwortschatz stütz-
ten, Sprachgrenzen überschreiten konnte und so einen wichtigen Anteil an der 
Entstehung der osmanischen dīvān-Literatur hatte.10 In den folgenden Untersu-
chungen ist zu klären, inwieweit das naẓīre-Konzept der dīvān-Literatur auf das der 
populären religiösen Literatur übertragen werden konnte und gegebenenfalls eine 
Rolle bei deren Rezeption spielte. Dabei sind zwei Punkte zu beachten: 1. Die von 
Andrews untersuchten naẓīre-Dichtungen der osmanischen dīvān-Literatur unter-
scheiden sich allein schon im Umfang von den Werken meines Quellenkorpus. 
Die von Andrews untersuchten Texteinheiten (d. h. Gedichte) bestehen aus weni-
gen Versen oder höchstens wenigen Seiten. Das trifft von den hier untersuchten 
Werken nur auf die Gedichte von Yūnus Emre zu, zu denen es auch naẓīre-
Dichtungen gibt.11 Das Werk von Süleymān Çelebi hat hingegen einige hundert, 
das von Yazıcıoġlı circa 9000 Verse. Yazıcıoġlı schreibt in acht verschiedenen Vers-
maßen, zwischen denen er in regelmäßigen Abständen wechselt.12 Darüber hinaus 
gibt es Abschnitte mit Endreim (ḳāfīye) und solche ohne Endreim. Es fragt sich, wie 
in einem solchen Fall die formalen Anspielungen einer naẓīre zu erkennen sind. Ist 
beispielsweise beim Wechsel der Versmaße dieselbe Reihenfolge zu erwarten?  
2. Ein zusätzliches Problem ergibt sich bei einem Werk wie Süleymān Çelebis Vesī-
let en-Necāt durch die starke Textvarianz – der Text liegt in Varianten von einem 
Umfang zwischen 150 und 1300 Versen vor.13 In einem Artikel aus dem Jahr 1974 
stellt Hasibe Mazıoğlu verschiedene Mevlid-Texte vor und untersucht in diesen den 
„Einfluss“ (etki) von Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt.14 Zwei ihrer Ergebnisse sind 
für das Verständnis des Konzepts naẓīre wichtig: a) Namentliche Bezüge auf Sü-
leymān Çelebi gibt es in einigen – aber nicht in allen – späteren Mevlid-
Dichtungen.15 b) Einerseits werden in späteren Mevlid-Texten teilweise vollständige 
Verse aus der Vesīlet en-Necāt übernommen, andererseits finden sich in Vesīlet en-
Necāt-Handschriften auch Verse späterer Mevlid-Dichtungen. Mazıoğlus Beobach-
tungen zeigen, dass naẓīre-Texte zu Süleymān Çelebis Werk existieren, dass aber 
beim aktuellen Stand der Forschung – und möglicherweise auch generell – eine 
klare Trennung zwischen Textvarianz und Paralleldichtung im Fall der Vesīlet en-
Necāt kaum möglich ist. In Werken mit einer sehr stabilen Überlieferung, wie etwa 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye, sind solche Überlagerungen von Paralleldichtung und 
Textvarianz hingegen nicht zu beobachten. 

                                                                                          
10  Andrews 2002, 33. 
11  Laut Gölpınarlı 1961, 204-251, gibt es bereits sehr frühe naẓīre-Gedichte zu Yūnus Emres 

Werken; den frühesten Dichter, Saʿīd Emre, datiert er ins 14. Jahrhundert. Vgl. auch Tatcı 
2008, 5, 54-100.  

12  Ausführlich zur formalen Gestaltung siehe Çelebioğlu 1996, 1, 95-119 
13  Vgl. oben Abschnitt 3.2.2. 
14  Mazıoğlu 1974. 
15  Mazıoğlu 1974, 59; Yazar 2008.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 212 

Die Forschung hat sich den naẓīre-Dichtungen zu den Werken von Yūnus Emre 
und Süleymān Çelebi bisher kaum gewidmet. Zur weiteren Nutzung der Yūnus 
Emre-Imitationen – also der mittelbaren Nutzung der Texte von Yūnus Emre – 
liegen praktisch keine Daten vor.16 Die naẓīre-Dichtung zu Süleymān ist zumindest 
punktuell besser erforscht – es gibt Analysen einzelner Werke und einen Überblick 
über das erhaltene Handschriftenmaterial.17 Pekolcay listet 63 türkische Mevlid-
Werke auf, welche von anderen Autoren verfasst wurden oder in den erhaltenen 
Handschriften ohne Autorsignatur vorliegen.18 Von diesen konnte sie in den mei-
sten Fällen jeweils nur ein oder zwei Handschriften nachweisen. Es gibt also keine 
Anhaltspunkte für eine weite Verbreitung. Offen muss aber bleiben, ob bestimmte 
naẓīre-Texte als Textvariante der Vesīlet en-Necāt weiter genutzt wurden. Eine rezep-
tionsgeschichtliche Untersuchung der Textvarianz in Süleymān Çelebis Werk steht 
noch aus.19  

4.2.1 Die Maḥmūdīye des Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūd 

Um 1500 schrieb Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūd b. eş-Şeyḫ el-Ḥācc Muḥammed 
Taŋrıvėrmiş (starb nach 911 h./1505-1506)20 unter dem Titel Vesīlet el-Maḥmūdīye 
(bzw. kurz Maḥmūdīye) eine naẓīre zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye.21 Der Autor – ein 
Angehöriger der ʿulemā – lebte im Umfeld des Osmanischen Hofes und stieg bis 
zum Amt des ḳāżīʿasker von Anatolien auf.22 Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūds Werk ent-
stand laut Vorwort zur Regierungszeit Sultan Bāyezīds II. (886-918 h./1481-1512). 
In dem sehr kurzen Vorwort der Maḥmūdīye verweist Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūd 
nicht auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye, Leser mussten das Werk also selbst als naẓīre 
erkennen oder aus anderer Quelle auf den Bezug zwischen den beiden Werken 
aufmerksam gemacht werden. 

                                                                                          
16  Gölpınarlı 1961, 204-251, gibt eine große Zahl von naẓīre-Texten zu Yūnus Emre wieder. 

Es fehlen aber Angaben zu den verwendeten Handschriften, so dass Aussagen über die 
Verbreitung nicht möglich sind. 

17  Analysen einzelner naẓīre-Werke in Mazıoğlu 1974 und Yazar 2008; zu den Handschriften 
siehe Pekolcay 20053, 39-42. 

18  Pekolcay 20053, 39-42. 
19  Siehe oben Abschnitt 3.2.2. 
20  Laut aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 310 und Ḥadāʾiq aš-Šaqāʾiq 1269, 1, 323f. starb Ḳāḍī 

Bedreddīn Maḥmūd kurz nach 911 h./1505-1506. Meḥmed Süreyyā nennt im Sicil-i 
ʿOsmānī als Sterbedatum allerdings 915, vgl. SO1, 2, 11. Zur Biographie siehe auch Götz 
1968, 4. 

21  Der Autor nennt sich im Vorwort Maḥmūd b. eş-Şeyḫ el-Ḥācc Muḥammed, vgl. Berlin 
SBBPK Ms. Or. 1758, 4b. In Kātib Çelebis Kašf aẓ-Ẓunūn wird der Autor als eş-Şeyḫ Be-
dreddīn el-Ḳāḍī Maḥmūd b. eş-Şeyḫ Muḥammed b. Taŋrıvėrmiş bezeichnet, vgl. Kašf aẓ-
Ẓunūn 1835-1858, 5, 429f.; Kašf aẓ-Ẓunūn 1941-1943 [19712], 2, 1618f. Siehe auch Çelebi-
oğlu 1996, 1, 189. 

22  Götz 1968, 4, aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 310, Ḥadāʾiq aš-Šaqāʾiq 1269, 1, 323f. und 
SO1, 2, 11. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 213 

Der Bezug zwischen Muḥammedīye und Maḥmūdīye wird in der biographischen 
und bibliographischen Literatur hergestellt – Ṭaşköprizāde (st. 968 h./1561) er-
wähnt Ḳāḍī Maḥmūd in seiner biographischen Sammlung aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmā- 
nīya, Mecdī (st. 999 h./1591) kurz darauf in seiner türkischer Bearbeitung von Ṭaş-
köprizādes Werk und Kātib Çelebi (st. 1067 h./1657) in seinem bibliographischen 
Werk Kašf aẓ-Ẓunūn.23 Ṭaşköprizāde schreibt, dass das künstlerische Niveau von 
Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūds Maḥmūdīye hinter dem der Muḥammedīye zurückbleibe: 
„Es gibt von ihm ein Gedicht auf Türkisch, eine naẓīre zur Muḥammedīye, aber es 
ist ein Gedicht von geringem Niveau (nāzil ad-daraǧa).“24 Mecdī führt diesen Ge-
danken in seiner türkischen Übersetzung noch weiter aus und schreibt explizit, 
dass die Maḥmūdīye nicht auf Akzeptanz stieß:  

Aber seine Dichtung war schwach und fand bei den Leuten keine Akzeptanz. Sie hat die 
Seiten des Verzeichnisses der Memorabilia nicht gefüllt. Da man darin übereinstimmte, 
dass zwar keine gedichtete Rede in ihrer Metrik ohne den Dorn des Sprossvokals (ḥaşv) 
oder den Makel der Ellipse (ziḥaf) ist, aber diese doch das Gleichgewicht der Verhältnis-
mäßigkeit nicht überschreiten dürfen, erwarben die Käufer kreativer und innovativer 
Ware [die Maḥmūdīye] nicht und [die Maḥmudīye] verkaufte sich nicht. Die anderen 
Meister auf dem Bazar der Dichtung fügten den Juwelen ihres gedichteten Schatzes diese 
schwach formulierte Imitation nicht hinzu.25  

Mecdī weist also auf formale Schwächen des Werkes hin und führt darauf die ge-
ringe Nutzung beziehungsweise literarische Rezeption zurück. Der Indikator da-
für, dass es nicht rezipiert wurde, ist nach Mecdī, dass es von anderen Dichtern 
nicht „erworben“ wurde – also nicht als Gegenstand von deren eigener naẓīre-
Dichtung herangezogen wurde. Auch Kātib Çelebi schreibt, dass es sich bei der 
Maḥmūdīye um eine naẓīre zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye handelt und dass sie Sul-
tan Bāyezīd gewidmet ist.26 Die Beurteilung, dass es sich um ein „Gedicht von ge-
ringem Niveau“ (naẓm nāzil ad-daraǧa) handelt, übernimmt Kātib Çelebi von Ṭaş-
köprizāde.  

Das negative Urteil in den ṭabaḳāt- und teẕkire-Werken koinzidiert mit den In-
dizien, welche die Überlieferungssituation liefert. Diese belegt eine sehr geringe 
Verbreitung der Maḥmūdīye. Çelebioğlu konnte in seiner Studie das Werk nur an-
hand der oben zitierten sekundären Quellen nachweisen.27 Mir ist lediglich eine 
einzige Handschrift der Maḥmūdīye – Berlin SBBPK Ms. Or. 1758 – bekannt.28 

                                                                                          
23  Aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 310; Ḥadāʾiq aš-Šaqāʾiq 1269, 1, 323f.; Kašf aẓ-Ẓunūn 1835-

1858, 5, 429f.; Kašf aẓ-Ẓunūn 1941-1943 [19712], 2, 1618f.; SO1, 2, 11.  
24  Aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 310: نظيرة لكتاب المحمدية الا أنه نظم نازل | مودية وله نظم بالتركية سماه المح

 . الدرجة
25  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 324.  
26  Kašf aẓ-Ẓunūn 1835-1858, 5, 429f.; Kašf aẓ-Ẓunūn 1941-1943 [19712], 2, 1618f. 
27  Çelebioğlu 1996, 1, 189. 
28  Götz 1968, 4, verweist als weitere Handschrift auf Çorum 816, versieht diese Information 

jedoch mit einem Fragezeichen. Die Bestände der Çorum Hasanpaşa İl Halk Kütüphanesi 
befinden sich inzwischen in der Milli Kütüphane in Ankara. In deren Katalog ist unter 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 214 

Diese enthält weder einen Kolophon noch irgendwelche Besitz- oder Stiftungs-
vermerke.29 

Ein Vergleich der beiden Werke lässt in Ḳāḍī Maḥmūds Maḥmūdīye inhaltliche 
und formale Referenzen auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye nicht auf den ersten Blick 
erkennen. Auf makrostruktureller Ebene fällt auf, dass der Einteilung der 
Maḥmūdīye in fünfzig Kapitel (bāb) keine vergleichbare Struktur mit einheitlich 
klassifizierten und durchnummerierten Kapiteln in der Muḥammedīye zugrunde 
liegt. In der Muḥammedīye tragen die Kapitel unterschiedliche, nicht klar hierarchi-
sierte Bezeichnungen – etwa faṣl fī… („Abschnitt über…“), fī beyān… („Erläute-
rung von…“) oder einfach fī… („über…“). Auch inhaltliche Gemeinsamkeiten 
sind zunächst nicht festzustellen. Die zentrale Thematik der Muḥammedīye – die 
heilsgeschichtliche Narratio von der Erschaffung der Welt bis zum Jüngsten Tag – 
ist in der Maḥmūdīye nicht wiederzufinden. Ḳāḍī Maḥmūd vermittelt eschatologi-
sche und ethische Inhalte eher beschreibend als erzählend. Narrative Passagen 
dienen der Illustration von Tugenden oder Sünden und erinnern an einen Für-
stenspiegel. Eine lineare Narratio gibt es in der Maḥmūdīye nicht. 

Ḳāḍī Maḥmūds Werk beginnt mit je einem Kapitel zu den Attributen (ṣıfāt) Gottes und des 

Propheten und widmet sich dann in fünfzehn Kapiteln der Erschaffung der Welt (Kapitel 3-

17). Die Doppeldeutigkeit des vom Autor gewählten Begriffs ḫilḳat („Erschaffung“ oder „Be-

schaffenheit“) ermöglicht es, der Erzählung von der Erschaffung des Paradieses und der Hölle 

jeweils eine ausführliche Beschreibung dieser Orte zur Seite zu stellen. In den Schöpfungs- 

bericht ist ein Abschnitt über Muḥammads Himmelsreise (Kapitel 14 und 15) integriert, in 

dem es vor allem darum geht, wiederzugeben, was dieser am Tor zum Paradies und im Paradies 

selbst sah. In den Kapiteln 16 bis 42 werden unterschiedliche Themen ethischen und eschato-

logischen Inhalts mit der Exegese von Koranversen – explizit als tefsīr bezeichnet – ver-

knüpft.30 Die abschließenden Kapitel 43-50 widmen sich ausschließlich der Eschatologie – 

ausführlich geht der Autor dabei auch auf die Gottesschau der Gläubigen ein (Kapitel 48-50).  

Auf mikrotextueller Ebene sind in Ḳāḍī Maḥmūds Werk höchstens sehr vage Be-
züge auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye zu erkennen. Zwei kurze Beispiele sollen dies 
veranschaulichen. Auf die ersten vier Verse der Muḥammedīye beziehen sich mög-
licherweise vier türkische Verse der Maḥmūdīye, welche einem Prolog folgen, der 
weitgehend in arabischer Sprache verfasst ist.31 Die ersten vier Verse der Muḥam-
medīye im Versmaß hezec widmen sich dem Gotteslob und lauten:32 

                                                                                                                                                                                                                          

dieser Signatur ein anderes Werk verzeichnet, vgl. http://www.yazmalar.gov.tr/ (10.9.2014) 
bei Suche „arşiv numarası=19 HK 819“. 

29  Auf fol. 3a befindet sich ein großer schwarzer Fleck, möglicherweise die Tilgung eines 
Stempels. Es sind unter dem Fleck aber keine Spuren erkennbar. 

30  Dies betrifft Kapitel 16 und folgende. Es handelt sich um die einzelnen Verse zu Sure 23, 
1-11.  

31  VGM 431/A, [001]; SBBPK Ms. Or. 1758, 5a. 
32  VGM 431/A, [001]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 215 

İlāhün vāḥidün rebbün taʿālā  hüve ’llāhü l-bedīʿu l-ḥaḳḳu l-aʿlā 
Taʿālā ẕātühü lemmā tecellā  mine l-ġaybi ilā l-ʿayni fe-cellā 
Eḥaddür ẕātı müstecmiʿ ṣıfātı  tecellī ẕāṭına esmāsı meclā 
Muḳaddesdür celāli kibriyāsı  kemāl-i salṭanatda şānı eclā 

Ein einziger Gott, Herr der Welten! Er ist der einzigartige Gott, die höchste Wahrheit. / 
Sein Wesen ist erhaben, so wie es sich offenbart – vom Verborgenen zum Sichtbaren. / 
Sein Wesen ist einzig, seine Eigenschaften allumfassend. In seinen Namen offenbart sich 
sein Offenbarungswesen. / Seine Erhabenheit und Herrlichkeit sind heilig, durch die 
Vollkommenheit seiner Herrschaft ist seine Würde völlig offensichtlich. 

Die betreffenden vier Verse in der Maḥmūdīye sind ebenfalls im sehr geläufigen 
Versmaß hezec verfasst. Es handelt sich jedoch um eine andere hezec-Variante, in 
welcher die Halbverse jeweils fünf Silben länger sind als die des obigen Muḥam-
medīye-Ausschnitts. Das Versmaß kann folglich nicht als direkte Referenz auf die 
Muḥammedīye verstanden werden. Den Bezug auf die Muḥammedīye stellen allen-
falls der Endreim (ḳafīye) auf elif und das verwendete Vokabular her:33 

Bedīʿ-ü rebb-ü aʿlādır celāli nūrı iḥyādır34  dü ʿālem ḳul-u mevlādır ḳamuya ḥükmi 
 istīlā 
Anuŋla kāʾināt zinde ėderler şükür her ḥīnde  anuŋ dergāh-ı ʿizzetde taḥayyurda ḳamu 
 aḥyā35 
Bu mevcūdāt kemāline nişāndır hem celāline  dü ʿālem pes cemāline mücellādır olub żavvā 
Muḳaddesdir anuŋ ẕātı naḳāyıżdan nafāyıżdan  münezzehdir anuŋ naʿtı ėrişmekden aŋa ārā 

Er ist Schöpfer und Herr. Er ist der höchste; seine Allgegenwart und sein Licht ist die 
Belebung (iḥyā); in beiden Welten – ob Sklave und Herr – erreicht sein Befehl alle. / Mit 
diesem erweckt er die Welt zum Leben; allzeit [sei ihm] Dank. Am Tor seiner Ehre ste-
hen alle Lebenden staunend. / Alles Existierende ist Beweis seiner Vollkommenheit und 
seiner Allgewalt. Die beiden Welten verehren seine Schönheit, er ist der Leuchtende. / 
Seine Existenz (ẕāt) ist gepriesen; über Streit und Manipulation36 erhaben ist sein Lob, 
erhaben darüber, dass ihn die Stimmen erreichen. 

Von Ḳāḍī Maḥmūd werden verschiedene Morpheme der arabischen Wurzeln ǧ-l-l 
(„erhaben sein“); ǧ-l-y („offenbar sein bzw. werden“) und ʿ-l-y („hoch sein“) aufge-
griffen. Da es sich um ein Vokabular handelt, welches im Zusammenhang mit 
dem Gotteslob sehr geläufig ist, fragt sich auch hier, ob dieses geeignet ist, den 
Bezug zu Yazıcıoġlıs Text herzustellen. 

Im zweiten Beispiel verweist Ḳāḍī Maḥmūd auf ein Wortspiel Yazıcıoġlıs. In 
Yazıcıoġlıs Abschnitt zur Himmelsreise des Propheten finden sich zwei Verse, in 
denen der Zuhörer – beziehungsweise Leser – zur Aufmerksamkeit aufgefordert 
wird:  

                                                                                          
33  SBBPK Ms. Or. 1758, 5a. 
34  SBBPK Ms. Or. 1758, 5a: Die Punktierung des Wortes (احىا) ist in der Handschrift unklar. 
35  SBBPK Ms. Or. 1758, 5a, fälschlich aḥyā vokalisiert. 
36  Das Wort nafāyıż (wörtl. „Spähtruppen“) ist an dieser Stelle wohl wegen des Binnenreims 

gewählt. Es macht im Kontext keinen Sinn. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 216 

Ḳulaḳ ṭutariseŋ Ḫoca dökem lüʾlüʾ ile lālā  Diyem bir cevher-i ferdī felek dāye melek lala 
Yüzi yėrüŋ gögüŋ bedri özi ʿālemlerüŋ ṣadrı  Şu resme ʿālīdür ḳadri ki sorsaŋ mislini lā lā37 

Wenn du zuhörst, Herr, so will ich einzigartige Perlen ausschütten. / Was ich sage, hat 
das Firmament, welches einem einzigartigen Juwel gleicht, als Amme und einen Engel 
als Prinzenerzieher.38 / Sein Gesicht ist der volle Mond des Himmels und der Erde, er 
selbst ist der Anfang der Welten. / So erhaben ist seine Macht, dass die Antwort, solltest 
du nach Vergleichbarem fragen, „Nein, nein“ ist. 

In Ḳāḍī Maḥmūds naẓīre wird der Bezug zur Muḥammedīye vor allem durch das 
Wortspiel mit dem Homograph لالا (lālā „Perle“, lālā „Prinzenerzieher“, lā lā „nein, 
nein“) und weiteren Silbenverdoppelungen mit dem Anlaut lām (lüʾlüʾ sowie lī lī) 
Bezug. Das Versmaß hezec ist hingegen so geläufig, dass es nicht als Referenz ge-
eignet ist. Außerdem fällt auf, dass es keinen direkten inhaltlichen Bezug gibt. In 
Ḳāḍī Maḥmūds Werk geht es um die Gläubigen, welche am Jüngsten Tag die fol-
genden Worte sprechen: 

Bize ḳadrü l-kemāl vėrdüŋ bize nūrü l-celāl vėrdüŋ  Bize dārü l-celāl vėrdüŋ ʿaṭā ki yoḳdır  aṣlā 
 lā 
Bize vėrdüŋ behişt ölü gören dėr imrenüb lī lī  turābı misk-ü ṭaşı lüʾlüʾ cevāhirden gül-ü 
 lālā39 

Du hast uns den Rang der Vollkommenheit gegeben, das Licht der Erhabenheit gegeben / 
Du hast uns das Paradies (dārü l-celāl) zum Geschenk gegeben; das kann nicht geleugnet 
werden. 
Du hast uns das Paradies gegeben, so dass die Sterbenden flehen: „Komm her!“ / Die 
Erde dort ist Moschus, die Steine Perlen, die Rosen und Tulpen sind Juwelen. 

Im Gegensatz zu wesentlich späteren Nachdichtungen können sprachlichen Cha-
rakteristika des Altosmanisch-Türkischen in der Maḥmūdīye nicht als Referenz auf 
die Muḥammedīye interpretiert werden. Aufgrund der Entstehungszeit um 1500 – 
knapp fünfzig Jahre nach der Muḥammedīye – ist es nicht überraschend, dass in 
Ḳāḍī Maḥmūds Werk altosmanisch-türkische Morpheme zu finden sind:40 

Morphologie: Oft findet sich das Futur auf -İsEr: SBBPK Ms. Or. 1758, 207a, 7-8: hem andan 
bildiriser vaṣf-u ẕātı / hem andan aŋladısar keşf-ü ẕātı; nėce keşf ėdiser ḳadr-u celāli / nėce ʿarż ėdiser 
nūr-u cemāli. Der Autor verwendet altosmanisch-türkische Konverbien wie –ÜbEn und -İcEk: 

SBBPK Ms. Or. 1758, 210a, 9: teraḳḳī ėdeler her gāh aluban vāṣıl-u dergāh / ziyāde ola şevḳ-u cāh 
olıcaḳ vaṣl-u hemtāh. Oft ist auch der Kohortativ/Optativ 1. Pers. Sg. –Em und 2. Pers. Pl. –Esİz 

zu finden: SBBPK Ms. Or. 1758, 207b, 6-7: göresiz vechimi bulasız iḥsān / bulasız bī-nihāyet faḍl-u 
rıḍvān; vėrem şol mülkimi göz görmemişdür / şu devletler vėrem ʿaḳl ėrmemişdür. Das Personalpro-

                                                                                          
37  VGM 431/A, [093]; Çelebioğlu 1996, 2, 138, Verse 3132f. 
38  Meine Übersetzung stützt sich auf Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar, Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 

226. 
39  SBBPK Ms. Or. 1758, 209a.  
40  Die Daten zu den sprachlichen Charakteristika der Maḥmūdīye müssen sich auf die einzige 

– undatierte – Handschrift SBBPK Ms. Or. 1758 stützen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 217 

nomen 3. Pers. Pl. kommt sowohl mit als auch ohne Pronominales n vor: SBBPK Ms. Or. 

1758, 209b, 2 und 6: bular (  ُ َ ب رل ) und bularuŋ (  ُ كرُ لاَ ب ). 209b, 3 und 4: bunları (  ُ َ نْ ب رٖيل  und  ُ يرِ لاَ نْ ب ). 

Orthographie und Vokalisierung: Die Orthographie ist durch eine große Varianz hinsichtlich 

der Plene-Schreibung der Vokalen geprägt, was im Mittelosmanisch-Türkischen nicht über-

rascht. Auffällig ist in der erhaltenen Handschrift aber eine weitgehend morphologische Voka-

lisierung, welche bei defektiv geschriebenen Vokalen stark variiert und nur zum Teil der großen 

Vokalharmonie angepasst wird.  

Beim Possessivsuffix 1. Pers. Sg. –Um wird die Plene-Schreibung (ـوم) mit einem żamme bestä-

tigt: SBBPK Ms. Or. 1758, 208a, 7: celālum (ُجَلاَلم) gösterem size cemālum (الوُم  viṣāluma ėrüb / (جمََ
görüŋ kemālum. (Das Beispiel zeigt, dass innerhalb dieses Verses das Possessivsuffix 1. Pers. Sg. 

auch dort mit żamme vokalisiert wird, wenn es defektiv geschrieben ist. Dies ist nicht durch 

den Reim bedingt, denn all vier Suffixe könnten im Fall einer defektiven Schreibung nach der 

großen Vokalharmonie angeglichen werden, ohne dass dies gegen den Reim verstoßen würde. 

Im Gegensatz dazu wird dasselbe Suffix in anderen Versen konsequent mit kesre vokalisiert – 

wiederum ohne Rücksicht auf die Vokalharmonie: SBBPK Ms. Or. 1758, 207b, 6-7: vechimi 
ـمٖـي) ـي) beziehungsweise mülkimi (وَجْهِ  ,Da nur eine Handschrift der Maḥmūdīye bekannt ist .(مُلْكمِٖ

muss offen bleiben, inwiefern die sprachlichen Charakteristika ein Spezifikum der Handschrift 

SBBPK Ms. Or. 1758 sind. 

Zusammenfassend ist festzustellen, dass sich formale und inhaltliche Bezügen nur 
punktuell belegen lassen. Nur Nutzer, welche beide Texte sehr gut kannten, konn-
ten diese Bezüge erkennen und Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūds Maḥmūdīye als naẓīre 
von Yazıcıoġlıs Muḥammedīye identifizieren. Mit großer Wahrscheinlichkeit war 
darum bei der Rezeption und Nutzung der Maḥmūdīye wichtig, dass diese in se-
kundären Texten – Taşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya und Kātib Çelebis Kašf 
aẓ-Ẓunūn – als naẓīre der Muḥammedīye identifiziert wurde. Damit war die weitere 
Nutzung der Maḥmūdīye aber auch an die negativen Urteile in diesen beiden 
Werken gebunden. 

4.2.2 Die Muḥammedīye des Yūsuf (Yūsuf-ı Bīçāre)41 

Ein nicht identifizierbarer Autor namens Yūsuf verfasste 913 h. (1508) in Ankara 
ein Werk, welches er – nach Yazıcıoġlıs Vorbild – Muḥammedīye betitelte.42 Außer 
den Informationen im Prolog und Epilog von Yūsufs Muḥammedīye wissen wir 
nichts über den Autor und das Werk; in zeitnahen sekundären Quellentexten 
werden weder Werk noch Autor erwähnt. Çelebioğlu brachte Yūsufs Werk im Zu-

                                                                                          
41  Çelebioğlu 1996, 1, 187, versteht das Ergebenheitsattribut bīçāre („arm“) als Namensbe-

standteil und nennt den Autor Yūsuf-ı Bīçāre. 
42  Zum Titel des Buches ÖNB, Mixt 1281, 9a und 338a; SK Fatih 2542, 6a und 334a. Zur 

Datierung des Werks dreizehn Tage vor Nevrūz 913 h. (März 1508) siehe SK Fatih 2542, 
335a; ÖNB, Mixt 1281, 338b. Vgl. auch Çelebioğlu 1996, 1, 187-189. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 218 

sammenhang mit der „Wirkung der Muḥammedīye [Yazıcıoġlıs]“ (Muhamme-
diye’nin tesir sahası) erstmals wieder ins Gespräch.43 

Yūsuf nimmt in seinem Werk direkt auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye Bezug. Dazu 
erläutert er in der Einleitung ausführlich, was ihn veranlasste, sein Werk zu verfas-
sen.44 Die Leute hätten ihn um eine Beschreibung der Welt (aḥvāl-i cihān) und der 
Prophetengeschichte (evṣāf-ı resūl) gebeten. Sein Hinweis, dass es dazu keine Not-
wendigkeit gebe, da dies alles bereits genauestens von Yazıcıoġlı in seiner Muḥam-
medīye beschrieben wurde, befriedigte die Bittsteller aber nicht. Deren Antwort gibt 
Yūsuf mit den folgenden Versen wieder:45 

Dėdiler gerçi var Muḥammedīye  Beyān olmış ṣıfāt-ı Aḥmedīye 
Çi gez içinde vardur çoḳ ḥaḳāyıḳ Ve līken pür luġāt ve pür daḳāyıḳ 
Anuŋ içinde çoḳdur dürlü eşkāl 46  Oḳıyub diŋleyen bilmez nedür ḥāl 
Gel imdi sen-de naẓm ėt bu kitābı  Kim andan her kes ėtsün fetḥ-i bābı 
Ḳamu elfāẓını Türkī beyān ėt  Ḳamu maʿnāsını ruşen ʿayān ėt 
Muḥammedīye olsun gėrü adı  Şürūʿ ėt sen hidāyet vėre hādī 

Sie sagten: „Auch wenn es die Muḥammedīye gibt und darin die Attribute des Propheten 
beschrieben werden, / und auch wenn darin viel Wahres steckt, so ist sie doch voll von 
[schwierigem] Vokabular und Spitzfindigkeiten. / Es gibt darin viel Unverständliches; 
wer es liest oder hört, versteht es nicht. / Komm, dichte doch das [gewünschte] Buch, 
damit jeder die Pforte aufstoßen kann. / Erkläre alle Ausdrücke auf Türkisch, erkläre von 
allem die Bedeutung. / Der Titel soll wiederum Muḥammedīye sein. Fang an; der Recht-
leiter möge den rechten Weg leiten.“ 

Der Bezug auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye wird in Yūsufs Werk mehrmals wieder-
holt – zum Teil auch einschließlich einer namentlichen Erwähnung Yazıcıoġlıs. 
Yūsuf weist beispielsweise im Epilog daraufhin, dass er wie Yazıcıoġlı dreimal im 
Traum den Propheten sah, während er seine Muḥammedīye schrieb:47  

Dėmiş hem Yazıcıoġlı Muḥammed Göründi baŋa üç gez ol Muḥammed 
Ḫudānuŋ ʿizzeti ḥaḳḳiçün ey cān Hem üç gez bize yüz gösterdi sulṭān 
Kitāb āḫır48 olınca kitābet Bize üç gez ḥāṣıl oldı rüʾyet  

Auch Yazıcıoġlı Muḥammed sagte: „Dreimal ist mir Muḥammad erschienen.“ / Um 
Gott die Ehre zu erweisen, hat er auch uns dreimal sein Gesicht gezeigt. / Nun ist das 
andere Buch zu Ende geschrieben und uns war sein Angesicht dreimal vergönnt. 

                                                                                          
43  Çelebioğlu 1996, 1, 185-199. 
44  ÖNB, Mixt 1281 8b-9a; SK Fatih 2542 5b-6a. 
45  ÖNB, Mixt 1281 8b-9a; SK Fatih 2542, 6a. 
46  In beiden Handschriften ist das Wort als eşkāl vokalisiert; ÖNB, Mixt 1281 8b. SK Fatih 

2542 6a. Der Kontext legt jedoch işkāl nahe, vgl. Steingass 1892, 65: ishkāl […] being diffi-
cult, obscure, intricate; ambiguity, doubts, perplexity. 

47  ÖNB, Mixt 1281, 338a. 
48  Ins Versmaß würde passen: kitāb-ı āḫar („das andere Buch“ = die andere Muḥammedīye). Im 

zweiten Halbvers lässt sich der Fehler im Versmaß nicht ohne Weiteres beheben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 219 

Neben der Eigensignatur, der Datierung und den Ausführungen zur Motivation 
findet sich in Yūsufs Muḥammedīye noch der Hinweis auf ein weiteres von ihm 
verfasstes – bislang aber nicht identifiziertes – Werk namens Rehnümā.49 

Das erhaltene Handschriftenmaterial spricht dafür, dass Yūsufs Muḥammedīye 
nicht wesentlich weitere Verbreitung fand als Ḳāḍī Bedreddīn Maḥmūds Maḥ- 
mūdīye; ich konnte lediglich drei Handschriften des Werkes nachweisen: 1. ÖNB 
Mixt 1281 (1005 h./1597), 2. SK Fatih 2542 (1006 h./1598) und 3. İÜ Nadir T 
4051 (vor 1171 h./1758).50 Drucke lassen sich von Yūsufs Muḥammedīye nicht bele-
gen. Die drei Handschriften enthalten kaum verwertbare Daten über den Entste-
hungs- oder Nutzungskontext. Eintragungen in der Handschrift SK Fatih 2542  
belegen darüber hinaus eine gewisse Unsicherheit bei der Identifizierung und Zu-
schreibung des Textes durch Nutzer: 1. Auf einem Vorsatzblatt ist der Titel Aḥ-
medīye vermerkt; 2. Auf Folio 1a ist unter einem getilgten und unlesbaren Schrift-
zug – möglicherweise einem Titel – ein ebenfalls getilgter, aber weitgehend lesbarer 
Vermerk „Es ist nicht die […], welche Yazıcıoġlı Muḥammed verfasste,“ zu fin-
den.51  

Ein Urteil zu Yūsufs Dichtung, welches mit dem über Ḳāḍī Maḥmūds 
Maḥmūdīye vergleichbar wäre, lässt sich in der teẕkire- und ṭabaḳāt-Literatur nicht 
finden. Das spricht dafür, dass es diesen Autoren nicht bekannt war oder von ih-
nen nicht als ernst zu nehmendes literarisches Werk angesehen wurde. Auch  
Çelebioğlu urteilt, dass es sich bei Yūsufs Muḥammedīye um eine nicht sehr gelun-
gene Imitation handle, da „der Enthusiasmus und das Gefühl fehle“.52  

Yūsufs Muḥammedīye übernimmt inhaltlich die Makrostruktur von Yazıcıoġlıs 
Muḥammedīye. Auf mikrostruktureller Ebene sind einzelne Verse Yūsufs sehr nahe 
an Yazıcıoġlıs Fassung; es gibt jedoch auch deutliche Unterschiede. Dabei ist nicht 
auszuschließen, dass Yūsuf neben Yazıcıoġlıs Muḥammedīye auch auf Aḥmed 
Bīcāns Envār el-ʿĀşıḳīn oder Yazıcıoġlıs Maġārib az-Zamān zurückgriff. Im Gegen-
satz zu den inhaltlichen Parallelen gibt es in Yūsufs Muḥammedīye keine – mit 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye vergleichbare – formale Strukturierung durch Reim-
schemata (ḳāfīye) oder regelmäßige Wechsel des Versmaßes. Yūsufs Muḥammedīye 
ist durchgehend im Versmaß hezec geschrieben; es handelt sich um ein mesnevī, 
d. h. es reimen sich jeweils die beiden Halbverse.  

                                                                                          
49  ÖNB Mixt 1281, 337a. 
50  ÖNB, Mixt 1281, Mittwoch, 12. Cemāẕī I 1005 h. Yaʿḳūb b. ʿAlī; SK Fatih 2542, 13. Re-

ceb 1006 h. Aḥmed b. Ḥasan el-Maġnisevī; İÜ Nadir T 4051 ist mit einiger Sicherheit die 
von Çelebioğlı herangezogene Handschrift, vgl. Çelebioğlı 1996, 1, 187; in der Fußnote 
fehlt aber versehentlich die Signatur der Handschrift. Die Datierung vor 1171 h. ergibt sich 
aus einem Besitzvermerk. 

51  SK Fatih 2542, 1a: Yazıcıoġlı Muḥammed Efendinüŋ teʾlīf eyledügi [ein Wort unleserlich] degül-
dür. 

52  Çelebioğlu 1996, 1, 187: Birçok yerde aynı ifadeler adeta sadeleştirilmiş gibiyse de orjinalindeki 
heyecan ve hassasiyet bunda yoktur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 220 

Die Bearbeitung auf mikrotextueller Ebene soll anhand einiger Verse des Kapi-
tels zur Himmelsreise analysiert werden. In Yazıcıoġlıs Muḥammedīye beginnt die 
Narratio nach neun Einleitungsversen, in welchen die Zuhörer um Aufmerksam-
keit gebeten werden und die Datierung der Himmelsreise diskutiert wird, mit den 
bereits zitierten Versen:53 

Ḫaber vėrdi resūlü ‘llāh ki yatmışdum Ḥaremde ben Ḥatīmde ıżṭıcāʿ ėdüb ėrişdürdi naẓar 
 Allāh 
ʿİşāda ėrdi Cibrāʾīl selām ėrgürdi Allāhdan seni Allāh oḳur dėdi buyurmışdur sefer 
 Allāh 
Ṭutub pes ṣadrumı yardı ki tā göbegüme ėrdi çıḳardı yüregüm derḥāl daḫı diŋle  

ne-dėr ol şāh 

Der Gesandte Gottes berichtete: „Ich lag im Heiligtum; ich ruhte am Ḥaṭīm, da richtete 
Gott seinen Blick auf mich. / Am Abend kam Gabriel und brachte mir Grüße von Gott: 
«Gott ruft dich zu sich», sagte er; «er befielt dir eine Reise.» / Er ergriff meine Brust, riss 
sie bis zum Bauch auf und nahm sogleich mein Herz heraus. Höre, was dieser König 
[Muḥammad] sagte.“ 

Yūsuf beginnt sein Kapitel zur Himmelsreise mit einer wesentlich längeren An-
sprache an die Zuhörer in zwanzig Versen; dann folgt die Narratio:54  

Ḫaber vėrdi resūl-i şāh-i aʿẓam  ki mevlāsı anı ḳılmış mükerrem 
Ki bir gėce Ḥarem içre olurdı  Ḥaṭīm-i Kaʿbede rāḥat olurdı 
Rivāyet bir daḫı ḳıldılar andan  ki olurdı Ümmehānīnüŋ [!] evinde  
ʿAlīnüŋ ḳız ḳarındaşı idi ol  resūle ḫidmet eylemişidi bol 
Buyurdı ol gėce Cibrāʾīle Allāh  ḥabībüme selām ilet dėdi şāh 
Dėdi-kim ėrdi furḳat intihāya ėrişdi bil-ki vaṣlat [!] ol hümāya 
Getür baŋa ḥabībüm yaʿnī görsün götürdüm perde-i vaṣluma ėrsün 
İşidüb Cibrāʾīl oldı feraḥnāk bihişte ėrdi andan cüst çalak 
Burāḳ ḥulle alub döndi ol-dem anuŋla bile yėtmiş biŋ melek hem  

Der Bote des größten Schahs berichtete, / dass sein Herr ihn mit Ehre beschenkte, / dass 
er sich eines Nachts im Ḥarām [von Mekka] befand / und sich beim Ḥaṭīm der Kaʿba 
ausruhte. / Man berichtet von ihm auch, / dass er sich im Haus von Umm Hāniʾ befand. 
/ Sie ist ʿAlīs Schwester, / welche dem Gesandten oft diente. / In jener Nacht sagte Gott 
zu Gabriel: / „Überbringe meinem Geliebten Grüße,“ sagte er. / Er sagte: „Die Trennung 
hat ein Ende. / Wisse, dass dem Phönix [Muḥammad] die Vereinigung naht.“ / Gabriel 
hörte das und war voll Freude. / Er ging ins Paradies und geschwind / nahm er Burāḳ un-
ter das Gewand und kehrte augenblicklich zurück. / Und mit ihm kamen 70 000 Engel.  

Die Narratio beginnt Yūsuf mit denselben Worten wie Yazıcıoġlı; der Name Got-
tes ist allerdings durch die Bezeichnung „größter Schah“ (şāh-ı aʿẓam) ersetzt. Im 
zweiten Halbvers verweist in Yazıcıoġlıs Muḥammedīye die Wortwahl „ich ruhte 
am Ḥaṭīm“ (Ḥaṭīmde ıżṭıcāʿ ėdüb) auf die zugrunde liegende Prophetenüberliefe-
rung – das Kompositverb ıżṭıcāʿ ėtmek ist dabei allerdings erklärungsbedürftig und 

                                                                                          
53  Siehe oben Abschnitt 3.3.3. VGM 431/A, [090]; vgl. Maġārib az-Zamān: Nuruosmaniye 

2593, 218a, Konya, Akseki 132, 464. 
54  ÖNB Mixt 1281, 157a-157b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 221 

wird im Autograph auch in einer Randglosse erklärt.55 In Yūsufs Version ist das 
Toponym Ḥaṭīm erhalten, das Verb ist jedoch durch das nicht erklärungsbedürfti-
ge rāḥat olmaḳ („ruhen“) ersetzt. Genauso ist die von Yazıcıoġlı verwendete For-
mulierung selām ėrgürmek („Grüße überbringen“) durch ein synonymes selam ilet-
mek ersetzt.  

Wesentlich auffälliger sind allerdings die Eingriffe in die Narratio. Yūsuf ver-
weist im dritten Vers auf eine alternative Version, nach welcher die Himmelsreise 
im Haus von Umm Hāniʾ begann. Diese findet sich zwar in Yazıcıoġlıs Maġārib az-
Zamān, aber nicht in der Muḥammedīye.56 Außerdem wird nicht die eigentliche 
Handlung – d. h. Gabriels Begrüßung, als er Muḥammad entgegentritt – geschil-
dert, sondern der Moment, in welchem Gabriel von Gott den Auftrag dazu erhält. 
Darauf folgt eine Ausschmückung, welche beschreibt, wie Gabriel Burāḳ – das We-
sen, welches Muḥammad in den Himmel trug – im Paradies abholt. Die Brustöff-
nung Muḥammads wird von Yūsuf hingegen überhaupt nicht erwähnt. Yūsuf 
greift also auch auf den Fundus an Prophetenüberlieferungen zurück, welcher in 
den Maġārib az-Zamān enthalten ist, wählt aber gelegentlich eine von der Muḥam- 
medīye abweichende. 

In Yūsufs Muḥammedīye fallen wie auch in Ḳāḍī Maḥmūds Maḥmūdīye sprach-
liche Charakteristika des Altosmanisch-Türkischen auf. Aufgrund des Entste-
hungsdatums im frühen 16. Jahrhunderts ist das nicht auffällig: 

Lexik: In Yūsufs Muḥammedīye kommen spezifisch altosmanisch-türkische Lexeme vor: ÖNB 

Mixt 1281, 38b und 286a, ṭamu („Hölle“); ÖNB Mixt 1281, 38b und 39b, ḳamu („alle“); ÖNB 

Mixt 1281, 284b ḳanı („welche“). 

Morphologie: In Yūsufs Muḥammedīye lassen sich spezifisch altosmanisch-türkische Morpheme 

belegen: 1. Futur auf –İsEr: ÖNB Mixt 1281, 213, olısar; ÖNB Mixt 1281, 316, giriserler und gö-
riserler. 2. –Ub als finites Verb: ÖNB Mixt 1281, 157, gelübdi; ÖNB Mixt 1281, 337 und SK Fa-

tih 2542, 333: ṭutubdum. 3. Imperativ auf –Gİl: ÖNB Mixt 1281, 213, Zeile 7, diŋlegil; 4. Optativ 

1. Pers. Sg. auf Eyİn: ÖNB Mixt 1281, 213, Zeile 8, diyeyin ben. 5. Konverb –ÜbEn: ÖNB Mixt 

1281, 213, götürüben; ÖNB Mixt 1281, 039, ṭuruban 6. Beim Personalpronomen 3. Pers. Sg. und 

Pl. fehlt das pronominales n: ÖNB Mixt 1281, 316, 19 bulara; ÖNB Mixt 1281, 336, Zeile 15, 

bularuŋ. 

Orthographie: Gelegentlich sind Vokale im Auslaut defektiv geschrieben: ÖNB Mixt 1281, 

083, kesdi ( ِكَسْد); ÖNB Mixt 1281, 159, çıḳdı ( ِچِقْد); ÖNB Mixt 1281, 157, vardı oldı menḳūl 
(beide Verben defektiv auf Auslaut (وَاردِ اُولِد مَنقُْول). Selten lässt sich eine Varianz bei der 

Schreibung von ص und س sowie ق und ك belegen. ÖNB Mixt 1281, 213, 12, ṣancaġı (صنجغى). 

                                                                                          
55  Siehe oben Abschnitt 3.3.3.4. 
56  Daraus ist nicht zwingend zu schließen, dass Yūsuf die Maġārib az-Zamān kannte, er konn-

te die alternative Version auch direkt aus der ḥadīṯ-Literatur kennen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 222 

4.2.3 Ḳaṣīde-i Nūnīye  

Im Fall der Ḳaṣīde-i Nūnīye, welche in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert von 
Abdurraḥmān Fedāʾī (st. 1303 h./1885) verfasst wurde, zeigt sich wiederum deut-
lich, wie weit der Begriff naẓīre ausgelegt werden kann.57 Über den Autor Abdur-
raḥmān Fedāʾī ist wenig bekannt. In Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye finden sich keine In-
formationen zum Autor. Gölpınarlı (1900-1982) weist in seinem Buch zur Melā-
metīye in einem kurzen Abschnitt über Fedāʾī darauf hin, dass dieser Lehrer an 
einer Medrese in Üsküb (Skopje) und ein Scheich des Melāmetīye-Ordens war.58 
Der Autor gehörte also einer Abspaltung des Bayramīye-Ordens an, welche an-
fänglich vom Hauptzweig der Bayramīye und auch den ḥanafitischen Gelehrten 
als häretisch angesehen wurde, aber ab dem 17. Jahrhundert im Osmanischen 
Reich als orthodoxer Ṣūfī-Orden anerkannt wurde.59  

Gölpınarlı stellt 1931 die These auf, dass es sich bei Abdurraḥmān Fedāʾīs 
Ḳaṣīde-i Nūnīye um eine naẓīre zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye handelt.60 Wie im Fall 
von Ḳāḍī Maḥmūds Maḥmūdīye ist es auch hier die Beurteilung eines Gelehrten, 
welche den Bezug herstellt – Abdurraḥmān Fedāʾī selbst verweist in seinem Text 
nicht auf Yazıcıoġlıs Muḥammedīye.  

Die Ḳaṣīde-i Nūnīye fand lediglich handschriftliche Verbreitung und wurde nie 
gedruckt. Mir sind zwei Handschriften bekannt, welche sich beide in der Samm-
lung des Beamten, Lehrers und Privatgelehrten Osman Nuri Ergin (1883-1961) 
befinden.61 Die Handschriften haben einen Umfang von 42 Folio (AK O.E. 395) 
beziehungsweise 41 Folio (AK O.E. 527/2), sind also beide wesentlich kürzer als 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye. Keine der beiden Handschriften enthält Benutzerspu-
ren oder Informationen zum Entstehungskontext.  

Der Umfang von Fedāʾīs Werk spricht dafür, dass es sich um eine naẓīre eines 
bestimmten Abschnitts der Muḥammedīye handelt. Hierfür kommen zwei Kasiden 
aus der Muḥammedīye in Frage, welche als hervorragende Beispiele für Yazıcıoġlıs 
Dichtkunst und Belege seiner Nähe zum Propheten galten: die Ḳaṣīde fī Medḥ-i 

                                                                                          
57  Zur Biographie Gölpınarlı 1931, 304f. Transkription und Faksimile der Handschrift Atatürk 

Kitaplığı OE 395 in der Lizentiatsarbeit von Mine Şahin, Abdürrahim Fedâî’nin Kasîde-i 
Nûniyyesi, Sakarya Üniversitesi 2009, vgl. http://www.scribd.com/doc/32357593/Abdurrahim- 
Fedai-nin-Kaside-i-Nuniyyesi-transkripsiyon-nesre-ceviri-inceleme-253430 (10.9.2014).  

58  Eine kurze Biographie findet sich bei Gölpınarlı 1931, 304.  
59  Siehe Colin Imber, „Malāmatīya, Ottoman Turkey,“ EI2, 6 (1991), 223f., und [Redaktion 

DİA], „Melâmiyye,“ DİA, 29 (2004), 29-35. 
60  Gölpınarlı 1931, 306. Çelebioğlu gibt diese These wieder, konnte diese aber nicht überprü-

fen, da er keine Handschrift des Werkes auffinden konnte, Çelebioğlu 1996, 1, 189. 
61  Zu Osman Nuri Ergin siehe „Ergin, Osman Nuri,“ DBİA, 3, 180 (ohne Verfasser). Ergin 

war 1924 an der Gründung der Stadtbibliothek Istanbul (Belediye Kütüphanesi, seit 1981 
Atatürk Kitaplığı) beteiligt. Vgl. Havva Koç, „Atatürk Kitaplığı,“ DBİA, 1, 385. Heute be-
findet sich Ergins Handschriftensammlung im Atatürk Kitaplığı in Istanbul. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 223 

Nebī („Kaside zum Prophetenlob“) und die Ḳaṣīde-i İlāhīye („Göttliche Kaside“).62 
Beide sind im Versmaß hezec geschrieben und reimen auf den Buchstaben nūn. 
Fedāʾīs Werk ist im selben Versmaß geschrieben und auf den Endreim auf nūn 
verweist schon der Titel Ḳaṣīde-i Nūnīye. Formale Übereinstimmungen zwischen 
der Muḥammedīye und Fedāʾīs Werk sind also vorhanden. Die Wahl des Endreims 
auf nūn könnte theoretisch auch einen Bezug zur Buchstabenmystik haben, doch 
ergeben sich aus Fedāʾīs Werke keine konkreten Anhaltspunkte dafür.63 

Inhaltlich lässt sich – abgesehen von der Tatsache, dass es sich sowohl bei 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye als auch bei Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye um Lehrgedichte 
handelt – kein direkter Bezug zu Yazıcıoğlıs Muhammediye herstellen. Es handelt 
sich bei der Ḳaṣīde-i Nūnīye um ein ethisches Lehrgedicht zur Unterweisung von 
Adepten der Melāmetīye.  

Der zeitliche Abstand zwischen Yazıcıoġlı Muḥammeds Muḥammedīye und 
Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye ist wesentlich größer als im Fall der beiden anderen naẓīre-
Texte. Da Fedāʾīs Text im 19. Jahrhundert entstand, sind darin enthaltene sprach-
liche Charakteristika des Altosmanisch-Türkischen auffälliger als in den Texten der 
Zeit um 1500. Die Anzahl solcher Archaismen ist allerdings auch geringer. Im Fall 
der Ḳaṣīde-i Nūnīye stellt sich jedenfalls die Frage, ob sprachliche Charakteristika 
des Altosmanisch-Türkischen als Bezug auf die Muḥammedīye und damit als Teil 
des Konzepts „naẓīre“ interpretiert werden können oder ob sie schlicht einem 
sprachlichen Modus „religiöser Text“ entsprechen. 

Lexik: Altosmanisch-türkische Lexeme in Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye: ḳamu („alle“): AK O.E. 395, 

14a: ne kim ḳamu ẕürre ve bilcümle ḳamu eflāk; ḳanġı („welche“): AK O.E. 395, 2a: ḳanġı ilāhī yüzlerle 
ėdelim tesbīḥ ve taḳdīs; ḳanı („welche“): AK O.E. 395, 2a: ḳanı diller ėder tesbīḥ ḳanı gözler görür vechiŋ. 

Morphologie: Fehlen des pronominalen n bei den Personalpronomen 3. Pers. Pl., z. B. bular 
statt bunlar; AK O.E. 395, 3b: olardır muẓahhar dilber olardır cümleye perver; AK O.E. 395, 5a: bu-
lar ehl-i fenā olmuş; Suffix -Üb als finites Verb (vor allem in der 3. Pers. Sg. –ÜbdÜr): AK O.E. 

395, 3b: ėdübdür cümlesin maṭrūd ki olmuş cümle kāfirān. Kohortativ/Optativ 1. Pers. Sg. -m/-Em 

statt -Eyİm: AK O.E. 395, 3a: ėdem ehl-i melāmetiŋ biraz vaṣfın ėdem tafsīr.  

Gölpınarlıs Aussage, dass es sich bei Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye um eine naẓīre von 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye handelt, ist insgesamt recht problematisch. Es ist meines 

                                                                                          
62  Vgl. etwa die Darstellung in den Kurzbiographien der lithographischen Muḥammedīye-

Drucke seit 1262 h. (1846), vgl. oben Abschnitt 2.5.7. Ḳaṣīde fī Medḥ-i Nebī: VGM 431/A, 
[120] (Doppelseite des Heilgenwunders, darum nicht entzifferbar); Çelebioğlu 1996, 2, 
171, Muḥammedīye 1285 h., 131f. Ḳaṣīde-i İlāhīye: VGM 431/A [318f.]; Çelebioğlu 1996, 2, 
589f.; Muḥammedīye 1285 h., 466 (im Druck ist der Abschnitt mit Ḳaṣīde-i Rabbānīye über-
schrieben und darum auch in der Kurzbiographie so benannt).  

63  Vgl. Cebecioğlu 20042, 487. İsmail Durmuş und Soner Gündüzöz, „Nûn,“ DİA 33 (2007), 
242f. Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı thematisiert in seinem Muḥammedīye-Kommentar im Zusam-
menhang mit den beiden Kasiden die Buchstabenmystik nicht, Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 305-
324 und 2, 545. An anderer Stelle schlägt İsmāʿīl Ḥaḳḳı aber durchaus immer wieder Inter-
pretation von Muḥammedīye-Versen im Kontext der Buchstabenmystik vor.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 224 

Erachtens nur schwer zu rekonstruieren, ob das Werk von Lesern tatsächlich als 
naẓīre von Yazıcıoġlıs Muḥammedīye wahrgenommen wurde. Offen muss ange-
sichts der wenigen vorliegenden Handschriften auch bleiben, wie der Text in 
Melāmetīye-Kreisen – oder auch außerhalb – genutzt wurde.  

4.2.4 Āmidī Aḥmeds Mürşid-i Pend  

Die bisher angeführten Beispiele zeigen, dass die Frage, unter welchen Vorausset-
zungen Nutzer in einem Werk einen Bezug zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye sahen 
und das betreffende Werk als naẓīre identifizierten, noch einer genaueren Abklä-
rung bedarf. Daran knüpft sich direkt die Frage an, wie stark die Muḥammedīye 
Autoren religiöser Literatur generell präsent war und als Vorbild für Werke diente, 
welche nicht im engeren Sinn als naẓīre verstanden wurden. Zu diesem Thema 
gibt es praktisch keine Vorarbeiten, es soll im Rahmen meiner Studie aber aufge-
zeigt werden, welche Relevanz die Beantwortung dieser Fragen hat, wenn es darum 
geht, die Rezeptionsprozesse der religiösen türkischen Literatur des 15. Jahrhun-
derts in späteren Jahrhunderten – insbesondere in der Zeit nach 1700 – in einem 
größeren Kontext zu verstehen. Zu diesem Zweck soll hier eine naẓīre-Dichtung 
des 18. Jahrhunderts behandelt werden, welche auf den ersten Blick keinen Bezug 
zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye hat. 

Im Jahr 1159 h. (1747) schrieb Āmidī Aḥmedī (bzw. Āmidī Aḥmed oder Diyār-
bekirli Aḥmed)64 sein Werk Mürşid-i Pend, welches auch als Aḥmedīye bekannt 
wurde.65 Es hat im mir vorliegenden Druck von 1280 h. einen Umfang von 482 
Seiten. In der Einleitung bezeichnet Āmidī Aḥmedī sein Werk als naẓīre eines 
Werkes des 15. Jahrhunderts, des Pend-i Ricāl von einem Autor namens Mürīdī:  

Muvaḥḥid ḳullarından Aḥmedīdür  Diyār-i Bekir şehri Āmidīdür. 
Mürīdī dėdi bir pend ibtidādan  ki on sekiz ḥikāyet aldum andan. 
Görünce anı geldi bu ḥaḳīre  Naṣīb olsa buŋa ḳılsam naẓīre.66 

Aḥmedī gehört zu den Knechten, welche die Einheit und Einzigkeit Gottes bezeugen. 
Er ist aus Āmid, der Stadt im Land der Bekir [Diyār-i Bekir = Diyārbekir]. / Mürīdī 
sprach zu Urzeiten67 einen Rat aus, so dass ich achtzehn Erzählungen von ihm erhalten 
habe. / Als ich sie sah, dachte ich mir: „Wenn es denn Schicksal ist, so will ich eine naẓī-
re schreiben.“  

                                                                                          
64  Datierung im Text durch ebced-Zahlen, Mürşid-i Pend 1280 h., 481: Pend yaŋa tārīḫ dėnildi 

Aḥmedī/Raḥmetiyle bul cenānı sermedi [=1159]. Āmid ist der alte – im 18. Jahrhundert noch 
geläufige – Name der Stadt Diyārbekir/Diyarbakır. Vgl. Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-
1898, 1, 365, wo Āmid als „alter Name“ (ism-i ḳadīm) der Stadt Diyārbekir bezeichnet und 
auf den Eintrag „Diyārbekir“ verwiesen wird (Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 3, 
2202f.). Im Druck ist der Name allerdings fälschlich als Āmedī vokalisiert, Kitāb-ı Mürşid-i 
Pend 1280 h., 3. Es gibt keinen Beleg dafür, dass der Autor das recht hohe Amt des āmedī 
in der osmanischen Finanzverwaltung hatte.  

65  Zum Autor vgl. Ünal 1999. 
66  Mürşid-i Pend 1280 h., 3. 
67  Wörtlich: „am Anfang“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 225 

Abgesehen von Āmidīs naẓīre wurde Mürīdīs Pend-i Ricāl kaum rezipiert; der Au-
tor und sein Werk sind vor dem 20. Jahrhundert in der biographischen und bi-
bliographischen Literatur nicht belegt.68 Außerdem konnte Atabey Kılıç, welcher 
2005 eine Edition des Pend-i Ricāl herausgab, lediglich vier Handschriften des 
Werkes auffinden.69 Āmidī wählte für seine naẓīre also offensichtlich ein Werk, 
welches nicht einmal annähernd so stark rezipiert und genutzt wurde wie die in 
meiner Studie untersuchten Werke. Im Gegensatz zur Vorlage, Mürīdīs Pend-i 
Ricāl, fand Āmidīs Mürşid-i Pend eine wesentlich weitere Verbreitung: Es ist in ei-
ner größeren Zahl von Handschriften überliefert und wurde nach 1280 h. (1863) 
mindestens zehn Mal lithographisch gedruckt.70 

Obwohl es also zunächst keinen Bezug zwischen Aḥmedīs Mürşid-i Pend und 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye gibt, wurde ein solcher in der Rezeption durchaus herge-
stellt. Beispielsweise ist das Werk im Kolophon des Drucks von 1280 h. – trotz der 
Eigensignatur in der Einleitung – fälschlich Yazıcıoġlı Muḥammeds Bruder, Aḥ-
med Bīcān, zugeschrieben. Die Aḥmedīye – also Āmidī Aḥmedīs Mürşid-i Pend – 
wird auch in der Sekundärliteratur mehrfach in einem Zug mit der Muḥammedīye 
und anderen Werken meines Quellenkorpus genannt.71 Auch in Bibliothekskata-
logen ist Āmidī Aḥmeds Mürşid-i Pend gelegentlich fälschlicherweise Aḥmed 
Bīcān zugeschrieben.72  

Wie bereits im Fall der naẓīre-Dichtungen zur Muḥammedīye lassen sich auch 
bei einem Vergleich des Mürşid-i Pend mit der Vorlage, Mürīdīs Pend-i Ricāl, auf 
den ersten Blick keine formalen oder inhaltlichen Bezüge erkennen. Die Frage, ob 
Nutzer des 18. Jahrhunderts einen Text, welcher in sekundären Quellentexten wie 
der ṭabaḳāt- beziehungsweise teẕkire-Literatur keinerlei Niederschlag gefunden hat-
te, als Vorlage der Paralleldichtung erkennen konnten, muss an dieser Stelle oh-
nehin offen bleiben. Āmidī Aḥmeds Mürşid-i Pend ist vor allem deshalb als naẓīre 
des Pend-i Ricāl erkennbar, weil der Autor selbst darauf verweist. 

Was an Āmidī Aḥmeds Mürşid-i Pend auffällt, ist die große Zahl spezifisch alt-
osmanisch-türkischer sprachlicher Charakteristika. Es ist darum auf die Frage zu-

                                                                                          
68  Kılıç 2005, 29. 
69  Kılıç 2005, 36-40. 
70  Özege 1971-1979, 1, 25, listet zehn Drucke auf. In der Süleymaniye-Bibliothek, Istanbul, 

und in dem Katalog der Türkischen Nationalbibliothek (http://www.yazmalar.gov.tr; 
10.9.2014) konnte ich elf Handschriften des Mürşid-i Pend nachweisen: MK A 1882 (1200 
h.); MK A 8226 (1254 h); MK A 6930 (1262 h.); Kastamonu İHK, 37 Hk 898 (1281 h.); 
MK B 598 (1304 h.); MK A 784 (vor 1280 h.); Amasya İHK 05 Gü 154, (o. D.); Edirne 22 
Sel 1538 (o. D.); MK Elazığ Ağın İHK 23 Ağın 31 (o. D.); Konya 42 Kon 5380/3 (o. D.); 
MK B 1056 (o. D.); MK B 1085 (o. D.); MK A 8306 (o. D.); MK B 1048 (o. D.); MK A 
7006 (o. D.); MK A 6783/1 (o. D.); Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma D. No. 795 (o. D.); SK 
Hacı Mahmud Ef. 1679 (1309 h.). 

71  Vgl. Uçman 1996 20032, 11; Ahmet Yaşar Ocak „Evliya Menakıbnameleri,“ in: TET 1, 608.  
72  Falsche Zuschreibungen an Aḥmed Bīcān etwa im Katalog http://www.yazmalar.gov.tr 

(10.9.2014): Kastamonu İHK 37 Hk 898, 1281 h. (1863); Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma 
D. No. 795, o. D.; Konya 42 Kon 5380/3, o. D.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 226 

rückzukommen, ob diese Charakteristika generell zu einem sprachlichen Modus 
„religiöse Literatur“ gehörten, oder konkret als Bezug auf die Vorlage der naẓīre zu 
interpretieren sind. Im Mürşid-i Pend schließen diese altosmanisch-türkischen Cha-
rakteristika Lexik, Morphologie und Orthographie ein:  

Lexik: Āmidī Aḥmed verwendet in Mürşid-i Pend spezifisch altosmanisch-türkische Lexeme: 

Druck 1280 h., 14, bay [bay ist hier in einer Randglosse erklärt: bay bi-maʿnā bey, emīr („bay im 

Sinn von Herr, Herrscher“)]; Druck 1280 h., 67, gökçek [auch an dieser Stelle durch eine Rand-

glosse erklärt: gökçek güzel dėmekdir („gökçek heißt schön“). Es fällt auf, dass gökçek hier im Ge-

gensatz zu Muḥammedīye oder Envār el-ʿĀşıḳīn erklärt wird. Die Randglosse im Mürīd-i Pend-

Druck scheint auf den ersten Blick dafür zu sprechen, dass das Wort für den Leser Mitte des 

19. Jahrhunderts erklärungsbedürftig war. Es ist aber nicht auszuschließen, dass sich diese 

Worterklärung weitgehend zufällig im Druck findet, etwa weil sie sich als Randglosse in der 

Handschrift fand, welche als Vorlage diente. Die Glosse könnte dann auf ein individuelles Be-

dürfnis eines Kopisten, Besitzers oder Lesers zurückgehen.]; Druck 1280 h., 11, kişi in der Be-

deutung „Mann“: var idi bir ʿavretiyle bir kişi („es gab eine Frau und einen Mann“);73 Druck 

1280 h., 200 und 206: yeğrek („besser“).  

Morphologie: In Āmidī Aḥmeds Text finden sich altosmanisch-türkische Morpheme wie das 

Futursuffix auf –İsEr: Druck 1280 h., 3 und 8, olısar; Druck 1280 h., 140, geliser. Hinzu kommt 

der Imperativ auf –Gİl: Druck 1280 h., 11, diŋlegil und eylegil; Druck 1280 h., 217, yarlıġaġıl. 
Das Suffix –Üb kennzeichnet ein finites Verb: Druck 1280 h., 200, bildiribdir; Druck 1280 h., 

200, olupsan. Charakteristisch für das Altosmanisch-Türkische ist auch das Konverb auf –ÜbEn:  

Druck 1280 h., 137 und 211, aluban. 

Die Vokalisierung zeigt, dass als Personalsuffix 1. Pers. Sg. des Aorist –Em verwendet wird; die 

Personalsuffixe 1. Pers. Sg. –vEn und –İn kommen hingegen nicht vor: Druck 1280 h., 200, 

unudıram; ebenso bei der Vergangenheit –mİş: Druck 1280 h., 202, olmışam; Druck 1280 h., 

224, gelmişem (كلَمِشَم). 

Orthographie: Im Druck des Mürşid-i Pend lassen sich – wenn auch nur in seltenen Fällen – 

defektive Schreibungen von Vokalen im Auslaut – auch vokalischen Suffixen – belegen. Dies 

kommt vor allem beim Possessivsuffix 3. Pers. Sing. Vor. Vgl. etwa Druck 1280 h., 139, līki74 
anıŋ nice dürlü ʿaybı var ( عَيْبِ وَارْ ليَْكِ اَنِكْ نيٖجَه دُرْلوُ  ); ebenso Druck 1280 h., 146, bu ḥükūmet şuġlı bir 
deryā misāl ( شُغْلِ بِرْ دَريٰا مِثاَلْ بوُ حُكُومَتْ  ).  

In einigen Fällen entspricht die Defektivschreibung von Vokalen im Inlaut nicht der mittel- 

oder neuosmanischen Gewohnheit: Druck 1280 h., 136 und 139, ayaġı ( ٖاٰيغَى) und ḳulaġı ( ٖقُولغَى).  
Auffällig ist im Mürşid-i Pend-Druck auch die Varianz bei der Schreibung des Dativs: 1. Dativ 

mit elif (vor allem nach Possesivsuffix 2. Pers. Sg.): Druck 1280 h., 4, raḥmetiŋe ( َرَحمَْتِكا) und  

                                                                                          
73  Laut Ayverdi 2006, 2, 1715, ist kişi in der Bedeutung „Mann“ – zur Bezeichnung des Ge-

schlechts – altosmanisch-türkisch bzw. dialektal. 
74  Die Vokalisierung von līk entspricht auch nicht dem neuosmanisch-türkischen Usus. Bei 

dem auslautenden i (līki) handelt es sich um einen Sprossvokal aufgrund des Versmaßes. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 227 

cennetiŋe (  َّ تِكاَ جَن ); Druck 1280 h., 305, Zeile 1, ḫāliḳiŋe (خالقكا). 2. Dativ mit he: Druck 1280 h., 

305, Zeile 10, ḫāliḳa (خَالِقَه).  
Es lassen sich auch verschiedene Varianten bei der Schreibung des Nasals ŋ im Genitivsuffix 

und im Personalsuffix 2. Pers. Sg. belegen: Geläufig ist die Schreibung mit kef. In einigen Fäl-

len lässt sich aber auch die Schreibung mit nūn zu finden: Druck 1280 h., 3, geldin ( ْكلَْدٖين) und 

ḳoydun ( ْقُويدُْون). Druck 1280 h., 200, cümle eşyānın ʿadedin bilürem ( يٰانِنْ عدََدٖينْ  لَه اَشـْ  .( بِيلوُرَمْ جمُْ

Unüblich ist die Schreibung eşyānın ( ْيٰانِن  Der üblichen Schreibung entspricht der verkürzte .(اَشـْ

Akkusativ ʿadedin ( ْعدََدٖين). Möglicherweise wurden die beiden Kasus verwechselt. Auch die 

Verwechslung des Possessivsuffixes 2. Pers. Sg. mit dem Possessivsuffix 3. Pers. Sg. ist belegt: 

Druck 1280 h., 201, ḥürmetine (3. Pers. Sg. َحُرْمَتِنه) fälschlich für ḥürmetiŋe (حُرْمَتِكَه).  

Die Übersicht zeigt, dass im Druck von Āmidī Aḥmeds Mürşid-i Pend nicht nur 
Lexik und Morphologie, sondern auch die Orthographie vom Osmanisch-
Türkischen des 18. oder 19. Jahrhunderts abweichen. Sie unterscheiden sich dies-
bezüglich von den Drucken der Envār el-ʿĀşıḳīn und der Muḥammedīye, in wel-
chen die Lexik und Morphologie der Sprache des 15. Jahrhunderts weitgehend 
erhalten ist, während die Orthographie an die des 19. Jahrhunderts angeglichen 
wurde.75 Ein bewusster Einsatz dieser sprachlichen Charakteristika als Modus „re-
ligiöse Literatur“ ist im Mürşid-i Pend deshalb sehr wahrscheinlich. Offen bleiben 
muss jedoch die Frage, ob der sprachliche Modus „religiöse Literatur“ als archai-
sche Sprache verstanden wurde.  

Bisher liegen keine Anhaltspunkte vor, welche eine Antwort auf die Frage erlau-
ben, ob die falsche Zuschreibung des Mürşid-i Pend an Aḥmed Bīcān ursprünglich 
auf den geläufigen alternativen Titel des Werke – Aḥmedīye – zurückgeht oder ob 
umgekehrt eine bereits sehr verbreitete falsche Zuschreibung zum alternativen Ti-
tel Aḥmedīye führte. Der Titel Aḥmedīye und die falsche Zuschreibung hängen je-
denfalls zusammen. Es stellt sich aber darüber hinaus die Frage, ob der sprachli-
che Modus „religiöse Literatur“ so stark mit einem der am weitesten verbreiteten 
religiösen Werke des 15. Jahrhunderts, Yazıcıoġlıs Muḥammedīye, assoziiert wurde, 
dass auch dieser zur Zuschreibung an dessen Bruder beitrug. 

4.2.5 Die Muḥammedīye als Vorbild für spätere Prophetenbiographien 

Çelebioğlu führt in seiner Studie fünf Prophetenbiographien (siyer en-nebī) in tür-
kischen Versen auf, welche er als „Werke vom Typus Muḥammedīye“ (Muhammediye 
tipindeki eserler) bezeichnet.76 Anhand eines dieser Werke soll exemplarisch der 
Frage nachgegangen werden, wie sich der „Typus Muḥammedīye“ eingrenzen lässt. 
Es handelt sich um das nicht datierte und als Siyer en-Nebī betitelte Werk eines 

                                                                                          
75  Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.3 und 3.3.3.3. 
76  Çelebioğlı 1996, 1, 197ff.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 228 

nicht identifizierbaren Dichters namens ʿAbdurraḥmān.77 Von dem Werk sind 
drei lithographische Drucke bekannt.78  

Die Thematik „Prophetenbiographie“ ist so geläufig, dass sich allein darin kein 
Bezug zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye erkennen lässt. Formal gibt es abgesehen da-
von, dass das Werk in Versen geschrieben ist, keine Gemeinsamkeit mit der 
Muḥammedīye – bei ʿAbdurraḥmāns Werk handelt es sich um ein mesnevī; dieses 
ist aber nicht durch wechselnde Versmaße oder Endreime (ḳāfīye) gegliedert. Auf-
fällig sind wiederum sprachliche Charakteristika, d. h. die bekannten spezifisch 
altosmanisch-türkischen Lexeme und Morpheme. Unabhängig von der Frage, 
wann der Text entstanden ist, wurden diese sprachlichen Charakteristika – zumin-
dest von den Nutzern des Drucks im 19. Jahrhundert – mit großer Wahrschein-
lichkeit als Modus „religiöse Literatur“ interpretiert. Es gibt keine Belege, dass die-
se mit Yazıcıoġlıs Muḥammedīye in Verbindung gebracht wurde: 

Lexik: In ʿAbdurraḥmāns Siyer en-Nebī lassen sich die folgenden spezifisch altosmanisch-

türkischen Lexeme belegen: Lithographie 1331 h., 265, und 493: uş („also“); Lithographie 1331 

h., 263: uşda („also“ = işte); Lithographie 1331 h., 667: ṭamu („Hölle“). Lithographie 1331 h. 

264: ḳamu („alle“). Lithographie 1331 h., 262: gökçek („schön“); 1331 h. 263: ḳayġulu („besorgt, 

beunruhigt“); Lithographie 1331 h. 262 und 264: ḳaḳımaḳ, ḳaḳıdı (قاَقِيدِى und ققَِيدِى) („zornig 

sein, sich ärgern“).  

Morphologie: Zu den spezifisch altosmanisch-türkischen Morphemen gehören das Futursuffix 

auf –İsEr: Lithographie 1331 h., 493: Uş bugün yarın dügün olısar / ol laʿīn andan murādın alısar; 
Lithographie 1331 h., 263: ḳılısar; das Konverb –ÜbEn: Lithographie 1331 h., 264: dönüben; 

Lithographie 1331 h., 264: alıban; der Imperativ –Gİl: Lithographie 1331 h., 263, 4: ḳılġıl; Li-

thographie 1331 h., 263: olġıl; das Hilfsverb „sein“ 3. Pers. Sg. auf -dUrUr: Lithographie 1331 

h., 138 und 262: Optativ/Kohortativ auf –Am: Lithographie 1331 h., 263: olam.  

Morphologie in Orthographie: Personalsuffix am Aorist und Perfekt sowie als Hilfsverb 

„sein“ ist –Em: Lithographie 1331 h., 262: dilerem ( ْدِيلرََم); Lithographie 1331 h., 262: ḳıy-
mamışam; Lithographie 1331 h., 263: ben ʿAlīyem murteżā. 

Die Texte haben höchstens einen vagen Bezug zu den Werken der Brüder 
Yazıcıoġlı. In der Forschungsliteratur werden diese oft als Prototypen populärer re-
ligiöser Dichtung in türkischer Sprache verstanden und entsprechende Bezüge 
konstruiert. Wir haben in den besprochenen Beispielen allerdings signifikante Be-
lege dafür, dass es in der Tat den Modus „religiöse Sprache“ gab, welcher einen fe-
sten Fundus von Archaismen beinhaltete. Auffällig ist jedoch, dass es wegen der 

                                                                                          
77  Çelebioğlu 1996, 1, 199. Der Autor ʿAbdurraḥmān starb vermutlich vor der Vollendung 

des Werkes, denn sein Name findet sich lediglich am Ende des ersten Bandes in einem 
Nāẓım-ı merḥūmuŋ tażarruʿıdır („Flehen des Autors zu Gott“) betitelten Abschnitt. Am En-
de des Werkes fehlt hingegen ein Epilog bzw. eine Namensnennung; vgl. Siyer-i Nebī 1294 
h., 345, und Siyer en-Nebī 1331 h., 361.  

78  Çelebioğlu 1996, 1, 199, benutzte einen Druck aus dem Jahr 1308 h. Diesen konnte ich 
nicht einsehen. Mir liegen allerdings zwei Drucke aus den Jahren 1294 h. und 1331 h. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 229 

vagen Assoziationen sowohl in Handschriften als auch in Drucken des 19. Jahr-
hunderts zu falschen Zuschreibungen kam.  

4.2.6 Tatarische Muḥammedīye-Parodien 

Sigrid Kleinmichel erwähnt drei Gedichte des tatarischen Dichters Gabdullah Tu-
qaj (ʿAbdullāh Tuḳay, 1886-1913), in welchen dieser Yazıcıoġlıs Muḥammedīye 
parodiert.79 Auf die Muḥammedīye verweist der Autor meist schon im Titel der 
Gedichte. Zum Teil thematisieren die Parodien eine generelle Religionskritik, etwa 
wenn der Autor in Tukajs Parodie den Auftrag, die Muḥammedīye zu schreiben, 
nicht vom Propheten Muḥammad im Traum erhält, sondern in einer Wirtshaus-
szene Ḥūrīs, Paradiesknaben und den Erzengel Rıżvān sieht. Zum Teil diente die 
Referenz auf die Muḥammedīye auch einfach dazu, die zaristische Zensur zu über-
listen, etwa wenn nach der Auflösung der ersten Duma ein Gedicht „Für die Frei-
heit“ (Ḥörrīyätä) wegen der Zensur unter dem Titel „Aus der Muḥammedīye“ 
(Möḥämmädīyädän) publiziert wurde.80 Vergleichbare politische Instrumentalisie-
rungen der Muḥammedīye konnte ich im Osmanischen Reich nicht nachweisen, 
obwohl die satirische Presse im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts durchaus mit 
den literarischen Gattungen „der Vorväter“ – etwa unter der Rubrik Be-ṭarz-ı ḳu-
demā („Aus den Gedichten der Vorväter“)81 – arbeitete. Die Satiriker in Istanbul 
bezogen sich dabei aber eher auf die dīvān-Literatur als auf religiöse Dichtung. 

4.2.7 Zwischenfazit  

Naẓīre-Dichtungen lassen sich von den drei untersuchten Werken nachweisen; die-
se unterscheiden sich jedoch sehr stark voneinander. Im Fall von Yūnus Emres 
Dīvān sind Imitationen bekannt, welche allerdings von der Forschung noch nicht 
bearbeitet sind. In diesem Zusammenhang ist vor allem auch noch zu untersu-
chen, inwieweit der Umstand, dass es sich beim Korpus von Yūnus Emres Dīvān 
um eine offene Sammlung handelt, einen Einfluss auf die Entstehung und Über-
lieferung von naẓīre-Texten hatte. Auch bei Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt han-
delt es sich um einen offenen Text, und auch zu diesem Werk gibt es zahlreiche 
naẓīre-Dichtungen. Mazıoğlu hat nachgewiesen, dass Passagen aus naẓīre-Dichtun- 
gen in Handschriften von Süleymān Çelebis Werk Eingang fanden. Dadurch ist 
die Grenze zwischen Textvarianz und naẓīre nicht immer klar zu ziehen. 

Im Gegensatz zu Yūnus Emres Dīvān und Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt ist 
die Textüberlieferung der Muḥammedīye sehr stabil; es ließen sich keine Belege da-
für finden, dass Verse aus naẓīre-Werken als Varianten Eingang in Muḥammedīye-

                                                                                          
79  Kleinmichel 2009, 81. 
80  Kleinmichel 2009, 81, und Friedrich 1998, 87 und 99f. 
81  Siehe etwa die Satirezeitschrift Aydede (1922), vgl. Heinzelmann 2004, 207-209. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 230 

Abschriften fanden. Es gibt drei Werke, welche vom jeweiligen Autor selbst oder 
in sekundären Quellentexten als naẓīre zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye bezeichnet 
werden. Auch diese unterscheiden sich stark voneinander. Zwei naẓīre-Dichtungen 
entstanden um 1500, also etwa fünfzig Jahre nach Yazıcıoġlıs Muḥammedīye. Yū-
sufs naẓīre hat den Anspruch, Yazıcıoġlıs Thematik in einer leichter verständlichen 
Sprache zugänglich zu machen. Von der Literaturkritik der teẕkire-Dichtung wurde 
dieses Werk gar nicht wahrgenommen. Im Gegensatz dazu findet Ḳāḍī Maḥmūds 
naẓīre Erwähnung in Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya und Kātib Çelebis 
Kašf aẓ-Ẓunūn – wenn auch in beiden Fällen mit einer negativen Kritik. Einen 
dritten Text brachte Gölpınarlı 1931 als naẓīre zu Yazıcıoġlıs Muḥammedīye ins Ge-
spräch: Fedāʾīs Ḳaṣīde-i Nūnīye aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Es ist 
allerdings schwierig zu beantworten, ob dieses Werk sich tatsächlich direkt auf 
Yazıcıoġlıs Werk bezieht, da in der türkischsprachigen religiösen Literatur des 18. 
und 19. Jahrhunderts formale und sprachliche Bezüge auf die altosmanisch-
türkische Literatur sehr verbreitet waren. 

Keines der naẓīre-Werke liegt gedruckt vor, und auch die sehr wenigen Hand-
schriften sprechen dafür, dass sie keine weite Verbreitung fanden. In mehreren Auf-
lagen gedruckt liegt jedoch Āmidī Aḥmedīs Mürşid-i Pend – eine naẓīre zu einem 
fast unbekannten Werk des 15. Jahrhunderts – vor. Naẓīre-Dichtung konnte also 
durchaus auch Erfolg haben. Es muss aber in diesem Fall offen bleiben, welchen 
Anteil die falsche Zuschreibung des Werkes an Aḥmed Bīcān für den Erfolg hatte.  

4.3 Kommentare (şerḥ) 

Kommentarliteratur macht einen großen Teil der religiösen Literatur im Osmani-
schen Reich aus. Kommentiert wurden zum größten Teil Texte in arabischer Spra-
che.82 Nur sehr wenige Werke in der Volkssprache Türkisch wurden als auslegungs-
würdig betrachtet. Bei diesen handelt es sich dabei größtenteils um Ṣūfī-Literatur. 
Zu diesen auslegungswürdigen Werken gehören, wie im Folgenden gezeigt wird, 
auch Texte meines Quellenkorpus. 

Die exegetischen Methoden, welche in den Kommentarwerken zu türkischer 
Ṣūfī-Literatur zur Anwendung kamen, sind sehr unterschiedlich: Einerseits gibt es 
Kommentare, welche aus allegorischen Auslegungen und assoziativen Verweisen 
auf Werke anderer Autoren bestehen. Andererseits existieren auch Kommentare, 
welche ein breites Spektrum an Methoden aus der Koranexegese übernehmen; das 
schließt lexikalische und grammatikalische Erklärungen, Erläuterungen zu er-
wähnten Personen und Orten, Kontextualisierungen von Aussagen des kommen-
tierten Autors und Exkurse sowie assoziative Einschübe ein. 

                                                                                          
82  Saraç 2007; Kara 2011; Claude Gilliot, „Sharḥ,“ EI2, 9 (1997), 317; Ömür Ceylan, „Şerh, 

Türk Edebiyatı,“ DİA 38 (2010), 565-568. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 231 

Eine Analyse von Kommentarliteratur kann, wie Florian Schwarz gezeigt hat, 
wichtige Erkenntnisse für die Art der Buchrezeption bringen.83 In seiner Studie 
untersucht Schwarz Kommentare und Hyperkommentare einer Exegetenfamilie – 
der Familie Ḥusaynābādī – zu Grundlagenwerken der Medrese-Literatur.84 Die 
Kommentarliteratur ist hier ein Beleg für eine intensive Beschäftigung mit den 
Texten über einen längeren Zeitraum während des 17. und 18. Jahrhunderts. 

4.3.1 Kommentare zu Yūnus Emres Çıḳdum bir erük ṭalına 

Yūnus Emres Gedicht Çıḳdum bir erük ṭalına („Ich stieg auf einen Zwetschgenast“) 
gehört zu den am häufigsten kommentierten Texten in türkischer Sprache.85 Es 
handelt sich bei dem Gedicht um eines jener Gedichte Yūnus Emres, in welchen 
dieser Lehren der islamischen Mystik durch paradoxe Aussagen und absurde Me-
taphern vermittelt, die als şaṭḥīyāt bekannt sind.86 Die şaṭḥīyāt sind eine bei Ṣūfīs 
verbreitete Gattung, welche aufgrund der Paradoxa und Metaphern naturgemäß 
besonders kommentierungsbedürftig war. Sowohl Yūnus Emres Gedicht Çıḳdum 
bir erük ṭalına als auch die Kommentare dazu stehen also in einer Tradition eines 
Genres der mystischen Literatur. Als Vorbild für die Yūnus Emre-Kommentare 
wurde schon mehrfach auf Rūzbihān Baqlīs (st. 606 h./1209) persischsprachigen 
Şarḥ-i Şaṭḥīyāt verweisen, in welchem dieser eine umfangreiche Sammlung von 
şaṭḥīyāt verschiedener Ṣūfī-Scheichs auslegt.87  

Es fällt auf, dass der Text von Yūnus Emres Gedicht in den verschiedenen 
Kommentaren stark variiert. Einerseits betrifft dies, wie auch aus den folgenden 
Beispielen hervor geht, den Wortlaut der einzelnen Verse. Andererseits variiert 
aber auch die Zahl und Reihenfolge der Verse.88 

Die Datierung und Zuschreibung des frühesten Kommentars zu Yūnus Emres 
Çıḳdum bir erük ṭalına geht auf eine Glosse in der Handschrift İÜ Nadir T 4015 zu-
rück.89 Bei dem in der Glosse genannten Autor „Şeyḫzāde“ handelt es sich mit ei-
niger Wahrscheinlichkeit um Şeyḫzāde Muṣliḥüddīn (st. 950 h./1543).90 Dieser 
lehrte an verschiedenen Medresen und verfasste mehrere Kommentarwerke, darun-

                                                                                          
83  Schwarz 2010. 
84  Schwarz 2010, 152f. 
85  Pekolcay und Sevim 1991, 12; Tatcı 2008, 103-292; Saraç 2007, 128. 
86  Tatcı 2008, 5, 6-22.  
87  Pekolcay und Sevim 1991, 57-74; Tatcı 2008, 5, 14. Zu Rūzbihān und seinem Werk siehe 

Süleyman Uludağ, „Şerh-i şathiyyât,“ DİA 38 (2010), 568f.; Nazif Hoca, „Baklî,“ DİA 4 
(1992), 545-547 ; Corbin 1966 ; Louis Massignon, „La vie et les oeuvres de Rūzbihān 
Baqlī,“ Studia orientalia Ioanni Pedersen, septuagenario A.D. VII id. nov. anno MCMLIII a col-
legis discipulis amicis dicata, Kopenhagen 1953, 236-249. 

88  Zur Varianz der Texte Yūnus Emres auf struktureller und sprachlicher Ebene vgl. oben Ab-
schnitt 3.2.1.2 und 3.2.1.3. 

89  Vgl. Pekolcay und Sevim 1991, 34. Keine Autopsie der Handschrift İÜ Nadir T 4015.  
90  Yakıt 2002, 37; Tatcı 2008, 5, 114.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 232 

ter befinden sich sowohl Kommentare zu gelehrter Literatur, wie etwa al-Bayḍāwīs 
Anwār at-Tanzīl, als auch Prophetenlobdichtung wie etwa al-Būṣīrīs Qaṣīdat 
al-Burda.91 Vorausgesetzt die Zuschreibung stimmt, handelt es sich dabei um den 
mit Abstand ältesten Kommentar zu einem Werk in türkischer Sprache. Erst im 17. 
Jahrhunderts entstanden vergleichbare Kommentarwerke und auch weitere Kom-
mentare zum selben Gedicht Yūnus Emres.92 

Von dem Şeyḫzāde zugeschriebenen Yūnus Emre-Kommentar sind drei Hand-
schriften bekannt.93 Die erste gedruckte Fassung des Werkes ist die Ausgabe von 
Pekolcay und Sevim aus dem Jahr 1991.94 Zahlenmäßig lässt sich das in etwa mit 
der Verbreitung der im vorausgehenden Abschnitt besprochenen naẓīre-Texte ver-
gleichen. 

Şeyḫzādes exegetische Methoden sollen anhand eines kurzen Ausschnitts be-
sprochen werden. Es handelt sich um die ersten Sätze zum ersten Vers des Ge-
dichtes:  

Meẕkūr ġazelüŋ evvelinde bu beyt-i ʿacīb buyurub eyitmiş ki: 

Çıḳdum erük dalına anda yėdüm üzümi  Öküz ıṣṣı bana bir uġurladuŋ ḳozumı 

dėdügi beytüŋ maʿnāsı ve sırrı biz bendeye şöyle lāyıḥ oldı kim Ḥażret-i Yūnusuŋ erük dalından 
bu maḥalde murādı şecere-i rūḥdur. Üzüm dėdüginden murādı şarab-ı vaḥdetdür. Kemā ḳāla 
’llāhü taʿālā: يمٍ ۞ عَيْناً يسُْقوَْنَ مِنْ رَحِيقٍ مخَتُومٍ ۞ حِتاَمُهُ مِسْكٌ وَفيٖ ذٰلِكَ فلَيَْتنَاَفسَِ المُْتَناَفِسُونَ ۞ وَمِزَاجُهُ مِنْ تسَْن
بوُنَ  بُ بهِاَ المُْقَرَّ  Ve öküz dėdüginden murādı kendü vücūd-ı merkebidür.95 . يشرََْ

Zu Beginn des besagten ġazels sagt er den folgenden erstaunlichen und verwunderlichen 
Vers: 

Ich stieg auf einen Zwetschgenast und aß dort Trauben. / Der Ochsenhalter meinte zu 
mir: „Geleitest du meine Walnuss auf die Reise?“ 

Die Bedeutung und das Geheimnis des Verses sind nach Meinung dieses Knechtes 
[Şeyḫzāde], dass Yūnus hier mit dem Zwetschgenast den Baum der Seele meint. Wenn 
er von Trauben spricht, so meint er den Wein der Einheit, wie Gott – erhaben ist er – 
sagt: „Erlesener Wein wird ihnen ausgeschenkt, / dessen Siegel Moschus ist – und um 
das sollen sie wetteifern. / Das ihm beigemischte Wasser ist Tasnīm, / eine Quelle aus 
der die „Nahestehenden“ trinken.“96 Und wenn er vom Ochsen spricht, so meint er sei-
ne eigene Reittier-Existenz. 

Şeyḫzāde legt Yūnus Emres Text allegorisch aus. Er interpretiert die einzelnen Be-
griffe und verweist darauf, was der Autor mit einer bestimmten Formulierung be-
absichtigt (Yūnusuŋ …dan murādı …dur; „Yūnus beabsichtigt mit…“). Er zeigt da-

                                                                                          
91  Erdoğa Baş, „Şeyhzâde,“ DİA, 39 (2010), 97f. Baş listet insgesamt 13 Kommentarwerke 

auf; darunter befindet sich allerdings nicht der Yūnus Emre-Kommentar. 
92  Tatcı 2008, 103-292; Saraç 2007, 128. 
93  SK Esad 1461, o. D.; İÜ Nadir T 4015, 66b-98b, o. D.; MK A 1983, o. D. 
94  Pekolcay und Sevim 1991, 77-136, eine weitere Transkription in Tatcı 2008, 5, 105-113. 
95  Pekolcay und Emine 1991, 84, und Tatcı 2008, 5, 120. (Offensichtliche Fehler des Koranzi-

tats wurden von mir korrigiert.) 
96  Sure 83, 25-28, Übers. Hartmut Bobzin 2010, 553. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 233 

bei Bezüge auf den Koran auf. Die allegorische Auslegung wird von Şeyḫzāde wei-
ter verfolgt, indem er den „offenbaren“ (ẓāhir) und den „verborgenen“ (bāṭın) Sinn 
des Verses erklärt und ausführlich auf die Beziehung des Ṣūfīs zu Gott eingeht.  

Der Dichter und Ḫalvetīye-Scheich Niyāzī Mıṣrī (st. 1105/1694) legt in seinem 
Kommentar zu Yūnus Emres Gedicht ebenfalls eine allegorische Exegese vor.97 
Sein Yūnus Emre-Kommentar fand mit Abstand die weiteste Verbreitung. Er liegt 
in zahlreichen Handschriften vor und findet sich im 19. Jahrhundert auch als 
Marginalie in den lithographischen Drucken von Yūnus Emres Dīvān.98 Niyāzī 
Mıṣrī argumentiert ähnlich wie Şeyḫzāde, indem er zunächst auf die vom Autor 
beabsichtigte Bedeutung (murād) hinweist, um dann wiederum auf den offenba-
ren und den verborgenen Sinn einzugehen: 

Çıḳdum erük dalına anda yėdüm üzümi  Bostān ıṣṣı ḳaḳıdı dėr ne yėrsün ḳozumı 

Beyt-i evvelden murād oldur ki, her ʿamelüŋ şecerinüŋ bir dürlü semeresi olur. Ẓāhirde her meyve-
nüŋ bir dürlü şeceri olduğı gibi. Keẕālik, her ʿamelüŋ bir maḫṣūṣ āleti vardur, anuŋla ḥāṣıl olur. 
Meselā ʿilm-i ẓāhirüŋ ḥuṣūline âlet luġāt ve ṣarf ve naḥiv ve manṭıḳ ve ādāb ve kelām ve maʿānī 
ve uṣūl ve ḥadīs ve tefsīr ve ḥikmet ve ḥesāb ve heyʾetdür. Ve ʿilm-i bāṭın ḥuṣūline ālet evvelā ḫulūṣ-ı 
dāʾim ve mürşid-i kāmil nefesi ile ẕikr-i ber-devām ve ḳıllet-i taʿām ve ḳıllet-i kelām ve ḳıllet-i 
menām ve ʿuzlet ʿani l-enāmdır. Ve ʿilm-i ḥaḳīḳatuŋ ḥuṣūline ālet terk-i dünyā ve terk-i ʿuḳbā ve 
terk-i vücūddur. İmdi ʿazīz kuddise sırrühü erük ve üzüm ve ceviz ile şerīʿat ve ṭarīḳat ve ḥaḳīḳate 
işāret ėderler.99 

Ich stieg auf einen Zwetschgenast und aß dort Trauben. / Der Gartenbesitzer tadelte 
[mich]: „sag, was isst du meine Walnuss?“  

Mit dem ersten Vers meint er, dass der Ast einer jeden Arbeit eine Art von Früchten trägt – 
so wie in der offenbaren Welt jede Frucht ihren Ast hat, so benötigt man für jede Arbeit 
ein bestimmtes Werkzeug, mit welchem man sie bewältigt. Die Werkzeuge zum Erwerb des 
offenbaren Wissens (ʿilm-i ẓāhir) beispielsweise sind Lexikologie, Grammatik, Logik, Litera-
turwissenschaft, Theologie, Stilistik, Rechtswissenschaft, Ḥadīṯ-Wissenschaft, Koranexegese, 
Philosophie, Arithmetik und Astronomie. Die Werkzeuge zum Erwerb des verborgenen 
Wissens sind ständige Aufrichtigkeit, andauerndes Gottgedenken mit dem Atem des voll-
kommenen Scheichs, Fasten, Schweigen, Wachen und Klausur. Und die Werkzeuge zum 
Erwerb des wahren Wissens sind das Verlassen der Welt, das Verlassen des Jenseits und das 
Verlassen des Seins. Und der Heilige meint mit Zwetschge, Traube und Walnuss den Weg 
des Gläubigen, den Weg des Ṣūfīs und den Weg der Wahrheit.100 

                                                                                          
97  Mustafa Akşar und Ekrem Demirli, „Niyâzî Mısrî,“ DİA 33 (2007), 166-169 
98  Zwölf Handschriften sind in den Online-Katalogen der Milli Kütüphane (www.yaz 

malar.gov.tr, 10.9.2014) und der Stadtverwaltung Istanbul (http://application2.ibb.gov. 
tr/kitapkatalogu, 15.8.2011; Seite im September 2014 nicht zugänglich) zu finden: 1. MK 
A 1320; 2. MK A 2573/5 (Erwerb 1966); 3. MK A 3833/7 (Erwerb 1964); 4. MK A 
5360/398 (Erwerb 1984). 5. 37 Hk 3136/2 (Kastamonu İHK); 6. Köprülü T 14/1; 7. AK K. 
40/06; 8. AK K. 339/05; 9. AK Osman Ergin (O.E.) 145/01; 10. AK Osman Ergin (OE) 
314/15; 11. AK Osman Ergin (O.E.) 363/01; 12. Vat. Turco 252/3. Zu den Drucken Özege 
1971-1979, 5, 2099, und unten Abschnitt 3.2.1.4. 

99  Pekolcay und Emine 1991, 137-152, und Tatcı 2008, 5, 164. 
100  Tatcı 2008, 5, 164. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 234 

Zu den produktivsten Kommentarautoren der Zeit um 1700 gehörte Bursalı İsmā- 
ʿīl Ḥaḳḳı (1063-1137 h./1653-1725), dessen ausführlicher Muḥammedīye-Kommen- 
tar unten in Abschnitt 4.3.4 besprochen wird. İsmāʿīl Ḥaḳḳı war Gelehrter, Dichter 
und Scheich des Ṣūfī-Ordens der Celvetīye. Neben dem Muḥammedīye-
Kommentar Feraḥ er-Rūḥ sind seine bekanntesten Werke der Korankommentar Rūḥ 
al-Bayān und der Kommentar zu den ersten 738 Versen von Ǧalāl ad-Dīn Rūmīs 
Masnavī, welchen er Rūḥ-ı Mesnevī betitelte.101 Zu İsmāʿīl Ḥaḳḳıs kürzeren Kom-
mentarwerken gehört seine Auslegung von Yūnus Emres Gedicht Çıḳdum bir erük 
ṭalına. Die Zahl der belegten Handschriften von İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Yūnus Emre-
Kommentar ist etwas geringer als die des Kommentars von Niyāzī Mıṣrī.102 Außer-
dem lag das Werk erst mit der Ausgabe von Pekolcay und Sevim im Jahr 1991 in 
gedruckter Form vor.103 Im Vergleich zu den meisten anderen hier besprochenen 
Nachdichtungen und Kommentaren spricht die Zahl der Handschriften aber doch 
für eine gewisse Verbreitung des Werkes.104  

İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar legt Yūnus Emres Text wie die beiden zuvor be-
sprochenen Werke allegorisch aus. Daneben enthält sein Kommentar aber auch 
Exkurse mit Worterklärungen oder Hinweise zur Textkritik. Über die allegorische 
Auslegung hinaus wendet İsmāʿīl Ḥaḳḳı also exegetische Methoden an, welche ei-
ner islamischen Wissenschaftstradition entstammen. Bevor İsmāʿīl Ḥaḳḳı sich der 
allegorischen Auslegung des ersten Verses in Yūnus Emres Gedicht widmet, be-
ginnt er mit einem Exkurs zur Herkunft des Wortes bostān: 

Çıḳdum erük dalına anda yėdüm üzümi  Bostān ıṣṣı geldi eydür uġurladuŋ ḳozumı 

Bostān būsitānuŋ muʿarrebidür. Bū rāyıḥa-ı ṭayyibe ve sitān anuŋ menşeʿ ḥasebiyle mevżiʿidür. 
Yaʿnī būsitān aṣlında ḫoş ḳoḫulı olan şükūfeler ve reyḥānlar ve sebzeler biten yėrdür. Taʿrīb olunı-
caḳ vāv haẕf olunub eşcār-ı müsmireyi müştemil olan yėre ıtlāḳ olundı. Maʿlūm ola ki bu beyt-i 
maʿrifet-sencüŋ mīzān-ı dil yanında bir kaç ʿıyārı vardur. 105 

Ich stieg auf einen Zwetschgenast und aß dort Trauben. / Der Gartenbesitzer kam und 
sagt: „Du hast meine Walnuss gestohlen.“  

                                                                                          
101  Zu Leben und Werk von Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı siehe etwa Ali Namlı, „İsmail hakkı Burse-

vi,“ DİA 23 (2001), 102-110. 
102  In den Online-Katalogen der Milli Kütüphane (www.yazmalar.gov.tr, 15.8.2011) und der 

Stadtverwaltung Istanbul (Atatürk Kitaplığı) (http://application2.ibb.gov.tr/kitapkatalogu, 
15.8.2011) lassen sich fünf Handschriften nachweisen. Hinzu kommt das Autograph in  
der Süleymaniye Kütüphanesi: 1. Autograph: SK Esad 1521, 26b-41a. Weitere Abschriften:  
2. MK A 5360/4; 3. AK O. 28/02; 4. AK Osman Ergin (O.E.) 334/02; 5. AK Osman Ergin 
(O.E.) 363/08; 6. AK Osman Ergin (O.E.) 574/03. 

103  Pekolcay und Sevim 1991, 153-181. 
104  In der Sekundärliteratur gibt es keine umfassenden Informationen zu den erhaltenen 

Handschriften der Yūnus Emre-Kommentare von Niyāzī und İsmāʿīl Ḥaḳḳı. Die in Fuß-
note 105 genannte Zahl aus den Online-Katalogen ist darum nur als Vergleichsgröße für 
diese beiden Werke zu verstehen; die Gesamtzahl dürfte einiges höher liegen. 

105  Pekolcay und Sevim 1991, 153, und Tatcı 2008, 5, 176. Die Ausgaben basieren auf dem 
Autograph SK Esad 1521 (1118 h./1706), 26b-41a.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 235 

Bostān ist die arabisierte Form von būsitān. Bū heißt „Wohlgeruch“ und sitān der Ort, 
von wo dieser kommt. Būsitān ist also ursprünglich ein Ort, wo wohlriechende Blüten, 
wohlriechende Pflanzen und Früchte wachsen. Wenn das vāv zur Angleichung an die 
arabische Sprache wegfällt,106 bezeichnet es einen Ort, an welchem sich Obstbäume be-
finden. Wisse, dass dieser Wissen aufwiegende Vers auf der Waage des Herzens verschie-
denen Feingehalt (ʿıyār) haben kann.  

Im folgenden kurzen Zitat sind Worterklärungen, eine textkritische Anmerkung 
und die allegorische Auslegung des Verses eng verknüpft:  

Bir küt ile güleşdüm elsüz ayaġum aldı / Şunı da baṣamadum göyündürdi özümi 

‚Küt’ bilā işbāʾü l-vāv muḳʿad maʿnāsına kim Türk kötürüm dėr. Elsiz baʿż-ı nüsḫada aŋsuz 
düşmişdür nāgāh maʿnāsına. Ve ayaḳ almaḳ zebūn ve maġlūb ḳılmaḳdan kināyedür. Nitekim 
küştigīrler arasında şāyiʿdür. Bunda küt ile ṭabīʿat-ı insānīye ve anuŋla güleşen ḥaḳīḳat-i 
insānīyedür. Ve elsizlik ṭabīʿat-ı insānīyenüŋ ṣıfatıdur.107 

Ich rang mit einem Krüppel; ohne Hand packte er mich am Fuß. / Und ich brachte die-
sen nicht mehr zu Boden. Er setzte mich in Brand. 

Küt mit einem kurz ausgesprochenen vāv [d. h. mit einem kurzen u] bedeutet „Krüppel“ 
(muḳʿad), wozu der Türke kötürüm sagt. Anstelle von elsüz [„ohne Hand“] steht in man-
chen Abschriften aŋsuz in der Bedeutung „plötzlich, unerwartet“ (nāgāh). Und mit ayaḳ 
almaḳ meint er „gefügig machen und besiegen“ (zebūn ve maġlūb ḳılmaḳ), wie man unter 
den Ringern sagt. Dabei ist der Krüppel die menschliche Natur und, was mit ihr ringt, 
ist die menschliche Wahrheit (ḥaḳīḳat-ı insānīye). Und elsüzlik [„das Dasein ohne Hand“] 
ist eine Charaktereigenschaft des Menschen. […] 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı leitet hier den Kommentar des Verses mit einer Worterklärung ein, 
welche auch Informationen zur Aussprache einschließt. Es folgt eine kurze Be-
merkung zu einer Textvariante. Erst danach geht İsmāʿīl Ḥaḳḳı zur allegorischen 
Auslegung über. Einige von İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Erklärungen und Exkursen sind nicht 
direkt für das Textverständnis nötig; sie belegen darum viel mehr das Bemühen 
um eine gelehrte Beschäftigung mit Yūnus Emres Text. Damit unterscheidet sich 
İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar sowohl von denen Şeyḫzādes und Niyāzī Mıṣrīs als 
auch von den späteren Kommentaren zu diesem Gedicht, welche sich ganz auf 
eine allegorische Auslegung beschränken. 

Tatcı führt neben den bereits behandelten noch sechs weitere Kommentare zu 
Yūnus Emres Çıḳdum bir erük ṭalına an, welche zwischen dem 18. und dem 20. 
Jahrhundert entstanden.108 Diese beschränken sich wiederum alle auf eine allego-

                                                                                          
106  Das heißt, wenn aus būsitān bostān wird. 
107  Pekolcay und Sevim 1991, 167, und Tatcı 2008, 5, 187. In beiden Transkriptionen steht 

maḳʿad („Hintern“) für muḳʿad („Krüppel“), was meines Erachtens aber als Synonym für kö-
türüm („Krüppel“) nicht in Frage kommt. 

108  Die Autoren sind 1. İbrāhīm Ḫāṣṣ (st. 1175 h. / 1761), einzige bekannte Handschrift MK 
A 8311, Tatcı 2008, 5, 199-238. 2. Şeyḫ ʿAlī Naḳşbendī en-Nevrekānī (nicht identifizierbar; 
18. oder 19. Jahrhundert), einzige Handschrift MK A 392/8, lt. Tatcı eine Kurzfassung von 
Mıṣrīs Kommentar, vgl. Tatcı 2008, 5, 239-242; 3. Bekir Sıdkî Visâlî (st. 1962), Tatcı 5, 243-
245; 4. Şevket Turgut Çulpan (st. 1990), Tatcı 5, 246-267; 5. Ahmet Kabaklı (1924-2001), 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 236 

rische Exegese. Sie belegen die lange Kontinuität in der Beschäftigung mit diesem 
Gedicht Yūnus Emres. Bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts blieb der Kommen-
tar von Niyāzī Mıṣrī allerdings der am meisten genutzte. 

4.3.2 Ḥüseyin Vaṣṣāfs Kommentar zu Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt 

Ein Kommentar zu Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt liegt erst aus dem Jahr 1322 
h. (1904) vor.109 Dieser wurde von Ḥüseyin Vaṣṣāf (1289-1348 h. / 1872-1929) – ei-
nem osmanischen Zollbeamten und Naḳşbendī-Derwisch – unter dem Titel 
Gülzār-ı ʿAşḳ verfasst.110 Von dem Werk gibt es nur eine einzige Handschrift – das 
Autograph SK Yaz. Bağ. 2315 (Muḥarrem 1322 h. /April 1904).111 Die Handschrift 
hat einen Umfang von 662 Seiten. Die Edition von Tatcı, Yıldız und Üstüner aus 
dem Jahr 2006 ist die erste gedruckte Fassung des Kommentars.112 Das Werk wurde 
darum das ganze 20. Jahrhundert hindurch kaum genutzt. Ḥüseyin Vaṣṣāf war An-
fang des 20. Jahrhunderts publizistisch tätig; in den Jahren 1912-1914 erschienen 
seine Beiträge zu Themen des Ṣūfīsmus in den Zeitschriften Cerīde-i Ṣūfīye und 
Ṣırāṭ-ı Müstaḳīm und in den Jahren 1922-1925 in der Zeitschrift Maḥfil.113  

Ḥüseyin Vaṣṣāfs exegetische Methodik in seinem Vesīlet en-Necāt-Kommentar ist 
eine Synthese der Methoden islamischer und westlich-europäischer Wissenschafts-
traditionen. Die westlichen Einflüsse liegen allerdings im Detail. Über weite Teile 
steht Gülzār-ı ʿAşḳ in der Tradition islamischer Exegese: Ḥüseyin Vaṣṣāf geht es 
meist um eine Kontextualisierung von Süleymān Çelebis Versen in der Prophe-
tengeschichte oder der Eschatologie. In diesem Zusammenhang finden sich oft 
auch längere Zitate anderer Autoren. Erläuterungen zur Lexik und zur Grammatik 
kommen vor, es fällt aber auf, dass sie im Gegensatz zu den Kommentarwerken 
einer islamischen Wissenschaftstradition sehr selten sind. Im Gegensatz zu den 
Yūnus Emre-Kommentaren sind in Ḥüseyin Vaṣṣāfs Gülzār-ı ʿAşḳ allegorische 
Auslegungen selten. Oft werden Verse anderer Autoren den Versen Süleymān Çe-
lebis assoziativ zur Seite gestellt.  

                                                                                                                                                                                                                          

Tatcı 2008, 5, 268-274; 6. İsmail Yakıt (geb. 1950), Tatcı 2008, 5, 275-278. Von diesen sechs 
Kommentaren behandeln Pekolcay und Sevim 1991, 182-186, nur einen, den von Şeyḫ 
ʿAlī Naḳşbendī. 

109  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 5. Die Kommentarliteratur zu Süleymān Çelebis Werk ist – abgese-
hen von der Gülzār-ı ʿAşḳ-Edition – praktisch nicht erforscht. Laut den Herausgebern han-
delt es sich um den „umfangreichsten und wichtigsten Kommentar“ zu Süleymān Çelebis 
Mevlid, was suggeriert, dass es noch andere Kommentare gibt. Dazu ließen sich aber keine 
weiterführenden Informationen finden.  

110  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 22-38. 
111  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 5 und 39. 
112  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006. 
113  Eine Liste seiner Zeitschriftenartikel findet sich in der Einleitung zur Edition, [Gülzār-ı 

ʿAşḳ] 2006, 37f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 237 

Einflüsse westlicher Wissenschaftstradition sind hinsichtlich der Fragen zu er-
kennen, was Ḥüseyin Vaṣṣāf zitiert und wie er zitiert. Gelegentlich ist auch einfach 
Formales betroffen. So enthält die Einleitung eine ausführliche Bibliographie der 
verwendeten Quellen, wohingegen sich traditionellerweise knappe Quellenanga-
ben nur beim Zitat selbst finden.114 Unter Ḥüseyin Vaṣṣāfs umfangreicheren Zita-
ten sind auch Zeitschriftenartikel.115  

Ḥüseyin Vaṣṣāf weist in seiner Einleitung darauf hin, dass er als Textgrundlage 
Rıżā Efendis kollationierte Ausgabe von Süleymān Çelebis Text (Muṣaḥḥaḥ Mev-
lid-i Şerīf) herangezogen hat, und er zitiert auch Rıżā Efendis Nachwort vollstän-
dig, um die Vorteile der Edition hervorzuheben.116  

Obwohl Kommentare zu sprachlichen Aspekten selten sind, fällt doch an ein-
zelnen Stellen ein besonderes Interesse für Sprachliches auf, etwa wenn die Ety-
mologie des Wortes ḫatun erörtert wird.117 Ungewöhnlich ist, dass Ḥüseyin Vaṣṣāf 
hierbei auf Quellen wie Maḥmūd al-Kāşġarīs Dīvān Luġat at-Turk (11. Jahrhun-
dert) verweist.118 Dieses Werk wurde mehr als vierhundert Jahre lang überhaupt 
nicht rezipiert, bevor ʿAlī Emīrī (st. 1924) um 1900 die inzwischen sehr berühmte 
Handschrift des Werkes (Millet Kütüphanesi, Ali Emîrî, Arabî 4189) erwarb.119 
Das Werk wurde daraufhin sehr schnell für Forscher in Europa und in der Türkei 
zu einer zentralen Quelle der türkischen Sprachwissenschaft. Das Beispiel zeigt, 
dass Ḥüseyin Vaṣṣāf in seinem Vesīlet en-Necāt-Kommentar an aktuelle sprachwis-
senschaftliche Diskussionen am Anfang des 20. Jahrhunderts anknüpfte.120 

4.3.3 Esīrīs Prosafassung der Muḥammedīye  

Ende des 16. Jahrhunderts verfasste Esīrī eine Prosafassung der Muḥammedīye. Aus 
dem Prolog des Werkes geht hervor, dass der Autor in Ḳızılḥiṣār (auf der Insel Eu-

                                                                                          
114  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 57-60. 
115  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 61. 
116  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 40 und 79. 
117  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 249. Die Morphologie des Altosmanisch-Türkischen – etwa das Futur-

suffix –İsEr – kommentiert Ḥüseyin Vaṣṣāf hingegen nicht, [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 466, 
Kommentar zu Vers 180. 

118  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 249. Er verweist konkret auf „den Istanbuler Druck des Dīvān Luġat 
at-Turk“ (müracaʿāt: Dīvānu Luġati t-Türk, İstanbul ṭabʿı). Zum Erwerb der Handschrift durch 
ʿAlī Emīrī und der Edition durch Kilisli Rifʿat [Bilge] 1333-1335 (1914-1919) siehe Mustafa 
S. Kaçalin, „Dîvânü Lugāti’t-Türk,“ DİA 9 (1994), 449; zum Autor al-Kāşġarī auch Ömer 
Faruk Akün, „Kâşgarlı Mahmud,“ DİA 25 (2002) 9-15. 

119  Im 15. Jahrhundert findet sich noch ein Beleg für die Rezeption von al-Kāşġarīs Werk, 
Kaçalin, „Dîvânü Lugāti’t-Türk,“ DİA 9 (1994), 449. Zu ʿAlī Emīrī siehe Işın 2007, 17-33; 
zu seiner Bibliothek siehe Çavdar 2007. 

120  Ein vergleichbares sprachwissenschaftliches Interesse ist in der Edition des Dīvān von 
Sulṭān Veled zu erkennen, welchen Veled Çelebi [İzbudak] (1869-1953) und Kilisli 
Muʿallim Rifʿat [Bilge] 1343 h./1341 m. (1925) herausgaben, vgl. oben Abschnitt 3.1.3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 238 

böa) lebte, als er das Werk verfasste.121 Er nennt sich selbst mit seinem Nom de 
plume Esīrī. Eine Datierung enthält das Werk nicht. Weitere Informationen zu Au-
tor und Werk finden sich nur in Bursalı Meḥmed Ṭāhirs biographischem Nach-
schlagewerk ʿOsmānlı Müʾellifleri aus den Jahren 1308-1315 h./m. (1890-1899). 
Meḥmed Ṭāhir führt den Autor unter den Namensvarianten Yūsuf Muḥammed 
Efendi und Esīrī Muḥammed Efendi. Er gehörte den ʿulemā an, entschloss sich je-
doch nach Abschluss des Studiums zu reisen und fiel dabei in die Hände der 
„Kreuzfahrer“ (ṣalībīyūn).122 Auf seine Zeit als deren Gefangener (esīr) geht sein 
Nom de plume zurück. Nachdem er frei kam, ließ sich Esīrī in Ḳızılḥıṣār nieder. Esīrī 
starb laut Ṭāhir etwa 1000 h. (1591-1592). Ṭāhir verweist auf zwei Werke Esīrīs, ein 
Werk namens Cevāmiʿ el-Cevāhir und einen Muḥammedīye-Kommentar (Muḥam-
medīye şerḥi). Meḥmed Ṭāhir weist außerdem darauf hin, dass eine Handschrift von 
Esīrīs Muḥammedīye-Kommentar sich in der Nuruosmaniye-Bibliothek befinde. 

Bei der Handschrift, auf welche sich Meḥmed Ṭāhir mit großer Wahrschein-
lichkeit bezieht, handelt es sich um Nuruosmaniye 2581. Die Handschrift ent-
stand laut Kolophon 1092 h. (1682); darüber hinaus enthält die Handschrift kei-
nen weiteren Hinweis auf den Entstehungskontext.123 Der vaḳf-Vermerk und der 
Stempel zeigen, dass die Handschrift zum ursprünglichen Stiftungsbestand der 
unter Sultan ʿOsmān III. (reg. 1168-1171 h. / 1754-1757) vollendeten Nuruosma-
niye-Bibliothek gehört.124 Nur eine weitere Handschrift des Werkes ist bekannt; 
sie befindet sich in der Sammlung Osman Ergins (1883-1961), welche heute zu 
den Beständen des Atatürk Kitaplığı Istanbul gehört (AK O.E. 489).125 Diese 
Handschrift ist nicht datiert und enthält auch keine anderen Hinweise auf den 
Entstehungskontext.126 

Esīrīs Erklärung zu seiner Motivation, eine Prosafassung der Muḥammedīye zu ver-
fassen, erinnert an eine aus der naẓīre-Dichtungen bekannte:127 Esīrī schreibt, dass 
ein Freund ihn bat, eine besser verständliche Fassung der Muḥammedīye zu schrei-
ben.128 Der besagte Freund betont dabei ausdrücklich, dass die schwere Verständ-

                                                                                          
121  Es gibt drei Orte namens Ḳızılḥıṣār, vgl. Akbayar 2001, 99f. Die Information, dass es sich 

um das auf Euböa gelegene Ḳızılḥıṣār handelt, geht auf ʿOsmānlı Müʾellifleri 1333 h., 2, 24, 
zurück. 

122  Möglicherweise ist mit ṣalībīyūn der Malteser-Orden gemeint.  
123  Der Kolophon der Handschrift Nuruosminiye 2581 enthält die Datierung 1. Cemāẕī I. 

1092 h. und den Namen des Kopisten Ḥüseyin b. Meḥemmed (مَحَمَّد). 
124  Zur Datierung der Nuruosmaniye-Bibliothek siehe Kut Bayraktar 1984, 35f., und Havva 

Koç „Nuruosmaniye Kütüphanesi“, DBİÜ, 6, 104. 
125  Zu Osman Nuri Ergin siehe „Ergin, Osman Nuri,“ DBİA, 3, 180 (ohne Verfasser). Ergin 

war 1924 an der Gründung der Stadtbibliothek Istanbul (Belediye Kütüphanesi, seit 1981 
Atatürk Kitaplığı) beteiligt. Vgl. Havva Koç, „Atatürk Kitaplığı,“ DBİA, 1, 385.  

126  Die Handschrift AK O.E. 489 ist im Online-Katalog der Milli Kütüphane nachgewiesen; 
http://www.yazmalar.gov.tr (11.1.2011), keine Autopsie.  

127  Siehe oben Abschnitt 4.2.2. 
128  Nuruosmaniye 2581, 2b-3a. Vgl. Çelebioğlu 1996, 1, 190. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 239 

lichkeit von Yazıcıoġlıs Muḥammedīye darauf zurückzuführen sei, dass sie in Ver-
sen mit Endreimen (ḳāfīye) geschrieben ist.129  

Esīrīs Prosafassung folgt hinsichtlich der Erzählstruktur Yazıcıoġlıs Muḥam-
medīye sehr genau. Sein Text enthält aber auch Kommentare mit Erklärungen zu 
Personen oder Orten sowie historische Kontextualisierungen. Zur Veranschauli-
chung sei hier der bereits bekannte Ausschnitt vom Beginn des Abschnitts zur 
Himmelsreise des Propheten angeführt. Die Verse aus Yazıcıoġlıs Muḥammedīye 
lauten:130 

Ḫaber vėrdi resūlü ‘llāh ki yatmışdum Ḥaremde ben / Ḥatīmde ıżṭıcāʿ ėdüb ėrişdürdi naẓar Allāh 
ʿİşāda ėrdi Cibrāʾīl selām ėrgürdi Allāhdan / seni Allāh oḳur dėdi buyurmışdur sefer Allāh 
Ṭutub pes ṣadrumı yardı ki tā göbegüme ėrdi / çıḳardı yüregüm derḥāl daḫı diŋle ne-dėr ol şāh 

Der Gesandte Gottes berichtete: „Ich lag im Heiligtum; ich ruhte am Ḥaṭīm, da richtete 
Gott seinen Blick auf mich. / Am Abend kam Gabriel und brachte mir Grüße von Gott: 
«Gott ruft dich zu sich», sagte er; «er befiehlt dir eine Reise.» / Er ergriff meine Brust, riss 
sie bis zum Bauch auf und nahm sogleich mein Herz heraus. Höre, was dieser König 
[Muḥammad] sagte.“ 

In Esīrīs Fassung lautet die Stelle: 

Resūl ḥażreti ḫaber vėrüb eyitdi-ki bir gėce Kaʿbenüŋ ḥareminde Ḫaṭīmde [!] yaturdum. Ḫaṭīm [!] 
dėdükleri bir yėrcegizdür Kaʿbenüŋ dīvārı dibinde. Kaʿbeden çıḳarmışlardur. İbrāhīm peyġamber 
Kaʿbe yapduġında şimdikiden büyük yapmış idi ṣoŋra yıḳıldı pes Ḳureyşüŋ ḥelāl māli anı evvelki 
gibi yapmaġa yėtişmedi. Vardılar bir miḳdār küçirek yapdılar. Birazı ṭaşra ḳaldı ḳalan yėre Ḥaṭīm 
dėrler. Anuŋ ḥikāyeti maʿrūf ve meşhūrdur. Biz yine sözümüze gelelim. Resūl ḥażreti eyitdi 
Ḥaṭīmde yaturdum yatsu vaḳtinde Cibrāʾīl geldi taŋrınuŋ selāmin getürdi seni Ḥaḳḳ taʿālā daʿvet 
ėder dėdi. Pes ṭutub gögsümi yardı tā göbegüme ėrdi yüregim [!] çıḳardı.131 

Der Prophet berichtete: „Eines Nachts lag ich gerade im heiligen Bezirk der Kaʿba, im 
Ḥaṭīm.“ Was sie Ḥaṭīm nennen, ist ein kleiner Platz unterhalb der Mauer der Kaʿba. 
Man hat ihn von der Kaʿba abgetrennt. Der Prophet Abraham hat die Kaʿba, als er sie 
baute, größer gebaut als sie jetzt ist. Später wurde sie niedergerissen. Aber das ehrlich 
verdiente Geld (ḥelāl māl) der Qurayš reichte nicht, um sie wieder wie zuvor zu bauen, 
und sie haben sie einfach etwas kleiner gemacht. Etwas blieb außerhalb, und diesen ab-
getrennten Ort nennt man Ḥaṭīm. Die Geschichte ist berühmt und bekannt. Aber wir 
wollen wieder zu unserer Erzählung zurückkommen: Der Prophet sagte: „Ich lag zur 
Zeit des Nachtgebets im Ḥaṭīm, da kam Gabriel und brachte mir Grüße von Gott. ‚Gott 
lädt dich [zu sich] ein,’ sagte er. Dann nahm er meine Brust und riss sie auf, bis er beim 
Bauchnabel ankam. Er nahm mein Herz heraus.“ 

In der zitierten Passage fällt auf, dass Esīrī die Narratio unterbricht, um das Topo-
nym Ḥaṭīm zu erklären. Esīrī liefert hier nicht nur eine Lokalisierung im heiligen 
Bezirk der Kaʿba, sondern er erläutert auch die Entstehung des Ḥaṭīm. Es handelt 
sich darum nicht nur um eine kurze Erklärung zur Topographie sondern um eine 

                                                                                          
129  Nuruosmaniye 2581, 2b. 
130  VGM 431/A, [090] Muḥammedīye 1300 h., 100; Muḥammedīye 1285 h., 100; Çelebioğlu 

1996, 2, 2057. 
131  Nuruosmaniye 2581, 59b-60a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 240 

Kontextualisierung innerhalb der Prophetengeschichte. Darüber hinaus lässt sich 
feststellen, dass Esīrī im vorliegenden Abschnitt die Lexik modifiziert; arabisch-
stämmige Worte wie ıżṭıcāʿ („Ruhen“ oder „Schlafen“) oder ṣadır („Brust“) ersetzt er 
durch türkische Wörter yatmaḳ („liegen“ oder „schlafen“) beziehungsweise gögüs 
(„Brust“). Es handelt sich dabei also einerseits um Wörter, welche wie ıżṭıcāʿ auch in 
Yazıcıoġlıs Autograph schon durch eine Randglosse erklärt wurden und also gene-
rell erklärungsbedürftig waren, und andererseits um arabische Lexeme, welche – 
wie ṣadır – im Osmanisch-Türkischen um 1600 geläufig sind.132 Die lexikalischen 
Bezüge, welche Yazıcıoġlı in der Narratio seiner Muḥammedīye zur Prophetentradi-
tion herstellt, werden damit von Esīrī in seiner Prosafassung aufgegeben.  

Zusammenfassend ist festzustellen, dass Esīrī die Wissensvermittlung als das 
zentrale Motiv nennt, welche ihn dazu brachte sein Kommentarwerk zu verfassen. 
Es handelt sich über weite Strecken um eine Übersetzung in türkische Prosa, die 
von erklärenden Passagen unterbrochen wird. Lexikalische Bezüge auf die ḥadīṯ-
Literatur werden zugunsten einer leichter verständlichen Sprache aufgegeben. 
Dass nur eine Handschrift des Textes bekannt ist, muss als Indiz für eine sehr ge-
ringe Nutzung gewertet werden.  

4.3.4 Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-Kommentar 

Unter den Werken, welche sich auf Yazıcıoġlı Muḥammeds Muḥammedīye bezie-
hen, nimmt Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs 1107 h. (1696) vollendeter Kommentar Feraḥ er-
Rūḥ eine Sonderstellung ein. Kein anderes dieser Werke wurde auch nur annä-
hernd so stark genutzt. In den in meiner Studie ausgewerteten Bibliotheksbestän-
den befinden sich 36 Handschriften von Feraḥ er-Rūḥ.133 Das Werk wurde erstmals 
1252 h. (1836) – noch vor dem ersten Muḥammedīye-Druck 1258 h./1842-1243 – in 
Būlāḳ gedruckt; es folgten zwei weitere Auflagen in Būlāḳ (1255-56 h. und 1258 h.) 

                                                                                          
132  Zur Erklärung des Wortes ıżṭıcāʿ in einer Randglosse des Autograph VGM 431/A siehe 

oben Abschnitt 3.3.3. 
133  Feraḥ er-Rūḥ-Handschriften: Autograph: İK Genel 59 (Bd. 1/a), Genel 60 (Bd. 2, 1107 h.), 

Genel 61 (Bd. 1/b, 1105 h.); Weitere Handschriften: 1. SK Şazeli 73 (1127 h.); 2. SK Yaz. 
Bağ. 1822 (1127 h.); 3. SK Hamidiye 666 (1131 h. oder 1113 h.); 4. Manisa İHK 45 Hk 
4830/2 (1143 h.); 5. SK Çelebi Abdullah Efendi 181 (1144 h.); 6. DKM Taṣawwuf Turkī 79 
(1151 h.); 7. Şazeli 1548 (1152 h.); 8. İK Genel 1164 (1169 h.); 9. SK Yaz. Bağ. 3363 
(1176 h.); 10. SK Abdullah Ef. 181 (1176 h.); 11. Beyazit 1606 (1222 h.); 12. Manisa İHK 45 
Hk 4982 (1224 h.); 13. SK Esad 1557-8 (1233 h.)133; 14. Manisa İHK 45 Hk 4830/1 (1242 
h.); 15. DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 40 (1242 h.); Undatierte Abschriften: 16. İK 
Genel 1165; 17. İK Genel 1436; 18. İK Ulucami 1713 und 1714; 19. İK Hüseyin Çelebi 538; 
20. SK Yaz. Bağ. 3449; 21. SK Ragip 681; 22. SK Çelebi Abdullah 181; 23. SK Esad 1557; 
24. SK Pertev Paşa 309-310; 25. SK Serez 1548; 26. SK Halet 384; 27. SK Reşid Paşa 1411; 
28. Hacı Selim Ağa 463-464; 29. Çorum Hasan Paşa İHK 19 Hk 713; 30. SBBPK Ms. Or. 
fol. 3330; 31. Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi 22 Sel 1744/1-3; 32. DKM Taṣaw-
wuf Turkī 79; 33. DKM Maʿārif ʿAmma Turkī Ṭalʿat 33; 34. AK O.E. 63/3; 35. Atıf Kü-
tüphanesi 34 Atf 1455; 34 Atf 1456; 34 Atf 1457; 36. İÜ T 1226.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 241 

und eine Auflage in Istanbul (1294 h.).134 Damit ist ein beträchtliches Interesse an 
einem gelehrten Werk, welches die Kenntnis der drei Sprachen Türkisch, Arabisch 
und Persisch voraussetzt, belegt. 

Ein weiterer Hinweis für eine verhältnismäßig breite Nutzung von İsmāʿīl 
Ḥaḳḳıs Feraḥ er-Rūḥ ist der Umstand, dass Auszüge aus diesem Werk auch als 
Randglossen in zwei Muḥammedīye-Handschriften und vier Drucken zu finden 
sind.135 Außerdem gibt es zwei Muḥammedīye-Handschriften, in welchen der Mu- 
ḥammedīye-Text jeweils durch Auszüge aus İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar unterbro-
chen wird.136 Bei den beiden Handschriften mit Feraḥ er-Rūḥ-Randglossen handelt 
es sich um eine direkte und eine indirekte Abschrift vom Autograph. Eine der 
Handschriften (İÜ Nadir T 1239; 1196 h./ 1781-1782) ist eine Luxushandschrift, 
welche nacheinander im Besitz mehrerer Angehöriger der höchsten osmanischen 
Administration war. Die zweite ist eine sehr sorgfältige Abschrift, in welcher der 
fehlerlose arabischsprachige Kolophon auf eine gute Ausbildung des Kopisten 
hinweist.137 Bei den beiden Handschriften mit Feraḥ er-Rūḥ-Einschüben handelt es 
sich um die bereits in Abschnitt 3.3.3.5 behandelten illustrierten Handschriften; 
während DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22 (1237 h.) abgesehen vom heutigen 
Sammlungskontext in Kairo keine Informationen zum Nutzungskontext enthält, 
geht aus dem Kolophon von SK İzmir 601 (1260 h.) hervor, dass der Kopist Ange-
höriger einer Medrese war. Alle Abschriften mit Auszügen aus İsmāʿīl Ḥaḳḳıs 
Kommentar wurden in einem Elitekontext genutzt, dies schließt aber sowohl die 
administrativ-militärischen als auch die gelehrten Eliten im Umfeld einer Medrese 
ein. 

Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı übernimmt in seinem Muḥammedīye-Kommentar die viel-
fältige Methodik der klassischen arabischen Wissenschaftsdisziplinen, etwa der 
Koranexegese.138 Sein Muḥammedīye-Kommentar geht damit über das methodi-
sche Spektrum seines Yūnus Emre-Kommentars hinaus:  

1) Lexikalische und grammatische Erklärungen: İsmāʿīl Ḥaḳḳı erklärt oft arabische Lexeme, in-

dem er kurze Abschnitt aus lexikalischen Werken, meist aus Fīrūzābādīs al-Qāmūs al-Muḥīṭ 
oder Ḳaraḥıṣārīs Aḫterī-i Kebīr. Diese ausführlichen Worterläuterungen sind zum Textverständ-

                                                                                          
134  Özege 1971-1979, 4, 1652. 
135  SK Laleli 1491 (1164 h.); İÜ Nadir T 1239 (1196 h.). Außerdem die Drucke Kasan 

1261 h./1845; Istanbul 1283 h.; Kasan 1890; Kasan 1903. Zu Kazembeks Muḥammedīye-
Druck, Kasan 1261 h., siehe oben Abschnitt 3.3.3.1. 

136  DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22 (1237 h.); SK İzmir 601 (1260 h.). 
137  Bei den Besitzern der Handschrift İÜ Nadir T 1239 handelt es sich um 1. es-Seyyid ʿAlī el-

Morevī (st. 1224 h./1809; vgl. Moralı Ali Efendi, SO2, 1, 254f.); dieser war 1211 h./1796 
für drei Jahre Gesandter in Paris, danach Finanzdirektor des Marinearsenals und Verwal-
tungsdirektor des Artilleriearsenals; 2. Zīver Aḥmed Ṣādıḳ Paşa, (SO2, 5, 1715), Sekretär in 
der großherrlichen Ratsversammlung, Verwaltungsdirektor der großherrlichen Stiftungen; 
Mitglied des Hohen Rats (Meclis-i Vālā), verschiedene Ministerien; şeyḫülḥarem (d. h. Ver-
walter der heiligen Stätten Mekka und Medina). 

138  Vgl. ausführlich Heinzelmann 2010. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 242 

nis oft nicht nötig, da İsmāʿīl Ḥaḳḳı zur Erklärung eines arabischen Wortes oft zunächst ein 

türkisches Lexem angibt, bevor er dann den Eintrag aus al-Qāmūs al-Muḥīṭ oder Aḫterī-i Kebīr 
zitiert. Oft werden auch gebrochene arabische Plurale erläutert. 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı gibt auch Erläuterungen zur Grammatik, etwa bei Homographen, wenn er er-

klärt, ob die Buchstabenfolge دى der Imperativ dė („sage“) oder das Perfektsuffix –dİ ist.139  

2) Hinweise zur pronominalen Referenz: Die pronominale Referenz erläutert İsmāʿīl Ḥaḳḳı 

meist durch ein einfaches yaʿnī („das heißt“): Im Vers Bular kimi ėderse anda sulṭān / Anuŋdur 
ḳabẓ-u basṭ-u mülk-ü evṭān erklärt er beispielsweise das erste bular (Personalpronomen 3. Pers. 

Pl., Nominativ) und anda (Personalpronomen 3. Pers. Sg., Lokativ): Bular yaʿnī Āl-i ʿAbbās 
(„sie, das heißt die ʿAbbāsiden“) und anda yaʿnī Mıṣırda („dort [wörtl. „in ihm“], das heißt in 

Kairo“).140  

3) İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar schließt oft eine Paraphrasierung der Verse Yazıcıoġlıs ein.  

4) Kontextualisierung, Hintergrundinformationen und Exkurse: İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kontextualisie-

rungen und Exkurse betreffen beispielsweise den historischen Kontext, Lokalisierungen, Bio-

graphien erwähnter Personen.  

5) Textkritik: Wie in den Abschnitten 3.3.3.1 und 3.3.3.2 festgestellt, gibt İsmāʿīl Ḥaḳḳı Infor-

mationen über Textvarianten.141  

6) Assoziative Einschübe: Assoziative Einschübe, in welchen eigene Dichtung oder Verse ande-

rer Dichter der zu kommentierten Textstelle gegenüberstellt werden, sind charakteristisch für 

Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-Kommentar und kommen fast auf jeder Seite vor. 

Der Kommentar zu den drei Versen, mit welchen Yazıcıoġlıs Erzählung über die 
Himmelsreise des Propheten beginnt, hat in İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Feraḥ er-Rūḥ einen 
Umfang von etwa einer Folio-Seite.  

Ḫaber vėrdi resūlü ‘llāh ki yatmışdum Ḥaremde ben / Ḥatīmde ıżṭıcāʿ ėdüb ėrişdürdi naẓar Allāh 
ʿİşāda ėrdi Cibrāʾīl selām ėrgürdi Allāhdan / seni Allāh oḳur dėdi buyurmışdur sefer Allāh 
Ṭutub pes ṣadrumı yardı ki tā göbegüme ėrdi / çıḳardı yüregüm derḥāl daḫı diŋle ne-dėr ol şāh 

Der Gesandte Gottes berichtete: „Ich lag im Heiligtum; ich ruhte am Ḥaṭīm, da richtete 
Gott seinen Blick auf mich. / Am Abend kam Gabriel und brachte mir Grüße von Gott: 
«Gott ruft dich zu sich», sagte er; «er befiehlt dir eine Reise.» / Er ergriff meine Brust, riss 
sie bis zum Bauch auf und nahm sogleich mein Herz heraus. Höre, was dieser König 
[Muḥammad] sagte.“ 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı beginnt mit einem Exkurs zur Herkunft des Schwarzen Steins der 
Kaʿba, der nicht direkt mit einem Stichwort in Yazıcıoġlıs Text verknüpft ist: 

Meẕkūrdur ki ḥacer-i esved cennetden iḫrāc olınduġı zamān bir yāḳūt-ı şaʿşaʿa-endāz idi. Kaʿbede 
maḥalline vażʿ olınduḳda żıyāsı nereye dek bāliġ oldıysa ḥarem oldı. 

                                                                                          
139  Siehe etwa İK Genel 59, 202b; Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 209. Vgl. Heinzelmann 2010, 136. 
140  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 2, 166. 
141  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 304. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 243 

Man sagt, dass der schwarze Stein, als er das Paradies verlies, ein strahlender Rubin war. 
Als er in der Kaʿba an seinen Platz gebracht wurde, war alles heilig und unverletzlich 
(ḥarem), wohin sein Strahlen reichte. 

In seinem Exkurs erklärt İsmāʿīl Ḥaḳḳı weiter, wie es in vorislamischer Zeit – wäh-
rend der ǧāhilīya – dazu kam, dass der Stein sein Strahlen verlor und schwarz 
wurde. Außerdem erläutert er die Notwendigkeit beim Betreten des heiligen Be-
zirks angemessene Kleidung, nämlich den iḥrām, zu tragen.142 

Nach dem Exkurs folgt eine Erklärung des topographischen Begriffs Ḥaṭīm und 
des Wortes ıżṭıcāʿ. İsmāʿīl Ḥaḳḳı erläutert also die beiden Begriffe, welche bereits 
im Autograph durch Randglossen erklärt sind. Im Fall des Toponyms Ḥaṭīm zi-
tiert er sowohl Fīrūzābādīs al-Qāmūs al-Muḥīṭ als auch zwei exegetische Werke.143 
Das Wort ıżṭıcāʿ erläutert er in arabischer, persischer und türkischer Sprache, aller-
dings ohne eine Quelle zu nennen:144 

Iżṭıcāʿ, [A] yuqāl iḍṭaǧaʿa ay waḍaʿa ǧanbahu bil-arḍ [P] val-iżṭiǧāʿ bar pahlū ḫuftan [T] yaʿnī 
yanı üzerine yatub uyumaḳ.145  

Iżṭıcāʿ: [A] man sagt iḍṭaǧaʿa, das heißt, er legte sich mit der Seite auf den Boden; [P] auf 
der Seite liegend schlafen; [T] das heißt, auf der Seite liegen und schlafen.  

Anschließend macht İsmāʿīl Ḥaḳḳı darauf aufmerksam, dass es zur Überlieferung, 
nach der die Himmelsreise am heiligen Bezirk in Mekka begann, eine alternative 
Version gibt, wonach diese im Haus von Umm Hāniʾ begann.146 An dieser Stelle 
fügt er zwei Gedichte mit assoziativem Zusammenhang zum Kommentar ein, 
zwei Verse des persischen Dichters Ǧāmī und zwei Verse von Süleymān Çelebi. 

Es folgt wiederum ein Exkurs zur Frage, ob die Himmelsreise wie alle wichtigen 
Daten in Muḥammads Leben – Geburt, Sendung, Hiǧra, Einzug in Medina und 
Tod – an einem Montag geschah. Anschließend erklärt İsmāʿīl Ḥaḳḳı das Wort 
ʿişāʾ anhand eines Zitates aus Fīrūzābādīs al-Qāmūs al-Muḥīṭ als die Zeit zwischen 
Sonnenuntergang (maġrib) und dem Schlafengehen (ʿatama bzw. yatsu).147 Da es 
sich bei diesen beiden Begriffen um die Zeiten für Pflichtgebete handelt, macht er 
an dieser Stelle darauf aufmerksam, dass es die fünf Pflichtgebete vor Muḥam-
mads Himmelsreise noch nicht gab. Es folgt ein Gedicht von Ǧāmī. 

Den Halbvers Ṭutub pes ṣadrumı yardı ki tā göbegüme ėrdi („Er ergriff meine Brust, 
riss sie bis zum Bauch auf“) paraphrasiert İsmāʿīl Ḥaḳḳı und erörtert anschließend 
die von den Gelehrten diskutierte Frage, ob Gabriel Muḥammads Brust ohne 
Verwendung eines Werkzeugs aufriss oder ein Werkzeug zur Verfügung hatte.148 

                                                                                          
142  Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 211f. 
143  Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 211f. 
144  Es handelt sich nicht um Aḫterī-i Kebīr, was bei mehrsprachigen Erklärungen sonst nahe 

liegt. 
145  Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 211f. 
146  Zu Umm Hāniʾ im Zusammenhang mit Muḥammads Himmelsreise siehe etwa Nagel 

2008, 644. 
147  Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 212. 
148  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 212. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 244 

Der kurze Ausschnitt zeigt, dass es İsmāʿīl Ḥaḳḳı in seinem Muḥammedīye-
Kommentar nicht ausschließlich – möglicherweise nicht einmal vorrangig – dar-
um geht, den Muḥammedīye-Lesern das Textverständnis zu erleichtern.149 Es geht 
darüber hinaus um die Vermittlung von Wissen in einem mehr oder weniger wei-
ten Kontext der Muḥammedīye. Die Übernahme von exegetischen Methoden der 
klassischen arabischen Wissenschaften könnte auch auf den Anspruch zurückzu-
führen sein, eine gelehrte Beschäftigung mit dem Werk zu ermöglichen. 

4.4 Zusammenfassung  

Eine literarische Rezeption lässt sich anhand des untersuchten Quellenkorpus nur 
im Fall der Dichtung belegen. Die naẓīre („Nachdichtung“ bzw. „Paralleldich-
tung“) ist ein zentrales Genre der osmanisch-türkischen Literatur; für die Karriere 
eines Dichters war es wichtig, in diesem Genre Anerkennung zu finden. Meine 
Studie zeigt, dass die Werke meines Quellenkorpus durchaus von späteren Dich-
tern als Gegenstand für eine naẓīre gewählt wurden; die Zahl der Nachdichtungen 
ist insgesamt jedoch eher begrenzt. Noch entscheidender ist die Feststellung, dass 
die Nachdichtungen in keinem der betrachteten Fälle auch nur annähernd eine 
ähnliche Verbreitung wie die Ausgangstexte erlangten. Die Nachdichtungen sind 
ein Beleg für die Bekanntheit und die weite Verbreitung der Werke, welche sie sich 
zum Vorbild nehmen, sie wirkten aufgrund ihrer geringen Verbreitung jedoch 
nicht als Multiplikatoren und spielten im Nutzungsprozess kaum eine Rolle.  

Eine wesentlich weitere Verbreitung fanden Kommentare, welche zu den Texten 
des Quellenkorpus verfasst wurden. Die exegetische Rezeption unterscheidet sich 
bei den einzelnen Werken jedoch beträchtlich. Ein Sonderfall ist Yūnus Emres  
Gedicht Çıḳdum bir erük ṭalına, welches über einen Zeitraum von 300 bis 400 Jahren  
immer wieder kommentiert wurde. Hier fällt Niyāzī Mıṣrīs Kommentar auf, da er 
etwas weitere Verbreitung fand und im 19. Jahrhundert auch gedruckt wurde. Das 
deutet darauf hin, dass dieser Kommentar relativ viele Nutzer erreichte. 

Eine vergleichbare Kontinuität ist im Fall der Muḥammedīye-Kommentare nicht 
belegbar. Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-Kommentar Feraḥ er-Rūh lässt sich 
vielmehr als ein Werk gelehrter Literatur charakterisieren, welches bei der Vermitt-
lung eines türkischsprachigen Textes neue Wege geht. Indem İsmāʿīl Ḥaḳḳı in sei-
nem Muḥammedīye-Kommentar ein breites Spektrum exegetischer Methoden an-
wendet, welches aus der arabischen Wissenschaftsliteratur bekannt war, aber bei 
türkischsprachigen Texten bis zu diesem Zeitpunkt nicht zur Anwendung kam, 
postuliert er, dass die Muḥammedīye dieser besonderen Form der Exegese würdig 
ist. Es handelt sich also bei İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar um einen Beleg für ein ge-
lehrtes Interesse an einem volkssprachlichen Text. Es wird im Folgenden noch 
weiter zu untersuchen sein, ob sich ein zunehmendes gelehrtes Interesse an der 

                                                                                          
149  Vgl. zu der Frage auch Heinzelmann 2010, 147. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 245 

Muḥammedīye auch sonst im untersuchten Handschriftenmaterial nachweisen 
lässt. Bezeichnend ist jedenfalls, dass Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Werk durch Hand-
schriften und durch die Drucke des 19. Jahrhunderts weite Verbreitung fand. 

Bislang sind praktisch keine Kommentarwerke bekannt, welche nach dem Vor-
bild İsmāʿīl Ḥaḳḳıs türkischsprachige populäre religiöse Dichtung auslegten. Im 
weiteren Sinn vergleichbar ist allenfalls Ḥüseyin Vaṣṣāfs Kommentar zu Süleymān 
Çelebis Vesīlet en-Necāt, welcher Ende des 19. Jahrhunderts entstand, aber prak-
tisch keine Verbreitung fand. Von dem Werk existiert nur das Autograph, welches 
erst 2006 ediert wurde. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209 - am 22.01.2026, 04:14:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

