Tod und Gedachtnis in der italienischen Romantik
Zu Ugo Foscolos Dei Sepolcri

Fiir Peter Kuon und Hermann H. Wetzel

1. Einleitung: Tod und Gedachtnis bei Simonides von Keos

Seit der Antike ist es eine der vornehmsten Aufgaben der Dichtung, ein
zeitiberdauerndes Gedichtnis zu stiften und damit den Tod zu tGberwin-
den. Belege hierfir finden sich etwa bei Horaz,! bei Ronsard? und selbst
noch bei Guinter Grass, der in seiner Nobelpreisrede 1999 den Schriftstel-
ler als denjenigen bezeichnet, »der gegen die verstreichende Zeit
schreibt«.?> Der fundamentale Zusammenhang von Tod, Gedachtnis und
Schreiben war jedoch subversiv und unheimlich und musste deshalb of-
fenbar entstellt und verdringt werden. Dies lasst sich anhand des Ur-
sprungsmythos der rhetorischen Mnemotechnik zeigen, dessen verborge-
ner Sinngehalt von Stefan Goldmann in einem bemerkenswerten Aufsatz
rekonstruiert wurde.*

Einer bei Cicero und Quintilian erwihnten Uberlieferung zufolge wur-
de die ars memoriae von dem griechischen Chorlyriker Simonides von Ke-
os entdeckt.’ Anlass dieser Entdeckung sei der Einsturz eines Hauses ge-
wesen, bei dem alle Giste aufler Simonides getotet worden seien. Kurz vor
dem Einsturz sei Simonides namlich nach drauflen gerufen worden, weil
angeblich zwei junge Manner mit ihm zu sprechen wiinschten. Unmittel-
bar nachdem der Dichter das Haus verlassen habe, sei dann die Katastro-
phe passiert. Als einziger Uberlebender habe Simonides nun aufgrund sei-

1 Carmina 3, 30: »Exegi monumentum aere perennius« (Horaz, Oden und Epoden, hg. und
tubers. v. Bernhard Kytzler, Stuttgart 1995, S. 182-185).

2 Sonets pour Heéléne, 11, 2: »Afin qu’a tout jamais de siecle en siecle vive« (Pierre de Ron-
sard, Les Amours, hg. v. Henri Weber/Catherine Weber, Paris 1985, S. 419-420).

3 Ginter Grass, »Der Sammler des Schweigens. Wie aus einem unsicheren Talent ein poli-
tischer Schriftsteller wurde: Aus der Nobelpreisvorlesung des Giinter Grass«, in: Stiddeut-
sche Zeitung 285 (9.12.1999), S. 18.

4 Stefan Goldmann, »Statt Totenklage Gedichtnis. Zur Erfindung der Mnemotechnik
durch Simonides von Keos«, in: Poetica 21 (1989), S. 43-66.

5 Vgl. Cicero, De oratore. Uber den Redner, hg. und tbers. v. Harald Merklin, Stuttgart 1976
(2, 351-353); Marcus Fabius Quintilianus, Institutionis oratoriae libri XII. Ausbildung des
Redners. Zwolf Biicher, hg. und ibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt 1975 (XI, 2, 11-16).

311

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

ner Erinnerung an die Sitzordnung die vollkommen entstellten Leichen
identifizieren und somit deren Bestattung ermdglichen konnen. Dabei
soll ihm der enge Zusammenhang zwischen raumlicher Ordnung und Ge-
dachtnis bewusst geworden sein. Ich zitiere die entsprechende Stelle bei
Cicero: »hac tum re admonitus invenisse fertur ordinem esse maxime, qui
memoriae lumen adferret.«® Bei Quintilian heifft es hierzu allgemeiner:
»Ex hoc Simonidis facto notatum videtur, iuvari memoriam signatis ani-
mo sedibus, idque credet suo quisque experimento.«” Wahrend bei Cicero
Simonides tatsichlich als Erfinder der Mnemotechnik dargestellt wird, ist
sein Erlebnis bei Quintilian nur der Ausloser beziehungsweise das erste
Exempel einer nicht explizit ihm zugeschriebenen Entdeckung.

Diesem Ereignis geht eine fiir Goldmanns Rekonstruktion relevante
Vorgeschichte voraus. Simonides soll zunachst ein Preislied zu Ehren des
Gastgebers gedichtet haben. Weil er in dem Preislied auch, wie dies tblich
gewesen sei, die Dioskuren Kastor und Pollux lobend erwihnt habe, soll
der Auftraggeber, der, wie einige Quellen besagen, der Faustkdmpfer Sko-
pas gewesen ist, dem Dichter aber nur einen Teil des vereinbarten Hono-
rars ausbezahlt haben — mit dem Hinweis, den Rest moge er von den Dio-
skuren einfordern. Diese, so heifst es bei Quintilian, hitten Simonides
dann tatsachlich entlohnt, indem sie ihn vor dem Einsturz des Hauses
rechtzeitig herausrufen lieSen und so sein Leben retteten.

In der uberlieferten Fassung ist der Zusammenhang von Tod und Ge-
dachtnis in seiner Relevanz nicht mehr erkennbar. Dies zeigt sich an der
Art und Weise, wie Cicero und Quintilian die Geschichte priasentieren.
Wihrend Cicero die Uberlieferung durch seine Dialogfigur Antonius un-
kommentiert referieren lasst, zweifelt Quintilian gar an der Wahrheit der
Geschichte, und dies, obwohl er eine Reihe von Gewahrsleuten nennt:
»quamquam mihi totum de Tyndaridis fabulosum videtur, neque omnino
huius rei meminit usquam poeta ipse profecto non taciturus de tanta sua

6 Cicero, De oratore (2, 353); »Durch diesen Vorfall aufmerksam geworden, soll er damals
herausgefunden haben, daf§ es vor allem die Anordnung sei, die zur Erhellung der Erin-
nerung beitrage.« (Ubers. Harald Merklin.)

7 Quintilian, Institutio oratoria (X1, 2, 17): »Aus dieser Tat des Simonides scheint man die
Beobachtung gewonnen zu haben, daf das Gedachtnis dadurch gestiitzt wird, daf man
feste Plitze bezeichnet, an denen die Vorstellungen haften, und das wird jeder nach sei-
ner eigenen Erfahrung glauben.« (Ubers. Helmut Rahn.)

312

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

gloria.<® Beiden Autoren liegt an der Geschichte offenbar nur insofern, als
sie ein fir den Redner besonders geeignetes mnemotechnisches Verfahren
zu illustrieren vermag: die Verraumlichung der Erinnerung durch Anord-
nung von Erinnerungsbildern (imagines) in einem imaginaren Gedachtnis-
raum (sedes, loci). Warum die Entdeckung dieses Verfahrens durch Simo-
nides auf eine Katastrophe zurtckzufiihren sein soll beziechungsweise wel-
cher in der tberlieferten Version implizit bleibende Zusammenhang zwi-
schen Tod und Gedichtnis besteht, diese Frage bleibt bei Cicero und
Quintilian ungestellt. Bei Cicero findet sich lediglich ein marginaler Hin-
weis auf das Fehlverhalten des Gastgebers, der »in allzu schabiger Gesin-
nung« (»nimis [...] sordide«)’ dem Dichter das vereinbarte Honorar ver-
weigert, woraus man schliefen kann, dass die Katastrophe als eine ver-
diente Strafe fiir das frevlerische Verhalten des Faustkdmpfers gegeniiber
den Gottern anzusehen ist — was allerdings nicht explizit gesagt wird.

Nach Goldmanns These handelt es sich bei dem Mythos um eine »his-
torische Deckerinnerung«.!® In der Psychoanalyse versteht man unter
Deckerinnerung eine

[i]nfantile Erinnerung, die sich durch besondere Deutlichkeit und scheinbare
Bedeutungslosigkeit ihres Inhalts auszeichnet. Thre Analyse fithrt zu markanten
infantilen Erfahrungen und zu unbewuften Phantasien. Wie das Symptom ist
die Deckerinnerung eine Kompromiffbildung zwischen verdringten Elementen
und der Abwehr.!!

Den von Freud fir individuelle psychische Vorgange verwendeten Begriff
tbertragt Goldmann auf die in Gestalt des Mythos tberlieferten kollekti-
ven Erinnerungen. Eine Verrechenbarkeit mit dem Freud’schen Begriff
der Deckerinnerung scheint insbesondere im Hinblick auf die in der Si-
monides-Uberlieferung festzustellende Kopplung von besonderer Deut-
lichkeit und scheinbarer Bedeutungslosigkeit des Erinnerungsinhalts vor-
zuliegen. Denn wie gezeigt wurde, wird ein wesentlicher Teil des Mythos

8  Ebd. (XI, 2, 16): »Gleichwohl scheint mir diese ganze Geschichte von dem Paar der Tyn-
dariden [sc. Kastor und Pollux] erfunden; auch gedenkt nirgends der Dichter je dieses
Vorganges, der doch gewif§ selbst tiber eine solche Ruhmestat sich nicht in Schweigen
gehiille hitte.« (Ubers. Helmut Rahn.)

9  Cicero, De oratore (2, 352).

10 Goldmann, »Statt Totenklage Gedachtnisc, S. 45.

11 Jean Laplanche/Jean-Bertrand Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, aus dem Fran-
zosischen Ubers. v. Emma Moersch, Frankfurt a. M. 141998, S. 113. Vgl. Sigmund Freud,
»Uber Deckerinnerungenc, in: Gesammelte Werke, hg. v. Anna Freud et al., Frank-
furt a. M. 31969, Bd. 1, S. 531-554.

313

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

von den Kommentatoren interpretatorisch gar nicht ausgewertet. So deut-
lich und drastisch die tberlieferte Geschichte einerseits erscheint, so un-
klar sind andererseits bei genauerem Hinsehen die tieferen Zusammen-
hange.

Wichtige Modi der zur Deckerinnerung fithrenden Kompromissbil-
dung sind Verdichtung und Verschiebung. Ausgehend von dieser Pramis-
se rekonstruiert Goldmann den im manifesten Text des Simonides-Mythos
verborgenen Sinngehalt, in dessen Zentrum, wie sich zeigt, ein schamanis-
tischer Totenkult steht. Simonides namlich war nicht nur als Dichter von
Epinikien (Preisliedern zu Ehren des Siegers in Wettkimpfen), sondern
auch als Verfasser von Threnoi (Klageliedern auf Verstorbene) bekannt.
Beide Tatigkeiten kommen im Mythos vor, die erste wortlich, die zweite
in verschobener Form. Der Singer hat ein Preislied auf seinen Gastgeber,
einen Faustkampfer, gedichtet (wortlicher Bezug zu Simonides als dem
Verfasser von Epinikien) und hilft nach der Katastrophe bei der Bestat-
tung der Toten (metonymisch verschobener Bezug zu Simonides als dem
Verfasser von Threnoi). Betrachtet man nun die einzelnen Bestandteile
der Geschichte, nimlich Agon (Wettkampf), Festmahl, Tod und Bestat-
tung, so erkennt man in ihnen die

[...] Wesensmerkmale und Hohepunkte eines Totenkultes, die je nach histori-
schem und geographischem Ort in ihrer Abfolge leichten Variationen unterlie-
gen. Als Folie dieses Totenkultes ist auf die Leichenfeier zu verweisen, die Achill
fir den vor Troja gefallenen Patroklos veranstaltete: im Anschluss an das Toten-
mahl folgte die Bestattung der Leiche, worauf man zu den Wettkdimpfen zu Eh-
ren der Toten iberging, wie Wagenrennen, Faust- und Ringkampf, Wettlauf
etc.2

Simonides kommt es in diesem Rahmen zu, einerseits zwischen den Got-
tern (den Dioskuren) und den Menschen und andererseits zwischen den
Lebenden und den Toten zu vermitteln. Diese kultische Funktion des
Schamanen und Dichters wird symbolisiert durch das Uberschreiten der
Schwelle, das dadurch zum magischen Akt wird, dass das Haus unmittel-
bar nach seinem Vollzug einstirzt. »Simonides ist ein Schwellenkundiger,
der die trennende Schwelle von Innen und Auflen, von Tod und Leben,
von Menschen- und Gotterwelt gefahrlos zu tiberschreiten vermag.«13 Was
der Mythos in verdichteter und verschobener Form enthalt, ist somit ein

12 Goldmann, »Statt Totenklage Gedichtnis«, S. 51; vgl. Homer, Ilias, 23, V. 257-897, in:
Ilias. Odyssee, tbers. v. Johann Heinrich Vof, Miinchen 1988, S. 398-415.
13 Goldmann, »Statt Totenklage Gedachtnis«, S. 53.

314

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

verborgenes, uneingestandenes Wissen um den urspringlichen Zusam-
menhang von Dichtung und Totenkult. Aufgabe des Dichters als Schama-
nen ist es,

[...] die bildlose, den einzelnen tberwaltigende Klage in lebendige Erinnerung
zu Uberfihren, indem er poetische Bilder von den Taten der Verstorbenen [...]
prégt, unter der Trauergemeinde in Umlauf bringt und dem Thesaurus des Ge-
dachtnisses der Nachwelt tberantwortet. So verwandelt sich tiber dem Grab
(uvijua), dem Ort des Gedachtnisses (uvAun), Trauer in Tradition und ruhmrei-
ches Angedenken.!

Die Simonides-Uberlieferung impliziert jedoch auch, dass der Dichter in
gewisser Weise an der Totung derer, die er verewigt, mit beteiligt ist oder
doch zumindest, dass sein dichterisches Werk den Tod voraussetzt. Damit
aber steht die Dichtung, die ja eigentlich den Tod durch Gedichtnisbil-
dung tiberwinden soll, in einem konstitutiven Bezug zum Tod. Dass die-
ses Wissen schon in der Antike verdringt und entstellt wurde, ist ein Indiz
far das ihm inhédrente subversive Potential. Eine Verewigung menschli-
cher Taten ist nur um den Preis des Todes zu haben. Tod und kulturelles
Gedachtnis sind dialektisch aufeinander bezogen. Dieses Wissen wird im
Simonides-Mythos latent transportiert, es verbirgt sich im unkommentier-
ten Nebeneinander von Katastrophe und Gedachtnis. Ebenso wird im My-
thos deutlich, dass als Vermittler zwischen Tod und Gedachtnis der Dich-
ter fungiert. In der abendlindischen Dichtungstradition ist dieser Zusam-
menhang, wie Friedrich Ohly gezeigt hat, allgegenwirtig.'> Dabei wird in
der Regel angenommen, der Dichter konne zeitiiberdauernde Werke
schaffen und somit den Tod Giberwinden. Von der zugrundeliegenden Op-
position Tod vs. Gedichtnis wird der erste Terminus weitgehend ausge-
blendet, wahrend der zweite fokussiert wird. Das Bedrohliche des Todes
kommt aber insbesondere in historischen Krisensituationen immer wieder
zu Bewusstsein. Dies mochte ich im Folgenden am Beispiel der italieni-
schen Romantik zeigen.

14 Ebd., S. 58.
15 Friedrich Ohly, Bemerkungen eines Philologen zur Memoria. Miinstersche Abschiedsvorlesung
vom 10. Februar 1982, Miinchen 1992.

315

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedéchtnis
2. Analyse von Dei Sepolcri

Die fiir die neuere Geschichte wohl folgenreichste Krisensituation wurde
durch die Franzosische Revolution herbeigefithrt. Die Romantik lasst sich
bekanntermaflen in vielerlei Hinsicht als literarische Reaktion auf den
durch die Revolution von 1789 ausgelosten historischen Umbruch deu-
ten. Die Krise des modernen Subjekts und der modernen Gesellschaft ist
hier erstmals symptomatisch belegbar. Eine besonders wichtige Folgeer-
scheinung der Revolution war die durch das Dekret vom 23. Prairial des
Jahres XII (12. Juni 1804) festgelegte Neuordnung des Begrabnisritus. Das
Dekret, das seit dem 5. September 1806 auch in Italien giltig war, verbie-
tet einerseits die Beerdigung von Toten in Kirchen und innerhalb der
Stadtgrenzen und schreibt andererseits die Trennung von Grab und Grab-
inschrift vor. Diese Mafinahme ist Teil einer umfassenden Zerstorung der
tberlieferten Gedachtniskultur. Harald Weinrich schreibt hierzu:

Fur Frankreich bedeutete die Franzosische Revolution einen historischen Ge-
dachtnissturz, dessen Auswirkung auf das offentliche Leben weit tber das hin-
ausging, was die europiische Geschichte bis dahin als >Verdammung des Ge-
dachtnisses< (damnatio memoriae) gekannt hatte. Alles, was an das Ancien Régime
erinnerte, war nun verpént, und Vergessen war die erste Burgerpflicht. Zugleich
wurden in schneller Folge die Merkzeichen eines neuen Gedichtnisses einge-
fihrt, die das Vergessen des Alten erleichtern sollten.!®

Neue Formen des Gedichtnisses waren etwa die Anredeformen citoyen
und cztoyenne, die die alten Hoflichkeitsformen ersetzten, oder die Neu-
ordnung der politischen Geographie Frankreichs durch die Einfithrung
von Départements. Auch der Kalender wurde neu definiert. Wahrend die
Revolution ein neues, das Uberlieferte tilgendes Gedachtnis einzusetzen
versuchte, verteidigt die Dichtung die alte Gedachtnisordnung, wie man
am Beispiel von Ugo Foscolos 1807 erschienenem Werk Dez Sepolcri sehen
kann. Das Gedicht wendet sich emphatisch gegen die durch das Dekret
vom 23. Prairial bewirkte Ausgrenzung des Todes und den damit verbun-
denen Gedachtnisverlust.!” Dabei macht es den konstitutiven Zusammen-
hang zwischen Tod und Dichtung/Gedachtnis sichtbar und zeigt auf der
Ebene der textinternen Pragmatik, wie ambivalent dieser Zusammenhang

16 Harald Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 1997, S. 144.

17 Zum kulturellen Kontext vgl. Lionello Sozzi, »I Sepolcri e le discussioni francesi sulle
tombe negli anni del Direttorio e del Consolato, in: Giornale Storico della Letteratura
Italiana 144 (1967), S. 567-588.

316

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

ist. Denn dem Sprecher wird am Ende des Textes durch eine lange Proso-
popoe das Wort entzogen, er wird also gewissermaflen durch die Rede
tiber den Tod der Verfiigungsgewalt tiber seinen eigenen Text beraubt.

Bevor ich den Text im Hinblick auf meine Fragestellung analysiere,
scheint es mir erforderlich, ihn in seinen wesentlichen Ziigen zu prisen-
tieren, da er zu lang ist, um hier 7% toto zitiert zu werden. Schon die Zeit-
genossen zeigten sich irritiert von der schweren Zuganglichkeit der Sepol-
cri, ihrer obscuritas.'® Foscolo selbst sah sich in einer polemischen Replik
auf die Rezension eines Abbé Guillon, die voller Missverstandnisse steck-
te, dazu veranlasst, zum besseren Verstindnis die argumentative Grund-
struktur seines Gedichts zu skizzieren. Seinen »estratto« kann man als Aus-
gangspunkt fiir eine Anniherung an den Text nehmen. Selbstverstandlich
ist die Selbstexegese des Autors nur eine der moglichen Interpretationen
des Textes, die einerseits zwangslaufig vieles weglisst, andererseits Aussa-
gen vereindeutigt und expliziert, die im Text mehrdeutig sind. Es soll hier
nicht der Eindruck erweckt werden, als ware mit diesem »estratto« der
Text vollstindig und hinreichend analytisch erfasst. Doch geht es hier zu-
nachst einmal darum, sich der Semantik des Textes mithilfe einer Para-
phrase anzunihern. Dazu ist sicher das vom Autor selbst stammende Re-
simee am besten geeignet:

I monumenti inutili 2 morti giovano a’ vivi perche destano affetti virtuosi la-
sciati in eredita dalle persone dabbene: solo i malvagi, che si sentono immerite-
voli di memoria, non la curano; a torto dunque la legge accomuna le sepolture
de’ tristi e dei buoni, degl’illustri e degl’infami. [V. 1-90]

Istituzione delle sepolture nata col patto sociale. Religione per gli estinti deriva-
ta dalle virtd domestiche. Mausolei eretti dall’amor della patria agli Eroi. Morbi
e superstizioni de’ sepolcri promiscui nelle chiese cattoliche. Usi funebri de’ po-
poli celebri. Inutilita de’ monumenti alle nazioni corrotte e vili. [V. 91-150]

Le reliquie degli Eroi destano a nobili imprese, e nobilitano le citta che le rac-
colgono: esortazioni agl’italiani di venerare i sepolcri de’ loro illustri concittadi-
ni; que’ monumenti ispireranno ’emulazione agli studi e "amor della patria, co-

18 So sagt etwa Ippolito Pindemonte in seinem Gedicht I Sepolcrs, welches als Replik auf
Foscolos Text publiziert wurde, in direkter Anrede an den Widmungstrager Foscolo
und im Hinblick auf dessen Gedicht: »Perche talor con la febea favella / Si ti nascondi,
ch’io ti cerco indarno?« (V. 331-332; zitiert nach Ugo Foscolo, De: Sepolcri, in: Opere, 2
Bde, hg. v. Franco Gavazzeni/Maria Maddalena Lombardi/Franco Longoni, Torino
1994, Bd. 1, S.21-52, hier S.36 — Warum bisweilen mit der Phobischen Rede / Ver-
steckst du dich so sehr, dass ich dich vergeblich suche?) Weitere Belege fiir die Kritik an
der obscuritas von Foscolos Gedicht finden sich bei Antonino Pagliaro, »L’unita dei >Se-
polcri«, in: ders., Nuovi saggr di critica semantica, Messina/Firenze 21963, S. 307378, hier
S.317-319.

317

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

me le tombe di Maratona nutriano ne’ Greci 'abborrimento a’ Barbari. [V. 151-
212]

Anche i luoghi ov’erano le tombe de’ grandi, sebbene non vi rimanga vestigio,
infiammano la mente de’ generosi. Quantunque gli uomini di egregia virtd sie-
no perseguitati vivendo, e il tempo distrugga i lor monumenti, la memoria delle
virtd e de’ monumenti vive immortale negli scrittori, e si rianima negl’ingegni
che coltivano le muse. Testimonio il sepolcro d’Ilo, scoperto dopo tante eta da’
viaggiatori che ’'amor delle lettere trasse a peregrinar alla Troade; sepolcro privi-
legiato da’ fati perche protesse il corpo d’Elettra da cui nacquero i Dardanidi au-
tori dell’origine di Roma, e della prosapia de’ Cesari signori del mondo. L’auto-
re chiude con un episodio sopra questo sepolcro: [es folgt die wortliche Wieder-
gabe der V. 254-295]. [V. 213-295]"

Die fiir die Toten nutzlosen Denkmiler helfen den Lebenden, weil sie tugend-
hafte Gefiihle wecken, die von trefflichen Personen als Erbe hinterlassen wur-
den; allein die Schlechten, die fiihlen, dass ihnen ein Gedachtnis nicht zusteht,
kitmmern sich nicht darum; zu Unrecht also vermischt das Gesetz die Griber
der Bosen und der Guten, der Berithmten und der Ruchlosen. [V. 1-90]

Die mit dem Gesellschaftsvertrag entstandene Institution der Griber. Religion
fur die Verblichenen, von den hauslichen Tugenden abgeleitet. Mausoleen, von
der Vaterlandsliebe den Heroen errichtet. Krankheiten und Aberglaube im Zu-
sammenhang mit den Gemeinschaftsgribern in den katholischen Kirchen. Be-
stattungsbrauche der berithmten Vélker. Nutzlosigkeit von Denkmalern fiir ver-
dorbene und feige Nationen. [V. 91-150]

Die Reliquien der Heroen stacheln zu edlen Unternehmungen an und adeln die
Stadte, die sie aufnehmen: Aufruf an die Italiener, die Graber ihrer berihmten
Landsleute zu verehren; diese Denkmaler werden den Studieneifer und die Va-
terlandsliebe wecken, so wie die Graber von Marathon bei den Griechen die Ab-
scheu vor den Barbaren nihrten. [V. 151-212]

Auch die Orte, wo die Graber der Grofsen lagen, entflammen, selbst wenn keine
Spuren mehr vorhanden sind, den Sinn der Grof8ziigigen. Wenngleich die Mén-
ner von hervorragender Tugend zu ihren Lebzeiten verfolgt werden und die
Zeit die ihnen errichteten Denkmiler zerstort, lebt die Erinnerung an die Tu-
genden und die Denkmiler unsterblich bei den Schriftstellern fort und wird
wiederbelebt in denen, die sich den Musen widmen. Dies bezeugt das Grab des
Ilos, das nach so langer Zeit von Reisenden entdeckt wurde, die aus Liebe zum
Schrifttum nach Troas gepilgert waren; dieses Grab war vom Schicksal begiins-
tigt worden, weil es den Leichnam Elektras barg, der Mutter der Dardaniden,
denen Rom seinen Ursprung verdankt wie auch das Geschlecht der Caesaren,
der Herrscher der Welt. Der Autor schliet mit einer Episode tber jenes Grab:
[es folgt die wortliche Wiedergabe der V. 254-295]. [V. 213-295]

In seiner Lettera a Monsieur Guill<on> weist Foscolo auf das sprachliche
Hauptproblem des Textes hin, indem er von der Struktur (»tessitura«) und

19 Foscolo, Opere, Bd. 1, S. 47-49.

318

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

den Ubergingen (»transizioni«) spricht, die dem Rezensenten verborgen
geblieben seien. Er selbst teilt den Text in vier Argumentationsschritte ein
(zur Verdeutlichung wurden in das obige Zitat in eckigen Klammern die
entsprechenden, mit den Sinnabschnitten korrelierenden Versangaben
nach Giuseppe Nicoletti?® eingetragen). Diese Einteilung kann man im
Groflen und Ganzen nachvollziehen, wobei die nun folgende, in den Text
tiefer eindringende Analyse die argumentative Feinstruktur deutlicher ma-
chen wird. Ich werde mich dabei auf die fiir meine Fragestellung beson-
ders relevanten Stellen konzentrieren.

2.1 These: Materialistische Todesauffassung (V. 1-22)

Der erste von Foscolo abgegrenzte Abschnitt (V. 1-90) zerfallt in drei
deutlich voneinander getrennte argumentative Schritte: V. 1-22, V. 23-50
und V. 51-90. Diese Argumentationsschritte stehen zueinander in einem
jeweils adversativen beziehungsweise antithetischen Verhaltnis, wobei die
argumentativen Einschnitte deutlich durch adversative Konnektoren
(»Mac, V. 23, »Pur, V. 51) markiert werden. Der erste Argumentations-
schritt, der auch mit dem ersten typographischen Abschnitt zusammen-
falle, ist nach dem Schema Frage/Antwort strukturiert. Er beginnt mit der
rhetorischen Frage: »All’ombra de’ cipressi e dentro I'urne / Confortate di
pianto ¢ forse il sonno / Della morte men duro?« (V. 1-3)?! Die in der For-
mulierung der Frage, ob ein Grabmal dem Toten Trost sein konne, durch
das modalisierende »forse« implizierte negative Antwort wird in V. 3-22
dann explizit gegeben, wobei sich die Beantwortung in zwei Schritten
vollzieht. Den ersten Teil der Antwort gibt der von V. 3 bis V. 15 sich er-
streckende Fragesatz, der in sich wiederum zweigeteilt ist. Er besteht aus
zwei koordinierten Nebensatzen (V. 3-5, 6-12) und einem Hauptsatz
(V. 13-15). Die mit »Ove« (V. 3) und »quando« (V. 6) eingeleiteten Ne-
bensitze, deren zweiter aus drei koordinierten Teilsatzen besteht, und der
Hauptsatz stehen zueinander in einer temporal-konditionalen Beziehung.

20 Giuseppe Nicoletti, »Dei Sepolcri di Ugo Foscolo, in: Alberto Asor Rosa (Hg.), Letteratu-
ra italiana. Le opere. Volume terzo: Dall’Ottocento al Novecento, Torino 1995, S. 69-125, hi-
er S. 84-85.

21 Ich zitiere hier und im Folgenden die Ubersetzung von Ernst Halter (Letzte Briefe des
Jacopo Ortis. Roman. Von den Gribern. Dei Sepolcri, Gbers. v. F. Lautsch und Ernst Halter,
hg. v. Hanno Helbling, Miinchen 1989): »Im Schatten von Zypressen und in Urnen /
getrost von Klagen: ist vielleicht der Schlaf / des Todes minder ehern?«

319

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Der Sprecher entwirft in den Nebensitzen eine Vorstellung von der Zeit
nach seinem Tod, die gepragt ist von einer vierfachen Mangelerfahrung:
Die Sonne wird nicht mehr fiir ihn scheinen, die Zukunft wird keine Ver-
sprechen mehr fir ihn bereithalten, die Dichtung des Freundes und Wid-
mungstragers Pindemonte, den der Sprecher in V. 8 und V. 16 direkt apo-
strophiert, wird er nicht mehr vernehmen und auch keine Kommunikati-
on mehr mit dem Geist der Musen und der Liebe haben. Unter diesen Be-
dingungen, so die Argumentation des komplexen Satzgeftiges, kann ein
den Toten individualisierender Grabstein keinen Trost bieten: »Qual fia
ristoro a’ di perduti un sasso / Che distingua le mie dalle infinite / Ossa
che in terra e in mar semina morte?« (V. 13-15)22

Diese in Form einer erneuten rhetorischen Frage getroffene Aussage
wird sodann im zweiten Teil der Antwort durch einen Aussagesatz wie-
derholt und bekraftigt (V. 16-22). Eingeleitet wird der abschlieSende Aus-
sagesatz durch die emphatisch den Wahrheitsanspruch des Folgenden un-
terstreichende, keinen Widerspruch duldende Exklamation »Vero ¢ ben,
Pindemonte!« (V. 16).23 Dabei werden zum einen Elemente des Temporal-
satzgeftiges wiederaufgegriffen (der in V. 8 als »dolce amico« apostrophier-
te Pindemonte in V. 16, die Hoffnung ebenfalls in V. 16, die auf die »ore
future«, V. 7, »vaghe di lusinghe«, V. 6,24 zurtickweist), zum anderen kom-
men neu hinzu das Vergessen und die zerstorerische Macht der Zeit. Die
beiden Teile der Antwort auf die eingangs gestellte Frage stehen somit zu-
einander in einem Verhiltnis der Kontinuitat, der Wiederholung und der
variierenden Erweiterung.

Auffallig ist das Verhaltnis zwischen dem Individuellen und dem Uber-
individuellen, wie es sich an der Sprechsituation ablesen lasst. Wahrend
die zu Beginn gestellte Frage unpersonlich-allgemeinen Charakter hat,
schiebt sich in dem anschliefenden Temporalsatzgefiige das Ich des Spre-
chers in den Vordergrund (vgl. die Rollendeiktika, Possessiva und Verb-
formen der ersten Person in V. 4, 7, 8, 10, 12, 14) und fiihrt einen Dialog
mit einem explizit apostrophierten Adressaten (V. 8-9). Der Sprecher ist
also in das besprochene Thema involviert, er macht sich selbst zum
Sprechgegenstand, an dem er exemplarisch und stellvertretend das Allge-
meine seines Themas veranschaulicht. Wenn auf syntaktisch-argumentati-

22 »Wie soll verlorne Tage ein Stein entgelten, / zu scheiden die meinen von den unzihlba-
ren / Gebeinen, die in Erd und Meer der Tod sat?«

23 »Wahr ist es wohl, Pindemonte!«.

24 »die kiinftigen Stunden, »von Triumen hold«.

320

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

ver Ebene der erste Abschnitt in drei Teile zerfallt (Ausgangsfrage in V. 1-
3, erste Antwort in Form eines Fragesatzes in V. 3-15, zweite Antwort in
V. 16-22), andert sich jedesmal auch die textinterne Pragmatik: Im Mittel-
teil sind Sprecher und Angesprochener mehrfach markiert, wahrend der
erste und der dritte Teil (mit Ausnahme der Apostrophe an Pindemonte,
V. 16, die aber syntaktisch abgegrenzt ist und einen Ubergang zum dritten
Teil bildet) keine Spuren der sprachlichen Subjektivitat (im Sinne von
Emile Benveniste)?S aufweisen. Diese Abgrenzung der Teile wird auch
durch die Tempusgebung bestatigt: Der erste und der dritte Teil basieren
auf dem Prisens, wahrend im zweiten Teil das Futur (beziehungsweise in
V. 4 zunichst der Konjunktiv Prasens mit futurischer Bedeutung) verwen-
det wird. Die Argumentation geht somit vom Allgemeinen aus, veran-
schaulicht dieses am Besonderen und kehrt zurtick zum Allgemeinen. Das
vom Allgemeinen eingerahmte Besondere erhilt dadurch exemplarische
Funktion. Wenn der Sprecher von sich spricht, dann meint er den Men-
schen ganz allgemein. Die Subjektivitit wird durch diese rhetorische Stra-
tegie in Objektivitat iberfiihre.

Gerechtfertigt wird die Exemplaritit, die der Sprecher sich selbst zu-
schreibt, durch seine Rolle als Dichter. Damit reiht er sich ein in eine ehr-
wiurdige Tradition, die im weiteren Verlauf des Gedichtes noch ausfiihr-
lich thematisiert werden wird, insbesondere im Schlussteil. Die Selbstthe-
matisierung des Sprechers als eines von den Musen Begeisterten und die
nahere Charakterisierung seines Verhaltnisses zum textinternen Adressa-
ten, dem Dichter Ippolito Pindemonte, ermoglichen hier zunichst die
Einfihrung einer der beiden zentralen Isotopien des Textes: der Isotopie
der Dichtung. Diese Isotopie steht in Opposition zur Isotopie des Todes
und der Ausloschung, die, wie schon der Titel anzeigt, den gesamten Text
durchzieht. Hier zu Beginn des Textes scheint die Dichtung dem Tod
nicht gewachsen zu sein; in der Opposition Tod vs. Dichtung ist der Tod
der hierarchisch tbergeordnete Term. Die zugrundeliegende Todesauffas-
sung konnte man als materialistische bezeichnen. Sie besagt, dass der phy-
sische Tod das unwiderrufliche Ende der Existenz bedeutet und dass es
kein Weiterleben der Seele unabhingig vom Korper gibt.

25 Emile Benveniste, »De la subjectivité dans le langage«, in: ders., Problémes de linguistique
générale, Bd. 1, Paris 1966, S. 258-266.

321

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

2.2 Antithese: Der poetische Text als Gedachtnisort und Grabmal (V. 23-50)

Dieser materialistischen Todesauffassung stellt der zweite Argumentati-
onsschritt (V. 23-50) eine Antithese gegentiber. Dieser Abschnitt gliedert
sich in vier syntaktische Einheiten: zwei kurze rhetorische Fragen (V. 23—
25 und 26-29), die sich wie Frage und Antwort zueinander verhalten, und
zwei lange, komplexe hypotaktische Aussagesitze (V. 29-40, 41-50), die
das in der zweiten rhetorischen Frage anklingende Argument fortsetzen
und ihrerseits antithetisch aufeinander bezogen sind. Kern der in V. 23-50
entwickelten Antithese zu V. 1-22 ist die Auffassung, dass es eine »il-
lusion« (V. 24) gebe, die den Sterblichen nach seinem Tode an der Schwel-
le der Unterwelt zurtickhalte und darin bestehe, dass er im Gedachtnis der
ihm nahestehenden Hinterbliebenen weiterlebe. Die beiden einleitenden
rhetorischen Fragen enthalten implizit die Behauptung, dass sich die Men-
schen der ihnen wohltuenden Illusion, es gebe so etwas wie eine »Corris-
pondenza d’amorosi sensi« (V. 30),2¢ nicht vorzeitig berauben sollen, in-
dem sie auf eine Pflege des Totengedichtnisses verzichten — was sich ja
streng genommen als Konsequenz aus der im ersten Abschnitt ent-
wickelten materialistischen Todesauffassung ergeben wiirde. Im Folgen-
den wird eine Opposition aufgestellt zwischen Menschen, die nach ihrem
Tode mit den Hinterbliebenen in besagter »Corrispondenza d’amorosi
sensi« leben, und solchen, die keine »eredita d’affetti« (V. 41)%7 hinterlas-
sen, die nach ithrem Tod nicht betrauert werden und somit auch kein
Grabmal benétigen. Wihrend die erste Gruppe vom Text positiv bewertet
wird (»Celeste ¢ questa / Corrispondenza d’amorosi sensi«, V. 29-30),%8 er-
scheint die zweite Gruppe in einem negativen Licht (»Sol chi non lascia
eredita d’affetti / Poca gioja ha dell’urnac, V. 41-42);?° der liebenden Ge-
meinschaft der Lebenden und der Toten steht die Einsamkeit der Unbe-
trauerten gegeniiber. Der zweite Aussagesatz enthilt somit ein argumen-
tum a contrario zugunsten der Notwendigkeit einer Graberkultur und
einer Pflege des Totengedichtnisses.

Das menschliche Leben wird also in diesem zweiten Teil der Argumen-
tation nicht mehr unter materialistischem Aspekt betrachtet, sondern es
wird — wenn auch unter dem Vorbehalt, dass es sich um eine Illusion han-

26 »Rufund die Antwort liebenden Gedenkens«.

27 »Liebeserb«.

28 »Himmlisch sind dieser / Ruf und die Antwort liebenden Gedenkens«.
29 »Allein wer nicht ein Liebeserb zurtcklift, / wird wenig froh der Urne«.

322

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

delt — die Existenz eines die Lebenden und Verstorbenen umfassenden
Zusammenhanges postuliert. Darin verbirgt sich implizit die Behauptung,
dass das Leben mit dem physischen Tod nicht zu Ende sei. Die strikte
Grenze zwischen Leben und Tod wird negiert. Dies verdndert den Stellen-
wert der im ersten Teil der Argumentation aufgestellten Basisopposition
Tod vs. Dichtung. Wenn der Tod >geschwicht« wird, dann bedeutet das im
Umkehrschluss, dass die Dichtung >gestirkt« wird, was sich spater im Text
noch bestitigen wird.

Ein versteckter Hinweis auf die Rolle der Dichtung findet sich indes
hier schon in V. 50, der ein nicht-markiertes Zitat aus Thomas Grays Elegy
Written in a Country Churchyard enthilt. Dort heifft es: »On some fond
breast the parting soul relies, / Some pious drops the closing eye requires; /
E’en from the tomb the voice of Nature cries, / E’en in our Ashes live their
wonted fires.« (V. 89-92)30 Dieses Zitat spielt eine zentrale Rolle in Fosco-
los Werk. Er verwendet es in lateinischer Ubersetzung (»Naturae clamat
ab ipso / vox tumulo«) als Motto seines berithmtesten Buches, des 1798
erstmals erschienenen und in der Folge mehrfach tberarbeiteten Briefro-
mans Ultime lettere di Jacopo Ortis, der in der Nachfolge von Goethes Wert-
her steht. Durch die Veroffentlichung der letzten Briefe des Selbstmorders
Jacopo Ortis mochte dessen Freund Lorenzo Alderani, wie er in seiner an
den Leser gerichteten Vorrede sagt, der unbekannten Tugend ein Denk-
mal errichten (»io tento di erigere un monumento alla virtd scono-
sciuta«,3! so heiflt es in der von der ersten und zweiten Fassung nur unwe-
sentlich abweichenden Version von 1817) und dem Andenken des Freun-
des jene Tranen widmen, die er an seinem Grab nicht vergiefen darf, weil
er aus politischen Griinden keinen Zugang dazu hat (»consecrare alla me-
moria del solo amico mio quelle lagrime, che ora mi si vieta di spargere su
la sua sepoltura«). Der Text wird dadurch stellvertretend zum Grabmal des
Helden. Wenn Foscolo in Dei Sepolcri also die von Thomas Gray entlehnte
Stelle erneut zitiert, so hat sie versteckt poetologische Funktion, steht sie
doch nicht nur fir Grays Elegy, sondern auch fiir Foscolos eigenes Werk
und fiir seine Auffassung von der Funktion der Literatur, die darin be-
steht, lebensweltliche Hindernisse zu tberwinden und dadurch die verbo-
tene Trauer zu ermoglichen. In den Sepolcrs erscheint die Stelle nun aller-

30 Thomas Gray, »Elegy Written in a Country Churchyards, in: The Oxford Anthology of
English Poetry, Bd. 1: Spenser to Crabbe, hg. v. John Wain, Oxford/New York 1990,
S. 559-562 (Hervorh. T. K.).

31 Foscolo, Opere, Bd. 2, S. 9.

323

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

dings in einem negativen Kontext, wo die Rede von demjenigen ist, der
von keinen liebenden Angehorigen betrauert wird und von dem es heifSt:
»[...] ma la sua polve / Lascia alle ortiche di deserta gleba / Ove ne donna
innamorata preghi, / Ne¢ passeggier solingo oda il sospiro / Che dal tumulo
a noi manda Natura.« (V. 46-50)32 Es liegt hier offenbar ein Fall von ge-
storter Kommunikation vor: Zwar wird eine Botschaft ausgesendet, doch
ist niemand da, der sie empfangt. Wenn diese Situation negativ bewertet
wird, so zeigt dies an, dass das Verhaltnis zwischen Tod und Dichtung im
Vergleich zum ersten Argumentationsschritt (V. 1-22) neu definiert wor-
den ist. Denn wihrend dort dafiir pladiert wurde, auf ein wie auch immer
geartetes Totengedenken zu verzichten, weil eine dichterische Kommuni-
kation (etwa die zwischen dem Sprecher und dem Dichter Pindemonte)
nach dem Tode nicht mehr moglich sei, wird hier nun umgekehrt gefor-
dert, mithilfe der Dichtung ein dauerhaftes Andenken an die Verstorbe-
nen zu stiften. Dies bleibt allerdings an der vorliegenden Stelle implizit
und erschliet sich nur Gber den doppelten intertextuellen Verweis auf
Gray und Foscolos Ultime lettere. Damit aber demonstriert der Text auf
formaler Ebene genau das, was auf inhaltlicher Ebene thematisch ist.
Durch den intertextuellen Verweis schreibt er sich selbst in eine bestimm-
te literarische Tradition ein und macht sich zum Gedachtnisort, zum
Grabmal fir fremde Texte. Literarischer Text und Grabmal stehen in
einem Aquivalenzverhaltnis zueinander. Diese Aquivalenz zeigt an, dass
der Text, indem er tiber den Tod und die Graberkultur spricht, immer
auch sich selbst thematisiert. Mit anderen Worten: Es handelt sich um
einen selbstreflexiven Text. Welche Bedeutung dieser Selbstreflexivitat zu-
kommt, wird im Folgenden zu zeigen sein.

2.3 Die Ohnmacht der Dichtung: Dei Sepolcri als poetologisches Gedicht

Wihrend die These des ersten Abschnitts lautet, dass ein Totengedenken
uberflussig sei, weil der Verstorbene nach seinem physischen Ende nichts
mehr davon habe, wird im zweiten Abschnitt die entgegengesetzte These
formuliert, dass das Totengedenken im Sinne einer liebenden Gemein-
schaft der Toten und der Lebenden sehr wohl wichtig und sinnvoll sei.

32 »[...] seinen Staub doch / 1at den Nesseln er der 6den Scholle, / wo weder eine Frau in
Liebe betet / noch einsam ein Wanderer den Seufzer hort, / den uns vom Totenhiigel
die Schopfung zuschickt.«

324

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

Zunichst sagt der Text also, dass die Toten unwiderruflich tot seien, so-
dann behauptet er im Gegenteil, dass sie dank des Totenkultes im Ge-
dachtnis der Angehorigen weiterlebten. Ratio und Gefiihl stehen in einer
manifesten, unaufgelosten Spannung zueinander. Im dritten Abschnitt
nun (V. 51-90) erfolgt eine Konfrontation mit der durch das Dekret vom
23. Prairial des Jahres XII (12. Juni 1804) neu geregelten Begribnisord-
nung: »Pur nuova legge impone oggi i sepolcri / Fuor de’ guardi pietosi, e
il nome a’ morti / Contende.« (V. 51-53)33 Nachdem im ersten und
im zweiten Abschnitt trotz des Bezugs auf den Sprecher vornehmlich
philosophisch-abstrakt argumentiert worden ist, lenkt der dritte Abschnitt
den Blick auf eine konkrete, dem Leser von 1807 vertraute politisch-
soziale Wirklichkeit. Die abstrakten Uberlegungen werden nun an einem
konkreten Fall illustriert. Aufgezeigt werden die Folgen eines radikalen
Zivilisationsbruchs, des per Gesetz verordneten Verzichts auf das Totenge-
denken.?* Im Mittelpunkt steht dabei der Dichter Giuseppe Parini, dem
die Nachwelt das Grab verweigert habe.3S In einer Apostrophe an die Mu-
se Thalia, die Parini gewogen war, malt der Sprecher, der nun im Gegen-
satz zum zweiten Abschnitt (V. 23-50) wieder personlich involviert ist
(V. 62-65), ein makabres Bild von einem Massengrab, in dem der Verstor-
bene vielleicht Seite an Seite mit hingerichteten Verbrechern liegen mag
und wo Hunde nichtens heulen und Wiedehopfe sich in Schadeln verste-
cken. Das Fehlen eines an Parini erinnernden Grabes hat zur Folge, dass
auch die Muse nun nicht mehr da ist, weil sie, wie der Sprecher vermutet,
trauernd am Massengrab umbherirrt und dort vergeblich um das Mitleid
des Himmels fir ihn bittet. Die Quintessenz dieses Abschnitts lautet:
»Ahi! sugli estinti / Non sorge fiore ove non sia d’'umane / Lodi onorato e
d’amoroso pianto.« (V. 88-90)3¢

33 »Doch heut verbannt ein neu Gesetz die Graber / aus den frommen Blicken und macht
den Toten / den Namen streitig.«

34 Das Dekret vom 23. Prairial hatte realgeschichtlich nicht die destruktive Bedeutung, die
ihm von Foscolo zugeschrieben wird. Dennoch war es ein wichtiger Wendepunkt in
der Geschichte der Bestattungspraxis (vgl. Philippe Aries, L’Homme devant la mort
(1977), 2 Bde, Paris 1985, Bd. 2, S.225-229). Es begriindet durch das Verbot der Bestat-
tung in den Kirchen und innerhalb der Stidte einen neuen Kult, den sikularisierten To-
tenkult des 19. Jahrhunderts.

35 In Wirklichkeit hatten Freunde des Dichters aus privater Initiative an seinem Grab eine
Inschrift und eine Biiste errichten lassen. Doch war dies kein Ausdruck eines offiziellen
Totengedenkens (Foscolo, Opere, Bd. 1, S. 486).

36 »Ach! Gber den Toten / spriefSt keine Blume, wo nicht der Menschen / Lied sie ehrt und
liebevolles Klagen.«

325

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Die These des dritten Abschnitts ist also (und erneut liegt hier ein argu-
mentum a contrario vor), dass Kultur und Dichtung nur auf der Grundlage
einer Pflege des Totengedachtnisses moglich seien. Kultur beruht auf der
»Celeste [...] Corrispondenza d’amorosi sensi« (V. 29-30), von der bereits
die Rede war und deren Grundlage, wie sich im Folgenden zeigt, das Mit-
leid ist (»esser pietose«, V. 92). Diese These wird in den sich anschliefen-
den Teilen des Gedichts ausgefithrt und an zahlreichen Beispielen belegt,
die hier nicht im Einzelnen aufgefihrt werden koénnen. Ein wichtiger
Punkt ist dabei die Thematisierung Italiens (V. 154-197). Angesichts der
Denkmaler und Werke, die an die grofen Italiener Machiavelli, Michelan-
gelo, Galilei, Dante und Petrarca erinnern, feiert der Sprecher die kultu-
relle Bedeutung seines Vaterlandes. Dabei setzt er die kulturelle Grofe in
Opposition zur politischen Bedeutungslosigkeit des seit Jahrhunderten
unter Fremdherrschaft stehenden Landes. Die in einem »tempio« (ge-
meint ist die Kirche Santa Croce in Florenz) bewahrten »glorie« Italiens
sind die einzigen, die dem Land noch bleiben, »Da che le mal vietate Alpi
e Ialterna / Onnipotenza delle umane sorti / Armi e sostanze t'invadeano
ed are / E patria e, tranne la memoria, tutto.« (V. 182-185)37

Diese Passagen wurden ahnlich wie Foscolos Roman jacopo Ortis in Ita-
lien haufig vorbehaltlos fiir die politische Bewegung des Risorgimento ver-
einnahmt, als Aufruf zum politischen Kampf und zur nationalen Eini-
gung.?® Eine solche Lesart aber wird dem Text in seiner Komplexitat und
in der Verschlungenheit und Vielstimmigkeit seiner »tessitura« nicht ge-

37 »seit die unverwehrten Alpen und die / wechselhafte Allmacht tiber Menschenschick-
sal / dir Waffen und Krifte raubten und Altére, / die Heimat auch, ja, aufer Erinnerung,
alles.«

38 Dies gilt natirlich vornehmlich fir die patriotischen Leser des 19. Jahrhunderts. Aber
auch Teile der Kritik des 20. Jahrhunderts sind davon nicht unberiihrt geblieben. So
sagt zum Beispiel Eugenio Donadoni, Ugo Foscolo. Pensatore, critico, poeta, Firenze 31964,
S.387: »E I'Italia ¢ continuamente nel cospetto del poeta dei Sepolcrz, anche dove non
appare; e ancora, come nell’Ortis, un’ltalia che esiste come insieme di tradizioni, che
non possono essere distrutte, o dimenticate, nel dibaccare della potenza e della prepo-
tenza francese. [...] I Sepolcri sono Daffermazione d’un’italianita pura e, vorrei dire,
autentica.« (Und Italien ist stindig im Blick des Dichters der Sepolcri, auch dort, wo es
nicht den Anschein hat; und auch, wie im Ortis, ein Italien, das als Gesamtheit von Tra-
ditionen existiert, welche nicht zerstort oder vergessen werden konnen durch die Ent-
fesselung der franzosischen Macht oder Prapotenz. [...] Die Sepolcri sind die Affirmati-
on einer reinen und, wie ich sagen mochte, authentischen Italianitit.) Auch Foscolos
oben zitierte Selbstdeutung spricht ja von dem »Aufruf an die Italiener, die Graber ihrer
berihmten Landsleute zu verehren« und unterstellt damit dem Text jene performativ-
patriotische Bedeutung, wie sie im Donadoni-Zitat zum Ausdruck kommt.

326

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

recht. Natirlich steckt in den die Gegenwart Italiens betreffenden Passa-
gen eine Anklage und somit implizit ein performativer Anspruch auf Ver-
anderung einer kulturellen Praxis. Viel mehr noch aber geht es um eine
grundlegende Reflexion tiber die Aufgabe der Dichtung in der Geschichte
und in der Gegenwart und ihre konstitutive Gebundenheit an das Toten-
gedenken. Die »nuova legge« ist der kontingente historische Anlass, von
dem diese Reflexion ihren Ausgang nimmt. De: Sepolcri ist deshalb weni-
ger ein politisch-patriotisches als ein poetologisches Gedicht. Sein eigentli-
ches Thema ist nicht das italienische Vaterland, sondern die Funktion der
Dichtung in der Moderne. Diese ist unter den Bedingungen des Rationa-
lismus und der Revolution in eine manifeste Krise geraten; wie die bishe-
rige Analyse gezeigt hat, thematisiert der Text zu Beginn in V. 1-22 und
ab V. 51 diese Krise. Um sie zu tiberwinden, erfolgt der traditionsbewusste
Ruckegriff auf die italienische Vergangenheit und schlieflich auf die Anti-
ke (s. u.). Die politischen Elemente, die der Text in sich aufnimmt, wer-
den also poetisch und poetologisch recodiert; sie werden zu Elementen
poetologischer Selbstreflexion. Solche Selbstreflexivitit ist ein epochenty-
pisches Merkmal der Romantik. Die Literatur hat sich — wie die anderen
Funktionsbereiche der Gesellschaft auch - in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts zu einem autonomen System ausdifferenziert,? welches
aufgrund seiner operativen Geschlossenheit keinen direkten Zugriff mehr
auf die Wirklichkeit haben kann. Die fir die Literatur der Aufklirung
noch giltige Heteronomie, welche sich in Gestalt des Nutzlichkeitsgebots
letztlich bis zu Horaz zurtckverfolgen lasst,*0 ist in der Romantik hinfillig
geworden, weil die einzelnen Funktionsbereiche der Gesellschaft nun-
mehr weitgehend autonom voneinander operieren. Daher konnen sie ihre
Zweckhaftigkeit nicht mehr auferhalb ihrer selbst suchen, sondern wen-
den sich auf sich selbst zurtick. Zwar erheben literarische Texte auch jetzt
noch den Anspruch, die Wirklichkeit zu verindern, doch wird zumindest

39 Vgl. hierzu Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.

40  So heift es bekanntlich in der Ars Poetica (V. 333-334): »aut prodesse volunt aut delecta-
re poetae / aut simul et iucunda et idonea dicere vitae« (rentweder niitzen oder erfreuen
wollen die Dichter / oder zugleich, was erfreut und was niitzlich fiirs Leben ist, sagen«)
(Horaz, Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und tbers. v. Eckart Schifer, Stuttgart 1984,
S.24). Die allgemeine Gultigkeit dieser Vorschrift fiir die Literatur des Klassizismus ist
aus zahlreichen Poetiken und Vorworten ersichtlich und bedarf hier keines Beweises.

327

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

bei selbstreflexiven Texten wie denen Foscolos die Vergeblichkeit dieses
Anspruchs immer auch mitbedacht.*!

Dies zeigt sich im weiteren Verlauf der zuletzt analysierten Stelle. Un-
mittelbar nach der Erwiahnung des Florentinischen »tempio« Santa Croce
wird der Tragodienautor Vittorio Alfieri eingefihrt, der hiufig dorthin ge-
gangen sei, um sich von der Prasenz der Toten inspirieren zu lassen. Alfie-
ri war ein patriotischer und freiheitsliebender Dichter, der jedoch bezeich-
nenderweise hier nur in seinem ohnmachtigen Zorn dargestellt wird und
der schliefSlich zum Sprechzeitpunkt selbst schon zu den Toten gehort (er
verstarb im Jahre 1803). Alfieri wird folgerichtig im Text als Figur des To-
des modelliert: Er sucht die Nihe der Toten, er ist stumm und einsam,
ruht und »avea sul volto / Il pallor della morte e la speranza. / Con questi
grandi abita eterno: e 'ossa / Fremono amor di patria.« (V. 194-197)%

Der moderne Dichter als ohnmachtige Figur des Todes fiihrt schliefS-
lich durch die Vermittlung eines Simonides-Zitats zurtick in die Antike,
der der Schlussteil des Gedichts (V. 197-295) gewidmet ist. »Con questi
grandi abita eterno« (V. 196)* zitiert in leichter Abwandlung ein Epi-
gramm von Simonides, wo es von den bei den Thermopylen Gefallenen
heifSt: »Con gli eroi, sotto la stessa pietra, abita ora la gloria della Gre-
cia.«<** Dass hier Simonides von Keos, dem, wie wir gesehen haben, die Er-
findung der Mnemotechnik zugeschrieben wird, als Verfasser einer Toten-
klage von Foscolo in seinen Text tiber die Griber eingefithrt wird und als
Uberleitung zum grofen Schlussteil dient, ist ein Zeichen fiir Foscolos
profunde Kenntnis der antiken Literatur und vor allem fiir seine Einsicht
in den grundlegenden Zusammenhang von Literatur, Kultur und Tod,
der im Simonides-Mythos latent transportiert wird.

41 Fir eine Darstellung solcher Selbstreflexivitit im Zusammenhang mit der Rede iiber
Liebe in der Romantik vgl. Thomas Klinkert, Literarische Selbstreflexion im Medium der
Liebe. Untersuchungen zur Liebessemantik bei Rousseau und in der europdischen Romantik
(Holderlin, Foscolo, Madame de Staél und Leopardt), Freiburg i. Br. 2002.

42 »hatt’ im Antlitz / des Todes Blasse und die Hoffnung. / Mit diesen Groen wohnt er,
verewigt, und aus den / Gebeinen bebt die Liebe zur Heimat.«

43 »Mit diesen Groflen wohnt er, verewigt.

44 Nach Donatella Martinelli, der Herausgeberin einer Ausgabe von Foscolos Poesze e Se-
poleri, Milano 1987, zitiert im Kommentar: Foscolo, Opere, Bd. 1, S. 515. (Mit den Hel-
den, unter demselben Grabstein, wohnt jetzt der Ruhm Griechenlands.)

328

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

2.4 Der Tod als Voraussetzung fiir die Dichtung

Der Riickgriff auf die Antike ist jedoch zugleich ein Indiz dafir, dass der
durch die Politik zum Verstummen gebrachten Dichtung in der Moderne
die Legitimation fehlt; sie kann sich nur noch durch die Riickwendung
auf ihre eigene Vergangenheit legitimieren und durch die kompensatori-
sche Hoffnung, die einstige Rolle wiedergewinnen zu kdnnen. Der Spre-
cher reiht sich dementsprechend im Schlussteil explizit selbst in die antike
Tradition ein, indem er um die Unterstitzung der Musen bittet (und be-
zeichnenderweise sich selbst dabei als Fliichtigen, als Ausgestoffenen dar-
stellt): »E me che i tempi ed il desio d’onore / Fan per diversa gente ir fug-
gitivo, / Me ad evocar gli eroi chiamin le Muse / Del mortale pensiero ani-
matrici.« (V. 226-229)% Die Musen aber sind Wachterinnen der Graber.
Hier nun wird die Basisopposition des Textes Tod vs. Dichtung wiederauf-
gegriffen und im Vergleich zum Beginn explizit umgekehrt: »e quando / 11
tempo con sue fredde ale vi spazza / Fin le rovine, le Pimplée fan lieti / Di
lor canto i deserti, e Parmonia / Vince di mille secoli il silenzio.« (V. 230-
234)% Die Dichtung erweist sich nun starker als der Tod und dauerhafter
als Grabmiler. Doch gilt dies bezeichnenderweise fir die Dichtung der
Vergangenheit, nicht fir die der Gegenwart, in der ja die Dichter ohn-
machtig sind und man ihnen kein Grab mehr gewahrt. Doch auch in der
Antike triumphiert die Dichtung nicht in ungebrochener Weise tiber den
Tod. Es zeigt sich vielmehr in der zeitlich komplex gestaffelten Schlussse-
quenz, dass die Griaber und der Tod das letzte Wort haben, insofern die
Dichtung vom Grab ihren Ausgang nimmt. Das Verhiltnis zwischen Tod
und Dichtung wird somit in seiner Ambivalenz bestatigt.
Kristallisationspunkt dieser Schlusssequenz ist das Grab des Ilos bei
Troja, wo nach einer Uberlieferung auch die Nymphe Elektra, die Urmut-
ter der Trojanischen Konigsfamilie, begraben liegt. Dieses von Reisenden
kiirzlich wiederentdeckte Grab soll auf Bitten der sterbenden Elektra von
Zeus einst geheiligt worden sein (V. 250-253). Dort soll auch Kassandra
den Untergang Trojas geweissagt haben. Mit der Prosopopoe der trojani-
schen Priesterin endet der Text, dessen Sprecher damit zugleich das Wort

45 »Und mich, den die Zeiten und der Drang nach Ehre / fliichtig von Volk zu Volke trei-
ben, / mich, zu beschworen die Helden, mégen berufen / die Musen, die des Menschen
Gedanken beseelen.«

46 »und wenn nun / die Zeit mit ihren kalten Fligeln sie [sc. die Griber] ausfegt / bis auf
die Reste, erheitern die Pieriden / mit ihrem Gesang die Wisten, und der Wohlklang /
besiegt das Schweigen von tausend Jahrhunderten.«

329

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

an eine fiktionsimmanente Sprechinstanz abgibt, ohne es noch einmal zu-
rickzuerhalten (V. 263-295). Somit hinterlisst auf der Ebene der Sprech-
situation ebenso wie auf der thematischen Ebene der Tod seine deutliche
Spur im Text, denn Prosopopoe bedeutet ja die fingierte Rede von nicht-
personenhaften Dingen oder Toten.#” Von solcher Rede bezieht der Text
seine Legitimation, das heiflt, dass er sich der Macht des Todes letztlich
nicht entziehen kann.

Kassandra sagt zu ihren Neffen, dass sie bei ihrer Riickkehr aus der
Kriegsgefangenschaft zwar nur noch die Ruinen der von den Griechen
zerstorten Stadt vorfinden werden, dass aber die Penaten Trojas noch in
diesen Ruinen hausen werden, »ché de’ Numi ¢ dono / Servar nelle mise-
rie altero nome.« (V. 270-271)* Sodann wendet Kassandra sich in einer
Apostrophe an die von den Schwiegertochtern des Priamos gepflanzten
Zypressen (die tbrigens die Zypressen des Beginns wiederaufgreifen und
somit implizit an die dort thematisierte Dominanz des Todes ankniipfen),
bittet sie um den Schutz der Graber und sagt ihnen das Erscheinen eines
blinden Bettlers voraus, der in die Grifte hinabsteigen und die Urnen be-
fragen werde. »Gemeranno gli antri / Secreti, e tutta narrera la tomba / Ilio
raso due volte e due risorto [...].« (V. 283-285)% Erst nachdem das Grab
und die Urnen ihm die Geschichte Trojas und seines Untergangs erzihlt
haben, kann der Singer und »heilige Kiinder« Homer diese Geschichte
verewigen. Das Grab ist somit die Instanz, die die dichterische Uberliefe-
rung generiert und gewahrleistet. Die Dichtung prasupponiert den Tod,
den sie uberwinden mochte, und leitet sich von ihm ab. Die letzten Verse
des Gedichts lauten: »Il sacro vate, / Placando quelle afflitte alme col can-
to, / I Prenci Argivi eternera per quante / Abbraccia terre il gran padre
Ocedno. / E tu onore di pianti, Ettore, avrai / Ove fia santo e lagrimato il
sangue / Per la patria versato, e finche il Sole / Risplendera su le sciagure
umane.« (V. 288-295)30

47 Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Literatur-
wissenschaft (1960), Stuttgart >1990, § 826.

48 »denn Gabe der Gotter ist es, / zu wahren im Elend einen stolzen Namen.«

49 »Ein Stohnen hallt durch die verborgnen / Kammern, und das ganze Grab berichtet: /
Ilion zweimal geschleift und zweimal erstanden [...].«

50 »Der heilige Kiinder / stillt mit Gesang jene gekrinkten Seelen, / macht die Argiverfirs-
ten unsterblich, so weit auch / Linder umarmt der grofle Vater Okeanos. / Und dir
wichst Ehre aus den Klagen, Hektor, / wo heilig gilt und beweint das Blut wird, / das
fur die Heimat geflossen, und solange / die Sonne strahlt auf das Ungemach der Men-
schen.«

330

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

2.5 Dei Sepolcri als diskursives Ereignis

Foscolos Text war ein diskursives Ereignis ersten Ranges. Er forderte italie-
nische Dichter und Literaten zu einer Reihe von Repliken und Kommen-
taren heraus. Diese sind in dem 1824 in Venedig erschienenen Band De:
Sepolcri versammelt: I Sepolcri von Ippolito Pindemonte, Suz Sepolcri di Ugo
Foscolo e di Ippolito Pindemonte von Giovanni Torti und die Abhandlung
Sul carme di Ugo Foscolo »Dei Sepolcri« e sulla poesia lirica von Girolamo Fe-
derico Borgno (der Herausgeber fiigt noch einen thematisch verwandten
Text von Vincenzo Monti und weitere Gedichte von Foscolo hinzu). Bor-
gno hatte Foscolos Gedicht ins Lateinische tbersetzt, damit, wie er zu Be-
ginn seiner Abhandlung sagt, die kinstlerische Bedeutung und die Inno-
vativitit des Textes auch auferhalb Italiens bekannt wiirden. Obwohl
Borgno das Gedicht sehr gut kannte und sich auch als dessen Apologet
verstand, zeigt sich gerade an seinen poetologischen Pramissen, wie inno-
vativ Foscolos Text tatsachlich war. Dieser nimlich erfillt die Prinzipien
der Kklassizistischen zmitatio-Poetik nicht mehr, auf welche Borgno rekur-
riert, um den Text zu wiirdigen.

Wie die Analyse ergeben hat, ist Des Sepolcri ein poetologischer Text,
der einerseits kulturelle Grofe beschwort und zu politischem Handeln
auffordert und andererseits die Ohnmacht der Dichtung angesichts realge-
schichtlicher Entwicklungen sowie ihre konstitutive Gebundenheit an
den Tod thematisiert. Dichtung gewinnt ihre Valenz, indem sie die Grab-
statten der Geschichte als Ausgangspunkt fiir die Restitution der Vergan-
genheit und fir die Stiftung eines kulturellen Gedéchtnisses verwendet.
Damit aber weicht Foscolos Text vor den dringenden politischen Proble-
men der Gegenwart durch den Riickzug in die Antike aus. Eine solche
hochreflexive und gebrochene Position ist nun mit der traditionellen
Funktionszuschreibung, wie Borgno sie vornimmt, nicht mehr kompati-
bel. Borgno zeigt an antiken Vorbildern, was man sich idealtypisch unter
lyrischer Dichtung vorzustellen habe. Als Beispiel dient ihm unter ande-
rem eine Ode von Horaz. Uber sie heifit es:

Ecco dunque un’Ode che esalta Terone, instruisce gli uomini, e tende a fargli
migliori: vero officio questo della lirica poesia. E spregevole, o se non altro vana
¢ da stimarsi qualunque bell’arte, la quale non adempia al suo fine d’instruire gli
womint, dilettandol.>!

51 Dei Sepolcri. Poesie di Ugo Foscolo, d’Ippolito Pindemonte e di Giovanni Torti, aggiun-
tovi uno squarcio di Vincenzo Monti sullo stesso soggetto ed una Dissertazione di Giro-

331

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Hier haben wir also eine Ode, die Tero feiert, die Menschen belehrt und danach
strebt, sie zu bessern: wahrhaft die Aufgabe der lyrischen Poesie. Und als verach-
tenswert oder doch zumindest als eitel muss jede schone Kunst gelten, die ihr
Ziel verfehlt, die Menschen zu belebren und sie zugleich zu unterhalten.

Wenn das Horazische prodesse et delectare das Ziel der Dichtung wie aller
Kinste sein soll, so wird dieses Ziel von Foscolo infrage gestellt, der ja,
wie gezeigt wurde, die Heteronomie der Dichtung fir unméglich erklart.
Dei Sepolcri mag zwar durch seine sprachliche und gedankliche Kithnheit
den Leser im Rahmen einer Asthetik des Erhabenen (auf die Borgno ihn
zu Recht bezieht) erfreuen, doch vermittelt der Text ihm ganz gewiss in
seiner Dichtung und Tod verkntpfenden Negativitat keine unmittelbare
Nutzanwendung. Das Subversive dieses Textes ist also nicht zuletzt auch
darin zu erblicken, dass er die zu Anfang des 19. Jahrhunderts im offiziel-
len Diskurs noch giiltige klassizistische Poetik der Heteronomie unter-
lauft.

3. Schluss

Wie die Analyse von De:i Sepolcri vor dem Hintergrund des Simonides-
Mythos gezeigt hat, steht im Zentrum des Gedichts wie des Mythos das
Verhaltnis von Tod, Gedachtnis und Schreiben. Damit reaktualisiert der
in einer historischen Krisensituation entstandene Text ein latentes Wissen
um den Ursprung der Dichtung. Die semantische Basisopposition Tod vs.
Dichtung wird vom Text jedoch unterschiedlich, ja gegensatzlich bewer-
tet. Wahrend am Beginn der Tod als dominant erscheint, wird sodann zu-
nachst implizit, spater explizit die Hierarchie der Opposition umgekehrt.
Die aus rationalistisch-materialistischer Perspektive eindeutig erscheinen-
de und keinen Widerspruch duldende Erkenntnis, dass kein menschliches
Werk dem Tod und der Ausloschung widerstehen kann, wird im Verlauf
des Gedichts infrage gestellt. Der Ratio wird eine affektive Erfahrung ent-
gegengesetzt, welche die illusiondre Gemeinschaft der Lebenden mit den
Toten als notwendige Grundlage der Kultur erscheinen lasst. AufSerer An-
lass des Gedichts ist das Dekret vom 12. Juni 1804, welches die bisher Gibli-
che Form der Totenehrung abschaffen wollte. Die Folgen dieses Gesetzes
werden von Foscolo als kulturgefihrdender Gedichtnisverlust beschrie-

lamo Federico Borgno, traduzione dal latino, con alcune altre poesie gia divulgate, Ve-
nezia 1824, S. 76 (Hervorh. T. K.).

332

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

ben und am Beispiel des Dichters Parini veranschaulicht, der (angeblich)
in einem Massengrab beerdigt wurde. Der fehlende Grabstein hat die Ab-
senz der Muse Thalia zur Folge und gefihrdet somit den Fortbestand der
italienischen Kultur. Daraus und aus anderen Indizien ergibt sich, dass De:
Sepolcri nicht, wie oft falschlich angenommen wurde, ein politisches, son-
dern ein poetologisches Gedicht ist. Der Text spricht tiber die Grundlagen
der Kultur und der Dichtung. Es zeigt sich dabei allerdings, dass letztlich
offenbleibt, welcher der beiden Terme der Basisopposition Tod vs. Dich-
tung der dominante ist. Der Text legt insbesondere am Schluss die konsti-
tutive Gebundenheit der Dichtung an den Tod und die Vernichtung blof.
Die komplexe Schlusssequenz mit der Prosopopoe der Priesterin Kassan-
dra, die dem primiren Sprecher das Wort entzieht, zeigt noch einmal auf,
wie sehr die Dichtung vom Tod abhingt, ja gewissermafSen diesen voraus-
setzt und folglich ihn selbst zum Gegenstand haben muss. Diese subversi-
ve Erkenntnis steht im Gegensatz zu dem im offiziellen poetologischen
Diskurs um 1800 noch gultigen Niutzlichkeitsgebot, wie es etwa in Bor-
gnos Kommentar zu Foscolos Gedicht seinen Niederschlag findet. Die
Dichtung kann, so Foscolos Erkenntnis, nicht mehr erfreuen und niitzen,
da sie als autonomes System keinen Einfluss mehr auf die gesellschaftliche
Umwelt nehmen kann; symptomatisch dafir sind die Ohnmacht und das
Verstummen des Dichters Alfieri. Stattdessen kann sie in asthetisch inter-
essanter Form ihre eigene Ohnmacht selbstreflexiv darstellen und dadurch
vermeintliche Sicherheiten des offiziellen Diskurses aufler Kraft setzen. In
solcher subversiven Negativitat besteht die nicht unwesentliche epistemo-
logische Bedeutung einer bestimmten Tradition der Dichtung seit etwa
200 Jahren, zu der Autoren wie Leopardi, Baudelaire, Rimbaud oder Mon-
tale gehoren und die um 1800 von Dichtern wie Foscolo, Novalis und
Holderlin begriindet wurde.

Literaturverzeichnis

Aries, Philippe, L’'Homme devant la mort (1977), 2 Bde, Paris 198S.

Benveniste, Emile, »De la subjectivité dans le langage, in: ders., Problémes de linguis-
tique générale, Bd. 1, Paris 1966, S. 258-266.

Cicero, Marcus Tullius, De oratore. Uber den Redner, hg. und tbers. v. Harald
Merklin, Stuttgart 1976.

Donadoni, Eugenio, Ugo Foscolo. Pensatore, critico, poeta, Firenze >1964.

333

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Foscolo, Ugo, Opere, 2 Bde, hg. v. Franco Gavazzeni/Maria Maddalena Lombardi/
Franco Longoni, Torino 1994.

Darin: Dez Sepoleri (Bd. 1, S. 21-52; enthilt auch die Note Foscolos und die Lettera
a Monsieur Guill<on>).
Ultime lettere di Jacopo Ortis (Bd. 2, S. 3-209; enthalt auch die Notizia bibliografica).

——, Letzte Briefe des Jacopo Ortis. Roman. Von den Grabern. Dei Sepolcri, Gbers. v. F.
Lautsch und Ernst Halter, hg. v. Hanno Helbling, Miinchen 1989.

——, Dei Sepolcri. Poesie di Ugo Foscolo, d’Ippolito Pindemonte e di Giovanni Torti,
aggiuntovi uno squarcio di Vincenzo Monti sullo stesso soggetto ed una Disserta-
zione di Girolamo Federico Borgno, traduzione dal latino, con alcune altre poesie
gia divulgate, Venezia 1824.

Freud, Sigmund, »Uber Deckerinnerungen«, in: Gesammelte Werke, hg. v. Anna
Freud et al., Frankfurt a. M. 31969, Bd. 1, S. 531-554.

Goldmann, Stefan, »Statt Totenklage Gedachtnis. Zur Erfindung der Mnemotechnik
durch Simonides von Keos«, in: Poetica 21 (1989), S. 43-66.

Grass, Gunter, »Der Sammler des Schweigens. Wie aus einem unsicheren Talent ein
politischer Schriftsteller wurde: Aus der Nobelpreisvorlesung des Giinter Grass«,
in: Siiddeutsche Zeitung 285 (9.12.1999), S. 18.

Gray, Thomas, »Elegy Written in a Country Churchyards, in: The Oxford Anthology of
English Poetry, Bd. 1: Spenser to Crabbe, hg. v. John Wain, Oxford/New York 1990,
S.559-562

Homer, Ilias. Odlyssee, ibers. v. Johann Heinrich Vo, Miinchen 1988.

Horaz (d. i. Quintus Horatius Flaccus), Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und tbers. v.
Eckart Schifer, Stuttgart 1984.

——, Oden und Epoden, hg. und Gbers. v. Bernhard Kytzler, Stuttgart 1995.

Klinkert, Thomas, Literarische Selbstreflexion im Medium der Liebe. Untersuchungen zur
Liebessemantik bei Rousseau und in der europdischen Romantik (Holderlin, Foscolo,
Madame de Staél und Leopardi), Freiburg i. Br. 2002.

Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand, Das Vokabular der Psychoanalyse, aus dem
Franzosischen tibers. v. Emma Moersch, Frankfurt a. M. 141998.

Lausberg, Heinrich, Handbuch der literarischen Rhbetorik. Eine Grundlegung der Litera-
turwissenschaft (1960), Stuttgart >1990.

Luhmann, Niklas, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.

Nicoletti, Giuseppe, »Dei Sepolcri di Ugo Foscolo, in: Alberto Asor Rosa (Hg.), Lette-
ratura italiana. Le opere. Volume terzo: Dall’Ottocento al Novecento, Torino 1995,
S.69-125.

Ohly, Friedrich, Bemerkungen eines Philologen zur Memoria. Miinstersche Abschiedsvorle-
sung vom 10. Februar 1982, Miinchen 1992.

Pagliaro, Antonino, »L’unita dei >Sepolcri«, in: ders., Nuovi saggi di critica semantica,
Messina/Firenze 21963, S. 307-378.

Quintilianus, Marcus Fabius, Institutionis oratoriae libri XII. Ausbildung des Redners.
Zwolf Biicher, hg. und Gbers. v. Helmut Rahn, Darmstadt 1975.

Ronsard, Pierre de, Les Amours, hg. v. Henri Weber/Catherine Weber, Paris 1985.

334

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tod und Gedichtnis in der italienischen Romantik

Sozzi, Lionello, »I Sepolcri e le discussioni francesi sulle tombe negli anni del Diretto-
rio e del Consolato«, in: Giornale Storico della Letteratura Italiana 144 (1967),
S.567-588.

Weinrich, Harald, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 1997.

335

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:46:30.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210230-311 - am 13.01.2026, 08:

0. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [



https://doi.org/10.5771/9783968210230-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Zu Ugo Foscolos Dei Sepolcri
	2. Analyse von Dei Sepolcri
	2.1 These: Materialistische Todesauffassung (V. 1–22)
	2.2 Antithese: Der poetische Text als Gedächtnisort und Grabmal (V. 23–50)
	2.3 Die Ohnmacht der Dichtung: Dei Sepolcri als poetologisches Gedicht
	2.4 Der Tod als Voraussetzung für die Dichtung
	2.5 Dei Sepolcri als diskursives Ereignis

	3. Schluss
	Literaturverzeichnis

	1. Einleitung: Tod und Gedächtnis bei Simonides von Keos

