
 284

densutopie. Zum allgemeinen Frieden, dem universalen Reich der vernunftbegabten 
Geister, gelangen wir, wenn wir innerhalb der vorgefundenen Verhältnisse des 
christlichen Europa den Prinzipien des Vernunft- und Liebesrechts gemäß handeln. 
Führer sind scientia (die Macht über die Natur verleiht) und amicitia (gegenseitige 
Förderung). 

6.4.8 Ergänzungen 

Es gibt zahlreiche Überblicksdarstellungen des Friedensdenkens des Humanismus, 
aber sie kommen nur selten über Auflistung von Namen hinaus; ein erträgliches 
Beispiel: 
Klaus Garber, Die Friedens-Utopie im europäischen Humanismus : Versuch einer 
geschichtlichen Rekonstruktion, in: Modern Language Notes 101 (1986) 516-552 

 
Die spannenderen Darstellungen begründen erhebliche Zweifel am Pazifismus der 
Humanisten: 
José A. Fernández Santamaria, The State, War and Peace : Spanish Political 
Thought in the Renaissance 1516-1559. – Cambridge 1977 (siehe oben S. 246-247) 
Richard Tuck, The Rights of War and Peace : Political Thought and the International 
Order from Grotius to Kant. – Oxford 1999 (siehe oben S. 234). 

 
Vergleiche außer Erasmus auch seine Freunde: 
Robert P. Adams, The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on 
Humanism, War, and Peace, 1496-1535. – Seattle 1962 (gut zum politischen Kon-
text, vgl. oben S. 253). 

6.4.8.1 Morus 

Zu Sir Thomas More (1478-1535), Jurist, Lordkanzler, antireformatorischem Publi-
zist, Märtyrer des Katholizismus, und zu der vertrackten Debatte, ob die Utopia 
(1519) pazifistisch oder bellizistisch ist, vergleiche: 
George M. Logan, The Meaning of More’s Utopia. – Princeton, NJ 1983 (die Utopia 
ist Kritik der humanistischen Literatur über gute Regierung; das Kriegskapitel unter-
scheidet sich nicht von den übrigen Darstellungen des repressiven Character der 
utopischen Verfassung) 
Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. – New York 1987. – S. 87-104 War in 
More’s Utopia : Ironies in Book II (man darf nicht More mit seinem Erzähler 
Hythlodaeus identifizieren; dieser ist völlig begeistert von der utopischen Gesell-
schaft, die schwere Mängel hat, die aus seiner Rede unwillentlich deutlich werden: 
Ganz Utopia ist auf Krieg hin angelegt, es braucht Krieg und Sklaverei für seine 
Wirtschaft, die Insel ist eine Festung, Utopia unterdrückt seine Verbündeten und hält 
sich an kein Kriegsrecht) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 285 

Benedek Péter Tóta, „A Long-Desired Peace“ : Thomas More’s Concept of Peace in 
„Utopia“ and „A Dialogue of Comfort“, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in 
der Frühen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. – 
Stuttgart 2002. – S. 131-152 (an einen politischen Frieden glaubt Morus nicht, über-
haupt nicht an einen irdischen Frieden; Frieden ist ein christologisches und eschato-
logisches Versprechen). 

6.4.8.2 Vives 

Zu Juan Luís Vives (1492-1540), spanischem Humanist und Pädagoge, vergleiche: 
Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. – New York 1987. – S. 135-214 (über 
den christlichen Stoizismus in Juan Luís Vives De concordia et discordia 1526 und 
De pacificatore 1529, der umfassendste Darstellung des Friedens in der frühen Neu-
zeit – vom Frieden in der Familie bis zur Einheit der Menschheit) 
Mariano Delgado, „Man muß die Türken lieben“ : zum Pazifismus des Humanisten 
Juan Luis Vives, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit II / 
hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. – Stuttgart 2002. – S. 105-130. 

6.4.8.3 Campanella 

Zu Tommaso Campanella (1566-1639), neapolitanischem Franziskanermönch, Na-
turphilosoph, Kirchenreformer, Utopist, und zu seinen Vorstellungen einer theokra-
tischen Weltmonarchie vergleiche: 
Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. – München 1959. – S. 180-
202 (französischen Original 1952) 
Heinz Gollwitzer, Geschichte des weltpolitischen Denkens, 1. – Vom Zeitalter der 
Entdeckungen bis zum Beginn des Imperialismus. – Göttingen 1972. – S. 83-108: 
Katholisch-weltpolitisches Denken: Tommaso Campanella und der Gedanke der 
Universalmonarchie 
John M. Headley, Tommaso Campanella and the Transformation of the World. – 
Princeton, NJ 1997 
Paul Richard Blum, „Einheit verhindert Krieg“ : zur Soziologie einer Universalmo-
narchie in Tommaso Campanellas „Sonnenstadt“, in: Suche nach Frieden : politi-
sche Ethik in der Frühen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Rie-
denauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2002. – S. 153-172. 

6.4.8.4 Comenius 

Zu Jan Amos Komenský, latinisiert Comenius (1592-1670), Bischof der Böhmisch-
Mährischen Brüderunität, Pansoph, Pädagoge, und zu seinen apokalyptischen Er-
wartungen einer Friedenszeit vergleiche: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 286

Hermann Röhrs, Erziehung zum Frieden : ein Beitrag der Friedenspädagogik zur 
Friedensforschung. – Stuttgart 1971. – S. 9-26 Die friedenserzieherischen Ideen des 
Johann Amos Comenius 
Radim Palouš, Ontologie des Friedens bei Comenius, in: Comenius und der Frieden 
/ hrsg. von Gerhard Michel. – Sankt Augustin 1997. – S. 17-31 
Erwin Schadel, Comenius’ Pansophie als Konzept eines kreativen Friedens, in: Su-
che nach Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit III / hrsg. von Norbert 
Brieskorn und Markus Riedenauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2003. – S. 175-213 
Johann Amos Comenius – Vordenker eines kreativen Friedens / hrsg. von Erwin 
Schadel. – Frankfurt am Main 2005 (Schriften zur Triadik und Ontodynamik ; 24) 
Comenius und der Weltfriede / hrsg. von Werner Korthaase … – Berlin 2005 
Karl Ernst Nipkow, Der schwere Weg zum Frieden : Geschichte und Theorie der 
Friedenspädagogik von Erasmus bis zur Gegenwart. – Gütersloh 2007. – S. 69-102 
Johann Amos Comenius : die umfassende Vision ; Theologie, Politik und Pädagogik 
für den gottgewollten Weltfrieden. 

6.5 Politikberatung  

Behnen, Michael 

Der gerechte und der notwendige Krieg : ‚necessitas’ und ‚utilitas reipublicae’ 

in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und 

Heeresverfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit / hrsg. 

von Johannes Kunisch. – Berlin : Duncker und Humblot, 1986. – S. 43-106 

Das 16. Jahrhundert brachte eine Ausweitung der Kriegsgründe: Machiavelli braucht 
den Krieg zur Erhaltung der virtù (nicht umgekehrt), Suárez muß den Präventivkrieg 
rechtfertigen (weil er die spanische Eroberung Portugals rechtfertigen muß), die 
Staatsraisontheoretiker Botero, Lipsius, Danaeas lösen den Krieg von der Frage nach 
der Gerechtigkeit, überlassen allein dem Herrscher die Entscheidung über Krieg und 
Frieden, der Föderalismustheoretiker Althusius hat ein ausgefeiltes Programm der 
Militarisierung der Gesellschaft. Erst Grotius sieht das als einen Weg ins Chaos und 
versucht diesen Prozeß zu stoppen, indem er eine Bindung ans Recht verlangt. Con-
ring folgt ihm, indem er felicitas civilis societatis einen gleichen Rang neben con-
servatio gibt. 

6.5.1 Machiavelli 

Niccolò Machiavelli, 1469-1527, geboren in Florenz als Sohn eines Notars. Sekretär 
der Ratskörperschaft, die mit der Außen- und Militärpolitik der Republik Florenz 
befasst war, auch als Diplomat eingesetzt. Organisator der Miliz. 1509 nimmt die 
Miliz das abtrünnige Pisa ein, 1512 kapituliert sie kampflos vor den Spaniern und 
den Medici. In der Verbannung auf sein Landgut lange, peinliche Versuche, sich der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

