densutopie. Zum allgemeinen Frieden, dem universalen Reich der vernunftbegabten
Geister, gelangen wir, wenn wir innerhalb der vorgefundenen Verhéltnisse des
christlichen Europa den Prinzipien des Vernunft- und Liebesrechts gemil3 handeln.
Fiihrer sind scientia (die Macht {iber die Natur verleiht) und amicitia (gegenseitige
Forderung).

6.4.8 Ergéinzungen

Es gibt zahlreiche Uberblicksdarstellungen des Friedensdenkens des Humanismus,
aber sie kommen nur selten {iber Auflistung von Namen hinaus; ein ertrdgliches
Beispiel:

Klaus Garber, Die Friedens-Utopie im europdischen Humanismus : Versuch einer
geschichtlichen Rekonstruktion, in: Modern Language Notes 101 (1986) 516-552

Die spannenderen Darstellungen begriinden erhebliche Zweifel am Pazifismus der
Humanisten:

José A. Fernandez Santamaria, The State, War and Peace : Spanish Political
Thought in the Renaissance 1516-1559. — Cambridge 1977 (siche oben S. 246-247)
Richard Tuck, The Rights of War and Peace : Political Thought and the International
Order from Grotius to Kant. — Oxford 1999 (siehe oben S. 234).

Vergleiche auBer Erasmus auch seine Freunde:

Robert P. Adams, The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on
Humanism, War, and Peace, 1496-1535. — Seattle 1962 (gut zum politischen Kon-
text, vgl. oben S. 253).

6.4.8.1 Morus

Zu Sir Thomas More (1478-1535), Jurist, Lordkanzler, antireformatorischem Publi-
zist, Mértyrer des Katholizismus, und zu der vertrackten Debatte, ob die Utopia
(1519) pazifistisch oder bellizistisch ist, vergleiche:

George M. Logan, The Meaning of More’s Utopia. — Princeton, NJ 1983 (die Utopia
ist Kritik der humanistischen Literatur iiber gute Regierung; das Kriegskapitel unter-
scheidet sich nicht von den iibrigen Darstellungen des repressiven Character der
utopischen Verfassung)

Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. — New York 1987. — S. 87-104 War in
More’s Utopia : Ironies in Book II (man darf nicht More mit seinem Erzédhler
Hythlodaeus identifizieren; dieser ist vollig begeistert von der utopischen Gesell-
schaft, die schwere Mingel hat, die aus seiner Rede unwillentlich deutlich werden:
Ganz Utopia ist auf Krieg hin angelegt, es braucht Krieg und Sklaverei fiir seine
Wirtschaft, die Insel ist eine Festung, Utopia unterdriickt seine Verbiindeten und halt
sich an kein Kriegsrecht)

284

https://dol.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42:2: - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedek Péter Tota, ,,A Long-Desired Peace™ : Thomas More’s Concept of Peace in
»Utopia“ and ,,A Dialogue of Comfort“, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in
der Frithen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. —
Stuttgart 2002. — S. 131-152 (an einen politischen Frieden glaubt Morus nicht, iiber-
haupt nicht an einen irdischen Frieden; Frieden ist ein christologisches und eschato-
logisches Versprechen).

6.4.8.2 Vives

Zu Juan Luis Vives (1492-1540), spanischem Humanist und Péddagoge, vergleiche:
Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. — New York 1987. — S. 135-214 (iiber
den christlichen Stoizismus in Juan Luis Vives De concordia et discordia 1526 und
De pacificatore 1529, der umfassendste Darstellung des Friedens in der friihen Neu-
zeit — vom Frieden in der Familie bis zur Einheit der Menschheit)

Mariano Delgado, ,,Man muf} die Tiirken lieben* : zum Pazifismus des Humanisten
Juan Luis Vives, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in der Frithen Neuzeit II /
hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. — Stuttgart 2002. — S. 105-130.

6.4.8.3 Campanella

Zu Tommaso Campanella (1566-1639), neapolitanischem Franziskanermdnch, Na-
turphilosoph, Kirchenreformer, Utopist, und zu seinen Vorstellungen einer theokra-
tischen Weltmonarchie vergleiche:

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Miinchen 1959. — S. 180-
202 (franzosischen Original 1952)

Heinz Gollwitzer, Geschichte des weltpolitischen Denkens, 1. — Vom Zeitalter der
Entdeckungen bis zum Beginn des Imperialismus. — Gottingen 1972. — S. 83-108:
Katholisch-weltpolitisches Denken: Tommaso Campanella und der Gedanke der
Universalmonarchie

John M. Headley, Tommaso Campanella and the Transformation of the World. —
Princeton, NJ 1997

Paul Richard Blum, ,,Einheit verhindert Krieg“ : zur Soziologie einer Universalmo-
narchie in Tommaso Campanellas ,,Sonnenstadt”, in: Suche nach Frieden : politi-
sche Ethik in der Frithen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Rie-
denauer. — Stuttgart : Kohlhammer, 2002. — S. 153-172.

6.4.8.4 Comenius
Zu Jan Amos Komensky, latinisiert Comenius (1592-1670), Bischof der Bohmisch-

Mibhrischen Briiderunitdt, Pansoph, Pddagoge, und zu seinen apokalyptischen Er-
wartungen einer Friedenszeit vergleiche:

285

https://dol.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42: -



https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann Rohrs, Erziehung zum Frieden : ein Beitrag der Friedenspddagogik zur
Friedensforschung. — Stuttgart 1971. — S. 9-26 Die friedenserzieherischen Ideen des
Johann Amos Comenius

Radim Palous, Ontologie des Friedens bei Comenius, in: Comenius und der Frieden
/ hrsg. von Gerhard Michel. — Sankt Augustin 1997. —S. 17-31

Erwin Schadel, Comenius’ Pansophie als Konzept eines kreativen Friedens, in: Su-
che nach Frieden : politische Ethik in der Frithen Neuzeit III / hrsg. von Norbert
Brieskorn und Markus Riedenauer. — Stuttgart : Kohlhammer, 2003. — S. 175-213
Johann Amos Comenius — Vordenker eines kreativen Friedens / hrsg. von Erwin
Schadel. — Frankfurt am Main 2005 (Schriften zur Triadik und Ontodynamik ; 24)
Comenius und der Weltfriede / hrsg. von Werner Korthaase ... — Berlin 2005

Karl Ernst Nipkow, Der schwere Weg zum Frieden : Geschichte und Theorie der
Friedenspddagogik von Erasmus bis zur Gegenwart. — Giitersloh 2007. — S. 69-102
Johann Amos Comenius : die umfassende Vision ; Theologie, Politik und Padagogik
fiir den gottgewollten Weltfrieden.

6.5 Politikberatung

Behnen, Michael

Der gerechte und der notwendige Krieg : ,necessitas’ und ,utilitas reipublicae’
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und
Heeresverfassung in der europiischen Geschichte der frithen Neuzeit / hrsg.
von Johannes Kunisch. — Berlin : Duncker und Humblot, 1986. — S. 43-106

Das 16. Jahrhundert brachte eine Ausweitung der Kriegsgriinde: Machiavelli braucht
den Krieg zur Erhaltung der virtu (nicht umgekehrt), Sudrez mufl den Praventivkrieg
rechtfertigen (weil er die spanische Eroberung Portugals rechtfertigen muf}), die
Staatsraisontheoretiker Botero, Lipsius, Danaeas 16sen den Krieg von der Frage nach
der Gerechtigkeit, liberlassen allein dem Herrscher die Entscheidung iiber Krieg und
Frieden, der Foderalismustheoretiker Althusius hat ein ausgefeiltes Programm der
Militarisierung der Gesellschaft. Erst Grotius sieht das als einen Weg ins Chaos und
versucht diesen Prozef3 zu stoppen, indem er eine Bindung ans Recht verlangt. Con-
ring folgt ihm, indem er felicitas civilis societatis einen gleichen Rang neben con-
servatio gibt.

6.5.1 Machiavelli

Niccolo Machiavelli, 1469-1527, geboren in Florenz als Sohn eines Notars. Sekretér
der Ratskorperschaft, die mit der Auflen- und Militdrpolitik der Republik Florenz
befasst war, auch als Diplomat eingesetzt. Organisator der Miliz. 1509 nimmt die

Miliz das abtriinnige Pisa ein, 1512 kapituliert sie kampflos vor den Spaniern und
den Medici. In der Verbannung auf sein Landgut lange, peinliche Versuche, sich der

286

https://dol.org/10.5771/9783845222097-284 - am 22.01.2026, 03:42:2: - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

