
5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit

und Mutterschaft

5.1 Eine kurze Geschichte der Geschlechter

5.1.1 Idealisierte Mutterschaft?

Abbildung 1: N.S. Frauenwarte 1935/36, Jg. 4, H. 23, S. 732.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

WennHermannBrochMitte der 1930er Jahre bei einemBesuch inMünchen eine

Frauenzeitschrift aufgeschlagen hätte, wäre es sehr gut möglich, dass sich ihm ein

ähnlich pathetisches Bild geboten hätte.DieMutter als beschützendeundordnende

Instanz der eigenen Kinder und der Bevölkerung: So inszeniert auch die national-

sozialistische Politik die Frau und speziell dieMutter.Der vorliegende Zeitungsaus-

schnitt ist genauestens strukturiert. Im oberen Bereich sehen wir eine Radierung,

sie zeigt eine ländliche Szenerie, Felder und ein paar versprengteBauernhäuser.Auf

der rechten Bildseite bearbeitet ein Mann den Feldrand. Im Vordergrund der Ra-

dierung ist auf der linken Bildseite eine Frau mit einem Kleinkind auf den Armen

dargestellt. Am Feldrand sitzend, versorgt sie ihr Kind. Der Fokus der Radierung,

des bereits 1931 verstorbenen Rudolf Schiestl, liegt eindeutig auf Mutter und Kind,

währendderMann imHintergrund steht.Diese PerspektivewirddurchdasGedicht

verstärkt.DeutscheMutter lautet der Titel, des sehr einfach gestalteten Gedichts von

Renate vonWillich.Der vierstrophigeAufbauund insbesonderedieKreuzreimesor-

gen für eine eingängigeMelodie.Neben der einfachen Struktur ist auch die Sprache

alltagstauglich. Die erste Strophe betont die Allgegenwart der Mutter und ihre Fä-

higkeit, Schmerzen zu nehmen. Der Fokus liegt auf den Faktoren Nähe und Hilfe.

Die zweite Strophe geht über die subjektive Erfahrung hinaus und vergleicht die

Mutterfigur direkt mit der Heimat: »geboren aus deutscher Erde« (V. 7). Deutsch-

land erscheint in diesen Versen nicht als Vaterland, sondern als Mutterland. In der

dritten Strophe erfährt die Dynamik eine neuerliche Steigerung. Eine Verbindung

zwischen Mutterschaft und Soldatentum wird mittels des Vergleichs klar ersicht-

lich, auch wenn die Waffenlosigkeit der Mutter ein Ungleichgewicht bestätigt. Das

Finale bildet die vierte Strophe, in der alle Mütter zu einem Symbol zusammenge-

schlossen werden. Es existiert keine einzelne Mutter mehr, stattdessen betont das

lyrische Ich die universelle Gültigkeit dieses idealen Muttertums. Auffällig sind in

diesemZusammenhangauchdieHäufungder Personalpronomenundder vollkom-

meneVerzicht auf dieErwähnungderMutter, einzig der Titel lässt Rückschlüsse zu.

Auch optisch hebt der letzte Vers die zentralen Merkmale der Mutterschaft hervor:

EineMutter sei »-––gütig und schlicht–––» (V. 16).DasMutterbildwird auf diese

zentralen Eigenschaften reduziert und eingeschworen, auch deshalb prägen vor al-

lem unpolitische und emotionale Merkmale das Ideal. Das abschließende Zitat der

Reichsfrauenführerin: »Die Mutter der Nation ist die erste Arbeiterin der Nation.«

stellt endgültig die Verbindung zwischen Mutterschaft und nationalsozialistischer

Politik her und erklärt Radierung undGedicht zu politischen Symbolen. Interessant

ist dieNähevonMutterundHeimat,die indiesemZusammenhangvor allemaufdie

landwirtschaftliche Ebene bezogenwird. Alle drei Elemente –Radierung, Zitat und

Gedicht – fokussieren auf eine speziell weibliche Eigenschaft, nämlich die Befähi-

gung zur Mutterschaft und eben dieses Mutterdasein scheint den wirklichen Wert

einer Frau auszumachen. Werktätigkeit ist nach Scholtz-Klink für Frauen in der

Mutterschaft zu suchen, denn gerade auf dieseWeise würden Frauen einen ebenso

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 57

aufopferungsvollen Dienst wie Soldaten leisten. Ein Frauenbild, das von Hermann

Broch aufgegriffen und gebrochen wurde und deshalb einer näheren Betrachtung

bedarf. Nicht nur die Auseinandersetzung der Geschlechter steht im Fokus Brochs,

stattdessen zeichnet sich der Konflikt in der Darstellung und Repräsentation der

Mutterschaft ab. Es ist im Rahmen der Abhandlung nicht beabsichtigt, eine Ge-

schichte der Frauenbewegung einzufügen. Stattdessen sollen die prägenden Ele-

mente schlaglichtartig beleuchtetwerden.Beginnenwird dieÜbersicht deshalbmit

dem Mythos der Göttin Demeter, um anschließend über weitere Zwischenschritte

bis in dieVorstellungswelt des 19.und 20. Jahrhunderts voranzuschreiten.Abschlie-

ßend liegt der Fokus auf der nationalsozialistischen Idealisierung derMutterschaft

und den damit verbundenen Beschränkungenweiblicher Freiheiten undweiblicher

Identitätsbildung. Wir werden feststellen, dass die Geschichte der Frauen eng mit

der Interpretation vonMutterschaft verbunden ist. Gleichzeitig handelt es sich um

eine Entwicklungsgeschichte, die stets im Spiegel des patriarchalen Blicks zu be-

werten ist. Der Höhepunkt der Debatte über weibliche Selbstbestimmung, die Ein-

schätzung der Frau als Tochter, Partnerin, Ehefrau oderMutter wird spätestens seit

dem 19. Jahrhundert durch einen zentralen Begriff geprägt, fehlinterpretiert und

verkompliziert. Matriarchat – Kaum ein Schlagwort, das mehr Anlass zu Diskus-

sionen undDebatten gibt.Wenn heute die Gender-Diskussion und die immer noch

relevanteForderungnachgleicherBezahlungallerGeschlechter zuKonflikten führt,

dann ist die Frage nach dem Matriarchat der politische, gesellschaftliche und reli-

giöseSprengstoff,derdieGeschlechter seit Jahrhundertenbegleitet.Dochbeginnen

wir nicht mit dem 19. oder 20. Jahrhundert, sondern setzen wir früher ein.

5.1.2 Mütter, Töchter, Ehemänner – Im Spiegel der griechischen Mythen

Wie bereits mehrfach in der Forschung thematisiert wurde1, greift Hermann Broch

in der VerzauberungmehrereThemengebiete auf, unter anderem schöpft er aus dem

umfangreichen Sagenschatz der griechischen Mythologie. Eine Götterfigur ist im

Rahmen des Weiblichkeitskomplexes besonders zu berücksichtigen: die Erdgöttin

Demeter. Sie ist als Erdgöttin die Göttin des Ackerbaus und der Ernte, auf diese

Eigenschaften verweisen auch die griechischen Sagen. Der Mythos berichtet, dass

Hades, der Gott der Unterwelt, die Tochter Demeters, Persephone, entführt. Die

Erdgöttin verzweifelt an dem Verlust und so stirbt infolge ihrer Trauer die Vege-

tation. Erst die ausgehandelte Rückkehr Persephones kann die Not beenden. Doch

Persephonemuss jährlich in das Totenreich zurückkehren und so entstanden infol-

1 Vgl. u.a.Mahlmann-Bauer, Barbara:DieVerzauberung. In:Michael Kessler, PaulMichael Lütze-

ler (Hg.): Hermann-Broch-Handbuch. Berlin/Bosten 2016, S. 127–166 und Reidy, Julian: »Wei-

berzeit«, S. 185–220.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ge der Trauer der Erdgöttin die Jahreszeiten.2 Die Abfolge der Jahreszeiten bedingt

aber auch die Existenzform der Erdgöttin, welche sich mit den Zeiten wandelt: Im

Frühjahr verkörpert sie eine junge Frau, im Sommer erscheint sie als Mutter und

während der Herbst- und Wintermonate als alte Frau.3 So entsteht ein dreiteiliges

Entwicklungsschema, das der Göttin die Teilhabe an der weiblichen Entwicklung

ermöglicht. Demeter verkörpert alle stereotypen weiblichen Eigenschaften. Sie ist

eine erd- und naturverbundene Frau, deren Interesse demWachstum gilt. Gleich-

zeitig repräsentiert sie die Landwirtschaft und somit die Sesshaftigkeit. Ihre Wan-

delbarkeit bindet sie noch stärker andieErde,die natürlichenZeitabläufe und somit

an den Lebensrhythmus derMenschen. Außerdem betont derMythos ausdrücklich

ihre Mutterliebe und stellt so den Aspekt der lebensspendenden und behütenden

Mutterschaft in denVordergrund.Wie in vielen späterenMythen undMärchen ent-

steht zwischen der liebenden Mutter und dem künftigen Schwiegersohn ein Kon-

flikt, der zu einer Krise führt. Die Natur verdorrt infolge der mütterlichen Trau-

er, die Naturgöttin vernachlässigt ihre Pflichten und stellt privaten Kummer in den

Vordergrund. Auch diese Eigenschaft wird in den folgenden Jahrhunderten als ty-

pischweiblich eingestuft.DasVorurteil der rein gefühlsmäßig agierenden Frau und

Mutter hält sich bis in unsere Zeit hartnäckig.

Neben der erdverbundenen Naturgöttin steht ein weiterer griechischer Gott

kontrastierend imZentrumderVerzauberung. Als Gegenbild undKontrastfolie dient

Dionysos, der Gott des Weines. Dionysos, dessen Anhänger ihm rauschhaft-irra-

tionale Tänze widmen, ist der Verfechter der männlichen Vorherrschaft. Er ist eine

ambivalente Erscheinung, einerseits betont er die Lebenskraft und die Begeiste-

rung und andererseits ist seine Gestalt mit wahnhafter Raserei und mörderischen

Gewaltakten verbunden.4 Dieser Aspekt wird auch von Barbara Mahlmann-Bauer

angesprochen, die außerdem ausführt, dass Broch Euripides Bakchen einbezieht.5

In den Bakchen schildert Euripides den Konflikt des Gottes Dionysos mit König

Pentheus, der ihm die Huldigung verweigert. Zur Strafe beschwört Dionysos ein

Gewitter, welches den Palast vernichtet. Gleichzeitig bekehrt er alle Frauen The-

bens, auch die Mutter des Königs wird zu einer Anhängerin des neuen Gottes,

einem Bakchen. Letztendlich tötet Agaue im Wahn ihren eigenen Sohn und die

2 Vgl. Matuschek, Stefan: Demeter und Persephone/Ceres und Prosperina. In: ders., Christoph

Jamme: Handbuch der Mythologie. Darmstadt 2014, S. 88–90, hier S. 88.

3 Vgl. Heide Göttner-Abendroth: Die Göttin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen in

Mythen, Märchen, Dichtung. Stuttgart 2010, S. 27f. Die poetisierenden, teilweise kritisier-

ten und stark idealisierenden Darstellungen Göttner-Abendroths sind deutlich zu erkennen,

dennoch bietet Göttner-Abendroths Abhandlung in diesem Fall eine angemessene Darstel-

lung bekannter mythischer Zusammenhänge.

4 Vgl. Baumbach, Manuel: Dionysos. In: Stefan Matuschek, Christoph Jamme (Hg.): Handbuch

der Mythologie, S. 90–93.

5 Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 59

Frauen zerreißen ihn auf Geheiß des Gottes.Dionysos letzte Strafe an dieThebener,

die ihm den Kult versagten, ist die Verbannung Agaues und der Befehl langerWan-

derung für den alten König, den Großvater des toten Pentheus.6 Der Dionysoskult

ist vonWahn und Raserei geprägt und kann in Gewalt umschlagen und zu brutalen

Grenzüberschreitungen führen. Auch familiäre Beziehungen halten der Raserei

und dem nach Opfern verlangenden Gott nicht stand. Dionysos verkörpert das

Gegenteil der weiblichen Naturgottheit, statt familiärer Nähe und Sesshaftigkeit

repräsentiert er das Leben des Wanderers, die Fremdartigkeit und Brutalität, aber

auch den Lebensgenuss.7 Das Gegensatzpaar Demeter und Dionysos ‒ als Vertreter

weiblich-rationaler und männlich-irrationaler Herrschaft ‒ stellt ein Motiv und

einen Wertkonflikt in der Verzauberung dar. Broch setzt sich mit dem Demeter-

Dionysos-Konflikt und dessen späterer Darstellung auseinander und integriert die

Mythen in seinen Roman.8

5.1.3 Die Entwicklung von Weiblichkeit und Mutterschaft –

ein kurzer Blick auf den christlichen Einfluss

Neben der griechischen Mythologie hat Broch sich während der Entstehung des

Romans intensiv mit dem jüdisch-christlichen Kontext und den Kirchenvätern

beschäftigt. So las er unter anderem Augustinus, Hieronymus und Johannes

Chrysostomus.9 In diesem Kapitel soll der christliche Kontext noch zurückgestellt

werden. Trotz allem ist die Wertung, die Frauen durch die christliche Kirche wäh-

rend der vergangenen 2.000 Jahre erfahren haben, in ein paar kurzen Sätzen zu

umreißen. Ein zentraler Text, mit dem die Diskriminierung von Frauen begründet

wurde, ist die Genesis. Die Erzählung des Sündenfalls ist nicht nur eng mit der

Beschreibung des Bösen verwoben, sie erklärt auch die Schuld Evas:

Da sprach die Schlange zur Frau: Ihr werdet keineswegs des Todes sterben, son-

dern Gott weiß: an dem Tage, da ihr davon esst, werden eure Augen aufgetan,

und ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut und böse ist. Und die Frau sah,

dass von dem Baum gut zu essen wäre und dass er eine Lust für die Augen wäre

und verlockend, weil er klug machte. Und sie nahm von der Frucht und aß und

gab ihrem Mann, der bei ihr war, auch davon und er aß. […] Da sprach Adam: Die

Frau, die dumir zugestellt hast, gabmir von demBaumund ich aß. Da sprach Gott

der Herr zur Frau: Warum hast du das getan? Da sprach die Frau: Die Schlange

betrog mich, sodass ich aß. (Gen. 3,4-3,8. LU)

6 Vgl. Euripides: Die Bakchen. Stuttgart 1988, V. 1030ff.

7 Vgl. Baumbach: Dionysos, S. 91.

8 Vgl. hierzu auch: Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 137.

9 Vgl. Lützeler: Hermann Broch. Eine Biografie, S. 188f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

So die bekannte Geschichte von der Verführung der Menschen durch die Schlange.

Für die Entwicklung des Frauenbildes und die Diskriminierung der Frauen durch

Kirche, Staat und Gesellschaft bildet diese Erzählung eine zentrale Grundlage.Hier

ist es die namenlose Frau, als Eva identifiziert, die sich verführen lässt und den

Mann zu der Sünde gegen Gott verleitet. Aus diesem Bericht leiten sich die Unter-

drückung und die Vorverurteilung der Hälfte der Menschheit während der folgen-

den Jahrhunderte ab. So folgt auch das Urteil Gottes: »Ich will dir viel Mühsal schaf-

fen,wenndu schwangerwirst; unterMühen sollst duKinder gebären.UnddeinVer-

langen soll nach deinem Mann sein, aber er soll dein Herr sein.« (Gen 3,16. LU) In

diesenWorten findet sich die Begründung der Vorrangstellung desMannes und so-

mit auch die Grundlage des Patriachats. Gott selbst hat es festgelegt. So scheint es

zumindest und über Jahrhunderte haben die christlichen Kirchenväter und zahl-

reiche folgende Kirchenherren diesem Urteil entsprochen.10 Den Höhepunkt der

christlich geprägten Frauenfeindlichkeit erlebt Europa in den Hexenverfolgungen

des Mittelalters, deren Grundlage der sogenannteHexenhammer von 1486 liefert. In

Eva präsentiert sich aber nicht nur die erste Frau, sondern auch die künftigeMutter

derMenschheit.Dennochfindet sich imAlten Testament keinweiterer Einfluss die-

ser Urmutter. Stattdessen entwickelt sich das Frauenbild in zwei Richtungen, künf-

tig unterscheidet man verstärkt zwischen der Mutterfigur und der Geliebten. Der

Inbegriff liebevoller Fürsorge begegnet der erotisch aufgeladenen und verführeri-

schen Frau. Bereits in der Erziehung spiegelt sich das Bild der jungen Frau als künf-

tige Mutter und Hausfrau, die Eingrenzung auf die passive und vomMann abhän-

gige Funktion prägt die Mehrheit der Frauen über Jahrhunderte und wandelt sich

nur langsam.11 Die Herrschaft der Männer gilt für lange Zeit als gottgegebene und

natürliche Lebensorganisation.

5.1.4 Die Entdeckung des Matriarchats: Das Mutterrecht

HermannBrochbezieht sichnebengriechischenMythenauchauf verschiedene jün-

gereUntersuchungen.Als Kind seiner Zeit prägt ihn Johann JacobBachofensUnter-

suchungDasMutterrecht von 1861.DieseAbhandlung schufdieGrundlage fürweiter-

gehende Überlegungen und Konstrukte zumMatriarchat und rückt parallel die De-

meter-Figur in denMittelpunktmatriarchaler Darstellungen. Auchwenn Bachofen

10 Siehe hierzu beispielsweise Martin Luthers Ausführungen über den Wert der Frau. Vgl. Lu-

ther, Martin: Vom ehelichen Leben. In: Otto Clemen, Albert Leitzmann (Hg.): Luthers Werke

in Auswahl. Studienausgabe. Band 2. Berlin/Bosten 2021, S. 335–359.

11 Vgl. Mayer, Christine: Bildungsentwürfe und die Konstruktion der Geschlechterverhältnisse

zu Beginn der Moderne. In: Britta L. Behm, Gesa Heinrichs, Holger Tiedemann (Hg.): Das Ge-

schlecht der Bildung – Die Bildung der Geschlechter. Opladen 1999, S. 13–30, hier S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 61

wenig wissenschaftlich arbeitet12, kann ihm doch ein besonderes Verdienst zuge-

sprochen werden. Er rückt die Debatte über das Matriarchat in den Mittelpunkt

des Interesses und gesteht der Frauenherrschaft den Status einer eigenen Kultur-

stufe zu.13 Hier ist nun ein wichtiger Hinweis anzubringen, denn auch wenn Ba-

chofen als Wegbereiter der Matriarchatsforschung gefeiert wird, haben zahlreiche

Untersuchungenbelegt,dass erdiesenEntwicklungendenkbar fernstand.14 AusBa-

chofens unwissenschaftlichem Vorgehen erwächst ein Magnus Opus der besonde-

ren Art, dessen unorganisierte Darstellung und verwirrende Komposition dieMög-

lichkeiten einer Wiedergabe zusätzlich erschweren.15 Wie Elke Hartmann treffend

bemerkt: »Die Lektüre des Buches ist eine Strapaze«16, dennoch sollen die wesent-

lichen Aussagen im Folgenden kurz dargestellt werden. Bachofen folgt einem Fort-

schrittsgedanken, der anstelle des GegensatzpaaresMännlichkeit undWeiblichkeit

einehistorisierende Interpretationwählt.Ergestaltet eineKausalkettederEntwick-

lung, die in drei Schritten verläuft. Das Mutterrecht grenzt die Herrschaft der Frau-

en von der vorherigen Entwicklungsstufe, die er als Hetärismus bezeichnet, ab. Die

sogenannte Gynaikokratie17 beende also eine Phase chaotischer Lebensverhältnisse

und der völligenMissachtung der Mitmenschen.18 Die weibliche Herrschaft hinge-

gen zeichne sichdurchgeordnete Lebensverhältnisse aus.Gemäßder demetrischen

Eigenschaften sei es eine Zeit des aufblühenden Städte- und Ackerbaus. Aufgrund

der sich entwickelnden Sesshaftigkeit und der neuenOrdnung könnenmatriarcha-

le Herrschaften als besonders human gelten.19 Bachofen betont die Verkehrung der

hierarchischen Ordnung, denn die Frauen seien den Männern übergeordnet.20 So

werde stets die Tochter als Erbin anerkannt, während die Söhne zwar behütet wür-

den, aber kein Anrecht auf das Erbe hätten:

12 Vgl. Krause-Pierz, JustynaM.: Mutter undMutterschaft – Konstruktion undDiskurs. Typogra-

phie der Mütterlichkeit in der Deutschschweizer Literatur von Frauen. Hamburg 2013, S. 49.

13 Vgl. Bachofen, Johann Jakob: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie

der altenWelt nach ihrer religiösen und rechtlichenNatur. Eine Auswahl herausgegeben von

Hans-Jürgen Heinrichs. 7. Auflage. Frankfurt a.M. 1989, S. 3.

14 Vgl. Elsaghe, Yahya: Krankheit und Matriarchat. Berlin/New York 2010, S. 194f.

15 Vgl. ebd., S. 190.

16 Hartmann, Elke: Zur Geschichte derMatriarchatsidee. Antrittsvorlesung am 2. Februar 2004.

Humboldt-Universität zu Berlin. Philosophische Fakultät I. Institut für Geschichtswissen-

schaften. http://edoc.hu-berlin.de (abgerufen am 27.04.2021), S. 8.

17 Im Folgenden spreche ich von Matriarchat oder Frauenherrschaft, auch wenn Bachofen das

Schlagwort Matriarchat nicht verwendet. Die Begriffswahl erfolgt aus Gründen der Verein-

heitlichung und Verständlichkeit.

18 Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht, S. 29.

19 Vgl. ebd., S. 12ff.

20 Vgl. ebd., S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de


62 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Wie verständlich wird uns nun in Hesiods Schilderung die ausschließliche Her-

vorhebung der Mutter, ihrer nie unterbrochenen sorgsamen Pflege und der ewi-

gen Unmündigkeit des Sohnes, der, mehr leiblich als geistig heranwachsend, der

Ruhe und Fülle, die das Ackerbauleben bietet, bis in sein hohes Alter an der Mut-

ter Hand sich freut.21

Diese Schilderung betont die bewahrende und anleitende Funktion der Mutter, die

als Abbild der Erdgöttin das Leben ihrer Angehörigen lenkt. Strebende Entwicklung

tritt infolgedessen hinter naturverbundener Bewahrung und liebevoller Familiari-

tät zurück. Auch neuere Untersuchungen versuchen noch in ähnlicher Manier die

Humanität dermatriarchal organisierten Gemeinschaften zu betonen.Heide Gött-

ler-Abendroth preist in ihren Untersuchungen unter anderem die Friedfertigkeit

der Gemeinschaften und die solidarische Teilung des Besitzes.22 Nicht nur die so-

ziale Ordnung der weiblichen Herrschaft ist für die vorliegende Untersuchung in-

teressant, sondern auch die besondere Religiosität der Matriarchinnen beeinflusst

Brochs Darstellung. Bachofen zufolge seien Frauen außergewöhnlich erdverbun-

den und ständen so in einer besonderen Nähe zu ihren Göttinnen. Die tiefe Reli-

giosität der Frauen lasse jede Frau als Ebenbild der Erdgöttin erscheinen: »In der

Frau würde die Erde selbst, das weiblich-stoffliche Prinzip, das an der Spitze der

Natur steht, verletzt und beleidigt.«23 Frauen sind alsomit dem Stofflichen, der Er-

de, verbunden, sie sind ihre Botschafterinnen. Gleichzeitig bewirke die »demetri-

sche Reinheit«24 der ursprünglichen, gutenmatriarchalen Ordnung eine Auseinan-

dersetzung mit dem Tod, sodass der demetrische Mutterkult in dem Glauben an

einen ewigen Tod und Leben verbindenden Kreislauf münde.25 Zusammenfassend

kann das bachofensche Matriarchat als Phase der Sesshaftigkeit, der Entwicklung

städtischen Lebens und des Friedens gewertet werden. Die Betonung des Stoffli-

chen, der Natur, die tiefe Religiosität der Frauen und ihre spirituell-magischen Fä-

higkeiten, alle diese Merkmale zeichnen die weibliche Herrschaft aus. Trotz die-

ser scheinbar positiven Eigenschaften und der eindeutigen Betonung einer Verbes-

serung der allgemeinen Lebenssituation stellt Bachofen deutlich heraus, dass die

abschließende Entwicklungsstufe nur im Patriarchat liegen könne. Aufgrund des-

sen seien die matriarchalen Ordnungssysteme schlussendlich an internen Fehlent-

wicklungen zugrunde gegangen und durch das Patriarchat abgelöst worden.26 Die

männlicheHerrschaft stellt den Gegensatz zumMatriarchat dar.Der Kontrast liege

21 Ebd., S. 14.

22 Vgl. Göttner-Abendroth: Die Göttin und ihr Heros, S. 17f.

23 Ebd., S. 87.

24 Bachofen: Das Mutterrecht, S. 41.

25 Vgl. ebd., S. 26ff.

26 Vgl. ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 63

in der Hervorhebung der Paternität, der Losmachung des Geistes von den Erschei-

nungen der Natur, in ihrer siegreichen Durchführung einer Erhebung desmensch-

lichenDaseins über die Gesetze des stofflichen Lebens.27 DiemännlicheHerrschaft

strebt folglich nach Erkenntnis, sie wendet sich von der stofflichen Erde ab und be-

tont stattdessen das geistige Streben. Bachofen hat mit diesen zweifelhaften The-

sen sowohl Zuspruch als auch Ablehnung erfahren, er beeinflusste unter anderem

C.G. Jung, aber auch Simone de Beauvoir.28 Trotz oder geradewegen dieser kontro-

versen Rezeption entstehen unter dem Einfluss des Mutterrechts eine Reihe weite-

rer Abhandlungen, die sichmit der Bewertung vonMütterlichkeit undWeiblichkeit

auseinandersetzen.UweWesel setzt sich 1980 nochmals intensivmit Bachofen aus-

einander und konstatiert:

Er hat viele Anregungen gegeben und manches richtig gesehen, aber auch vie-

les falsch und dadurch einen Mythos wiederbelebt, der heute noch als klebriger

Bodensatz einer sogenannten Allgemeinbildung in der Stimmung weiterwirkt, in

der er das Buch geschrieben hat.29

Bachofen beeinflusst verschiedene Strömungen, so orientiert sich auch die sozia-

listische Literatur an seinen Ideen und deutet die Stufe des Matriarchats als »Form

des Urkommunismus«.30

5.1.5 Geschlechterdebatte im 20. Jahrhundert

Konfliktpotenzial und Emotionalität der Debatte passen in die Stimmung der Zeit.

Vor allem dasWienHermann Brochswar von einemwidersprüchlichen Schwanken

zwischen Endzeitstimmung und Enthusiasmus geprägt.31 Eine schmelztiegelhafte

Verbindung verschiedener politischer Bestrebungen, explosionsartige Fortschritte

in der Wissenschaft, kontroverse Kunststile und philosophische Debatten befeuer-

ten die Situation und prägten die Moderne. DieWeiblichkeitsdebatte bildet hierbei

nicht die Ausnahme und wird aufgrund des zunehmenden Emanzipationsstrebens

auch in der Literatur des Fin de Siècle diskutiert.32 In den Konzepten der Femme

27 Ebd., S. 48.

28 Vgl. Elsaghe: Krankheit und Matriarchat, S. 194.

29 Wesel, Uwe: Der Mythos vomMatriarchat. Über BachofensMutterrecht und die Stellung von

Frauen in frühen Gesellschaften. Frankfurt a.M. 1980, S. 67.

30 Galvan, Elisabeth: Mütter-Reich. Zur deutschen Erzählprosa der Dreißiger Jahre. Stuttgart

1994, S. 5.

31 Vgl. Koopmann, Helmut: Fin de Siècle und Décadence − Erscheinungsformen, Begründun-

gen, Gegenbewegungen. In: Johannes Pankau (Hg.): Fin de Siècle. Darmstadt 2013, S. 69–88,

hier S. 69ff.

32 Vgl. Pechota, Cornelia: Frauen und Frauenliteratur. In: Johannes Pankau (Hg.): Fin de Siècle,

S. 37–54, hier S. 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

fatale und Femme fragile werden die Sehnsüchte und Ängste der männlichen Au-

toren als Spiegelbild ihrer Zeit festgeschrieben. Die Femme fatale verkörpert als

dämonische Verführerin den erschreckenden und lockenden Bereich weiblicher

Sexualität. Während die zarte, madonnenhafte und überhöhte Femme fragile ein

unerreichbares männliches Wunschbild darstellt.33 Begründet wird die Existenz

der zwei Frauenbilder, die nicht nur die Literatur, sondern auch den Zeitgeist

prägen, durch zweierlei Aspekte. Sie sind »einerseits Ergebnis einer Fixierung

des weiblichen Geschlechtscharakters und der daraus resultierenden Hysterisie-

rung des Weiblichen […] und andererseits spiegelbildlicher Ausdruck einer Krise

des (männlichen) Selbstbewußtseins«.34 Das Verständnis von Weiblichkeit und

Sexualität wird zumThema der mehrheitlich männlich bestimmten Debatte:

Eine Frau, die keine Kinder haben will, oder etwa nach dem ersten sagt: einmal

und nicht wieder, ist ganz sicher ein entartetes Wesen. Noch schlimmer ist es,

wenn eine Frau um ihrer selbstsüchtigen oder wahnhaften Bestrebungen willen

ihre Kinder vernachlässigt oder gar ganz verlässt.35

So propagieren Männer wie Julius Paul Möbius die weibliche ›Unfähigkeit‹. Auch

der Begründer der Psychoanalyse, Sigmund Freud, verbreitet den Mythos des de-

fizitären weiblichen Geschlechts.36 Besonders erwähnenswert erscheint aber eine

der speziellsten Figuren der Zeit: OttoWeininger.Weininger – bewundert, verach-

tet, angefeindet – dessen früher Selbstmord im Sterbehaus Beethovens seinen Ruf

als wahnsinniges Genie37 endgültig festigt, prägt die zeitgenössischeDebatte in be-

sonderemMaße. Sein Hauptwerk Geschlecht und Charakter wird 1903 publiziert und

gerade einmal vierMonate nach demErscheinen des Buches begeht der erst 23-Jäh-

rige Selbstmord. ImKontext derWienerModerne istWeiningers frauenfeindliches

und zutiefst antisemitisches38Werk als traurigerHöhepunkt undÜberspitzung der

gängigen Vorurteile zu verstehen.39 Le Rider sieht Weiningers Pamphlet als ver-

33 Vgl. Hilmes, Carola: Die Femme Fatale. Ein Weiblichkeitstypus in der nachromantischen Li-

teratur. Stuttgart 1990, S. 30.

34 Ebd., S. 14.

35 Möbius, Paul Julius: Über den physiologischen Schwachsinn des Weibes. 5. veränderte Auf-

lage. Halle a.d. Saale 1903, S. 60.

36 Vgl. ebd., S. 30.

37 Vgl. Kottow, Andrea: Der kranke Mann. Medizin und Geschlecht in der Literatur um 1900.

Frankfurt a.M. 2006, S. 212.

38 Weininger bezieht in seinen Ausführungen die, von ihm diagnostizierten, positiven und ne-

gativen Aspekte beider Geschlechter auf Völker. Dieser Prozess wird schlussendlich auf die

Differenzierung ›Arier‹ und ›Jude‹ reduziert. Hierdurch kombiniert Weininger seinen Antife-

minismusmit Antisemitismus. Vgl. Heindl,Waltraud: OttoWeininger. Ein Fall von jüdischem

Antisemitismus? In: Gertrude Enderle-Burcel, Ilse Reiter-Zatloukal (Hg.): Antisemitismus in

Österreich 1933–1938. Wien 2018, S. 1099–1111, hier S. 1000.

39 Vgl. ebd., S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 65

zweifelten Aufschrei der Männlichkeit angesichts eines »neuen, triumphierenden

Mutterrechts«.40 Die Aussagen können also im Kontext der Zeit verortet werden

und dienen der Negierung einer als ideal beschriebenen Mutterschaft und Weib-

lichkeit. So sind auch Weiningers Ausbrüche zu deuten: »die Zeit des Matriarchats

ist die Zeit der Vielmännerei.«41 InGeschlecht undCharakter knüpftWeininger an das

dualistische Frauenbild der Moderne an und diagnostiziert zwei zentrale weibliche

Charakterzüge: »Demnach ist die Eignung und der Hang zum Dirnentum ebenso

wie die Anlage zurMutterschaft in einemWeibe organisch, von der Geburt vorhan-

den.«42 Der AntifeministWeininger reduziert Frauen auf ihre Sexualität: »Während

dasW43 von derGeschlechtlichkeit gänzlich ausgefüllt und eingenommen ist, kennt

M noch ein Duzend [sic!] anderer Dinge: Kampf und Spiel, Geselligkeit und Gela-

ge, Diskussion undWissenschaft, Geschäft und Politik, Religion und Kunst.«44 Der

Autor folgt den traditionellen Vorurteilen und reduziert Frauen auf ihre Sexualität,

während er den Männern die Fähigkeit zuspricht, gesellschaftliche, politische und

religiöse Themen zu berücksichtigen. Letztendlich schließt Weininger Frauen aus

dem gesellschaftlichen Leben aus. Diese Ideen sind nicht neu, doch kaum jemand

hat sie so drastisch formuliert wie der junge Wiener. Hermann Broch kannte Wei-

ningersThesen und seine Argumentation.Manfred Durzak betont, dassWeininger

vor allemEinfluss auf den jungen Broch ausübte, dass es hierbei jedochweniger um

die Aspekte der Frauenfeindlichkeit unddes Antisemitismus ging.Stattdessen liege

der Fokus aufWeiningers klar formulierter Zeitkritik.45 AlsMänner gleichen Alters,

ähnlicher Herkunft und einer vergleichbaren Entwicklung – jüdisches Elternhaus,

strenge Väter, Konversion zum Christentum –mussten Broch die vielen Parallelen

selbstverständlich auffallen. Später distanzierte er sich jedoch von Weininger und

bemängelte dessen Dogmatismus.46 In den 20er-Jahren kam es dennoch zu einer

regelrechten Bachofen-Renaissance. Der Kreis der Münchener Kosmiker um Lud-

wigKlages spielt einewesentlicheRolle bei derVerbreitungdesMatriarchat-Gedan-

kens, auch Broch wurde von Klages an Bachofen angelehnter Abhandlung Der Geist

alsWidersacher der Seele (1929–32) beeinflusst.47 Die 20er-Jahre bedeuten einen deut-

lichenZuwachs anAbhandlungen,die sichmit denFragendesMatriarchats undder

40 Le Rider, Jacques: Das Ende der Illusion. Die Wiener Moderne und die Krisen der Identität.

Wien 1990, S. 125.

41 Weininger, Otto: Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung. Berlin 1932,

S. 281.

42 Ebd., S. 275.

43 In W und M trennt Weininger die weiblichen und männlichen Merkmale des Menschen, je

nachdem welche Eigenschaften überwiegen, ist der Mensch Mann oder Frau.

44 Weininger: Geschlecht und Charakter, S. 107.

45 Vgl. Durzak, Manfred: Hermann Broch. Der Dichter und seine Zeit, Stuttgart 1968, S. 13.

46 Vgl. ebd., S. 15.

47 Vgl. Reidy: »Weiberzeit«, S. 185–220.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Rolle der Mutter in der Gesellschaft beschäftigen. Gleichzeitig entwickelt sich eine

Tendenz zur Idealisierung, Mystifizierung und Glorifizierung der Frau als Mutter.

Magdalena Gebala führt diesen Umstand auf die Krisenhaftigkeit der Moderne zu-

rück und geht davon aus, dass diese Entwicklung durch die Erfahrungen des Ers-

ten Weltkriegs verstärkt wurde.48 Die Mutter wird so zu einem Symbol und folgt –

im Kontrast zu Bachofens Ausführungen – auf die gescheiterte männliche Lebens-

welt: »In die idealisierte, Land und Heimat, symbolisierende Mutterfigur fließen

Hoffnungen und Ängste, der durch die Kriegskatastrophe erschütterten deutschen

Gesellschaft.«49 Wenn in diesem Zitat bereits die Verbindung von Mutter und Na-

tion anklingt, so wird deutlich, dass es zu der Verknüpfung der Mutterschaft mit

der ›Blut und Boden‹-Ideologie, die wir in dem obigen Zeitungsausschnitt ebenfalls

erkennen können, nur ein kurzer Weg ist. Denn bald darauf wird die Mutter von

völkischen und nationalsozialistischenVorstellungen zweckentfremdet und erfährt

eine Umdeutung hin zu dem eingeengten, auf Reproduktion beschränkten Frauen-

bild des Nationalsozialismus.50 Bachofens Ideen werden von diversen politischen

und gesellschaftlichen Gruppen nutzbar gemacht und nach Belieben ausgelegt: so-

zialistischeGruppierungen,Konservative, Frauenrechtler*innen–sie alle bedienen

sich der bachofschen Ideen.51 Eine Auswirkung des Ersten Weltkriegs ist der enor-

me Anstieg der werktätigen Frauen. Auch wenn die Zahlen nach 1918 wieder leicht

zurückgehen, haben die Frauen dennoch in der Arbeitswelt Fuß gefasst.52 Klinsiek

konstatiert deshalb treffend: »So makaber es klingen mag, der Krieg war die gro-

ße Chance für die Frauen, zu zeigen, was sie leisten konnten.«53 Dennoch wird die

Arbeit der Frauen problematisiert, qualifizierte Arbeit ist kaum zu finden und die

Lohnunterschiede sind gravierend.54 Das Bild der Frau und infolgedessen auch der

Mutter erfährt ab den 30er-Jahren einen Wandel. Die glorifizierte Mutter, die als

Symbol der Heimat gilt, kann gegen das aufkommende nationalsozialistische Ge-

dankengut nicht bestehen, sie entspricht gerade nicht dem Frauenbild der Natio-

nalsozialisten. Neue Abhandlungen bringen einenWandel des Mutterbildes. Alfred

Baeumler, der sich radikal von seiner ursprünglichen Bachofen-Verehrung distan-

48 Vgl. Gebala, Magdalena: MutterMale. Zur Imagination des Mütterlichen in Hermann Hesses

Prosawerk zwischen 1900 und 1930. Würzburg 2012, S. 113ff.

49 Ebd., S. 113.

50 Vgl. Gebala: MutterMale, S. 215ff.

51 ElisabethGalvan zeichnet die Entwicklung in IhrerDissertation:Mütter-Reich. Zur deutschen

Erzählprosa der Dreißiger Jahre von 1994 ausführlich nach.

52 Vgl. Klinksiek, Dorothée: Die Frau imNS-Staat. Schriftenreihe der Vierteljahreshefte für Zeit-

geschichte. Nr. 44, Stuttgart 1982, S. 16.

53 Ebd.

54 Vgl. ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 67

ziert, aber auchHermannWirth undErnst Bergmann prägen Anfang der 30er Jahre

das neueMutterbild55:

Diese Tatsache würde an sich noch nicht viel aussagen, spiegelte sich in ihr nicht

ein sehr komplexer Zusammenhang, der für das Dritte Reich symptomatisch ist:

es ist durchaus möglich, daß sich, anfangs zumindest mythisch-germanische

Mutterrechtsvorstellungen noch eine zeitlang [sic!] halten konnten. Sehr bald

jedoch müssen solche in einer restlos von Männern geprägten Wirklichkeit, in

der überdies die Männerbünde eine bedeutende Rolle spielen, als ideologischer

Fremdkörper erscheinen, mit der Bildung einer streng hierarchisch-autoritären

Gesellschaft entsteht das in Krise geratene Vater-Prinzip von neuem56

Das idealisierte Frauenbild kann dem Druck der nationalsozialistischen Neuord-

nung nicht standhalten und dieMuttervorstellungwandelt sich erneut. Infolgedes-

senwirddasMutterbild entmythologisiert undallein aufdieVorstellungder schutz-

bedürftigen und opferbereiten Helferin reduziert. Galvan konstatiert dementspre-

chend einen Prozess der die »Aufhebung der Individualität im ›Volksganzen‹ [be-

gründet]. Die dermaßen entpersönlichte ›Volksmutter‹ erscheint als Teil einer un-

aufhörlichen Generationenkette.«57 Auch wenn dieses Frauen- undMutterbild sich

natürlich nicht flächendeckend durchsetzen kann, entspricht es dem Zeitbild:

Wir wollen aber eine Frau, die politisch denkt. Und was meine ich nun: ›politisch

denken‹ für die Frau? ›Politisch denken‹ heiße ich, daß sie mitsorgt, mitträgt, mit-

fühlt, mitopfert mit ihrem ganzen Volk, als treueste Gefährtin ihres Mannes und

daß sie bereit ist, aus dieser Bereitschaft heraus aus einem harten Leben, das

und das Schicksal aufzwingt, ein schönes Leben zu machen, weil ihr Herz und ih-

re Liebe das nicht anders zuläßt. […] Die Frau soll zum Bewußtsein ihrer eigenen

Kraft und ihres eigenen Wertes kommen und sie soll gleichwertig, wie die Wehr-

pflicht des Mannes die Kraft des Volkes nach außen erhält, die innere Kraft und

die religiöse Kraft des Volkes nach innen erhalten. […] Laßt die Männer streiten,

aber wir Frauen, wir leben hier ein Gemeinsames, und dieses Gemeinsame soll

das Kind sein, für das wir zu sorgen haben und das ist unser deutsches Volk, dem

wir Mütter der Nation zu sein haben.58

55 Vgl. Galvan, Elisabeth: Demeters Verwandlungen. Zur Funktionsweise eines Mythos in den

30er Jahren. In: Silvio Vietta, Herbert Uerlings (Hg.): Moderne und Mythos. München 2006,

S. 193–205, hier S. 196.

56 Galvan: Mütter-Reich, S. 25

57 Ebd., S. 36.

58 Scholtz-Klink, Gertrud: Aufgabe – Wille und Ziel der deutschen Frauen. In: N.S. Frauenwarte

1935/36, Jg. 4, S. 33f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Scholtz-Klink propagiert im obigen Zitat das offizielle Bild der Frau als Mutter, die

sich für ihre Kinder aufopfert und so dem Land dient. Dieses Ideal entspricht nicht

länger der Vorstellung der lenkenden Matriarchin, politische Frauen sind nun auf

Hilfsdienste und passive Opferbereitschaft gegenüber Kind, Ehepartner und Staat

reduziert. Schlagworte wie Treue, Opfer, Schicksal und Gemeinsamkeit prägen die

neuen Ideale und parallelisieren die Mutterschaft mit dem opferwilligen Soldaten-

tum.59 Das nationalsozialistische Bild der Frau reduziert den Aktionsradius von

Frauen und pervertiert das Mutterbild der 20er-Jahre. Selbstverständlich ist es der

neuen Führungsspitze nicht möglich, das neue Ideal der häuslichen Frau flächen-

deckend in die Praxis zu übertragen, aber der Einfluss der Ideologie ist dennoch

gravierend und nachdrücklich. In Erinnerung an das Frauenbild Otto Weiningers

wird versucht, die Frau aus dem gesellschaftlichen Leben zu verdrängen und in den

rein häuslichen Bereich einzubinden:

Aufgrund des Frauenüberschusses und der komplexen Wirtschaftsbeziehungen

konnten nicht alle den Idealzustand erreichen. Diesen Frauen bot die Ideologie

den Ausweg der ›arteigenen‹ Berufe. In pflegerischen, sozialen Berufen und im

landwirtschaftlichen Bereich sollten sie Gelegenheit erhalten, ihre mütterlichen

Gefühle und Instinkte umzusetzen. Eng verbunden mit der Mutterschaftsideolo-

gie sind andere ›typisch‹ weibliche Eigenschaften. Aufgrund ihrer minderen in-

tellektuellen Fähigkeiten stehe die Frau dem Kind besonders nah, sie galt für die

Kindererziehung als prädestiniert. Eine gewisse Bildungsfähigkeit wurde ihr zwar

nicht abgesprochen, zu ihrem eigenen Besten wäre es aber völlig ausreichend,

die Ausbildung nur soweit zu betreiben, daß sie ihren natürlichen Aufgaben als

Mutter und verständnisvolle Kameradin des Mannes nachkommen könne.60

Abweichungen werden von der nationalsozialistischen Führungselite nicht to-

leriert. Dies erkennen auch die Herausgeberinnen der nationalsozialistischen

FrauenzeitschriftDie deutsche Kämpferin, die ein politisch aktives Frauenbild vertre-

ten hat und so nicht mit dem Idealbild der nationalsozialistischen Frau korrelierte.

Infolgedessen verbot die Gestapo die Zeitschrift 1937.61 DasVerständnis der Frau als

Mutter führt die Debatten um werktätige Frauen fort, die bereits in der Weimarer

Republik und im Kaiserreich provozierten. Die Diskussion ist also nicht durch

den Nationalsozialismus hervorgebracht worden, stattdessen existierte das ambi-

valente Bild der arbeitenden Frau bereits vorher: »Es besteht ein weitreichender

Konsens darüber, daß Erwerbstätigkeit für Frauen in der Lebensphase zwischen

Adoleszenz undHeirat akzeptabel ist. Die eigentliche Rolle der Frau aber ist die der

59 Vgl. Galvan: Mütter-Reich, S. 56.

60 Klinksiek: Die Frau im NS-Staat, S. 24.

61 Vgl. Galvan: Demeters Verwandlung, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 69

nicht berufstätigen Hausfrau und Mutter.«62 Intensiviert und radikalisiert wurde

die Debatte jedoch durch den Nationalsozialismus:

Das ist das Ziel, das jeder Mädchenerziehung vorschweben muß: aus den deut-

schen Mädeln wieder das zu machen, was sie bei unseren Vorfahren waren: die

gleichberechtigte Kameradin des Mannes, die nicht den Ehrgeiz darin sucht, ihm

in beruflicher Hinsicht Konkurrenz zu machen, sondern an ihrem eigenstes Platz

das zu leisten, was sie nach ihrer inneren Struktur leisten; Schwester zu sein, ihre

aufopfernde Liebe den Brüdern und Schwestern des Volkes zu schenken, die sie

brauchen; Gattin zu sein und Mann ein Heim zu schaffen […] Mutter zu sein63

Erneut wird die Rolle der Frau auf das Private beschränkt, Instinkte und innere

Gegebenheiten bestimmen die Frau zu einem Leben in Häuslichkeit und Mutter-

schaft. Die nationalsozialistische Propaganda bildet den Lebensweg der Frauen

deutlich ab und ermöglicht keinen Spielraum für berufliche Entfaltung. Otto Wei-

ninger, der anhand einer pseudowissenschaftlichen Formel: »xM+yW«64 versucht,

die Geschlechterproblematik zu systematisieren, ist lediglich ein Beispiel für die

Furcht der männlich geprägten Gesellschaft vor einem Machtzuwachs der Frauen.

Die Frage nach den Eigenschaften, Merkmalen und Fähigkeiten von Mann und

Frau beeinflusst auch die Literatur. Thomas Mann65, Hermann Hesse66, Hermynia

Zur Mühlen67 und Hermann Broch sind nur ein paar Beispiele, für Schriftstel-

ler*innen, die sich mit den kontroversen Debatten und den kursierendenTheorien

beschäftigen und sich in demDiskurs positionieren.

62 Jaschke, Hans-Gerd: Zur politischen Orientierung von Frauen und Frauenverbänden in der

Weimarer Republik. In: Detlef Lehnert, KlausMegerle (Hg.): Politische Teilkulturen zwischen

Integration und Polarisierung zur politischen Kultur in der Weimarer Republik, Opladen

1990, S. 143–160, hier S. 147.

63 Staemmler, Martin: Die Aufgaben der Frau. In: Luise Coler, Emmy Pfannstiehl (Hg.): Frau und

Mutter. Düsseldorf 1942, S. 251–252, hier S. 251.

64 Le Rider: Das Ende der Illusion, S. 70.

65 Der Einfluss von Bachofen auf ThomasManns Joseph-Romane wurde u.a. 2010 von Peter Da-

vies und 1996 von Elisabeth Galvan besprochen. Vgl. Davies, Peter J.: Myth, matriarchy and

modernity Johann Jakob Bachofen in German culture. 1860–1945. Berlin 2010 und Galvan,

Elisabeth: Zur Bachofen-Rezeption in Thomas Manns Joseph-Roman. Frankfurt a.M. 1996.

66 Vgl. Gebala: MutterMale.

67 Hermynia Zur Mühlens Roman Als der Fremde kam erschien 1946 auf Englisch und 1947 in der

deutschen Übersetzung und behandelt mithilfe des Geschlechterkonflikts die politischen

Entwicklungen und den nationalsozialistischen Einfall im heutigen Tschechien.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

5.2 Mythen in der Verzauberung

5.2.1 Mütterlichkeit im Kontext der griechischen Mythologie

Das Prinzip der guten Erdgöttin Demeter ist eines der tragendenMotive in der Ver-

zauberung.68 IhrWirken prägt in der FigurMutter Gissons den Roman und gestaltet

dieHandlungsstruktur. BrochsMutter Gisson ist die »echteste Gisson« (KW3, S. 34)

und so fungiert sie als Mutter- und Erdgottheit und ist in ihrer Gestaltung eng an

BachofensMutterrecht, aber auch an die Darstellung Klages gebunden. Mutter Gis-

son ist das Familienoberhaupt, die Matriarchin, darüber hinaus ist sie Hellseherin,

Heilerin und Naturkundige. Mit anderen Worten: In der Figur der Mutter Gisson

verbinden sich die Faktoren des Schutzes, der Bewahrung, der Herrschaft und der

Hilfe. Das Recht des eigenen Namens und der Weitergabe desselben wird deshalb

der Frau zugebilligt: »Bei Frauen so starker Art empfindet man es stets als Ungehö-

rigkeit, daß sie des Namens verlustigt werden, statt ihn auf ihre Tochter und Enkel-

tochterundAber-Enkeltochter zu vererben.« (KW3,S. 34)DieMachtMutterGissons

bindet sich zwangsläufig an den Namen und an die Reglementierung der Erbfolge,

die der homodiegetische Erzähler der Frau zuspricht. Die Namensvergabe ist aber

nicht nur ein Symbol desMatriarchats,derNameGisson ist auch einAnagrammder

Gnosis, der Gottesschau.69 So rückt Mutter Gisson in die direkte Nähe zum Göttli-

chen und zur Übersinnlichkeit. Der Name Gisson ist also an die Weiblichkeit und

an das Göttliche gebunden. Deshalb ist es nur folgerichtig, dass dem Sohn, dem

Bergmathias, das Recht auf den Namen Gisson verwehrt wird70 (vgl. KW 3, S. 34).

Stattdessen wird er auf seine Rolle als Schutzpatron des Berges zurückgebunden

(vgl. KW 3, S. 166). Mutter Gisson wird in der Verzauberung als mächtige Heilerin

und Kräuterfrau dargestellt, die ihre Heilkraft aus dem Wissen um die Tier- und

Pflanzenwelt schöpft und gerade aufgrund ihres heilerischen Selbstbewusstseins,

Verständnisses und ihrer Rationalität den Respekt des Landarztes erlangt: »Nicht

etwa, daß sie die ärztliche Wissenschaft verachte, sie tut es nicht mehr als ich, un-

trüglich indes weiß sie deren Grenzen, und daß ich dies anerkannte, hat mir nicht

nur ihre Freundschaft, sondern auchwertvolle Hilfe eingetragen.« (KW 3, S. 37) Der

homodiegetische Erzähler betont seine Achtung gegenüber der Naturheilerin, wel-

che demArzt ebenbürtig ist, auch da sie dieGrenzen seinerwissenschaftlichenHei-

68 Vgl. Uysal-Ünalan, Saniye: Mythenrezeption als Weiblichkeitskonstruktion. Mythologische

Geschlechterdiskurse in der deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Berlin 2011,

S. 122f. und Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 145.

69 Vgl. Schmidt-Dengler: Hermann Brochs Roman Die Verzauberung, S. 161.

70 Wachtler, Gundi: Der Archetypus der Großen Mutter in Hermann Brochs Roman Der Versu-

cher. In: Manfred Durzak (Hg.): Hermann Broch. Perspektiven der Forschung. München 1972,

S. 231–250, S. 233f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 71

lungsmöglichkeiten kennt. Die Fähigkeiten der Figur gehen jedoch über heilendes

Wissen hinaus, denn die BindungMutter Gissons an das Übersinnliche wird durch

ihre magisch wirkende Braukunst verstärkt:

Mit dem Schnaps hat es seine eigene Bewandtnis; es ist ein höllisch scharfes Ge-

tränk, ein geheimnisvolles Kräutergetränk. ImAugust zur Sternschnuppenzeit […]

steigt sie in frühester Dämmerung in die Berge hinein, klettert in den Wänden

herum wie eine Junge und kommt mit einem sorgsam verhüllten Kräuterbündel

zurück (KW 3, S. 36f.)

Geheimes Kräuterwissen, höllische Schärfe, nächtliche Wanderungen und die Ver-

bindung zum naturmystischen Glauben stellen die Beziehung der Figur zumÜber-

sinnlichenklar heraus.Schlussendlichbelegenauchdie hellseherischenFähigkeiten

Mutter Gissons ihre Nähe zumMagischen:

»Das werde ich nicht erleben, das wirst du nicht erleben, der Berg hat weite Zei-

ten.« Und da sagte ich, als ob es dazugehörte, und weiß plötzlich, warum ich

hereingekommen bin: »Mit dem Kind vom Suck wird’s nicht gehen.« »So?« sagt

sie, »das Kind auch.« »Warum auch?« Sie sagt: »Weil die Mutter nimmer lang le-

ben wird.« »Hm«, mache ich ungläubig, denn an einer Furunkulose braucht man

nicht zu sterben. Im Herd kackte das Holz, draußen klatsche der regen gleichmä-

ßig herunter, und von der Dachtraufe rieselte es. Mutter Gisson ging zum Herd,

öffnete die Feuerung und schob einen Scheit nach. Unter diesen gleichgültigen

Verrichtungen sagte sie: »Es ist so, ich kenne sie doch, die Suck.« Solches mit sol-

cher Sicherheit und Unerbittlichkeit auszusprechen, ist vielleicht kein Mann fä-

hig, nicht einmal ein Arzt; am liebsten hätte ich es nicht gehört, und wenn es mir

auch unmöglich war zu zweifeln, ich wollte es mildern (KW 3, S. 39).

Die Differenz zwischenMännlichkeit undWeiblichkeit wird herangezogen, um die

abgeklärte Stärke und die Aussagekraft Mutter Gissons zu betonen. Im Gegensatz

zum Arzt zögert sie nicht und spricht ihre Diagnose unumwunden aus, sie ist här-

ter und ehrlicher. Brochs Protagonistin ist keineHexe imnegativen Sinne der bösen

Figur des Volksglaubens.71 Doch sie ist eine Kräuterfrau, eine übersinnlich-magi-

sche Ratgeberin und in ihren Urteilen und Vorhersagen gerecht und illusionslos.

DieRezipierenden erwartet keine empathischeKlage und sie können auchnichtmit

der stereotyp weiblichen Mitleidhaftigkeit rechnen. Die Alltäglichkeit der parallel

stattfindenden Handlungen Mutter Gissons und ihre klare und gefühlsarme Reak-

tion belegen ihren Status als Demeter-Figur und entfernen sie von den mitleidvol-

len Frauen- und Mutterstereotypen. Broch stellt Mutter Gisson als gerechte, aber

71 Vgl. Tschacher, Werner: Hexe/Hexenmuster/Hexenverfolgung. In: Christoph Auffarth, Jutta

Bernard, Hubert Mohr et al. (Hg.): Metzler Lexikon Religion Gegenwart – Alltag – Medien.

Stuttgart 2005, S. 39–41, hier S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

schonungslose Naturgöttin dar, deren Glaube an den guten Tod eine unauflösliche

Verbindung von Toten und Lebenden, ein Nebeneinander ermöglicht: »ich habe ge-

lernt, daß die Antwort erst kommt, wenn der Himmel und die Erde und der Tod zu

unsererMitte gehören, zu derMitte unseres lichten Gartens, in demwir sitzen und

den wir betreuen« (KW 3, S. 301). Die Integration des Jenseitigen in das Diesseits

ist das Konzept der Erd- undMuttergottheit und die hieraus entstehende Paralleli-

tät zweier diskrepanter Zustandsformen offenbart ihren Glauben. Aus diesem Ver-

ständnis ergibt sich auch ihre scheinbare Passivität.Nicht nur ihr sehr individuelles

Jenseitsverständnis untermauert den Status Mutter Gissons, auch ihre Lebensum-

stände gleichen denen der Muttergottheit, dennMutter Gisson ist eineWitwe.Wie

Demetersmenschlicher Liebhaber, der Jäger Iasion, von Zeus umgebracht wurde72,

ist der Jäger Gisson von einem Wilderer ermordet worden. Ebenso wie Iasion, der

Befruchter des Erdsymbols Demeter, spendete der Jäger Gisson seine Stärke und

Energie seiner Frau: »dein Vater hat mir die Kraft geschenkt, und ich habe sie ihm

wiedergegebenmit aller StärkemeinesHerzens…so habenwir es gehalten, bis heu-

te, und sowerdenwir es halten bis in alle Ewigkeit« (KW3,S. 300).DerKreislauf von

Saat und Ernte spiegelt sich in dem LiebesverständnisMutter Gissons und bezeich-

net so den Glauben an die zeit- und raumübergreifende Ewigkeit. Gleichzeitig wird

dieMutterschaft in dieser Beschreibung zu einemErweckungserlebnis.MutterGis-

sons neues Leben als demetrische Symbolfigur beginnt nicht mit dem Tod des Ehe-

manns, sondern erfolgt durch die Einflussnahme des Sohnes. In beinahe lyrisch er-

scheinenden Worten beschreibt Mutter Gisson dieses Erlebnis, welches einer Wie-

dergeburt gleicht.DieVerbundenheitmit derNatur,demGestein und insbesondere

dieParallelisierungmit derErdebegründen ihreneueFunktion.DerSohn,Mathias,

ist der Initiator, dessen liebevolle Gestik die Mutter aus der Trauer befreien und ihr

neuen Lebenswillen vermitteln kann. Die Erinnerung an ihren Neubeginn als wis-

sende und die Welt vollendende Frau wird durch Mutter Gissons eigenen Bericht

wiedergegeben:

Da spürte ich, wie meine Finger, ein Finger nach dem andern gelöst und ausge-

graben wurden. Es war der Bub, er war zu mir gekrochen, grub mir die Finger aus

als wären’s Kieselsteine, und wie mit Kieseln spielte er mit ihnen. Und kroch auf

mir herum, als wäre ich die Erde. – Da ging ich heim und kam nicht wieder her. –

Und tat mein Tagwerk, tat mein Leben, und es war gut […] doch plötzlich wußte

ich’s: ich bin, bin wieder Frau, bin wieder Weib, aus dessen Wissen sich die Welt

erneut. Was einstens süß und dunkel war, es ward nun Glanz, es wuchs die Welt,

sie wurde wieder ganz (KW 3, S. 364).

72 Vgl. Abenstein, Reiner: Griechische Mythologie. 4. aktualisierte Auflage. Paderborn 2016,

S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 73

Dementsprechend ist auch die Sprache gestaltet, umgangssprachliche Verkürzun-

gen, Vergleiche, Repetitio, eine teilweise naiv erscheinende Beschreibung, verstär-

ken die Erfahrungshaftigkeit undDirektheit der Erinnerung.Mutter Gissons Kom-

munikation formt an dieser Stelle keinen Mythos, sondern beschreibt in teilwei-

se repetitiven Passagen ihre Erinnerung an dieses Erweckungserlebnis. Dennoch

zeichnet sich auch in dieser Erinnerung die Symbolhaftigkeit der Sprache Mutter

Gissons ab, die an anderen Stellen der Konstruktion von gemeinsamen Erinnerun-

gen dient. Hier jedoch spricht sie zu ihrer Tochter und ihrem Schwiegersohn, das

Publikum ist familiär und deshalb ist auch die Erinnerung eine rein auf das familiä-

re Bewusstsein bezogene Darstellung und hat die Funktion der Gemeinschaftsbil-

dung.Entgegender demetrischen Sagenwelt ist es nicht der Verlust der Tochter, der

die Trauerphase einläutet, sonderndieErmordungdes JägersGissonund es ist auch

nicht dieRückkehrderTochter,dieDemeter rettet unddasneueWachstumderWelt

bewirkt. Mathias, der Sohn, bringt die junge Witwe ins Leben zurück und initiiert

so die Ankunft der neuen Demeter. Brochs Roman bricht eindeutig mit dem grie-

chischen Mythos und der bachofenschen Vorstellung, um den Einfluss der Männ-

lichkeit in den Vordergrund zu rücken. Proleptisch wird so die Hoffnung auf die

künftige Erlösung durch Agathe und ihren namenlosen Sohn vorweggenommen.

Der Bergmathias ist aber nicht nur der Auslöser der Initiierung Mutter Gissons, er

ist es auch, der – neben Agathe und dem homodiegetischen Erzähler – in Mutter

Gissons Sterbestunde bei ihr ist:

Sie aber lehnt, geschlossen ihr Gesicht, das Haupt am Föhrenstamm, als sollt‹

es in ihn wachsen. Und befiehlt: »Mathias.« »Ich bin da, Mutter«, sagt er und tritt

hinzu. Und nach einerWeile: »Nun find dir eine gute Frau, ’s ist Zeit dazu.« Um ih-

ren Mund spielt noch einmal ein Schimmer der alten Heiterkeit: »Und kommt ein

Kleines, hab’ ich’s jetzt schon lieb … das kannst ihm später sagen…« »Ja, Mutter«

[…] Der Wald der unsichtbaren Jahre ist verschwunden, die Zeit folgt nicht mehr

nach, die Zeit ist überwunden. Doch durch die Föhrenstämme geht ein Schwei-

gen, es ist das Schweigen eines starken Mannes, ein liebendes Schweigen, und es

sagt: »Komm.« Da atmet sie noch einmal, lächelt. Und der Bergmathias legt die

Hand auf ihre Augen. (KW 3, S. 366)

Die Sterbeszene ist äußerst vielschichtig, Sprache und Inhalt greifen ineinander

und dienen der Aufhebung der Zeitgrenzen. Während der Bericht des Landarztes

fast durchgängig im Präteritum gehalten ist, schildert er das Sterben Mutter Gis-

sons im Präsens. Die Zeitaufhebung wird also nicht nur in den Aussagen des Arz-

tes behandelt, sondern auch sprachlichmarkiert. Das Verhältnis vonMutter Gisson

undMathias repräsentiert während der Romanhandlung die bachofensche Vorstel-

lung des bei der Mutter verbleibenden und liebevoll gelenkten Sohnes. Folgerichtig

wird dem Sohn eine letzte Aufgabe erteilt, er benötigt nun eine Frau, die die Stel-

le der lenkendenMutter einnehmen kann.Während die InitiierungMutter Gissons

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

durch den Sohnmit Bachofens Matriarchatskonzept bricht, ist in diesem Umstand

wieder eine eindeutige Parallele erkennbar. Gleich dem Paar Demeter und Iasion,

die im dreimal gepflügten Acker als Symbol der Fruchtbarkeit den Gott der Erd-

reichtümer zeugten73, ist der Sohn der Mutter Gisson, der Bergmathias, ein Be-

schützer der Erdreichtümer.Mathias, der alsWildhüter und Jäger dem Vater nach-

folgt, ist ein Wächter des Berges, der die Reichtümer behütet und so der Tradition

folgt:

Einmal zeigte er mir ein großes Stück Granit, in dem gefährlich und sonderbar

glänzend eine Goldader eingesprengt war. »Gefunden?« fragte ich. »Ja«, entgeg-

nete er, »vom Urgroßvater oder noch früher.« Und er verschloß das Stück. Über

seinem Bett hängt übrigens eine alte Bergmannshaue. (KW 3, S. 38f.)

Bereits an dieser Stelle ist das Gold nicht nur glänzend schön, es birgt auch die Ge-

fahr der Verführung für den homodiegetischen Erzähler. Die Goldader wirkt trotz

der Nutzung einer konventionalisierten Metapher lebendig und bösartig. Symbo-

lisch verschließt der Bergmathias das Gold und wacht über sein Wissen und den

Reichtum des Berges. Der Sohn Mutter Gissons erscheint an dieser Stelle als Gott

der Erdreichtümer, er ist »ein Wächter vor der Türe« (KW 3, S. 43). In diesem Zu-

sammenhang ist derWandel, den die Figur innerhalb der Fassungen erfährt von In-

teresse, auch da er bisherwenig Berücksichtigung fand.Mathias Gissons Charakter

ist widersprüchlich, wie oben erörtert, ist er beruflich unabhängig und gleichzeitig

derEinflussnahmedurchdieMutter unterstellt.Die zweite Fassung lenkt denFokus

jedoch auf weitere Charaktermerkmale:

er könnte also weitgehen als dessen (Jäger Gissons, D.L.) vollwertiger Nachfolger

betrachtet werden, indes die Leute wollen nicht […] Gewiß ist dies zum Teil dar-

auf zurückzuführen, daß derMatthias, ungeachtet des Respektes, der sich um ihn

gebreitet hat, denMenschen vielfach unheimlich ist, es fehlt ihm die große Ruhe,

die den Vater ausgezeichnet haben soll, er ist ein unsteter, ungebärdiger Geselle,

stürmisch und mitunter unberechenbar, lediglich von der Mutter und von seiner

Liebe zu ihr halbwegs im Zaume gehalten, unruhig ist er und oft genug unru-

hestiftend und die Weibergschichten, die er in seiner Jugend gehabt hatte […]

nahmen trotz seiner vierzig Jahre kein Ende. (BR II, S. 44)

Mathias Gisson scheint in dieser Beschreibung zügellos und moralisch fragwürdig

zu sein. Trotz der beruflichen Annährung an den Vater folgt er nicht den Wertvor-

stellungenderDorfgemeinschaft. SeineUnbesonnenheit undWillkür zeichnen sich

in der ersten Fassung bereits ab, doch die volle Tragweite wird erst in der zweiten

73 Ironisch verzerrend erscheint an dieser Stelle, dass der SohnMathias heißt, der Hofhund des

künftigen Mörders, Sabest, jedoch wird Pluto genannt. Dieser Umstand verdeutlich Brochs

bewusstes Spiel mit den Mythen und seine teilweise komisch erscheinenden Brüche.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 75

Fassung konkretisiert. Er ist das Sinnbild des charakterlich schwachenMannes, der

die Anleitung der Mutter benötigt, um kontrolliert zu agieren. Broch konkretisiert

in seiner Überarbeitung die Figur desMathias, auch um den Kontrast zuMarius zu

verstärken. Der Sohn ist für die Erweckung der Demeter verantwortlich und fügt

sich zumindest im Haushalt der Mutter, indem er dort dem Rollenbild der matri-

archalen Ordnung entspricht. Die Tochter hingegen, dieMilandin, ist eine geschei-

terte Persephone.EntgegendendörflichenKonventionenheiratet sie denBauerMi-

land: »Sie stammt aus dem Oberdorf, ist eine geborene Gisson, und es soll Kämpfe

gekostet haben, bis der Miland sie gekriegt hat.« (KW 3, S. 28) Sowohl die Beschrei-

bung des homodiegetischen Erzählers als auch die Selbstaussage der Milandin be-

tonen ihre Härte und Männlichkeit »Wie ein Mann war ich, ein Mann der Kinder

gebärt, weniger als ein Mann, und auch der Miland ist zu einem Nichts geworden,

keinMann,keinWeib, so habenwirKinder gezeugt« (KW3,S. 299).ElisabethGalva-

ns Interpretation ist teilweisebeizupflichten: »Dasauch ihreMutter,MutterGissons

Tochter, eine [Persephone, D.L.] ist, mag vielleicht weniger offensichtlich sein, ver-

leiht aber derMutter Gisson eine umso größeremythologische Stimmigkeit.«74 Die

Entfernung von der eigenen Weiblichkeit und Mutterschaft verunmöglicht jedoch

eine vollendete Interpretation der Milandin als Persephone. Ihr Abstieg ins Unter-

dorf ist nicht der Einzug der Persephone in das Reich des Hades und eine Rückkehr

in den Herrschaftsbereich der Muttergottheit scheint ausgeschlossen. Stattdessen

ist sie eineGrenzgängerin undwird in der zweiten Fassung des Romans zugleich als

Schicksalsgöttin75 inszeniert:

Doch beim Tisch, an der Grenze zwischen Licht und Schatten, saß die Bäuerin

[…] sie strickte […] Wie die Bäuerin vom Stickstrumpf aufschaut und mich be-

grüßt wird ihr Gesicht nicht wesentlich freundlicher; der Gruß, der mir von ihr

zugesandt worden war, wurde gewissermaßen in der nämlichen Sekunde wie-

der zurückgenommen und in den Strickstrumpf eingearbeitet, ja, ich glaube, daß

sie ähnlich mit meiner ganzen Anwesenheit verfuhr, denn sie nahm, in sich ver-

schlossen kaum mehr Notiz von mir: ein sichtbarlich schweres, dennoch unsicht-

bares Geschick lastet auf ihr und ihrer Ehe (BR II, S. 34).

Sie ist eine Figur, die zwischen Licht und Schatten wandert und beide Seiten kennt:

»Und es war die Bäuerin die erste, die wieder zur Sprache fand« (KW 3, S. 31). Die

Milandin erkennt die Gefahr, doch statt einzugreifen, wird sie zu einer Beobachte-

rin, deren Neigung zum Lachen (vgl. KW 3, S. 32/S. 234) sowohl Freude über ihre

Erkenntnis und ihr Wissen als auch ihre Gefährdung offenbart.76 Anstelle der Mi-

74 Galvan: Demeters Verwandlungen, S. 202.

75 Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 29.

76 Lachen hat vielerlei Funktionen, es kann Erkenntnisprozesse begleiten, Spannungen auflö-

sen, es ist in der Theologie aber nicht nur als Ausdruck der Überlegenheit Jahwes gesehen

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

landin erkennt Mutter Gisson ihre Enkelin als Erbin an (vgl. KW 3, S. 37). Irmgard

wird so vorerst zu einem Symbol der Göttin Persephone, doch auch ihre Initiierung

scheitert und unterbricht den Kreislauf erneut. Die Enkelin Mutter Gissons erliegt

Marius Ratti und wendet sich von der Muttergottheit ab. Die Gefahr für Irmgard

wird bereits frühzeitig deutlich:

Jede Verwandlung, die der Mensch durchmacht und die sein Altern ausmacht, ist

Enthüllen und Verhüllen, indes auch der Blick, mit dem die Irmgard jetzt dem des

Marius begegnete, war enthüllend und verhüllend, und so wenig wir von dem

Wissen mögen, was in dem anderen vorgeht, es war eine entscheidende Ver-

wandlung des Mädchens, und unabweislich spürte man eine wachsende Span-

nung zwischen ihr und demMarius, spürte sie so stark, daß man hätte eingreifen

wollen, um sie zu beenden. (BR II, S. 41)

Die zweite Fassung des Romans betont auch hier konkreter als die erste Fassung

die Gefahr, in welcher Irmgard schwebt, denn das deutlich ausführlichere Blickdu-

ell deckt die Anfälligkeit Irmgards klar auf. Irmgards Umzug nach Ober-Kuppron

zuMutter Gisson ist nicht nur ein Versuch, sie vor der Verzauberung zu bewahren,

sondern illustriert die Bedeutung der räumlichen Gestaltung der Verzauberung.Die

vertikale Differenz spiegelt sich in allen Aspekten des Romans und offenbart Brochs

Raumkonzept. Der Antagonismus des männlichen und des weiblichen Machtzen-

trums offenbart sich in der räumlichen Gestaltung,welche Unter-Kuppron als Zen-

trum des männlichen Machtstrebens darstellt, als Heimat der möglichen Hadesfi-

gur Ratti und so als Raum der triebhaften Impulse. Ober-Kuppron wird als Refu-

giumMutter Gissons zum Olymp stilisiert, dem Ort der guten Religiosität und der

weiblichen Herrschaft. Es scheint, als symbolisiere Unter-Kuppron das patriarcha-

le KonkurrenzsystemundOber-Kuppron beherberge das geschwächteMatriarchat.

Auf den ersten Blick wäre dieser Darstellung beizupflichten, wenn die Figur Rat-

tis nicht in direktem, familiär erscheinendem Zusammenhang zu Mutter Gisson

stände. Marius Ratti wird als »Gallier« (KW 3, S. 17) bezeichnet, diese Klassifizie-

rung entlarvt ihn als Bestandteil des matriarchalen Wertsystems, als abtrünnigen

Diener der Muttergottheit.77 Die räumliche Struktur greift folglich einen internen

Wertkonflikt auf, das matriarchale Wertsystem sieht sich mit einem Abtrünnigen

konfrontiert.Die räumlicheGestaltungdesWertkonflikts zeigt sich jedoch auch auf

worden, sondern auch als Kernmerkmal des Bösen und des Teuflischen. Das Spannungsfeld,

welches die Figur derMilandin umgibt, ist bereits in ihrem Lachen begründet. Vgl. Lühl, Max:

Lachen als anthropologisches Phänomen. Theologische Perspektiven. Berlin/Bosten 2019,

S. 348ff.

77 Vgl. Loos, Beate: Mythos Zeit und Tod. Zum Verhältnis von Kunsttheorie und dichterischer

Praxis inHermannBrochsBergroman. In: GerhardKaiser (Hg.): Gegenwart derDichtung. Band

1. Frankfurt a.M. 1971, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 77

weiteren Ebenen. Die selbstreflexiven Gedanken des Erzählers bestätigen den Ein-

druck der Raumgesetzgebung und deshalb fungieren die Aufstiege des Landarztes

als Zeitpunkte mythischer, religiöser und naturphilosophischer Selbstverortung:

Und als ich weiter aufwärts wanderte, meinem Schatten78 nach, der zweibeinig

vor mir herwanderte und mir den leichten Weg wies, da wurde es immer heller,

es wurde so milde und strahlend, daß man vor lauter Licht kaum mehr die be-

leuchteten Fenster der Häuser von Ober-Kuppron droben sah, ich wanderte im-

mer weiter aufwärts zur kühlen Sanftheit des Firmaments, in dem die Gestirne

schwammen, als wären auch sie von all der Milde erwärmt und leicht geworden.

(KW 3, S. 33)

Die Einschübe des homodiegetischen Erzählers prägen den Roman und belegen,

dass der Erzähler ebenfalls ein Grenzgänger ist. Brochs Darstellung dieser Wande-

rungen ist vor allem in der zweiten Romanfassung sehr expressiv. Das obige Zitat

bietet hierbei mehrere Anknüpfungspunkte, die in diesem Kapitel nur kurz ange-

sprochenwerden sollen.DieDynamik zwischenOber- undUnter-Kuppronwird vor

allem durch die Figur des Erzählers räumlich verankert, denn er wandelt zwischen

den beiden Dörfern.79 Seine Selbstdarstellung als Wanderer und die regelmäßige

Wiederholung und Verknüpfung des Wortes mit dem Erzähler betonen aber auch

seine Nähe zuMarius Ratti. Diese Parallelen sind in allen drei Fassungen anzutref-

fen und variieren kaum.

Eine weitere Besonderheit der Raumgestaltung ist der Kuppron selbst. In der

VerzauberungwirdderBerg fortwährendpersonifiziert und alsMetapher eingesetzt.

Der Berg ist das Leitmotiv der Handlung. Deshalb verweist der Erzähler bereits

in seinem Vorwort auf die Bedeutung des Berges, denn »alles ist Echo der großen

schweigenden Masse des ruhenden Berges« (KW 3, S. 19). Als traditionelles Symbol

78 Das Schattensymbol verweist eindeutig auf Adelbert von Chamissos Kunstmärchen Peter

Schlemihls wunderbare Geschichte (1813).

79 Der Erzähler, Wetchy und Marius sind die einzigen Figuren, deren Wechsel der Dorfebenen

nicht als besonderes Ereignis im Textmarkiert wird. Alle drei Zugezogenen können zwischen

den Ebenen wechseln, die Dorfbewohner sind jedoch an ihren jeweiligen Ort gebunden. So

sind dauerhafte Umzüge beispielsweise dieHeirat derMilandin besondere Ereignisse, deren

Erinnerung lange bewahrt wird. In Anknüpfung an Lotmans Raumkonzept kann festgestellt

werden, dass Grenzübertritte derDorfbewohner in derVerzauberung zu besonderen Ereignis-

sen führen: »Sie [Die Grenze, D.L.] teilt den Raum in zwei disjunkte Teilräume. Ihrewichtigste

Eigenschaft ist ihre Unüberschreitbarkeit. Die Art, wie ein Text durch eine solche Grenze auf-

geteilt wird, ist eines seiner wesentlichsten Charakteristika. Ob es sich dabei um eine Auftei-

lung in Freunde und Feinde, Lebende und Tote, Arme und Reiche oder andere handelt, ist an

sich gleich. Wichtig ist etwas anderes: die Grenze, die den Raum teilt, muß unüberwindlich

sein und die innere Struktur der beiden Teile verschieden« [Lotman, Jurij: Die Struktur litera-

rischer Texte. München 1972, S. 327]. Die Raumgestaltung des Romans bietet also zahlreiche

Anknüpfungspunkte, die die Figuren charakterisieren und die Handlung beeinflussen.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

der Spiritualität ist der Kuppron der Ort der Gottesschau und der Wohnort der

Erdgöttin. Doch eng hiermit verknüpft ist auch die Funktion des Berges als Raum

der Grenzerfahrung, der geistigen und körperlichen Extreme.80 So wird der Berg

aus mehreren Gründen zu einem Symbol der Gottesschau, denn er ist die Wohn-

stätte Mutter Gissons, er ist Handlungsplatz des volkstümlichen Steinsegens und

der unheilvollen Bergkirchweih. Er fungiert aber auch als Mahnmal des einstigen

Reichtums und birgt das Zentrum der dörflichen Wunschfantasie: das Gold. Der

Berg wirkt in der Verzauberung als raumstrukturierendes Motiv, doch aufgrund

seiner zahlreichen Bedeutungsebenen ist er auch handlungskonstituierend.

Und der Bergmathias sagte: »Er haßt den Berg, auch wenn er mit der Rute auf ihn

herumklettert und ihn erkennt.« Und Mutter Gisson sagte: »Wärʼ er ein Mann, ich

hätte weniger Angst um die Irmgard … mit einem Mann wird jedes Mädel fertig

… aber seine Stärke ist das Nichts…« (KW 3, S. 175)

DerBerg ist ein Symbol derWeiblichkeit undder Sexualität, unddeshalb ist die Par-

allelisierung von Berg und Irmgard bereits in der Satzstruktur angelegt. Die Spra-

che ist offensichtlich sexualisiert, denn sowohl die »Rute« (KW 3, S. 175) als auch das

Verb »erkennen« (KW 3, S. 175) sind in diesem Zusammenhang stark sexuell konno-

tiert. Der impotente Mann,Marius Ratti, bedrängt statt der jungen Frau den Berg,

denn dieser ist das Symbol desWeiblich-Göttlichen in derNatur und erwill ihn auf-

brechen lassen, um nach Gold zu schürfen. Rattis Drängen gegen den Berg entwi-

ckelt sich so zu einer symbolischen Vergewaltigung Irmgards. Das Konfliktpoten-

zial der fehlenden Sexualität und somit der defizitären Männlichkeit Rattis wird

auch von Irmgard festgestellt: »Ja, es ist ein großes Opfer, denn du bist unfrucht-

bar, du bist kußlos, und ich werde kein Kind tragen.« (KW 3, S. 211) Diese Aussage

verdeutlich es: Ratti kann nicht als Hades fungieren, da er der symbolischen Perse-

phone kein Gatte sein kann. Doch auch Irmgard bleibt aufgrund ihrerWahl die Be-

rufungzurMuttergöttinundzurErbinMutterGissons verwehrt.DerOpfertod Irm-

gards, ihre zum »Ernteopfer« (KW 3, S. 279) stilisierte Ermordung durch denMetz-

ger Sabest, scheint den Kreislauf zu beenden und die Erbfolge zu unterbrechen.

Auchwenndie zeitliche Abfolge demDemeter-Mythos entspricht und dieOpferung

Persephones folgerichtig im Anschluss an die Ernte inszeniert wird, bricht die Ver-

zauberungmit der Göttersage. Denn statt als Persephone im kommenden Frühjahr

wiederaufzusteigen,wird Irmgard einOpfer vonRattis Verzauberung und kann die

Erbschaft Mutter Gissons nicht antreten.81 Irmgards Tod symbolisiert in endgülti-

80 Vgl. Niefanger, Dirk: Berg. In: Günther Butzer, Joachim Jacob (Hg.): Metzler Lexikon literari-

scher Symbole. 2. erweiterte Ausgabe. Stuttgart/Weimar 2012, S. 44–45, hier S. 44f.

81 Die PassivitätMutter Gissons, ist in der Forschung häufig thematisiert worden. Vgl. beispiels-

weise: Schwarzwälder, Florens: Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung. Probleme literari-

scher Modellbildung bei Hermann Broch und Robert Musil. Bielefeld 2019, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 79

ger Form den Abstieg Persephones in das Totenreich, denn: »die Hochzeit mit Ha-

des wird zu einem Synonym für das Sterben.«82 Der Tod Irmgards würde das Ende

der matriarchalen Macht bedeuten und den Sieg des Männlichen vorwegnehmen,

doch die Initiierung der schwangeren Agathe verhindert den endgültigen Abbruch

des Erzählstranges um die Demeter-Figur. Eine wesentliche Eigenschaft prädesti-

niert Agathe als künftigeDemeter: Sie ist eine ledigeMutter.Wie auchDemeter und

ihr Symbol, die früh verwitwete Mutter Gisson, ist Agathe alleinerziehend und re-

präsentiert dennoch die guteMütterlichkeit. Entgegen der Kritik des homodiegeti-

schen Erzählers, der auf eine Versöhnung mit dem Kindesvater hofft, liegt Agathes

Fokus auf demKind. Sie repräsentiert diemütterliche und nicht die geschlechtliche

Liebe:

»Was der Sabest getan hat, das ist gesühnt, und die Leute werden es bald verges-

sen … aber das ledige Kind vom Peter Sabest werden sie weniger leicht verges-

sen, das bleibt da…« Agathens Gesicht wurde glücklich: »Ja, das bleibt da … und

die Leute können mir nichts anhaben, mir nichts und dem Kind nichts…« »Aga-

the«, sagte ich, »das Kind ist noch nicht da, aber wenn es da sein wird…« »Bald.«

»Ja, bald, in sechs Wochen … wenn es da sein wird, dann wirst du vielleicht auch

den wiederhaben wollen, den du geliebt hast, und für das Kind den Vater…« Da

trat eine Wandlung in ihren Zügen ein, alle Kindlichkeit war mit einemMale ver-

schwunden; sie wurden reif und fraulich, und langsam sagte sie: »Ich bin in der

Freude.« Der Regen draußen fiel stärker, gleichmäßig, freudlos, hier aber freu-

te sich ein Mensch, weil er einen andern ich sich trug, getroffen vom Regen der

Sterne, der voll Freude ist. (KW 3, S. 295 f)

Kontrastierendbegegnen sich in diesemDialog zwei Ansichten,die des homodiege-

tischen Erzählers, der selbst in Anbetracht der katastrophalen Ereignisse die tradi-

tionelle Familienvorstellung vertritt, und die der jugendlichen Agathe, die ihr Kind

ohne dieHilfe des Kindesvaters aufziehenwill. Auch nach der Ermordung Irmgards

ist der Erzähler den klassischen Rollenmustern verpflichtet: Ledige Mutterschaft

stuft er als gravierender für den Ruf einer Familie oder einer Frau ein, als die Ehe

mit dem Sohn eines Mörders einzugehen. Agathe symbolisiert in dem Dialog die

junge Demeter, sie ist in ihrer Schwangerschaft nicht länger die jugendliche Perse-

phone, sondern bereits die mütterliche Erdgöttin selbst. Deshalb ist die Figur mut-

terlos, Mutter Gisson übernimmt die Aufgabe der leitenden Lehrerin und mütter-

lichen Freundin, doch im Haus des Vaters verkörpert Agathe bereits zu Beginn der

Handlung die Rolle der bewahrenden, nährenden Frau:

82 Scholten, Helga: Der Demeter- und Persephonemythos in der Auseinandersetzung christli-

cher Autoren. In: Raban vonHaehling (Hg.): GriechischeMythologie und frühes Christentum.

Darmstadt 2005, S. 268–294, hier S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Dort sitzt sie unter den Apfelbäumen […] dort sitzt sie, hält die Nase auf die Ar-

beit gesenkt und näht in den langsamen runden Bewegungen, die zur frühesten

Würde der Frau gehören, die dem Mädchen wie der Ahnin in gleicher Weise ei-

gentümlich sind, die eine wie die andere in das Gewebe der Zeit verflechtend,

gleichgültig ob eine, wie Agathe knapp sechzehn, oder wie Mutter Gisson weit

über siebzig ist. (KW 3, S. 67)

Die künftige Demeter sitzt unter Apfelbäumen, dem Symbol der Unsterblichkeit83,

und auch der Erzählerkommentar betont den Lebenskreislauf, in welchen Agathe

integriert ist. Proleptisch nimmt er die künftige Handlung vorweg und verbindet

Agathe und Mutter Gisson in einer spirituellen und naturreligiösen Gemeinschaft.

Der Apfel als Symbol des Streits, der Sünde, aber auch der Fruchtbarkeit und der

Herrschaft84 verkörpert die konfliktgeladene Atmosphäre, in dessen Zentrum sich

auch Agathe als künftige Erdmutter befindet. Die Fäden des Schicksals, die bereits

die Milandin umwoben, sind auch in Agathes Darstellung anzutreffen und beto-

nen in dieser Szene den ewigen Kreislauf des weiblich-mütterlichen Schicksals, das

Agathe an die Erbschaft Mutter Gissons bindet. Der Erzähler hebt die hausfrauli-

cheHaltungAgathes hervor, doch über die Symbole und dieHandlungsabfolgewird

Agathe in die Handlung integriert und aus der traditionellen Sphäre gelöst. Auch

wenn die Figur im traditionellen Figurenkonzept verwurzelt ist, offenbart sich ihre

offene und selbstbestimmte Art bereits in der ersten Szene. In dieser Situation ge-

währt sie demhomodiegetischen Erzähler überraschend freimündig Einblick in die

vergangene Liebesbeziehung:

Doch wenn wir hier saßen des Nachts, da war die Nacht

Wie eine Kuh, die atmet, und ich habe

Mein Gesicht gehoben, so weich war mein Mund.

Da war es hell.

Zwischen den Hörnern der Nacht ist das Gewitter

Gekommen, und es hat gesungen

Wie die Sonne.

Ich trank das Gewitter und seine Milch

Die Milch der Gewitter trank ich und ich war

Weiß wie der Mondbauch und schön. (KW 3, S. 70f.)

Die poetischen Verse sind ambivalent, denn sie offenbaren die erotische Vereini-

gungzweier Liebender,dochnehmensie auch schondenspäterenGeschlechterkon-

flikt vorweg.DieNacht,als SymbolderweiblichenLebenswelt85, verbindet sichzwar

83 Vgl. Ajouri, Philip: Apfel. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 21ff.

84 Vgl. ebd.

85 Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 81

mit der Kuh, der schützenden, bewahrenden und nährenden Mütterlichkeit. Doch

Helligkeit undGewitter86 signalisieren bereits die einfallendemännlicheMacht, die

hier noch erotisch konnotiert ist, aber bereits einen versuchten Machtwechsel an-

deutet. Das Gewitter als ambivalentes Symbol steigert den zwiespältigen Eindruck

der Verse, denn es symbolisiert die Nähe Gottes ebenso wie das Wirken destrukti-

ver übernatürlicherKräfte.Nebender dämonischenPräsenz stellt dasGewitter aber

auch die ungezügelte Sexualität und die übermächtige Liebe dar.87 Die Verse Aga-

thes betonen ihr intuitives Wissen um naturmythische Zusammenhänge und ihre

Symbolkraft nimmt den entstehenden Geschlechterkonflikt vorweg. In den späte-

ren Fragmenten, die zweite Fassung ist hier besonders deutlich, hat Broch Agathes

Rolle gestärkt und ihre Zukunft als Demeter-Figur in den Fokus gerückt:

»es ist, als ob meine Freude größer wäre als ich selber, als ob sie schon dagewe-

sen wäre, ehe ich zur Welt gekommen bin, und als ob sie immer bleiben würde,

auch wenn ich selber schon längst gestorben sein werde … und nicht irgendeine

beliebige Freude ist dies, sondern meine, meine Freude, die mir ganz allein ge-

hört und in die ich hineingelegt worden bin wie ein Kind in den Schoß der Mutter

… kann das nicht so sein, Herr Doctor?« Die Frage war an mich gerichtet, doch sie

galt auch Mutter Gisson, und sie galt nicht nur Mutter Gisson, sondern sie galt

auch dem Himmel, der reif und blau sich spannte und doch still herniederström-

te, sie galt der Erde, die ihm geöffnet war, sie galt der strömenden Ruhe, die vor

und nach allem Leben, vor und nach allem Tode ist. […] Mutter Gisson erhob sich:

»Gut«, stellte sie fest, und es war ein wenig wie der Abschluß einer Prüfung, die

die Agathe brav bestanden hatte, »gut und schön, Agathe… ist schon recht, wie

du bist […] du kannst mich manchmal droben besuchen.« (BR II, S. 408)

Agathes Schilderung ihrer Liebe zu dem Kind, ihre Einordnung der eigenen

Schwangerschaft in einenewigandauerndenKreislaufdesLebensunddieÜberstei-

gerung zu einem Raum und Zeit überdauernden Strom der Freude demonstrieren

ihre Bindung an denDemeter-Mythos, ihreMütterlichkeit und ihre Furchtlosigkeit

vor dem Jenseitigen. Gleichzeitig nimmt der Erzählerkommentar Agathes spätere

Vereinigung des Männlichen und des Weiblichen proleptisch vorweg. Himmel und

Erde als Sinnbilder der männlichen und der weiblichen Sphäre verschmelzen in

der Schilderung, denn Agathes Bitte um Bestätigung der eigenen Sicht richtet

sich nicht ausschließlich an Mutter Gisson, sondern auch an die verschiedenen

Symbole der Natur. Dennoch bestätigt Mutter Gisson Agathes Eignung zum irdi-

schen Symbol der Demeter, ihre Einladung in das eigene Herrschaftsgebiet kommt

einer Berufung und einem Lehrangebot gleich. Obwohl Irmgard noch lebt, erkennt

86 Vgl. ebd., S. 48.

87 Vgl. Hoffmann, Thorsten: Gewitter/Blitz, Donner. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole,

S. 151f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Mutter Gisson die Notwendigkeit einer weiteren Schülerin, einer neuen Erbin und

wählt die mütterliche junge Frau. Eine endgültige Berufung Agathes erfolgt jedoch

erst in den letzten Lebensminuten Mutter Gissons. Die Verbindung Agathes mit

Mutter Gisson wird bereits durch ihre Botenfunktion deutlich, denn sie führt den

Erzähler. Ihre Spiritualität zeigt sich in dem Erspüren der sterbenden Demeter,

noch vor dem Bergmathias erreichen der Erzähler und Agathe die Sterbende:

Und sie läßt meine Hand nicht mehr los, sei es aus Angst, sei es, weil sie meint,

mich führen zu müssen. Hand in Hand gehen wir, nein, laufen wir beinahe

[…] Hand in Hand wie zwei Kinder, ich alter graubärtiger Doctor und die junge

Schwangere, und der Wald ist sommerlich und dennoch winterlich duftlos,

klarer der Himmel, der in ihn hereinschaut, härter das Gitterwerk unter dem wir

laufen, ein Mittagshimmel zu Mitternacht, und der Wald, stumm und geschlos-

sen, wächst ihm nicht mehr entgegen, es wächst nichts mehr und keine Wurzel

dehnt sich knackend. […] Und hier bleiben wir stehen, denn in ihrer Hand gab

es einen kleinen scharfen Ruck, als wäre es der Ausschlag einer Wünschelrute.

Dann zieht sie mich weiter. (KW 3, S. 350)

Der Weg zu Mutter Gisson beschreibt den Wandel, die Grenzen zwischen den Jah-

res- und den Tageszeiten verwischen. Doch auch die beidenWanderer, Agathe und

derErzähler,nähern sich einander an.DerVergleichbringt sie in einenZustand frü-

herer Unschuld und verändert parallel die hierarchische Ordnung der Beziehung,

denn Agathe wird zu der mütterlich Leitenden und der Landarzt lässt sich führen.

Nicht nur die Zeiten verschwimmen, auch die Naturbeschreibung hat sich verän-

dert, so wird der Wald bedrohlicher dargestellt und der Tod der Demeter wird im

beendeten Wachstum der Natur vorweggenommen. Gleichzeitig betonen die anti-

thetisch gesetzten Beschreibungen die spätere Grenzaufhebung, denn in der Ster-

beszene der alten Demeter, der mythischen Klage der verstorbenen Irmgard und

der Initiierung der jungen Agathe offenbart sich die Durchlässigkeit der Grenzen

zwischen demDies- und dem Jenseits:

Ja, Irmgard, dein Kranz ist so leicht, daß du ihn nimmer abnehmen brauchst […]

Klage, oh klage nicht, liebes Herz, klage nicht ob des Unerfüllten, schäme dich

nicht […] Irmgard, hörst du, was die Vögel zu dir sprechen? sie flattern hinüber

und herüber, und ihre Grenze ist leicht. Hörst du die Blumen? sie wachsen hinüber

und herüber, und sie haben keine Grenze […] das Licht kommt von hüben und

kommt von herüben; nun wird es sich bald nicht mehr vermengen … und ohne

Schatten sind die Blütenstrahlen, die dich tragen […] irre nicht umher und friere

nicht … zweisam sind wir… (KW 3, S. 353f.)

Die ermordete Irmgard erwartet Mutter Gisson und kann im Rahmen der Sterbe-

szene die Grenzen übertreten. Ein weiterer Verweis auf die griechische Mytholo-

gie deutet in einer vorherigen Szene auch den Grund für Irmgards Verharren in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 83

ner Zwischenwelt an. Die Parallele zu Charon, dem Fährmann, der die Toten über-

setzt88, erscheint durchMutterGissonsHinweis naheliegend: »Gibmir dasGeld, ich

will es für sie [die tote Irmgard, D.L.] aufheben.« (KW 3, S. 298) Mutter Gisson ver-

wahrt das Geld für Irmgards Passage in das Totenreich und nimmt so ihren eigenen

Tod vorweg. Die alternde Demeter bezieht sich in diesem Gespräch auf eine Erin-

nerung jenseits des kommunikativen und erfahrungsmäßigen Modus, stattdessen

bindet sie ihre eigene Lebenserfahrung und ihren Tod an das kulturelle Gedächtnis

etablierterMythenund inszeniert so eine tiefgehendeSinnhaftigkeit desweiblichen

Lebens und Sterbens.Mittels der Flora- und Faunavergleiche werden die Grenzver-

wischung zwischen dem Diesseits und Jenseits verdeutlicht. Hierzu dienen auch

die einprägsamen Parallelismen und wiederholten Aufforderungen an die Enkelin,

nicht mit dem Schicksal zu hadern. Diese Ausführungen verdeutlichen nochmals

die Einstellung derMatriarchin zumLeben als Prozess. Auch die Nutzung derWur-

zel »über« verstärkt sprachlichdenAspekt derGrenzübertretung. InMutterGissons

Tod offenbart sich das Konzept des guten Sterbens, das in derVerzauberung angelegt

ist: »In jedesMenschen Tiefe ist es Nacht und ist so warmwie Erde; dort ist er Mut-

ter seiner selbst, und kehrt er heim in seinen tiefen Schoß, so ist er wie ein Kind

des eignen Seins und Lebens« (KW 3, S. 360). Der Tod wird in Mutter Gissons Ster-

ben euphemistisch dargestellt, das Sterben alsHinübergehen, als Überqueren einer

flüchtigen Grenze wird durch die Symbolkraft des Waldes, der Quelle und des Ber-

ges noch verstärkt. Denn so wird der Tod als Prozess gedeutet und mit Symbolen

der Lebenskraft, der Erdverbundenheit und der naturreligiösenmütterlichen Kraft

verbunden. Das Sterben erscheint in dieser Inszenierung als Rückkehr zur Geburt

des eigenen Selbst. Die Wertstabilität Mutter Gissons verhindert die menschliche

Todesfurcht und ermöglicht diesen Übergang.

Brochs Roman wirft einen besonderen Blick auf die Mutterschaft, sie ist das

Zentrum der weiblichen Identität innerhalb der Romanwelt. Außer Irmgard tre-

ten keine erwachsenen Frauenfiguren zentral in Erscheinung, die nichtMutter sind

oder demnächst ein Kind entbinden. Mutter Gisson ist die Urmutter der Dorfge-

meinschaft, ihr Lebensentwurf, ihrWirkenund ihre Identität prägenOber-undUn-

ter-Kuppron. Bereits die externe Figurencharakterisierung durch den homodiege-

tischen Erzähler, mit der die Figur eingeführt wird, verdeutlicht die Fokussierung

auf die Mutterschaft:

Indes, im Falle der Gissons […] ist der Name Gisson von »Mutter Gisson«, wie sie

allgemein genannt wurde, so restlos aufgesaugt, so restlos übernommenworden,

daß man gar nicht auf den Gedanken kommt, es müsse doch einmal auch einen

männlichen Träger dieses Namens gegeben haben. (KW 3, S. 34)

88 Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 86f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Aufgrund ihresWissens um die alten Bergstollen, die Heilgewächse und ihremagi-

schen Fähigkeiten repräsentiert sie aber auch das Wertzentrum. Die angestammte

Macht der Muttergöttin wird durch ihre Figur in die Dorfgemeinschaft integriert.

Ihre Mütterlichkeit gleicht einer gesellschaftlichen und sozialen Aufgabe. Sie ist

das Symbol der GroßenMutter. Die weiterenMutterfiguren bewegen sich in einem

Spektrum zwischen Agathe und der Milandin. Sie repräsentieren einzelne Formen

der Mutterschaft. Agathe ist die werdende Mutter, die künftige Demeter, eine

positiv konnotierte Muttergestalt. Die Milandin hingegen ist an den Erwartun-

gen, an der Ehe und den verlorenen Kindern gescheitert. Weiblichkeit ist in der

Verzauberung stets auf Mütterlichkeit und Mutterschaft zurückbezogen. Elisabeth

Galvan verweist auf das Inzestmotiv.89 Sie bezieht die Inzestthematik vor allem

auf Irmgard und ihren Vater und erweitert die problematische Vater-Tochter-

Beziehung auf die Milandin und den verstorbenen Jäger Gisson. Die Beziehung

Milands zu seinen beiden Töchtern ist eindeutig inzestuös besetzt: »wenn es vor-

herbestimmt war und sie mein Kind ist, dann ist ihr Weg der nämliche wie der

meine, dann werden wir einander treffe […] und es wird sich doch noch erfüllen,

was ich einmal gehofft habe…« (KW 3, S. 229) Milands Hoffnungen, Mutter Gisson

durch die Ehe mit der Tochter nahe zu sein, sind gescheitert: »vielleicht wäre sie

[die Milandin, D.L.] ihr [Mutter Gisson, D.L.] ähnlicher geblieben, wenn ich sie nur

ihrethalben genommen und an keine Ähnlichkeit gedacht hätte…« (KW 3, S. 225)

Statt die Erkenntnis umzusetzen, wiederholt Miland den Fehler und sucht Mutter

Gisson in seinen Töchtern. Galvans Feststellung geht jedoch nicht weit genug, denn

nicht nur hier findet sich eine inzestuös erscheinende Beziehung, auch zwischen

der künftigen Demeter, Agathe, und ihrem Vater besteht eine problematische und

überliebevolle Vater-Tochter-Beziehung. Der Landarzt stellt verwundert fest: »Es

ist seltsam, er brauchte, er wollte keinen Mann für das Mädel« (KW 3, S. 120).

Die Beziehung zwischen den künftigen Demeter-Figuren und ihren Vätern ist

fragwürdig und angespannt. Miland hofft auf die zweite Chance durch die eigene

Tochter, dies ist eine problematische Konsequenz des Scheiterns der Milandin als

Demeter-Figur. Im Gegensatz zu Galvans Vorüberlegung, der Iphigenie-Mythos

könne hier eingesetzt sein90, liegt die Vermutung näher, dass die Männer von den

Eigenschaften der demetrischen Figuren angezogenwerden und deren Einfluss auf

dieMänner der eigenen Familie besonders ausgeprägt ist.Die problematischeNähe

zum Vater ermöglicht der mutterlosen Agathe eine konfliktfreie Schwangerschaft.

So kann man die inzestuös erscheinenden Spannungsgefüge auch als Folge der

demetrischen Macht sehen, die eine hierarchische Beziehung, wie sie zwischen

Vater und Tochter bestehen würde, nicht aufkommen lässt. Das angestammte

Wertsystem ist matriarchal, es wird von dem Symbol der Demeter verkörpert und

89 Vgl. Galvan: Demeters Verwandlungen, S. 203.

90 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 85

diese bildet dasWertzentrumderGemeinde.Brochs Romanbeschreibt nun anhand

diesesWertsystems die Auswirkungen eines einsetzendenWertkonfliktes.

5.2.2 Marius Ratti – Hades oder Dionysos?

Mutter Gisson, die Milandin, Agathe, Irmgard – sie sind Sinnbilder des Demeter-

Mythos.Sie verkörpern ineinemvariierendenGraddiegöttlich-mütterlicheErdver-

bundenheit, die Beständigkeit unddasWissenumNaturgewalten.Es stellt sichnun

die Frage, ob auch Hades, der Gott der Unterwelt, der Entführer und Ehemann der

Persephone in der Verzauberung anzutreffen ist.Marius Ratti, der Irmgard in seinen

Bann zieht und dessen Einfluss auf sie so eindrücklich ist, dass sie sich als freiwil-

lige Opfergabe zur Verfügung stellt, erfüllt nur sehr begrenzt den Part des Hades.

Denn trotz der Verbindung von Ratti und Irmgard fehlt eine entscheidende Eigen-

schaft: Ratti ist kein Liebhaber.Wie der homodiegetischeErzähler erkennt, entsteht

zwischen Ratti und Irmgard keine Liebesbeziehung:

Selbst wenn Liebende sich gegenseitig als das Unendliche betrachten, ja, wenn

sie es auch sind, in der Gnade des Unmittelbaren, die ihnen da geschenkt ist,

gibt es keine Worte mehr, am wenigsten die vom Gesetz und der Gerechtigkeit,

mag die Gerechtigkeit noch so sehr die Liebe in sich widerspiegeln. Nur ein Narr

oder Scharlatan geht den umgekehrten Weg und ersetzt das Unmittelbare durch

das Abgeleitete. Wollte Marius mit solchem Gerede das große starke aufrechte

Mädel an sich fesseln? konnte sie da wirklich mitspielen? Hätten sie sich geküßt,

ich hätte nichts dagegen gehabt, denn in meinem alten Gehirn gibt es beim An-

blick eines schönen Paares bereits großväterliche Kupplerphantasien, aber nun

erschien mir der Marius mit solchem Gehabe wie ein Wanderprediger einer ab-

stinenten Sekte (KW 3, S. 80).

Statt eines Liebhabers erscheint Ratti dem Erzähler als abstinenter Wanderpredi-

ger. Die Ersetzung des Unmittelbaren durch dessen Ableitung, wie im obigen Zitat

verdeutlicht, lässt Ratti als verkörpertes Sinnbild desGegenwerts erscheinen,dieser

Aspekt wird durch die Sorge des Arztes verstärkt. Ratti ist kein Liebender, er ist ein

magischer Zauberer, Verführer und einWanderer. Nur als Antagonist der Demeter

symbolisiert erHades, also nur innerhalb der engenGrenzen desDemeter-Komple-

xes. Doch auch hier offenbart Mutter Gisson seine Unvollkommenheit: »Wär’ er ein

Mann, ich hätte weniger Angst um die Irmgard …mit einem Mann wird jedes Mä-

del fertig … aber seine Stärke ist das Nichts.« (KW 3, S. 175) So wird die Existenz des

Hades oder Pluto, wie der Gott der Unterwelt im römischen Mythos heißt, negiert.

Denn anstelle eines Liebhabers trägt der Leonberger des Wirts Sabest, des künf-

tigen Mörders, den Namen Pluto und bricht so ironisch mit dem Mythos und den

Erwartungen der Lesenden. Marius Ratti ist keine Hades-Figur, stattdessen schei-

nen mehrere Merkmale seine Identität zu offenbaren. Der fremde Wanderer, der

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

im Dorf erscheint und die Menschen zu einer wahnhaft ekstatische Massenbewe-

gung verführt,wirdhäufig alsDionysos gedeutet.91Dionysos ist derGott desWeins,

des Wahnsinns und der Ekstase. Außerdem ist der Dionysos-Mythos ebenfalls eng

an die Figur der Persephone gebunden, welche häufig als seine Mutter bezeichnet

wird.92 Die Nähe zwischen Dionysos und Persephone ist auch in der Verzauberung

ersichtlich, so wird Irmgard in ihrer Funktion als Bergbraut dem Drachen, einem

dionysischenSymbol, alsOpferdargeboten.DerBerg,den einSchlangenrelief ziert,

wird erneut als Mutter dargestellt, die von der Schlange umschlungen wird. (vgl.

KW 3, S. 101) »Bergmann im Berg, Kind im Leib, geborgen und geboren… gelobt sei

Sankt Pankraz auf dem Berge« (KW 3, S. 94), so besingt Mutter Gisson, einem eige-

nen Segenswunsch folgend, die inszenierte Zusammenkunft. Vor allem ist Diony-

sos ein patriarchaler Gott und in dieser Eigenschaft zeigt sich die Nähe zu Marius

Ratti.Denn auch dessenHerrschaftsanspruch begründet sich in einer Ablösung der

Frauenherrschaft:

doch aus ist’s jetzt mit der Weiberherrschaft, mit der Städteherrschaft, zurück

mit dem Gezücht in seine Höhlen, wo es hingehört, die neue Zeit hat begonnen,

die Gemeinschaft der Männer hat sich wieder erhoben, ihr ist das Land untertan,

weil es die Gemeinschaft der ist, und die Städte werden verdorren in neidischer

Habsucht, versöhnt die Erde von der wir das Gezücht wegtilgen, versöhnt der

Himmel, der sich wieder herabbeugen wird zur neuen Reinheit der Welt, wenn

die Erdlosen, die Gottlosen verschwunden sein werden… (KW 3, S. 343)

Diese zutiefst frauenfeindliche Tirade Rattis entspricht den nationalsozialistischen

Veröffentlichungen der Zeit, welche Bachofen zweckentfremden, um die eigenen

Botschaften zu transportieren:

Sein [des Mannes, D.L.] Verbrechen ist, nicht mehr ganz Mann gewesen zu sein,

deshalb hat auch das Weib vielfach aufgehört ganz Frau zu sein. Der Mann wur-

de weltanschauungslos. […] Deshalb griff die »Frau« nach dem Staatsruder als

Amazone einerseits; deshalb fordert sie erotische Anarchie als Emanzipierte an-

dererseits.93

Der bachofensche Vorwurf der männlichen Schwäche, die eine unnatürliche Ent-

wicklung der Frauen, ein Amazonentum, bedingt habe,wird von der nationalsozia-

listischen Propaganda zielgerichtet eingesetzt. Brochs Roman verweist im Rahmen

der Reden Rattis auf diese stereotypen Anklagen und bricht diese später, indem er

Rattis Idealbild negiert.DasMutterrecht erklärt dieEntwicklung vonder Frauenherr-

schaft zur Männerherrschaft und zeichnet so eine Genealogie der Herrscher nach.

91 Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 137.

92 Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 94.

93 Staemmler: Alfred Rosenberg, S. 247.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 87

Eben auf diese Entwicklung referiertDie Verzauberung, doch ist ihr Anwärter auf die

männliche Herrschaft eine ambivalente Figur und kein männliches Idealbild. Wie

Paul Michael Lützeler in seiner Broch-Biografie erwähnt, beschäftigte Broch sich

mit mehreren Texten zum Mutterrecht. Er las in Vorbereitung auf die Verzauberung

LudwigKlagesDerGeist alsWidersacher der Seele (1929–32), außerdemAlbrechtDiete-

richsMutter Erde. Ein Versuch über Volksreligion (1905) und FriedrichHeilersDasGebet.

Eine religionsgeschichtliche und religionspsychologischeUntersuchung (1921).94 Von beson-

derem Interesse ist die Abhandlung Klages, dessen Interpretation der Magna Ma-

ter Broch stark beeinflusst haben könnte.95 Die Problematik, die Rezipierende nach

eingehender Lektüre der Verzauberung erkennen und die im Folgenden noch darge-

legt werden soll, ist schlussendlich in einfacheWorte zu fassen: Das Bachofen-Kon-

zept der Drei-Phasen-Folge ist in der Verzauberung nicht adäquat umgesetzt, denn

als vollkommene Übermutter würden Mutter Gisson und ihr Weltverständnis Ba-

chofens Idealvorstellung nicht entsprechen. Julian Reidy geht davon aus, dass der

Grund dieser Abweichung darin liegen könnte, dass Broch Bachofens Thesen über

die abgewandelte und idealisierte Interpretation Ludwig Klages’ kennenlernte:

Indem Broch gegen den Faschisten Ratti eine Übermutter in Stellung bringt,

versucht er offenbar jene menschenfreundlich grundierte »Maternität«, jene

gemeinschaftsstiftende Synthese von »Mutterthum« und »Brüderlichkeit« stark

zu machen, die er bei Klages und seinesgleichen als angebliches Bachofen-

Dogma antreffen konnte.96

Doch auch Reidy räumt ein, dass Brochs Bachofen-Kenntnisse über Klages Ausfüh-

rungenhinausgehenmüssen.97Dennoch ist bereitsnachdiesemerstenZusammen-

treffenmitRatti festzustellen,dassBrochmitderDarstellungBachofensbricht:Ma-

rius Ratti ist kein idealtypischer Mann und führt die Bevölkerung Kupprons nicht

in die patriarchale Herrschaftswelt, stattdessen erscheint er als impotenter Verfüh-

rer, der sich von der Herrschaft der Erdgöttin abgewandt hat. Reidys Ausführun-

gen ist insofern beizupflichten, dass es sich bei Ratti keinesfalls um den von Ba-

chofen ersehnten patriarchaler Herrscher handelt, seine Impotenz und seine Ab-

lehnung des Fortschritts sprechen gegen diese These. Marius Ratti ist der erklär-

te Gegner der Frauen und des Matriarchats. Seine Ansprachen belegen die schein-

bar patriarchalenHerrschaftsansprüche: »die neue Zeit hat begonnen, die Gemein-

schaft der Männer hat sich wieder erhoben« (KW 3, S. 343). Derartige Äußerungen

94 Vgl. Lützeler: Hermann Broch. Eine Biografie, S. 188.

95 Besonders prägnant hat Julian Reidy den Einfluss Klages’ auf Die Verzauberung herausgear-

beitet: Reidy: »Weiberzeit«, S. 185–220.

96 Ebd., S. 193.

97 Vgl. ebd., S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

lassen die Vermutung zu, dass Ratti der Repräsentant des patriarchalen Wertsys-

tems ist, der sich gegen die Vorherrschaft des angestammtenWertsystems positio-

niert.Doch nicht nur die Impotenz Rattis negiert eine solcheMöglichkeit, auch sei-

neNähe zuMutter GissonsWertsystem legt eine andere Vermutung nahe.Während

der Erzähler Ratti bei der erstenBegegnungmit einem»Gallier« (KW3,S. 17) assozi-

iert und so eine VerbindungmitMutter Gisson herstellt, bestätigt eine spätere Sze-

ne der zweiten Fassung die Nähe beider nochmals: »Es glich einem Liebesgespräch

am Fenster. Und das Geheime, das sie einander kundtaten, lag jenseits der Wor-

te, denn dies war der verlorene Sohn, der zum Abschiednehmen gekommen war,

und diesmal für immer, und der sich nicht loszureißen vermochte.« (BR II, S. 387)

Marius Ratti ist nicht die Verkörperung der neuen patriarchalen Macht, stattdes-

sen betont die Feststellung des Erzählers die Herkunft Rattis aus demMatriarchat.

Der Erzähler bedient sich keines Vergleiches, sondern diagnostiziert die familiäre

Nähe der Figuren. Auch Ratti ist ein Sohn Demeters. Seine rückgewandte und fort-

schrittsnegierende Einstellung belegt, dass er kein Symbol des Patriarchats im Sin-

ne des bachofenschen Ideals sein kann, auch da er jeglichen Fortschritt vehement

negiert und anprangert: »der Maschindrusch ist eine Sünde.« (BR II, S. 179) Insbe-

sondere die zweite Romanfassung konzentriert sich auf die Nähe Rattis undMutter

Gissons. Beide sind nicht die Repräsentanten zweierWertsysteme, sondern führen

ihren Kampf innerhalb desselben Systems.

5.2.3 Geschlechterkampf mythischer Götterfiguren

Um diese Auseinandersetzung besser einordnen zu können und Brochs Konzepti-

on nachzuvollziehen, ist die direkte Begegnung beider Figuren wesentlich. Hierfür

eignet sich vor allem die Bergkirchweih, in deren Verlauf der göttlicheMachtkampf

seinen Höhepunkt erreicht. Die Szene wird in der Romanhandlung nicht nur in-

haltlich, sondern auch strukturell durch die besondere Dehnung hervorgehoben.

Gleichzeitig werden sämtlicheThemenbereiche und vorherige Debatten in die Sze-

ne eingebunden. Um die Abläufe der Bergkirchweih in den Kontext der Geschlech-

terthematik und in dieWertdebatte einordnen zu können und parallel die Nähe zur

griechischenMythologie zu erörtern, ist es notwendig, sich die einzelnen Abschnit-

te,die in der direktenAuseinandersetzungder beidenGöttermünden, separiert an-

zusehen. Die Bergkirchweih und die anschließende Opferung werden ausschließ-

lich in der ersten Fassung wiedergegeben, deshalb kann an dieser Stelle kein Ver-

gleichmit späteren Fassungen erfolgen.Die geschilderteBergkirchweihunddie an-

schließende Eskalation erfolgt inmehreren Phasen: Der Beginn ist von einer beina-

he volksfestartigen Stimmung gekennzeichnet, die sich zu einer ekstatischen Tanz-

orgie steigert, welche durch scheinbar traditionelle Singsprüche abgelöst wird, um

dann in die Opferung Irmgards und das abstrakte Streitgespräch der Götter zu kip-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 89

pen. Die traditionelle Bergkirchweih entwickelt sich folglich zu einer ekstatischen

Zusammenkunft:

pausenlos waren sie auf den Beinen, ohne Ermüdung, mit der erbitterte Hartnä-

ckigkeit von Besessenen rangen sie um ihre Lust, mit einer verbissenen Leiden-

schaft, diemit den üblichen Faschingsvergnügungen schon lange nichts mehr ge-

mein hatte, getrieben von einer magischenWoge, die unwiderstehlich hochging,

herkommend aus der Dämmerung der Menschen, emporsteigend zur Dämme-

rung der Sterne, begleitet von einer Ziehharmonika. Wahrlich, sie mußten sich

beeilen, wenn sie zu den Sternen noch heute gelangen wollten, oh, beinahe hät-

te ich sie selber angefeuert durch Zuruf und Händeklatschen, sie durften nicht

ablassen von ihren Bemühungen, und sie taten es nicht: sogar zum Biertrinken

wollten sie nicht unterbrechen, sie schrien Sabest hinüber, daß er ihnen das Bier

bringen möge (KW 3, S. 255).

Die Menschen sind gefangen in einem Rausch, einer Empfindung der Masse, der

auch der Erzähler verfällt. Die Exklamationen verdeutlichen seine beginnende

Teilhabe an der Verführung. Gleichzeitig beschreibt der Erzähler den beginnenden

Prozess des Wandels als einen Aufstieg aus der »Dämmerung der Menschen«. So

kämpft sich die tanzendeMasse nach oben in Richtung der »Dämmerung der Ster-

ne«. Kontrastierend werden nicht Licht und Schatten gesetzt, wie es zu erwarten

wäre, stattdessen wird die Dämmerung der Menschen, die in Brochs Wertkonzept

stets an diemenschlicheUrangst vor demTod gebunden ist, an dieDämmerung der

Himmelskörper gebunden. Der Erfolg des leidenschaftlich verzweifelten Tanzes,

der dionysischen Bemühungen ist bereits negiert, bevor die Handlung begonnen

hat. Tanz, Alkohol und Musik treiben die Masse voran, doch eine Zukunft, eine

Erhellung der Dunkelheit des Todes ist nicht absehbar. Dennoch verfällt der Erzäh-

ler der aussichtslosen Hoffnung gleich zweifach. Mutter Gissons Einfluss ist nicht

stark genug, um ihn dauerhaft aus der Verzauberung zu lösen. So ist es Agathe,

ihre Nachfolgerin, die ihn erneut rettet:

Vielleicht hätte ich mich neuerdings in das Gewimmel gestürzt, wenn mich nicht

die Agathe angeredet und nach Mutter Gisson gefragt hätte. Ich erkannte sie,

aber ich war nicht imstande, ihr Antwort zu geben; behext vom Tanze, behext von

meinem Blute, in dem ich Geburt und Tod fühlte, so nahe aneinandergerückt, als

wären sie nur eines (KW 3, S. 255).

Die beginnende Verzauberung und die damit verbundene Sprachlosigkeit selbst im

Rückblick diagnostizierend, verfolgt er das Geschehen und wird kurzzeitig Teil der

Bewegung.DieSchilderungverbindetmehrereElementederorgiastischenunddio-

nysischen Feste: Musik, Alkohol und Tanz.Diese Elemente verbinden sich zu einem

neuen Gottesdienst, der die beständige Naturgöttin verdrängt. Der neue Glaube

wird »verbissen« (ebd.) ausgelebt. So gleicht die Schilderung des homodiegetischen

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erzählersmehr einemKampfplatz als einer Tanzveranstaltung: »es ist ein summen-

der Glast, vermengt mit dem Schleifen und Stampfen der Stiefel« (KW 3, S, 253).

Die Angaben belegen den Beginn der Verzauberung, die nicht nur durch die ek-

statischen Tänze, sondern auch in der Sprache des Erzählers deutlich wird. Seine

kurzfristige Sprachlosigkeit ist proleptisch auf die spätere Entwicklung zu bezie-

hen. Doch auch die Einsicht in die Vorgänge stoppt sie nicht: »›Es ist nicht recht‹,

sagte schließlich der Miland neben mir. ›Es geschieht ohne Freiheit.‹ Verstand ich

ihn richtig? meinte er, daß dieses Tanzen dem Willen des einzelnen entrückt war?

stärker war als der Wille des einzelnen Menschen?« (KW 3, S. 257) Die Reflexionen

des homodiegetischen Erzählers und auch die kurzzeitige Skepsis des Bauern Mi-

land verhindert die Katastrophe jedoch nicht. Der Stimmungsumschwung und die

zunehmende Dynamik werden durch eindeutige Kommentare und Hinweise ver-

schiedener Parteien gekennzeichnet:

Da kam der Schmied vorbei und lachte: »Jetzt lodertʼs, Herr Doctor, und du kannst

es auch nimmer einhalten […] Jetzt gehtʼs überall los« […] »Mutter«, fragte ich

beinahe angstvoll, »was wird geschehen?« »Fragʼ nicht«, antwortete sie, »wenn es

ruft, mußman folgen, sonst geht es über einen hinweg. […] Die Geister kommen.«

(KW 3, S. 258f.)

Der Schmied, eine Figur, die in den späteren Fassungen verstärkt in Erscheinung

tritt, und auch Mutter Gisson erkennen die Vorbestimmtheit der Geschehnisse.

Beide Figuren nehmen die Entwicklung vorweg. Gleichzeitig offenbart Mutter

Gisson die Grenzen ihrer Macht und ihre Abhängigkeit. Sie kann die Geschehnisse

nicht aufhalten und die Entwicklung nicht stoppen. Stattdessen wird nun ein

Aspekt immer deutlicher: Mutter Gisson folgt dem Glauben an die schicksalhafte

und zwangsläufigePrädisposition, anKreisläufe,denen keinWiderstand entgegen-

zusetzen ist. Diese Betrachtungsweise ist in der Forschung mehrfach thematisiert

worden und lässt Brochs Protagonistin fragwürdig und passiv erscheinen. Auch

die spätere Opferung Irmgards kann sie nicht verhindern und offenbart so die

Grenzen ihrer Macht. Statt aktiven Widerstandes etabliert Broch eine Figur, der

gar Schwäche vorgeworfen werden könnte. Die Erklärung für dieses Vorgehen

ist in Brochs Wertkonzept zu finden: Das etablierte Wertsystem verkörpert die

abstrakte Aufhellung des Todes, sein Ziel liegt in der Negierung der menschlichen

Todesangst. Mutter Gissons Reaktion ist in ihrer Funktion als Muttergottheit und

innerhalb dieses Wertsystems rational nachvollziehbar, doch gleichzeitig muss

sie deshalb aus der Sicht der Rezipierenden fragwürdig und schwach erscheinen.

Aufgrund dessen strebt Broch innerhalb seinerWertsetzung nicht nach der Reakti-

vierung alter Wertsysteme. Das matriarchale Wertsystem kann den Angriffen des

eigenen Unwerts keine ausreichende Kraft entgegensetzen und wird vermutlich

untergehen. Brochs Ziel liegt also in der Etablierung eines neuenWertsystems und

dieses könnte durch Agathe ankündigt werden. Die Schwächen, Leerstellen und

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 91

Brüche des Konzepts sind offensichtlich und Brochs Zögern, die zweite Fassung zu

vollenden, belegt seine eigene Skepsis. Insbesondere angesichts des neuenWissens

über das Ausmaß der nationalsozialistischen Verbrechen suchte er nach anderen

Wegen, wie ein Entwurf von 1940 belegt (vgl. KW 3, S. 383ff.).

Zurückkehrend zu der dionysisch erscheinenden Tanzorgie ist festzustellen,

dass sowohl die Schilderung des homodiegetischen Erzählers als auch die Figuren-

stimmen eine Gesetzmäßigkeit der Handlung generieren, die stark an Dynamik

zunimmt. Schlussendlich verschiebt sich die Handlung auch räumlich, sie entfernt

sich vom Tanzboden und wechselt, getrieben von maskierten Geisterwesen und

Teufeln vor den ehemaligen heidnischen Opferstein. »Ich sah noch, daß die Um-

zäunungsstricke des Tanzbodens gefallen waren« (KW 3, S. 262), so markiert der

Erzählerkommentar die Grenzüberschreitung, die nun auch räumlich festgemacht

wird.Der Tanz als Sinnbild der dionysischenMacht verlässt den ihm eingeräumten

Raum und erobert die Fläche. Statt der traditionellen schauspielerischen Wech-

selgesänge der Bergkirchweih wird der Menge ein Schauspiel geboten, das den

Geschlechterkonflikt herausstellt. Infolgedessen wird der Geschlechterkampf in

der Szene zweifach behandelt: Ein volkstümliches Schauspiel schlägt um und

entwickelt sich zu einem Kampf griechischer Götterfiguren. Die versförmigen

Gesänge offenbaren den frauenfeindlichen Charakter der dionysischen Bewegung

und betonen den Kontrast vonMännlichkeit undWeiblichkeit:

Und die Erdʼ hat den Himmel

und der Himmel die Erd’

und wenn sie getrennt sind

gibst Feuer und Schwert. […]

Und der Himmel ist der Vater

seine Braut tut er segnen,

aber nimmt man ihm’s Weib,

so kann er nit regnen. […]

Kann der Vater nit regnen

so gibt’s auf der Welt

nur Krieg und Mißerntʼ

und das Vieh ist verfehlt.

Die Riesen, die Drachen

die Leutʼ von der Nacht

haben’s Weib ihm genommen

und eingegraben im Schacht. […]

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Die Mütter die bösen

die häßliche Hexʼ

verkaufen die Jungfrau

an Schlang und Eidechsʼ […]

Und will die Mutter die böse

die Welt gar regieren,

da müssen die Mannsleutʼ

sie hinausexpedieren. (KW 3, S. 264f.)

DerVersgesangbetont dieAuseinandersetzung vonMännlichkeit undWeiblichkeit,

gleichzeitig stellen die Strophen eine Verbindung zwischen der Sagenwelt des Kup-

pronunddemGeschlechterkonflikt her.Die erste Strophe beschreibt auf einer sym-

bolischenMetaebenemithilfe des Chiasmus die unaufhebbare Beziehung vonHim-

mel undErde.Als Sinnbilder vonMannund Frau stehen sie untrennbar beieinander

und garantieren eine friedvolle Lebenswirklichkeit. Die folgenden Strophen prä-

zisieren den Konflikt, indem sie ihn direkt auf den Geschlechterkampf herunter-

brechen. Gleichzeitig wird die Beziehung sexualisiert und eine Begründung für die

männliche Unfruchtbarkeit gefunden.Der Verlust der Braut führt zu persönlichem

Unglück, er wird aber auch auf das weltweite Unheil zurückbezogen. Die letzten

zwei Strophen benennen den Feind dieses Weltbildes eindeutig: Die machthung-

rige Mutter wird mit einer Hexe verglichen und als Feindbild stilisiert. Gleichzei-

tig erfolgt die althergebrachte Rückbindung der Frau an die Schlange und somit ei-

ne wiederholte Anklage der Erbsünde. Im Rahmen der traditionellen Dorffestivität

installieren und verfestigt Rattis Anhängerschaft das neue Feindbild. In einem in-

szenierten Schauprozess wird daraufhin die Kuppronhexe als Symbol der selbstbe-

stimmtenFrau angeklagt.Die Bergkirchweihweist anmehreren StellenBrüche auf,

die dieHandlung vorantreiben und die Eskalation herbeiführen.Der erste Bruch ist

der Ausbruchder Tänzer*innen aus der festgestecktenTanzfläche,der zweite Bruch

erfolgt während des inszenierten Schauspiels. Hier schlägt die Stimmung um, aus

dem inszenierten und strukturierten Schauspiel mit makabrem Inhalt entwickelt

sich ein metaphysischer Machtkampf. Die Ebenen verschieben sich und die Gren-

ze zwischen der erzählten Realität und dem griechischenMythos wird aufgehoben.

Auch sprachlichmarkiert der Roman den Bruch und die Verwischung der Grenzen.

KulturelleErinnerungenverlassen ihrenalthergebrachtenRahmenunddringen fast

gewalttätig in die Alltagswelt und die dörfliche Erinnerungskultur ein. In einem

sich steigernden und fortwährenden Prozess werdenMythen als Erinnerungen der

Dorfbewohner*innen etabliert und kontrastieren die etablierten erfahrungsmäßi-

genBräuchederBergkirchweih. ImRahmenderErinnerungskonzepte treffen so im

Folgenden dieMoral- undWertvorstellungen zweier antagonistischer Systeme auf-

einander und kämpfen um die Deutungshoheit. Höhepunkt dieses eskalierenden

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 93

Machtkampfes ist das Streitgespräch der beiden Antagonisten. Die Bedeutung die-

ser Auseinandersetzung wird durch die Wiedergabe in wörtlicher Rede untermau-

ert. Anstelle des häufig anzutreffenden berichtenden Erzählens tritt der Erzähler in

den Hintergrund und der Fokus wird auf das Gespräch gelenkt:

Endlich sprach der Marius: »Du bist nicht mehr die Erde, Mutter, du warst es eins-

tens.« Und einer rief: »Du hast die Drachen und die Schlangen in dich eingelas-

sen.«Darauf die Mutter: »Weil ihr euch erhoben habt, ist eure Angst zur Schlan-

ge geworden.« […] Marius aber, ohne sie anzublicken, zum Volk gewendet, zum

Tal gewendet, zur erntebringenden Ernte gewendet, sprach: »Erde, du hast zu-

gelassen, daß Maschinen über deinen Boden dahingehen, daß deine Frucht von

Agenten verschachert wird und daß die Tennen schweige. Allzu viel Fremdes hast

[du] genährt und behütet. Erst das Blut deines Kindes wird dich, oh Erde, wie-

der reinwaschen.« »Durch keinerlei Blut werde ich erlöset«, antwortete die Erde,

»der Regen des Vaters senkt sich herab, immer wieder, reinigend und kühlend,

er berieselt meine Berge. Oh, höre, der Vater vergießt kein Blut, sein Wissen ist

nicht im Blut, sein Wissen ist die Regenwolke seines Atems. Doch im Blut ist eure

Angst.« Da lachte der Marius auf: »Was ist die Regenwolke ohne den Blitz! Ich bin

der Blitz, entsendet, zu töten und die Regenwolke zu lösen.« (KW 3, S. 274f.)

Mutter Gissons Bemühungen, die Opferung der Enkelin aufzuhalten, werden auf

einer rein mythologischen Ebene geführt, sie appelliert nicht an die Dorfgemein-

schaft oder ruft nachHilfe und Beistand. Stattdessen zeigt die Auseinandersetzung

eine Debatte um die Vorherrschaft zwischen Demeter und Dionysos. Im Rahmen

desGesprächswird derDemeter eine Liste verschiedener Anklagepunkte vorgelegt,

so habe sie die Städter*innen unterstützt, die Maschinenarbeit bevorzugt und in-

folgedessen die Abwendung vomAlthergebrachten vorangetrieben.Diemütterliche

Göttin habe sich von der eigenen Herkunft abgewendet und das Fremde gefördert.

Dionysos fordert daraufhin einBlutopfer,welches die Sündender Erdgöttin sühnen

müsse. Marius anerkennt die Funktion Mutter Gissons, doch er betont erneut das

Ende ihrer Herrschaft, das Ende der Muttergottheiten und des Matriarchats. Ge-

rade durch die Personifizierung Mutter Gissons als Erde wird ihr Anspruch jedoch

erneut bestätigt. Die Sprache beider Antagonisten ist symbolisch aufgeladen.Mut-

ter Gisson verharrt in Passivität, die ihrenWiderstandmitWorten voranzubringen

hofft.AuchdieErdgöttinbestätigt dieNotwendigkeit einermännlichen Instanz,der

RegendesVatersundseineRegenwolkebefruchtendieErdeundbringendasWissen

des väterlichen Atems. Die Symbolik dieser Aussage ist männlich und religiös kon-

notiert. Eine gute befruchtende Männlichkeit, die das Wissen auf die Welt bringt,

wird von Mutter Gisson der zerstörerischen Männlichkeit Rattis entgegengesetzt.

Die Symbole des Regens und des väterlichen Atems entwerfen ein schöpferisches

und friedvolles Bild eines göttlichen Vaters. Auffallend ist die sprachliche Ähnlich-

keit der Kontrahenten:

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Es fällt auf, daß die Exponentin der mystischen Lebenseinstellung, die – im Hin-

weis auf den Atem des Vaters als Verweis auf das Spirituelle – das Recht des Geis-

tigen als einer lebenzugewandten Macht vertritt, hier den pathetischen magi-

schen Sprachduktus des Gegensystems übernimmt und sich damit ihrerseits ei-

ner fragwürdigen, enigmatischen und vernebelnden Sprache bedient, wenn die-

se auch im Dienst der Vernunft bemüht wird.98

Der Hinweis Grabowsky-Hotamanidis ist vollkommen zutreffend und bereits in

verschiedenenAnalysen erwähntworden.Mutter Gissons undRattis Vokabular, Stil

und Ausdruck weisen starke Parallelen auf, die in dieser Szene besonders deutlich

werden.DieHauptursachehierfür ist inBrochsWertkonzept zufinden.DerUnwert

ist eng an den Wert gebunden und so ist es nur folgerichtig, dass beide Parteien

ihre Verwandtschaft auch sprachlich offenbaren. Die Muttergöttin stellt sich der

aggressiven dionysischen Macht Rattis folglich nicht als weibliche Antagonistin

entgegen, stattdessen zieht sie das Bild einer versöhnenden, väterlichen Machtin-

stanz hinzu. Mithilfe der Symbolik des Blitzes betont Ratti seine göttliche Macht,

seine Ambitionen und seinen Status als Indikator der männlichen Herrschaft.

Er inszeniert sich als Dionysos, dem auch Mutter Gissons Zukunftsbeschwörung

kaum etwas entgegenstellen kann. Der Wahn seiner Anhängerschaft, der bereits

vorher hervortrat, ist somit unaufhaltsam.

Und die Welt muß wieder nach Frau riechen … dazu braucht sie Blut … nicht nur

von Kälbern und Schweinen … wenn ich im Schlachthaus steh‹ spüre ich’s, Herr

Doctor, ich spürs unter meinen Füßen, was die Erde will … und wenn man ihr’ s

nicht gibt, dann gibt sie uns auch keine Kraft mehr … dann sind wir nichts mehr

bei denWeibern, unbrauchbar sind wir, dann hängt alles herunter… (KW 3, S. 139)

Sabests Aussage nimmt proleptisch die spätere Ermordung Irmgards vorweg und

offenbart denWahn der Dorfbewohner*innen.Männliche Impotenzsorgenwerden

mitnaturmythischenPhrasenkombiniertundschürendieAggressionunddenHass

auf die angestammteWeiblichkeit und die Moderne:

Aber die Harmonika spielte weiter, und man hörte, wie der Wenzel dazu sprang

und den Takt schlug. Hätte ich anmeine Taschenlampe gedacht, hätte ich sie auf-

leuchten lassen, die Dinge hätten wahrscheinlicherweise einen andern Verlauf

genommen, allein, ich wußte in jenen Augenblicken nichts von einer Taschen-

lampe, durfte davon nichts wissen, wollte wohl auch nichts wissen, lauschend

nur, hinhorchend nach dem Schrei, der noch nicht da war und doch schon nach-

zitterte wie ein Echo, das dem Ton voraneilt (KW 3, S. 277f.)

98 Grabowsky-Hotamanidis, Anja: Zur Bedeutung mystischer Denktradition im Werk von Her-

mann Broch. Studien zur deutschen Literatur. Band 137. Tübingen 1995, S. 324.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 95

Der Erzähler hinterfragt seine eigene wahnhafte Schwäche, doch neben einer re-

flexiven Prüfung der Situation betont das erzählende Ich eine gewisse Schicksal-

haftigkeit der Konstellation. Der innere Zwang der Massenbewegung wird durch

das erneut beschworene Interventionsverbot verdeutlicht und in eine zeitenüber-

greifendeGesetzmäßigkeit derHandlung eingebunden.Das Streben derMasse, die

Musik und der Tanz all diese Elemente verhindern einen Sieg Mutter Gissons. Die

Macht der Erdgöttin hat abgenommen, wie sie selbst betont: »Nein, sie [die Dorf-

bewohner*innen, D.L.] brauchen mich nicht … was ihnen der Marius bietet, kann

ich ihnen durch nichts ersetzen …meine Zeit ist um, auch wenn du mich noch hier

herumgehen siehst.« (KW 3, S. 311) So scheint Mutter Gisson den eigenen Macht-

schwundakzeptiert zuhaben.HermannBrochsVerzauberung stellt zweiMythendar,

den Demeter- und den Dionysos-Mythos und dieser Abfolge entsprechend, wan-

delt sich das Machtverhältnis. Demeters Macht schwindet und stattdessen erstarkt

Dionysos. Der Sagenkreis um Demeter endet und an diese Entwicklung anschlie-

ßend, sind die Ermordung Irmgards und das passive VerharrenMutter Gissons aus

der Perspektive des Dionysos-Mythos zu erklären. Nicht nur die orgiastische Ra-

serei der Dorfbewohner*innen und die Selbstbezeichnung des Marius als »Löwe«

(KW 3 u.a. S. 274), auch die kultische Choraufführung während der Bergkirchweih

deuten auf die Etablierung des dionysischen Kults hin. Euripides Backchen sind für

die Analyse des dionysischen Elements der Verzauberung von besonderem Interes-

se, denn infolge der Machtumkehr ist die Ermordung Irmgards ebenfalls anders zu

bewerten99: Statt der wahnhaften Mutter ist es der Vater, der das eigene Kind ei-

nem scheinbaren Erlöser opfern will und Mutter Gisson ist die zur passiven Trau-

er verdammte Großmutter. Die Umkehrung desMythos negiert dessenWirkung in

Teilen, denn sie offenbart die beidenMängel, die die Romanhandlung aufdeckt: Die

wahnhafte Verführbarkeit der Männer und die Passivität der Frauen. Beide Sagen-

kreise werden in der Verzauberung eingesetzt und umgedeutet, um die jeweiligen

Problemfelder offen darzulegen. Letztendlich siegt nicht das Patriarchat, stattdes-

sen stürzt die erzählteWelt in den Hetärismus und kann nur auf die Rettung durch

die neue Demeter hoffen. Erinnerungen fungieren im Rahmen diesesWertkonflik-

tes auf zwei Ebenen. Innerhalb der Romanebene stehen sich zwei Figuren gegen-

über, die beide auf dasselbe monumentale Erinnerungskonzept referieren und es

kontrastierend deuten. Interessant ist hierbei die Betonung der Lebensnähe und

der Erfahrbarkeit des gemeinsamen Mythos. Wert und Identität werden durch die

besondere Nähe und Verbundenheit mit dem geschilderten Mythos begründet. Im

Rahmen dieses Erinnerungskonzepts überwinden beide Figuren die Distanz zwi-

schen Bericht undMythos – zwischen kommunikativem und kulturellem Gedächt-

99 Mahlmann-Bauer verweist in ihrer Untersuchung auf die Auseinandersetzung Brochs mit

Nietzsche Dionysosbild, in welchem Broch die Gefahr des Missbrauchs eindeutig erkannte

und kritisch bewertete. Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 133ff.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

nis – indem sie sich als Zeitzeugen lebendiger mythischer Erinnerung repräsentie-

ren. Auf der Ebene der Rezipierenden werden andere Erinnerungskonzepte ange-

sprochen. IntertextuelleVerweise aufdie griechischeMythologie,aber auchdieKul-

turgeschichte desWeiblichen und Anbindungen an die Bibel lokalisieren denWert-

kampf des Matriarchats in einem Rahmen kultureller Erinnerungen und erreichen

so einen höherenGradder Abstraktion.Währendder homodiegetischeErzähler das

Bindeglied zur Zeitkritik darstellt. Aufgrund dessen ist es den Rezipierendenmög-

lich, den Kontrast innerhalb des bestehenden Wertkonzepts nachzuvollziehen und

dennoch reflektierend zu betrachten.

5.2.4 Mutterschaft im Spiegel der gesellschaftlichen Entwicklung

Die vorherigen Kapitel haben dargelegt, in welchem Umfang Hermann Brochs Ver-

zauberung auf BachofensMutterrecht und griechische Mythengestalten eingeht.Wie

deutlich zu erkennen ist, verwendet Broch die Mythen und Bachofens Konzept, er

negiert aber die Möglichkeit, eine dionysische Gestalt als Wegbereiter des Patri-

archats anzuerkennen. In den folgenden Kapiteln soll es um die Frage gehen, wie

das Verhältnis von Mann und Frau und insbesondere die Mutterschaft jenseits der

griechischen Mythen dargestellt werden. Es fällt auf, dass der Roman zwei Formen

der Mutterschaft verzeichnet.Mutter Gisson und später Agathe sind Sinnbilder ei-

nes matriarchalen Wertsystems, welches der Erzähler fest an wiederkehrende Ver-

mächtnisse und dieWeitergabe vonmagischemWissen bindet.Mutterschaft ist al-

so die Voraussetzung, um die demetrische Macht zu erlangen. Die andere Mutter-

schaft repräsentiert das Ehe- und Familienleben am Beispiel der Bewohner*innen

Kupprons.Die Verzauberung kennt viele Mutterfiguren, die im Folgenden näher be-

trachtetwerden sollen.MutterGissonsMutterschaft ist bereits eingehendbeschrie-

ben worden. Im Fokus sollen deshalb die weiteren Mutterfiguren stehen. Interes-

sant ist, dass Brochs Roman querschnittartig diverse Ehen undMutterfiguren dar-

stellt und so einen Überblick über die Dorfgemeinschaft ermöglicht. Es stellt sich

die Frage, inwelcher FormBroch die nationalsozialistische Politik unddenZeitgeist

mithilfe derMütter darstellt.Die amBeginn des Kapitels zitierte Zeitschrift und die

dargestellte Entwicklung haben verdeutlicht, dass das gesellschaftspolitische Ideal

derZeit die aufopferungsvolleHausfrauundMutterdarstellte.Dennochbeginntder

Romanmit einer anderen Frauenfigur:

Die Frau dagegen, bei aller Blondheit auch nicht gerade sanft, hat sich zu einer

richtigen Wirtin entwickelt, tüchtig und von jener offenen und doch verschlage-

nen Sinnlichkeit, die seit jeher im Küchen- und Alkoholdunst und eigentlich nur

da gediehen ist und gedeiht. Brutal und leidenschaftlich aneinander gebunden

[…] haben sich die beiden, obwohl gerade dieser Frau eine Menge Kinder ange-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 97

messen gewesenwären,mit dem einen Sohn begnügt, denn einHenker will keine

Mutter-Frau, sondern eine Geliebte im Haus haben (BR III, S. 9)

Entgegen aller Erwartungen wird bereits vor der Etablierung und Charakterisie-

rung Mutter Gissons Minna Sabest in die Handlung eingeführt und durch externe

Figurencharakterisierung präsentiert. Der Blick des homodiegetischen Erzählers

offenbart die erotische Komponente der Wirtin und Gemischtwarenhändlerin, die

gerade keinen traditionellen Muttertyp verkörpert. Stattdessen stehen Sexualität

und Leidenschaft im Fokus ihrer Ehe. Hier wird kein zeitgeistkonformes Bild prä-

sentiert, keine glückliche und aufopferungsvolle Mutter, deren einziger Lebensin-

halt in der häuslichen Idylle zu finden ist.Minna Sabest entspricht in allen Charak-

tereigenschaften einer modernen und aktiven Frau, die sich auch nach der Ermor-

dung Irmgards und dem Selbstmord des Ehemannes nicht aufgibt. Von der Blond-

heit der Frau scheint eine besondere Symbolkraft auszugehen, denn auch die sehr

gestraffte dritte Fassung des Romans betont diesen Umstand. Blondheit als stereo-

types Merkmal der ›deutschen‹ Mutter steht in der Verzauberung für eine besondere

erotische Anziehungskraft und keineswegs für passiveDuldung oderNaivität. Auch

aufdie früheEinführungderWirtin ist hinzuweisen,einUmstand,dernichtnurder

Verführbarkeit und der späteren Mordtat des Ehemannes geschuldet ist, sondern

auch demUmstand, dass dieWirtin ein verbindendes Element darstellt. Insbeson-

dere in der zweiten Fassung wird ihre Rolle ausgebaut: »Da saß sie nun vor mir, die

Sabest Minna, an des einen Längstisches Ende, saß da, schüchtern und doch tüch-

tig, tüchtig und doch zart, rundlich überall in hellhäutiger Blondheit, eine richtige

Bettgeliebte, und hatte ihre Sorgen.« (BR II, S. 135f.) Die Verbindung zwischen dem

Landarzt und der von ihm verehrten Frau ist in allen Fassungen durch die erotische

Komponente geprägt. Die Figur der Minna Sabest ist geprägt von Widersprüchen:

Sie divergiert zwischen Erotik und zurückhaltender Weiblichkeit. Gleichzeitig ist

eine Besonderheit der Frau hervorzuheben, sie negiert nicht nur das nationalso-

zialistische Frauenideal, sie ist auch eine der wenigen Figuren, deren Reaktion auf

Marius Interventionen ausschließlich in der Sorge um den Sohn besteht. Die Wir-

tin ist in der Sekundärliteratur bisher kaumberücksichtigt worden und ist dennoch

in Anbetracht des Zeitkontextes eine der interessantesten Figuren des Romans. Als

arbeitende und nicht auf Mutterschaft beschränkte Frau stellt sie einen Sonderfall

in der Romanhandlung dar, lediglich eine weitere weibliche Figur ist mit ihr ver-

gleichbar und auch diese Figur ist an einer zentralen Stelle des Romans eingefügt.

Dr.med.Barbara,die verstorbeneGeliebte desArztes, ist die zweitewerktätige Frau

und nicht nur aufgrund dieses Umstands ist sie gesondert zu betrachten. Dr. Bar-

bara repräsentiert einen neuen Frauentyp, sie ist hochgebildet, selbstständig und

politisch aktiv. Diese Eigenschaften grenzen sie von den anderen Frauenfiguren ab.

Barbara repräsentiert in keinerWeise die aufopferungsvolle und behütendeMutter.

Die kommunistische Aktivistin stellt den politischen Erfolg ihrer Partei über ihr Le-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

benunddasLebendesungeborenenKindesundnegiert sodas Ideal derbehütenden

Mutterschaft. Brochs Roman stellt politische Aktivitäten indirekt dar und benennt

an keiner Stelle explizit die politischen Konflikte der Zeit oder die nationalsozialis-

tische Einflussnahme. Kritik und Erlebnisse werden indirekt dargestellt. Barbara

stellt auch in diesem Zusammenhang die Ausnahme dar, denn in ihr werden poli-

tische Aktivitäten greifbar. Dies ist auch ein Grund, warum sie lediglich in einem

Rückblick Erwähnung findet, die Zeit politischerDebatten ist inzwischen vorbei. In

Dr. Barbara präsentiert der Roman eine Frau, werdende Mutter, Ärztin, Kommu-

nistin und – je nach Blickwinkel – Terroristin. Als Frau aktiv in der Politik oder im

politisch orientierten Untergrund tätig zu sein, ist eher ungewöhnlich, da auch das

kommunistische Frauenbild patriarchal geprägt ist. So ist Barbara auch aus dieser

Perspektive eine besondere Figur und der Umstand, dass Broch in den 30er-Jahren

eine kommunistische Aktivistin als einzige offen politische Figur in seinen Roman

integriert, ist hierbei von besonderem Interesse.Dennoch soll nun dieMutterschaft

näher betrachtet werden:

»Ich will nicht bloß Liebe, ich will ein Kind. Ich bin achtundzwanzig. Es wäre Zeit

ein Kind zu haben. Ich könnte ohne Kind nicht lieben. Und eben daran darf ich

nicht denken. Es geht nicht.« […] »Nein«, wiederholte sie, »es geht nicht … es läßt

sich nicht mit dem Beruf vereinbaren …« Ich machte den sicherlich überflüssigen

Einwurf: »Es gibt viele verheiratete Ärztinnen, und die Kinder kommen durch den

Beruf nicht zu schaden … außerdem kann man einen Beruf auch aufgeben, wenn

es um Wichtigeres geht.« Jetzt lächelte sie, und in diesem unbeschreiblich hol-

den Lächeln, das wie ein Frühlingstag im Winter war, sah ich, daß sogar die Zäh-

ne unter ihren Lippen, diese so überaus geschlechtslosen Knochengebilde, bei ihr

weiblich waren. »Mit einem Beruf lassen sich Kinder zur Not noch vereinbaren«,

sagte sie, »aber mit zweien … nein, schauen sie nicht so überrascht … ich bin ihnen

eine Erklärung schuldig, denn sie wissen offenbar nicht, daß ich aktive Kommu-

nistin bin …« […] »Auch zwei Berufe lassen sich aufgeben.« – »Nein«, entgegnete

sie, »das kann ich nicht … obwohl ich weiß, daß etwas Unnatürliches darin steckt,

obwohl ich mir nichts anderes ersehne, als mit einem geliebten Mann ein halbes

Dutzend Kinder zu haben und mit denen irgendwo auf dem Lande zu sitzen, ob-

wohl, obwohl, obwohl… […] Auch dies ist mein Leben, und was ich tue, das tue ich

nicht aus Edelmut, darüber mache ich mir keine Illusionen … ich kann nur nicht

anders, ich bin besessen« (KW 3, S. 192f.).

Dr. Barbara befindet sich als berufstätige Frau und als Akademikerin in einer be-

sonderen Situation.Wie oben ausgeführt, sind arbeitende Frauen nicht unumstrit-

ten und gerade in einem qualifizierten und verantwortungsvollen Berufmüssen sie

sich stets beweisen und behaupten. Darüber hinaus fokussiert der Roman auf den

unterdrücktenMutterwunsch, eswird also auch der gesellschaftspolitischeDiskurs

einbezogen,nämlich die Frage, ob arbeitende Frauen ihrerMutterrolle gerechtwer-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 99

den oder den Beruf aufgeben müssen. Dieser Konflikt ist sowohl gesellschafts- als

auch arbeitspolitisch von hoher Sprengkraft. Der homodiegetische Erzähler geht

explizit auf die Möglichkeit ein, als Ärztin tätig zu sein und dennoch die Mutterrol-

le auszufüllen, wobei er auch auf die Option verweist, den Beruf aufzugeben. Die-

ses Vorgehen entspräche dem traditionellen Bild. Dennoch ist er erst einmal in der

Theorie für beide Optionen offen. Interessant ist Barbaras Vorstellung des Mutter-

daseins, das durchaus traditionell ist und auch demMutterideal der nationalsozia-

listischen Politik entsprechen würde. Sie zeichnet ein Idyll: Kinder, Abgeschieden-

heit des Landlebens, ein guter Mann und dennoch wird deutlich, dass diese Vor-

stellung nicht realisierbar ist. Denn sie unterscheidet zwischen zwei Berufen: dem

Arzttumund demKommunismus. Ihren Beruf als Ärztin könnte sie aufgeben, doch

der kommunistische Auftrag ist Berufung. Sprachlich nähern sich ihre Ausführun-

gen an dieser Stelle denen Rattis an, dessen Besessenheit hier ihr Äquivalent fin-

det. Eine Umkehr wird ausgeschlossen. Die weiblichenMerkmale Barbaras werden

in der Beschreibung des Erzählers immer wieder bemüht, um ihr Dasein zwischen

denWeltendarzustellen,dennauch sie ist eineGrenzgängerinundähnelt soderMi-

landin. Auch sie wandelt sich in den Augen des Erzählers: Von der euphemistischen

und beinahe komisch überhöhtenWeiblichkeit, die sogar ihre Zahnstruktur einbe-

zieht, zu einer harten,männlichen Figur. Das Familienidyll wird negiert und somit

auch die Weiblichkeit: »Ihre Stimme war immer härter geworden« (KW 3, S. 194).

Barbara symbolisiert also eineMutter, die dem Ideal nicht gerecht werden kann, da

sie ihre zweite Berufung nicht opfernwill. In letzter Instanz begeht die Schwangere

Selbstmord und ermordet so das gemeinsame Kind. Barbaras Scheitern als Mutter

fungiert in der Verzauberung als Warnung vor der Gefahr blinder politischer Über-

zeugung.Die tragischeMutter,derenKinderwunschdurchdiepolitischenEinflüsse

zerstört wird, kann so einerseits als Identifikationsfigur politischer Widerstands-

kämpfer*innen gesehen werden und andererseits als Mahnmal des übertriebenen

politischen Sendungsbewusstseins. Gleichzeitig wird deutlich, dass keine Kritik an

arbeitenden Frauen erfolgt. Barbara scheitert nicht an der Berufstätigkeit, sondern

an ihrem politischen Extremismus, den Broch in jeder Form kritisiert und anpran-

gert.Marius und Barbara sind die Sinnbilder beider Extreme und nehmen vorweg,

dass politischer Wahn alle Geschlechter und alle Ideen ergreifen kann.Wie die bis-

herigen Mutterfiguren gezeigt haben, ist Mutterschaft in der Verzauberungweit da-

von entfernt idealisiert zu werden, zumindest sobald wir uns aus dem Demeter-

Komplex hinausbewegen.AuchAgathe ist hierbei keine Ausnahme,denn imFall der

künftigen Demeter bietet sich den Rezipierenden erstmals die Problematik der le-

digen Mutterschaft. Broch spart hierbei die religiöse Einflussnahme in Form des

Dorfpfarrers vollständig aus und gestaltet dasThemaaus der gesellschaftlichen und

sozialen Perspektive. Agathes Schwangerschaft, die als Voraussetzung angesehen

werden kann, in denDemeter-Komplex integriert zuwerden, ist aus Sicht derDorf-

bewohner*innen kritisch zu bewerten und so ist auch der Arzt skeptisch:

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

»Zum Heiraten sind aber [die] beiden noch zu jung.« »Die Agathe mag ihn auch

gar nicht mehr.« »Tatsächlich? … vielleicht später doch … denken Sie nur, das Mä-

del wäre versorgt, und zur Wirtin würde sie schon taugen…« »Die wollen keine

Häuslertochter […] » »Lächerlich, jedes Mädel braucht einen Mann … und dann

ist es schon besser, wenn es der Kindsvater ist.« (KW 3, S. 119f.)

Das Gespräch zwischen Agathes Vater und dem Landarzt verdeutlicht das hier-

archische Denken der Dorfbewohner*innen, die vor allem wirtschaftliche und

dorfpolitische Aspekte vor Augen haben. Gleichzeitig vertritt der homodiegetische

Erzähler einen traditionellen Standpunkt, nämlich die These, dass ledige Mutter-

schaft vermieden werden muss. Ledige Mütter konnten zwar Unterstützung durch

den Kindesvater verlangen, aber diese Forderung war schwer umsetzbar100 und vor

allem in der Atmosphäre eines Bergdorfes mit gesellschaftlichen Problemen ver-

bunden: »Mag sein, daß es wieder einer von seinen Späßen war, er hat gesagt, von

nun an werden den Mädeln, die Alimente verlangen, die Fenster eingedroschen.«

(KW 3, S. 123) Der Einfluss Rattis und Wenzels wird hier deutlich und betont ih-

ren Machtzuwachs. Gleichzeitig wird mit Agathes Schwangerschaft ein weiteres

Problemfeld in der Mutterschaftsdebatte eröffnet. Diese drei Beispiele belegen,

dass Mutterschaft und Frausein in der Verzauberung differenziert betrachtet wer-

den. Brochs Roman reduziert Mutterschaft keineswegs auf den Bachofen-Diskurs,

sondern erweitert ihn um zahlreiche Themengebiete und Problemfelder. Trotz der

Etablierung einer eher konservativen Erzählinstanz diskutiert der Roman die Frage

der werktätigen Frau und Mutter und bezieht Stellung zu gesellschaftspolitischen

Fragen. Wurden die Verzauberung schon für ihre Konservativität und Starrheit kri-

tisiert, so ist mithilfe einiger Beispiele deutlich geworden, dass man keinesfalls die

Erzählerrede als Kernaussage begreifen darf, sondern nachverfolgen muss, welche

Aussagen aufgegriffen und verhandelt werden.

5.3 Zusammenfassung

Die vorherigen Kapitel stellen die Frage,wieMutterschaft dargestellt wird undwel-

che Funktion sie in der Verzauberung einnimmt. In direktem Zusammenhang hier-

zu steht die stets präsente Auseinandersetzung der Geschlechter. Anknüpfend an

die zeithistorischen und kulturgeschichtlichen Einblicke erfolgt die Übertragung

der einzelnen Themenbereiche auf Brochs Nachlassroman. Hierbei bestätigt sich

Mutter Gissons Funktion als Natur- und Muttergottheit. Im Rahmen der Analyse

100 Zu den Problemfeldern lediger Mutterschaft, siehe u.a. Buske, Sibylle: Fräulein Mutter und

ihr Bastard eine Geschichte der Unehelichkeit in Deutschland 1900–1970, Göttingen 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mythen von Männlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft 101

fiel auf, dass die Repräsentantin der Göttin Demeter sich nicht nur durch Naturnä-

he und magische Heilkräfte auszeichnet, sondern auch innerhalb ihres Auftretens

nicht dem traditionellen Frauenbild entspricht.Die Verbindung zurDemeter-Figur

geht jedoch über Mutter Gisson hinaus und betrifft neben ihren Familienangehöri-

gen auch Agathe, die als neue Demeter zu erkennen ist. Dennoch bricht Broch mit

den griechischen Mythen und den bachofenschen Vorstellungen des Mutterrechts,

indem er die InitiierungMutter Gissons auf die männliche Einflussebene verlagert

undAgathes Sohn alsHoffnungsträger anerkennt. ImKontext der griechischenMy-

then agiert Mutter Gisson als passive Naturgöttin absolut folgerichtig, indem sie

nicht aktiv in die Opferung Irmgards eingreift. Inwiefern sich die Fragmente hier

anders entwickelt hätten, ist nicht mehr zu rekonstruieren. Außerdem konnte die

FunktionMarius Rattis als Hades und als Dionysos dargestellt und teilweise negiert

werden. Er bleibt das ImitationssystemMutter Gissons, dieser Aspekt wird beson-

ders in der zweiten Fassung hervorgehoben. Im Rahmen der Mutterrechtsdebatte

wird auch auf die Raumgestaltung und die Funktion des Berges als Symbol der De-

meter hingewiesen, die sich innerhalb der Fassungen nicht ändert und die Hand-

lung strukturiert. Der Fassungsvergleich hat des Weiteren eine deutliche Verschie-

bung zugunsten Agathes ergeben, die durch zusätzliche Szenen und sprachliche

Abweichungen gestärkt wird. Die Katastrophe der Bergkirchweih und die folgende

Opferung belegt eine Verschiebung der Dynamik und der Einstellung der Dorfbe-

wohner*innen, so werden die kulturellen Erinnerungen aus ihren althergebrachten

Rahmen gelöst und dringen fast gewalttätig in die Alltagswelt ein. Abschließend ist

festzustellen, dass Broch die griechischen Mythen nutzt, aber gezielte Brüche ein-

setzt und so eine direkte Übertragung des Mutterrechts negiert. Innerhalb der ge-

sellschaftlichenEntwicklungwird deutlich, dass der traditionellen Frauenrolle oder

gar der weinigerschen Frauenfeindlichkeit durch die Gestaltung der Mutterfiguren

widersprochen wird. Brochs Frauenfiguren sind nicht auf die bachofenschen Ste-

reotype oder darauffolgenden Vorstellungen reduziert. Stattdessen diskutiert der

Roman trotz des konservativen Erzählers das Bild der werktätigen Frau und eta-

bliert ein differenziertes Bild von Mutterschaft und Weiblichkeit, welches in allen

Fassungen präsent ist, aber vor allem durch die Gestaltung derWirtin und Agathes

in den Fragmenten stärker gesetzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005 - am 13.02.2026, 20:11:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

