5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit
und Mutterschaft

5.1 Eine kurze Geschichte der Geschlechter

b.1.1 Idealisierte Mutterschaft?

Abbildung 1: N.S. Frauenwarte 1935/36, Jg. 4, H. 23, S. 732.

Deutfche Mutter

e geht mit ordnenden Hinden Jhe Herz ift die ewige Wiege

durhs Haus, und ift immer dal um ibres Hindes Rub,

&ie tann alle Shmerzen wenden, fie tampft dafiir hundect Siege

ift immer warm und nah. und braudt dod Pein Sdhwert dazu!
Jbe B, ibee frille Gebdede Sie wandelt in vielen Oeftalten

find we cine Melodie, und trdgt dody nue ein Gefidht!
geboren aus deutkher Crde - - &o mbge fie Gott une echalten:
einfady und frart, wie fiel - - - giitig und Rhlidhe! - - -

Die Mutter der Nation ift Mg erfte Arbeiterin
der Tation :wrkfd fdooth - Mok
v

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Wenn Hermann Broch Mitte der 1930er Jahre bei einem Besuch in Miinchen eine
Frauenzeitschrift aufgeschlagen hitte, wire es sehr gut moglich, dass sich ihm ein
ahnlich pathetisches Bild geboten hitte. Die Mutter als beschiitzende und ordnende
Instanz der eigenen Kinder und der Bevolkerung: So inszeniert auch die national-
sozialistische Politik die Frau und speziell die Mutter. Der vorliegende Zeitungsaus-
schnitt ist genauestens strukturiert. Im oberen Bereich sehen wir eine Radierung,
sie zeigt eine lindliche Szenerie, Felder und ein paar versprengte Bauernhiuser. Auf
der rechten Bildseite bearbeitet ein Mann den Feldrand. Im Vordergrund der Ra-
dierung ist auf der linken Bildseite eine Frau mit einem Kleinkind auf den Armen
dargestellt. Am Feldrand sitzend, versorgt sie ihr Kind. Der Fokus der Radierung,
des bereits 1931 verstorbenen Rudolf Schiestl, liegt eindeutig auf Mutter und Kind,
wihrend der Mann im Hintergrund steht. Diese Perspektive wird durch das Gedicht
verstarkt. Deutsche Mutter lautet der Titel, des sehr einfach gestalteten Gedichts von
Renate von Willich. Dervierstrophige Aufbau und insbesondere die Kreuzreime sor-
gen fiir eine eingidngige Melodie. Neben der einfachen Struktur ist auch die Sprache
alltagstauglich. Die erste Strophe betont die Allgegenwart der Mutter und ihre Fi-
higkeit, Schmerzen zu nehmen. Der Fokus liegt auf den Faktoren Nihe und Hilfe.
Die zweite Strophe geht iiber die subjektive Erfahrung hinaus und vergleicht die
Mutterfigur direkt mit der Heimat: »geboren aus deutscher Erde« (V. 7). Deutsch-
land erscheint in diesen Versen nicht als Vaterland, sondern als Mutterland. In der
dritten Strophe erfihrt die Dynamik eine neuerliche Steigerung. Eine Verbindung
zwischen Mutterschaft und Soldatentum wird mittels des Vergleichs klar ersicht-
lich, auch wenn die Waffenlosigkeit der Mutter ein Ungleichgewicht bestitigt. Das
Finale bildet die vierte Strophe, in der alle Miitter zu einem Symbol zusammenge-
schlossen werden. Es existiert keine einzelne Mutter mehr, stattdessen betont das
lyrische Ich die universelle Gilltigkeit dieses idealen Muttertums. Auffillig sind in
diesem Zusammenhang auch die Hiufung der Personalpronomen und der vollkom-
mene Verzicht auf die Erwihnung der Mutter, einzig der Titel lasst Riickschliisse zu.
Auch optisch hebt der letzte Vers die zentralen Merkmale der Mutterschaft hervor:
Eine Mutter sei »- — — giitig und schlicht — — — » (V. 16). Das Mutterbild wird auf diese
zentralen Eigenschaften reduziert und eingeschworen, auch deshalb prigen vor al-
lem unpolitische und emotionale Merkmale das Ideal. Das abschlief}ende Zitat der
Reichsfrauenfithrerin: »Die Mutter der Nation ist die erste Arbeiterin der Nation.«
stellt endgiiltig die Verbindung zwischen Mutterschaft und nationalsozialistischer
Politik her und erklirt Radierung und Gedicht zu politischen Symbolen. Interessant
ist die Nihe von Mutter und Heimat, die in diesem Zusammenhang vor allem auf die
landwirtschaftliche Ebene bezogen wird. Alle drei Elemente — Radierung, Zitat und
Gedicht — fokussieren auf eine speziell weibliche Eigenschaft, nimlich die Befihi-
gung zur Mutterschaft und eben dieses Mutterdasein scheint den wirklichen Wert
einer Frau auszumachen. Werkrtitigkeit ist nach Scholtz-Klink fiir Frauen in der
Mutterschaft zu suchen, denn gerade auf diese Weise wiirden Frauen einen ebenso

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

aufopferungsvollen Dienst wie Soldaten leisten. Ein Frauenbild, das von Hermann
Broch aufgegriffen und gebrochen wurde und deshalb einer niheren Betrachtung
bedarf. Nicht nur die Auseinandersetzung der Geschlechter steht im Fokus Brochs,
stattdessen zeichnet sich der Konflikt in der Darstellung und Reprisentation der
Mutterschaft ab. Es ist im Rahmen der Abhandlung nicht beabsichtigt, eine Ge-
schichte der Frauenbewegung einzuftigen. Stattdessen sollen die prigenden Ele-
mente schlaglichtartig beleuchtet werden. Beginnen wird die Ubersicht deshalb mit
dem Mythos der Gottin Demeter, um anschlieRend iiber weitere Zwischenschritte
bis in die Vorstellungswelt des 19. und 20. Jahrhunderts voranzuschreiten. Abschlie-
Rend liegt der Fokus auf der nationalsozialistischen Idealisierung der Mutterschaft
und den damit verbundenen Beschrinkungen weiblicher Freiheiten und weiblicher
Identititsbildung. Wir werden feststellen, dass die Geschichte der Frauen eng mit
der Interpretation von Mutterschaft verbunden ist. Gleichzeitig handelt es sich um
eine Entwicklungsgeschichte, die stets im Spiegel des patriarchalen Blicks zu be-
werten ist. Der Hohepunkt der Debatte iiber weibliche Selbstbestimmung, die Ein-
schitzung der Frau als Tochter, Partnerin, Ehefrau oder Mutter wird spitestens seit
dem 19. Jahrhundert durch einen zentralen Begriff geprigt, fehlinterpretiert und
verkompliziert. Matriarchat — Kaum ein Schlagwort, das mehr Anlass zu Diskus-
sionen und Debatten gibt. Wenn heute die Gender-Diskussion und die immer noch
relevante Forderung nach gleicher Bezahlung aller Geschlechter zu Konflikten fiihre,
dann ist die Frage nach dem Matriarchat der politische, gesellschaftliche und reli-
giose Sprengstoff, der die Geschlechter seit Jahrhunderten begleitet. Doch beginnen
wir nicht mit dem 19. oder 20. Jahrhundert, sondern setzen wir friither ein.

5.1.2 Mitter, Téchter, Ehemanner - Im Spiegel der griechischen Mythen

Wie bereits mehrfach in der Forschung thematisiert wurde', greift Hermann Broch
in der Verzauberung mehrere Themengebiete auf, unter anderem schopft er aus dem
umfangreichen Sagenschatz der griechischen Mythologie. Eine Gotterfigur ist im
Rahmen des Weiblichkeitskomplexes besonders zu beriicksichtigen: die Erdgottin
Demeter. Sie ist als Erdgottin die Gottin des Ackerbaus und der Ernte, auf diese
Eigenschaften verweisen auch die griechischen Sagen. Der Mythos berichtet, dass
Hades, der Gott der Unterwelt, die Tochter Demeters, Persephone, entfithrt. Die
Erdgottin verzweifelt an dem Verlust und so stirbt infolge ihrer Trauer die Vege-
tation. Erst die ausgehandelte Riickkehr Persephones kann die Not beenden. Doch
Persephone muss jahrlich in das Totenreich zuriickkehren und so entstanden infol-

1 Vgl. u.a. Mahlmann-Bauer, Barbara: Die Verzauberung. In: Michael Kessler, Paul Michael Liitze-
ler (Hg.): Hermann-Broch-Handbuch. Berlin/Bosten 2016, S. 127—166 und Reidy, Julian: »Wei-
berzeit, S. 185—220.

- am13.02.2028, 20:11:46.

57


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ge der Trauer der Erdgéttin die Jahreszeiten.? Die Abfolge der Jahreszeiten bedingt
aber auch die Existenzform der Erdgéttin, welche sich mit den Zeiten wandelt: Im
Frithjahr verkorpert sie eine junge Frau, im Sommer erscheint sie als Mutter und
wihrend der Herbst- und Wintermonate als alte Frau.? So entsteht ein dreiteiliges
Entwicklungsschema, das der Gottin die Teilhabe an der weiblichen Entwicklung
ermoglicht. Demeter verkorpert alle stereotypen weiblichen Eigenschaften. Sie ist
eine erd- und naturverbundene Frau, deren Interesse dem Wachstum gilt. Gleich-
zeitig reprisentiert sie die Landwirtschaft und somit die Sesshaftigkeit. Ihre Wan-
delbarkeit bindet sie noch stirker an die Erde, die natiirlichen Zeitabliufe und somit
an den Lebensrhythmus der Menschen. Aufierdem betont der Mythos ausdriicklich
ihre Mutterliebe und stellt so den Aspekt der lebensspendenden und behiitenden
Mutterschaft in den Vordergrund. Wie in vielen spateren Mythen und Mirchen ent-
steht zwischen der liebenden Mutter und dem kiinftigen Schwiegersohn ein Kon-
flikt, der zu einer Krise fithrt. Die Natur verdorrt infolge der miitterlichen Trau-
er, die Naturgottin vernachlissigt ihre Pflichten und stellt privaten Kummer in den
Vordergrund. Auch diese Eigenschaft wird in den folgenden Jahrhunderten als ty-
pisch weiblich eingestuft. Das Vorurteil der rein gefithlsmif3ig agierenden Frau und
Mutter hilt sich bis in unsere Zeit hartnickig.

Neben der erdverbundenen Naturgéttin steht ein weiterer griechischer Gott
kontrastierend im Zentrum der Verzauberung. Als Gegenbild und Kontrastfolie dient
Dionysos, der Gott des Weines. Dionysos, dessen Anhinger ihm rauschhaft-irra-
tionale Tinze widmen, ist der Verfechter der minnlichen Vorherrschaft. Er ist eine
ambivalente Erscheinung, einerseits betont er die Lebenskraft und die Begeiste-
rung und andererseits ist seine Gestalt mit wahnhafter Raserei und morderischen
Gewaltakten verbunden.* Dieser Aspekt wird auch von Barbara Mahlmann-Bauer
angesprochen, die auflerdem ausfithrt, dass Broch Euripides Bakchen einbezieht.’
In den Bakchen schildert Euripides den Konflikt des Gottes Dionysos mit Konig
Pentheus, der ihm die Huldigung verweigert. Zur Strafe beschwort Dionysos ein
Gewitter, welches den Palast vernichtet. Gleichzeitig bekehrt er alle Frauen The-
bens, auch die Mutter des Kénigs wird zu einer Anhingerin des neuen Gottes,
einem Bakchen. Letztendlich tétet Agaue im Wahn ihren eigenen Sohn und die

2 Vgl. Matuschek, Stefan: Demeter und Persephone/Ceres und Prosperina. In: ders., Christoph
Jamme: Handbuch der Mythologie. Darmstadt 2014, S. 88—90, hier S. 88.

3 Vgl. Heide Gottner-Abendroth: Die Gottin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen in
Mythen, Marchen, Dichtung. Stuttgart 2010, S. 27f. Die poetisierenden, teilweise kritisier-
ten und stark idealisierenden Darstellungen Gottner-Abendroths sind deutlich zu erkennen,
dennoch bietet Gottner-Abendroths Abhandlung in diesem Fall eine angemessene Darstel-
lung bekannter mythischer Zusammenhange.

4 Vgl. Baumbach, Manuel: Dionysos. In: Stefan Matuschek, Christoph Jamme (Hg.): Handbuch
der Mythologie, S. 90—93.

5 Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S.144.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Frauen zerreiflen ihn auf Geheif$ des Gottes. Dionysos letzte Strafe an die Thebener,
die ihm den Kult versagten, ist die Verbannung Agaues und der Befehl langer Wan-
derung fiir den alten Kénig, den Grofivater des toten Pentheus.® Der Dionysoskult
ist von Wahn und Raserei geprigt und kann in Gewalt umschlagen und zu brutalen
Grenziiberschreitungen fithren. Auch familiire Beziehungen halten der Raserei
und dem nach Opfern verlangenden Gott nicht stand. Dionysos verkérpert das
Gegenteil der weiblichen Naturgottheit, statt familidrer Nihe und Sesshaftigkeit
reprisentiert er das Leben des Wanderers, die Fremdartigkeit und Brutalitit, aber
auch den Lebensgenuss.” Das Gegensatzpaar Demeter und Dionysos — als Vertreter
weiblich-rationaler und minnlich-irrationaler Herrschaft - stellt ein Motiv und
einen Wertkonflikt in der Verzauberung dar. Broch setzt sich mit dem Demeter-
Dionysos-Konflikt und dessen spiterer Darstellung auseinander und integriert die
Mythen in seinen Roman.®

5.1.3 Die Entwicklung von Weiblichkeit und Mutterschaft -
ein kurzer Blick auf den christlichen Einfluss

Neben der griechischen Mythologie hat Broch sich wihrend der Entstehung des
Romans intensiv mit dem jiidisch-christlichen Kontext und den Kirchenvitern
beschiftigt. So las er unter anderem Augustinus, Hieronymus und Johannes
Chrysostomus.’ In diesem Kapitel soll der christliche Kontext noch zuriickgestellt
werden. Trotz allem ist die Wertung, die Frauen durch die christliche Kirche wih-
rend der vergangenen 2.000 Jahre erfahren haben, in ein paar kurzen Sitzen zu
umreifen. Ein zentraler Text, mit dem die Diskriminierung von Frauen begriindet
wurde, ist die Genesis. Die Erzdhlung des Stindenfalls ist nicht nur eng mit der
Beschreibung des Bésen verwoben, sie erklirt auch die Schuld Evas:

Da sprach die Schlange zur Frau: Ihr werdet keineswegs des Todes sterben, son-
dern Gott weifd: an dem Tage, da ihr davon esst, werden eure Augen aufgetan,
und ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut und bése ist. Und die Frau sah,
dass von dem Baum gut zu essen wire und dass er eine Lust fiir die Augen ware
und verlockend, weil er klug machte. Und sie nahm von der Frucht und afd und
gab ihrem Mann, der bei ihr war, auch davon und er aR. [...] Da sprach Adam: Die
Frau, die du mirzugestellt hast, gab mir von dem Baum und ich afs. Da sprach Gott
der Herr zur Frau: Warum hast du das getan? Da sprach die Frau: Die Schlange
betrog mich, sodass ich aR. (Gen. 3,4-3,8. LU)

Vgl. Euripides: Die Bakchen. Stuttgart 1988, V. 1030ff.
Vgl. Baumbach: Dionysos, S. 91.
Vgl. hierzu auch: Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 137.

O 00 N o

Vgl. Liitzeler: Hermann Broch. Eine Biografie, S. 188f.

- am13.02.2028, 20:11:46.

59


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

So die bekannte Geschichte von der Verfithrung der Menschen durch die Schlange.
Fir die Entwicklung des Frauenbildes und die Diskriminierung der Frauen durch
Kirche, Staat und Gesellschaft bildet diese Erzihlung eine zentrale Grundlage. Hier
ist es die namenlose Frau, als Eva identifiziert, die sich verfithren lisst und den
Mann zu der Siinde gegen Gott verleitet. Aus diesem Bericht leiten sich die Unter-
driickung und die Vorverurteilung der Hilfte der Menschheit wihrend der folgen-
den Jahrhunderte ab. So folgt auch das Urteil Gottes: »Ich will dir viel Mithsal schaf-
fen, wenn du schwanger wirst; unter Mithen sollst du Kinder gebaren. Und dein Ver-
langen soll nach deinem Mann sein, aber er soll dein Herr sein.« (Gen 3,16. LU) In
diesen Worten findet sich die Begriindung der Vorrangstellung des Mannes und so-
mit auch die Grundlage des Patriachats. Gott selbst hat es festgelegt. So scheint es
zumindest und iiber Jahrhunderte haben die christlichen Kirchenviter und zahl-
reiche folgende Kirchenherren diesem Urteil entsprochen.”® Den Hohepunkt der
christlich geprigten Frauenfeindlichkeit erlebt Europa in den Hexenverfolgungen
des Mittelalters, deren Grundlage der sogenannte Hexenhammer von 1486 liefert. In
Eva prisentiert sich aber nicht nur die erste Frau, sondern auch die kiinftige Mutter
der Menschheit. Dennoch findet sich im Alten Testament kein weiterer Einfluss die-
ser Urmutter. Stattdessen entwickelt sich das Frauenbild in zwei Richtungen, kiinf-
tig unterscheidet man verstirkt zwischen der Mutterfigur und der Geliebten. Der
Inbegrift liebevoller Fiirsorge begegnet der erotisch aufgeladenen und verfiihreri-
schen Frau. Bereits in der Erziehung spiegelt sich das Bild der jungen Frau als kiinf-
tige Mutter und Hausfrau, die Eingrenzung auf die passive und vom Mann abhin-
gige Funktion prigt die Mehrheit der Frauen iiber Jahrhunderte und wandelt sich
nur langsam." Die Herrschaft der Manner gilt fiir lange Zeit als gottgegebene und
natiirliche Lebensorganisation.

5.1.4 Die Entdeckung des Matriarchats: Das Mutterrecht

Hermann Broch bezieht sich neben griechischen Mythen auch aufverschiedene jiin-
gere Untersuchungen. Als Kind seiner Zeit pragt ihn Johann Jacob Bachofens Unter-
suchung Das Mutterrecht von 1861. Diese Abhandlung schuf die Grundlage fiir weiter-
gehende Uberlegungen und Konstrukte zum Matriarchat und riickt parallel die De-
meter-Figur in den Mittelpunkt matriarchaler Darstellungen. Auch wenn Bachofen

10  Siehe hierzu beispielsweise Martin Luthers Ausfithrungen tiber den Wert der Frau. Vgl. Lu-
ther, Martin: Vom ehelichen Leben. In: Otto Clemen, Albert Leitzmann (Hg.): Luthers Werke
in Auswahl. Studienausgabe. Band 2. Berlin/Bosten 2021, S. 335-359.

11 Vgl. Mayer, Christine: Bildungsentwiirfe und die Konstruktion der Geschlechterverhiltnisse
zu Beginn der Moderne. In: Britta L. Behm, Gesa Heinrichs, Holger Tiedemann (Hg.): Das Ge-
schlecht der Bildung — Die Bildung der Geschlechter. Opladen 1999, S. 1330, hier S. 16f.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

wenig wissenschaftlich arbeitet?, kann ihm doch ein besonderes Verdienst zuge-
sprochen werden. Er riickt die Debatte itber das Matriarchat in den Mittelpunkt
des Interesses und gesteht der Frauenherrschaft den Status einer eigenen Kultur-
stufe zu.” Hier ist nun ein wichtiger Hinweis anzubringen, denn auch wenn Ba-
chofen als Wegbereiter der Matriarchatsforschung gefeiert wird, haben zahlreiche
Untersuchungen belegt, dass er diesen Entwicklungen denkbar fernstand.* Aus Ba-
chofens unwissenschaftlichem Vorgehen erwichst ein Magnus Opus der besonde-
ren Art, dessen unorganisierte Darstellung und verwirrende Komposition die M6g-
lichkeiten einer Wiedergabe zusitzlich erschweren.” Wie Elke Hartmann treffend
bemerkt: »Die Lektiire des Buches ist eine Strapaze«*¢, dennoch sollen die wesent-
lichen Aussagen im Folgenden kurz dargestellt werden. Bachofen folgt einem Fort-
schrittsgedanken, der anstelle des Gegensatzpaares Minnlichkeit und Weiblichkeit
eine historisierende Interpretation wihlt. Er gestaltet eine Kausalkette der Entwick-
lung, die in drei Schritten verliuft. Das Mutterrecht grenzt die Herrschaft der Frau-
envon der vorherigen Entwicklungsstufe, die er als Hetirismus bezeichnet, ab. Die
sogenannte Gynaikokratie'” beende also eine Phase chaotischer Lebensverhiltnisse
und der volligen Missachtung der Mitmenschen.” Die weibliche Herrschaft hinge-
gen zeichne sich durch geordnete Lebensverhiltnisse aus. Gemifd der demetrischen
Eigenschaften sei es eine Zeit des aufblithenden Stidte- und Ackerbaus. Aufgrund
der sich entwickelnden Sesshaftigkeit und der neuen Ordnung kénnen matriarcha-
le Herrschaften als besonders human gelten.” Bachofen betont die Verkehrung der
hierarchischen Ordnung, denn die Frauen seien den Minnern iibergeordnet.*® So
werde stets die Tochter als Erbin anerkannt, wihrend die S6hne zwar behiitet wiir-
den, aber kein Anrecht auf das Erbe hitten:

12 Vgl. Krause-Pierz, Justyna M.: Mutter und Mutterschaft— Konstruktion und Diskurs. Typogra-
phie der Miitterlichkeit in der Deutschschweizer Literatur von Frauen. Hamburg 2013, S. 49.

13 Vgl. Bachofen, Johann Jakob: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung tGber die Gynaikokratie
deralten Welt nach ihrer religiosen und rechtlichen Natur. Eine Auswahl herausgegeben von
Hans-Jurgen Heinrichs. 7. Auflage. Frankfurt a.M. 1989, S. 3.

14 Vgl Elsaghe, Yahya: Krankheit und Matriarchat. Berlin/New York 2010, S. 194f.

15 Vgl.ebd., S.190.

16  Hartmann, Elke: Zur Geschichte der Matriarchatsidee. Antrittsvorlesung am 2. Februar 2004.
Humboldt-Universitit zu Berlin. Philosophische Fakultat I. Institut fiir Geschichtswissen-
schaften. http://edoc.hu-berlin.de (abgerufen am 27.04.2021), S. 8.

17 Im Folgenden spreche ich von Matriarchat oder Frauenherrschaft, auch wenn Bachofen das
Schlagwort Matriarchat nicht verwendet. Die Begriffswahl erfolgt aus Griinden der Verein-
heitlichung und Verstandlichkeit.

18  Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht, S. 29.

19 Vgl ebd., S.12ff.

20 Vgl.ebd,S. 2.

- am13.02.2028, 20:11:46.

61


http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de
http://edoc.hu-berlin.de

62

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Wie verstiandlich wird uns nun in Hesiods Schilderung die ausschliefiliche Her-
vorhebung der Mutter, ihrer nie unterbrochenen sorgsamen Pflege und der ewi-
gen Unmiindigkeit des Sohnes, der, mehr leiblich als geistig heranwachsend, der
Ruhe und Fiille, die das Ackerbauleben bietet, bis in sein hohes Alter an der Mut-
ter Hand sich freut”

Diese Schilderung betont die bewahrende und anleitende Funktion der Mutter, die
als Abbild der Erdgottin das Leben ihrer Angehdrigen lenkt. Strebende Entwicklung
tritt infolgedessen hinter naturverbundener Bewahrung und liebevoller Familiari-
tit zuriick. Auch neuere Untersuchungen versuchen noch in dhnlicher Manier die
Humanitit der matriarchal organisierten Gemeinschaften zu betonen. Heide Gott-
ler-Abendroth preist in ihren Untersuchungen unter anderem die Friedfertigkeit
der Gemeinschaften und die solidarische Teilung des Besitzes.** Nicht nur die so-
ziale Ordnung der weiblichen Herrschaft ist fiir die vorliegende Untersuchung in-
teressant, sondern auch die besondere Religiositit der Matriarchinnen beeinflusst
Brochs Darstellung. Bachofen zufolge seien Frauen aufdergewohnlich erdverbun-
den und stinden so in einer besonderen Nihe zu ihren Gottinnen. Die tiefe Reli-
giositit der Frauen lasse jede Frau als Ebenbild der Erdgottin erscheinen: »In der
Frau wiirde die Erde selbst, das weiblich-stoffliche Prinzip, das an der Spitze der
Natur steht, verletzt und beleidigt.«** Frauen sind also mit dem Stofflichen, der Er-
de, verbunden, sie sind ihre Botschafterinnen. Gleichzeitig bewirke die »demetri-
sche Reinheit«** der urspriinglichen, guten matriarchalen Ordnung eine Auseinan-
dersetzung mit dem Tod, sodass der demetrische Mutterkult in dem Glauben an
einen ewigen Tod und Leben verbindenden Kreislauf miinde.” Zusammenfassend
kann das bachofensche Matriarchat als Phase der Sesshaftigkeit, der Entwicklung
stadtischen Lebens und des Friedens gewertet werden. Die Betonung des Stoffli-
chen, der Natur, die tiefe Religiositit der Frauen und ihre spirituell-magischen Fi-
higkeiten, alle diese Merkmale zeichnen die weibliche Herrschaft aus. Trotz die-
ser scheinbar positiven Eigenschaften und der eindeutigen Betonung einer Verbes-
serung der allgemeinen Lebenssituation stellt Bachofen deutlich heraus, dass die
abschlieflende Entwicklungsstufe nur im Patriarchat liegen konne. Aufgrund des-
sen seien die matriarchalen Ordnungssysteme schlussendlich an internen Fehlent-
wicklungen zugrunde gegangen und durch das Patriarchat abgeldst worden.?® Die
méinnliche Herrschaft stellt den Gegensatz zum Matriarchat dar. Der Kontrast liege

21 Ebd,, S.14.
22 Vgl. Géttner-Abendroth: Die Gottin und ihr Heros, S. 17f.
23 Ebd,S.87.

24  Bachofen: Das Mutterrecht, S. 41.
25 Vgl.ebd., S. 26ff.
26 Vgl.ebd,S. 43.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

in der Hervorhebung der Paternitit, der Losmachung des Geistes von den Erschei-
nungen der Natur, in ihrer siegreichen Durchfithrung einer Erhebung des mensch-
lichen Daseins iitber die Gesetze des stofflichen Lebens.”” Die minnliche Herrschaft
strebt folglich nach Erkenntnis, sie wendet sich von der stofflichen Erde ab und be-
tont stattdessen das geistige Streben. Bachofen hat mit diesen zweifelhaften The-
sen sowohl Zuspruch als auch Ablehnung erfahren, er beeinflusste unter anderem
C.G.Jung, aber auch Simone de Beauvoir.?® Trotz oder gerade wegen dieser kontro-
versen Rezeption entstehen unter dem Einfluss des Mutterrechts eine Reihe weite-
rer Abhandlungen, die sich mit der Bewertung von Miitterlichkeit und Weiblichkeit
auseinandersetzen. Uwe Wesel setzt sich 1980 nochmals intensiv mit Bachofen aus-
einander und konstatiert:

Er hat viele Anregungen gegeben und manches richtig gesehen, aber auch vie-
les falsch und dadurch einen Mythos wiederbelebt, der heute noch als klebriger
Bodensatz einer sogenannten Allgemeinbildung in der Stimmung weiterwirkt, in
der er das Buch geschrieben hat.*®

Bachofen beeinflusst verschiedene Stromungen, so orientiert sich auch die sozia-
listische Literatur an seinen Ideen und deutet die Stufe des Matriarchats als »Form
des Urkommunismus«.*°

b.1.6 Geschlechterdebatte im 20. Jahrhundert

Konfliktpotenzial und Emotionalitit der Debatte passen in die Stimmung der Zeit.
Vor allem das Wien Hermann Brochs war von einem widerspriichlichen Schwanken
zwischen Endzeitstimmung und Enthusiasmus geprigt.” Eine schmelztiegelhafte
Verbindung verschiedener politischer Bestrebungen, explosionsartige Fortschritte
in der Wissenschalft, kontroverse Kunststile und philosophische Debatten befeuer-
ten die Situation und prigten die Moderne. Die Weiblichkeitsdebatte bildet hierbei
nicht die Ausnahme und wird aufgrund des zunehmenden Emanzipationsstrebens
auch in der Literatur des Fin de Siécle diskutiert.** In den Konzepten der Femme

27 Ebd,S. 48.

28  Vgl. Elsaghe: Krankheit und Matriarchat, S.194.

29 Wesel, Uwe: Der Mythos vom Matriarchat. Uber Bachofens Mutterrecht und die Stellung von
Frauen in frithen Cesellschaften. Frankfurt a.M. 1980, S. 67.

30 Galvan, Elisabeth: Mutter-Reich. Zur deutschen Erzdhlprosa der Dreiiger Jahre. Stuttgart
1994, S.5.

31 Vgl. Koopmann, Helmut: Fin de Siécle und Décadence — Erscheinungsformen, Begriindun-
gen, CGegenbewegungen. In: Johannes Pankau (Hg.): Fin de Siécle. Darmstadt 2013, S. 6988,
hier S. 69ff.

32 Vgl. Pechota, Cornelia: Frauen und Frauenliteratur. In: Johannes Pankau (Hg.): Fin de Siécle,
S.37-54, hier S. 38f.

- am13.02.2028, 20:11:46.

63


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

fatale und Femme fragile werden die Sehnsiichte und Angste der minnlichen Au-
toren als Spiegelbild ihrer Zeit festgeschrieben. Die Femme fatale verkorpert als
didmonische Verfihrerin den erschreckenden und lockenden Bereich weiblicher
Sexualitit. Wihrend die zarte, madonnenhafte und itberhéhte Femme fragile ein
unerreichbares minnliches Wunschbild darstellt.?® Begriindet wird die Existenz
der zwei Frauenbilder, die nicht nur die Literatur, sondern auch den Zeitgeist
prigen, durch zweierlei Aspekte. Sie sind »einerseits Ergebnis einer Fixierung
des weiblichen Geschlechtscharakters und der daraus resultierenden Hysterisie-
rung des Weiblichen [..] und andererseits spiegelbildlicher Ausdruck einer Krise
des (minnlichen) Selbstbewufitseins«.>* Das Verstindnis von Weiblichkeit und
Sexualitit wird zum Thema der mehrheitlich mannlich bestimmten Debatte:

Eine Frau, die keine Kinder haben will, oder etwa nach dem ersten sagt: einmal
und nicht wieder, ist ganz sicher ein entartetes Wesen. Noch schlimmer ist es,
wenn eine Frau um ihrer selbstslichtigen oder wahnhaften Bestrebungen willen
ihre Kinder vernachlassigt oder gar ganz verlasst.3

So propagieren Minner wie Julius Paul Mobius die weibliche >Unfihigkeit«. Auch
der Begriinder der Psychoanalyse, Sigmund Freud, verbreitet den Mythos des de-
fizitiren weiblichen Geschlechts.*® Besonders erwihnenswert erscheint aber eine
der speziellsten Figuren der Zeit: Otto Weininger. Weininger — bewundert, verach-
tet, angefeindet — dessen frither Selbstmord im Sterbehaus Beethovens seinen Ruf
als wahnsinniges Genie® endgiiltig festigt, prigt die zeitgenossische Debatte in be-
sonderem Mafe. Sein Hauptwerk Geschlecht und Charakter wird 1903 publiziert und
gerade einmal vier Monate nach dem Erscheinen des Buches begeht der erst 23-J4h-
rige Selbstmord. Im Kontext der Wiener Moderne ist Weiningers frauenfeindliches
und zutiefst antisemitisches®® Werk als trauriger Hohepunkt und Uberspitzung der
gingigen Vorurteile zu verstehen.*® Le Rider sieht Weiningers Pamphlet als ver-

33 Vgl. Hilmes, Carola: Die Femme Fatale. Ein Weiblichkeitstypus in der nachromantischen Li-
teratur. Stuttgart 1990, S. 30.

34 Ebd, S.14.

35 MG&bius, Paul Julius: Uber den physiologischen Schwachsinn des Weibes. 5. verinderte Auf-
lage. Halle a.d. Saale 1903, S. 60.

36 Vgl.ebd,S. 30.

37 Vgl Kottow, Andrea: Der kranke Mann. Medizin und Geschlecht in der Literatur um 1900.
Frankfurt a.M. 2006, S. 212.

38  Weininger bezieht in seinen Ausfithrungen die, von ihm diagnostizierten, positiven und ne-
gativen Aspekte beider Geschlechter auf Vélker. Dieser Prozess wird schlussendlich auf die
DifferenzierungsAriercund>Jude<reduziert. Hierdurch kombiniert Weininger seinen Antife-
minismus mit Antisemitismus. Vgl. Heindl, Waltraud: Otto Weininger. Ein Fall von jiidischem
Antisemitismus? In: Gertrude Enderle-Burcel, Ise Reiter-Zatloukal (Hg.): Antisemitismus in
Osterreich 1933-1938. Wien 2018, S. 1099—1111, hier S. 1000.

39 Vgl.ebd,S. 213.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

zweifelten Aufschrei der Mdnnlichkeit angesichts eines »neuen, triumphierenden
Mutterrechts«.*® Die Aussagen konnen also im Kontext der Zeit verortet werden
und dienen der Negierung einer als ideal beschriebenen Mutterschaft und Weib-
lichkeit. So sind auch Weiningers Ausbriiche zu deuten: »die Zeit des Matriarchats
ist die Zeit der Vielminnerei.«* In Geschlecht und Charakter kniipft Weininger an das
dualistische Frauenbild der Moderne an und diagnostiziert zwei zentrale weibliche
Charakterziige: »Demnach ist die Eignung und der Hang zum Dirnentum ebenso
wie die Anlage zur Mutterschaft in einem Weibe organisch, von der Geburt vorhan-
den.«** Der Antifeminist Weininger reduziert Frauen auf ihre Sexualitit: »Wahrend
das W* von der Geschlechtlichkeit ginzlich ausgefiillt und eingenommen ist, kennt
M noch ein Duzend [sic!] anderer Dinge: Kampf und Spiel, Geselligkeit und Gela-
ge, Diskussion und Wissenschaft, Geschift und Politik, Religion und Kunst.«** Der
Autor folgt den traditionellen Vorurteilen und reduziert Frauen auf ihre Sexualitit,
wihrend er den Minnern die Fihigkeit zuspricht, gesellschaftliche, politische und
religiése Themen zu beriicksichtigen. Letztendlich schlieRt Weininger Frauen aus
dem gesellschaftlichen Leben aus. Diese Ideen sind nicht neu, doch kaum jemand
hat sie so drastisch formuliert wie der junge Wiener. Hermann Broch kannte Wei-
ningers Thesen und seine Argumentation. Manfred Durzak betont, dass Weininger
vor allem Einfluss auf den jungen Broch ausiibte, dass es hierbei jedoch weniger um
die Aspekte der Frauenfeindlichkeit und des Antisemitismus ging. Stattdessen liege
der Fokus auf Weiningers klar formulierter Zeitkritik.* Als Mdnner gleichen Alters,
dhnlicher Herkunft und einer vergleichbaren Entwicklung - jiidisches Elternhaus,
strenge Viter, Konversion zum Christentum — mussten Broch die vielen Parallelen
selbstverstandlich auffallen. Spiter distanzierte er sich jedoch von Weininger und
bemingelte dessen Dogmatismus.*® In den 20er-Jahren kam es dennoch zu einer
regelrechten Bachofen-Renaissance. Der Kreis der Miinchener Kosmiker um Lud-
wig Klages spielt eine wesentliche Rolle bei der Verbreitung des Matriarchat-Gedan-
kens, auch Broch wurde von Klages an Bachofen angelehnter Abhandlung Der Geist
als Widersacher der Seele (1929-32) beeinflusst.*” Die 20er-Jahre bedeuten einen deut-
lichen Zuwachs an Abhandlungen, die sich mit den Fragen des Matriarchats und der

40 Le Rider, Jacques: Das Ende der Illusion. Die Wiener Moderne und die Krisen der Identitat.
Wien 1990, S.125.

41 Weininger, Otto: Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung. Berlin 1932,
S.281.

42 Ebd,S. 27s5.

43 In W und M trennt Weininger die weiblichen und mannlichen Merkmale des Menschen, je
nachdem welche Eigenschaften iiberwiegen, ist der Mensch Mann oder Frau.

44 Weininger: Geschlecht und Charakter, S.107.

45  Vgl. Durzak, Manfred: Hermann Broch. Der Dichter und seine Zeit, Stuttgart 1968, S. 13.

46 Vgl.ebd., S.15.

47  Vgl. Reidy: »Weiberzeit, S. 185—220.

- am13.02.2028, 20:11:46.

65


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Rolle der Mutter in der Gesellschaft beschiftigen. Gleichzeitig entwickelt sich eine
Tendenz zur Idealisierung, Mystifizierung und Glorifizierung der Frau als Mutter.
Magdalena Gebala fithrt diesen Umstand auf die Krisenhaftigkeit der Moderne zu-
riick und geht davon aus, dass diese Entwicklung durch die Erfahrungen des Ers-
ten Weltkriegs verstirkt wurde.*® Die Mutter wird so zu einem Symbol und folgt —
im Kontrast zu Bachofens Ausfithrungen - auf die gescheiterte mannliche Lebens-
welt: »In die idealisierte, Land und Heimat, symbolisierende Mutterfigur flieRen
Hoffnungen und Angste, der durch die Kriegskatastrophe erschiitterten deutschen
Gesellschaft.«* Wenn in diesem Zitat bereits die Verbindung von Mutter und Na-
tion anklingt, so wird deutlich, dass es zu der Verkniipfung der Mutterschaft mit
der>Blut und Boden«-Ideologie, die wir in dem obigen Zeitungsausschnitt ebenfalls
erkennen kénnen, nur ein kurzer Weg ist. Denn bald darauf wird die Mutter von
volkischen und nationalsozialistischen Vorstellungen zweckentfremdet und erfihrt
eine Umdeutung hin zu dem eingeengten, auf Reproduktion beschrinkten Frauen-
bild des Nationalsozialismus.*® Bachofens Ideen werden von diversen politischen
und gesellschaftlichen Gruppen nutzbar gemacht und nach Belieben ausgelegt: so-
zialistische Gruppierungen, Konservative, Frauenrechtler*innen - sie alle bedienen
sich der bachofschen Ideen.”* Eine Auswirkung des Ersten Weltkriegs ist der enor-
me Anstieg der werktitigen Frauen. Auch wenn die Zahlen nach 1918 wieder leicht
zuriickgehen, haben die Frauen dennoch in der Arbeitswelt Fuf gefasst.>* Klinsiek
konstatiert deshalb treffend: »So makaber es klingen mag, der Krieg war die gro-
3e Chance fiir die Frauen, zu zeigen, was sie leisten konnten.«** Dennoch wird die
Arbeit der Frauen problematisiert, qualifizierte Arbeit ist kaum zu finden und die
Lohnunterschiede sind gravierend.>* Das Bild der Frau und infolgedessen auch der
Mutter erfihrt ab den 30er-Jahren einen Wandel. Die glorifizierte Mutter, die als
Symbol der Heimat gilt, kann gegen das aufkommende nationalsozialistische Ge-
dankengut nicht bestehen, sie entspricht gerade nicht dem Frauenbild der Natio-
nalsozialisten. Neue Abhandlungen bringen einen Wandel des Mutterbildes. Alfred
Baeumler, der sich radikal von seiner urspriinglichen Bachofen-Verehrung distan-

48  Vgl. Cebala, Magdalena: MutterMale. Zur Imagination des Miitterlichen in Hermann Hesses
Prosawerk zwischen 1900 und 1930. Wiirzburg 2012, S. 113ff.

49 Ebd., S m3.

50 Vgl. Gebala: MutterMale, S. 215ff.

51 Elisabeth Galvan zeichnetdie Entwicklungin Ihrer Dissertation: Miitter-Reich. Zur deutschen
Erzihlprosa der Dreifdiger Jahre von 1994 ausfiihrlich nach.

52 Vgl.Klinksiek, Dorothée: Die Frauim NS-Staat. Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeit-
geschichte. Nr. 44, Stuttgart 1982, S. 16.

53  Ebd.

54 Vgl.ebd., S.14.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

ziert, aber auch Hermann Wirth und Ernst Bergmann prigen Anfang der 30er Jahre
das neue Mutterbild>:

Diese Tatsache wiirde an sich noch nicht viel aussagen, spiegelte sich in ihr nicht
ein sehr komplexer Zusammenhang, der fiir das Dritte Reich symptomatisch ist:
es ist durchaus moglich, daR sich, anfangs zumindest mythisch-germanische
Mutterrechtsvorstellungen noch eine zeitlang [sic!] halten konnten. Sehr bald
jedoch miissen solche in einer restlos von Mannern gepragten Wirklichkeit, in
der iiberdies die Mdnnerbiinde eine bedeutende Rolle spielen, als ideologischer
Fremdkérper erscheinen, mit der Bildung einer streng hierarchisch-autoritaren
Gesellschaft entsteht das in Krise geratene Vater-Prinzip von neuem*®

Das idealisierte Frauenbild kann dem Druck der nationalsozialistischen Neuord-
nung nicht standhalten und die Muttervorstellung wandelt sich erneut. Infolgedes-
senwird das Mutterbild entmythologisiert und allein auf die Vorstellung der schutz-
bediirftigen und opferbereiten Helferin reduziert. Galvan konstatiert dementspre-
chend einen Prozess der die »Aufthebung der Individualitit im >Volksganzen« [be-
griindet]. Die dermaflen entpersénlichte >Volksmutter« erscheint als Teil einer un-
aufhérlichen Generationenkette.«*” Auch wenn dieses Frauen- und Mutterbild sich
natiirlich nicht flichendeckend durchsetzen kann, entspricht es dem Zeitbild:

Wir wollen aber eine Frau, die politisch denkt. Und was meine ich nun:>politisch
denkenc«fir die Frau?>Politisch denken<heifde ich, dafd sie mitsorgt, mittragt, mit-
fihlt, mitopfert mit ihrem ganzen Volk, als treueste Gefahrtin ihres Mannes und
daf? sie bereit ist, aus dieser Bereitschaft heraus aus einem harten Leben, das
und das Schicksal aufzwingt, ein schones Leben zu machen, weil ihr Herz und ih-
re Liebe das nicht anders zulafit. [...] Die Frau soll zum BewufStsein ihrer eigenen
Kraft und ihres eigenen Wertes kommen und sie soll gleichwertig, wie die Wehr-
pflicht des Mannes die Kraft des Volkes nach auRen erhilt, die innere Kraft und
die religiose Kraft des Volkes nach innen erhalten. [..] LaRt die Manner streiten,
aber wir Frauen, wir leben hier ein Gemeinsames, und dieses Gemeinsame soll
das Kind sein, fiir das wir zu sorgen haben und das ist unser deutsches Volk, dem
wir Miitter der Nation zu sein haben.*®

55  Vgl. Galvan, Elisabeth: Demeters Verwandlungen. Zur Funktionsweise eines Mythos in den
30er Jahren. In: Silvio Vietta, Herbert Uerlings (Hg.): Moderne und Mythos. Miinchen 2006,
S.193—205, hier S.196.

56  Galvan: Miitter-Reich, S. 25

57 Ebd., S. 36.

58  Scholtz-Klink, Gertrud: Aufgabe — Wille und Ziel der deutschen Frauen. In: N.S. Frauenwarte
1935/36,)g. 4, S. 33,

- am13.02.2028, 20:11:46.

67


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Scholtz-Klink propagiert im obigen Zitat das offizielle Bild der Frau als Mutter, die
sich fiir ihre Kinder aufopfert und so dem Land dient. Dieses Ideal entspricht nicht
linger der Vorstellung der lenkenden Matriarchin, politische Frauen sind nun auf
Hilfsdienste und passive Opferbereitschaft gegeniiber Kind, Ehepartner und Staat
reduziert. Schlagworte wie Treue, Opfer, Schicksal und Gemeinsamkeit prigen die
neuen Ideale und parallelisieren die Mutterschaft mit dem opferwilligen Soldaten-
tum.” Das nationalsozialistische Bild der Frau reduziert den Aktionsradius von
Frauen und pervertiert das Mutterbild der 20er-Jahre. Selbstverstindlich ist es der
neuen Fithrungsspitze nicht moglich, das neue Ideal der hiuslichen Frau flichen-
deckend in die Praxis zu iibertragen, aber der Einfluss der Ideologie ist dennoch
gravierend und nachdriicklich. In Erinnerung an das Frauenbild Otto Weiningers
wird versucht, die Frau aus dem gesellschaftlichen Leben zu verdringen und in den
rein hiuslichen Bereich einzubinden:

Aufgrund des Fraueniiberschusses und der komplexen Wirtschaftsbeziehungen
konnten nicht alle den Idealzustand erreichen. Diesen Frauen bot die Ideologie
den Ausweg der rarteigenen« Berufe. In pflegerischen, sozialen Berufen und im
landwirtschaftlichen Bereich sollten sie Gelegenheit erhalten, ihre miitterlichen
Gefiihle und Instinkte umzusetzen. Eng verbunden mit der Mutterschaftsideolo-
gie sind andere stypisch< weibliche Eigenschaften. Aufgrund ihrer minderen in-
tellektuellen Fahigkeiten stehe die Frau dem Kind besonders nah, sie galt fiir die
Kindererziehung als pradestiniert. Eine gewisse Bildungsfiahigkeit wurde ihr zwar
nicht abgesprochen, zu ihrem eigenen Besten wire es aber vollig ausreichend,
die Ausbildung nur soweit zu betreiben, daf$ sie ihren natiirlichen Aufgaben als
Mutter und verstiandnisvolle Kameradin des Mannes nachkommen konne.®°

Abweichungen werden von der nationalsozialistischen Fithrungselite nicht to-
leriert. Dies erkennen auch die Herausgeberinnen der nationalsozialistischen
Frauenzeitschrift Die deutsche Kampferin, die ein politisch aktives Frauenbild vertre-
ten hat und so nicht mit dem Idealbild der nationalsozialistischen Frau korrelierte.
Infolgedessen verbot die Gestapo die Zeitschrift 1937.*' Das Verstindnis der Frau als
Mutter fithrt die Debatten um werktitige Frauen fort, die bereits in der Weimarer
Republik und im Kaiserreich provozierten. Die Diskussion ist also nicht durch
den Nationalsozialismus hervorgebracht worden, stattdessen existierte das ambi-
valente Bild der arbeitenden Frau bereits vorher: »Es besteht ein weitreichender
Konsens dariiber, dafy Erwerbstitigkeit fiir Frauen in der Lebensphase zwischen
Adoleszenz und Heirat akzeptabel ist. Die eigentliche Rolle der Frau aber ist die der

59  Vgl. Galvan: Miitter-Reich, S. 56.
60  Klinksiek: Die Frau im NS-Staat, S. 24.
61 Vgl. Galvan: Demeters Verwandlung, S. 196.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

nicht berufstitigen Hausfrau und Mutter.«** Intensiviert und radikalisiert wurde
die Debatte jedoch durch den Nationalsozialismus:

Das ist das Ziel, das jeder Madchenerziehung vorschweben muf: aus den deut-
schen Madeln wieder das zu machen, was sie bei unseren Vorfahren waren: die
gleichberechtigte Kameradin des Mannes, die nicht den Ehrgeiz darin sucht, ihm
in beruflicher Hinsicht Konkurrenz zu machen, sondern an ihrem eigenstes Platz
das zu leisten, was sie nach ihrer inneren Struktur leisten; Schwester zu sein, ihre
aufopfernde Liebe den Briidern und Schwestern des Volkes zu schenken, die sie
brauchen; Gattin zu sein und Mann ein Heim zu schaffen [...] Mutter zu sein®?

Erneut wird die Rolle der Frau auf das Private beschrinkt, Instinkte und innere
Gegebenheiten bestimmen die Frau zu einem Leben in Hiuslichkeit und Mutter-
schaft. Die nationalsozialistische Propaganda bildet den Lebensweg der Frauen
deutlich ab und erméglicht keinen Spielraum fiir berufliche Entfaltung. Otto Wei-
ninger, der anhand einer pseudowissenschaftlichen Formel: »xM+yW«* versucht,
die Geschlechterproblematik zu systematisieren, ist lediglich ein Beispiel fir die
Furcht der ménnlich geprigten Gesellschaft vor einem Machtzuwachs der Frauen.
Die Frage nach den Eigenschaften, Merkmalen und Fihigkeiten von Mann und
Frau beeinflusst auch die Literatur. Thomas Mann®, Hermann Hesse®, Hermynia
Zur Mithlen”” und Hermann Broch sind nur ein paar Beispiele, fiir Schriftstel-
ler*innen, die sich mit den kontroversen Debatten und den kursierenden Theorien
beschiftigen und sich in dem Diskurs positionieren.

62  Jaschke, Hans-Gerd: Zur politischen Orientierung von Frauen und Frauenverbidnden in der
Weimarer Republik. In: Detlef Lehnert, Klaus Megerle (Hg.): Politische Teilkulturen zwischen
Integration und Polarisierung zur politischen Kultur in der Weimarer Republik, Opladen
1990, S. 143—160, hier S. 147.

63  Staemmler, Martin: Die Aufgaben der Frau. In: Luise Coler, Emmy Pfannstiehl (Hg.): Frau und
Mutter. Dusseldorf 1942, S. 251252, hier S. 251.

64  LeRider: Das Ende der Illusion, S. 70.

65  Der Einfluss von Bachofen auf Thomas Manns Joseph-Romane wurde u.a. 2010 von Peter Da-
vies und 1996 von Elisabeth Galvan besprochen. Vgl. Davies, Peter J.: Myth, matriarchy and
modernity Johann Jakob Bachofen in German culture. 1860-1945. Berlin 2010 und Galvan,
Elisabeth: Zur Bachofen-Rezeption in Thomas Manns Joseph-Roman. Frankfurt a.M. 1996.

66  Vgl. Cebala: MutterMale.

67  Hermynia Zur Mihlens Roman Als der Fremde kam erschien 1946 auf Englisch und 1947 in der
deutschen Ubersetzung und behandelt mithilfe des Geschlechterkonflikts die politischen
Entwicklungen und den nationalsozialistischen Einfall im heutigen Tschechien.

- am13.02.2028, 20:11:46.

69


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

5.2 Mythen in der Verzauberung
5.2.1 Mitterlichkeit im Kontext der griechischen Mythologie

Das Prinzip der guten Erdgéttin Demeter ist eines der tragenden Motive in der Ver-
zauberung.®® Thr Wirken prigt in der Figur Mutter Gissons den Roman und gestaltet
die Handlungsstruktur. Brochs Mutter Gisson ist die »echteste Gisson« (KW 3, S. 34)
und so fungiert sie als Mutter- und Erdgottheit und ist in ihrer Gestaltung eng an
Bachofens Mutterrecht, aber auch an die Darstellung Klages gebunden. Mutter Gis-
son ist das Familienoberhaupt, die Matriarchin, dariiber hinaus ist sie Hellseherin,
Heilerin und Naturkundige. Mit anderen Worten: In der Figur der Mutter Gisson
verbinden sich die Faktoren des Schutzes, der Bewahrung, der Herrschaft und der
Hilfe. Das Recht des eigenen Namens und der Weitergabe desselben wird deshalb
der Frau zugebilligt: »Bei Frauen so starker Art empfindet man es stets als Ungeho-
rigkeit, daf} sie des Namens verlustigt werden, statt ihn auf ihre Tochter und Enkel-
tochter und Aber-Enkeltochter zu vererben.« (KW 3, S. 34) Die Macht Mutter Gissons
bindet sich zwangsliufig an den Namen und an die Reglementierung der Erbfolge,
die der homodiegetische Erzihler der Frau zuspricht. Die Namensvergabe ist aber
nicht nur ein Symbol des Matriarchats, der Name Gisson ist auch ein Anagramm der
Gnosis, der Gottesschau.®® So riickt Mutter Gisson in die direkte Nihe zum Gottli-
chen und zur Ubersinnlichkeit. Der Name Gisson ist also an die Weiblichkeit und
an das Gottliche gebunden. Deshalb ist es nur folgerichtig, dass dem Sohn, dem
Bergmathias, das Recht auf den Namen Gisson verwehrt wird’ (vgl. KW 3, S. 34).
Stattdessen wird er auf seine Rolle als Schutzpatron des Berges zuriickgebunden
(vgl. KW 3, S. 166). Mutter Gisson wird in der Verzauberung als michtige Heilerin
und Kriuterfrau dargestellt, die ihre Heilkraft aus dem Wissen um die Tier- und
Pflanzenwelt schéopft und gerade aufgrund ihres heilerischen Selbstbewusstseins,
Verstindnisses und ihrer Rationalitit den Respekt des Landarztes erlangt: »Nicht
etwa, dafd sie die idrztliche Wissenschaft verachte, sie tut es nicht mehr als ich, un-
triiglich indes weif} sie deren Grenzen, und daf ich dies anerkannte, hat mir nicht
nur ihre Freundschaft, sondern auch wertvolle Hilfe eingetragen.« (KW 3, S. 37) Der
homodiegetische Erzihler betont seine Achtung gegeniiber der Naturheilerin, wel-
che dem Arzt ebenbiirtig ist, auch da sie die Grenzen seiner wissenschaftlichen Hei-

68  Vgl. Uysal-Unalan, Saniye: Mythenrezeption als Weiblichkeitskonstruktion. Mythologische
Ceschlechterdiskurse in der deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Berlin 2011,
S.122f. und Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 145.

69  Vgl. Schmidt-Dengler: Hermann Brochs Roman Die Verzauberung, S. 161.

70 Wachtler, Gundi: Der Archetypus der Grofien Mutter in Hermann Brochs Roman Der Versu-
cher. In: Manfred Durzak (Hg.): Hermann Broch. Perspektiven der Forschung. Miinchen 1972,
S. 231-250, S. 233f.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

lungsmoglichkeiten kennt. Die Fihigkeiten der Figur gehen jedoch tiber heilendes
Wissen hinaus, denn die Bindung Mutter Gissons an das Ubersinnliche wird durch
ihre magisch wirkende Braukunst verstirkt:

Mit dem Schnaps hat es seine eigene Bewandtnis; es ist ein héllisch scharfes Ge-
trank, ein geheimnisvolles Krautergetrank. Im August zur Sternschnuppenzeit [...]
steigt sie in frihester Dimmerung in die Berge hinein, klettert in den Wanden
herum wie eine Junge und kommt mit einem sorgsam verhiillten Krduterbiindel
zurlick (KW 3, S. 36f))

Geheimes Kriuterwissen, héllische Schirfe, nichtliche Wanderungen und die Ver-
bindung zum naturmystischen Glauben stellen die Beziehung der Figur zum Uber-
sinnlichen klar heraus. Schlussendlich belegen auch die hellseherischen Fihigkeiten
Mutter Gissons ihre Nihe zum Magischen:

»Das werde ich nicht erleben, das wirst du nicht erleben, der Berg hat weite Zei-
ten.« Und da sagte ich, als ob es dazugehorte, und weifd plétzlich, warum ich
hereingekommen bin: »Mit dem Kind vom Suck wird’s nicht gehen.« »So?« sagt
sie, »das Kind auch.«»Warum auch?« Sie sagt: »Weil die Mutter nimmer lang le-
ben wird.« »Hm«, mache ich unglaubig, denn an einer Furunkulose braucht man
nicht zu sterben. Im Herd kackte das Holz, drauRen klatsche der regen gleichma-
Rig herunter, und von der Dachtraufe rieselte es. Mutter Gisson ging zum Herd,
6ffnete die Feuerung und schob einen Scheit nach. Unter diesen gleichgiiltigen
Verrichtungen sagte sie: »Es ist so, ich kenne sie doch, die Suck.« Solches mit sol-
cher Sicherheit und Unerbittlichkeit auszusprechen, ist vielleicht kein Mann fa-
hig, nicht einmal ein Arzt; am liebsten hatte ich es nicht gehort, und wenn es mir
auch unmoglich war zu zweifeln, ich wollte es mildern (KW 3, S. 39).

Die Differenz zwischen Mannlichkeit und Weiblichkeit wird herangezogen, um die
abgeklirte Stirke und die Aussagekraft Mutter Gissons zu betonen. Im Gegensatz
zum Arzt zogert sie nicht und spricht ihre Diagnose unumwunden aus, sie ist hir-
ter und ehrlicher. Brochs Protagonistin ist keine Hexe im negativen Sinne der bosen
Figur des Volksglaubens.” Doch sie ist eine Kriuterfrau, eine iibersinnlich-magi-
sche Ratgeberin und in ihren Urteilen und Vorhersagen gerecht und illusionslos.
Die Rezipierenden erwartet keine empathische Klage und sie kénnen auch nicht mit
der stereotyp weiblichen Mitleidhaftigkeit rechnen. Die Alltiglichkeit der parallel
stattfindenden Handlungen Mutter Gissons und ihre klare und gefithlsarme Reak-
tion belegen ihren Status als Demeter-Figur und entfernen sie von den mitleidvol-
len Frauen- und Mutterstereotypen. Broch stellt Mutter Gisson als gerechte, aber

71 Vgl. Tschacher, Werner: Hexe/Hexenmuster/Hexenverfolgung. In: Christoph Auffarth, Jutta
Bernard, Hubert Mohr et al. (Hg.): Metzler Lexikon Religion Gegenwart — Alltag — Medien.
Stuttgart 2005, S. 39—41, hier S. 39.

- am13.02.2028, 20:11:46.

I


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

schonungslose Naturgéttin dar, deren Glaube an den guten Tod eine unauflésliche
Verbindung von Toten und Lebenden, ein Nebeneinander ermdglicht: »ich habe ge-
lernt, dafd die Antwort erst kommt, wenn der Himmel und die Erde und der Tod zu
unserer Mitte gehdren, zu der Mitte unseres lichten Gartens, in dem wir sitzen und
den wir betreuen« (KW 3, S. 301). Die Integration des Jenseitigen in das Diesseits
ist das Konzept der Erd- und Muttergottheit und die hieraus entstehende Paralleli-
tit zweier diskrepanter Zustandsformen offenbart ihren Glauben. Aus diesem Ver-
stindnis ergibt sich auch ihre scheinbare Passivitit. Nicht nur ihr sehr individuelles
Jenseitsverstindnis untermauert den Status Mutter Gissons, auch ihre Lebensum-
stinde gleichen denen der Muttergottheit, denn Mutter Gisson ist eine Witwe. Wie
Demeters menschlicher Liebhaber, der Jiger Iasion, von Zeus umgebracht wurde’,
ist der Jager Gisson von einem Wilderer ermordet worden. Ebenso wie Iasion, der
Befruchter des Erdsymbols Demeter, spendete der Jiger Gisson seine Stirke und
Energie seiner Frau: »dein Vater hat mir die Kraft geschenkt, und ich habe sie ihm
wiedergegeben mit aller Stirke meines Herzens ...so haben wir es gehalten, bis heu-
te, und so werden wir es halten bis in alle Ewigkeit« (KW 3, S. 300). Der Kreislauf von
Saat und Ernte spiegelt sich in dem Liebesverstindnis Mutter Gissons und bezeich-
net so den Glauben an die zeit- und raumiibergreifende Ewigkeit. Gleichzeitig wird
die Mutterschaft in dieser Beschreibung zu einem Erweckungserlebnis. Mutter Gis-
sons neues Leben als demetrische Symbolfigur beginnt nicht mit dem Tod des Ehe-
manns, sondern erfolgt durch die Einflussnahme des Sohnes. In beinahe lyrisch er-
scheinenden Worten beschreibt Mutter Gisson dieses Erlebnis, welches einer Wie-
dergeburt gleicht. Die Verbundenheit mit der Natur, dem Gestein und insbesondere
die Parallelisierung mit der Erde begriinden ihre neue Funktion. Der Sohn, Mathias,
ist der Initiator, dessen liebevolle Gestik die Mutter aus der Trauer befreien und ihr
neuen Lebenswillen vermitteln kann. Die Erinnerung an ihren Neubeginn als wis-
sende und die Welt vollendende Frau wird durch Mutter Gissons eigenen Bericht
wiedergegeben:

Da spiirte ich, wie meine Finger, ein Finger nach dem andern gel6st und ausge-
graben wurden. Es war der Bub, er war zu mir gekrochen, grub mir die Finger aus
als wiren’s Kieselsteine, und wie mit Kieseln spielte er mit ihnen. Und kroch auf
mir herum, als ware ich die Erde. — Da ging ich heim und kam nicht wieder her. —
Und tat mein Tagwerk, tat mein Leben, und es war gut [..] doch pl6tzlich wufite
ich’s: ich bin, bin wieder Frau, bin wieder Weib, aus dessen Wissen sich die Welt
erneut. Was einstens siif und dunkel war, es ward nun Clanz, es wuchs die Welt,
sie wurde wieder ganz (KW 3, S. 364).

72 Vgl. Abenstein, Reiner: Griechische Mythologie. 4. aktualisierte Auflage. Paderborn 2016,
S.51.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Dementsprechend ist auch die Sprache gestaltet, umgangssprachliche Verkiirzun-
gen, Vergleiche, Repetitio, eine teilweise naiv erscheinende Beschreibung, verstir-
ken die Erfahrungshaftigkeit und Direktheit der Erinnerung. Mutter Gissons Kom-
munikation formt an dieser Stelle keinen Mythos, sondern beschreibt in teilwei-
se repetitiven Passagen ihre Erinnerung an dieses Erweckungserlebnis. Dennoch
zeichnet sich auch in dieser Erinnerung die Symbolhaftigkeit der Sprache Mutter
Gissons ab, die an anderen Stellen der Konstruktion von gemeinsamen Erinnerun-
gen dient. Hier jedoch spricht sie zu ihrer Tochter und ihrem Schwiegersohn, das
Publikum ist familiir und deshalb ist auch die Erinnerung eine rein auf das familii-
re Bewusstsein bezogene Darstellung und hat die Funktion der Gemeinschaftsbil-
dung. Entgegen der demetrischen Sagenwelt ist es nicht der Verlust der Tochter, der
die Trauerphase einliutet, sondern die Ermordung des Jagers Gisson und es ist auch
nicht die Riickkehr der Tochter, die Demeter rettet und das neue Wachstum der Welt
bewirkt. Mathias, der Sohn, bringt die junge Witwe ins Leben zuriick und initiiert
so die Ankunft der neuen Demeter. Brochs Roman bricht eindeutig mit dem grie-
chischen Mythos und der bachofenschen Vorstellung, um den Einfluss der Minn-
lichkeit in den Vordergrund zu riicken. Proleptisch wird so die Hoffnung auf die
kinftige Erlosung durch Agathe und ihren namenlosen Sohn vorweggenommen.
Der Bergmathias ist aber nicht nur der Ausldser der Initiierung Mutter Gissons, er
ist es auch, der — neben Agathe und dem homodiegetischen Erzihler — in Mutter
Gissons Sterbestunde bei ihr ist:

Sie aber lehnt, geschlossen ihr Cesicht, das Haupt am Fohrenstamm, als sollt<
es in ihn wachsen. Und befiehlt: »Mathias.«»Ich bin da, Mutter«, sagt er und tritt
hinzu. Und nach einer Weile: »Nun find dir eine gute Frau, ’s ist Zeit dazu.« Um ih-
ren Mund spielt noch einmal ein Schimmer der alten Heiterkeit: »Und kommt ein
Kleines, hab’ ich’s jetzt schon lieb ... das kannst ihm spater sagen...« »Ja, Mutter«
[..] Der Wald der unsichtbaren Jahre ist verschwunden, die Zeit folgt nicht mehr
nach, die Zeit ist iiberwunden. Doch durch die Féhrenstimme geht ein Schwei-
gen, es ist das Schweigen eines starken Mannes, ein liebendes Schweigen, und es
sagt: »Komm.« Da atmet sie noch einmal, lachelt. Und der Bergmathias legt die
Hand auf ihre Augen. (KW 3, S. 366)

Die Sterbeszene ist duflerst vielschichtig, Sprache und Inhalt greifen ineinander
und dienen der Aufhebung der Zeitgrenzen. Wihrend der Bericht des Landarztes
fast durchgingig im Priteritum gehalten ist, schildert er das Sterben Mutter Gis-
sons im Prisens. Die Zeitauthebung wird also nicht nur in den Aussagen des Arz-
tes behandelt, sondern auch sprachlich markiert. Das Verhiltnis von Mutter Gisson
und Mathias reprisentiert wihrend der Romanhandlung die bachofensche Vorstel-
lung des bei der Mutter verbleibenden und liebevoll gelenkten Sohnes. Folgerichtig
wird dem Sohn eine letzte Aufgabe erteilt, er benétigt nun eine Frau, die die Stel-
le der lenkenden Mutter einnehmen kann. Wihrend die Initiierung Mutter Gissons

- am13.02.2028, 20:11:46.

13


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

durch den Sohn mit Bachofens Matriarchatskonzept bricht, ist in diesem Umstand
wieder eine eindeutige Parallele erkennbar. Gleich dem Paar Demeter und Iasion,
die im dreimal gepfliigten Acker als Symbol der Fruchtbarkeit den Gott der Erd-
reichtiimer zeugten”, ist der Sohn der Mutter Gisson, der Bergmathias, ein Be-
schiitzer der Erdreichtiimer. Mathias, der als Wildhiiter und Jiger dem Vater nach-
folgt, ist ein Wichter des Berges, der die Reichtiimer behiitet und so der Tradition
folgt:

Einmal zeigte er mir ein grofdes Stiick Granit, in dem gefahrlich und sonderbar
glanzend eine Goldader eingesprengt war. »Gefunden?« fragte ich. »Ja«, entgeg-
nete er, »vom Urgrofvater oder noch frither.« Und er verschlof} das Stiick. Uber
seinem Bett hangt (ibrigens eine alte Bergmannshaue. (KW 3, S. 38f))

Bereits an dieser Stelle ist das Gold nicht nur glinzend schén, es birgt auch die Ge-
fahr der Verfithrung fiir den homodiegetischen Erzihler. Die Goldader wirkt trotz
der Nutzung einer konventionalisierten Metapher lebendig und bésartig. Symbo-
lisch verschliefdt der Bergmathias das Gold und wacht iitber sein Wissen und den
Reichtum des Berges. Der Sohn Mutter Gissons erscheint an dieser Stelle als Gott
der Erdreichtiimer, er ist »ein Wichter vor der Tiire« (KW 3, S. 43). In diesem Zu-
sammenhang ist der Wandel, den die Figur innerhalb der Fassungen erfihrt von In-
teresse, auch da er bisher wenig Beriicksichtigung fand. Mathias Gissons Charakter
ist widerspriichlich, wie oben erdrtert, ist er beruflich unabhingig und gleichzeitig
der Einflussnahme durch die Mutter unterstellt. Die zweite Fassung lenkt den Fokus
jedoch auf weitere Charaktermerkmale:

er konnte also weitgehen als dessen (Jager Gissons, D.L.) vollwertiger Nachfolger
betrachtet werden, indes die Leute wollen nicht [...] Gewif} ist dies zum Teil dar-
auf zurlickzufiihren, daf der Matthias, ungeachtet des Respektes, der sich um ihn
gebreitet hat, den Menschen vielfach unheimlich ist, es fehltihm die grofRe Ruhe,
die den Vater ausgezeichnet haben soll, er ist ein unsteter, ungebardiger Geselle,
stiirmisch und mitunter unberechenbar, lediglich von der Mutter und von seiner
Liebe zu ihr halbwegs im Zaume gehalten, unruhig ist er und oft genug unru-
hestiftend und die Weibergschichten, die er in seiner Jugend gehabt hatte [..]
nahmen trotz seiner vierzig Jahre kein Ende. (BR 11, S. 44)

Mathias Gisson scheint in dieser Beschreibung ziigellos und moralisch fragwiirdig
zu sein. Trotz der beruflichen Annihrung an den Vater folgt er nicht den Wertvor-
stellungen der Dorfgemeinschaft. Seine Unbesonnenheit und Willkiir zeichnen sich
in der ersten Fassung bereits ab, doch die volle Tragweite wird erst in der zweiten

73 lIronisch verzerrend erscheint an dieser Stelle, dass der Sohn Mathias heif3t, der Hofhund des
kinftigen Morders, Sabest, jedoch wird Pluto genannt. Dieser Umstand verdeutlich Brochs
bewusstes Spiel mit den Mythen und seine teilweise komisch erscheinenden Briiche.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Fassung konkretisiert. Er ist das Sinnbild des charakterlich schwachen Mannes, der
die Anleitung der Mutter bendtigt, um kontrolliert zu agieren. Broch konkretisiert
in seiner Uberarbeitung die Figur des Mathias, auch um den Kontrast zu Marius zu
verstirken. Der Sohn ist fir die Erweckung der Demeter verantwortlich und fiigt
sich zumindest im Haushalt der Mutter, indem er dort dem Rollenbild der matri-
archalen Ordnung entspricht. Die Tochter hingegen, die Milandin, ist eine geschei-
terte Persephone. Entgegen den dorflichen Konventionen heiratet sie den Bauer Mi-
land: »Sie stammt aus dem Oberdorf, ist eine geborene Gisson, und es soll Kimpfe
gekostet haben, bis der Miland sie gekriegt hat.« (KW 3, S. 28) Sowohl die Beschrei-
bung des homodiegetischen Erzihlers als auch die Selbstaussage der Milandin be-
tonen ihre Hirte und Minnlichkeit »Wie ein Mann war ich, ein Mann der Kinder
gebirt, weniger als ein Mann, und auch der Miland ist zu einem Nichts geworden,
kein Mann, kein Weib, so haben wir Kinder gezeugt« (KW 3, S. 299). Elisabeth Galva-
ns Interpretation ist teilweise beizupflichten: »Das auch ihre Mutter, Mutter Gissons
Tochter, eine [Persephone, D.L.] ist, mag vielleicht weniger offensichtlich sein, ver-
leiht aber der Mutter Gisson eine umso grofiere mythologische Stimmigkeit.«’* Die
Entfernung von der eigenen Weiblichkeit und Mutterschaft verunméglicht jedoch
eine vollendete Interpretation der Milandin als Persephone. Ihr Abstieg ins Unter-
dorfist nicht der Einzug der Persephone in das Reich des Hades und eine Riickkehr
in den Herrschaftsbereich der Muttergottheit scheint ausgeschlossen. Stattdessen
ist sie eine Grenzgangerin und wird in der zweiten Fassung des Romans zugleich als
Schicksalsgéttin™ inszeniert:

Doch beim Tisch, an der Grenze zwischen Licht und Schatten, safd die Biuerin
[...] sie strickte [..] Wie die Bauerin vom Stickstrumpf aufschaut und mich be-
gruRt wird ihr Gesicht nicht wesentlich freundlicher; der Gruf3, der mir von ihr
zugesandt worden war, wurde gewissermafien in der ndmlichen Sekunde wie-
der zuriickgenommen und in den Strickstrumpf eingearbeitet, ja, ich glaube, daf}
sie dhnlich mit meiner ganzen Anwesenheit verfuhr, denn sie nahm, in sich ver-
schlossen kaum mehr Notiz von mir: ein sichtbarlich schweres, dennoch unsicht-
bares Geschick lastet auf ihr und ihrer Ehe (BR 11, S. 34).

Sie ist eine Figur, die zwischen Licht und Schatten wandert und beide Seiten kennt:
»Und es war die Biuerin die erste, die wieder zur Sprache fand« (KW 3, S. 31). Die
Milandin erkennt die Gefahr, doch statt einzugreifen, wird sie zu einer Beobachte-
rin, deren Neigung zum Lachen (vgl. KW 3, S. 32/S. 234) sowohl Freude iber ihre
Erkenntnis und ihr Wissen als auch ihre Gefihrdung offenbart.” Anstelle der Mi-

74  Galvan: Demeters Verwandlungen, S. 202.

75  Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 29.

76  Lachen hat vielerlei Funktionen, es kann Erkenntnisprozesse begleiten, Spannungen auflo-
sen, es ist in der Theologie aber nicht nur als Ausdruck der Uberlegenheit Jahwes gesehen

- am13.02.2028, 20:11:46.

75


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

landin erkennt Mutter Gisson ihre Enkelin als Erbin an (vgl. KW 3, S. 37). Irmgard
wird so vorerst zu einem Symbol der Gottin Persephone, doch auch ihre Initiierung
scheitert und unterbricht den Kreislauf erneut. Die Enkelin Mutter Gissons erliegt
Marius Ratti und wendet sich von der Muttergottheit ab. Die Gefahr fiir Irmgard
wird bereits frithzeitig deutlich:

Jede Verwandlung, die der Mensch durchmacht und die sein Altern ausmacht, ist
Enthiillen und Verhiillen, indes auch der Blick, mit dem die Irmgard jetzt dem des
Marius begegnete, war enthiillend und verhiillend, und so wenig wir von dem
Wissen mogen, was in dem anderen vorgeht, es war eine entscheidende Ver-
wandlung des Maddchens, und unabweislich spiirte man eine wachsende Span-
nung zwischen ihr und dem Marius, spiirte sie so stark, daf man hétte eingreifen
wollen, um sie zu beenden. (BR Il, S. 41)

Die zweite Fassung des Romans betont auch hier konkreter als die erste Fassung
die Gefahr, in welcher Irmgard schwebt, denn das deutlich ausfithrlichere Blickdu-
ell deckt die Anfilligkeit Irmgards klar auf. Irmgards Umzug nach Ober-Kuppron
zu Mutter Gisson ist nicht nur ein Versuch, sie vor der Verzauberung zu bewahren,
sondern illustriert die Bedeutung der riumlichen Gestaltung der Verzauberung. Die
vertikale Differenz spiegelt sich in allen Aspekten des Romans und offenbart Brochs
Raumkonzept. Der Antagonismus des minnlichen und des weiblichen Machtzen-
trums offenbart sich in der riumlichen Gestaltung, welche Unter-Kuppron als Zen-
trum des minnlichen Machtstrebens darstellt, als Heimat der méglichen Hadesfi-
gur Ratti und so als Raum der triebhaften Impulse. Ober-Kuppron wird als Refu-
gium Mutter Gissons zum Olymp stilisiert, dem Ort der guten Religiositit und der
weiblichen Herrschaft. Es scheint, als symbolisiere Unter-Kuppron das patriarcha-
le Konkurrenzsystem und Ober-Kuppron beherberge das geschwichte Matriarchat.
Auf den ersten Blick wire dieser Darstellung beizupflichten, wenn die Figur Rat-
tis nicht in direktem, familiir erscheinendem Zusammenhang zu Mutter Gisson
stinde. Marius Ratti wird als »Gallier« (KW 3, S. 17) bezeichnet, diese Klassifizie-
rung entlarvt ihn als Bestandteil des matriarchalen Wertsystems, als abtriinnigen
Diener der Muttergottheit.” Die riumliche Struktur greift folglich einen internen
Wertkonflikt auf, das matriarchale Wertsystem sieht sich mit einem Abtriinnigen
konfrontiert. Die riumliche Gestaltung des Wertkonflikts zeigt sich jedoch auch auf

worden, sondern auch als Kernmerkmal des Bésen und des Teuflischen. Das Spannungsfeld,
welches die Figur der Milandin umgibt, ist bereits in ihrem Lachen begriindet. Vgl. Lihl, Max:
Lachen als anthropologisches Phanomen. Theologische Perspektiven. Berlin/Bosten 2019,
S. 348ff.

77 Vgl. Loos, Beate: Mythos Zeit und Tod. Zum Verhiltnis von Kunsttheorie und dichterischer
Praxisin Hermann Brochs Bergroman. In: Gerhard Kaiser (Hg.): Gegenwart der Dichtung. Band
1. Frankfurt a.M. 1971, S. 118.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

weiteren Ebenen. Die selbstreflexiven Gedanken des Erzihlers bestitigen den Ein-
druck der Raumgesetzgebung und deshalb fungieren die Aufstiege des Landarztes
als Zeitpunkte mythischer, religiéser und naturphilosophischer Selbstverortung:

Und als ich weiter aufwirts wanderte, meinem Schatten’® nach, der zweibeinig
vor mir herwanderte und mir den leichten Weg wies, da wurde es immer heller,
es wurde so milde und strahlend, dafd man vor lauter Licht kaum mehr die be-
leuchteten Fenster der Hiuser von Ober-Kuppron droben sah, ich wanderte im-
mer weiter aufwarts zur kithlen Sanftheit des Firmaments, in dem die Gestirne
schwammen, als waren auch sie von all der Milde erwarmt und leicht geworden.
(KW 3, S. 33)

Die Einschiibe des homodiegetischen Erzihlers prigen den Roman und belegen,
dass der Erzihler ebenfalls ein Grenzginger ist. Brochs Darstellung dieser Wande-
rungen ist vor allem in der zweiten Romanfassung sehr expressiv. Das obige Zitat
bietet hierbei mehrere Ankniipfungspunkte, die in diesem Kapitel nur kurz ange-
sprochen werden sollen. Die Dynamik zwischen Ober- und Unter-Kuppron wird vor
allem durch die Figur des Erzdhlers riumlich verankert, denn er wandelt zwischen
den beiden Dérfern.” Seine Selbstdarstellung als Wanderer und die regelmifSige
Wiederholung und Verkniipfung des Wortes mit dem Erzihler betonen aber auch
seine Nihe zu Marius Ratti. Diese Parallelen sind in allen drei Fassungen anzutref-
fen und variieren kaum.

Eine weitere Besonderheit der Raumgestaltung ist der Kuppron selbst. In der
Verzauberung wird der Berg fortwihrend personifiziert und als Metapher eingesetzt.
Der Berg ist das Leitmotiv der Handlung. Deshalb verweist der Erzihler bereits
in seinem Vorwort auf die Bedeutung des Berges, denn »alles ist Echo der grofRen
schweigenden Masse des ruhenden Berges« (KW 3, S. 19). Als traditionelles Symbol

78  Das Schattensymbol verweist eindeutig auf Adelbert von Chamissos Kunstmarchen Peter
Schlemihls wunderbare Geschichte (1813).

79  Der Erzdhler, Wetchy und Marius sind die einzigen Figuren, deren Wechsel der Dorfebenen
nichtals besonderes Ereignis im Text markiert wird. Alle drei Zugezogenen konnen zwischen
den Ebenen wechseln, die Dorfbewohner sind jedoch an ihren jeweiligen Ort gebunden. So
sind dauerhafte Umziige beispielsweise die Heirat der Milandin besondere Ereignisse, deren
Erinnerung lange bewahrt wird. In Ankniipfung an Lotmans Raumkonzept kann festgestellt
werden, dass Grenzlbertritte der Dorfbewohner in der Verzauberung zu besonderen Ereignis-
sen fithren: »Sie [Die Grenze, D.L.] teilt den Raum in zwei disjunkte Teilrdume. lhre wichtigste
Eigenschaftistihre Uniiberschreitbarkeit. Die Art, wie ein Text durch eine solche Grenze auf-
geteilt wird, ist eines seiner wesentlichsten Charakteristika. Ob es sich dabei um eine Auftei-
lung in Freunde und Feinde, Lebende und Tote, Arme und Reiche oder andere handelt, ist an
sich gleich. Wichtig ist etwas anderes: die Grenze, die den Raum teilt, mufs uniiberwindlich
sein und die innere Struktur der beiden Teile verschieden« [Lotman, Jurij: Die Struktur litera-
rischer Texte. Miinchen 1972, S. 327]. Die Raumgestaltung des Romans bietet also zahlreiche
Anknipfungspunkte, die die Figuren charakterisieren und die Handlung beeinflussen.

- am13.02.2028, 20:11:46.

71


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

der Spiritualitit ist der Kuppron der Ort der Gottesschau und der Wohnort der
Erdgoéttin. Doch eng hiermit verkniipft ist auch die Funktion des Berges als Raum
der Grenzerfahrung, der geistigen und kérperlichen Extreme.® So wird der Berg
aus mehreren Griinden zu einem Symbol der Gottesschau, denn er ist die Wohn-
stitte Mutter Gissons, er ist Handlungsplatz des volkstiimlichen Steinsegens und
der unheilvollen Bergkirchweih. Er fungiert aber auch als Mahnmal des einstigen
Reichtums und birgt das Zentrum der dorflichen Wunschfantasie: das Gold. Der
Berg wirkt in der Verzauberung als raumstrukturierendes Motiv, doch aufgrund
seiner zahlreichen Bedeutungsebenen ist er auch handlungskonstituierend.

Und der Bergmathias sagte: »Er hafdt den Berg, auch wenn er mit der Rute auf ihn
herumklettert und ihn erkennt.« Und Mutter Gisson sagte: »War’ er ein Mann, ich
hatte weniger Angst um die Irmgard .. mit einem Mann wird jedes Madel fertig
... aber seine Starke ist das Nichts...« (KW 3, S. 175)

Der Berg ist ein Symbol der Weiblichkeit und der Sexualitit, und deshalb ist die Par-
allelisierung von Berg und Irmgard bereits in der Satzstruktur angelegt. Die Spra-
che ist offensichtlich sexualisiert, denn sowohl die »Rute« (KW 3, S. 175) als auch das
Verb »erkennen« (KW 3, S. 175) sind in diesem Zusammenhang stark sexuell konno-
tiert. Der impotente Mann, Marius Ratti, bedringt statt der jungen Frau den Berg,
denn dieser ist das Symbol des Weiblich-Gottlichen in der Natur und er will ihn auf-
brechen lassen, um nach Gold zu schiirfen. Rattis Dringen gegen den Berg entwi-
ckelt sich so zu einer symbolischen Vergewaltigung Irmgards. Das Konfliktpoten-
zial der fehlenden Sexualitit und somit der defizitiren Mdnnlichkeit Rattis wird
auch von Irmgard festgestellt: »Ja, es ist ein grofRes Opfer, denn du bist unfrucht-
bar, du bist kuRlos, und ich werde kein Kind tragen.« (KW 3, S. 211) Diese Aussage
verdeutlich es: Ratti kann nicht als Hades fungieren, da er der symbolischen Perse-
phone kein Gatte sein kann. Doch auch Irmgard bleibt aufgrund ihrer Wahl die Be-
rufung zur Muttergéttin und zur Erbin Mutter Gissons verwehrt. Der Opfertod Irm-
gards, ihre zum »Ernteopfer« (KW 3, S. 279) stilisierte Ermordung durch den Metz-
ger Sabest, scheint den Kreislauf zu beenden und die Erbfolge zu unterbrechen.
Auch wenn die zeitliche Abfolge dem Demeter-Mythos entspricht und die Opferung
Persephones folgerichtig im Anschluss an die Ernte inszeniert wird, bricht die Ver-
zauberung mit der Gottersage. Denn statt als Persephone im kommenden Frithjahr
wiederaufzusteigen, wird Irmgard ein Opfer von Rattis Verzauberung und kann die
Erbschaft Mutter Gissons nicht antreten.® Irmgards Tod symbolisiert in endgiilti-

80 Vgl. Niefanger, Dirk: Berg. In: Giinther Butzer, Joachim Jacob (Hg.): Metzler Lexikon literari-
scher Symbole. 2. erweiterte Ausgabe. Stuttgart/Weimar 2012, S. 44—45, hier S. 44f.

81  Die Passivitdt Mutter Gissons, istin der Forschung hidufig thematisiert worden. Vgl. beispiels-
weise: Schwarzwalder, Florens: Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung. Probleme literari-
scher Modellbildung bei Hermann Broch und Robert Musil. Bielefeld 2019, S. 313.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

ger Form den Abstieg Persephones in das Totenreich, denn: »die Hochzeit mit Ha-
des wird zu einem Synonym fiir das Sterben.«®** Der Tod Irmgards wiirde das Ende
der matriarchalen Macht bedeuten und den Sieg des Minnlichen vorwegnehmen,
doch die Initiierung der schwangeren Agathe verhindert den endgiiltigen Abbruch
des Erzihlstranges um die Demeter-Figur. Eine wesentliche Eigenschaft pridesti-
niert Agathe als kiinftige Demeter: Sie ist eine ledige Mutter. Wie auch Demeter und
ihr Symbol, die frith verwitwete Mutter Gisson, ist Agathe alleinerziehend und re-
présentiert dennoch die gute Miitterlichkeit. Entgegen der Kritik des homodiegeti-
schen Erzihlers, der auf eine Verschnung mit dem Kindesvater hofft, liegt Agathes
Fokus auf dem Kind. Sie reprisentiert die miitterliche und nicht die geschlechtliche
Liebe:

»Was der Sabest getan hat, das ist gesiihnt, und die Leute werden es bald verges-
sen ... aber das ledige Kind vom Peter Sabest werden sie weniger leicht verges-
sen, das bleibt da..« Agathens Gesicht wurde gliicklich: »Ja, das bleibt da ... und
die Leute kdnnen mir nichts anhaben, mir nichts und dem Kind nichts...« »Aga-
theg, sagte ich, »das Kind ist noch nicht da, aber wenn es da sein wird...« »Bald.«
»]a, bald, in sechs Wochen ... wenn es da sein wird, dann wirst du vielleicht auch
den wiederhaben wollen, den du geliebt hast, und fiir das Kind den Vater..« Da
trat eine Wandlung in ihren Ziigen ein, alle Kindlichkeit war mit einem Male ver-
schwunden; sie wurden reif und fraulich, und langsam sagte sie: »Ich bin in der
Freude.« Der Regen draufien fiel stirker, gleichmafiig, freudlos, hier aber freu-
te sich ein Mensch, weil er einen andern ich sich trug, getroffen vom Regen der
Sterne, der voll Freude ist. (KW 3, S. 295 f)

Kontrastierend begegnen sich in diesem Dialog zwei Ansichten, die des homodiege-
tischen Erzihlers, der selbst in Anbetracht der katastrophalen Ereignisse die tradi-
tionelle Familienvorstellung vertritt, und die der jugendlichen Agathe, die ihr Kind
ohne die Hilfe des Kindesvaters aufziehen will. Auch nach der Ermordung Irmgards
ist der Erzahler den klassischen Rollenmustern verpflichtet: Ledige Mutterschaft
stuft er als gravierender fiir den Ruf einer Familie oder einer Frau ein, als die Ehe
mit dem Sohn eines Morders einzugehen. Agathe symbolisiert in dem Dialog die
junge Demeter, sie ist in ihrer Schwangerschaft nicht linger die jugendliche Perse-
phone, sondern bereits die miitterliche Erdgéttin selbst. Deshalb ist die Figur mut-
terlos, Mutter Gisson itbernimmt die Aufgabe der leitenden Lehrerin und miitter-
lichen Freundin, doch im Haus des Vaters verkorpert Agathe bereits zu Beginn der
Handlung die Rolle der bewahrenden, nahrenden Frau:

82  Scholten, Helga: Der Demeter- und Persephonemythos in der Auseinandersetzung christli-
cher Autoren. In: Raban von Haehling (Hg.): Griechische Mythologie und frithes Christentum.
Darmstadt 2005, S. 268—294, hier S. 270.

- am13.02.2028, 20:11:46.

79


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Dort sitzt sie unter den Apfelbdumen [..] dort sitzt sie, hilt die Nase auf die Ar-
beit gesenkt und naht in den langsamen runden Bewegungen, die zur frithesten
Wiirde der Frau gehoren, die dem Maddchen wie der Ahnin in gleicher Weise ei-
gentiimlich sind, die eine wie die andere in das Gewebe der Zeit verflechtend,
gleichgiiltig ob eine, wie Agathe knapp sechzehn, oder wie Mutter Gisson weit
Uber siebzig ist. (KW 3, S. 67)

Die kiinftige Demeter sitzt unter Apfelbiumen, dem Symbol der Unsterblichkeit®,
und auch der Erzihlerkommentar betont den Lebenskreislauf, in welchen Agathe
integriert ist. Proleptisch nimmt er die kiinftige Handlung vorweg und verbindet
Agathe und Mutter Gisson in einer spirituellen und naturreligiésen Gemeinschaft.
Der Apfel als Symbol des Streits, der Siinde, aber auch der Fruchtbarkeit und der
Herrschaft® verkérpert die konfliktgeladene Atmosphire, in dessen Zentrum sich
auch Agathe als kiinftige Erdmutter befindet. Die Fiden des Schicksals, die bereits
die Milandin umwoben, sind auch in Agathes Darstellung anzutreffen und beto-
nen in dieser Szene den ewigen Kreislauf des weiblich-miitterlichen Schicksals, das
Agathe an die Erbschaft Mutter Gissons bindet. Der Erzihler hebt die hausfrauli-
che Haltung Agathes hervor, doch iiber die Symbole und die Handlungsabfolge wird
Agathe in die Handlung integriert und aus der traditionellen Sphire gelost. Auch
wenn die Figur im traditionellen Figurenkonzept verwurzelt ist, offenbart sich ihre
offene und selbstbestimmte Art bereits in der ersten Szene. In dieser Situation ge-
wihrt sie dem homodiegetischen Erzihler tiberraschend freimiindig Einblick in die
vergangene Liebesbeziehung:

Doch wenn wir hier safen des Nachts, da war die Nacht
Wie eine Kuh, die atmet, und ich habe

Mein Cesicht gehoben, so weich war mein Mund.

Da war es hell.

Zwischen den Hornern der Nacht ist das Gewitter
Gekommen, und es hat gesungen

Wie die Sonne.

Ich trank das Gewitter und seine Milch

Die Milch der Gewitter trank ich und ich war

Weifl wie der Mondbauch und schon. (KW 3, S. 70f)

Die poetischen Verse sind ambivalent, denn sie offenbaren die erotische Vereini-
gung zweier Liebender, doch nehmen sie auch schon den spiteren Geschlechterkon-
flikt vorweg. Die Nacht, als Symbol der weiblichen Lebenswelt®®, verbindet sich zwar

83  Vgl. Ajouri, Philip: Apfel. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 21ff.
84 Vgl ebd.
85  Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht, S.10.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

mit der Kuh, der schiitzenden, bewahrenden und nihrenden Miitterlichkeit. Doch
Helligkeit und Gewitter® signalisieren bereits die einfallende mannliche Macht, die
hier noch erotisch konnotiert ist, aber bereits einen versuchten Machtwechsel an-
deutet. Das Gewitter als ambivalentes Symbol steigert den zwiespiltigen Eindruck
der Verse, denn es symbolisiert die Nihe Gottes ebenso wie das Wirken destrukti-
ver iibernatiirlicher Krifte. Neben der dimonischen Prisenz stellt das Gewitter aber
auch die ungeziigelte Sexualitit und die iibermichtige Liebe dar.®” Die Verse Aga-
thes betonen ihr intuitives Wissen um naturmythische Zusammenhinge und ihre
Symbolkraft nimmt den entstehenden Geschlechterkonflikt vorweg. In den spite-
ren Fragmenten, die zweite Fassung ist hier besonders deutlich, hat Broch Agathes
Rolle gestirkt und ihre Zukunft als Demeter-Figur in den Fokus geriickt:

»es ist, als ob meine Freude grofRer wire als ich selber, als ob sie schon dagewe-
sen wdre, ehe ich zur Welt gekommen bin, und als ob sie immer bleiben wiirde,
auch wenn ich selber schon langst gestorben sein werde ... und nicht irgendeine
beliebige Freude ist dies, sondern meine, meine Freude, die mir ganz allein ge-
hort und in die ich hineingelegt worden bin wie ein Kind in den Schof$ der Mutter
... kann das nicht so sein, Herr Doctor?« Die Frage war an mich gerichtet, doch sie
galt auch Mutter Gisson, und sie galt nicht nur Mutter Gisson, sondern sie galt
auch dem Himmel, der reif und blau sich spannte und doch still herniederstrom-
te, sie galt der Erde, die ihm gedffnet war, sie galt der stromenden Ruhe, die vor
und nach allem Leben, vor und nach allem Tode ist. [...] Mutter Gisson erhob sich:
»Gutg, stellte sie fest, und es war ein wenig wie der Abschlufd einer Priifung, die
die Agathe brav bestanden hatte, »gut und schon, Agathe... ist schon recht, wie
du bist [...] du kannst mich manchmal droben besuchen.« (BR 11, S. 408)

Agathes Schilderung ihrer Liebe zu dem Kind, ihre Einordnung der eigenen
Schwangerschaftin einen ewig andauernden Kreislauf des Lebens und die Uberstei-
gerung zu einem Raum und Zeit iiberdauernden Strom der Freude demonstrieren
ihre Bindung an den Demeter-Mythos, ihre Miitterlichkeit und ihre Furchtlosigkeit
vor dem Jenseitigen. Gleichzeitig nimmt der Erzihlerkommentar Agathes spitere
Vereinigung des Minnlichen und des Weiblichen proleptisch vorweg. Himmel und
Erde als Sinnbilder der méinnlichen und der weiblichen Sphire verschmelzen in
der Schilderung, denn Agathes Bitte um Bestitigung der eigenen Sicht richtet
sich nicht ausschliefllich an Mutter Gisson, sondern auch an die verschiedenen
Symbole der Natur. Dennoch bestitigt Mutter Gisson Agathes Eignung zum irdi-
schen Symbol der Demeter, ihre Einladung in das eigene Herrschaftsgebiet kommt
einer Berufung und einem Lehrangebot gleich. Obwohl Irmgard noch lebt, erkennt

86 Vgl.ebd,S. 48.
87  Vgl. Hoffmann, Thorsten: Gewitter/Blitz, Donner. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole,
S.151f.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Mutter Gisson die Notwendigkeit einer weiteren Schiilerin, einer neuen Erbin und
wihlt die miitterliche junge Frau. Eine endgiiltige Berufung Agathes erfolgt jedoch
erst in den letzten Lebensminuten Mutter Gissons. Die Verbindung Agathes mit
Mutter Gisson wird bereits durch ihre Botenfunktion deutlich, denn sie fithrt den
Erzihler. Thre Spiritualitit zeigt sich in dem Erspiiren der sterbenden Demeter,
noch vor dem Bergmathias erreichen der Erzahler und Agathe die Sterbende:

Und sie laf3t meine Hand nicht mehr los, sei es aus Angst, sei es, weil sie meint,
mich fithren zu missen. Hand in Hand gehen wir, nein, laufen wir beinahe
[..] Hand in Hand wie zwei Kinder, ich alter graubartiger Doctor und die junge
Schwangere, und der Wald ist sommerlich und dennoch winterlich duftlos,
klarer der Himmel, der in ihn hereinschaut, hirter das Gitterwerk unter dem wir
laufen, ein Mittagshimmel zu Mitternacht, und der Wald, stumm und geschlos-
sen, wachst ihm nicht mehr entgegen, es wachst nichts mehr und keine Wurzel
dehnt sich knackend. [...] Und hier bleiben wir stehen, denn in ihrer Hand gab
es einen kleinen scharfen Ruck, als wire es der Ausschlag einer Wiinschelrute.
Dann zieht sie mich weiter. (KW 3, S. 350)

Der Weg zu Mutter Gisson beschreibt den Wandel, die Grenzen zwischen den Jah-
res- und den Tageszeiten verwischen. Doch auch die beiden Wanderer, Agathe und
der Erzihler, nidhern sich einander an. Der Vergleich bringt sie in einen Zustand frii-
herer Unschuld und verindert parallel die hierarchische Ordnung der Beziehung,
denn Agathe wird zu der miitterlich Leitenden und der Landarzt lisst sich fithren.
Nicht nur die Zeiten verschwimmen, auch die Naturbeschreibung hat sich veran-
dert, so wird der Wald bedrohlicher dargestellt und der Tod der Demeter wird im
beendeten Wachstum der Natur vorweggenommen. Gleichzeitig betonen die anti-
thetisch gesetzten Beschreibungen die spitere Grenzauthebung, denn in der Ster-
beszene der alten Demeter, der mythischen Klage der verstorbenen Irmgard und
der Initiierung der jungen Agathe offenbart sich die Durchlissigkeit der Grenzen
zwischen dem Dies- und dem Jenseits:

Ja, Irmgard, dein Kranz ist so leicht, dafl du ihn nimmer abnehmen brauchst [..]
Klage, oh klage nicht, liebes Herz, klage nicht ob des Unerfiillten, schime dich
nicht [..] Irmgard, horst du, was die Vogel zu dir sprechen? sie flattern hiniiber
und hertiber, und ihre Grenze ist leicht. Horst du die Blumen? sie wachsen hiniiber
und heriber, und sie haben keine Grenze [..] das Licht kommt von hiben und
kommt von herliben; nun wird es sich bald nicht mehr vermengen ... und ohne
Schatten sind die Bliitenstrahlen, die dich tragen [..] irre nicht umher und friere
nicht ... zweisam sind wir... (KW 3, S. 353f))

Die ermordete Irmgard erwartet Mutter Gisson und kann im Rahmen der Sterbe-
szene die Grenzen iibertreten. Ein weiterer Verweis auf die griechische Mytholo-
gie deutet in einer vorherigen Szene auch den Grund fiir Irmgards Verharren in ei-

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

ner Zwischenwelt an. Die Parallele zu Charon, dem Fihrmann, der die Toten iiber-
setzt®®, erscheint durch Mutter Gissons Hinweis naheliegend: »Gib mir das Geld, ich
will es fiir sie [die tote Irmgard, D.L.] aufheben.« (KW 3, S. 298) Mutter Gisson ver-
wahrt das Geld fiir Irmgards Passage in das Totenreich und nimmt so ihren eigenen
Tod vorweg. Die alternde Demeter bezieht sich in diesem Gesprich auf eine Erin-
nerung jenseits des kommunikativen und erfahrungsmifiigen Modus, stattdessen
bindet sie ihre eigene Lebenserfahrung und ihren Tod an das kulturelle Gedichtnis
etablierter Mythen und inszeniert so eine tiefgehende Sinnhaftigkeit des weiblichen
Lebens und Sterbens. Mittels der Flora- und Faunavergleiche werden die Grenzver-
wischung zwischen dem Diesseits und Jenseits verdeutlicht. Hierzu dienen auch
die einprigsamen Parallelismen und wiederholten Aufforderungen an die Enkelin,
nicht mit dem Schicksal zu hadern. Diese Ausfithrungen verdeutlichen nochmals
die Einstellung der Matriarchin zum Leben als Prozess. Auch die Nutzung der Wur-
zel »iber« verstirkt sprachlich den Aspekt der Grenziibertretung. In Mutter Gissons
Tod offenbart sich das Konzept des guten Sterbens, das in der Verzauberung angelegt
ist: »In jedes Menschen Tiefe ist es Nacht und ist so warm wie Erde; dort ist er Mut-
ter seiner selbst, und kehrt er heim in seinen tiefen Schof3, so ist er wie ein Kind
des eignen Seins und Lebens« (KW 3, S. 360). Der Tod wird in Mutter Gissons Ster-
ben euphemistisch dargestellt, das Sterben als Hiniibergehen, als Uberqueren einer
fliichtigen Grenze wird durch die Symbolkraft des Waldes, der Quelle und des Ber-
ges noch verstirkt. Denn so wird der Tod als Prozess gedeutet und mit Symbolen
der Lebenskraft, der Erdverbundenheit und der naturreligiésen miitterlichen Kraft
verbunden. Das Sterben erscheint in dieser Inszenierung als Riickkehr zur Geburt
des eigenen Selbst. Die Wertstabilitit Mutter Gissons verhindert die menschliche
Todesfurcht und erméglicht diesen Ubergang.

Brochs Roman wirft einen besonderen Blick auf die Mutterschaft, sie ist das
Zentrum der weiblichen Identitit innerhalb der Romanwelt. Aufder Irmgard tre-
ten keine erwachsenen Frauenfiguren zentral in Erscheinung, die nicht Mutter sind
oder demnichst ein Kind entbinden. Mutter Gisson ist die Urmutter der Dorfge-
meinschaft, ihr Lebensentwurf, ihr Wirken und ihre Identitit prigen Ober- und Un-
ter-Kuppron. Bereits die externe Figurencharakterisierung durch den homodiege-
tischen Erzihler, mit der die Figur eingefithrt wird, verdeutlicht die Fokussierung
auf die Mutterschaft:

Indes, im Falle der Gissons [..] ist der Name Gisson von »Mutter Gisson«, wie sie
allgemein genannt wurde, so restlos aufgesaugt, so restlos ibernommen worden,
dafl man gar nicht auf den Gedanken kommt, es musse doch einmal auch einen
mannlichen Trager dieses Namens gegeben haben. (KW 3, S. 34)

88  Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 86f.

- am13.02.2028, 20:11:46.

83


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Aufgrund ihres Wissens um die alten Bergstollen, die Heilgewichse und ihre magi-
schen Fihigkeiten reprisentiert sie aber auch das Wertzentrum. Die angestammte
Macht der Muttergdottin wird durch ihre Figur in die Dorfgemeinschaft integriert.
Thre Miitterlichkeit gleicht einer gesellschaftlichen und sozialen Aufgabe. Sie ist
das Symbol der Grofen Mutter. Die weiteren Mutterfiguren bewegen sich in einem
Spektrum zwischen Agathe und der Milandin. Sie reprisentieren einzelne Formen
der Mutterschaft. Agathe ist die werdende Mutter, die kiinftige Demeter, eine
positiv konnotierte Muttergestalt. Die Milandin hingegen ist an den Erwartun-
gen, an der Ehe und den verlorenen Kindern gescheitert. Weiblichkeit ist in der
Verzauberunyg stets auf Miitterlichkeit und Mutterschaft zuriickbezogen. Elisabeth
Galvan verweist auf das Inzestmotiv.** Sie bezieht die Inzestthematik vor allem
auf Irmgard und ihren Vater und erweitert die problematische Vater-Tochter-
Beziehung auf die Milandin und den verstorbenen Jiger Gisson. Die Beziehung
Milands zu seinen beiden Tochtern ist eindeutig inzestuds besetzt: »wenn es vor-
herbestimmt war und sie mein Kind ist, dann ist ihr Weg der niamliche wie der
meine, dann werden wir einander treffe [...] und es wird sich doch noch erfiillen,
was ich einmal gehofft habe...« (KW 3, S. 229) Milands Hoffnungen, Mutter Gisson
durch die Ehe mit der Tochter nahe zu sein, sind gescheitert: »vielleicht wire sie
[die Milandin, D.L.] ihr [Mutter Gisson, D.L.] dhnlicher geblieben, wenn ich sie nur
ihrethalben genommen und an keine Ahnlichkeit gedacht hitte...« (KW 3, S. 225)
Statt die Erkenntnis umzusetzen, wiederholt Miland den Fehler und sucht Mutter
Gisson in seinen Tochtern. Galvans Feststellung geht jedoch nicht weit genug, denn
nicht nur hier findet sich eine inzestuds erscheinende Beziehung, auch zwischen
der kiinftigen Demeter, Agathe, und ihrem Vater besteht eine problematische und
tiberliebevolle Vater-Tochter-Beziehung. Der Landarzt stellt verwundert fest: »Es
ist seltsam, er brauchte, er wollte keinen Mann fiir das Midel« (KW 3, S. 120).
Die Beziehung zwischen den kiinftigen Demeter-Figuren und ihren Vitern ist
fragwiirdig und angespannt. Miland hofft auf die zweite Chance durch die eigene
Tochter, dies ist eine problematische Konsequenz des Scheiterns der Milandin als
Demeter-Figur. Im Gegensatz zu Galvans Voriiberlegung, der Iphigenie-Mythos
konne hier eingesetzt sein®, liegt die Vermutung niher, dass die Mianner von den
Eigenschaften der demetrischen Figuren angezogen werden und deren Einfluss auf
die Manner der eigenen Familie besonders ausgepragt ist. Die problematische Nihe
zum Vater ermdglicht der mutterlosen Agathe eine konfliktfreie Schwangerschaft.
So kann man die inzestuds erscheinenden Spannungsgefiige auch als Folge der
demetrischen Macht sehen, die eine hierarchische Beziehung, wie sie zwischen
Vater und Tochter bestehen wiirde, nicht aufkommen lisst. Das angestammte
Wertsystem ist matriarchal, es wird von dem Symbol der Demeter verkérpert und

89  Vgl. Galvan: Demeters Verwandlungen, S. 203.
90 Vgl.ebd.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

diese bildet das Wertzentrum der Gemeinde. Brochs Roman beschreibt nun anhand
dieses Wertsystems die Auswirkungen eines einsetzenden Wertkonfliktes.

5.2.2 Marius Ratti - Hades oder Dionysos?

Mutter Gisson, die Milandin, Agathe, Irmgard - sie sind Sinnbilder des Demeter-
Mythos. Sieverkérpern in einem variierenden Grad die géttlich-miitterliche Erdver-
bundenheit, die Bestindigkeit und das Wissen um Naturgewalten. Es stellt sich nun
die Frage, ob auch Hades, der Gott der Unterwelt, der Entfithrer und Ehemann der
Persephone in der Verzauberung anzutreffen ist. Marius Ratti, der Irmgard in seinen
Bann zieht und dessen Einfluss auf sie so eindriicklich ist, dass sie sich als freiwil-
lige Opfergabe zur Verfiigung stellt, erfiillt nur sehr begrenzt den Part des Hades.
Denn trotz der Verbindung von Ratti und Irmgard fehlt eine entscheidende Eigen-
schaft: Ratti ist kein Liebhaber. Wie der homodiegetische Erzihler erkennt, entsteht
zwischen Ratti und Irmgard keine Liebesbeziehung:

Selbst wenn Liebende sich gegenseitig als das Unendliche betrachten, ja, wenn
sie es auch sind, in der Gnade des Unmittelbaren, die ihnen da geschenkt ist,
gibt es keine Worte mehr, am wenigsten die vom Gesetz und der Gerechtigkeit,
mag die Gerechtigkeit noch so sehr die Liebe in sich widerspiegeln. Nur ein Narr
oder Scharlatan geht den umgekehrten Weg und ersetzt das Unmittelbare durch
das Abgeleitete. Wollte Marius mit solchem Gerede das grofie starke aufrechte
Médel an sich fesseln? konnte sie da wirklich mitspielen? Hatten sie sich gekiifst,
ich hatte nichts dagegen gehabt, denn in meinem alten Gehirn gibt es beim An-
blick eines schonen Paares bereits grofivaterliche Kupplerphantasien, aber nun
erschien mir der Marius mit solchem Gehabe wie ein Wanderprediger einer ab-
stinenten Sekte (KW 3, S. 80).

Statt eines Liebhabers erscheint Ratti dem Erzihler als abstinenter Wanderpredi-
ger. Die Ersetzung des Unmittelbaren durch dessen Ableitung, wie im obigen Zitat
verdeutlicht, lisst Ratti als verkorpertes Sinnbild des Gegenwerts erscheinen, dieser
Aspekt wird durch die Sorge des Arztes verstarkt. Ratti ist kein Liebender, er ist ein
magischer Zauberer, Verfithrer und ein Wanderer. Nur als Antagonist der Demeter
symbolisiert er Hades, also nur innerhalb der engen Grenzen des Demeter-Komple-
xes. Doch auch hier offenbart Mutter Gisson seine Unvollkommenheit: »War’ er ein
Mann, ich hitte weniger Angst um die Irmgard ... mit einem Mann wird jedes Ma-
del fertig ... aber seine Stirke ist das Nichts.« (KW 3, S. 175) So wird die Existenz des
Hades oder Pluto, wie der Gott der Unterwelt im rdmischen Mythos heif3t, negiert.
Denn anstelle eines Liebhabers trigt der Leonberger des Wirts Sabest, des kiinf-
tigen Mdérders, den Namen Pluto und bricht so ironisch mit dem Mythos und den
Erwartungen der Lesenden. Marius Ratti ist keine Hades-Figur, stattdessen schei-
nen mehrere Merkmale seine Identitit zu offenbaren. Der fremde Wanderer, der

- am13.02.2028, 20:11:46.

85


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

im Dorf erscheint und die Menschen zu einer wahnhaft ekstatische Massenbewe-
gung verfithrt, wird hiufig als Dionysos gedeutet.”” Dionysos ist der Gott des Weins,
des Wahnsinns und der Ekstase. Aufierdem ist der Dionysos-Mythos ebenfalls eng
an die Figur der Persephone gebunden, welche hiufig als seine Mutter bezeichnet
wird.”” Die Nihe zwischen Dionysos und Persephone ist auch in der Verzauberung
ersichtlich, so wird Irmgard in ihrer Funktion als Bergbraut dem Drachen, einem
dionysischen Symbol, als Opfer dargeboten. Der Berg, den ein Schlangenrelief ziert,
wird erneut als Mutter dargestellt, die von der Schlange umschlungen wird. (vgl.
KW 3, S. 101) »Bergmann im Berg, Kind im Leib, geborgen und geboren ... gelobt sei
Sankt Pankraz auf dem Berge« (KW 3, S. 94), so besingt Mutter Gisson, einem eige-
nen Segenswunsch folgend, die inszenierte Zusammenkunft. Vor allem ist Diony-
sos ein patriarchaler Gott und in dieser Eigenschaft zeigt sich die Nihe zu Marius
Ratti. Denn auch dessen Herrschaftsanspruch begriindet sich in einer Ablgsung der
Frauenherrschaft:

doch aus ist’s jetzt mit der Weiberherrschaft, mit der Stadteherrschaft, zuriick
mit dem Gezlicht in seine Héhlen, wo es hingehort, die neue Zeit hat begonnen,
die Gemeinschaft der Manner hat sich wieder erhoben, ihrist das Land untertan,
weil es die Cemeinschaft der ist, und die Stadte werden verdorren in neidischer
Habsucht, verséhnt die Erde von der wir das Gezlicht wegtilgen, versdohnt der
Himmel, der sich wieder herabbeugen wird zur neuen Reinheit der Welt, wenn
die Erdlosen, die Gottlosen verschwunden sein werden... (KW 3, S. 343)

Diese zutiefst frauenfeindliche Tirade Rattis entspricht den nationalsozialistischen
Veroftentlichungen der Zeit, welche Bachofen zweckentfremden, um die eigenen
Botschaften zu transportieren:

Sein [des Mannes, D.L.] Verbrechen ist, nicht mehr ganz Mann gewesen zu sein,
deshalb hat auch das Weib vielfach aufgehért ganz Frau zu sein. Der Mann wur-
de weltanschauungslos. [..] Deshalb griff die »Frau« nach dem Staatsruder als
Amazone einerseits; deshalb fordert sie erotische Anarchie als Emanzipierte an-
dererseits.”

Der bachofensche Vorwurf der minnlichen Schwiche, die eine unnatiirliche Ent-
wicklung der Frauen, ein Amazonentum, bedingt habe, wird von der nationalsozia-
listischen Propaganda zielgerichtet eingesetzt. Brochs Roman verweist im Rahmen
der Reden Rattis auf diese stereotypen Anklagen und bricht diese spiter, indem er
Rattis Idealbild negiert. Das Mutterrecht erklirt die Entwicklung von der Frauenherr-
schaft zur Mannerherrschaft und zeichnet so eine Genealogie der Herrscher nach.

91 Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S.137.
92 Vgl. Abenstein: Griechische Mythologie, S. 94.
93  Staemmler: Alfred Rosenberg, S. 247.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Eben auf diese Entwicklung referiert Die Verzauberung, doch ist ihr Anwirter auf die
minnliche Herrschaft eine ambivalente Figur und kein minnliches Idealbild. Wie
Paul Michael Liitzeler in seiner Broch-Biografie erwihnt, beschiftigte Broch sich
mit mehreren Texten zum Mutterrecht. Er las in Vorbereitung auf die Verzauberung
Ludwig Klages Der Geist als Widersacher der Seele (1929-32), aufRerdem Albrecht Diete-
richs Mutter Erde. Ein Versuch iiber Volksreligion (1905) und Friedrich Heilers Das Gebet.
Einereligionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung (1921).°* Von beson-
derem Interesse ist die Abhandlung Klages, dessen Interpretation der Magna Ma-
ter Broch stark beeinflusst haben kénnte.” Die Problematik, die Rezipierende nach
eingehender Lektiire der Verzauberung erkennen und die im Folgenden noch darge-
legt werden soll, ist schlussendlich in einfache Worte zu fassen: Das Bachofen-Kon-
zept der Drei-Phasen-Folge ist in der Verzauberung nicht adiquat umgesetzt, denn
als vollkommene Ubermutter wiirden Mutter Gisson und ihr Weltverstindnis Ba-
chofens Idealvorstellung nicht entsprechen. Julian Reidy geht davon aus, dass der
Grund dieser Abweichung darin liegen konnte, dass Broch Bachofens Thesen iiber
die abgewandelte und idealisierte Interpretation Ludwig Klages’ kennenlernte:

Indem Broch gegen den Faschisten Ratti eine Ubermutter in Stellung bringt,
versucht er offenbar jene menschenfreundlich grundierte »Maternitit, jene
gemeinschaftsstiftende Synthese von »Mutterthum« und »Briiderlichkeit« stark
zu machen, die er bei Klages und seinesgleichen als angebliches Bachofen-
Dogma antreffen konnte.”®

Doch auch Reidy riumt ein, dass Brochs Bachofen-Kenntnisse iiber Klages Ausfiih-
rungen hinausgehen miissen.”” Dennoch ist bereits nach diesem ersten Zusammen-
treffen mit Ratti festzustellen, dass Broch mit der Darstellung Bachofens bricht: Ma-
rius Ratti ist kein idealtypischer Mann und fiihrt die Bevolkerung Kupprons nicht
in die patriarchale Herrschaftswelt, stattdessen erscheint er als impotenter Verfith-
rer, der sich von der Herrschaft der Erdgottin abgewandt hat. Reidys Ausfithrun-
gen ist insofern beizupflichten, dass es sich bei Ratti keinesfalls um den von Ba-
chofen ersehnten patriarchaler Herrscher handelt, seine Impotenz und seine Ab-
lehnung des Fortschritts sprechen gegen diese These. Marius Ratti ist der erklir-
te Gegner der Frauen und des Matriarchats. Seine Ansprachen belegen die schein-
bar patriarchalen Herrschaftsanspriiche: »die neue Zeit hat begonnen, die Gemein-
schaft der Minner hat sich wieder erhoben« (KW 3, S. 343). Derartige Aulerungen

94  Vgl. Liitzeler: Hermann Broch. Eine Biografie, S. 188.

95  Besonders pragnant hat Julian Reidy den Einfluss Klages’ auf Die Verzauberung herausgear-
beitet: Reidy: »Weiberzeit, S.185—220.

96 Ebd., S.193.

97 Vgl.ebd., S.195.

- am13.02.2028, 20:11:46.

87


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

lassen die Vermutung zu, dass Ratti der Reprisentant des patriarchalen Wertsys-
tems ist, der sich gegen die Vorherrschaft des angestammten Wertsystems positio-
niert. Doch nicht nur die Impotenz Rattis negiert eine solche Moglichkeit, auch sei-
ne Nihe zu Mutter Gissons Wertsystem legt eine andere Vermutung nahe. Wahrend
der Erzahler Ratti bei der ersten Begegnung mit einem »Gallier« (KW 3, S. 17) assozi-
iert und so eine Verbindung mit Mutter Gisson herstellt, bestitigt eine spitere Sze-
ne der zweiten Fassung die Nihe beider nochmals: »Es glich einem Liebesgesprich
am Fenster. Und das Geheime, das sie einander kundtaten, lag jenseits der Wor-
te, denn dies war der verlorene Sohn, der zum Abschiednehmen gekommen war,
und diesmal fiir immer, und der sich nicht loszureifSen vermochte.« (BR II, S. 387)
Marius Ratti ist nicht die Verkorperung der neuen patriarchalen Macht, stattdes-
sen betont die Feststellung des Erzahlers die Herkunft Rattis aus dem Matriarchat.
Der Erzihler bedient sich keines Vergleiches, sondern diagnostiziert die familiire
Nihe der Figuren. Auch Ratti ist ein Sohn Demeters. Seine riickgewandte und fort-
schrittsnegierende Einstellung belegt, dass er kein Symbol des Patriarchats im Sin-
ne des bachofenschen Ideals sein kann, auch da er jeglichen Fortschritt vehement
negiert und anprangert: »der Maschindrusch ist eine Siinde.« (BR II, S. 179) Insbe-
sondere die zweite Romanfassung konzentriert sich auf die Nahe Rattis und Mutter
Gissons. Beide sind nicht die Reprisentanten zweier Wertsysteme, sondern fithren
ihren Kampfinnerhalb desselben Systems.

5.2.3 Geschlechterkampf mythischer Gétterfiguren

Um diese Auseinandersetzung besser einordnen zu konnen und Brochs Konzepti-
on nachzuvollziehen, ist die direkte Begegnung beider Figuren wesentlich. Hierfur
eignet sich vor allem die Bergkirchweih, in deren Verlauf der géttliche Machtkampf
seinen Hohepunkt erreicht. Die Szene wird in der Romanhandlung nicht nur in-
haltlich, sondern auch strukturell durch die besondere Dehnung hervorgehoben.
Gleichzeitig werden simtliche Themenbereiche und vorherige Debatten in die Sze-
ne eingebunden. Um die Abliufe der Bergkirchweih in den Kontext der Geschlech-
terthematik und in die Wertdebatte einordnen zu konnen und parallel die Nihe zur
griechischen Mythologie zu erértern, ist es notwendig, sich die einzelnen Abschnit-
te, diein der direkten Auseinandersetzung der beiden Gotter miinden, separiert an-
zusehen. Die Bergkirchweih und die anschlief}ende Opferung werden ausschlie3-
lich in der ersten Fassung wiedergegeben, deshalb kann an dieser Stelle kein Ver-
gleich mit spiteren Fassungen erfolgen. Die geschilderte Bergkirchweih und die an-
schlieRende Eskalation erfolgt in mehreren Phasen: Der Beginn ist von einer beina-
he volksfestartigen Stimmung gekennzeichnet, die sich zu einer ekstatischen Tanz-
orgie steigert, welche durch scheinbar traditionelle Singspriiche abgel6st wird, um
dann in die Opferung Irmgards und das abstrakte Streitgesprich der Gotter zu kip-

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

pen. Die traditionelle Bergkirchweih entwickelt sich folglich zu einer ekstatischen
Zusammenkunft:

pausenlos waren sie auf den Beinen, ohne Ermidung, mit der erbitterte Hartna-
ckigkeit von Besessenen rangen sie um ihre Lust, mit einer verbissenen Leiden-
schaft, die mit den tiblichen Faschingsvergniigungen schon lange nichts mehr ge-
mein hatte, getrieben von einer magischen Woge, die unwiderstehlich hochging,
herkommend aus der Dimmerung der Menschen, emporsteigend zur Dimme-
rung der Sterne, begleitet von einer Ziehharmonika. Wahrlich, sie mufsten sich
beeilen, wenn sie zu den Sternen noch heute gelangen wollten, oh, beinahe hat-
te ich sie selber angefeuert durch Zuruf und Handeklatschen, sie durften nicht
ablassen von ihren Bemiihungen, und sie taten es nicht: sogar zum Biertrinken
wollten sie nicht unterbrechen, sie schrien Sabest hinliber, dafk er ihnen das Bier
bringen moge (KW 3, S. 255).

Die Menschen sind gefangen in einem Rausch, einer Empfindung der Masse, der
auch der Erzihler verfillt. Die Exklamationen verdeutlichen seine beginnende
Teilhabe an der Verfithrung. Gleichzeitig beschreibt der Erzihler den beginnenden
Prozess des Wandels als einen Aufstieg aus der »Dimmerung der Menschen«. So
kimpft sich die tanzende Masse nach oben in Richtung der »Dammerung der Ster-
ne«. Kontrastierend werden nicht Licht und Schatten gesetzt, wie es zu erwarten
wire, stattdessen wird die Dimmerung der Menschen, die in Brochs Wertkonzept
stets an die menschliche Urangst vor dem Tod gebunden ist, an die Dimmerung der
Himmelskérper gebunden. Der Erfolg des leidenschaftlich verzweifelten Tanzes,
der dionysischen Bemithungen ist bereits negiert, bevor die Handlung begonnen
hat. Tanz, Alkohol und Musik treiben die Masse voran, doch eine Zukunft, eine
Erhellung der Dunkelheit des Todes ist nicht absehbar. Dennoch verfillt der Erzih-
ler der aussichtslosen Hoffnung gleich zweifach. Mutter Gissons Einfluss ist nicht
stark genug, um ihn dauerhaft aus der Verzauberung zu lésen. So ist es Agathe,
ihre Nachfolgerin, die ihn erneut rettet:

Vielleicht hitte ich mich neuerdings in das Gewimmel gestiirzt, wenn mich nicht
die Agathe angeredet und nach Mutter Gisson gefragt hitte. Ich erkannte sie,
aber ich war nicht imstande, ihr Antwort zu geben; behext vom Tanze, behext von
meinem Blute, in dem ich Geburt und Tod fiihlte, so nahe aneinandergeriickt, als
waren sie nur eines (KW 3, S. 255).

Die beginnende Verzauberung und die damit verbundene Sprachlosigkeit selbst im
Riickblick diagnostizierend, verfolgt er das Geschehen und wird kurzzeitig Teil der
Bewegung. Die Schilderung verbindet mehrere Elemente der orgiastischen und dio-
nysischen Feste: Musik, Alkohol und Tanz. Diese Elemente verbinden sich zu einem
neuen Gottesdienst, der die bestindige Naturgéttin verdringt. Der neue Glaube
wird »verbissen« (ebd.) ausgelebt. So gleicht die Schilderung des homodiegetischen

- am13.02.2028, 20:11:46.

89


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erzihlers mehr einem Kampfplatz als einer Tanzveranstaltung: »es ist ein summen-
der Glast, vermengt mit dem Schleifen und Stampfen der Stiefel« (KW 3, S, 253).
Die Angaben belegen den Beginn der Verzauberung, die nicht nur durch die ek-
statischen Tinze, sondern auch in der Sprache des Erzihlers deutlich wird. Seine
kurzfristige Sprachlosigkeit ist proleptisch auf die spitere Entwicklung zu bezie-
hen. Doch auch die Einsicht in die Vorginge stoppt sie nicht: »Es ist nicht recht,
sagte schlieRlich der Miland neben mir. >Es geschieht ohne Freiheit.« Verstand ich
ihn richtig? meinte er, daf} dieses Tanzen dem Willen des einzelnen entriickt war?
stirker war als der Wille des einzelnen Menschen?« (KW 3, S. 257) Die Reflexionen
des homodiegetischen Erzihlers und auch die kurzzeitige Skepsis des Bauern Mi-
land verhindert die Katastrophe jedoch nicht. Der Stimmungsumschwung und die
zunehmende Dynamik werden durch eindeutige Kommentare und Hinweise ver-
schiedener Parteien gekennzeichnet:

Da kam der Schmied vorbei und lachte: »)etzt lodert’s, Herr Doctor, und du kannst
es auch nimmer einhalten [..] Jetzt geht’s Uberall los« [..] »Mutter«, fragte ich
beinahe angstvoll, »was wird geschehen?«»Frag’ nicht«, antwortete sie, »wenn es
ruft, mufd man folgen, sonst geht es (iber einen hinweg. [...] Die Geister kommen.«
(KW 3, S. 258f)

Der Schmied, eine Figur, die in den spiteren Fassungen verstirkt in Erscheinung
tritt, und auch Mutter Gisson erkennen die Vorbestimmtheit der Geschehnisse.
Beide Figuren nehmen die Entwicklung vorweg. Gleichzeitig offenbart Mutter
Gisson die Grenzen ihrer Macht und ihre Abhingigkeit. Sie kann die Geschehnisse
nicht aufhalten und die Entwicklung nicht stoppen. Stattdessen wird nun ein
Aspekt immer deutlicher: Mutter Gisson folgt dem Glauben an die schicksalhafte
und zwangslaufige Pradisposition, an Kreisliufe, denen kein Widerstand entgegen-
zusetzen ist. Diese Betrachtungsweise ist in der Forschung mehrfach thematisiert
worden und lisst Brochs Protagonistin fragwiirdig und passiv erscheinen. Auch
die spitere Opferung Irmgards kann sie nicht verhindern und offenbart so die
Grenzen ihrer Macht. Statt aktiven Widerstandes etabliert Broch eine Figur, der
gar Schwiche vorgeworfen werden kénnte. Die Erklirung fir dieses Vorgehen
ist in Brochs Wertkonzept zu finden: Das etablierte Wertsystem verkorpert die
abstrakte Aufhellung des Todes, sein Ziel liegt in der Negierung der menschlichen
Todesangst. Mutter Gissons Reaktion ist in ihrer Funktion als Muttergottheit und
innerhalb dieses Wertsystems rational nachvollziehbar, doch gleichzeitig muss
sie deshalb aus der Sicht der Rezipierenden fragwiirdig und schwach erscheinen.
Aufgrund dessen strebt Broch innerhalb seiner Wertsetzung nicht nach der Reakti-
vierung alter Wertsysteme. Das matriarchale Wertsystem kann den Angriffen des
eigenen Unwerts keine ausreichende Kraft entgegensetzen und wird vermutlich
untergehen. Brochs Ziel liegt also in der Etablierung eines neuen Wertsystems und
dieses konnte durch Agathe ankiindigt werden. Die Schwichen, Leerstellen und

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Briiche des Konzepts sind offensichtlich und Brochs Zégern, die zweite Fassung zu
vollenden, belegt seine eigene Skepsis. Insbesondere angesichts des neuen Wissens
tiber das Ausmaf} der nationalsozialistischen Verbrechen suchte er nach anderen
Wegen, wie ein Entwurf von 1940 belegt (vgl. KW 3, S. 383ft.).

Zuriickkehrend zu der dionysisch erscheinenden Tanzorgie ist festzustellen,
dass sowohl die Schilderung des homodiegetischen Erzahlers als auch die Figuren-
stimmen eine Gesetzmifligkeit der Handlung generieren, die stark an Dynamik
zunimmt. Schlussendlich verschiebt sich die Handlung auch rdumlich, sie entfernt
sich vom Tanzboden und wechselt, getrieben von maskierten Geisterwesen und
Teufeln vor den ehemaligen heidnischen Opferstein. »Ich sah noch, dal die Um-
ziunungsstricke des Tanzbodens gefallen waren« (KW 3, S. 262), so markiert der
Erzihlerkommentar die Grenziiberschreitung, die nun auch raumlich festgemacht
wird. Der Tanz als Sinnbild der dionysischen Macht verlisst den ihm eingeriumten
Raum und erobert die Fliche. Statt der traditionellen schauspielerischen Wech-
selgesinge der Bergkirchweih wird der Menge ein Schauspiel geboten, das den
Geschlechterkonflikt herausstellt. Infolgedessen wird der Geschlechterkampf in
der Szene zweifach behandelt: Ein volkstiimliches Schauspiel schligt um und
entwickelt sich zu einem Kampf griechischer Gotterfiguren. Die versférmigen
Gesinge offenbaren den frauenfeindlichen Charakter der dionysischen Bewegung
und betonen den Kontrast von Mannlichkeit und Weiblichkeit:

Und die Erd’ hat den Himmel
und der Himmel die Erd’
und wenn sie getrennt sind
gibst Feuer und Schwert. [...]

Und der Himmel ist der Vater
seine Braut tut er segnen,
aber nimmt man ihm'’s Weib,
so kann er nit regnen. [..]

Kann der Vater nit regnen
so gibt’s auf der Welt

nur Krieg und Mifiernt’
und das Vieh ist verfehlt.

Die Riesen, die Drachen

die Leut’ von der Nacht

haben’s Weib ihm genommen
und eingegraben im Schacht. [...]

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Hermann Brachs »Die Verzauberung«

Die Miitter die bésen

die haRliche Hex’
verkaufen die Jungfrau

an Schlang und Eidechs’ [...]

Und will die Mutter die bose

die Welt gar regieren,

da missen die Mannsleut’

sie hinausexpedieren. (KW 3, S. 264f.)

Der Versgesang betont die Auseinandersetzung von Minnlichkeit und Weiblichkeit,
gleichzeitig stellen die Strophen eine Verbindung zwischen der Sagenwelt des Kup-
pron und dem Geschlechterkonflikt her. Die erste Strophe beschreibt auf einer sym-
bolischen Metaebene mithilfe des Chiasmus die unaufhebbare Beziehung von Him-
melund Erde. Als Sinnbilder von Mann und Frau stehen sie untrennbar beieinander
und garantieren eine friedvolle Lebenswirklichkeit. Die folgenden Strophen pri-
zisieren den Konflikt, indem sie ihn direkt auf den Geschlechterkampf herunter-
brechen. Gleichzeitig wird die Beziehung sexualisiert und eine Begriindung fiir die
méinnliche Unfruchtbarkeit gefunden. Der Verlust der Braut fithrt zu persénlichem
Ungliick, er wird aber auch auf das weltweite Unheil zuriickbezogen. Die letzten
zwei Strophen benennen den Feind dieses Weltbildes eindeutig: Die machthung-
rige Mutter wird mit einer Hexe verglichen und als Feindbild stilisiert. Gleichzei-
tig erfolgt die althergebrachte Riickbindung der Frau an die Schlange und somit ei-
ne wiederholte Anklage der Erbsiinde. Im Rahmen der traditionellen Dorffestivitit
installieren und verfestigt Rattis Anhingerschaft das neue Feindbild. In einem in-
szenierten Schauprozess wird daraufhin die Kuppronhexe als Symbol der selbstbe-
stimmten Frau angeklagt. Die Bergkirchweih weist an mehreren Stellen Briiche auf,
die die Handlung vorantreiben und die Eskalation herbeifithren. Der erste Bruch ist
der Ausbruch der Tanzer*innen aus der festgesteckten Tanzfliche, der zweite Bruch
erfolgt wihrend des inszenierten Schauspiels. Hier schligt die Stimmung um, aus
dem inszenierten und strukturierten Schauspiel mit makabrem Inhalt entwickelt
sich ein metaphysischer Machtkampf. Die Ebenen verschieben sich und die Gren-
ze zwischen der erzihlten Realitit und dem griechischen Mythos wird aufgehoben.
Auch sprachlich markiert der Roman den Bruch und die Verwischung der Grenzen.
Kulturelle Erinnerungen verlassen ihren althergebrachten Rahmen und dringen fast
gewalttitig in die Alltagswelt und die dérfliche Erinnerungskultur ein. In einem
sich steigernden und fortwiahrenden Prozess werden Mythen als Erinnerungen der
Dorfbewohner*innen etabliert und kontrastieren die etablierten erfahrungsmifi-
gen Briuche der Bergkirchweih. Im Rahmen der Erinnerungskonzepte treffen so im
Folgenden die Moral- und Wertvorstellungen zweier antagonistischer Systeme auf-
einander und kimpfen um die Deutungshoheit. Hohepunkt dieses eskalierenden

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Machtkampfes ist das Streitgesprich der beiden Antagonisten. Die Bedeutung die-
ser Auseinandersetzung wird durch die Wiedergabe in wortlicher Rede untermau-
ert. Anstelle des hiufig anzutreffenden berichtenden Erzahlens tritt der Erzahler in
den Hintergrund und der Fokus wird auf das Gesprich gelenkt:

Endlich sprach der Marius: »Du bist nicht mehr die Erde, Mutter, du warst es eins-
tens.« Und einer rief: »Du hast die Drachen und die Schlangen in dich eingelas-
sen.«Darauf die Mutter: »Weil ihr euch erhoben habt, ist eure Angst zur Schlan-
ge geworden.« [..] Marius aber, ohne sie anzublicken, zum Volk gewendet, zum
Tal gewendet, zur erntebringenden Ernte gewendet, sprach: »Erde, du hast zu-
gelassen, dafs Maschinen iber deinen Boden dahingehen, daf$ deine Frucht von
Agenten verschachert wird und dafd die Tennen schweige. Allzu viel Fremdes hast
[du] gendhrt und behiitet. Erst das Blut deines Kindes wird dich, oh Erde, wie-
der reinwaschen.«»Durch keinerlei Blut werde ich erldset«, antwortete die Erde,
»der Regen des Vaters senkt sich herab, immer wieder, reinigend und kiihlend,
er berieselt meine Berge. Oh, hore, der Vater vergiefit kein Blut, sein Wissen ist
nichtim Blut, sein Wissen ist die Regenwolke seines Atems. Doch im Blut ist eure
Angst.« Da lachte der Marius auf: »Was ist die Regenwolke ohne den Blitz! Ich bin
der Blitz, entsendet, zu téten und die Regenwolke zu 16sen.« (KW 3, S. 274f.)

Mutter Gissons Bemithungen, die Opferung der Enkelin aufzuhalten, werden auf
einer rein mythologischen Ebene gefiihrt, sie appelliert nicht an die Dorfgemein-
schaft oder ruft nach Hilfe und Beistand. Stattdessen zeigt die Auseinandersetzung
eine Debatte um die Vorherrschaft zwischen Demeter und Dionysos. Im Rahmen
des Gesprichs wird der Demeter eine Liste verschiedener Anklagepunkte vorgelegt,
so habe sie die Stidter*innen unterstiitzt, die Maschinenarbeit bevorzugt und in-
folgedessen die Abwendung vom Althergebrachten vorangetrieben. Die miitterliche
Gottin habe sich von der eigenen Herkunft abgewendet und das Fremde gefordert.
Dionysos fordert darauthin ein Blutopfer, welches die Siinden der Erdgéttin sithnen
miisse. Marius anerkennt die Funktion Mutter Gissons, doch er betont erneut das
Ende ihrer Herrschaft, das Ende der Muttergottheiten und des Matriarchats. Ge-
rade durch die Personifizierung Mutter Gissons als Erde wird ihr Anspruch jedoch
erneut bestitigt. Die Sprache beider Antagonisten ist symbolisch aufgeladen. Mut-
ter Gisson verharrt in Passivitit, die ihren Widerstand mit Worten voranzubringen
hofft. Auch die Erdgéttin bestitigt die Notwendigkeit einer minnlichen Instanz, der
Regen des Vaters und seine Regenwolke befruchten die Erde und bringen das Wissen
des viterlichen Atems. Die Symbolik dieser Aussage ist minnlich und religios kon-
notiert. Eine gute befruchtende Minnlichkeit, die das Wissen auf die Welt bringt,
wird von Mutter Gisson der zerstérerischen Minnlichkeit Rattis entgegengesetzt.
Die Symbole des Regens und des viterlichen Atems entwerfen ein schopferisches
und friedvolles Bild eines géttlichen Vaters. Auffallend ist die sprachliche Ahnlich-
keit der Kontrahenten:

- am13.02.2028, 20:11:46.

93


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Es fallt auf, dafd die Exponentin der mystischen Lebenseinstellung, die —im Hin-
weis auf den Atem des Vaters als Verweis auf das Spirituelle —das Recht des Geis-
tigen als einer lebenzugewandten Macht vertritt, hier den pathetischen magi-
schen Sprachduktus des Gegensystems ibernimmt und sich damit ihrerseits ei-
ner fragwirdigen, enigmatischen und vernebelnden Sprache bedient, wenn die-
se auch im Dienst der Vernunft bemiiht wird.”®

Der Hinweis Grabowsky-Hotamanidis ist vollkommen zutreffend und bereits in
verschiedenen Analysen erwihnt worden. Mutter Gissons und Rattis Vokabular, Stil
und Ausdruck weisen starke Parallelen auf, die in dieser Szene besonders deutlich
werden. Die Hauptursache hierfiir ist in Brochs Wertkonzept zu finden. Der Unwert
ist eng an den Wert gebunden und so ist es nur folgerichtig, dass beide Parteien
ihre Verwandtschaft auch sprachlich offenbaren. Die Muttergéttin stellt sich der
aggressiven dionysischen Macht Rattis folglich nicht als weibliche Antagonistin
entgegen, stattdessen zieht sie das Bild einer verséhnenden, viterlichen Machtin-
stanz hinzu. Mithilfe der Symbolik des Blitzes betont Ratti seine gottliche Macht,
seine Ambitionen und seinen Status als Indikator der minnlichen Herrschaft.
Er inszeniert sich als Dionysos, dem auch Mutter Gissons Zukunftsbeschworung
kaum etwas entgegenstellen kann. Der Wahn seiner Anhingerschaft, der bereits
vorher hervortrat, ist somit unaufhaltsam.

Und die Welt muf wieder nach Frau riechen .. dazu braucht sie Blut ... nicht nur
von Kélbern und Schweinen .. wenn ich im Schlachthaus steh« spiire ich’s, Herr
Doctor, ich spiirs unter meinen Fiiflen, was die Erde will ... und wenn man ihr’s
nicht gibt, dann gibt sie uns auch keine Kraft mehr ... dann sind wir nichts mehr
bei den Weibern, unbrauchbar sind wir, dann hiangt alles herunter... (KW 3, S.139)

Sabests Aussage nimmt proleptisch die spitere Ermordung Irmgards vorweg und
offenbart den Wahn der Dorfbewohner*innen. Minnliche Impotenzsorgen werden
mit naturmythischen Phrasen kombiniert und schiiren die Aggression und den Hass
auf die angestammte Weiblichkeit und die Moderne:

Aber die Harmonika spielte weiter, und man horte, wie der Wenzel dazu sprang
und den Takt schlug. Hatte ich an meine Taschenlampe gedacht, hatte ich sie auf-
leuchten lassen, die Dinge hitten wahrscheinlicherweise einen andern Verlauf
genommen, allein, ich wuflte in jenen Augenblicken nichts von einer Taschen-
lampe, durfte davon nichts wissen, wollte wohl auch nichts wissen, lauschend
nur, hinhorchend nach dem Schrei, der noch nicht da war und doch schon nach-
zitterte wie ein Echo, das dem Ton voraneilt (KW 3, S. 277f)

98  Grabowsky-Hotamanidis, Anja: Zur Bedeutung mystischer Denktradition im Werk von Her-
mann Broch. Studien zur deutschen Literatur. Band 137. Tiilbingen 1995, S. 324.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

Der Erzihler hinterfragt seine eigene wahnhafte Schwiche, doch neben einer re-
flexiven Priifung der Situation betont das erzihlende Ich eine gewisse Schicksal-
haftigkeit der Konstellation. Der innere Zwang der Massenbewegung wird durch
das erneut beschworene Interventionsverbot verdeutlicht und in eine zeiteniiber-
greifende Gesetzmifligkeit der Handlung eingebunden. Das Streben der Masse, die
Musik und der Tanz all diese Elemente verhindern einen Sieg Mutter Gissons. Die
Macht der Erdgottin hat abgenommen, wie sie selbst betont: »Nein, sie [die Dorf-
bewohner*innen, D.L.] brauchen mich nicht ... was ihnen der Marius bietet, kann
ich ihnen durch nichts ersetzen ... meine Zeit ist um, auch wenn du mich noch hier
herumgehen siehst.« (KW 3, S. 311) So scheint Mutter Gisson den eigenen Macht-
schwund akzeptiert zu haben. Hermann Brochs Verzauberung stellt zwei Mythen dar,
den Demeter- und den Dionysos-Mythos und dieser Abfolge entsprechend, wan-
delt sich das Machtverhiltnis. Demeters Macht schwindet und stattdessen erstarke
Dionysos. Der Sagenkreis um Demeter endet und an diese Entwicklung anschlie-
Rend, sind die Ermordung Irmgards und das passive Verharren Mutter Gissons aus
der Perspektive des Dionysos-Mythos zu erkliren. Nicht nur die orgiastische Ra-
serei der Dorfbewohner*innen und die Selbstbezeichnung des Marius als »Léwe«
(KW 3 u.a. S. 274), auch die kultische Chorauffithrung wihrend der Bergkirchweih
deuten auf die Etablierung des dionysischen Kults hin. Euripides Backchen sind fiir
die Analyse des dionysischen Elements der Verzauberung von besonderem Interes-
se, denn infolge der Machtumkehr ist die Ermordung Irmgards ebenfalls anders zu
bewerten®: Statt der wahnhaften Mutter ist es der Vater, der das eigene Kind ei-
nem scheinbaren Erléser opfern will und Mutter Gisson ist die zur passiven Trau-
er verdammte Grofmutter. Die Umkehrung des Mythos negiert dessen Wirkung in
Teilen, denn sie offenbart die beiden Mingel, die die Romanhandlung aufdeckt: Die
wahnhafte Verfithrbarkeit der Manner und die Passivitit der Frauen. Beide Sagen-
kreise werden in der Verzauberung eingesetzt und umgedeutet, um die jeweiligen
Problemfelder offen darzulegen. Letztendlich siegt nicht das Patriarchat, stattdes-
sen stiirzt die erzihlte Welt in den Hetdrismus und kann nur auf die Rettung durch
die neue Demeter hoffen. Erinnerungen fungieren im Rahmen dieses Wertkonflik-
tes auf zwei Ebenen. Innerhalb der Romanebene stehen sich zwei Figuren gegen-
tiber, die beide auf dasselbe monumentale Erinnerungskonzept referieren und es
kontrastierend deuten. Interessant ist hierbei die Betonung der Lebensnihe und
der Erfahrbarkeit des gemeinsamen Mythos. Wert und Identitit werden durch die
besondere Nihe und Verbundenheit mit dem geschilderten Mythos begriindet. Im
Rahmen dieses Erinnerungskonzepts itberwinden beide Figuren die Distanz zwi-
schen Bericht und Mythos — zwischen kommunikativem und kulturellem Gedicht-

99  Mahlmann-Bauer verweist in ihrer Untersuchung auf die Auseinandersetzung Brochs mit
Nietzsche Dionysosbild, in welchem Broch die Cefahr des Missbrauchs eindeutig erkannte
und kritisch bewertete. Vgl. Mahlmann-Bauer: Die Verzauberung, S. 133ff.

- am13.02.2028, 20:11:46.

95


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

nis — indem sie sich als Zeitzeugen lebendiger mythischer Erinnerung reprisentie-
ren. Auf der Ebene der Rezipierenden werden andere Erinnerungskonzepte ange-
sprochen. Intertextuelle Verweise auf die griechische Mythologie, aber auch die Kul-
turgeschichte des Weiblichen und Anbindungen an die Bibel lokalisieren den Wert-
kampf des Matriarchats in einem Rahmen kultureller Erinnerungen und erreichen
so einen hoheren Grad der Abstraktion. Wahrend der homodiegetische Erzihler das
Bindeglied zur Zeitkritik darstellt. Aufgrund dessen ist es den Rezipierenden mog-
lich, den Kontrast innerhalb des bestehenden Wertkonzepts nachzuvollziehen und
dennoch reflektierend zu betrachten.

5.2.4 Mutterschaft im Spiegel der gesellschaftlichen Entwicklung

Die vorherigen Kapitel haben dargelegt, in welchem Umfang Hermann Brochs Ver-
zauberung auf Bachofens Mutterrecht und griechische Mythengestalten eingeht. Wie
deutlich zu erkennen ist, verwendet Broch die Mythen und Bachofens Konzept, er
negiert aber die Moglichkeit, eine dionysische Gestalt als Wegbereiter des Patri-
archats anzuerkennen. In den folgenden Kapiteln soll es um die Frage gehen, wie
das Verhaltnis von Mann und Frau und insbesondere die Mutterschaft jenseits der
griechischen Mythen dargestellt werden. Es fillt auf, dass der Roman zwei Formen
der Mutterschaft verzeichnet. Mutter Gisson und spiter Agathe sind Sinnbilder ei-
nes matriarchalen Wertsystems, welches der Erzihler fest an wiederkehrende Ver-
michtnisse und die Weitergabe von magischem Wissen bindet. Mutterschaft ist al-
so die Voraussetzung, um die demetrische Macht zu erlangen. Die andere Mutter-
schaft reprasentiert das Ehe- und Familienleben am Beispiel der Bewohner*innen
Kupprons. Die Verzauberung kennt viele Mutterfiguren, die im Folgenden niher be-
trachtet werden sollen. Mutter Gissons Mutterschaft ist bereits eingehend beschrie-
ben worden. Im Fokus sollen deshalb die weiteren Mutterfiguren stehen. Interes-
sant ist, dass Brochs Roman querschnittartig diverse Ehen und Mutterfiguren dar-
stellt und so einen Uberblick iiber die Dorfgemeinschaft erméglicht. Es stellt sich
die Frage, in welcher Form Broch die nationalsozialistische Politik und den Zeitgeist
mithilfe der Mittter darstellt. Die am Beginn des Kapitels zitierte Zeitschrift und die
dargestellte Entwicklung haben verdeutlicht, dass das gesellschaftspolitische Ideal
der Zeit die aufopferungsvolle Hausfrau und Mutter darstellte. Dennoch beginnt der
Roman mit einer anderen Frauenfigur:

Die Frau dagegen, bei aller Blondheit auch nicht gerade sanft, hat sich zu einer
richtigen Wirtin entwickelt, tiichtig und von jener offenen und doch verschlage-
nen Sinnlichkeit, die seit jeher im Kiichen- und Alkoholdunst und eigentlich nur
da gediehen ist und gedeiht. Brutal und leidenschaftlich aneinander gebunden
[..] haben sich die beiden, obwohl gerade dieser Frau eine Menge Kinder ange-

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

messen gewesen waren, mit dem einen Sohn begnligt, denn ein Henker will keine
Mutter-Frau, sondern eine Geliebte im Haus haben (BR I1I, S. 9)

Entgegen aller Erwartungen wird bereits vor der Etablierung und Charakterisie-
rung Mutter Gissons Minna Sabest in die Handlung eingefithrt und durch externe
Figurencharakterisierung prisentiert. Der Blick des homodiegetischen Erzihlers
offenbart die erotische Komponente der Wirtin und Gemischtwarenhindlerin, die
gerade keinen traditionellen Muttertyp verkorpert. Stattdessen stehen Sexualitit
und Leidenschaft im Fokus ihrer Ehe. Hier wird kein zeitgeistkonformes Bild pri-
sentiert, keine gliickliche und aufopferungsvolle Mutter, deren einziger Lebensin-
halt in der hiuslichen Idylle zu finden ist. Minna Sabest entspricht in allen Charak-
tereigenschaften einer modernen und aktiven Frau, die sich auch nach der Ermor-
dung Irmgards und dem Selbstmord des Ehemannes nicht aufgibt. Von der Blond-
heit der Frau scheint eine besondere Symbolkraft auszugehen, denn auch die sehr
gestraffte dritte Fassung des Romans betont diesen Umstand. Blondheit als stereo-
types Merkmal der >deutschen< Mutter steht in der Verzauberung fiir eine besondere
erotische Anziehungskraft und keineswegs fiir passive Duldung oder Naivitit. Auch
aufdie frithe Einfithrung der Wirtin ist hinzuweisen, ein Umstand, der nicht nur der
Verfithrbarkeit und der spiteren Mordtat des Ehemannes geschuldet ist, sondern
auch dem Umstand, dass die Wirtin ein verbindendes Element darstellt. Insbeson-
dere in der zweiten Fassung wird ihre Rolle ausgebaut: »Da saf$ sie nun vor mir, die
Sabest Minna, an des einen Lingstisches Ende, safd da, schiichtern und doch tiich-
tig, tiichtig und doch zart, rundlich @iberall in hellhiutiger Blondheit, eine richtige
Bettgeliebte, und hatte ihre Sorgen.« (BR IL, S. 135f.) Die Verbindung zwischen dem
Landarzt und der von ihm verehrten Frau ist in allen Fassungen durch die erotische
Komponente gepragt. Die Figur der Minna Sabest ist geprigt von Widerspriichen:
Sie divergiert zwischen Erotik und zuriickhaltender Weiblichkeit. Gleichzeitig ist
eine Besonderheit der Frau hervorzuheben, sie negiert nicht nur das nationalso-
zialistische Frauenideal, sie ist auch eine der wenigen Figuren, deren Reaktion auf
Marius Interventionen ausschliefilich in der Sorge um den Sohn besteht. Die Wir-
tinistin der Sekundirliteratur bisher kaum beriicksichtigt worden und ist dennoch
in Anbetracht des Zeitkontextes eine der interessantesten Figuren des Romans. Als
arbeitende und nicht auf Mutterschaft beschrinkte Frau stellt sie einen Sonderfall
in der Romanhandlung dar, lediglich eine weitere weibliche Figur ist mit ihr ver-
gleichbar und auch diese Figur ist an einer zentralen Stelle des Romans eingefiigt.
Dr. med. Barbara, die verstorbene Geliebte des Arztes, ist die zweite werktitige Frau
und nicht nur aufgrund dieses Umstands ist sie gesondert zu betrachten. Dr. Bar-
bara reprisentiert einen neuen Frauentyp, sie ist hochgebildet, selbststindig und
politisch aktiv. Diese Eigenschaften grenzen sie von den anderen Frauenfiguren ab.
Barbara reprisentiert in keiner Weise die aufopferungsvolle und behiitende Mutter.
Die kommunistische Aktivistin stellt den politischen Erfolg ihrer Partei iiber ihr Le-

- am13.02.2028, 20:11:46.

97


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

benund das Leben des ungeborenen Kindes und negiert so das Ideal der behiitenden
Mutterschaft. Brochs Roman stellt politische Aktivititen indirekt dar und benennt
an keiner Stelle explizit die politischen Konflikte der Zeit oder die nationalsozialis-
tische Einflussnahme. Kritik und Erlebnisse werden indirekt dargestellt. Barbara
stellt auch in diesem Zusammenhang die Ausnahme dar, denn in ihr werden poli-
tische Aktivititen greifbar. Dies ist auch ein Grund, warum sie lediglich in einem
Riickblick Erwihnung findet, die Zeit politischer Debatten ist inzwischen vorbei. In
Dr. Barbara prisentiert der Roman eine Frau, werdende Mutter, Arztin, Kommu-
nistin und - je nach Blickwinkel — Terroristin. Als Frau aktiv in der Politik oder im
politisch orientierten Untergrund titig zu sein, ist eher ungewdhnlich, da auch das
kommunistische Frauenbild patriarchal gepragt ist. So ist Barbara auch aus dieser
Perspektive eine besondere Figur und der Umstand, dass Broch in den 30er-Jahren
eine kommunistische Aktivistin als einzige offen politische Figur in seinen Roman
integriert, ist hierbei von besonderem Interesse. Dennoch soll nun die Mutterschaft
niher betrachtet werden:

»lch will nicht blof$ Liebe, ich will ein Kind. Ich bin achtundzwanzig. Es wire Zeit
ein Kind zu haben. Ich kénnte ohne Kind nicht lieben. Und eben daran darf ich
nicht denken. Es geht nicht.« [..] »Nein«, wiederholte sie, »es geht nicht ... es |a3t
sich nicht mit dem Beruf vereinbaren ...« Ich machte den sicherlich tiberflissigen
Einwurf: »Es gibt viele verheiratete Arztinnen, und die Kinder kommen durch den
Beruf nicht zu schaden ... auRerdem kann man einen Beruf auch aufgeben, wenn
es um Wichtigeres geht.« Jetzt lachelte sie, und in diesem unbeschreiblich hol-
den Licheln, das wie ein Frithlingstag im Winter war, sah ich, dafd sogar die Zih-
ne unterihren Lippen, diese so Gberaus geschlechtslosen Knochengebilde, bei ihr
weiblich waren. »Mit einem Beruf lassen sich Kinder zur Not noch vereinbarenc,
sagte sie, »aber mit zweien ... nein, schauen sie nicht so liberrascht ... ich bin ihnen
eine Erklarung schuldig, denn sie wissen offenbar nicht, daf ich aktive Kommu-
nistin bin ..« [..] »Auch zwei Berufe lassen sich aufgeben.« —»Nein, entgegnete
sie, »das kann ich nicht ... obwohl ich weif3, da etwas Unnatiirliches darin steckt,
obwohl ich mir nichts anderes ersehne, als mit einem geliebten Mann ein halbes
Dutzend Kinder zu haben und mit denen irgendwo auf dem Lande zu sitzen, ob-
wohl, obwohl, obwohl... [...] Auch dies ist mein Leben, und was ich tue, das tue ich
nicht aus Edelmut, dariiber mache ich mir keine lllusionen ... ich kann nur nicht
anders, ich bin besessen« (KW 3, S. 192f).

Dr. Barbara befindet sich als berufstitige Frau und als Akademikerin in einer be-
sonderen Situation. Wie oben ausgefiihrt, sind arbeitende Frauen nicht unumstrit-
ten und gerade in einem qualifizierten und verantwortungsvollen Beruf miissen sie
sich stets beweisen und behaupten. Dariiber hinaus fokussiert der Roman auf den
unterdriickten Mutterwunsch, es wird also auch der gesellschaftspolitische Diskurs
einbezogen, nimlich die Frage, ob arbeitende Frauen ihrer Mutterrolle gerecht wer-

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

den oder den Beruf aufgeben miissen. Dieser Konflikt ist sowohl gesellschafts- als
auch arbeitspolitisch von hoher Sprengkraft. Der homodiegetische Erzihler geht
explizit auf die Méglichkeit ein, als Arztin titig zu sein und dennoch die Mutterrol-
le auszufiillen, wobei er auch auf die Option verweist, den Beruf aufzugeben. Die-
ses Vorgehen entspriche dem traditionellen Bild. Dennoch ist er erst einmal in der
Theorie fiir beide Optionen offen. Interessant ist Barbaras Vorstellung des Mutter-
daseins, das durchaus traditionell ist und auch dem Mutterideal der nationalsozia-
listischen Politik entsprechen wiirde. Sie zeichnet ein Idyll: Kinder, Abgeschieden-
heit des Landlebens, ein guter Mann und dennoch wird deutlich, dass diese Vor-
stellung nicht realisierbar ist. Denn sie unterscheidet zwischen zwei Berufen: dem
Arzttum und dem Kommunismus. Thren Beruf als Arztin kénnte sie aufgeben, doch
der kommunistische Auftrag ist Berufung. Sprachlich nihern sich ihre Ausfithrun-
gen an dieser Stelle denen Rattis an, dessen Besessenheit hier ihr Aquivalent fin-
det. Eine Umkehr wird ausgeschlossen. Die weiblichen Merkmale Barbaras werden
in der Beschreibung des Erzahlers immer wieder bemiiht, um ihr Dasein zwischen
den Welten darzustellen, denn auch sie ist eine Grenzgingerin und dhnelt so der Mi-
landin. Auch sie wandelt sich in den Augen des Erzihlers: Von der euphemistischen
und beinahe komisch iiberhéhten Weiblichkeit, die sogar ihre Zahnstruktur einbe-
zieht, zu einer harten, minnlichen Figur. Das Familienidyll wird negiert und somit
auch die Weiblichkeit: »Ihre Stimme war immer hirter geworden« (KW 3, S. 194).
Barbara symbolisiert also eine Mutter, die dem Ideal nicht gerecht werden kann, da
sie ihre zweite Berufung nicht opfern will. In letzter Instanz begeht die Schwangere
Selbstmord und ermordet so das gemeinsame Kind. Barbaras Scheitern als Mutter
fungiert in der Verzauberung als Warnung vor der Gefahr blinder politischer Uber-
zeugung. Die tragische Mutter, deren Kinderwunsch durch die politischen Einfliisse
zerstort wird, kann so einerseits als Identifikationsfigur politischer Widerstands-
kimpfer*innen gesehen werden und andererseits als Mahnmal des tibertriebenen
politischen Sendungsbewusstseins. Gleichzeitig wird deutlich, dass keine Kritik an
arbeitenden Frauen erfolgt. Barbara scheitert nicht an der Berufstitigkeit, sondern
an ihrem politischen Extremismus, den Broch in jeder Form kritisiert und anpran-
gert. Marius und Barbara sind die Sinnbilder beider Extreme und nehmen vorweg,
dass politischer Wahn alle Geschlechter und alle Ideen ergreifen kann. Wie die bis-
herigen Mutterfiguren gezeigt haben, ist Mutterschaft in der Verzauberung weit da-
von entfernt idealisiert zu werden, zumindest sobald wir uns aus dem Demeter-
Komplex hinausbewegen. Auch Agathe ist hierbei keine Ausnahme, denn im Fall der
kiinftigen Demeter bietet sich den Rezipierenden erstmals die Problematik der le-
digen Mutterschaft. Broch spart hierbei die religiése Einflussnahme in Form des
Dorfpfarrers vollstindig aus und gestaltet das Thema aus der gesellschaftlichen und
sozialen Perspektive. Agathes Schwangerschaft, die als Voraussetzung angesehen
werden kann, in den Demeter-Komplex integriert zu werden, ist aus Sicht der Dorf-
bewohner*innen kritisch zu bewerten und so ist auch der Arzt skeptisch:

- am13.02.2028, 20:11:46.

99


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

»Zum Heiraten sind aber [die] beiden noch zu jung.« »Die Agathe mag ihn auch
gar nicht mehr.«»Tatsachlich? ... vielleicht spater doch ... denken Sie nur, das Ma-
del ware versorgt, und zur Wirtin wiirde sie schon taugen...« »Die wollen keine
Hauslertochter [..] » »Lacherlich, jedes Mddel braucht einen Mann ... und dann
ist es schon besser, wenn es der Kindsvater ist.« (KW 3, S. 119f)

Das Gesprich zwischen Agathes Vater und dem Landarzt verdeutlicht das hier-
archische Denken der Dorfbewohner*innen, die vor allem wirtschaftliche und
dorfpolitische Aspekte vor Augen haben. Gleichzeitig vertritt der homodiegetische
Erzihler einen traditionellen Standpunkt, nimlich die These, dass ledige Mutter-
schaft vermieden werden muss. Ledige Miitter konnten zwar Unterstiitzung durch
den Kindesvater verlangen, aber diese Forderung war schwer umsetzbar'® und vor
allem in der Atmosphire eines Bergdorfes mit gesellschaftlichen Problemen ver-
bunden: »Mag sein, daf} es wieder einer von seinen Spiflen war, er hat gesagt, von
nun an werden den Mideln, die Alimente verlangen, die Fenster eingedroschen.«
(KW 3, S. 123) Der Einfluss Rattis und Wenzels wird hier deutlich und betont ih-
ren Machtzuwachs. Gleichzeitig wird mit Agathes Schwangerschaft ein weiteres
Problemfeld in der Mutterschaftsdebatte eroffnet. Diese drei Beispiele belegen,
dass Mutterschaft und Frausein in der Verzauberung differenziert betrachtet wer-
den. Brochs Roman reduziert Mutterschaft keineswegs auf den Bachofen-Diskurs,
sondern erweitert ihn um zahlreiche Themengebiete und Problemfelder. Trotz der
Etablierung einer eher konservativen Erzihlinstanz diskutiert der Roman die Frage
der werktitigen Frau und Mutter und bezieht Stellung zu gesellschaftspolitischen
Fragen. Wurden die Verzauberung schon fiir ihre Konservativitit und Starrheit kri-
tisiert, so ist mithilfe einiger Beispiele deutlich geworden, dass man keinesfalls die
Erzihlerrede als Kernaussage begreifen darf, sondern nachverfolgen muss, welche
Aussagen aufgegriffen und verhandelt werden.

5.3 Zusammenfassung

Die vorherigen Kapitel stellen die Frage, wie Mutterschaft dargestellt wird und wel-
che Funktion sie in der Verzauberung einnimmt. In direktem Zusammenhang hier-
zu steht die stets prisente Auseinandersetzung der Geschlechter. Ankniipfend an
die zeithistorischen und kulturgeschichtlichen Einblicke erfolgt die Ubertragung
der einzelnen Themenbereiche auf Brochs Nachlassroman. Hierbei bestitigt sich
Mutter Gissons Funktion als Natur- und Muttergottheit. Im Rahmen der Analyse

100 Zuden Problemfeldern lediger Mutterschaft, siehe u.a. Buske, Sibylle: Fraulein Mutter und
ihr Bastard eine Geschichte der Unehelichkeit in Deutschland 1900-1970, Géttingen 2004.

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mythen von Mannlichkeit, Weiblichkeit und Mutterschaft

fiel auf, dass die Reprisentantin der Gottin Demeter sich nicht nur durch Naturni-
he und magische Heilkrifte auszeichnet, sondern auch innerhalb ihres Auftretens
nicht dem traditionellen Frauenbild entspricht. Die Verbindung zur Demeter-Figur
geht jedoch tiber Mutter Gisson hinaus und betrifft neben ihren Familienangehori-
gen auch Agathe, die als neue Demeter zu erkennen ist. Dennoch bricht Broch mit
den griechischen Mythen und den bachofenschen Vorstellungen des Mutterrechts,
indem er die Initilerung Mutter Gissons auf die minnliche Einflussebene verlagert
und Agathes Sohn als Hoffnungstrager anerkennt. Im Kontext der griechischen My-
then agiert Mutter Gisson als passive Naturgéttin absolut folgerichtig, indem sie
nicht aktiv in die Opferung Irmgards eingreift. Inwiefern sich die Fragmente hier
anders entwickelt hitten, ist nicht mehr zu rekonstruieren. AufRerdem konnte die
Funktion Marius Rattis als Hades und als Dionysos dargestellt und teilweise negiert
werden. Er bleibt das Imitationssystem Mutter Gissons, dieser Aspekt wird beson-
ders in der zweiten Fassung hervorgehoben. Im Rahmen der Mutterrechtsdebatte
wird auch auf die Raumgestaltung und die Funktion des Berges als Symbol der De-
meter hingewiesen, die sich innerhalb der Fassungen nicht dndert und die Hand-
lung strukturiert. Der Fassungsvergleich hat des Weiteren eine deutliche Verschie-
bung zugunsten Agathes ergeben, die durch zusitzliche Szenen und sprachliche
Abweichungen gestirkt wird. Die Katastrophe der Bergkirchweih und die folgende
Opferung belegt eine Verschiebung der Dynamik und der Einstellung der Dorfbe-
wohner*innen, so werden die kulturellen Erinnerungen aus ihren althergebrachten
Rahmen gelost und dringen fast gewalttitig in die Alltagswelt ein. AbschlieRend ist
festzustellen, dass Broch die griechischen Mythen nutzt, aber gezielte Briiche ein-
setzt und so eine direkte Ubertragung des Mutterrechts negiert. Innerhalb der ge-
sellschaftlichen Entwicklung wird deutlich, dass der traditionellen Frauenrolle oder
gar der weinigerschen Frauenfeindlichkeit durch die Gestaltung der Mutterfiguren
widersprochen wird. Brochs Frauenfiguren sind nicht auf die bachofenschen Ste-
reotype oder darauffolgenden Vorstellungen reduziert. Stattdessen diskutiert der
Roman trotz des konservativen Erzihlers das Bild der werktitigen Frau und eta-
bliert ein differenziertes Bild von Mutterschaft und Weiblichkeit, welches in allen
Fassungen prisent ist, aber vor allem durch die Gestaltung der Wirtin und Agathes
in den Fragmenten stirker gesetzt wird.

- am13.02.2028, 20:11:46.

101


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am13.02.2028, 20:11:46.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

