
6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 357

Die Beantwortung der These, ob die Rolle der ethnischen Zugehörigkeit zu

einer Moschee mit der Sozialisation der Menschen in der schweizerischen und

österreichischen Gesellschaft zugunsten eines Verständnisses einer multiethni-

schen Gemeinschaft der Musliminnen und Muslime abnimmt, muss unbeant-

wortet bleiben. Ergebnisse aus der Studie von Halm et al. (2012) deuten darauf

hin, dass der Generationenwandel innerhalb der Moscheen stattfindet und es

weniger zu Neugründungen kommt. Hier müssen also die Entwicklungen weiter

beobachtet werden, denn es sind verschiedene Erwartungen und Einflussfaktoren

am Werk, die sich in unterschiedliche Richtungen bewegen.

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen für Forschung
und Praxis

Was ist also eine Moschee? Die vorangegangenen Ausführungen haben gezeigt,

dass sich die Moscheen in einem Wandlungsprozess befinden, welcher durch

verschiedene Erwartungen bedingt ist. Eine Moschee in der Schweiz und in Ös-

terreich ist ein vielfältiger Raum. Sie ist zunächst kein Sakralgebäude, sondern

Sakralität wird situativ durch das gemeinsame Ritual als performative Sakralität

hergestellt.

Dabei lassen sich Moscheen nicht in erster Linie dadurch definieren, dass sie

einen Imam haben, denn jeder kann religiöse Autorität sein. Daher wäre eine

Definition von religiöser Gemeinschaft durch das Vorhandensein einer stetig an-

wesenden religiösen Autorität, wie Chaves (1998) es für christliche Gemeinden tut,

nicht zutreffend. Vielmehr definiert sich eine Moschee über das Handeln, welches

auf religiöse Zwecke ausgerichtet ist. Wobei Handeln zu »religiösem Handeln«

wird, dadurch dass es auf eine Transzendenz ausgerichtet ist (vgl. Riesebrodt

2007). In diesem Falle ist dies allem anderen voran das gemeinsame Gebet, für

das eine Moschee Raum bietet und das eine Moschee zur Moschee macht. Die

Moschee ist daher kein intrinsisch heiliger Ort, die Heiligkeit wird ihr nicht durch

Weihe oder einen ähnlichen Akt verliehen, sondern sie wird situativ und perfor-

mativ im Gebet hergestellt. Die performative Herstellung einer heiligen im Sin-

ne einer besonderen Bedeutung der Moschee wird durch meine Beobachtungen

unterstrichen, dass eine bestimmte Bekleidung angelegt wird, die sich von der

Alltagskleidung unterscheidet (Kaftan, Kopfbedeckung bei Männern und Frauen,

lange Röcke). Damit wird der Raum »Moschee« als sozial konstruierter Raum (vgl.

Löw 2004) von dem Raum außerhalb unterschieden und ihm eine herausgeho-

bene Bedeutung zugemessen. Gebäude und situativ rituell konstruierter sozialer

Raum müssen daher unterschieden werden.

Dabei ist auch wichtig zu beachten, dass Heil nicht verbunden ist mit Or-

ganisation, das heißt, eine Moschee hat keine Vermittlerfunktion, es gibt keine

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Alltag in der Moschee

Sakramente, die exklusiv in der Moschee gestiftet würden. Die religiöse Auto-

rität reguliert nicht den Zugang der Gläubigen zur Transzendenz, sondern die

Gläubigen haben eine individuelle Verantwortung. Daher ist die Zugehörigkeit

zu einer Institution für die Gläubigen nicht notwendig, was ihr eigenes Heil be-

trifft. Auf dieser Grundlage lassen sich die beobachteten Formen von flexibler

und pragmatischer Nutzung von Moscheeangeboten verorten und begründen.

Zwar haben die Moscheen keine religiöse Vermittlerfunktion, aber eine sozia-

le, indem sie zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen und Grup-

pen vermitteln. Sie sind je nach Generation Orte religiöser, sprachlicher und kul-

tureller Selbstversicherung. Sie bieten dadurch einen geschützten Raum, in dem

der konjunktive Erfahrungsraum von Menschen muslimischen Glaubens in der

Schweiz und in Österreich reproduziert und neu verhandelt werden kann. Dabei

finden religiöse Neuinterpretationen statt, für die die Moschee ebenfalls einen

Raum bieten kann. Schließlich wird den Moscheen die Funktion der Repräsen-

tation und Integration zugesprochen, welche teilweise von ihnen auch zu eigen

gemacht wird.

Für die Verwaltungen bedeuten die Ergebnisse, dass Vorsicht geboten ist, die

Moscheen und Imame nicht mit Erwartungen hinsichtlich Repräsentation und

integrativer Leistung zu überfordern und die Besonderheit einer Moschee und

ihrer Rolle für die muslimischen Gläubigen zu berücksichtigen. Dachverbände

müssen als Reaktion auf staatliche Anforderungen nach Repräsentation verstan-

den werden und es darf die interne Diversität dadurch nicht übersehen werden.

Aber auch die Religionsforschung ist angehalten, die Kategorien von »Religions-

gemeinschaft« zu reflektieren und mögliche christliche Konnotationen immer

wieder kritisch zu überdenken. Denn auch von wissenschaftlicher Seite wurde

noch keine geeignete Sprache für die Beschreibung nicht-christlicher Religions-

gemeinschaften gefunden. Vielmehr bedient sich die Wissenschaft sprachlich am

Eigenen, wodurch Begriffe aus der Kirchensoziologie auf Islam, Moscheen und

muslimische Gläubige übertragen werden. Andererseits brauchen wir Begriffe

und Konzepte, mit denen wir arbeiten können. In der empirischen Forschung

muss daher der eigene begriffliche Standort methodisch kontrolliert und reflek-

tiert werden.

Von gesellschaftlicher Bedeutung ist die Vermittlerrolle, die Moscheen über-

nehmen können. Die Funktion ist in erster Linie eine soziale: Vermittelt wird im

Religionsunterricht und in der Beratung durch den Imam zwischen Eltern und

Kindern, denn Eltern vertrauen, dass die Kinder in der Moschee korrekte mora-

lische Handlungsweisen erlernen, was ihnen hilft, sich im Kontext einer fremden

Kultur richtig zu verhalten. Damit vermitteln Moscheen auch zwischen Gläubigen

und Gesamtgesellschaft, denn hier können Antworten für das tägliche Handeln

gegeben werden. Die Moschee kann deshalb auch eine Plattform sein, auf der

diese Aushandlungsprozesse und religiös-kulturelle Neuinterpretationen stattfin-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 359

den, da eine übergeordnete Autorität fehlt, die das für sie übernehmen würde.

Auch werden Moscheen mit ihren öffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen zu

Vermittlern zwischen Menschen muslimischen Glaubens und Nicht-Musliminnen

und -Muslimen und nehmen am Austausch mit kommunalen Einrichtungen teil.

Moscheen sind daher Orte mit religiöser, sozialer und vermittelnder Funktion.

Sie liefern die Infrastruktur für religiöse Praxis, für die Weitergabe von religiösem

Wissen und für die religiöse Selbstversicherung der Mitglieder. Sie fungieren als

Organisationen, die Angebote bereitstellen und sich im organisationalen Feld auf

dem Markt verschiedener Anbieter behaupten müssen. Gemeinschaft und Zuge-

hörigkeit sind Phänomene, die durch soziale Aktivitäten entstehen und aufrecht-

erhalten werden, welche innerhalb einer Moschee stattfinden. Gemeinschaft mit

Gläubigen muss jedoch nicht an einen Ort, eine Organisation oder eine Moschee

gebunden sein.

Veränderungsbedarfe und Konfliktpotentiale ergeben sich durch die geänder-

ten Bedürfnisse der zweiten Generation und hier insbesondere im Hinblick auf

Frauen, deren räumliche Situation in den Moscheen häufig als unbefriedigend

empfunden wird. Des Weiteren entsteht ein Spannungsfeld zwischen der recht

pragmatischen Praxis der Nutzung der Moscheeangebote einerseits und Formen

von Mitgliedschaft, vor allem formaler Mitgliedschaft und Engagement, ande-

rerseits, welche für den Erhalt der Moschee notwendig sind. Lösungen bieten

sich an in einer stärkeren staatlichen Unterstützung bestimmter Dienstleistun-

gen wie Seelsorge in Gefängnissen oder Integrationskursen. Dabei muss aber im-

mer beachtet werden, dass der Staat das Wesen der Moscheen beeinflusst. Oder

es müssen Gebühren für Dienstleistungen erhoben werden. Schließlich dürfte

sich die Professionalisierung von Bildung und Öffentlichkeitsarbeit in Zukunft

noch verstärken. Aufgrund der mangelnden Aus- und Weiterbildungsmöglichkei-

ten kann aber im religiösen Kerngeschäft, welches die Imame leisten, von einer

De-Professionalisierung (im Sinne eine fehlenden Standardisierung der Professi-

on) ausgegangen werden, sollte sich die Lage in Zukunft nicht ändern.

Hinderlich im Hinblick auf die Legitimität von Moscheen gegenüber den mus-

limischen Gläubigen und auch gegenüber der Gesamtgesellschaft sind jedoch

auch ethnische Grenzen, die Moscheen dann exklusiv erscheinen lassen. Aller-

dings wurde an der einen oder anderen Stelle auch der Wunsch nach Öffnung

und ethnienübergreifender Gemeinschaft der Muslime artikuliert. Dies lässt sich

als Veränderungswille innerhalb von Moscheen interpretieren. Es ist also denk-

bar, dass es auch in Zukunft ein Nebeneinander der beiden Moscheetypen »ethni-

sche/landsmannschaftliche Moschee« und »multiethnische Moschee« geben wird.

Ist ist jedoch anzunehmen, dass sich mit der fortschreitenden Integration in

Form einer verstärkten Institutionalisierung islamischer Infrastruktur, vor allem

der Dachverbände und einer theologischen Ausbildung, eine einheitlichere lokale

Form muslimischen Lebens in Moscheen in der Schweiz und in Österreich ent-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Alltag in der Moschee

wickeln wird. Forschungsdesiderate ergeben sich deshalb vor allem hinsichtlich

weiterer Beobachtungen der Veränderungen im Generationenwechsel, Verkirch-

lichungstendenzen und weiterer Adaptionen an neue Rahmenbedingungen (z.B.

neues Islamgesetz in Österreich). Neue Migrationsbewegungen wie die große

Flüchtlingswelle aus muslimischen Ländern von 2015 werden wieder neue Her-

ausforderungen für die Moscheen darstellen, die bislang noch kaum im Fokus

der Religionsforschung stehen. Hier dürfte sich der Alltag in der Moschee auch

in Zukunft als fruchtbares Forschungsfeld erweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

