6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Die Beantwortung der These, ob die Rolle der ethnischen Zugehérigkeit zu
einer Moschee mit der Sozialisation der Menschen in der schweizerischen und
oOsterreichischen Gesellschaft zugunsten eines Verstindnisses einer multiethni-
schen Gemeinschaft der Musliminnen und Muslime abnimmt, muss unbeant-
wortet bleiben. Ergebnisse aus der Studie von Halm etal. (2012) deuten darauf
hin, dass der Generationenwandel innerhalb der Moscheen stattfindet und es
weniger zu Neugriindungen kommt. Hier miissen also die Entwicklungen weiter
beobachtet werden, denn es sind verschiedene Erwartungen und Einflussfaktoren
am Werk, die sich in unterschiedliche Richtungen bewegen.

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen fiir Forschung
und Praxis

Was ist also eine Moschee? Die vorangegangenen Ausfithrungen haben gezeigt,
dass sich die Moscheen in einem Wandlungsprozess befinden, welcher durch
verschiedene Erwartungen bedingt ist. Eine Moschee in der Schweiz und in Os-
terreich ist ein vielfiltiger Raum. Sie ist zunichst kein Sakralgebiude, sondern
Sakralitit wird situativ durch das gemeinsame Ritual als performative Sakralitit
hergestellt.

Dabei lassen sich Moscheen nicht in erster Linie dadurch definieren, dass sie
einen Imam haben, denn jeder kann religiése Autoritit sein. Daher wire eine
Definition von religioser Gemeinschaft durch das Vorhandensein einer stetig an-
wesenden religiésen Autoritit, wie Chaves (1998) es fir christliche Gemeinden tut,
nicht zutreffend. Vielmehr definiert sich eine Moschee iiber das Handeln, welches
auf religiose Zwecke ausgerichtet ist. Wobei Handeln zu »religiosem Handeln«
wird, dadurch dass es auf eine Transzendenz ausgerichtet ist (vgl. Riesebrodt
2007). In diesem Falle ist dies allem anderen voran das gemeinsame Gebet, fiir
das eine Moschee Raum bietet und das eine Moschee zur Moschee macht. Die
Moschee ist daher kein intrinsisch heiliger Ort, die Heiligkeit wird ihr nicht durch
Weihe oder einen dhnlichen Akt verliehen, sondern sie wird situativ und perfor-
mativ im Gebet hergestellt. Die performative Herstellung einer heiligen im Sin-
ne einer besonderen Bedeutung der Moschee wird durch meine Beobachtungen
unterstrichen, dass eine bestimmte Bekleidung angelegt wird, die sich von der
Alltagskleidung unterscheidet (Kaftan, Kopfbedeckung bei Mannern und Frauen,
lange Rocke). Damit wird der Raum »Moschee« als sozial konstruierter Raum (vgl.
Low 2004) von dem Raum auflerhalb unterschieden und ihm eine herausgeho-
bene Bedeutung zugemessen. Gebiude und situativ rituell konstruierter sozialer
Raum miissen daher unterschieden werden.

Dabei ist auch wichtig zu beachten, dass Heil nicht verbunden ist mit Or-
ganisation, das heif’t, eine Moschee hat keine Vermittlerfunktion, es gibt keine

https://dolorg/10:14361/9783839456330-028 - am 13.02.2028, 15:49:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

357


https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Alltag in der Moschee

Sakramente, die exklusiv in der Moschee gestiftet wiirden. Die religiése Auto-
ritdt reguliert nicht den Zugang der Gliubigen zur Transzendenz, sondern die
Glaubigen haben eine individuelle Verantwortung. Daher ist die Zugehorigkeit
zu einer Institution fir die Gliubigen nicht notwendig, was ihr eigenes Heil be-
trifft. Auf dieser Grundlage lassen sich die beobachteten Formen von flexibler
und pragmatischer Nutzung von Moscheeangeboten verorten und begriinden.

Zwar haben die Moscheen keine religiose Vermittlerfunktion, aber eine sozia-
le, indem sie zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen und Grup-
pen vermitteln. Sie sind je nach Generation Orte religiéser, sprachlicher und kul-
tureller Selbstversicherung. Sie bieten dadurch einen geschiitzten Raum, in dem
der konjunktive Erfahrungsraum von Menschen muslimischen Glaubens in der
Schweiz und in Osterreich reproduziert und neu verhandelt werden kann. Dabei
finden religivse Neuinterpretationen statt, fiir die die Moschee ebenfalls einen
Raum bieten kann. Schliefdlich wird den Moscheen die Funktion der Reprisen-
tation und Integration zugesprochen, welche teilweise von ihnen auch zu eigen
gemacht wird.

Fiir die Verwaltungen bedeuten die Ergebnisse, dass Vorsicht geboten ist, die
Moscheen und Imame nicht mit Erwartungen hinsichtlich Reprisentation und
integrativer Leistung zu iiberfordern und die Besonderheit einer Moschee und
ihrer Rolle fiir die muslimischen Gliubigen zu beriicksichtigen. Dachverbinde
miissen als Reaktion auf staatliche Anforderungen nach Reprisentation verstan-
den werden und es darf die interne Diversitit dadurch nicht iibersehen werden.
Aber auch die Religionsforschung ist angehalten, die Kategorien von »Religions-
gemeinschaft« zu reflektieren und mégliche christliche Konnotationen immer
wieder kritisch zu iiberdenken. Denn auch von wissenschaftlicher Seite wurde
noch keine geeignete Sprache fiir die Beschreibung nicht-christlicher Religions-
gemeinschaften gefunden. Vielmehr bedient sich die Wissenschaft sprachlich am
Eigenen, wodurch Begriffe aus der Kirchensoziologie auf Islam, Moscheen und
muslimische Gliubige tibertragen werden. Andererseits brauchen wir Begriffe
und Konzepte, mit denen wir arbeiten konnen. In der empirischen Forschung
muss daher der eigene begriffliche Standort methodisch kontrolliert und reflek-
tiert werden.

Von gesellschaftlicher Bedeutung ist die Vermittlerrolle, die Moscheen iiber-
nehmen kénnen. Die Funktion ist in erster Linie eine soziale: Vermittelt wird im
Religionsunterricht und in der Beratung durch den Imam zwischen Eltern und
Kindern, denn Eltern vertrauen, dass die Kinder in der Moschee korrekte mora-
lische Handlungsweisen erlernen, was ihnen hilft, sich im Kontext einer fremden
Kultur richtig zu verhalten. Damit vermitteln Moscheen auch zwischen Gliubigen
und Gesamtgesellschaft, denn hier kénnen Antworten fiir das tigliche Handeln
gegeben werden. Die Moschee kann deshalb auch eine Plattform sein, auf der
diese Aushandlungsprozesse und religiés-kulturelle Neuinterpretationen stattfin-

https://dolorg/10:14361/9783839456330-028 - am 13.02.2028, 15:49:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

den, da eine iibergeordnete Autoritit fehlt, die das fiir sie iibernehmen wiirde.
Auch werden Moscheen mit ihren 6ffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen zu
Vermittlern zwischen Menschen muslimischen Glaubens und Nicht-Musliminnen
und -Muslimen und nehmen am Austausch mit kommunalen Einrichtungen teil.

Moscheen sind daher Orte mit religioser, sozialer und vermittelnder Funktion.
Sie liefern die Infrastruktur fiir religiose Praxis, fiir die Weitergabe von religiosem
Wissen und fiir die religiose Selbstversicherung der Mitglieder. Sie fungieren als
Organisationen, die Angebote bereitstellen und sich im organisationalen Feld auf
dem Markt verschiedener Anbieter behaupten miissen. Gemeinschaft und Zuge-
hérigkeit sind Phinomene, die durch soziale Aktivititen entstehen und aufrecht-
erhalten werden, welche innerhalb einer Moschee stattfinden. Gemeinschaft mit
Glaubigen muss jedoch nicht an einen Ort, eine Organisation oder eine Moschee
gebunden sein.

Verinderungsbedarfe und Konfliktpotentiale ergeben sich durch die geinder-
ten Bedirfnisse der zweiten Generation und hier insbesondere im Hinblick auf
Frauen, deren riumliche Situation in den Moscheen hiufig als unbefriedigend
empfunden wird. Des Weiteren entsteht ein Spannungsfeld zwischen der recht
pragmatischen Praxis der Nutzung der Moscheeangebote einerseits und Formen
von Mitgliedschaft, vor allem formaler Mitgliedschaft und Engagement, ande-
rerseits, welche fir den Erhalt der Moschee notwendig sind. Losungen bieten
sich an in einer stirkeren staatlichen Unterstiitzung bestimmter Dienstleistun-
gen wie Seelsorge in Gefingnissen oder Integrationskursen. Dabei muss aber im-
mer beachtet werden, dass der Staat das Wesen der Moscheen beeinflusst. Oder
es miissen Gebithren fiir Dienstleistungen erhoben werden. Schlieflich dirfte
sich die Professionalisierung von Bildung und Offentlichkeitsarbeit in Zukunft
noch verstirken. Aufgrund der mangelnden Aus- und Weiterbildungsmoglichkei-
ten kann aber im religiosen Kerngeschift, welches die Imame leisten, von einer
De-Professionalisierung (im Sinne eine fehlenden Standardisierung der Professi-
on) ausgegangen werden, sollte sich die Lage in Zukunft nicht dndern.

Hinderlich im Hinblick auf die Legitimitit von Moscheen gegeniiber den mus-
limischen Gliubigen und auch gegeniiber der Gesamtgesellschaft sind jedoch
auch ethnische Grenzen, die Moscheen dann exklusiv erscheinen lassen. Aller-
dings wurde an der einen oder anderen Stelle auch der Wunsch nach Offnung
und ethnieniibergreifender Gemeinschaft der Muslime artikuliert. Dies lisst sich
als Veranderungswille innerhalb von Moscheen interpretieren. Es ist also denk-
bar, dass es auch in Zukunft ein Nebeneinander der beiden Moscheetypen »ethni-
sche/landsmannschaftliche Moschee« und »multiethnische Moschee« geben wird.
Ist ist jedoch anzunehmen, dass sich mit der fortschreitenden Integration in
Form einer verstirkten Institutionalisierung islamischer Infrastruktur, vor allem
der Dachverbinde und einer theologischen Ausbildung, eine einheitlichere lokale
Form muslimischen Lebens in Moscheen in der Schweiz und in Osterreich ent-

https://dolorg/10:14361/9783839456330-028 - am 13.02.2028, 15:49:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

359


https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Alltag in der Moschee

wickeln wird. Forschungsdesiderate ergeben sich deshalb vor allem hinsichtlich
weiterer Beobachtungen der Verinderungen im Generationenwechsel, Verkirch-
lichungstendenzen und weiterer Adaptionen an neue Rahmenbedingungen (z.B.
neues Islamgesetz in Osterreich). Neue Migrationsbewegungen wie die grofle
Flicchtlingswelle aus muslimischen Lindern von 2015 werden wieder neue Her-
ausforderungen fir die Moscheen darstellen, die bislang noch kaum im Fokus
der Religionsforschung stehen. Hier diirfte sich der Alltag in der Moschee auch
in Zukunft als fruchtbares Forschungsfeld erweisen.

https://dolorg/10:14361/9783839456330-028 - am 13.02.2028, 15:49:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456330-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

