
1. Familie 

»als Familie haben wir nie darüber gere

det« (Alexis W., 7/31) 

Der Begriff Familie wird in der Literatur sehr unterschiedlich definiert. Festzuhal
ten ist, dass es nicht ›die Familie‹ gibt, sondern Familie ein historisches (Lenz 2016) 
und narratives (Macha 2010) Produkt darstellt. Ein sehr häufig beschriebenes Merk
mal von Familie ist die Zusammengehörigkeit von zwei (oder mehreren) aufein
ander bezogenen Generationen, die zueinander in einer Eltern1-Kind-Beziehung 
stehen. Diesem Familienkonzept liegt immer noch ein versteckter Biologismus zu
grunde, in dem (stillschweigend) angenommen wird, dass zu einer Familie die leib
liche Mutter und der leibliche Vater oder zumindest einer von beiden gehöre (Lenz 
2016, S. 174). In der Familienforschung wird als Definitionskriterium oftmals auch 
der Haushalt genannt, wobei etwa nach Lenz (2016, S. 172f.) der Solidarverband Fa
milie nicht auf den gemeinsamen Haushalt begrenzt ist. Die Familie kann nach in
nen und außen eine Einheit bilden und tritt im Kontakt mit der Umwelt auch aus der 
Einheit heraus. Sie kann sich von sozialen Umwelten, z.B. von Nachbar*innen, Ver
wandten, Freund*innen und Berufskolleg*innen aber auch klar abgrenzen (Macha 
2009, S. 15). 

Cornelia Helfferich (2017) kritisiert die meist fehlende Geschlechterperspekti
ve in der Familiensoziologie und verknüpft die Konstitution von Familie mit der 
Konstitution von Geschlecht und spricht aus einer interaktionistischen Perspekti
ve von »Doing gender while doing family« und »Doing family while doing gender« 
(ebd., S. 13). Riegel (2017; 2021) stellt in der Sozial- und Erziehungswissenschaft ein 
implizites und explizites Festhalten an der Konstruktion von Normalfamilie fest. 
»Mit Blick auf die für die Pädagogik und Soziale Arbeit relevante Fachliteratur sowie 

1 Auch kann der Begriff »Elter« verwendet werden. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass 
es nicht immer zwei oder mehrere Personen sein müssen. »Elter« grenzt sich von »Eltern

teil« ab, der mit dem Wortstamm »Teil« normativ auf ein Ganzes verweist. Dass bei Eltern 
in unserer Sprache keine Singularform gebräuchlich ist, macht zugleich sichtbar, wie stark 
unsere Sprache von einer Normalunterstellung durchzogen ist, dass Mutter und Vater zu ei

ner Familie gehören. Übrigens ist »Elter« keine Neuschöpfung, im Frühneuhochdeutsch war 
diese Form noch vorhanden (vgl. Lenz 2016, S. 169). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

auf erziehungswissenschaftliche, soziologische und psychologische Einführungs-, 
Grundlagen- und Übersichtswerke, die sich dem Thema Familie widmen, wird deut
lich, dass queere Familien und Familienformen dort kaum repräsentiert sind.« (Rie
gel 2017, S. 75). Sie verweist auf implizite und explizite Konzepte einer bürgerlichen, 
weißen, heterosexuellen, sesshaften, gesunden und leistungsfähigen Familie. Die
se »naturalisierten Vorstellungen« einer »Normalfamilie« (Riegel 2021, S. 100) im
plizieren zudem mindestens zwei Generationen und ein Elter(n)-Kind-Verhältnis 
(ebd.). Wird auf die Vielfalt von Familie aufmerksam gemacht, finden sich meist Fa
milienbilder von gesund und glücklich wirkenden schwulen oder lesbischen Paaren 
mit bis zu zwei Kindern (ebd., S. 106). 

Familie ist keine autarke und private Erziehungs- und Bildungsstätte, son
dern »genauso mit den gesellschaftlichen Normen und Realitäten verbunden wie 
alle anderen Institutionen auch« (Macha & Witzke 2008, S. 262). Foucault (2014) 
beschreibt die Familie als »Produktionsapparat« von Machtverhältnissen, die zu 
einem Gesamtdispositiv führt, obwohl »niemand sie entworfen hat und kaum 
jemand sie formuliert« (ebd., S. 95). Nachfolgend werde ich familiärer Handlungen 
im Kontext dieser Machtverhältnisse näher betrachten. 

Die erziehungswissenschaftliche Geschlechterforschung zeigt, dass die Fami
lie als »primärer, wenn auch nicht singulärer Ort« (Micus-Loos 2004, S. 1), also 
noch vor pädagogischen Bildungseinrichtungen, wesentlich zur Bildung von Ge
schlechterverständnissen und Geschlechterdifferenzen beiträgt. Dabei entstehen 
familiäre Handlungen und Beziehungen nicht in einem luftleeren Raum, sondern 
auch sie sind in heteronormativen Diskursen verwoben und folgen deren Ordnun
gen. Regeln, Handlungsstrategien und Beziehungsmuster der Familien bleiben 
oft unbewusst (Macha 2009). Die Familie als Lebenswelt hat auf das Selbstver
ständnis intergeschlechtlicher Kinder großen Einfluss (Krämer 2021). Einige dieser 
Regeln, Handlungsstrategien und Beziehungsmuster wurden bereits von meinen 
Interviewpartner*innen zum Teil sehr reflektiert hervorgehoben. Der Familie wird 
große Bedeutung beigemessen. »Familienbilder sind normativ aufgeladen, vielfach 
emotional hoch besetzt und dienen dabei als Projektionsflächen eigener Hoffnun
gen und Ängste. Wir alle haben Idealvorstellungen davon, wie Familie zu sein hat« 
(Lenz 2016, S. 167). Die Familie wird gar als das »wichtigste Fundament eines glück
lichen Lebens« verstanden (Macha 2009, S. 14). Insofern ist es nicht verwunderlich, 
dass die Familie ein zentrales Thema in den biografischen Erzählungen darstellt. 
Wie die Interviewpartner*innen Familie konstruieren bzw. welche Aspekte sie für 
ihre inter*Biografie heranziehen, werde ich nun in den folgenden Kapiteln näher 
beleuchten. Die Gliederung meiner empirischen Auswertung orientiert sich an den 
Erzählungen und Relevanzsetzungen der Biograf*innen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 135 

1.1 Die Positionierung der Familie 

Aus den Erzählungen ist abzuleiten, dass alle Interviewpartner*innen ab ihrer Ge
burt mit zwei Eltern in einer heterosexuellen, vermutlich weißen, Paarkonstellati
on aufgewachsen sind. Die Ausbildung und der Beruf der Eltern wurden in unter
schiedlichen Erzählkontexten genannt, sie verweisen sowohl auf Arbeiter*innen- 
als auch auf Akademiker*innenfamilien. Alle haben Geschwister, zu denen die In
terviewpartner*innen meist explizit anmerken, dass sie nicht intergeschlechtlich 
sind. Drei Erzähler*innen wuchsen in Familien in ländlichen, zwei in urbanen Re
gionen auf. Auf den ersten Blick scheint der familiäre Kontext der Biograf*innen 
in vielerlei Hinsichten privilegiert und einer Mehrheitsgesellschaft zugehörig. Das 
sind sie auch in einigen Bereichen und doch werden im Verlauf des Interviews psy
chische Krankheiten der Eltern, Analphabetismus oder Gewalt innerhalb der Fami
lie genannt. Alle diese Aspekte gilt es, in ihrer komplexen Verflechtung in den folgen
den Analysen der Lebensgeschichten mitzudenken, auch wenn sie, um personenbe
zogene Daten zu schützen, nicht immer an jeder Stelle von mir expliziert werden. 

Wenn über die Familie berichtet wurde, standen überwiegend die Eltern, oft 
die Mutter, im Fokus. Die Geschwister und andere Familienmitglieder finden zwar 
Erwähnung, spielen in den Erzählungen aber eine deutlich untergeordnete Rolle. 
Überwiegend treten die Geschwister zur Verdeutlichung von gemeinsamen Er
fahrungswelten innerhalb bestimmter familiärer heteronormativer Diskurse oder 
als Vergleichsinstanz bezugnehmend auf (Geschlechts-)Körperentwicklungen auf. 
Über die Intergeschlechtlichkeit selbst wurde mit den Geschwistern nicht bzw. erst 
im jungen Erwachsenenalter gesprochen. 

Alle Personen beginnen ihre Erzählung über die Verortung als geschlechtliches 
Subjekt in der Familie. So wird von dem Geburtsereignis, der Namensgebung, dem 
Aufwachsen als Mädchen oder Bub, der katholischen Erziehung oder der heteronor
mativen Umgebung gesprochen, die als Kontexterzählung des biografischen Ver
laufs vorausgeschickt werden. Familie wird dabei nicht als geschlossenes System 
präsentiert, sondern als Teil einer Gesellschaft, von der die Familie nicht losgelöst 
agiert. 

((atmet durch)) Ja, ich sehe es gar nicht so sehr ((räuspert sich)) als Familienthe

ma irgendwie. (I: Ok.) Also weil, die Familie ist ja auch, (1) die kann ja auch nur 
in (1) also, (1) die wird ja auch von der Gesellschaft irgendwie so. (I: mhm) also 
ich würd mir eher was von der Gesellschaft wünschen (Sasha B., 11/36–47) 

Die Erfahrungen in der Familie werden von Sasha B. als Teil eines größeren Sys
tems betrachtet, der allein keine Änderungen vollziehen oder losgelöst von der Ge
sellschaft agieren kann. Vielmehr stellt Sasha B. »die Familie« »der Gesellschaft« ge
genüber. Die Formulierung »die Familie« ermöglicht Sasha B. einen allgemeineren 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

reflektierten Blick, ohne die eigene (»meine Familie«) in den Fokus zu rücken. Nicht 
nur Sasha B. erzeugt in der Erzählung eine vor »der Gesellschaft« schützenswerte 
Familie. 

Natürlich wollten meine Eltern damals nur das Beste für mich und ich mache ih

nen keinerlei Vorwürfe – diese gehen eher an das Team der behandelnden Klinik 
und auch ein Stück weit an mein restliches Umfeld: das System Schule hat meines 
Erachtens in dieser Phase komplett versagt. (Alexis W., 8/7–9) 

Alexis W. bekräftigt hier das ideale Familienbild (Lenz 2016, S. 176), in dem »Eltern 
nur das Beste« für ihre Kinder wollen. Dies wird mit dem Wort »natürlich« unter
strichen. Alexis W. stellt sich schützend vor die Handlungen der Eltern und übt statt
dessen am »Umfeld« der Familie Kritik. Deutlich wird auch hier die klare Gegen
überstellung von Familie und dem »restlichen Umfeld«. »Keinerlei Vorwürfe« ist ei
ne Bekräftigung, die Eltern zu entschuldigen. 

In den nachfolgenden Kapiteln wird gezeigt, wie wenig in den Erzählungen die 
Handlungen der Eltern vom gesellschaftlichen Umfeld zu trennen sind. Die durch 
die Erzähler*innen einführende biografische Kontextualisierung der Familie rekon
struiere ich als vorausgeschickte entschuldigende und schützende Erklärungsversuche 
des familiären Umgangs mit Intergeschlechtlichkeit. 

1.1.1 Die Familie als Teil der heteronormativen Gesellschaft 

Als Kinder war für meine Schwester und mich völlig klar, dass »Familie« nur VA

TER-MUTTER-MINDESTENS ZWEI KINDER sein kann. Das spielten wir mit Hin

gabe und tagelang mit unseren Puppen, zusammen mit den anderen Kindern 
in unserer Siedlung und ohne jemals eine Alternative erlebt zu haben. Homose

xualität, ja sogar ein Leben als Single – das gab es in unserem Umfeld absolut 
nicht! Selbst Trennungen und Scheidungen waren tabu – im Freundeskreis mei

ner Eltern gab es zur damaligen Zeit keine einzige Trennung oder Scheidung, alle 
Menschen lebten im traditionellen Familienverband. Ein einziges Paar im Um

feld meiner Eltern hatte keine Kinder (ein Arbeitskollege meines Vaters und sei

ne Frau, mit denen meine Eltern engeren Kontakt hatten), und das war mit viel 
Heimlichtuerei verbunden, wurde nie auch nur annähernd thematisiert. (Alexis 
W., 2/33–41)2 

2 Die zitierten Textausschnitte von Alexis W. sind Auszüge aus der Antwort meines Schreib

aufrufs. Anführungszeichen, Satzzeichen oder Großbuchstaben etwa wurden wie von der 
Erzähler*in übermittelt übernommen. Somit sind auch alle nachfolgenden Ausschnitte (an

onymisierte) Zitate, die sich von den Transkripten aus den Interviews unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 137 

Hier wird retrospektiv eine Familiensituation beschrieben, die deutlich macht, dass 
Inter* keinen Raum haben konnte, nicht vorstellbar und benennbar war. Alexis W. 
kontextualisiert die Familie in einem Umfeld, in dem alles, was der heteronorma
tiven, klassischen Normalfamilie nicht entsprach, verheimlicht und tabuisiert wer
den musste. Alexis W. verdeutlicht damit die Unmöglichkeit der Thematisierung von 
Intergeschlechtlichkeit. Wenn schon Scheidung und Trennung oder Kinderlosigkeit 
ein Tabu darstellten – wie sollte dann Inter* je thematisiert werden können? Durch 
die Äußerung »das gab es in unserem Umfeld absolut nicht!« markiert Alexis W. re
trospektiv ein Verbot. »Absolut nicht«, das Rufzeichen und die Großbuchstaben zur 
Beschreibung des Familienbildes lassen die Formulierungen wie Ver- und Gebot er
scheinen, die in der Familie keinen anderen Spielraum zugelassen hätten. So ver
deutlicht Alexis W. mit der Erzählung über das alternativlose Puppenspiel ein regel
mäßiges tagelanges »Einüben« und eine performative Zitation der familiären Ge
schlechterdiskurse, in der Intergeschlechtlichkeit nicht existierte. Alexis W. reprä
sentiert sich als Kind, das sich diesen Normen fügen musste, nichts Anderes kannte. 
Die »Heimlichtuerei« kann als Symbol von verbotenen Diskursen jener heteronor
mativen Familienbilder gelesen werden. 

Ähnlich positioniert Sasha B. die Familie als christlich geprägt und »jung«, in 
der Intergeschlechtlichkeit als schwer zu thematisierendes Thema eingeführt wird. 

Also ich bin vor xx Jahren geboren, 19XX, äh. in eine junge Familie, hab eine grö

ßere Schwester, m::: die ist nicht intersexuell. ((lacht kurz)) [Nach kurzer Beschrei
bung der Berufe der Eltern setzt Sasha B. fort:] die waren relativ jung, wie sie uns 
gekriegt haben. Also irgendwie so Anfang Mitte Zwanzig (I: Mhm) Und. Ahm (1) 
Also mein Vater ist in das Elternhaus meiner Mutter gezogen, wo praktisch meine 
Großeltern auch bis heute noch wohnen. Mit meinen Eltern gemeinsam im Haus. 
Äh, in Ort A, also das ist so am Land, so Halbland, irgendwie so. mit einem schö

nen großen Garten, wo die Oma Gemüse anbaut und der Opa Bienen hält und 
so Geschichten. Also recht idyllisch eigentlich. Ä:::hm die Großeltern sind sehr 
katholisch. So::: haben das auch immer versucht an ihre Nachkommen weiterzu

geben. Meine Mutter hat sich dann erst sehr spät emanzipiert. Dann irgendwann 
erst Mitte Dreißig oder so erst. (I: Mhm.) Also das heißt, ich habe am Anfang auch 
(1) doch sehr, also. ja (1) sehr viel christliche Werte einfach generell vermittelt ge

kriegt und so. (Sasha B., 1/33–2/3) 

Sasha B. beschreibt eine intergenerative Familienkonstellation, wobei die »junge 
Familie« (Sasha B. mit der nicht-intersexuellen Schwester und den jungen Eltern) 
im Zentrum steht. Das Umfeld beschreibt Sasha B. als »idyllisch«, ländlich und von 
»christlichen Werten« geprägt, d.h. als eine Umgebung, in der sich Inter* schwer 
einfügen lässt. Die zweifache Erwähnung der »jungen« Eltern dient möglicherwei
se als implizite Begründung für die Unerfahrenheit und mögliche Überforderung 
mit Themen, die in dieses idyllische Bild nicht passen, es irritieren. Die christlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Werte vermitteln heteronormative, konservative Ansichten (wie »Gott schuf Mann 
und Frau«, »du sollst Vater und Mutter ehren« oder »du sollst nicht Ehe brechen«), 
die Verständnisse von Zweigeschlechtlichkeit, heterosexueller Ehe und heterosexu
ellem, monogamem Begehren als Gebot stabilisieren. Auch die beschriebene spä
te Emanzipation der Mutter markiert die Schwierigkeit, bestimmte Familienbilder 
aufzubrechen und sich (christlichen) Normen zu widersetzen. 

Die Erzählungen über die Familie werden in starren heteronormativen Macht
verhältnissen kontextualisiert. Um Intergeschlechtlichkeit in der Familie themati
sieren zu können, bräuchte es kritischere und reflektiertere Perspektiven, die Er
fahrung und ein bestimmtes soziales Umfeld erfordern. 

1.1.2 Individuelle Schwierigkeiten der Eltern 

Nicht nur das generalisierte gesellschaftliche Umfeld, sondern auch konkret 
beschriebene individuelle Hindernisse der Eltern werden als Grund dafür herange
zogen, dass Intergeschlechtlichkeit in der Familie kein Thema werden konnte. 

Eine sehr wichtige Bezugsperson für mich war immer (und ist nach wie vor) mei

ne Mutter. Da es ihr aber psychisch besonders zu Beginn meiner Pubertät sehr 
schlecht ging, vermied ich es, Fragen zu stellen, die ihr »Sorgen machen« könn

ten. (Alexis W., 4/3–5) 

Das Bedürfnis, die Familie nicht belasten zu wollen, wird in einigen Erzählungen ge
äußert. Hier wird die Mutter als »sehr wichtige Bezugsperson« eingeführt, auf die 
Alexis W. vielleicht auch deshalb besonders Rücksicht nehmen möchte. Der Vater, 
die Schwester oder andere Familienmitglieder scheinen hinsichtlich jener erwähn
ten Fragen keine geeigneten Bezugspersonen zu sein und werden in der Erzählung 
nicht thematisiert. 

Alexis W. formuliert die zu vermeidenden und Sorgen machenden Fragen nicht 
näher aus. Allerdings wird der Zeitpunkt »zu Beginn meiner Pubertät« genannt, 
der sich mit der psychischen Belastung der Mutter zeitlich überlappte. Alexis W. 
vermittelt in dieser Erzählsequenz die Notwendigkeit, Stabilität für die Mutter 
aufrechterhalten zu müssen. Ordnungen, etwa durch Geschlechter- und Körper
normen, durften durch Fragen nicht irritiert werden, da sie die Psyche weiter 
destabilisieren könnten. Mit der Pubertät können Veränderungen des (so gelese
nen) Geschlechtskörpers einhergehen, auf die sich beispielsweise solche Fragen 
beziehen könnten und zu viel Unruhe verursachen könnten. Die psychische Verfas
sung der Mutter wird also die der eigenen psychischen Belastung, die Alexis W. an 
anderer Stelle auch durch »nagende Fragen« (4/8) verdeutlicht, vorgereiht. An dieser 
Stelle berichtet Alexis W. allerdings noch gar nicht von jenen »nagenden Fragen«. 
Vielmehr vermittelt Alexis W., dass generell Fragen, die zum Beispiel grundsätzlich 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 139 

zu Beginn der Pubertät bei Kindern auftreten können, zum Schutz der Psyche der 
Mutter nicht gestellt wurden. Die Thematisierung des intergeschlechtlichen Kör
pers als innerhalb bestehender Normen unbekannter und ordnungsirritierender 
Körper war demnach gar nicht denkbar. 

Alexis W. markiert in dieser Erzählung Intergeschlechtlichkeit als etwas, das für 
die Thematisierung eine enge Bezugsperson und eine psychische Belastungsfähig
keit erfordert. Sind diese Voraussetzungen nicht gegeben, sind bereits dahingehen
de Fragen nicht denkbar. 

In folgender biografischer Erzählung wird der Bildungsstand des Vaters als Ar
gument für die fehlende Thematisierung herangezogen: 

Mein Vater wollte immer zwei Buben haben. und er hat nicht so viel gewusst. (I: 
ok.) Also er war Handwerker. (Kris M., 5/33–38) Er möchte zwei Buben, immer. Er 
hat es nie so verstanden. Er ist nie auf eine Universität gegangen, oder so. (I: Ja) 
Er ist nur (1) er hat den Meister gemacht, aber er kann nicht schreiben. Er ist nicht 
lange in die Schule gegangen, er hat alles mit seinen Händen gelernt. (I: ok.) Und 
er hat die Prüfung mündlich gemacht und dann nur gezeigt und so. Er kann nicht 
schreiben. (Kris M., 15/36–40) 

Kris M. betont mehrmals im Verlauf des Interviews, dass der Vater »zwei Buben 
haben« wollte. Die Wiederholung lässt vermuten, dass Kris M. diese Aussage sehr 
häufig gehört hat. Das fehlende Verständnis für die Intergeschlechtlichkeit führt 
Kris M. auf die Ausbildung des Vaters zurück (»er ist nicht lange in die Schule ge
gangen, er hat alles mit seinen Händen gelernt«, »er hat es nie so verstanden«). Um 
Intergeschlechtlichkeit verstehen zu können und sich damit auseinandersetzen zu 
können, braucht es demnach eine schulische oder am besten eine universitäre Aus
bildung. Intergeschlechtlichkeit steht in diesem Zusammenhang für etwas Abstrak
tes, für dessen Verständnis Bildung und Schreiben erforderlich ist. Kris M. hebt da
mit die gesellschaftliche Abwesenheit von Wissen über Geschlechterkonzepte her
vor, die über (patriarchale) Zweigeschlechtlichkeit hinausgehen. 

1.1.3 Zwischenfazit 

Familie wird besonders in den Anfangserzählungen als soziale Einheit kontextua
lisiert, die gesellschaftlichen Normen (wie heteronormativer, christlicher und kon
servativer Familienbilder) unterworfen ist und in der individuelle Schwierigkeiten 
der Eltern eine Thematisierung der Intergeschlechtlichkeit verunmöglichen. 

Die Erzählpassagen verweisen auf die Positionierung der Familie in einem 
bestimmten Umfeld. Sie war eingebettet in Machtverhältnisse, geprägt von Hete
ronormativität, religiösen Werten und Unerfahrenheit durch Alter oder Bildung, 
was dazu führte, Intergeschlechtlichkeit nicht thematisieren, denken oder leben zu 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

können. Direkte Schuldzuweisungen werden in den Erzählungen nicht formuliert. 
Die Familie wird als schützenswert dargestellt, die von Machtverhältnissen und 
bestimmten Gegebenheiten abhängig ist. Das soziale Umfeld und individuelle Pro
bleme der Eltern werden den eigenen (teils schwierigen) familiären Erfahrungen 
vorangestellt. 

Mit Blick auf das bereits oben angeführte, nun erweiterte, Zitat von Sasha B. 

((atmet durch)) Ja, ich sehe es gar nicht so sehr (räuspert sich) als Familienthema 
irgendwie. (I: Ok.) Also weil, die Familie ist ja auch, (1) die kann ja auch nur in (1) 
also, (1) die wird ja auch von der Gesellschaft irgendwie so. (I: mhm) Also ich würd 
mir eher was von der Gesellschaft wünschen. Ä::hm darum hätte ich mir einfach 
gewünscht, dass einfach. ja. (5) Einfach das Wissen, dass es das gibt. (Sasha B., 
11/36–47) 

verweist Sasha B. mit dem Wunsch »einfach das Wissen, dass es das gibt«, auf einen 
strukturellen Ausschluss des Themas auf vielfältiger gesellschaftlicher Ebene, dem 
die Familie ausgeliefert zu sein scheint. Dass der Wunsch nach dem »Wissen, dass 
es das gibt«, sich nicht so »einfach« darstellt, zeigt die machtvolle Wirkung von he
teronormativen Diskursen, beginnend bei der Geburt, auf die ich u.a. im nächsten 
Kapitel eingehen werde. 

1.2 Klassifikation und Erziehungsauftrag durch höhere Machtinstanzen 

In Anlehnung an Foucault (1991) wird meist von »äußeren« Machtinstanzen ge
sprochen (vgl. z.B. Tabor 2007), wodurch ein Dualismus (von inneren und äußeren 
Instanzen) vermittelt wird. Die Formulierung »höhere Machtinstanzen« soll In
stitutionen, Diskurse und Praktiken beschreiben, die legitime Sprecher*innenpo
sitionen über Intergeschlechtlichkeit hervorbringen können. In den vorliegenden 
biografischen Erzählungen zeigen sich in klinischen und in christlich-katholischen 
Kontexten geschlechtliche Zu- und Einschreibungsprozesse, die professionalisiert 
und institutionalisiert gerahmt sind. Daran schließen Entscheidungen über Erzie
hung, Namensgebung und Eingriffe in die körperliche Integrität des Kindes an. 
Nach Foucault (2015) ist Macht nicht nur als unterdrückend, sondern auch als er
möglichend und produktiv zu verstehen. Wie die Erzählungen nachfolgend zeigen 
werden, haben medizinische und religiöse Kontexte das Potential, Beruhigung und 
Ordnung zu schaffen, intergeschlechtliche Körper zu schützen, sie aber auch krank 
zu machen und zu versehren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 141 

1.2.1 Geburtsklassifikation und Erziehungsauftrag unter klinischen Blicken 

Eltern sind schon früh mit der Frage nach dem Geschlecht ihres Kindes konfron
tiert. Im Kapitel »sexing des fötus« macht Cornelia Schadler (2013) deutlich, dass 
bereits die Geschlechtsbestimmung des ungeborenen Fötus per Ultraschall für El
tern wichtig ist, damit der Fötus »menschliche Attribute« (Schadler 2013, S. 203) er
hält. »Vielen werdenden Eltern war es sehr wichtig, das Geschlecht des Kindes zu 
wissen, um den Fötus richtig adressieren zu können und um über passende Namen 
nachzudenken oder passende Produkte für diesen zu kaufen« (ebd.) Auch das sozia
le Umfeld des werdenden Elternpaares fragt nach dem Geschlecht. Ganz im Gegen
satz dazu war es in medizinischen Kontexten für Eltern schwierig, das Geschlecht 
nicht zu erfahren, wenn sie das nicht wollten (ebd., S. 204). Die Geschlechtsbestim
mung ist sozial so menschlich essenziell und selbstverständlich, dass ein Zurück
halten dieser Information aktive Gegenwehr der Eltern erfordert. Schadler schreibt 
weiters: »Zweigeschlechtlichkeit an sich wurde aber von keiner Informant*in mei
ner Studie in Frage gestellt. Auch in den Forenbeiträgen, in Büchern, Broschüren 
und in der Überblicksliteratur ist kaum die Rede von einer Hinterfragung der Ein
teilung des Menschen in Frau und Mann. Lediglich in der medizinischen Literatur 
fanden sich Hinweise auf Abweichung von der Norm in Verbindung mit genetischen 
Anomalien« (ebd., S. 204; vgl. dazu auch Ghattas 2017). So wissen die wenigsten wer
denden Eltern, dass ihr Kind intergeschlechtlich sein könnte (Rosen 2021, S. 244). 
Wenn das Kind dann intergeschlechtlich ist, machen Eltern oft belastende Erfah
rungen (Krämer 2021), die sowohl durch pathologische Begriffe entstehen können 
als auch durch heteronormative und verletzende Reaktionen im persönlichen Um
feld. 

Ursula Rosen (2021), selbst Mutter eines intergeschlechtlichen Kindes, disku
tiert eine »sinnvolle« (ebd., S. 248) Erziehung des inter*Kindes und vermittelt dabei 
den Eindruck, dass diese Kinder anders zu erziehen sind. Heteronormative Struk
turen legen das nahe, doch werden alle Kinder einem sozialen Geschlecht (über
wiegend binär) zugeordnet, mit weitreichenden Auswirkungen auf das Kind und 
sein Umfeld. Ursula Rosens (2021) Ausführungen (ebd., z.B. S. 248f.) zeigen jedoch, 
dass dies eben nicht so losgelöst vom (Geschlechts-)Körper des Kindes denkbar zu 
sein scheint. Wie determinierend die hegemoniale Körperbeschau des Kindes be
reits pränatal, aber jedenfalls ab der Geburt auf die soziale Zukunft des Kindes und 
seine Eltern wirkt, zeigen die nachfolgenden Ausführungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Geburtsereignis und Namensgebung 

»Als Mädal einfach einmal. Susanne 
haben sie mich dann genannt.« (Sasha B., 
2/13) 

In folgender Erzählung berichtet Sasha B. von der eigenen Geburt. Da die Geburt 
selbst nicht bewusst erinnert werden kann, kann davon ausgegangen werden, dass 
sich die Erzählung auf Schilderungen anderer damals anwesender Personen stützt. 
Der dem Geburtsereignis nicht normentsprechende Verlauf erforderte aber eine 
Thematisierung dieses Geschehens (vgl. dazu auch Gregor 2015). Diese Erzählung 
kann für Sasha B. als besonders bedeutsam rekonstruiert werden. Denn Sasha B. 
wurden die geschilderten Ereignisse bis ins Jugendalter vorenthalten. Mit dieser 
detailreichen Schilderung integriert Sasha B. die Erzählungen der Mutter nun im 
Nachhinein zu einer vollständigen Biografie(erzählung). Die Geburt hat außerdem 
eine große Relevanz für die fortführende Erzählung der inter*Geschichte. 

Ähm. Ja. (5) Äh (1) Genau. Ähm. Wie ich auf die Welt gekommen bin war’s. (1) 
ä::hm. nicht. ähm. jo:::, ähm. habens mich angeschaut und haben, (1) waren ein 
bissl verunsichert. Also, (1) meine Großtante hat mich als, war meine Hebamme 
und die hat irgendwie. also es war schon im Krankenhaus, aber, sie war die Heb

amme irgendwie. U::nd hat gemeint, ja::: schon irgendwie komisch oder so, aber 
(1) ja (1) aber (1) noch im Rahmen. So irgendwie. (I: Mhm.) U::nd, also als Mädal 
einfach einmal. Susanne haben sie mich dann genannt. (Sasha B., 2/3–13) 

Sasha B. leitet nach kurzer Skizzierung des Werdegangs der Eltern zur Erzählung 
über die eigene Geburt über. Wenn auch die Erzählung nicht aus der eigenen Erin
nerung stammt, veranschaulicht sie in ihrer le(i)bhaft(ig)en Beschreibung nicht nur 
die Perspektive der Person, die Sasha B. davon berichtet hat, sondern auch die eige
ne Vorstellung und kritische Perspektive von Sasha B. darauf, wie über den eigenen 
(Geschlechts-)Körper verhandelt wurde. Die Erzählung verdeutlicht den machtvol
len Blick auf den eigenen Körper, der »angeschaut« wird und eine bestimmte Ord
nung eines Geburtsereignisses »verunsichert«: Der Blick auf die Genitalien des Kin
des dient in der Regel als objektiver Beweis (Kessler & McKenna 1978). Hirschau
er schreibt in diesem Zusammenhang von der »Geburtsklassifikation« (Hirschauer 
1994, S. 683). Auch Judith Butler legt am Beispiel der Anrufung bei der Geburt »es ist 
ein Mädchen!« die Notwendigkeit der Performativität der Geschlechtsbestimmung 
dar (Butler 1991; 1995). In der Erzählung von Sasha B. wird nun deutlich, dass auch 
die Hebamme, um sprechen zu können, die Zweigeschlechter-Ordnung performa
tiv aufrechterhielt und in der binären Logik eine Anrufung unternimmt. Denn eine 
solche Anrufung des Geschlechts eines Kindes nicht zu praktizieren, würde bedeu

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 143 

ten, das Kind als geschlechtliches Subjekt an einen »sozialen Unort« (Butler 2009) zu 
drängen. Sasha B. verweist nicht nur auf die Hebamme als professionalisierte Ge
burtshelferin, sondern auch als »Großtante«, sodass ein familiäres Verhältnis deut
lich wird. Möglicherweise ist gerade auch deshalb eine Entintelligibilisierung durch 
eine Äußerung wie »da stimmt etwas nicht« durch die Hebamme als Großtante aus
geblieben. Während es im medizinischen Kontext grundsätzlich um möglichst prä
zise Diagnosen und Körpervermessungen geht, könnte die Handlung der Großtante 
als Strategie einer familiären Entlastung gelesen werden. Die Rahmung erfolgt also 
innerhalb einer binären Ordnung. Die Formulierung »noch im Rahmen« sichert ei
ne normalisierende und sozial akzeptable Zuordnung und ermöglicht Sasha B. und 
den Eltern (vorerst) eine Einordnung. Diese Macht der Klassifikation war der Groß
tante aufgrund ihrer Profession als Hebamme und in einem institutionellen Rah
men »im Krankenhaus« möglich. 

Die Namensgebung dient als hegemoniale Praxis, in der dieser Zuordnungsakt 
unterstrichen wird. »Der Name soll einerseits die Einmaligkeit des Kindes, anderer
seits auch dessen Zugehörigkeit zum Ausdruck bringen […]« (Schweizer 2018, S. 46). 
Susanne ist zweifellos ein weiblicher Name, der im Umfeld fortan zitiert werden 
kann. »Der Name wird amtlich nicht nur vermerkt, als Ausdruck des Rechts darauf, 
einen Namen zu haben. Es besteht auch die Pflicht, einen Namen zu tragen« (ebd.). 
Als Mädchen zugeordnet und als Susanne benannt wird eine doppelte performative 
Herstellung von Geschlecht ermöglicht und die Geschlechterordnung stabilisiert. 

Deutlich wird in der Erzählung auch, dass der Akt des »Anschauens« und For
mulierungen wie »irgendwie komisch« nicht konkret benannt werden. Das Verbot 
der Benennung (Foucault 1991) bzw. daraus resultierend auch das tatsächliche Feh
len von Worten stabilisiert somit die binäre Ordnung. Interessant ist, dass auch Sa
sha B. in der Erzählung die fehlende Sprache wiederholt. Es bleibt unausgespro
chen, was an Sasha B.s Körper als Baby angeschaut (»mich angeschaut«) wurde und 
weshalb Sasha B. »als Mädchen einfach einmal« und »noch im Rahmen« zugeordnet 
wurde. Benennbarkeiten waren vermutlich damals nicht vorhanden und auch im 
Interview kann darüber nicht konkret gesprochen werden. »Mich angeschaut« ist 
jedenfalls eine Beschreibung der ganzheitlichen Person, die darauf verweist, dass 
das »Anschauen« der Babys mehr als eine Bestimmung der Genitalien betrifft, son
dern eine Subjektivierung erfolgt. 

Sasha B. erzählt weiter von »mehreren Untersuchungen« und unterschiedlichen 
Kontexten des »Anschauens« auf und in den Körper noch vor dem ersten Lebens
jahr, nachdem ein Leistenbruch festgestellt worden ist. Die Beschau des Körpers von 
Hebamme und Ärzt*innen im Krankenhaus verdeutlicht die retrospektive Erfah
rung von Verobjektivierungsprozessen des eigenen Körpers. Dabei wurde unter ei
nem »klinischen Blick« (Foucault 1988) von unterschiedlichen Ärzt*innen eine »ver
größerte Klitoris gesehen« und in den »Bauchraum geschaut« (Sasha B., 2/18). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Die Herstellung einer beruhigenden Ordnung 
Eltern intergeschlechtlicher Kinder stehen in medizinischen Kontexten oft vor 
großen Herausforderungen: Sie »stehen sozusagen immer zwischen dem medi
zinischen System und dem intergeschlechtlichen Kind. Sie müssen aufgeklärt, 
überzeugt, belehrt werden, sie treffen Entscheidungen über Operationen, das 
Erziehungsgeschlecht und über den Grad der Offenheit und Geheimhaltung inner
halb und außerhalb der Familie« (Krämer 2021). Ähnliches beschreibt auch Sasha B. 
über das Erleben der Mutter: 

und meiner Mutter ist es immer schlechter gegangen dabei, weil sie sich gar nicht 
wohl gefühlt hat, da. (I: Mhm.) U:::nd hat dann einem Arzt vertraut, der ihr ge

sagt hat, dass ich ein ganz normales Mädl bin, dass ich einfach, dass sie mich so 
aufziehen soll, ganz normal. und das passt schon alles. So irgendwie. (3) Sie hätte 
dann halt irgendwie nu öfter mal zur Kontrolle kommen sollen, hat’s dann aber 
nicht gemacht, weil sie wollte dann einfach von dem Ganzen nichts mehr wis

sen, sie wollte einfach, ä::h ja, weil (1) das hat ihr einfach nicht getaugt. Das hat 
ihr vom Gefühl her nicht zugesagt. Dass die mich so komisch behandelt haben, 
wie so eine Sensation oder so. (I: Mhm.) U::nd dann bin ich eben aufgewachsen. 
(Sasha B., 2/21–36) 

Sasha B. beschreibt hier die Mutter auch als beschützend vor weiterer Beschau des 
Körpers und der Möglichkeit des Aufwachsens innerhalb einer Normalität. Auch 
eine Überforderung und psychische Belastung der Mutter deutet Sasha B. an. Die 
Mutter vertraute einem Arzt, der als pädagogischer Erziehungsratgeber auftrat 
und die binäre Ordnung wiederherstellte. Die Worte des Arztes »ganz normales 
Mädl« und »das passt schon alles« stellten eine kurzfristig beruhigende Ordnung 
für die Mutter her. Kontrollen, die diese Normalität wieder destabilisieren könn
ten, führte die Mutter nicht weiter. Der Normalisierungsprozess wurde nach der 
Beratung durch den Arzt durch die Mutter und ihre Erziehung (der Vater wird 
hier nicht genannt) fortgesetzt. Dieser Prozess hat eine wichtige Funktion: »eben 
aufzuwachsen« ohne Sensation und Unsicherheit. Eine Beruhigung wird über Nor
malisierungsprozesse erlangt, die innerhalb der binären Ordnung verlaufen. Sasha B. 
verdeutlicht in der Erzählung, dass ein »eben« Aufwachsen erst dann möglich war, 
als eine Normalität »als ganz normales Mädl« geschaffen worden ist. Die andere 
Option bestünde aus Unsicherheiten, medizinische Beschau und viele Untersu
chungen. Sasha B.s Erzählung ist demnach eine reflektierte kritische Perspektive zu 
entnehmen. Eine kritische Perspektive auf die Geschlechtszuordnung, den Einhalt 
der Binarität und die Medizin. 

Die Macht ärztlicher Aussagen wird in diesen Sequenzen besonders sichtbar. 
Die Äußerung oder Diagnose »ein ganz normales Mädal« ermöglichte eine erste be
ruhigende Ordnung. Die Erziehung wurde durch den ärztlichen Blick eingeleitet 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 145 

und ›genehmigt‹. Hätte die Mutter keine*n Ärzt*in getroffen, der*die »passt schon 
alles« gesagt hat, wären die Untersuchungen und Kontrollen möglicherweise auf
grund der Unsicherheit, ob alles »noch im Rahmen« ist, weitergelaufen. Medizi
ner*innen nehmen entscheidenden Einfluss auf die geschlechtliche Erziehung und 
damit auf den Subjektivierungsprozess. So werden auch Namensgebungen nicht 
nur einfach innerhalb der Familie entschieden, sondern durch ärztliche (und juri
dische) Entscheidungen erst ermöglicht. Nichtdestotrotz wird an dieser Erzählung 
aber auch deutlich, dass die ärztliche Herstellung einer geschlechtlichen Ordnung 
nur zu einer oberflächlichen Beruhigung der Mutter führte, indem sie sich gegen 
weitere empfohlene Untersuchungen entschied. Einerseits kann dies als Strategie 
der Mutter gelesen werden, weiteren möglichen Beunruhigungen zu entgehen, an
dererseits lässt sich daraus ableiten, dass diese machtvollen ärztlichen Äußerun
gen bzw. Erziehungsempfehlungen keine tiefgehenden Beruhigungen für Sasha B.s 
Mutter schaffen, sondern sie spürt (»vom Gefühl her«), dass etwas nicht in Ordnung 
ist, für das ihr kein hilfreicher Umgang aufgezeigt werden konnte. 

1.2.2 Intergeschlechtlichkeit als »Gottes Wille« 

also, (1) ich bin katholisch aufgewachsen. und meine Mutter hat immer gesagt, 
das ist Gottes Wille, und wir lassen das so. und, ich bin nicht operiert. (Kris M., 
28/35–38) 

ich wurde mit zehn Jahren katholisch getauft. Und als ich elf, zwölf Jahre alt war, 
bin ich zum katholischen Priester gegangen. Und sie haben mir gesagt, meine 
Mama war da auch, (1) er hat gesagt, es war Gottes Wille und meine Mama hat 
das auch gesagt zu mir, als ich ein kleines Kind war. Das ist Gottes Wille. dann 
lassen wir das so, und lassen das sein. und wir machen nur, was notwendig ist. 
und der Priester hat das auch gesagt. nur was notwendig ist. und das ist Gottes 
Wille, und so. und, (1) also, ich glaube, das ist richtig. (Kris M., 6/27–33) 

Bereits im ersten Zitat finden sich einige wesentliche Aspekte: Kris M. wuchs »ka
tholisch« auf. Damit legitimiert Kris M. in der Erzählung (wie damals die Mutter 
und der Priester) die Rahmung einer bestimmten Erziehung. Der Priester3 tritt hier 
an die Stelle einer*s Mediziner*in, um für Beruhigung und Ordnung zu sorgen. 
»Gottes Wille« erscheint schicksalhaft, unantastbar und unkritisierbar. So legiti
miert Kris M. auch, dass sie nicht operiert ist. Kris M. verweist dabei vermutlich auf 

3 Interessanterweise wird auch in der australischen Studie der Priester bzw. »spiritual advisor« 
als Person angeführt, der sich etwa 30 % aller Teilnehmer*innen anvertrauen (Jones 2016, 
S. 613f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Inter*Diskurse, in denen zum Zeitpunkt des Interviews die meisten inter*Erzäh
lungen von chirurgischen geschlechtsverändernden Eingriffen geprägt sind4. »Got
tes Wille« dient hier dem Schutz des Körpers von Kris M., gleichzeitig tritt Gottes 
Wille schicksalhaft auf. Mit Gottes Wille ist nicht zu verhandeln. Da ihr auch die 
Mutter das »immer« gesagt hat, kann vermutet werden, dass auch der Mutter die
ser Wille eine wirkungsvolle und hilfreiche Erklärungsstütze gewesen ist. 

Kris M.s Erinnerung »Mama hat das auch gesagt zu mir, als ich ein kleines Kind 
war« ist als Kontrasterzählung zu den anderen Interviews zu lesen: Kris M.s Mut
ter sprach mit ihr schon im frühen Alter und ermöglichte unter dem Schutz des 
mächtigen Willen Gottes eine Thematisierung und den Schutz des Körpers (»nur das 
was notwendig ist«). Kris M. bewertet auch retrospektiv diese Erfahrung und Ent
scheidung positiv: »ich glaube, das ist richtig«. Bei näherer Betrachtung wird aber 
deutlich, dass in diesen Erklärungen »es ist Gottes Wille« oder »das ist Gottes Wil
le« nicht benannt wird, was eigentlich Gottes Wille ist. Das »Es« und »Das« bleiben 
Unbekannte (dazu mehr im nachfolgenden Kapitel IV.1.3.2). 

1.2.3 Grenzen der Thematisierung 

Wie bereits deutlich wurde, ermöglichen medizinische und religiöse Kontexte 
einen Aufbruch der Tabuisierung. Andrea A. betont in nachfolgender Passage das 
(Nicht-)Wissen innerhalb der Familie, mit einer Ausnahme, nämlich der Tante. 

Ah. (2) Der Großteil der Familie weiß es nicht. (1) (I: mhm) Eine Tante weiß es. Die 
war nämlich Krankenschwester, (1) u::nd die hat mich dann in Stadt Y, wie ich im 
Spital war, ahm bei der Gonadenentfernung besucht. ahm, die hat mir ahm (3) 
die hat mir (1) irgendwas hat sie mir empfohlen (1) irgendeinen Arzt oder, ich 
weiß nimmer (I: Mhm). Also die hat es gewusst. (Andrea A., 16/3–11) 

Der Großteil der Familie blieb außerhalb eines Wissens über das »Es«. Lediglich die 
Tante durfte davon wissen, weil sie Krankenschwester war. Der Beruf qualifiziert die 
Tante als Wissende und als Gesprächsperson über »Es« rund um die »Gonadenent
fernung«. Die Tante als Krankenschwester bietet eine Gesprächsmöglichkeit. Relevant 
scheint auch der Ort des Gesprächs zu sein: »im Spital«. Diese Kombination ermög
lichte ein Sprechen auch innerhalb der Familie. Bei weiterer Betrachtung blieb das 
Gespräch jedoch bei medizinischen Themen: Die Tante empfahl einen Arzt. In diesem 
eng gesteckten Rahmen findet das »Es« also eine Benennung, darüber hinaus, au
ßerhalb des Spitals und medizinischer Kontexte, scheint ein Sprechen ausgeblieben 

4 Kris M. bewegt sich mit ihrer Erzählung damit auch in machtvollen Inter*Diskursen, in dem 
es notwendig erscheint zu erwähnen, nicht operiert zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 147 

zu sein. Es eröffnen sich die Fragen, ob ein Sprechen mit der Tante auch über ande
re Dinge als über die Empfehlung von weiteren Ärzt*innen möglich gewesen wäre, 
und vor allem: Wäre die Tante in der Lage (gewesen), über Anderes als über Medizi
nisches mit Andrea A. zu sprechen? 

1.2.4 Zwischenfazit 

Unter »höhere Machtinstanzen« verstehe ich ein Zusammenspiel von Institution, 
Diskursen und Praktiken. Das Agieren als Priester*in oder Mediziner*in, die durch 
den Berufsstand und die damit zugeschriebene Macht legitime Sprecher*innenpo
sitionen einnehmen, wird von Institutionen wie dem Krankenhaus oder der Kirche 
gestützt. Damit können sie auf Erziehung und pädagogische Diskurse wesentlichen 
Einfluss nehmen, obwohl die ausübenden Akteur*innen pädagogisch nicht profes
sionalisiert sind. Der Priester schafft durch »Gottes Wille« Beruhigung und Ord
nung, Ärzt*innen treten als Wissende und Richter*innen über Körper, Gesundheit 
und Krankheit auf. Deutlich in den Erzählungen wird, dass dem medizinischen Per
sonal und dem Priester ein Sprechen über Intergeschlechtlichkeit möglich ist bzw. 
sie sozial dazu legitimiert zu sein scheinen, das Thema zu verhandeln. Obwohl in ka
tholischen christlichen Diskursen (vgl. z.B. Tabor 2007) das Tabu besonders oft und 
stark hervortritt und sie auch von meinen Interviewpartner*innen als Argumen
tationslinie für geschürte Tabus und verschlossene Kommunikation herangezogen 
werden (vgl. Kapitel IV.1.1), zeigt die Erzählung von Kris M., dass Geschlechtskör
per-Tabus in religiösen Kontexten auch aufgebrochen werden. Unter Bezugnahme 
auf »Gottes Wille« darf darüber gesprochen werden und »es« gilt nicht als verban
nungswürdig5 (»wir lassen das so. und ich bin nicht operiert«). Über »klinische Bli
cke« und durch »Gottes Wille« dürfen Stellvertreter*innen der Medizin und Religion 
Tabus behandeln und regulieren. Sie stellen Normalität her, beruhigen an der Ober
fläche und festigen damit auch bestimmte Diskurse: 

Meine Eltern und ich jedoch wurden von den behandelnden Ärzten dermaßen 
allein gelassen mit der Situation, dass sie keine Chance hatten, aus eigener Kraft 
einen anderen als den »verordneten« Weg zu gehen. (Alexis W., 7/43–45) 

Foucault (1994) kennzeichnet die Medizin als Machtwissen, das disziplinierende und 
regulierende Wirkung hat. Obwohl mit Ärzt*innen über die Intergeschlechtlichkeit 
gesprochen werden konnte, passierte das nur über Verordnungen und Diagnosen. 
Die regulierende Wirkung war über den medizinischen Kontext hinaus für familiäre 
Kontexte wenig hilfreich. Außerhalb eines medizinischen Diskurses blieben Eltern 

5 So verweist auch Sigmund Freud (1999, S. 26ff.) beispielsweise auf Priester, denen der Kon

takt mit einem Tabu gestattet wurde, ohne Ausgrenzungen fürchten zu müssen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

und Kind »allein« bzw. fehlten weitere Umgangsformen, Sprech- und Sprachoptio
nen. Obwohl Mediziner*innen und Priester*innen also legitime Sprecher*innen
positionen zugeschrieben bekommen, ist auch ihnen nur ein bestimmtes Sprechen 
möglich. Ihren Möglichkeiten als Erziehungsberater*innen sind deutliche Grenzen 
gesetzt. Die Beratung über Kris M.s Intergeschlechtlichkeit blieb überwiegend eine 
über ein »Es«, die keine genauere und positiv besetzte Beschreibung oder positiven 
Umgang mit Intergeschlechtlichkeit enthält. Die medizinische Erziehungsberatung 
für Sasha B.s Mutter (ein »ganz normales Mädl«) hinterlässt ein Gefühl des Unbe
hagens und führt zur Vermeidung weiterer medizinischer »Kontrollen«. 

Es entstand das Gefühl eines »Sonderfalls«, wie dies Alexis W. in medizinischen 
Kontexten beschreibt. 

(…) denke ich, dass die behandelnden Ärzte besonders in der ersten Phase meiner 
Klinik-Karriere mich unterschwellig immer als Alien, als Sonderfall und Sensation 
betrachtet und behandelt haben. Durch diese Haltung haben sie meinen Eltern 
eben dieses Gefühl vermittelt, die es dann an mich weiter gaben und mein sozia

les Umfeld, das ja nicht weiter involviert war, hatte keine Chance, dieses Gefühl 
abzufedern oder dem etwas entgegen zu setzen. Hier hätte meines Erachtens So

zialarbeit, psychologische Begleitung und auch ein Umgang mit dem Thema in 
der Schule viel geholfen und mein bis heute andauerndes Kämpfen mit Verste

cken und Verschweigen verringert. (Alexis W., 6/5–12) 

Den behandelnden Ärzt*innen wird eine besondere Macht zugeschrieben, auch weil 
sie die einzigen Personen sind, die Inter* (auf problematische Weise) thematisie
ren. Alexis W. stellt den medizinischen Kontext als isolierte Institution dar, die »be
trachtet« und »behandelt«, wodurch erneut der Eindruck der Verobjektivierung ver
mittelt wird. Alexis W. markiert die Leerstelle von psychosozialer und pädagogi
scher Unterstützung, die medizinische Kontexte nicht abdecken können. Verste
cken und Verschweigen sind »bis heute« eine notwendige Folge. Auch das »andau
ernde Kämpfen« verweist auf eine stetige Anstrengung ohne nachhaltigen Erfolg, 
der in hegemonialen Diskursen nicht möglich zu sein scheint. Diese Leerstelle zeig
te sich auch bei Sasha B. durch die folgende totale Tabuisierung der Intergeschlecht
lichkeit in der Familie und bei Kris M., die ebenso nur auf Gottes Wille im fami
liären Umgang verweisen kann. Die durch medizinische oder religiöse Machtin
stanzen hervorgebrachten Sprechweisen und hergestellte (beruhigende) Ordnung 
erwies sich für den familiären Alltag als deutlich beschränkend, wie letztlich auch 
die Erzählung über das Gespräch zwischen Andrea A. und der Tante (als Kranken
schwester) verdeutlicht, die keinen Austausch über medizinische Themen hinaus 
enthielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 149 

1.3 Zwischen Tabuisierung und Normalisierung 

Formen der Tabuisierung innerhalb der Familie und besonders in der Beziehung 
zwischen Eltern und Kind zeigen sich in allen vorliegenden biografischen Erzählun
gen in sehr ausgeprägter und vielschichtiger Form. Die Erzähler*innen sprechen 
von einem Nicht-Sprechen dürfen, aber auch von einem Nicht-Sprechen können. Jür
gen Tabor bezeichnet ein Tabu in dualistischer Denkweise als »Negativ der Norm« 
(Tabor 2007, S. 24), Barbara Oettl hingegen als notwendige Ergänzung zu festge
schriebenen Gesetzen und Reglementierungen (Oettl 2019, S. 35). Normen werden 
über das Gewissen in den individuellen Körpern eingeschrieben und internalisiert 
(Guzy 2015, S. 21). Kennzeichnend für Tabus und ihre Wirkungsweise sind die damit 
verbundenen Formen der Selbstdisziplinierung. Im Gegensatz zu Normen und Ge
setzen bzw. expliziten Verboten, wirken Tabus durch innere Mechanismen, die sich 
in Peinlichkeit, Scham und/oder Schuld äußern (Benthien & Gutjahr 2008, S. 7f.). 
Dabei ist auch an Butlers Ansatz zur leidenschaftlichen Verhaftung an sozialen 
Normen (Butler 2001) zu erinnern. Michel Foucault beschreibt in seiner Analyse der 
Macht über den Sex von einer bestimmten »Logik der Zensur«: 

»vom Verbotenen darf man nicht sprechen, bis es im Wirklichen vernichtet ist; 
das Nichtexistente hat auf keinerlei Äußerung ein Recht, nicht einmal im Be

reich der Rede, die seine Nichtexistenz aussagt; und was man verschweigen muß, 
wird als das Untersagte schlechthin aus der Wirklichkeit verbannt. Die Logik der 
Macht über den Sex wäre somit die paradoxe Logik eines Gesetzes, das sich als 
Einschärfung von Nichtexistenz, Nichtkundgabe und Schweigenmüssen äußert« 
(Foucault 2014, S. 86). 

Tabus sollen »weder gedanklich noch verbal« verhandelt werden (Oettl 2019, S. 38). 
Begeht ein Mensch einen Tabubruch, verlangt die bestehende Ordnung eines ge
sellschaftlichen Systems nach Sanktionen. Hirnforscher*innen stellten fest, dass 
die Furcht vor den sozialen Konsequenzen ähnliche Zentren im Gehirn aktiviert, 
wie dies bei der Empfindung von physischen Schmerzen der Fall ist (ebd., S. 45). 
Dies verweist einmal mehr darauf, welch immense Macht dem Tabu innewohnt. 
Tabor (2007) spricht von der Norm als »äußere Macht« und dem Tabu als »inne
re Macht«. Dieser Dualismus zeigt sich jedoch in meinen Interviews so nicht und 
wird der Komplexität und dem Ineinandergreifen von Tabuisierung und Norma
lisierung nicht gerecht. Nachfolgend möchte ich diese vielseitigen und komplexen 
Ausformungen darlegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

1.3.1 Fehlende Erzählungen und Auslassungen 

In fast allen Erzählungen wird thematisiert, dass Eltern zentrale biografische Er
eignisse ausgelassen bzw. verschwiegen haben. So wurden Sasha B. bis zum fünf
zehnten Lebensjahr die Intergeschlechtlichkeit und die Ereignisse der Geburt vor
enthalten. Auch Andrea A. spricht indirekt von fehlenden Erzählungen, die sich bei
spielsweise auf den Informationsaustausch zwischen Ärzt*innen und der Mutter 
beziehen. Alexis W. berichtet von unrealisierbaren Gesprächen über Körper und Ge
schlecht innerhalb der Familie. Besonders eindrücklich ist die Erzählung von Kris 
M.: Sind all die anderen Erzähler*innen zumindest mittlerweile überwiegend infor
miert, fehlen Kris M. auch als erwachsener Person noch entscheidende Erzählungen 
über die ersten Lebensjahre. 

Im gesamten Verlauf der biografischen Erzählung betont Kris M. das gute und 
liebevolle Verhältnis zu den Eltern. Und doch war es immer wieder durch eine stark 
eingeschränkte Kommunikation zu den Eltern in Bezug auf die eigene Geschlecht
lichkeit gekennzeichnet. An dieser Stelle wird in einem beiläufigen Kommentar auf 
eine totale Verdunkelung der ersten Lebensjahre hingewiesen: 

also vielleicht als Baby als ein Mädl (1) aber (1) das weiß ich leider nicht (2) ich 
hab nur so Bilder gesehen, wie ich so drei vier Jahre alt war und wie sie mich so 
als Bub angezogen haben. (Kris M., 23/34–36) 

Baby- und Kinderfotos von sich aus der Zeit vor dem vierten Lebensjahr scheint 
Kris M. nicht zu kennen. Die Formulierung von Kris M., »nur so Bilder gesehen« 
zu haben, lässt vermuten, dass Kris M. Kinderfotos von sich grundsätzlich nicht 
besitzt. Kris M. scheint hier einiges vorenthalten worden zu sein, was sie dazu 
zwingt, lediglich Vermutungen anzustellen (»vielleicht als Baby so als ein Mädl«). 
Das »leider« markiert ein Bedauern und vermutlich den Wunsch, mehr über sich 
zu erfahren. Deutlich wird in dieser Passage die fehlende Kommunikation zu den 
Eltern. Der Grund der fehlenden Bilder aus der Zeit vor dem vierten Lebensjahr 
wird nicht genannt. Kris M. deutet allerdings an, dass sie in den ersten Lebensjah
ren als Mädchen klassifiziert worden sein könnte. Hinsichtlich einer normativen 
Geschlecht(skörp)erordnung schien die Vermittlung einer unveränderlichen Ge
schlechterzuschreibung (Garfinkel 1967, S. 124f.) vermutlich für Kris M.s Eltern 
erforderlich gewesen zu sein. Zudem war zum Zeitpunkt der Geburt von Kris M. 
der Inter*Diskurs über »Behandlungen« von Inter* von Geheimhaltepraktiken 
gegenüber dem Kind geprägt (vgl. Money & Ehrhardt 1972). 

Sasha B. erzählt von Erfahrungen des Andersseins in Bezug auf den eigenen (Ge
schlechts-)Körper, woraufhin Sasha B. das fehlende Sprechen zum Thema macht: 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 151 

es hat aber niemand mit mir darüber geredet. Also, meine Eltern nicht und sonst 
auch niemand (1) Und ich habs auch nicht geschafft darüber zu reden, weil es 
war irgendwie so ein Tabu. (Sasha B., 3/7–9) 

Deutlich wird in diesem Abschnitt, dass niemand »mit mir« (und nicht: ich mit 
jemanden) darüber geredet hat. Sasha B. hätte sich möglicherweise gewünscht, 
dass jemand ein Gespräch mit Sasha B. »darüber« sucht. »Und ich habs auch nicht 
geschafft, darüber zu reden« vermittelt eine große Anstrengung, die nicht bewäl
tigt wurde. Das Tabu wird als unüberwindbar geschildert. »Es war irgendwie so 
ein Tabu« enthält durch Formulierungen »so« und »irgendwie« Hinweise auf die 
Wirkmächtigkeit und subtile Komplexität des Tabus. Es gibt kein explizites Verbot, 
weil »es« nicht benannt wurde, sondern durch eindeutige heterosexuelle binäre 
Geschlechter- und Erziehungsdiskurse zu etwas Anderem wird, das »irgendwie« 
unausgesprochen und unbenannt blieb. 

1.3.2 Sprachliche Tabus – »Es« und »Das« 

In den biografischen Erzählungen tauchen bemerkenswert oft die Wörter »es« bzw. 
»das« im Zusammenhang mit dem Thema Intergeschlechtlichkeit auf und oft bleibt 
unklar, was damit gemeint ist. Ich verstehe diese Formulierungen stellvertretend 
für Unbenanntes, Unsagbares und Unthematisierbares. Das »Es« kann auch die Be
deutung eines Nicht-benennen-Wollens ausdrücken. So taucht auch in der Studie 
von Krell & Oldemeier (2017, z.B. S. 101) ein »es« im Zuge der elterlichen Kommu
nikation auf. Ohne, dass darauf in der Studie explizit näher eingegangen wird, ver
weisen die zitierten Stellen darauf, dass die Eltern das »es« stellvertretend nutzen, 
um die Homosexualität der eigenen Kinder nicht zu benennen . Das erinnert an ein 
Sprechen über Genitalien respektive der Intimzone, in der oftmals von »da unten« 
oder auch »im Schritt« gesprochen wird, um Tabus nicht offen auszusprechen. Und 
doch gibt es auf Homosexualität oder männliche und weibliche Genitalien bezoge
ne Begriffe. Die mir vorliegenden biografischen Erzählungen geben darauf den Hin
weis, dass hinsichtlich der Intergeschlechtlichkeit das Wissen über eine Möglichkeit 
des Benennens über ein »Es« hinaus fehlt; sowohl für die Personen selbst als auch 
oft für die Eltern. Retrospektiv können meine Interviewpartner*innen zwar parti
ell über ihre Intergeschlechtlichkeit sprechen. Aber sobald sie in familiäre Erinne
rungen eintauchen, reproduzieren sie (unbewusst) die (zumindest damals) fehlende 
Sprache. 

So erzählt Andrea A. über das vorhandene Wissen in der Familie nach Erhalt 
ihrer Diagnose6: 

6 Der nachfolgende Interpretationstext wurde bereits in einer Vorversion publiziert (Enzen

dorfer 2021, S. 101f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Ahm. (2) Ich glaub meine Großeltern wissens nicht. (I: mhm) Ich glaub auch, (1) 
die meisten Anderen wissns nicht. Aber, wenns um Verwandte gegangen ist hats 
eigentlich immer (1) mei- meine Mama auf- aufgeklärt. Also, (I: mhm) bei Ver

wandten habs nie ich erzählt. (Andrea A., 16/15–23) 

In dieser Passage führt Andrea A. das Thema Wissens über etwas Bestimmtes in
nerhalb der Familie ein, ohne zu konkretisieren, wovon eigentlich gesprochen wird. 
Es wird auch vor dieser Passage nicht klar, wovon Andrea A. konkret spricht. Statt
dessen verbergen Verben wie »wissns«, »habs« ein rätselhaftes »Es«, dessen Erläu
terung fehlt. 

Bemerkenswert ist auch die wiederholende Formulierung »glauben«, die die 
Unklarheit und Ungewissheit über das vorhandene Wissen der Großeltern oder der 
»Anderen«, der Verwandten, markiert. Nicht nur das, was sie wussten, ist unklar, 
sondern, ob sie überhaupt etwas wussten, musste einer Vermutung weichen und 
konnte offenbar bisher nicht mittels einer Nachfrage oder eines Gesprächs mit 
den Verwandten geklärt bzw. besprochen werden. Wenn die Verwandten etwas 
wussten, dann nur durch eine Aufklärung durch die Mutter. Ein Phänomen, das 
sich mit Coming-Out-Erfahrungen einiger LGBTQ Jugendlicher deckt: Außerhalb 
des engsten Familienkreises wissen viele Jugendliche nicht, wer über ihr Outing in
formiert ist (Krell & Oldemeier 2015, S. 19). Die umfangreiche Tabuisierung äußert 
sich offensichtlich in solchen Kommunikationsklemmen innerhalb der Familie. 
In dieser Passage kann die Funktion der Mutter auch als unterstützend gelesen 
werden, indem sie Andrea A. vor Aufklärungsgesprächen schützte. Gleichzeitig 
verdeutlicht dieser Umstand die Schwierigkeit der Versprachlichung und die damit 
einhergehende Vulnerabilität auch im Kontext von Familie. 

Wie bereits im vorigen Kapitel angedeutet, sind auch in Kris M.s Sprechen über 
Intergeschlechtlichkeit als Gottes Wille »Es« und »Das« deutlich präsent. 

und meine Mutter hat immer gesagt, es ist Gottes Wille, und wir lassen das so. 
(Kris M., 28/35–38) und der Priester hat das auch gesagt. nur was notwendig ist. 
und das ist Gottes Wille (Kris M., 6/27–33) 

In den Erklärungen »Es ist Gottes Wille« oder »Das ist Gottes Wille« wird nicht be
nannt, was eigentlich Gottes Wille ist. »Es« und »Das« bleiben Unbekannte, die aber 
dann doch so selbsterklärend wirken, als ob sie nicht unbedingt einer weiteren Er
läuterung bedürften. Und doch bleiben »es« und »das« vage. Gottes Wille macht »es« 
existent und berechtigt, indem es innerhalb eines religiösen Diskurses eine Konzep
tualisierung erfährt. Trotzdem hält eine weitere Tabuisierung an, indem das »Es« 
unbenannt bleibt. In der gesamten biografischen Erzählung wird deutlich, dass Kris 
M. das geschlechtliche »Es« und »Das« für sich nicht einordnen kann. Wie komplex 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 153 

sich dieses »Es« noch ausgestaltet und nicht bloß als Variation der Geschlechtsmerk
male übersetzt werden kann, werde ich im Verlauf der Studie weiter analysieren. 

1.3.3 Tabus bestimmter Körperpraktiken 

Einige meiner Erzähler*innen berichten von fehlender sexueller Aufklärung, ver
haltener Körperlichkeit in der Familie generell und im Besonderen in Bezug auf 
Nacktheit. 

U:::nd. ähm. (1) in meiner Familie wars auch nicht (1) nicht (1) normal, dass man 
sich jetzt nackert zeigt. Ich mein, (1) meine Eltern waren schon, also man hat sie 
schon nackert gesehen und so. (1) aber es war total ok, wenn wir Kinder uns prak

tisch da:: ((atmet durch)) nicht nackt gezeigt haben. Ab einem gewissen Alter so

zusagen. Und (1) darum (1) ja (1) ist da auch niemand sozusagen draufgekommen, 
dass ich da anders ausschaue. (Sasha B., 3/9–14) 

Sasha B. differenziert in der Erzählung zwischen »nackt gezeigt« und »nackt ge
sehen«. Obwohl die Eltern schon nackt gesehen wurden, war es »total ok«, sich als 
Kind ab einem gewissen Alter nicht nackt zu zeigen. Das Zeigen könnte auch auf den 
Wunsch, sich mitzuteilen verweisen. Und doch impliziert die Formulierung »drauf
gekommen, dass ich da anders ausschaue« die Angst des Dahinterkommens eines 
Geheimnisses, das nicht an- bzw. ausgesprochen werden kann. Darin ist eine Span
nung zwischen dem Wunsch nach und der Angst vor einem Erkennen des Anders
seins enthalten. 

In der Passage taucht, ähnlich wie das »Es«, ein »da« auf, vermutlich als Benen
nung einer Körperregion, der äußeren Genitalen (häufig und nicht zufällig »Intim
bereich« genannt). Ein zwar spezifischer Verweis auf einen (Körper-)Ort, aber einen 
unbenannten Ort. Interessant ist, dass hier ein »wir Kinder« anstelle eines Ich tritt – 
eine Praxis, die offenbar auch für die »nicht intersexuelle« Schwester galt und als et
was Gemeinsames erlebt wurde. 

Grundsätzlich finden sich solche Erzählungen vermutlich in vielen (auch nicht- 
intergeschlechtlichen) Familien. Auch der Verweis auf ein »gewisses« Alter lässt ver
muten, dass mit dem Fortschritt der Entwicklung des Geschlechtskörpers Scham, 
Intimität und Peinlichkeit toleriert (»ok«) wurden. Sasha B.s Formulierung »total 
ok« kann als sehr tolerant und verständnisvoll gelesen werden, aber auch als »total« 
im Sinne von allgewaltig und absolut: zu zeigen haben wir uns »da« nicht. Jedenfalls 
werden Mechanismen der Tabuisierung von Geschlechtsmerkmalen wirksam. 

Alexis W. berichtet nicht nur von einer »verpönten Nacktheit« (4/24–25) in der 
Familie, sondern auch von einem Tabu rund um die Regelblutung und dem damit 
einhergehenden Verbergen von Hygieneartikeln der menstruierenden Familienmit
glieder: 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Als ich ca. 11 war, bekam meine Schwester ihre erste Regelblutung – bezeichnen

derweise, als sie mit meinem Vater unterwegs war, so dass es am Abend in der 
Familie Thema werden musste (mein Vater war wohl sehr überfordert mit der Si

tuation.), aber nach einem kurzen Gespräch darüber wurde nie wieder (und auch 
vorher nie nie nie) über den weiblichen Zyklus geredet. Ich sah während meiner 
gesamten Kindheit und Jugend nie irgendwo »Hygieneartikel« – da meine Mutter 
diese schon immer total verborgen aufbewahrt hatte, machte es meine Schwes

ter später genau so. (Alexis W., 3/13–19) 

Die Regelblutung ist grundsätzlich ein Thema, das selten offen dargelegt, sondern 
als Problem und an den Grenzen der Normalität gelesen wird (Newton 2016, S. 56). 
So kann es z.B. peinlich sein, Tampons oder Binden zu kaufen; außerdem stehen sie 
in vielen Haushalten nicht sichtbar herum (ebd., S. 184); Menstruationsblut wird in 
Werbungen blau dargestellt, um das Blut zu verdecken und es ›reiner‹ aussehen zu 
lassen. Der Tabu-Diskurs zur Menstruation reicht weit in eine Zeit zurück, in der 
die Menstruation als etwas Toxisches7 galt. Deshalb ist es grundsätzlich nicht ver
wunderlich, dass auch bei Alexis W. Hygieneartikel nicht sichtbar waren und über 
die Menstruation nicht gesprochen wurde. Die Erzählung über das Nichtthemati
sieren der Menstruation und das Verstecken der Hygieneartikel kann aber auch als 
eine Deckerzählung gelesen werden, um zu verdeutlichen, dass »Geschlechtliches« 
und »Körperliches« nicht thematisiert wurde und verheimlicht werden musste. An
dere Beispiele können für Alexis W. vielleicht auch nicht gut benannt werden, weil 
vieles diffus und nicht benennbar blieb. Es fehlten die Worte und Beschreibungen 
des Eigentlichen, worüber nicht geredet werden durfte (»nie nie nie«). 

Erzählungen wie die von Sasha B. und Alexis W. können also als Deck- und Beleg
erzählungen für die fehlende Kommunikation und Aufklärung gelesen werden. Nicht 
nur Inter* wurde in der Familie nicht benannt, sondern grundsätzlich wurden der 
Geschlechtskörper und damit einhergehende Prozesse wie die Menstruation ver
steckt. 

So schreibt Alexis W. bezeichnenderweise von einer »körperlosen« Erziehung, 
die zwar auf die Erziehung einer Freundin bezogen war, aber auch Voraussetzung 
für eine Freundschaft zu sein schien, um über Körperthemen nicht sprechen zu 
müssen. 

(…) und hatte weiterhin nur eine enge Freundin, die aber sehr konservativ und 
sehr »körperlos« erzogen worden war – auch mit ihr kam das Gespräch nie auf 
Körper-Themen. (Alexis W., 5/2–4) 

7 So wurde noch in den 1920er Jahren die Frau als unrein deklariert und sollte möglichst wenig 
berühren. Dafür gab es auch medizinisch-wissenschaftliche Untersuchungen, in denen be

legt wurde, dass Blumen in Händen menstruierender Frauen angeblich schneller verwelken 
(vgl. Schick 1920). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 155 

Der Einsatz expliziter Verbote bestimmter Körperpraktiken zeigt sich nur sehr sel
ten in den Erzählungen über familiäre Kontexte. Tabuisierungen wirken viel subtiler 
und damit ausreichend auf die Selbstregulierung, ohne dass die explizite Ausspra
che eines Verbots erforderlich ist. In den folgenden Erzählsequenzen schien aller
dings ein solches Verbot dennoch notwendig: 

Dann in der vierten Klasse, dann wollte ich meine Ohrringe haben. Aber mei

ne Mutter hat gesagt, nein. (I: ok) Und ja. da war ich zehn Jahre alt. (Kris M., 
20/51–52) 

ab und zu gab es ein bisschen Streit was ich für eine Kleidung anziehe. Die Klei

dung hat mir mein Vater oder meine Mutter gegeben, was ich anziehen soll und 
ich habs dann angezogen. jeden Tag. (Kris M., 21/14–16) 

als ich schon Vollzeit gearbeitet hab, war ich so einundzwanzig Jahre alt. (1) dann 
habe ich mich draußen schon selbst bekleidet und also, (1) meine Eltern habens 
nicht gewusst, weil (1) ich hab dann gewusst (1) also die würden mich schimpfen. 
(Kris M., 23/10–16) 

In den drei Erzählausschnitten zeigen sich Verbote in unterschiedlichem Ausmaß 
bis zum einundzwanzigsten Lebensjahr. Im Alter von zehn Jahren wollte Kris M. 
Ohrringe tragen. Interessant ist das ergänzende Possessivpronomen »meine Ohr
ringe«. Möglicherweise ist diese Formulierung so zu verstehen, dass Kris M. durch 
ihren weiblich konnotierten Schmuck auch ihren Körper und ihre Geschlechtsiden
tität als weiblich bestätigte. Außerdem ging die Aneignung des Schmucks auch mit 
eigenen Ohrlöchern einher, die vielen Mädchen bereits im frühen Alter gestochen 
werden. Die Mutter verweigerte jedoch Kris M. »meine Ohrringe« mit einem klaren 
»nein«. Vor dem Hintergrund, dass der Vater immer zwei Buben wollte, die Mut
ter »da mitgegangen« ist und Kris M. einen männlichen Geschlechtseintrag hatte, 
wurden Kris M. weibliche Gendermarker wie Ohrringe verboten. 

In der weiteren Passage geht es um »ein bisschen Streit« in Bezug auf die Klei
dung. Auch diese Passage impliziert ein Verbot, nämlich das Verbot der Kleidung, 
für die sich Kris M. entscheiden wollte. Auch wenn sich hier »ein bisschen Streit« 
bemerkbar machte, und damit Kris M. offensichtlich auch Widerstand artikulier
te bzw. artikulieren konnte, wurde die Kleidung letztlich durch eine wiederholende 
Praxis der Eltern »jeden Tag« reguliert. Diese Passage verdeutlicht die erforderli
che Zitation von Geschlecht, die besonders bei Kris M. eben nicht sicher männlich 
war. Schließlich war »es Gottes Wille« und »wir lassen es so«. Und doch gab es ei
nen männlichen Geschlechtseintrag, der auch durch passende Kleidung unterstri
chen und performativ hergestellt werden musste. Die Kleidung enthält auch das 
Wort »Kleid«, das gesellschaftlich klassifizierten Mädchen vorenthalten bleibt. Die

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

ses elterliche Ver- und damit einhergehende Gebot, nämlich keine weibliche, son
dern männliche Kleidung zu tragen, hielt bis zum 21. Lebensjahr an. Kris M. lebte zu 
dieser Zeit noch im Elternhaus. So scheint es, dass diese Verbote zu dieser Zeit noch 
galten, die aber – im Vergleich zu einem »nein« gegenüber einem zehnjährigen Kind 
und einem erfolglosen »bisschen Streiten« – nun zu einem »Schimpfen« übergegan
gen sind. Kris M. kleidete sich mittlerweile »draußen« selbst und trug auch, wie 
im Interview zwischendurch erwähnt, Kleider. In der Familie bzw. dem Familien
haus (»drinnen«) verheimlichte Kris M. diese Bekleidung. Das Verbot »nein« konnte 
gegenüber einer Einundzwanzigjährigen offensichtlich nicht mehr ausgesprochen 
werden und doch wirkte es subtil bei Kris M. weiter und äußert sich zumindest noch 
in einer Befürchtung vor einem »Schimpfen« und damit vor einer konfliktreichen 
bis gefährdeten Beziehung zu den Eltern. Jones (2017) hat in einer Studie über in
tergeschlechtliche Personen ein nicht seltenes Verhalten der Eltern beschrieben: Sie 
versuchen, das Kind im vorgegebenen Geschlecht zu bestärken und Druck auszu
üben. Deutlich wird in der vorliegenden Sequenz aber, dass diese elterlichen Verbote 
der Einverleibung durch Ohrringe oder andere als weiblich gelesene Körperpraxen 
letztlich nicht wirkten. Kris M. trägt mittlerweile Kleider und lebt als Frau. Den
noch markiert Kris M. in der biografischen Erzählung immer wieder Schuldgefühle 
gegenüber den Eltern (vgl. Kapitel IV.1.4.2). Offene Gespräche mit ihnen fehlen bis 
heute. Auch wenn diese Erzählung in vielen transgeschlechtlichen Kontexten auf
taucht, ist hier zudem zu bedenken, dass Kris M. auch intergeschlechtlich ist und 
einem zusätzlichen Tabu unterliegt, das Kris M. die offene Kommunikation mit den 
Eltern zusätzlich erschwerte. 

1.3.4 Tabus eigensinniger Körper: Aufrechterhaltung einer Normalität 

Wie schwierig es für alle Familienmitglieder ist, den intergeschlechtlichen Körper 
zu thematisieren, wird auch in der folgenden Erzählpassage deutlich. Sasha B. stellt 
in dialogischer Form die Perspektive der Mutter und die eigene dar. Selbst offen
sichtliche Körperentwicklungen konnten von beiden Seiten nicht zu einem Tabu
bruch führen. 

I: Weil du gesagt hast, dass es ganz schrecklich gewesen ist, also (1) dass du es 
auch den Eltern sagst? Also (3) im Grunde hast du ja ganz am Anfang gemeint, 
dass deine Mama es ja schon mitgekriegt hat, dass- 

S: Ja. Aber sie hat nicht mit mir drüber geredet. Und jetzt habe ich immer 
geglaubt, sie weiß nichts. (I: Ok, ok. Hm.) Mhm. Also, (1) sie hat dann danach 
dann (1) extreme Schuldgefühle gehabt und so. bis heute noch eigentlich. (1) 
aber, (1) ja (1) es ist so gewesen. (I: Mhm.) Und sie hat es einfach nicht geschafft. 
weil irgendwie, ich mein, (1) es war schon irgendwie (1) also sie hat immer ge

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 157 

wusst, sie muss es machen, sie muss mit mir reden, sie muss mit mir reden, (1) 
aber sie hat’s halt immer ständig aufgeschoben und aufgeschoben und gehofft, 
dass irgendwie doch alles ok ist und normal. und. genau. (1) Aber ja, (1) keine 
Ahnung ((lacht)) Ich war doch schon fast fünfzehn, hab keine Tage gehabt, dafür 
eine tiefe Stimme, (1) und (1) ((lacht)) (I: Ja.) Also eigentlich. also sie hätt (1) 
so rein objektiv betrachtet das schon checken müssen. Aber (1) ja. (4) Sie hat 
halt auch nie gelernt, dass man über Sexualität redet und über so:: Sachen. (7) 
Also es ist einfach ein wenig zu wenig geredet worden bei uns. Ja, (1) also über 
so persönliche (1) Sachen. Über Gefühle, und (1) ja. so (1) Tabuzonen. (Sasha B., 
9/14–10/12) 

Die Erzählung lässt sich wie ein Dialog lesen, in dem Sasha B. die Position der Mut
ter verständnisvoll anführt, darauf aber in Form eines inneren Dialogs aus der ei
genen Position heraus reagiert. Dabei wird vor allem die Parallelität der Gedanken
welten von Mutter und Sasha B. deutlich, die lange Zeit keine gemeinsame Kom
munikation gefunden haben. So stehen die Sichtweisen, die Sasha B. eindrucksvoll 
auch von der Mutter einbezieht, nebeneinander. Nach einer Erklärung zur Perspek
tive der Mutter, die vermitteln soll, dass sie eigentlich nur Gutes im Sinne hatte und 
»alles normal« haben wollte, bringt Sasha B. nun die eigene Position als Antwort: 
»Ich war doch schon fast fünfzehn, hab keine Tage gehabt, dafür eine tiefe Stim
me«. Das zweimalige Lachen kann als Reaktion auf die Absurdität, dass die Mutter 
versuchte, eine Normalität aufrechtzuerhalten, die »objektiv« mit Blick auf die Kör
perentwicklungen nicht zu halten war, gedeutet werden. Auch kann das Lachen als 
Ausdruck von Verzweiflung gelesen werden, die auch in der Aussage »ich war doch 
schon fast fünfzehn« zu erkennen ist. 

Wie die Passage zeigt, durchdringt der hegemoniale heteronormative Diskurs 
selbst die engsten familiären Beziehungen und ist auch nicht auszuhebeln, obwohl 
der Körper in seiner Eigensinnigkeit schon lange diesem widerspricht. Der wider
sprüchliche eigensinnige Körper konnte in der Familie nicht verhandelt werden. In 
Anlehnung an das Konzept »Silencing« (Dewahn 2009) kann hier speziell der Körper 
selbst als ›gesilenced8‹ verstanden werden. Sasha B. führt dieses Verhalten auf fehlen
de Lernprozesse der Mutter, »über Sexualität und so Sachen zu sprechen«, zurück. 
»So Sachen« bleiben erneut zuerst unbenannt und werden dann durch »Gefühle« 
und »Tabuzonen« konkretisiert. Möglicherweise ist dies auch ein Hinweis auf das 
»Es«, das viel mehr Themenbereiche einbezieht als ›nur‹ die körperliche Variation. 

8 Nachfolgend verwendet ich den Ausdruck »gesilenct«, der mir in der deutschen Sprache 
grammatikalische Formulierungen wie z.B. »gesilencte Körper/Subjekte« ermöglicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

1.3.5 Grenzen offener Kommunikationskultur 

also meine Eltern haben mich wirklich immer geliebt zuhause (I: Ja) Und wenn 
ich ein Problem gehabt habe, dann kann ich immer was sagen. und. also. (I: ok). 
Also mein Vater hat immer von seinen Schwierigkeiten erzählt, und. wenn man 
keine Familie hat und umsiedelt und so. Freunde bleiben nicht lang. (I: Ja) Ja (2) 
und ja, ich bin schon durchgekommen. (Kris M., 21/45–48) 

Die Familie wird von Kris M. in dieser Passage als wichtigster Beziehungsort dar
gestellt. Kris M. betont die ihr widerfahrene Liebe in der Familie und »immer was 
sagen« zu können, wenn es ein Problem gab. Auch der Vater habe offen über seine 
Schwierigkeiten gesprochen. Gleichzeitig steht diese Erzählung im Kontrast zu Be
richten im Interview über den Vater, der immer zwei Buben wollte, sowie über das 
Verbot von Kleidern und Ohrringen. So schien es Grenzen der offenen Gesprächs
kultur gegeben zu haben. Das »Durchkommen« verweist auf eine wichtige Basis des 
familiären Zusammenhalts, aber ebenso auf einen nicht einfachen Weg durch die 
Kindheit und Jugend. 

Grenzen der familiären Kommunikation und glücklichen Kindheit beschreibt 
auch Alexis W. in einer Erzählung über die Mutter sehr eindrücklich: 

Sie war im Alltag bis auf kurze Phasen immer absolut zuverlässig für mich und 
uns da, hat uns durch Rituale und einen guten, schönen Alltags-Rahmen mit vie

len Angeboten, viel persönlichem Engagement und viel Herz eine sehr schöne, 
bunte Kindheit und Jugend bereitet, aber die bohrenden, nagenden Fragen konn

ten wir ihr wenig stellen (…). (Alexis W., 4/5–9) 

Rituale enthalten Rahmungen, die Zuverlässigkeit ermöglichen, aber auch klar in 
ihren Handlungsabläufen abgesteckt bleiben. Auch die Formulierung »Alltags-Rah
men mit vielen Angeboten« vermittelt klare Grenzen innerhalb dieser vielen Ange
bote. 

»Engagement und viel Herz« erinnert an Kris M.s Erzählung über die Liebe in 
der Familie, die allerdings bohrende, nagende Fragen dennoch nicht erlaubte. Sie 
hatten in diesem abgesteckten Rahmen keinen Platz. 

Alexis W. schreibt von psychischen Erkrankungen der Mutter, die zusätzlich of
fene Gespräche und Konflikte erschwerten. Aber auch jenseits davon beschreibt Al
exis W. die Kommunikation mit den Eltern wie folgt: 

[…] Probleme wurden nie offen besprochen, sondern immer nur hinter geschlos

senen Türen diskutiert, Schwieriges wollten meine Eltern meist »nicht wahrha

ben«. (Alexis W., 7/19–20) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 159 

Alexis W. vermittelt in dieser Erzählung ein Bild, in der Alexis W. von offenen 
schwierigen Gesprächen in der Familie ausgeschlossen blieb (»hinter verschlos
senen Türen«). Die Diskussionen vermitteln nämlich durchaus ein Austragen 
und Klärungsversuche in der Familie, allerdings nicht vor oder mit Alexis W. Das 
Bild »hinter geschlossenen Türen« vermittelt auch einen Wunsch von Alexis W.: 
Nämlich, dass »Schwieriges« auch angesprochen werden sollte. Ein vermeintlicher 
Schutz der Eltern durch verschlossene Türen verhinderte, »bohrende und nagende« 
Fragen klären zu können. Vielmehr verstärkten solche Erfahrungen ein Anderssein 
und besondern auf traumatisierende Art und Weise. 

1.3.6 Zwischenfazit 

In diesem Kapitel wurden unterschiedliche Ausformungen zwischen Tabuisierung 
und Normalisierung in der Familie ausgearbeitet, in denen es darum geht, über 
die Intergeschlechtlichkeit und damit einhergehende Fragen und Unsicherheiten 
zu sprechen. Die Erzähler*innen wussten und spürten, dass darüber nicht gespro
chen werden sollte, ohne aber das »darüber« benennen zu können. Überwiegend 
findet das Tabu Ausdruck in einem undefinierten »Es«. Ganze Vorbereiche des Spre
chens wurden unterbunden, die wie nicht zu betretene Vorräume den zentralen Ta
bu-Raum schützten. So zeigen sich ganze Auslassungen und Verdunkelungen von 
Lebensjahren, wenn beispielsweise Kris M. keine Fotos über ihre ersten Lebensjah
re zu sehen bekam. Sasha B. wurde trotz aller gegenläufiger eigensinniger Körper
entwicklungen weiterhin normalisierend als Mädchen angerufen, während der ge
silencte Körper nicht thematisiert oder durch Nacktheit gezeigt werden konnte. Da 
sich in der Erzählung retrospektiv Intergeschlechtlichkeit überwiegend durch For
mulierungen wie »es« und »das« völlig vage und als verschwommener Graubereich 
darstellt, finden auch Erzählungen bestimmter Körperpraktiken nicht über die In
tergeschlechtlichkeit selbst, sondern über Deckerzählungen statt, indem beispiels
weise versteckte Hygieneartikel, ein fehlendes Sprechen über Sexualität oder eine 
körperlose Erziehung problematisiert wurden. So zirkulieren alle Erzählungen um 
das Thema Inter*, ohne es je konkret benennen zu dürfen oder zu können. Es bieten 
sich einige Hinweise auf einen sehr komplexen Themenbereich an, der nicht nur In
tergeschlechtlichkeit als Körperlichkeit umfasst, sondern beispielsweise auch damit 
im Zusammenhang stehende Gefühle. 

Abbildung 2 soll einen ganzen Radius an Vorbereichen des Nicht-Sprechens skiz
zieren. Alexis W. vermittelt mit der Beschreibung »rund um die Diagnose wurde nie 
in der Familie darüber geredet« (Alexis W., 7/24–25) einen Radius, der sich über die 
Diagnose und Intergeschlechtlichkeit als Variation der Geschlechtsmerkmale hin
aus formiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Abbildung 2: Radius an Vorbereichen des Nicht- 
Sprechens 

Angelehnt an Konzepten über Tabus (z.B. Foucault 2014; Oettl 2019), wird in den 
vorliegenden Erzählungen kaum ein explizites Verbot erwähnt. Vielmehr ist von ei
nem fehlenden Können (»aber als Familie haben wir nie darüber geredet und auch 
meine Schwester und ich zu zweit konnten nie darüber reden« Alexis W., 7/31) die 
Rede. Tabus werden besonders durch ein »Spüren« verdeutlicht: 

Mhm. Ja. und irgendwie (1) ich hab das doch, (1) so im Nachhinein betrachtet (2) 
dass ich das immer gespürt habe, (1) also, weil, irgendwie (1) weil auch das, was 
man als Kleinkind erlebt, (2) sicher hat man’s nicht bewusst da. aber irgendwie 
hat man’s doch erlebt (1) und irgendwie, wirkt das trotzdem auf einen ein. und. 
weiß ich nicht. (Sasha B., 10/25–28) 

Diese Erzählung verweist auf die früh wirkenden inneren Mechanismen eines Tabus 
(Benthien & Gutjahr 2008, S. 7f.). Alexis W. berichtet ebenso von einem Spüren, das 
breit angelegt war: »ich spürte wohl, dass das alles mit mir und der ›Situation‹ zu 
tun hatte« (Alexis W., 7/39) Dabei wird ein »mir und der ›Situation‹« markiert, die 
viel mehr als die Intergeschlechtlichkeit (bzw. Diagnose) allein beschreibt, sondern 
eine ganze Situation, im Sinne von Umständen, die ebenso einen Radius um Alexis 
W. (»mir«) bildeten. 

Die Biograf*innen vermitteln eine bedrückende und belastende, nicht fass
bare Atmosphäre innerhalb der Familie, in der sich eine Spannung zwischen dem 
Wunsch nach und der Angst vor dem Erkennen der Intergeschlechtlichkeit bzw. 
ihres markierten Andersseins abbildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 161 

»Generell herrschte in meiner Familie ein Klima des Nicht-darüber-Redens« (Al

exis W., 7/17). 

Das »Klima« kann als Atmosphäre gelesen werden, die immer präsent, aber nicht 
greifbar zu sein schien. »Herrschen« vermittelt Macht und ein Regieren dieses 
Nicht-darüber-Redens. 

In den Erzählungen wird deutlich, dass sich die Erzähler*innen gewünscht hät
ten, dass Inter* bzw. das Anderssein bzw. »Es« angesprochen worden wäre. Das 
Verschweigen bot keinen Schutz und verhinderte nicht das Gefühl des Andersseins, 
sondern verstärkte dieses und besonderte sie. Explizite Verbote oder Druck in einer 
bestimmten geschlechtlichen Erziehung, die bei Kris M. (und in anderen Studien, 
etwa bei Jones 2017) auftauchen, konnten die eigene Geschlechtsidentität letztlich 
nicht verhindern. Sie führten lediglich zu Schuldgefühlen und Schwierigkeiten in 
der familiären Beziehung. 

Wie die vorangegangenen Analysen zeigen, scheint »Es« (bzw. »Das«) mehr als 
den intergeschlechtlichen Körper (als ein »ihn«) zu umschreiben. In dem »Es« sam
meln sich all die tabuisierten Erfahrungen, die mit Gefühlen des Unaussprechlichen 
und »irgendwie« Andersseins über die Lebensalter hinweg verknüpft wurden und 
um eine Diagnose oder der Entdeckung des »anderen« Körpers auf unterschiedli
chen Ebenen zirkulierten. 

1.4 Die Thematisierungen von Inter* im familiären Kontext 

Formen der Tabuisierung und Normalisierungen in der Familie sind in biografi
schen Erzählungen zentral gesetzt. Für manche meiner Erzähler*innen hatte dies 
dramatische Folgen, die sich in Alkoholismus, psychischen Erkrankungen, Gefühlen 
von belastender Einsamkeit und bei Sasha B. sogar in einem Suizidversuch äußer
ten. Dieser stellte allerdings für Sasha B. auch eine entscheidende Wende im bio
grafischen Verlauf dar, indem er für Sasha B. den einzig möglichen Anlass für eine 
Thematisierung darstellte. 

Sasha B. berichtet von einer Zeit der Depression, von »Frustfressen« und dem 
Gefühl des Alleinseins ab dem achten, neunten Lebensjahr und setzt dann die Er
zählung wie folgt fort: 

Und. ä::hm, genau. dann habe ich irgendwie mit zwölf, dreizehn schon irgend

wie gewusst, dass ich nimmer recht lang le:::ben möchte, und (1) ähm. irgendwie 
ist es dann immer dringender geworden. (1) wie ich dann, (1) plötzlich angefan

gen habe einen Bart zu kriegen, und den Stimmbruch habe ich schon hinter mir 
gehabt irgendwie, (1) und (2) keine Ahnung. (Sasha B., 3/14–26) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Sasha B. wusste, ab dem zwölften, dreizehnten Lebensjahr »nimmer recht lang 
le:::ben« zu wollen. Die Dringlichkeit nahm Überhand, als bei Sasha B. Bartwuchs 
und Stimmbruch einsetzten. Das Tabuisierte bildete sich immer deutlicher am 
Körper ab. Das Anderssein, bisher beschrieben als Gefühl und »irgendwie wissen«, 
trat an die Oberfläche durch die Stimme und den Bartwuchs. Da sich der eigen
sinnige Körper offensichtlich dem Tabu und den damit einhergehenden Diskursen 
innerhalb einer heterosexuellen Matrix nicht fügte, sah Sasha B. damals als einzi
gen Ausweg, sich »umzubringen« und damit auch den Körper zum Schweigen zu 
bringen: 

und dann habe ich mich irgendwie (1) kurz vor meinem fünfzehnten Geburtstag 
wollte ich mich dann umbringen, so (1) so zu sagen, ich verabschiede mich jetzt 
so, dann gibt’s keine Probleme. (1) und. ja. (1) Das hat dann irgendwie nicht ge

klappt. (Sasha B., 3/26–28) 

Sasha B. wollte sich »so« umbringen und »so« verabschieden. »So« könnte als Ver
weis auf einen Zustand gelesen werden, auf eine psychische Verfassung, die von De
pressionen und Einsamkeit geprägt war, und auf das körperliche Sein und Körper
prozesse, die Sasha B. nicht verstand und über die nicht gesprochen werden konnte. 
In der Aussage »ich verabschiede mich jetzt so, dann gibt’s keine Probleme« spricht 
Sasha B. von sich als vierzehnjähriger Person, behaftet von Problemen, die es nur 
dann nicht mehr gäbe, wenn Sasha B. verschwände. Es macht den Eindruck, als ge
he es hier vor allem um Probleme Anderer, die durch Sasha B. entstanden (wären). 
»Probleme« sind hier eher ein äußerer Umstand. Die innere beschriebene Dring
lichkeit einer Not, wie in der Erzählpassage davor, käme wohl anders zum Ausdruck, 
beispielsweise als »ich halte es nicht mehr aus« statt der gewählten Formulierung 
»dann gibt’s keine Probleme«. Sasha B. nimmt sich hier jedenfalls als Problem wahr, 
das nicht eines ist, sondern viele Probleme in ihrer Mehrzahl. Möglicherweise ver
sucht Sasha B., damit deutlich zu machen, gefürchtet zu haben, nicht nur selbst, 
sondern auch für die Familie im heteronormativ geprägten, »idyllischen« und »ka
tholischen« Umfeld nicht mehr als intelligibel zu gelten. 

Sasha B. versuchte, Normalität durch die eigene Abwesenheit bzw. Auslöschung 
herzustellen. 

Das »so« ist möglicherweise auch ein Verweis auf die Art des Suizidversuchs. 
Sasha B. schreibt nämlich einen Brief an die Eltern: 

ich hab eh, einen Brief habe ich ihnen schreiben müssen, weil ich es nicht über 
die Lippen gebracht habe, sozusagen. Also, (1) wie sie mich da gefunden haben 
(Sasha B., 13/4–6) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 163 

Der Wunsch, sich mitzuteilen, wird auch in dieser Erzählung deutlich. Sasha B. 
wollte sich erklären. Die Konsequenzen dieser Erklärungen sind nicht klar benannt, 
offenbar aber so angstbesetzt gewesen, dass sie »nicht über die Lippen« zu bringen 
waren, Konsequenzen für sich, die Eltern und das soziale Leben. Sasha B.s Erzäh
lung verdeutlicht die Dramatik und Gewalt des Tabus, das nur durch einen Suizid
versuch und die damit einhergehende Botschaft über einen Brief aufgebrochen wer
den konnte, der erst gelesen werden sollte, wenn Sasha B. und damit die verbunde
nen Probleme Vergangenheit geworden wären. 

1.4.1 Thematisierung nach Diagnose 

Die nachfolgenden Beispiele zeigen, dass über Inter* und damit einhergehende Er
fahrungen in der Familie oft auch dann nicht gesprochen werden kann, wenn es be
reits einen Namen bzw. eine Benennung, meist in Form einer Diagnose, für das An
derssein gibt. 

Belohnungen – »Ich hab’ immer neue Schuhe bekommen« 
Nachdem Andrea A. (und auch ihre Eltern, wie Andrea A. vermutet) lange nichts 
von ihrer Intergeschlechtlichkeit wusste(n), folgten im adoleszenten Alter viele Un
tersuchungen und ärztliche Konsultationen, die ebenso von fehlenden offenen Ge
sprächen und Tabuisierungen geprägt waren, wie folgende Passage verdeutlicht: 

Ich weiß nur eben dass ich von den Gesprächen, (1) der Papa hat meistens im Au

to gewartet oder ist auf einen Kaffee gegangen. Also der war selten mit dabei, 
(1) der hat uns quasi immer nur nach Stadt X gefahren, ahm, (1) meine Mama 
ist zuerst öfters alleine, hat mich dazu geholt, dann habens mich wieder rausge

schickt, dann habens die Mama rausgeschickt, dann hab ich, bin ich untersucht 
worden. (Andrea A., 7/8–11) 

Zuallererst wird die Rolle des Vaters als Chauffeur eingeleitet, der selten dabei war, 
überwiegend im Auto gewartet hat oder auf einen Kaffee gegangen ist. Der Vater 
blieb offensichtlich vom eigentlichen Geschehen, von ärztlichen Konsultationen, 
dem Rausschicken und den Untersuchungen im Krankenhaus fern. Die Mutter 
nahm eine aktivere Rolle ein und begleitete Andrea A. Dennoch beschreibt An
drea A. die Begleitung der Mutter oft getrennt. Andrea A. berichtet nicht nur an 
dieser Stelle von vielen Gesprächen, in denen sie immer wieder »rausgeschickt« 
wurde. Eine fremdbestimmte Erfahrung, in der über Andrea A. und ihren Körper 
gesprochen wurde, ohne dass sie daran teilnehmen konnte. Bereits Zehnder (2010) 
beschreibt die Erfahrung, dass manche Elternteile als »Komplizen der Medizin« 
erlebt werden, die »keinen Schutz vor den traumatischen Eingriffen geboten ha
ben« (ebd., S. 234). Deutlich an dieser Passage wird, dass die Kommunikation mit 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

der Mutter immer wieder unterbrochen wurde. Der Ablauf wird von Andrea A. sehr 
mechanisch beschrieben, indem keinerlei Gefühle ausgedrückt werden. Dies ist 
nicht nur ein Hinweis auf die fehlende Kommunikation mit der Mutter, sondern 
auch auf traumatisierende Erlebnisse. Die Mutter begleitete zwar Andrea A., blieb 
aber – ähnlich wie der Vater draußen im Auto – fern von vielen Gefühlen und 
Erfahrungen. Noch deutlicher wird dies in der direkt anschließenden Erzählung: 

U::::nd nachher sind wir immer einkaufen gefahren. (1) So als Belohnung. (I: 
Mhm) Und (1) Das weiß ich noch, dass wir immer ins Einkaufscenter C gefahren 
sind und ich hab immer neue Schuhe bekommen, neue Vans. (2) (I: Mhm) Aber 
ich bin immer hinten im Auto gesessen und hab immer geheult (1) am Hinweg 
hin dann. Weils mich halt (2). Ja. Weil ich noch so fertig war von dem. (Andrea 
A., 7/11–18) 

Das Einkaufen sollte als Belohnung dienen. Nachdem Andrea A. die Erfahrungen 
während der ärztlichen Untersuchungen getrennt vom Vater und überwiegend auch 
der Mutter durchlebt hatte, fand das Einkaufenfahren gemeinsam statt. Die Auf
merksamkeit wurde auf das Einkaufen und die neuen Markenschuhe gerichtet. Sie 
dienten vermutlich als willkommener Gesprächsanlass, anstelle einer spannungs
reichen Atmosphäre durch fortbestehende Kommunikationsklemmen über die Dia
gnose, ärztliche Gespräche und Untersuchungen. Gespräche im Auto darüber wer
den nicht erwähnt, lediglich das Weinen kann als Folge der Untersuchung angese
hen werden. Das Weinen »hinten« »immer« deutet als nonverbaler Ausdruck das 
Tabu an, bricht es aber nicht. Jedenfalls ermöglichte es einen Ausdruck von belas
tenden Gefühlen, der im Raum des Autos mit den Eltern geteilt wurde. Dabei saß 
Andrea A. hinten, somit etwas versteckt. Und doch teilten sie einen gemeinsamen 
Erfahrungsraum, dessen Spannung möglicherweise durch die Eltern nur so gelöst 
werden konnte, dass über ein Geschenk, die Schuhe und das Einkaufen gesprochen 
wurde. Die Schuhe sollten trösten, belohnen sowie Normalität herstellen und somit 
ohne ein (Weiter-)Sprechen beruhigen. 

Besonderungen – »ich spürte, dass das alles mit mir und der ›Situation‹ 
zu tun hatte« 
Anstelle klärender Gespräche nach der Diagnose, folgten auch bei Alexis W. im fa
miliären Kontext Besonderungen und Überfürsorge. 

In den folgenden Jahren kümmerten sich meine Eltern und vor allem meine Mut

ter sehr extrem um mich, waren in meinem Alltag fast übermäßig präsent (Alexis 
W., 7/47–8/1) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 165 

Die Besonderungen beschreibt Alexis W. als durchaus unterstützend, doch bewer
tet Alexis W. diese retrospektiv als eine Behandlung als »Sonderfall« (8/4). Die nach
folgende Passage soll dafür exemplarisch dienen und ähnelt der Erzählung von An
drea A. Alexis W. bekam anstelle der Schuhe einen Familienurlaub, an dem auch die 
Schwester ausnahmsweise teilnimmt. 

Ganz im Sinne der Klinik war meine Androgenresistenz ja damals eine »Krank

heit«, und daher meinten meine Eltern, meine Schwester dazu überreden zu 
müssen, die Sommerferien unmittelbar nach der Diagnose ein letztes Mal mit 
uns gemeinsam zu verbringen, weil »ich sie bräuchte«. So kam meine Schwester 
uns widerwillig und zähneknirschend für eine Woche in einem Ferienhaus in 
Land P besuchen – ich spürte wohl, dass das alles mit mir und der »Situation« zu 
tun hatte, habe entsprechend diese Ferien als völlig verkrampft und anstrengend, 
als furchtbar düster und schwierig in Erinnerung. (Alexis W., 7/35–8/6) 

Alexis W.s Intergeschlechtlichkeit wurde von den Eltern als Krankheit aufgefasst, 
die offenbar Hilfs- und Pflegebedürftiges vermittelte. Die Eltern sahen die Schwes
ter vermutlich als Stütze für Alexis W., aber wohl auch für sich selbst. Ähnlich der 
Erzählung von Andrea A., schienen hier die Eltern erneut etwas wie einen Kata
lysator zwischenschieben zu müssen, um die schwierige Kommunikation und an
gespannte Atmosphäre aufzubrechen. Alexis W. schien ähnlich wenig erfreut über 
die Schwester wie Andrea A. über die neuen Schuhe. Der Konjunktiv und die An
führungszeichen in Alexis W.s Erzählung »weil ich sie bräuchte« verdeutlicht, dass 
Alexis W. die Schwester wohl nicht brauchte. Vielmehr hätte es wohl einer offenen 
Kommunikation bedurft, die offenbar fehlte. Deutlich wird dies auch in der unkon
kreten Formulierung einer »Situation«. Die Situation blieb unbenannt und macht 
die schweigende Hilflosigkeit aller Familienmitglieder deutlich. Auch das »Spüren« 
verweist auf eine Atmosphäre, die nicht angesprochen werden konnte bzw. durf
te, aber dennoch als »anstrengend, furchtbar düster und schwierig« da war. Ledig
lich die Beschreibung der widerwillig und zähneknirschend mitgereisten Schwester 
bricht die Erzählung etwas auf, verdeutlicht aber die fehlende Unterstützung sowie 
die Überforderung der Eltern, anders mit der Intergeschlechtlichkeit als mit einer 
schwierigen Diagnose umzugehen. Die besondere Überfürsorge verdeckte das Er
fordernis, über das Eigentliche zu sprechen – nämlich das, was für Alexis W. nicht 
die Androgenresistenz als Krankheit war. Was »meine Androgenresistenz« genau 
für Alexis W. bedeutete, bleibt unklar. Jedenfalls blieb »die Situation« auf unange
nehme Weise unausgesprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Umgehungen – »die Salbe ist ja nicht so schlimm« 
An nachfolgender Stelle wird deutlich, wie Andrea A. versuchte, mit der Mutter zu 
sprechen und die belastenden Eingriffe mitzuteilen, was von der Mutter aber durch 
eine »Ausrede« umgangen wird. 

Ah, ich hab dann eine Salbe bekommen, die ich (1) wo ich auch das Phantom 
einschmieren hab müssen damit (1) u::und ich weiß noch, dass ich mich da ein

mal gewehrt hab, und dass, (1) also i habs eh selber gemacht (1) aber dass ich 
quasi gesagt hab, ich will das nicht, ich will das nicht machen. warum muss ich 
den Schmarrn machen. (I: mhm) und da hat meine Mama dann quasi die Ausre

de gebracht (1) ahm, ja:::, ah die Salbe:: is ja ganz ok (1) ah, weil sie hat ja auch 
die Salbe weil, die benutzen ja teilweise auch Frauen im Wechsel, ahm, gegen 
Scheidentrockenheit, und (1) die Salbe is ja nicht schlimm. (Andrea A., 12/8–16) 

Die beschriebene Äußerung »Ich will das nicht, ich will das nicht machen« steht in 
einem Kontrast zu den bisherigen Erzählungen über Stillschweigen und Tabuisie
ren. Sie richtet sich auf eine Handlung und ein äußerliches Objekt, das nicht zu An
drea A. bzw. ihrem Körper gehört und damit vermutlich auch angesprochen werden 
konnte. Der »Schmarrn« könnte als vorsichtiger Versuch (durch Verharmlosung und 
unspezifische Bezeichnung) einer Beschreibung der belastenden Prozedur gelesen 
werden und bot damit eigentlich der Mutter die Einladung, ins Gespräch einzustei
gen. Das Gespräch wurde durch eine »Ausrede« der Mutter jedoch umgeleitet und 
damit der Kern des Problems umgangen. Das eigentliche Problem, das Einführen 
des Phantoms9, wurde ignoriert und durch ein besprechbares Problem, die Salbe, 
ersetzt. Diese Erfahrung führte dazu, dass Andrea A. sich nur »einmal« wehrte und 
vermutlich weitere Gespräche dazu ausgespart wurden. Der Verweis der Mutter auf 
die Salbe, die »auch Frauen« mit einer »Scheidentrockenheit« nutzen, diente mög
licherweise dazu, die weibliche Geschlechter(zu)ordnung zu festigen und könnte 
auch als Antwort auf das »warum« in Andrea A.s Frage gelesen werden. Interessant 
ist auch, dass die Mutter hier auf ein medizinisches Produkt, die Salbe, Bezug nahm. 
Damit wird erneut auf die beschränkten Möglichkeiten eines familiären Sprechens 
(vgl. Kapitel IV 1.2.3.) hingewiesen. Der eigentliche Wunsch, mit der Mutter über 
»das« zu sprechen, wurde umgangen. An diesem Beispiel wird auch erneut die Über
forderung der Mutter deutlich. Wie bereits in Kapitel IV.1.1 erläutert, machen die 
Erzähler*innen den Eltern keine Vorwürfe, sondern beschreiben ein fürsorgliches 
Elternhaus und betten die Familie in ein heteronormatives System. Das macht es 
auch möglicherweise so schwer, auf ein Sprechen zu bestehen. Die Erzählung von 

9 Ein »Phantom« wird im medizinischen Kontext durch ein regelmäßiges Einführen zur Deh

nung des Gewebes, insbesondere nach Operationen, empfohlen. Es soll v.a. eine Penetrati

on, im Sinne eines heterosexuellen Geschlechtsverkehrs, ermöglichen (zu solchen und ähn

lichen medizinischen Praktiken, vgl. z.B. Voß 2012, S. 49). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 167 

Andrea A. kann als ein sehr mutiger Versuch des Tabubruchs gedeutet werden, mit 
dem die Mutter allerdings nicht umgehen konnte bzw. nur auf einen medizinischen 
Diskurs zurückgreifen konnte. 

1.4.2 Coming-Out – »ein schwieriges Thema einfach« 

Wenn Personen erst in späteren Lebensjahren von ihrer Intergeschlechtlichkeit er
fahren, stehen viele vor der Frage eines Coming-Outs in der Familie. Auch wenn be
reits etwa den Eltern in einem medizinischen Kontext eine Diagnose mitgeteilt wur
de, braucht es für manche ein erneutes Coming-Out jenseits der Pathologisierung. 
Ähnlich wie in der Studie von Krell & Oldemeier (2017) sind Mütter meist die ersten 
Ansprechpartnerinnen* in der Familie. Coming-Out-Prozesse in der Familie sind 
bei LGBTQ Personen häufig von Angst vor Ablehnung durch Familienmitglieder ge
kennzeichnet (vgl. dazu z.B. Studie von Krell & Oldemeier 2017, S. 99). Schlechte Er
fahrungen sind besonders bei trans und »gender*diversen« Jugendlichen im enge
ren Familienkreis keine Seltenheit (ebd., S. 162). Auch Bettina Kleiner (2015) macht 
in ihrer Studie auf Schwierigkeiten des Coming-Outs aufmerksam. Allerdings zeigt 
sich dabei ein entscheidender Unterschied zu den Erzählungen meiner Interview
partner*innen als inter* Personen. Die meisten LGBTQ Personen haben Diskurse 
und eine Sprache, auf die sie zurückgreifen können. Diese sind für inter* Personen 
kaum oder gar nicht vorhanden, wie ich nachfolgend erläutern werde. 

Die Rekonstruktion einer längere Erzählsequenz von Rene S. ermöglicht, die 
Komplexität des Themas und die Suchbewegung in einem Vertrauensverhältnis zur 
Mutter zwischen Coming-In und Coming-Out zu veranschaulichen. Die Erzählung 
entstammt dem Nachfrageteil des Interviews. Nach einigen allgemeinen Ausfüh
rungen über Rene S.s Erfahrungen mit »queeren Themen«, »Identität« und »Inter*« 
sowie darüber, wie schwierig es sei, »Leuten zu erklären, was ich damit zu tun hab« 
(55/4–5), leitet Rene S. über zu einer Erzählung über Gespräche mit den Eltern: 

und ich hab dann auch mit meinen Eltern dann, seit der Tagung, seit das war, (I: 
mhm) hab ich da mit meinen Eltern auch nochmal drüber geredet, und (1) hab 
versucht denen so Sachen zu erklären und so. Und das ist auch (1) da hatte ich 
Gespräche mit denen die teilweise gut waren, und teilweise aber auch schwierig 
weil ich das Gefühl hab, so ganz ist es halt nicht angekommen was ich damit 
gemeint hab. sondern ja. (Rene S., 55/6–11) 

Der Zeitpunkt (»seit«) und das Ereignis des Besuchs einer Tagung (auf der auch In
tergeschlechtlichkeit thematisiert wurde) befähigte Rene S., »darüber« zu reden. Ei
ne Tagung bietet neue Wissensinhalte und Reflexionen, die Rene S. offensichtlich 
für sich nutzte und die Rene S. es ermöglichte, eine Sprache zu finden. »So Sachen« 
und »darüber« reden bleiben vorerst dennoch sehr unklare Formulierungen. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Bezug auf die Eltern durch die Bezeichnung »denen« (statt beispielsweise »ihnen«) 
weist auf eine gewisse Distanzierung und Grenzziehung zwischen Rene S. und den 
Eltern hin. Andererseits wird in der Erzählung auch die Wichtigkeit der Beziehung 
deutlich. Rene S. wollte den Eltern (»nochmal«) etwas erklären (es gab also bereits 
Versuche und ein Bemühen) und versuchte, bei ihnen mit der Erklärung »anzukom
men«. 

Die sachliche Komponente, die auf die Tagung, Rene S.s Erklärung und »so Sa
chen« zurückgeführt werden kann, wird nun mit einer emotionalen Komponente 
ergänzt: die Gefühlsebene und eine bestimmte Erwartungshaltung seitens Rene S. 
an die Eltern. Ein Sprechen mit den Eltern schien jedenfalls möglich zu sein, das »so 
ganz« Ankommen blieb allerdings aus. Es schwingt eine Erwartungshaltung an die 
Eltern mit, die aber offensichtlich nicht ausreichend benannt werden kann. Mögli
cherweise geht es hier nicht nur um die Sache(n) selbst, sondern auch um den da
mit verknüpften Wunsch nach Anerkennung und danach, wahrgenommen zu wer
den. Es spielt nicht nur die Wissensvermittlung eine Rolle, sondern auch die Bezie
hung zu den Eltern – eine Spannung zwischen »ankommen«-Wollen und (sich) das 
»schwierige Thema erklären«-Müssen. 

I: mhm (5) also was was hast du deinen Eltern gesagt? Also, in Bezug auf deine 
Identität? Oder durchaus mit dem Thema Inter? R: Ja, beides. I: Konfrontiert oder? 
R: Ja, beides. I: Und was kam da nicht an? °also was° (Rene S., 55/11–13) 

Rene S. wird gefragt, was den Eltern gesagt wurde. Das »was« bezieht sich eher auf 
»so Sachen« als auf die Beziehungsebene. Die Nachfrage der Interviewer*in möchte 
das »darüber« näher ergründen und spricht einerseits das Thema »Identität« und 
andererseits das »Thema Inter« an. Damit werden zwei unterschiedliche Themen 
aufgemacht, die bereits in den vorigen Erzählungen thematisiert wurden. Rene S. 
bestätigt diese mit »ja beides« und gliedert nun die nachfolgende Erzählung nach 
den eingebrachten Themen bei der Frage, was da nicht angekommen ist. Rene S. 
versucht nach einem längeren Nachdenken zu antworten und leitet zu schwierigen 
Klärungsgesprächen mit der Mutter über: 

ähm also (1) hm. Mh, ((Geräusch)) (6) also ich glaub bei diesem Identitätsthema 
mh kam so (1) verstehen die schon. oder ich hab das Gefühl manchmal versteht 
meine Mutter schon so viel, dass ich irgendwie wie ich mich fühle oder kann vie

le Sachen nachvollziehen mit diesen äh also ich hab schon ein gutes Verhältnis 
auch zu meiner Mutter und rede mit der viel auch wie ich mich fühle, oder wie 
(1) diese Sachen mit so Normvorstellungen und so ähm dass ich halt dem nicht 
entsprechen kann oder will oder muss oder so. das versteht sie schon auch so, 
aber ich glaub dann ähm wenn ich so versuche zu erklären dass ich mich da halt 
(1) ja als ich so bisschen in diese Richtung versucht hab zu erklären dass es halt 
noch mehr ist als nicht nur bestimmte Klischees nicht erfüllen wollen oder so. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 169 

ähm das glaub ich hat sie dann halt ähm (1) ist nicht so ganz ähm angekommen. 
(Rene S., 55/13–22) 

Die Erzählung in Präsens verweist auf ein (zum Zeitpunkt des Interviews) noch be
stehende Problem, das Rene S. hier darlegt. Rene S. leitet ein, dass die Eltern das 
Identitätsthema schon verstehen konnten. Das Verstehen und ein Gefühl diesbe
züglich wird nun auf ein Elternteil, nämlich die Mutter, konkretisiert. Dies lässt 
vermuten, dass dies der Vater so jedenfalls nicht erfüllt. Rene S. belegt das gute Ver
hältnis zur Mutter nun damit, dass Rene S. »viel« über die Gefühle sprechen konnte. 
Gesellschaftliche Normen, wie ein Mensch auszusehen habe, wurden von Rene S. 
und der Mutter auch aufgebrochen und konnten in der Beziehung gelebt und be
sprochen werden. Dies setzt durchaus eine Reflexionsfähigkeit der Mutter über Ge
schlechterverhältnisse voraus, die sich in den anderen biografischen Erzählungen 
so nicht finden lassen. Der Mutter war es möglich, Rene S. Empathie und Verständ
nis diesbezüglich zu vermitteln. Dann erhält die Erzählung allerdings eine Wen
dung, an der das Verständnis und »Ankommen« offensichtlich schwierig wurde. Der 
Anspruch auf »mehr« als nur Normen und Klischees wurde nun zum Problem in der 
Kommunikation mit der Mutter. »Bestimmte« Klischees sind bestimmt, benannt 
und konkretisiert. Dieses »mehr« darüber hinaus war (noch) unbestimmt und bei 
der Mutter nicht »so ganz« angekommen. Rene S. betont zweimal den Versuch der 
Erklärung. Die Formulierung »so ein bisschen in diese Richtung« markiert eine Vor
sicht, aber auch wenig Klarheit (eher eine Andeutung). Noch schien es Rene S. nicht 
gelungen zu sein, die Mutter dazu zu bringen, dass sie Rene S. versteht. Die Erzäh
lung verleitet zur Hoffnung, dass nun dieses »mehr« in der nächsten Sequenz weiter 
ausgeführt wird, allerdings folgt (vorerst zumindest) eine Erläuterung dessen, was 
bei der Mutter angekommen ist: 

sondern dann halt eher so dieses, wieso? doch klar du bist eine ganz normale 
Frau, du hast halt nur dieses diese Hormonsache, und ähm ja für dich ist das nicht 
so schlimm, aber für die meisten Frauen ist das halt schon schlimm weil du bist 
da halt irgendwie anders, du bi- dich stört das halt nicht wenn du ein bisschen 
Bart @oder so@ (I: mhm) ähm irgendwie mehr Ha- Haare hast, aber für andere 
schl- Frauen, für die meisten Frauen ist das halt schon. schlimm. und deswegen 
bin ich da halt irgendwie bisschen anders, aber ähm das ist ja auch okay wenn 
ich anders bin, und das ist auch okay wenn ich andere Klischees nicht erfülle, 
aber trotzdem bin ich ja eine normale Frau. So sieht sie das glaub ich. oder so 
ist das glaub ich trotzdem bei meiner Familie (I: mhm) angekommen. (Rene S., 
55/22–29) 

Rene S. wechselt in die Sprecher*innenrolle der Mutter in Form einer direkten Rede. 
Möglicherweise ist dies auch ein Ausdruck davon, die Schwierigkeit nicht konkret 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

benennen zu können, was genau nicht ankommt. Durch diese Form der Erzählung 
konfrontiert Rene S. die Interviewer*in mit der eigenen Erfahrung im Gespräch mit 
der Mutter, und nutzt dieses Mittel der Erzählung, um sich verständlicher zu ma
chen. »Wieso? Doch klar bist du eine ganz normale Frau« setzt eine Aussage von 
Rene S. voraus, die hier nicht genannt wird, und bestätigt den Eindruck, dass das 
Benennen des eigentlichen »mehr« nicht gut möglich zu sein scheint. Die Aussage 
der Mutter kann als eine Bestärkung für Rene S. gedacht sein, die innere Zweifel 
ausräumen und Sicherheit herstellen sollte. Wichtig scheint in Rene S.s Erzählung 
jedenfalls zu sein, dass die Mutter eine Klarheit (»klar«) über das Frau-Sein äußer
te, die recht unumstößlich wirkt und Empathie vermissen lässt. Die Formulierung 
»ganz normale Frau« bekräftigt, dass Rene S. auf jeden Fall eine Frau sei. »Du hast 
halt nur diese Hormonsache« bezieht sich nun auf einen Teilaspekt (eine Sache), der 
aber die geschlechtliche Verortung als »normale Frau« für die Mutter nicht infrage 
stellte: Eine Sache, die sich zwar ein Stück weit von der Norm unterscheidet (»an
ders«), aber das Frau-Sein an sich aber nicht negiert. Rene S. allerdings scheint eine 
andere Sichtweise darauf zu haben. In Rene S.s Darstellung wird eine binäre Logik 
der Mutter markiert. Die Mutter schien ein sehr offenes und reflektiertes, aber binä
res Verständnis vom Geschlecht zu haben: Frausein dürfte vielfältig sein und müsse 
keinen Klischees entsprechen, das Frau-Sein an sich könne oder solle jedoch nicht 
hinterfragt werden. Rene S. tat das möglicherweise aber doch und befand sich dies
bezüglich in einer Suchbewegung, als ein werdendes »Ich«, das seine geschlecht
liche Verortung gerade infrage stellte und eine eigene suchte. Die Beziehung zur 
Mutter hakte an diesem entscheidenden Punkt für Rene S. Rene S. als »Ich« kam bei 
der Mutter nicht an. Hingegen ordnete die Mutter Rene S. ganz klar einer Gruppe 
von Frauen zu, die jeweils unterschiedlich mit der Hormonsache umgehen. 

obwohl ich halt versucht hab das so bisschen zu erklären wie das für mich ist, aber 
ist auch ein schwieriges Thema einfach und das sowieso halt dass es so Menschen 
gibt die nicht Frauen und nicht Männer sind ist ja überhaupt noch nicht in der 
Gesellschaft (I: mhm) irgendwie so angekommen und ähm das kann man natür

lich nicht in einem Gespräch Leuten die das noch nicht, sich damit beschäftigt 
haben (I: mhm) erklären oder so. weil das einfach so weit von der gesellschaftli

chen Realität irgendwie so raus ge- ähm ausgeschlossen wird immer so (1) dass 
dass es halt so (1) unsichtbar und so allen so absurd oder weltfremd vorkommt 
(I: mhm) wenn das Leute (1) sagen, dass sie das nicht sind. (I: mhm) (Rene S., 
55/29–56/2) 

Die gesamte Erzählung deutet darauf hin, dass es für Rene S. hier ein »mehr« gab, 
das aber nicht konkret benannt werden konnte. Rene S. schien selbst noch keine 
Klarheit darüber zu haben, suchte und fand aber in der Mutter keine geeignete Ge
sprächs- und Beziehungspartnerin. Rene S. bezieht sich nun auf das »schwierige 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 171 

Thema« der gesellschaftlichen Strukturen, weg von der Beziehung zur Mutter im 
Konkreten. Das Gespräch mit der Mutter wird zu einem Gespräch mit »Leuten«. Re
ne S. macht die gesellschaftlichen Verhältnisse dafür verantwortlich, dass das The

ma besonders für andere »schwierig«, »absurd oder weltfremd« ist, sodass die Er
klärung des eigenen Seins stark beeinflusst wird. Das »wie das für mich ist« bezieht 
sich auf Rene S.s Gefühl. Es scheint Rene S. primär nicht darum zu gehen, wer Rene 
S. ist, sondern wie »das« für Rene S. ist. Und »das« scheint mehr als eine »Hormon
sache« zu sein, nämlich auch ein Gefühl, das damit in Verbindung steht. 

Rene S. lässt in der Erzählung die eigene geschlechtliche Verortung einerseits 
unbenannt und macht sie andererseits durch die Abgrenzung zu binären Geschlech
terverständnissen doch konkreter. Rene S. hat keine Formulierung dafür, scheiter
te auch im Gespräch mit der Mutter und kann sich durch ein »mehr« doch veror
ten. Interessanterweise ist in dieser Formulierung keine Negation enthalten. Erst 
im letzten Satz dieser zitierten Sequenz bezieht sich Rene S. allgemein auf »Leute, 
die sagen, dass sie das nicht sind«. Rene S.s Verortung bleibt in dieser allgemeinen 
Formulierung unklar, deutet lediglich in die Richtung jener Verortung, die jeden
falls »mehr« als eine bloße Verneinung (»nicht«) umfasst. Ein Coming-In und Co
ming-Out gelang dadurch nicht vollständig. Und doch war es Rene S. offensichtlich 
möglich, in diesem Grenzbereich binärer und nicht-binärer Körper und Identitäten 
zu erzählen und zu suchen, indem Rene S. eine kritische Position gegenüber gesell
schaftlichen Strukturen einnahm und Wissen durch eine Tagung erlangte, in der 
Rene S. auf inter* Personen traf und daher (zumindest) weiß, dass es »mehr« gibt, 
ohne es konkreter ausformulieren zu können. 

Die beschriebene Unsichtbarkeit in der Gesellschaft wird auch in Rene S.s Erklä
rung und Sprache deutlich und endete in einer Beziehungslücke zur Mutter: Rene 
S. kam bei der Mutter nicht an und wurde in dem »mehr« nicht mehr verstanden. 

Die Herstellung einer Ordnung durch das Ausblenden von »mehr« 
Andrea A.s Erzählung über den Zweifel an ihrer geschlechtlichen Identität und Ge
spräche mit der Mutter schließt an jene von Rene S. an. In dieser Sequenz wird die 
Herstellung einer Ordnung durch die Mutter auf Kosten empathischer Reaktionen 
und von Beziehung noch deutlicher. 

Ahm (2) Ja::. Meine Mama kommt einigermaßen damit klar und (3) obs ganz da

mit kl- (1) also ((klatscht auf den Oberschenkel)) ja. also. (2) Es ist sicher nichts, 
was sie sich für ihr Tochter gewünscht hat, aber ahm (3) Im Sommer hat sie dann 
einmal gesagt, na. sie- (2) sie versteht jetzt nicht warum ich quasi so ein bissl (2) 
ahm (5) warum ich ein bissl (1) ah (2) an- an meiner Identität zweifle. Ich bin ja 
doch ihr kleines Mädl, und i brauch ja nicht zweifeln und das passt schon so (I: 
mhm) (Andrea A., 11/47–53) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Die Formulierung »Tochter« markiert ein klar weiblich verortetes Subjekt innerhalb 
normativer Familienbilder. »Ihre Tochter« kann auch als Distanz zur Andrea A.s Ver
ortung gelesen werden. Die Mutter schien »einigermaßen« damit klarzukommen, 
da »ihr kleines Mädl« eben die Tochter blieb. Andrea A.s »bisschen« Zweifel an der 
Identität führte zum Versuch der Mutter, eine Normalität bzw. eine Ordnung für 
die Tochter und für sich selbst als Mutter einer Tochter herzustellen. »Ihr kleines 
Mädl« ist zwar weiblich markiert, aber keine (erwachsene) Frau, die Andrea A. zu 
dieser Zeit bereits war. Die Aussage der Mutter könnte als Rückblick auf die Kindheit 
gelesen werden, die einerseits Bedauern, andererseits auch einen Verweis auf die 
Beständigkeit (»war immer schon so«) des Geschlechts ausdrücken könnte. Die Er
zählung deutet möglicherweise darauf hin, dass die Mutter Schwierigkeiten hatte, 
Andrea A. im Jetzt wahrzunehmen, und durch den Rückblick anderes auszublenden 
versucht. »Einigermaßen damit klar« verweist auf Unsicherheiten und Schwierig
keiten, die aber nicht konkreter benannt werden, sondern sehr rasch in der Erzäh
lung durch Normalitätsherstellung (»passt schon so«) überdeckt werden. Gespräche 
über Fragen, die für Andrea A. bestehen, können auch hier bei der Mutter nicht auf 
Verständnis stoßen (wie bereits Rene S. durch die Formulierungen »Ankommen« 
und »mehr« darzustellen versuchte). 

Konflikte austragen (können) 
Im nachfolgenden Interview-Ausschnitt berichtet Sasha B. von einer Lebensphase, 
in der das Tabu nach und nach von Sasha B. und der Mutter aufgebrochen werden 
konnte und sich damit Möglichkeiten, in eine Auseinandersetzung mit der Mutter 
zu gehen, eröffneten. Es scheint, dass Konflikte bzw. ein Besprechen des Themas 
hier, kontrastierend zu den anderen biografischen Erzählungen, von beiden Seiten 
tragbar und damit möglich gewesen sind: 

Also meine Mutter hat mir das erst (1) immer (1) so nach und nach habe ich dann 
praktisch in den letzten Jahren erfahren, was meine Mutter eigentlich alles schon 
gewusst hat und was da schon alles passiert ist, wie ich klein war und so. Also das 
hat’s auch gar nicht geschafft, dass sie mir das gleich sagt. (I: Ok.) Das war bei ihr 
auch, weißt? (1) so weggestellt irgendwo irgendwie. (1) dass es erst so nach und 
nach irgendwie gekommen ist die letzten Jahre sozusagen. (I: Mhm.) und da hab 
ich eh teilweise dann (1) da ist so die Wut bei mir raufgekommen, weil, weil, (1) 
einfach. Wie kannst du das machen? Wie kannst du nicht mit mir drüber reden, 
einfach so? (I: Ja.) U::nd dann haben wir irgendwie arge Szenen gehabt ((lacht)) 
teilweise. (Sasha B., 10/28–47) 

Die Beschreibung »weggestellt« erinnert auch an die Erzählungen über das Verhal
ten der Mütter von Rene S. und Andrea A. Sasha B. erläutert die eigene Positionie
rung im Aushandeln vergangener Tabusierungen anhand einer direkt zitierten Fra

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 173 

ge an die Mutter. Die Szenen werden als »teilweise« »arg« beschrieben, waren aber 
offensichtlich möglich und konnten in den letzten Jahren offen ausgetragen wer
den. Darauf deuten auch die Erzählungen über die Perspektive der Mutter und ihre 
Schwierigkeiten hin, die für Sasha B. zu verstehen und damit in die Erzählung inte
grierbar sind. Sasha B.s Erzählung bewegt sich in einer Ambivalenz zwischen Ver
ständnis für und unfassbarer Wut auf das Verhalten der Mutter. In diesem Sinne 
könnte auch das abschließende Lachen der Sequenz verstanden werden. Deutlich 
werden daran sowohl aufgestaute Emotionen bei Sasha B. durch diese Verheim
lichungen und Tabuisierung als auch die Hilflosigkeit und Überforderung (»nicht 
geschafft«) der Mutter, mit dem Thema anders umzugehen (»weggestellt irgendwo 
irgendwie«). Die Möglichkeit, Konflikte auszutragen, ist auf eine (späte) Offenheit 
der Mutter zurückzuführen. Sasha B.s Biografie hebt sich von Rene S.s und Andrea 
A.s Biografien insofern ab, dass Sasha B. das Wissen der Mutter bis zur Jugend ver
heimlicht wurde. Rene S.s und Andrea A.s Mütter hatten zuvor keine Kenntnis über 
die Intergeschlechtlichkeit ihrer Kinder. Entsprechend kann der hier beschriebene 
Konflikt bei Rene S. und Andrea A. so auch nicht bestehen. Trotzdem oder vielleicht 
gerade wegen dieses Umstands und der massiven biografischen Erschütterung für 
die Familie durch den Suizidversuch gelang es Sasha B. und der Mutter, in einer 
deutlich größeren Offenheit über Geschehnisse und Erfahrungen zu sprechen, die 
beispielsweise bei den anderen Erzähler*innen fehlte. 

»Glück«, wenn Eltern damit klarkommen 
Auf Sasha B.s Erzählung über auch »arge« Konflikte mit der Mutter folgt unmittel
bar eine Erzählung über das »Glück« mit den Eltern. Diese Spannung und Ambi
valenz bildet Sasha B. in der fortlaufenden Erzählung ab: Einerseits bestehen eine 
große Wut und Verzweiflung über eine von Verheimlichungen geprägte elterliche 
Beziehung, andererseits zeigt sich auch Verständnis aufgrund des Wissens über die 
Verstrickung in heteronormativen Machtverhältnissen. 

Aber ich hab halt trotzdem irgendwie das Glück, dass meine (1) Eltern. Irgendwie 
(2) also jetzt mittlerweile. also voll offen damit umgehen können auch. und so 
und mich voll unterstützen einfach. U:::nd (1) also wos können. Und (1) das ist. 
da hab ich echt voll das Glück, weil es gibt ja viele, die dann (1) sich abwenden 
oder so. (1) wenn das Kind dann irgendwie (1) aktiv wird oder so. da gibt es ganz 
viele, gerade bei Intersexmenschen oder auch Trans oder was weiß ich. (I: Ja.) 
dass die Eltern dann mit dem nicht klar kommen. (1) Also da hab ich echt ein 
Glück. (Sasha B., 11/3–13) 

»Glück« impliziert etwas Besonderes, Seltenes, »irgendwie« etwas Zufälliges. Sasha 
B. bezieht sich auf Wissen über inter* und trans Menschen, die Abwendung durch 
die Eltern erfahren, und erlebte selbst die Unterstützung und Offenheit der eige

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

nen Eltern dazu kontrastierend als echtes Glück. Offenbar kann nicht vorausgesetzt 
werden, dass Eltern das Kind so annehmen bzw. »damit klarkommen«. Die Un
terstützung und Offenheit, die sonst Eltern-Kind-Beziehungen normierend zuge
schrieben wird, darf in Bezug auf Brüche heteronormativer Geschlechtsentwicklun
gen nicht vorausgesetzt werden. Wenn dies doch möglich ist, besteht »echt voll das 
Glück«. Diese Passage macht auch das Risiko des darüber Sprechens intergeschlechtli
cher Menschen in der Familie deutlich. Sasha B. spricht dabei vom »aktiv«-werden, 
das auf ein Spannungsfeld verweist: Positiv gelesen, löst Aktivität die Passivität bzw. 
das Schweigen ab und bietet widerständige Handlungswege; gleichzeitig ist der so
ziale familiäre Ort und die Rolle als angenommenes Kind dadurch gefährdet. 

Die Spannung zwischen Beziehungserhalt und Selbstbestimmung 
In Kris M.s biografischer Erzählung wird nicht ganz klar, ob und in welcher Form 
sie in der Familie ein Coming-Out vollzog. Deutlich wird jedenfalls auch hier die 
Spannung zwischen den eigenen Bedürfnissen und jenen der Familie: 

und ich glaube, (1) ich möchte niemanden weh tun und so. und. a::h. zurück ge

hen als Bub, vielleicht, das würde nimmer gehen. (I: Ja) Also. ich finde, ich hab das 
(1) ich hab das davor lange gemacht. also mit meiner Mama. (Kris M., 26/47–49) 

Die Formulierung »niemanden« ist allumfassend und vermutlich so zu erklären, 
dass Kris M. nach ihrer langen Geschichte der Geschlechterinszenierung »als« Bub 
sehr bewusst ist, welche tragende Rolle das Geschlecht im Alltag spielt und mit wie 
vielen (familiären) Erwartungen und Bedürfnissen sie diesbezüglich konfrontiert 
ist. Kris M. berichtet immer wieder von einer liebevollen Familie, die sie »als Bub« 
schützen wollte. Und doch kann Kris M. nun »nicht mehr zurück«. Das Schauspiel 
als Bub »würde nicht mehr gehen« und impliziert einen langen und mühsamen 
Weg. Die Erwähnung »mit meiner Mama« bezieht sich vermutlich auf die Zeit 
vor dem Tod der Mutter. Den Bruch mit einer normierenden Ordnung denkt Kris 
M. in der Familie als einen, der Schmerz bzw. Leid verursachen könnte (»möchte 
niemanden weh tun«). Sie brach mit einer familiären Ordnung von »zwei Buben«, 
die für Kris M. nicht mehr zu halten war. Damit setzte sie selbstermächtigend 
und doch voller Spannung dem Wunsch nach einer guten Beziehung eine sehr 
selbstbestimmte Grenze und alternative Handlung. Diese scheint allerdings erst 
nach dem Tod der Mutter und nach dem Auszug von zuhause möglich geworden zu 
sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 175 

1.4.3 Selbstbestimmung des Tabus 

In der Adoleszenz bzw. im jungen Erwachsenenalter waren für einige meiner In
terviewpartner*innen Gespräche mit der Familie zwar leichter möglich, oft wurden 
diese aber selbstbestimmt verneint. 

Also, dann hab ich gesagt (1) einfach, niemand darf das erfahren und so (1) erst 
wenn ich bereit bin, sozusagen, dafür. (I: Mhm) Und, ja. Im Geheimnisse behalten 
waren’s eh recht gut meine Eltern ((lacht)) (Sasha B., 8/29–9/4) 

Sasha B. führte ein langes Tabu und Schweigen der Eltern fort. Der entscheidende 
Unterschied ist, dass Sasha B. selbst bestimmte, ob darüber gesprochen wird und 
wann und damit das Sprechen darüber selbst reguliert und nicht mehr nur passive*r 
Passagier*in der eigenen Leidensgeschichte ist. Es ist ein Emanzipationsprozess, 
der durch eine erste Phase der Kontrolle des Tabus eingeleitet wird. 

Ähnlich ist es bei Andrea A., die »in letzter Zeit, hin und wieder« mit der Mutter 
darüber sprach. In der nachfolgenden Passage taucht mehrmals ein »Jetzt« auf, das 
eine Kontrasterzählung zur Zeit davor markiert. 

Meine Mama hab ich eben. jetzt. in letzter Zeit, hin und wieder mal gefragt ob sie 
das:: (1) davor schon gewusst hat. sie hat eben nein gesagt. ((atmet ein)) (4) Ahm. 
Ich rede nicht gern drüber, wenns nicht von mir angeschnitten wird. (I: mhm) Also 
ich mags irgendwie nicht, wenn meine Mama jetzt anfangt mit dem Thema, weil 
(2) ich weiß nicht. ich finds irgendwie ungut. (I: mhm) Weils irgendwie doch mein 
Thema ist und wenn ich jetzt grad irgendwie keine Lust hab drüber zu reden, 
dann will ich das ehrlich gesagt auch nicht. (I: mhm) (Andrea A., 11/36–44) 

Einerseits stellte Andrea A. nun Fragen an die Mutter, die zuvor so nicht möglich 
gewesen waren. Andererseits blieb »es« bzw. »das« weiter unausgesprochen. Es war 
aber ein Anschneiden (»angeschnitten«) des Themas möglich, in dem etwas vom In
neren bzw. Verborgenen sichtbar werden konnte. Wichtig war Andrea A., das Thema 
selbst aufzugreifen, die Kontrolle darüber zu behalten und keine (weiteren) Eingrif
fe in ihre Integrität erleben zu müssen. Bemerkenswert ist auch der Bezug auf das 
»jetzt«, wenn die Mutter mit dem Thema anfing, als wäre es schon zu spät. Zuvor 
schien es der Mutter nicht möglich gewesen zu sein, jetzt ist es Andrea A.s Thema 
(»mein Thema«), mit dem sie sich klar und selbstbestimmt abgrenzt. 

Trotz dieser Selbstbestimmung bleibt sie im Rahmen der Tabuisierung, die fort
geführt wird, bis, wie Sasha B. in der vorigen Passage sagt, »ich bereit bin«. Die
se Formulierung impliziert die Notwendigkeit einer Vorbereitung darauf, die aller
dings nun selbstbestimmt(er) möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

1.4.4 Zwischenfazit 

Anschließend an das Kapitel IV.1.3 verweist Sasha B.s Erzählung über den Suizidver
such auf die Spannung und Not, die durch jahrelange Tabuisierungs- und Norma
lisierungspraktiken innerhalb der Familie nicht mehr auszuhalten, aber auch auf
grund widerständiger und eigensinniger Körperentwicklungen nicht mehr zu ver
stecken waren. Sasha B.s Körperlichkeit wurde spätestens mit dem Eintreten der 
Pubertät (durch Bartwuchs und Stimmbruch) hör- und sichtbar zu einer Projek
tionsfläche des Tabus, sodass Sasha B. ein Problem für die Familie rekonstruiert. 
Deutlich wurde nämlich auch, dass es dabei nicht nur um die eigenen Probleme mit 
dem Anderssein ging, sondern auch um die Angst vor den Problemen, die Sasha B. 
durch die körperliche Anwesenheit in der Familie anrichten könnte. Sasha B.s Be
richt über den Suizidversuch verdeutlicht die Ausweglosigkeit, den Eigensinn des 
Körpers mit einer binären starren Geschlechterordnung in ein akzeptables Verhält
nis zu bringen. Der Tabubruch konnte nicht über die »Lippen gebracht« werden. Es 
erforderte einen Brief in Verbindung mit einem Suizidversuch, der vor einer unmit
telbaren und direkten Auseinandersetzung schützte. Anhand dieser Erzählung wer
den normative Vorstellungen und Verständnisse von Geschlecht(skörp)erordnun
gen in all ihrer Gewalt und Mächtigkeit sichtbar. Normative Konzepte einer hete
rosexuellen »Normalfamilie« (Riegel 2021, S. 100) sind im Anschluss an meine Stu
die insofern zu erweitern, dass Kinder einen eindeutig weiblich oder männlich ge
lesenen Geschlechtskörper und einen damit verbundenen Mädchen- oder Jungen- 
Subjektstatus aufzuweisen haben, um als intelligibler Teil der Familie zu gelten. 
Über vielfältige Normalisierungs- und Tabuisierungsprozesse wird dem Konzept 
der »Normalfamilie« von allen Familienmitgliedern zugearbeitet. Erst massive bio
grafische Erschütterungen wie der Suizidversuch von Sasha B. bieten die Möglich
keit für ein innerfamiliäres offeneres Sprechen. Diese Möglichkeit muss allerdings 
als Glücksfall bewertet werden. 

Selbst wenn Intergeschlechtlichkeit in Form von Diagnosen in medizinischen 
Kontexten benannt werden konnte, zeigt sich, dass auch dies kein offenes Spre
chen in der Familie ermöglichte. Vielmehr werden die eigene Hilflosigkeit und 
Überforderung der Eltern, mit ihren Kindern in ein offenes Gespräch zu gehen, 
durch Besonderungen, normalisierende Beruhigungen, Umgehungen und Ver
drängungen deutlich. Körper und Praktiken, die auf einen Bruch heteronormativer 
Diskurse verweisen, müssen selbst in der Familie »ent_erwähnt« (Hornscheidt 
2012, S. 152f.) bleiben. Wenn, wie bei Sasha B. zu einem späteren Zeitpunkt, ein 
offeneres Sprechen doch möglich wurde, wird an den Schilderungen über die 
Konflikte ersichtlich, wie sehr das elterliche Verhalten als spannungsreich und 
komplex bewertet wird: einerseits kam eine große Wut und Verzweiflung über die 
individuelle belastete Eltern-Kind-Beziehung auf, andererseits musste das Wissen 
über omnirelevante gesellschaftliche Strukturen und Machtverhältnisse berück

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 177 

sichtigt und die Tabuisierung gar als liebend und schützend bewertet werden. Dies 
bestätigt sich vor allem in Formulierungen des »Glück-Habens« oder beruhigenden 
Normalisierungspraktiken zur Herstellung einer Ordnung und die Ermöglichung 
von Intelligibilität (beispielsweise als »Mädl«). Auch Rene S.s Schilderungen über 
das »nicht ganz Ankommen« bei der Mutter verdeutlichen einerseits Rene S.s 
Bewusstsein von den gesellschaftlichen Strukturen, die das Verstehen der Mutter 
beschränkten, und andererseits auch die eigene sprachliche Begrenztheit einer 
Ausformulierung der »Sache«. Kris M.s Erzählung über die Ambivalenz, »nicht 
weh tun zu wollen«, bekräftigt die Angst vor verursachten Problemen durch das 
Anderssein, aber auch die Unmöglichkeit, auf Dauer die familiären Normalisie
rungsdiskurse zu ertragen bzw. weiterzuführen. Generell wird ein großes Risiko 
des ›Darüber-Sprechens‹ deutlich. 

Die Mutter wird überwiegend als die wichtigste Bezugsperson dargestellt und 
ihr wird auch am ehesten eine Sprecher*innenrolle in der Familie zugetraut. Durch 
die Wortwahl der Erzähler*innen, wie »versucht« oder »konnte nicht« ist ein Wunsch 
nach einem Ansprechen nicht nur durch die Personen selbst, sondern auch durch Familien
mitglieder erkennbar. Die selbstbestimmte Kontrolle über das Sprechen war lange 
nicht möglich und fand erst im Jugend- bzw. jungen Erwachsenenalter, meist nach 
einer ersten Thematisierung über Diagnosen, erste Möglichkeitsräume. Diese ge
stalteten sich in Form einer selbstbestimmten Übernahme des »eigenen Themas« in 
Abgrenzung zu den Eltern und können als eine bedeutende erste einleitende Pha
se eines Emanzipationsprozesses gelesen werden. Bei genauerer Betrachtung fin
den sich immer wieder Versuche des eigenen Ansprechens und auch Gelegenheiten 
für Familienmitglieder, Gespräche einzuleiten. Und doch blieben die Versuche oft 
erfolglos, weil der Bezug auf binäre Geschlechterordnungen beschränkt blieb und 
als Ordnungs- und Stabilisierungsversuch der Eltern gedeutet werden kann. Be
sonders an Rene S.s Beschreibung wird deutlich, dass es nicht nur um die Varia
tionen der Geschlechtsmerkmale selbst ging, sondern auch um eine Gefühlsebe
ne, »wie« die »Sache« für Rene S. ist. So fehlten nicht nur Begriffe und Formulierungen 
jenseits einer pathologisierenden Sprache, sondern komplexe Ebenen von Beziehun
gen, Gefühlen, Identität und Körper wurden deutlich, die schwer zu fassen sind und ei
ne intensive Suchbewegung (auch in Form eines Coming-Ins) erfordern. Elterliche 
Stabilisierungsversuche innerhalb dieser Suchbewegungen werden als wenig hilf
reich beschrieben. Die Grenzen des Verständnisses und der Empathie erklären die 
Erzähler*innen durch gesellschaftliche heteronormative Strukturen, die Schuldzu
weisungen an die Eltern kaum zulassen. 

Die Erzähler*innen sind sich aber auch generell der gesellschaftlichen hetero
normativen Grenzen sehr bewusst, sodass die Fortführung des Tabus »als mein The

ma« weiterhin erforderlich ist. Es wird deutlich, dass der Anspruch auf »mein The

ma« überwiegend in einer Abgrenzung zur bisherigen Fremdbestimmung bestand 
und weniger konkret ausformuliert werden konnte, wie Rene S.s Erzählung über die 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Formulierung eines »Mehr« als nur »eine Hormonsache« verdeutlicht. Die Vorberei
tung eines Coming-Outs erforderte viel Zeit und Schutz durch die Familie, die nun 
nicht mehr als tabueinführend und -leitend verstanden wird, sondern als Mitwisserin 
Schutz gewähren soll, indem sie das Tabu aufrechterhielt. 

Letztlich gelingt den Erzähler*innen aber ein Sprechen, das schon in der Be
reitschaft, mir ein Interview oder eine schriftliche Antwort zu geben, deutlich wird. 
Wie sie allerdings unter diesen Voraussetzungen ihr Selbst in familiären Kontexten 
konstruieren, werde ich im nächsten Kapitel beleuchten. 

1.5 Selbstkonstruktionen in der biografischen Erzählung 

Vor dem Hintergrund der rekonstruierten Erfahrungsberichte werden nachfolgend 
Selbstkonstruktionen und -positionierungen in der Familie analysiert. Dabei stehen 
sowohl sprachliche Konstruktionen als auch Berichte über (Geschlechts-)Körperre
präsentationen im Fokus. 

1.5.1 Geschlechterkonstruktionen 

Geschlechterkonstruktionen sind in den biografischen Erzählungen der interge
schlechtlichen Personen besonders hervorgehoben. Oft wird schon der Beginn 
einer biografischen Erzählung dafür genutzt, die eigene geschlechtliche Verortung 
und das geschlechtliche Werden zu thematisieren. Einerseits sind die biografischen 
Erzählungen als Legitimation einer plausiblen inter*Geschichte zu lesen, in der 
normative Diskurse über eine Normalbiografie wirksam sind, andererseits eröffnet 
diese biografische Selbstthematisierung über das geschlechtliche Werden in der 
Familie Möglichkeitsräume für widerständige bzw. subversive intergeschlechtliche 
Subjektkonstruktionen. Dies zeigt sich (in unterschiedlicher Ausprägung) anhand 
der folgenden biografischen Selbstthematisierungen. 

»Verpatzter Bub« 
Ok. A:::::h Ich bin aufgewachsen mit ahm (2) zwei Burschen gemeinsam. Also 
mein Cousin war eigentlich gleich alt wie ich, (I: Mhm.) wenige Monate jünger. 
M::: Dann (1) von meiner Mutter eine Freundin die hat auch ein Monat vor meiner 
Mutter eben das Kind gekriegt, das war auch ein Bursch. Also wir waren dann ei

gentlich drei Kinder. Und zwei davon Burschen und ich. (I: Mhm.) Ein verpatzter 
Bub @quasi@. (I: @hm@) a:::h und ahm. J:::a, jetzt hab ich eigentlich viel mit de

nen gemacht, mit denen als Kind schon Fußball gespielt und alles, war dann im 
Fußballverein relativ früh. Also ich glaub- sicher mit sechs Jahren bin ich in den 
Fußballverein. Ah::m da warn, glaub ich drei andere Mädls auch. Ahm (1) Nach 
und nach haben die immer mehr aufgehört, bis elf glaub ich, ((atmet ein)) °dann 
hab ich auch° aufgehört. Ahm, ja. Im Kindergarten wars dann eigentlich immer 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 179 

so, (1) dass a:::h dass ich eben auch viel mit dieser Burschengruppe zusammen 
war u::nd eher weniger mit den Puppen gespielt hab, und um das jetzt quasi (1) 
ähm. stereotyp (2) ahm °aufzuführen° (I: mhm) Ahm (2) Bin eher mehr auf die 
Bäume gekraxelt und hab mit den Burschen Fußball gespielt und hab eher sel

ten in der Puppenecke gespielt. (Andrea A., 1/26–2/8) 

Andrea A. inszeniert sich in dieser Erzählung in Abgrenzung von »zwei Burschen« 
als ein vorerst geschlechtunbestimmtes »Ich«. Weder spricht sie von einem »Wir« als 
drei Burschen, noch von zwei Burschen und ich als Mädl. Andrea A. versucht mittels 
dieser Erzählung, Hinweise auf eine inter*Geschichte zu geben sowie auf eine frühe 
Sozialisation unter Burschen. 

»Verpatzter Bub« markiert einen Buben, der nicht ganz passt bzw. Unordnung 
erzeugt. Die Formulierung deutet jedenfalls auf ein »Verpatzen« der Eindeutigkeit 
als Mädchen, aber auch als Junge hin. Möglicherweise dient die Erzählung mit den 
zwei Burschen auch dazu, burschenhaftes Verhalten und Interesse zu erläutern. Ob
wohl sie nämlich mit Jungs aufgewachsen ist und »viel mit denen macht«, orientier
te sie sich beim Fußball an entscheidenden Momenten an den Mädchen: Wenn alle 
Mädls aufhören, »hab ich auch aufgehört«. 

Andrea A. zeigt eine Reflektiertheit und ein Bewusstsein von Geschlechterste
reotypen. Eine eigene Bezugnahme darauf scheint für die Erzählung wichtig zu 
sein. Die Tatsache, dass für sie Puppen weniger interessant waren, als Fußball zu 
spielen und auf Bäume zu klettern, sagt nichts über ihr Geschlecht aus, aber sehr 
viel über einen Geschlechterdiskurs, in dem Kinder schon sehr früh eingeordnet 
werden. Es wäre nicht verwunderlich, wenn Andrea A. als Kind mehrmals als 
»verpatzter Bub« mit fehlendem Interesse an Puppen im familiären Umfeld be
schrieben worden wäre. Der Hinweis, »selten in der Puppenecke gespielt« zu haben 
und stattdessen »mit den Burschen Fußball« gespielt zu haben, ist ein Versuch, 
eine Abgrenzung zum Subjekt Mädchen darzustellen, die durch das soziale Umfeld 
und das eigene Verhalten Geschlechternormen irritiert. Auch wenn die Interge
schlechtlichkeit in diesem Zeitraum noch nicht bekannt war, ist sie bereits in dieser 
Anfangserzählung eingeschrieben und strukturiert den weiteren biografischen 
Verlauf des Interviews. 

»Keine Frage, dass ich genauso Mädchen bin« 
In den nachfolgenden zwei Erzählausschnitten macht Alexis W. eine bedeutende 
Differenz auf, die sich in einer Altersbeschreibung ausdrückt. Alexis W. schreibt am 
Beginn (im zweiten Satz) des Schreibaufrufs: 

Geboren 19xx als zweites von zwei Kindern, war bis zu meinem 16. Lebensjahr 
keine Frage, dass ich eine der zwei Töchter der Familie bin. (Alexis W., 2/5) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Im Verlauf der Erzählung taucht jedoch noch ein anderes Lebensalter auf, in dem 
die weibliche Subjektposition noch nicht infrage gestellt worden ist. 

Bis zum Alter von zirka zwölf Jahren war für mich keine Frage, dass ich genauso 
Mädchen bin wie meine Schwester und alle anderen Mädchen in meinem Um

feld. Zwar fühlte ich mich oft »gröber« und »klobiger« als die anderen Mädchen, 
raufte auch mal mit den Jungen und war in keiner Hinsicht ein »zartes« und »fei

nes« Geschöpf, andererseits spielte ich mit Hingabe und sehr lang mit meinen 
Puppen, bastelte gern und ausgiebig – und interessierte mich wenig für Sport, 
Technik, Lego, Autos, Bauen o. ä., sodass zumindest äusserlich mein Geschlecht 
keine Frage war. (Alexis W., 3/8–12) 

Entgegen der Anfangserzählung von Alexis W., in der sie sich als »Tochter« beschrieb 
und dies bis zum sechzehnten Lebensjahr keine Frage gewesen sei, taucht hier schon 
das Alter von zwölf Jahren auf. Alexis W. differenziert also zwischen einer Frage »für 
mich« und die »der Familie«. Zeitlich besteht hier eine Differenz von vier Jahren. 
Wie im Kapitel IV.2 zur Schulzeit noch näher ausgeführt werden wird, entdeckte Al
exis W. mit zwölf Jahren ein Anderssein der eigenen (Geschlechts-)Körperbeschaf
fenheit. Bis dahin beschreibt sich Alexis W. also in der eigenen Wahrnehmung als 
»genauso Mädchen«. Alexis W. unterscheidet nicht nur in der Altersbeschreibung, 
sondern auch in der Selbstdarstellung als weibliches Subjekt »Tochter« und »Mäd
chen«. Die Tochter bleibt Alexis W. ohne Frage bis zum sechzehnten Lebensjahr. Die 
Frage, ob Alexis W. ein Mädchen ist, tauchte bereits früher auf. Damit verdeutlicht 
Alexis W. Subjektpositionen, die innerhalb einer weiblichen Subjektverortung un
terschiedliche (sprachliche) Positionierungen enthalten. So war die eigene Subjekt
position als Mädchen bereits infrage gestellt, während sie (bis zur Diagnose) in der 
Familie als Tochter stabil blieb. 

Trotz des hier beschriebenen nicht-normentsprechenden Verhaltens und Kör
pers, musste das eigene Passing für Alexis W. als »Mädchen« und »Tochter« nicht 
infrage gestellt werden. Obwohl Alexis W. sich also als »gröber und klobiger« als die 
anderen Mädchen fühlte und das Raufen mit Jungs hervortrat, schien das Puppen
spiel, das Basteln und das Desinteresse an Sport, Technik, Lego, Autos und Bauen 
ausreichend zu sein, um »äußerlich« als Mädchen zu gelten. Bis zwölf Jahre war ei
ne sichere intelligible Position für Alexis W. möglich, da sie trotz eines klobigeren 
und gröberen Fühlens einer weiblichen Körper-Passung entsprach, die nicht hin
terfragt werden musste. Verschiebungen normentsprechenden Verhaltens als Mäd
chen und des Mädchen-Körpers werden zwar markiert, aber auch als problemlos 
für einen unhinterfragten Subjektstatus als Mädchen dargestellt. Alexis W. verweist 
darauf, dass dies »zumindest äußerlich« möglich war. Die eigene Körperwahrneh
mung »fühlte« Alexis W. bereits früher als »anders«, was allerdings nicht mit einer 
Infragestellung als Subjekt Mädchen einherging. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 181 

Für Andrea A. und Rene S., die wie Alexis W. erst später von ihrer Interge
schlechtlichkeit erfahren haben, ist es möglich, sich als Mädchen in der Erzählung 
zu positionieren. Dennoch blieb eine beschriebene Ambivalenz zwischen Norm und 
Abweichung bestehen (vgl. dazu auch Zehnder 2010, S. 241), sodass Hinweise auf 
die Intergeschlechtlichkeit gegeben werden, die in die Biografie eingebaut werden 
müssen (vgl. dazu auch Dausien & Mecheril 2006 oder Gregor 2015). 

Sasha B. und Kris M. hingegen, bei denen sogenannte ›primäre Geschlechts
merkmale‹ von Beginn an nicht der Norm entsprachen, konstruierten auch von 
Beginn an ein Anderssein hinsichtlich der Geschlechterkonstruktion (vgl. Kapitel 
IV.1.2.1). 

Kind mit männlichem Geschlechtseintrag 
Kris M. differenziert zu Beginn ihrer Erzählung zwischen »Kind« und »Geschlecht« 
und negiert damit auch die Selbstbezeichnungen »Junge« und »Mädchen«: 

Äh (1) aufgewachsen bin ich als Kind und mein Geschlecht war männlich einge

tragen. (Kris M., 3/32–33) 

Das Geschlecht wird zwar als »mein« Geschlecht markiert, bleibt aber als Eintrag 
wie ein formaler Akt in der Erzählung hervorgehoben. Relevant ist das Aufwachsen 
als »Kind«. »Mein Geschlecht« ist in dieser Form der Erzählung eher mit Einträgen 
wie solchen über meinen Wohnsitz oder meinen Beruf zu vergleichen. Das Kindsein 
steht für Kris M. im Vordergrund, der Geschlechtseintrag als formaler Akt. 

Ahm (1) also. Meine Eltern haben mir (1) ein Bubengewand angezogen, (1) also 
vielleicht als Baby als ein Mädl, (1) aber (1) das weiß ich leider nicht (2) ich hab 
nur so Bilder gesehen, wie ich so drei vier Jahre alt war und wie sie mich so als 
Bub angezogen haben. (Kris M., 23/34–36) 

Nicht nur in dieser Passage markiert Kris M. in den Erzählungen den Konstrukti
onscharakter von Geschlecht deutlich. Das »Bubengewand« wurde Kris M. angezo
gen. »Als Bub« oder »als Mädl« hatte Kris M. ihre Rolle zu erfüllen. Das Bubenge
wand gilt als Gendermarker, an dem sich Kris M. zwar zu orientieren versuchte. 
Es bleiben aber über die biografische Erzählung hinweg Formulierungen eines »als« 
anstelle eines Seins prägnant. Kris M. »ist« weder ein Bub noch ein Mädchen. Das 
Gewand legte fest, ob Kris M. sich »als« Bub oder Mädchen präsentierte. Kris M. 
blieb ein Kind mit einer Maskerade bzw. einem Kostüm, dem Bubengewand. Und 
doch scheinen der Eintrag und die Kleidung mehr als eine Nebensache zu sein. So 
erschien es auch notwendig, Kris M. Fotos über die ersten Lebensjahre vorzuent
halten, um mit dem Eintrag das männliche Geschlecht abzusichern (vgl. dazu auch 
Kapitel IV.1.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

»Irgendwie anders« 
Sasha B. versucht in folgender Sequenz, den biografischen Verlauf der eigenen Ge
schlechtlichkeit dazustellen: 

(…) und war als Kind immer sehr burschikos immer. Eigentlich. So bis zur Puber

tät, wo ich gemerkt habe, mah, ich bin so anders, dass ich dann versucht habe, 
sehr in das Männliche (1) äh (1) sehr in das Weibliche. Zu gehen, sozusagen. (I: 
Mhm) So mit elf, zwölf hat das angefangen. Davor war ich immer eher so ein Bub. 
A::hm. Auch von meinen Aktivitäten und so. sag ich mal (1) also:: ((atmet durch)) 
(10 sec. Pause) und (1) ja. Nein! Obwohl, (1) Also beides! ((lacht)) Keine Ahnung. 
(Sasha B., 6/11–19) 

Sasha B. führt die Erzählung ebenso wie Kris M. mit »als Kind« ein, das hier auch als 
zeitliche Setzung (als Zeit vor der Pubertät) zu lesen ist. Trotzdem spricht Sasha B. 
nicht von der Kindheit, sondern setzt ein geschlechtsneutrales Subjekt »Kind« vor
an, das nur über eine Eigenschaft (»immer sehr burschikos«) beschrieben wird. Der 
Ausdruck »burschikos« markiert eine Eigenschaft, die männlich gelesen, aber den
noch Mädchen zugeschrieben wird. Interessant an dem gewählten Begriff »burschi
kos« ist, dass Sasha B. sich zwar an den zwei Möglichkeitsbedingungen (männlich – 
weiblich) sprachlich orientiert, diese aber auch aufbricht. Das burschikose Mädchen 
enthält einen Widerspruch in sich, der aber sprachlich funktioniert und innerhalb 
der Zweigeschlechterordnung als Subjekt durchaus positiv besetzt10 und als Subjekt 
anerkannt bleibt. 

Der beschriebene Versuch, mehr ins Weibliche zu gehen, setzte mit dem Eintre
ten der Pubertät ein, in der Sasha B. Gefahr lief, den Subjektstatus als Mädchen zu 
verlieren. Der Eindruck einer recht unproblematischen Zeit, in der Sasha B. als Kind 
»immer eher so ein Bub« bzw. »burschikos« gewesen war, wurde nun zu einem ak
tiven Versuch, »sehr ins Weibliche zu gehen«. Hier bezieht sich das Anderssein also 
auf den Körper, der sich in der Pubertät veränderte und zu einem anderen als dem 
der anderer Mädchen wurde. Dies erlaubte Sasha B. nicht weiter Verhalten und Ei
genschaften an sich, wie burschikos oder »eher so ein Bub«, an den Tag zu legen. 
Erst als sich der Körper in der Pubertät »so anders« entwickelte, erforderte die ge
schlechtliche Anrufung als Mädchen ein aktives Zuarbeiten. Das Mädchen-Sein, das 
Sasha B. mit dem Versuch »sehr in das Weibliche gehen« beschreibt, verlangte nun 
bewusste aktive performative Handlungen. Die Formulierung »davor war ich eher 
so ein Bub« markiert einen Zeitraum als Kind, das geschlechtlich zwar klassifiziert 

10 Dabei soll nicht unerwähnt bleiben, dass die Formulierung »burschikos« für Mädchen po

sitiv konnotiert bleiben kann, während ein »mädchenhafter« Junge überwiegend negative 
Konnotationen einschließt (die aus einer weiterhin bestehenden hierarchischen und asym

metrischen Ordnung zwischen Männlichkeit und Weiblichkeit resultiert). 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 183 

wird (einen Eintrag erhält), der Kindskörper und das Subjekt Mädchen sich aber 
auch widerständig oder auch wie »beides« verhalten dürfen. 

Sowohl in dem Versprecher als auch in dem Versuch der biografischen Positio
nierung wird die (sprachliche) Bedingung der binären Verortung besonders deut
lich. Sasha B. versucht allerdings, genau in diesem Rahmen die Intergeschlecht
lichkeit zu markieren: als »beides«, als »Männliche äh (…) Weibliche«, als burschiko
ses Kind (und zugewiesenes Mädchen). Das Lachen am Ende sowie die Feststellung 
»keine Ahnung« führen diese Binarität im Wissen über die Intergeschlechtlichkeit 
ad absurdum, ohne dass Sasha B. sie klar benennen zu vermag. Die biografische 
Selbstthematisierung vollzieht sich in einer eigensinnigen Auseinandersetzung und 
Verschiebung einer innerhalb der binären Geschlecht(skörp)erordnung zur Verfü
gung stehenden Sprache. 

Ein weiterer sprachlicher Ausdruck, der in allen Erzählungen der Biograf*innen 
auftaucht, lautet »irgendwie anders«. Er verdeutlicht besonders die Unmöglichkeit 
zu benennen, was und wie anders »es« ist oder »ich« bin: 

Ich schwieg jahrelang, verdrängte meine Ahnungen bzw. mein Wissen, dass es 
»irgendwie anders war bei mir« (Alexis W., 3/27–29) 

Das »es« und »bei mir« kann als sprachliche Distanzierung zu einem »irgendwie 
anders«-Sein gelesen werden. Die Selbstbezeichnung bzw. Subjektivierung als 
»irgendwie anders« bleibt in dieser Formulierung aus. Eher wird »es« als etwas 
vages Anderes »bei« mir beschrieben, das Alexis W. begleitet, aber nicht gänzlich 
ausmacht. Alexis W. bezieht sich vermutlich auf die eigene Erkenntnis (»meine 
Ahnungen bzw. mein Wissen«) über einen anderen Körper als den von anderen 
Mädchen. Alexis W. schreibt aber nicht von etwas Anderem »an mir«, sondern »bei 
mir«, das auf Prozessuales und Begleitendes verweist, dabei aber vage bestimmt 
bleiben muss. 

also seit ich mich erinnern kann, weiß ich schon, dass ich irgendwie anders bin 
so, als die anderen Mädchen (Sasha B., 2/45–46) 

Sasha B. ist zwar als Mädchen aufgewachsen, beschreibt das biografische Selbst al
lerdings als »irgendwie anders«. Das Anderssein wird in Differenz zu den »anderen 
Mädchen« als Subjekt gesetzt und nicht etwa zu anderen weiblich gelesenen Kör
pern. 

Das »irgendwie anders« erhält keine positive Bezeichnung, sondern lediglich ei
ne Abweichung und Differenz. Bei genauer Betrachtung könnte aber auch die Dif
ferenz innerhalb der konstitutiven Einheit »Mädchen« gemeint sein: ein Anderssein 
unter Mädchen als Mädchen. Eine Grundlage für das Anderssein, das auch alle an
deren biografischen Erzähler*innen meiner Studie anführen, scheinen die Tabui

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

sierungs- und Normalisierungspraktiken in der Biografie zu sein, die die differente 
Wahrnehmung des Selbst undefiniert bleiben lassen. Auch in Alexis W.s Zitat finden 
sich Beschreibungen von jahrelangem Schweigen und einer verdrängten Ahnung. 
So könnte das Anderssein sich nicht nur auf eine Abweichung von der Norm bezie
hen, sondern auch auf den fehlenden Austausch, die Einsamkeit und ausbleibende 
Unterstützung. Sasha B. erzählt von einer bis zum Suizidversuch erlebten Einsam
keit. Aber auch Alexis W. macht eine Differenz von vier Jahren deutlich, in denen 
Alexis W. nicht über die eigene Beunruhigung und das Anderssein sprechen konn
te. Zwischen dem 12. und 16. Lebensjahr war es »nur« die Frage von Alexis W., die 
nicht gestellt werden konnte. Auch das gibt einen Hinweis auf ein »es« und ein »ir
gendwie anders«, deren Ausformulierungsmöglichkeiten fehl(t)en. Vieles bleibt im 
Verborgenen, »verdrängt« und »nagend«. 

Ich und meine/die Intergeschlechtlichkeit 
In den vorigen Abschnitten wurde deutlich, dass insbesondere als Kind bzw. mit ei
nem Kindskörper recht unproblematisch ein Subjektstatus als Mädchen oder Jun
ge möglich ist. Abweichungen von Geschlechternormen müssen allerdings markiert 
werden. Erzählungen über eine inter*Biografie haben Geschlechterkonstruktionen 
im Besonderen hervorzuheben, zu denen sich die erzählenden Personen als inter
geschlechtliche in Bezug setzen müssen (Geschlechterverhältnisse können nicht auf 
der Hinterbühne bleiben). So sind sie jedenfalls »irgendwie anders«, »beides«, »ver
patzt« oder »Kind mit Geschlechtseintrag«. Nun wäre es denkbar, dass die Erzäh
lungen spätestens ab dem Coming-Out als intergeschlechtliche Person im Inter
view eine subjektivierende Darstellung als inter* Person zulässt. Dem ist allerdings 
nicht so. Sasha B. beschreibt sich nur indirekt als inter*, indem Sasha B. auf Ge
schwister verweist, die »nicht intersexuell« sind und führt die biografische Erzäh
lung zu Beginn als »meine Intersexgeschichte« (Sasha B., 1/6) ein. Es ist eine Er
zählung über ein Werden, das sich mit und rund um die eigene Intergeschlecht
lichkeit vollzieht, aber nicht in einem intergeschlechtlichen Subjekt aufgeht. Inter
geschlechtlichkeit bleibt eine Eigenschaft, während eine geschlechtliche Subjekti
vierung als Frau oder Mann in der biografischen Erzählung nicht einfach so mög
lich ist. So schreibt Alexis W. etwa vom »Umgang mit meiner Intergeschlechtlich
keit« (Alexis W., 7/24). Auch diese Formulierung enthält eine Distanzierung zur ei
genen Intergeschlechtlichkeit, die keine Subjektivierung wie Frau-Sein oder Mann- 
Sein enthält. Die fehlende Sprache, das Schweigen, fehlende potenzielle Role-Mo
dels und heteronormative Strukturen prägen die Subjektivierung auf eine Weise, 
die eine positive Beschreibung als geschlechtliches Subjekt in der Biografie so nicht 
ermöglicht, weder als inter* Person noch als Frau oder Mann. Sie bewegen sich ste
tig in einer Suche zwischen binären Strukturen, Normen und rund um das tabui
sierte Es, die in einem geschlechtlichen Sein und Werden dazustellen versucht wer
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 185 

1.5.2 Körperpraktiken und Gendermarker 

Es finden sich in den Erzählungen über das Selbst auch viele Beschreibungen von 
Körperpraktiken, die als sehr bewusste Zitationen von bestimmten Geschlechter
körpern in den biografischen Erzählungen hervorgehoben werden. Auf deren Funk
tion werde ich nun näher eingehen. 

»Kleid bei Kinderfotografen« – Subjektstatus absichern 

Ahm. Ich weiß noch, einmal bei einem Schul- also, beim Kindergartenfotografen 
beim Foto, hab ich mich aber bei der Mama quasi ganz fest dazu ausgesprochen, 
dass ich heute ein Kleid anziehen will wo der Fotograf kommt (2) Ahm. Den Mo

ment hab i nu im Kopf. (Andrea A., 2/8–10) 

Der Moment, der Andrea A. in den »Kopf« kommt, scheint für sie wichtig gewesen 
zu sein. Kommt ein*e Fotograf*in in eine Bildungsinstitution, können Fotos ent
stehen, die später der Familie und Bekannten oder auch im bzw. vor dem Grup
penraum gezeigt werden. Ein Ereignis, wofür mensch sich gerne von seiner ›bes
ten Seite‹ zeigt. Das Foto wird vielleicht aufgehängt oder in die Geldtasche der El
tern geklebt, ein Bild von einem Kind(skörper), das keine verbalen Erklärungen, Ge
schlechtseinträge oder Namen transportiert. Bei Andrea A. diente das Kleid sowohl 
im Kindergarten als auch in der biografischen Erzählung als expliziter Gendermar
ker und soziale plakative Verortung als Mädchen. Andrea A. erinnert sich hier an 
einen Moment, in dem es ihr ein Anliegen war, mit dem Gendermarker »Kleid« ge
sehen zu werden und vermutlich damit auch als Mädchen soziale Anerkennung zu 
erfahren. Wenn wir uns an die Erzählung von Kris M. (vgl. Kapitel IV.1.3.3) erinnern, 
die ebenso gerne Kleider und Ohrringe tragen wollte, wurde ihr dies aus vermutlich 
demselben Grund untersagt. Die Notwendigkeit und der Wunsch, ein Kleid anzu
ziehen, sind hier ineinander verflochten. Das Kleid soll als Beweis für das Mädchen- 
Sein dienen. Dieser Aspekt war damals schon für Andrea A. als Kindergartenkind re
levant, besonders wichtig erscheint er aber für die biografische Erzählung im Inter
view, in dem der Wunsch, als Mädchen gelesen zu werden, bereits im Kindergarten 
bestand, um den Subjektstatus Mädchen durch ein solches Bild abzusichern und 
das, obwohl (»aber«) Andrea A. sonst wenig mit Puppen spielte und ein »verpatzter« 
Bub unter Jungs war. 

»Muskeln gehabt wie ein Mann« – Verkörperung ohne Sein 

ich hab auch schon viel trainiert. Und so. u::nd ah, wie ich da so Muskeln gehabt 
hab, ahm (1) habe ich dann ein bisschen so ausgeschaut. wie ich fünfzehn, sech

zehn Jahre alt war. hab ich so richtig Muskeln gehabt wie ein Mann also (2). (I: 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

mhm) Und auch meine Brust hat dann so ausgeschaut wie bei einem Mann. ich 
hab alles aufgebaut so ein bisschen. Und (2) und das hat mich auch ein bisschen 
so fühlen lassen und so. und (1) also, (1) mein Papa war ganz glücklich, ja, du 
schaust aus wie ein Mann. (I: ja) Und, ja. wie ich sechzehn war, ist mein Papa ge

kommen und sagte, kannst ein Bier haben, u::nd solche Sachen und (2) Und ja. 
also ich glaube, mein Vater wollte immer einen Bub haben. also zwei Buben. zwei 
Männer. (I: ja) (Kris M., 23/42–50) 

Kris M. setzte über die Kleidung hinaus eine Körperpraktik, die sie »aufbaut« und 
sich damit in ihren Körper einschreibt. Sie trainierte, damit ihr Körper »wie ein 
Mann« aussieht. Bemerkenswert an dieser Stelle ist auch, dass Kris M. immer noch 
von einem »wie ein Mann« und nicht von einem »Mann-Sein« spricht. Männliche 
körperliche Attribute ließen Kris M. zwar »ein bisschen so fühlen«, es bleibt aber 
der Eindruck eines Kostüms, einer Verkörperung ohne Sein. Den Vater machte dieses 
Aussehen bzw. diese Verkörperung glücklich, wobei auch in der Zitierung der Aus
sage des Vaters wiederum eine Verkleidung (»schaust aus wie«) und nicht ein Sein 
(wie etwa in der Formulierung »du bist jetzt ein Mann«) markiert. Die körperlichen 
Attribute wurden durch den Vater mit männlichem Verhalten bestärkt: dem Bier
trinken. Und auch das ist mehr als ein soziales Verhalten: Das Bier wurde getrunken 
und in Verbindung mit dem glücklichen Vater als sozial männlich gefärbtes Getränk 
einverleibt. Die von Butler beschriebene leidenschaftliche Verhaftung an sozialen 
Normen ist nicht nur über Kris M. als geschlechtliches Subjekt ersichtlich, sondern 
auch bei dem Vater, der »glücklich« ist und Kris M.s männlichem Geschlechtseintrag 
performativ zuarbeitete. Kris M. erzählt allerdings nicht nur an dieser Stelle, dass 
der Vater zwei Buben »wollte«, das nahelegt, dass er jene zwei Buben aber trotz die
ser normalisierenden Körperpraktiken und performativen Zuarbeit nicht hatte. Kris 
M. deutet damit an, trotz des Bedürfnisses und Bemühens, den formalen männ
lichen Geschlechtseintrag sozial zu erfüllen und zu verkörpern, diesem Anspruch 
nicht wirklich genügen zu können. 

»Weibliche Sachen« und Grenzen der Geschlechtskörperpraktiken 
Ähnlich wie bei Kris M. zeigten sich auch bei Rene S. Körperpraktiken, die v.a. mit 
Zugehörigkeitsgefühlen und dem Wunsch, sozial intelligibel zu sein, verbunden 
werden, aber im Widerspruch zum Wohlbefinden standen. 

Rene S. versucht mit der ersten Erzählsequenz zu erläutern, wie die Schwester 
Rene S. in eine weiblichere Körperpraxis einführt: 

Sie ist mit mir so Klamotten kaufen gegangen, und mir gezeigt wie ich mir die 
Beine @rasier@ oder (I: mhm) ja, genau diese Sachen. (1) Ähm da hab ich aber 
eben auch (1) gemerkt dass ich da total (1) äh ähm, (3) ja so Schwierigkeiten da

mit hatte, ich weiß nicht für mich ist schon dieses, ähm mh (1) ja halt al- dieses 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 187 

dass ich das halt dann so gemacht, hab, aber mich nicht so ganz (1) mich nicht 
so wohl damit gefühlt hab oder auch oft dann so das Gefühl hatte äh auch diese 
Klamotten oder so, (1) sieht an mir komisch, aus, also so °weiß nicht° also mit ihr 
so (1) eben mit dreizehn vierzehn so (1) dann so manchmal so shoppen gegan

gen bin und irgendwelche Kleider, gekauft hab, und irgendwelche °weiblichen° 
Sachen so, die dann nicht mehr so kindlich waren sondern dann eher weiblicher, 
oder so, hab ich mich oft daf- mit auch so, ähm (1) unwohl, oder oder hab ich, hab 
ich das Gefühl gehabt so ich versuch grade so, bisschen da so (1) dadurch auch 
mehr so dazu zu gehören, oder so aber es klappt, immer nicht so ganz. (Rene S., 
17/20–31) 

Rene S. differenziert nicht nur an dieser Stelle zwischen dem »Kindlichen« und dem 
»Weiblichen«. Als Kind schien Rene S. noch recht gut durchzukommen. Als Rene S. 
jedoch 13 oder 14 Jahre alt wurde, benötigte es eine aktive Gender-Körper-Praktik, 
um »dazu zu gehören«. So führt Rene S. dafür beispielsweise das Rasieren oder Klei
derkaufen als zu erlernende Praxis über die ältere Schwester an. Diese Versuche, wie 
Rene S. sie beschreibt, wurden von Rene S. allerdings nicht mit einem Wohlbefin
den verbunden. Das Dazugehörenwollen stand mit dem eigenen Körper-Gefühl im 
Widerspruch. Der Druck, erwachsen und damit »weiblich« zu werden, wird nicht 
nur in dieser Passage deutlich. Rene S. markiert auch schon vorher die empfunde
ne Schwierigkeit, das Kindsein aufgeben zu müssen, womit Geschlechtlichkeit bzw. 
»weibliche Sachen« in den Vordergrund rückten, um »mehr so dazu zu gehören«. 
Die Tatsache, dass das eigene Wohlbefinden nicht im Einklang mit den Vorausset
zungen des Dazugehörens stand, ähnelt der Erzählung von Kris M. 

Rene S. bezieht sich in dem folgenden Erzählausschnitt auf die letzten zwei Jah
re, in denen Rene S. eine Veränderung im »Verhältnis zur Weiblichkeit« erklärt und 
damit primär den Fokus auf das eigene Gefühl bei Geschlechterpraktiken legt, und 
zwar »unabhängig« von anderen: 

ähm weil so in den letzten zwei Jahren oder so, hab ich da, hab ich mein Verhält

nis so zu so Weiblichkeit oder so bisschen verändert, oder hab äh mir die Haare 
wieder lang wachsen lassen, und hab manchmal versucht wieder so weibliche

re, Klamotten die als weiblicher gelten so (I: mhm) anzuziehen und mich damit 
auch so wohlzufühlen mehr, ähm und ähm ähm (1) hab da so wieder Verschie

denes so also hab zum ersten Mal wieder Kleider oder Röcke oder so auch mal 
angezogen, oder mich auch wieder mal geschminkt oder so, oder halt so ähm in 
den letzten zwei Jahren so mehr versucht wieder so unterschiedliche Sachen aus

zuprobieren, und rauszufinden was ich eigentlich selber mag, oder unabhängig 
von dem so nach so ner krassen Abgrenzungsphase so das hat alles nichts mit 
mir zu tun so, (I: mhm) rauszufinden wie will ich sein, oder wer bin ich, oder was 
mag ich daran und was mag ich nicht, oder so. (Rene S., 32/10–19) 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Die »Weiblichkeit« wird in diesem Abschnitt weniger zu einer einzuübenden Kör
perpraxis und mehr zu einem »Ausprobieren«, einem Spielen mit Kleidung und 
anderen Körperpraxen wie dem Schminken, die als »weiblicher gelten«. Diese 
beschriebene Möglichkeit des Ausprobierens steht im Kontrast zu dem fast zwang
haften »Versuch« (der sich auch bei Sasha B. im vorigen Kapitel findet), Normen 
zu entsprechen. Diesem Ausprobieren geht eine »krasse Abgrenzungsphase« vor
aus, die es offensichtlich erleichterte, nun mit einiger Distanz nicht bloß Normen 
erfüllen zu wollen, sondern »rauszufinden, wie will ich sein« und »wer bin ich« – 
und dies »unabhängig« von klaren Abgrenzungen, die auch als Klassifizierungen 
gelesen werden können. Dadurch veränderte sich auch das »Verhältnis« zur »Weib
lichkeit«: nämlich die Unabhängigkeit zu dem, was als wie geschlechtlich »gilt«. 
Und trotzdem musste sich Rene S. der Frage stellen: Wer bin ich? Und wie will ich 
sein? Fragen, die nicht unabhängig von Rene S.s Umfeld beantwortbar waren, um 
als Subjekt zu gelten. Dies zeigt die folgende Stelle sehr eindrücklich: 

Und da hab ich auch jetzt in der Zeit halt stärker noch gemerkt dass ich da aber 
ähm (1) dass mir das trotzdem passiert, ähm immer noch, auch an Tagen wo ich 
mich schminke, und wo ich mich enger anziehe und mich weiblicher anziehe und 
denke ich trete grad weiblicher auf, trotzdem Leute von mir verwirrt sind denken 
ich äh oder so nich sich- oder solche Toilettensituationen oder so was, und das 
find ich total ähm das hat mich dann auch nochmal so stutzig gemacht, wie mir 
das halt trotzdem immer noch weiter passiert, auch wenn ich so das Gefühl hab 
ich trete gerade weiblicher, auf (I: mhm) und jetzt grade verwirr ich, bin ich ge

rade eindeutig, dass ich das denke von mir gerade, und merke ich bins trotzdem 
nicht (I: mhm) (Rene S., 32/19–27) 

Die Fragen, wer bin ich, wie möchte ich auftreten, wie möchte ich gelesen werden 
und wie werde ich gelesen, scheinen an dieser Stelle nicht mehr »unabhängig« zu 
funktionieren. Die Formulierung, dass es Rene S. »passiert«, nicht (eindeutig) weib
lich gelesen zu werden, enthält etwas, das außerhalb Rene S.s Kontrolle lag. Selbst 
wenn sich Rene S. schminkte und sich weiblich kleidete, waren Menschen verwirrt 
und konfrontierten Rene S. mit Irritationen, die Rene S. bereits in der Erzählung 
davor ausführte. Die Abhängigkeit von der Interpretation Anderer wird in dieser 
Beschreibung sehr deutlich. Rene S. versucht zu ergründen, was an dem weibli
che(re)n Auftritt und damit dem Subjektstatus als Frau (»ich bins trotzdem nicht«) 
nicht funktionierte: 

und da hab ich mich auch oft gefragt, hat es jetzt damit was zu tun dass ich mir 
das halt einfach, dass ich trotzdem verhältnismäßig trotzdem noch so viel männ

licher dann wirke, oder dass ich mir einfach so bestimmt::e Körpersprache, viel

leicht angewöhnt hab die Leute dann eher so interpretieren, oder hat es einfach 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 189 

trotzdem wirklich auch so mit so körperlichen Sachen (I: mhm) bisschen zu tun 
oder so (Rene S., 32/27–32) 

Die »körperlichen Sachen« sind hier nicht mehr auf Kleidung, Aktivitäten oder Pra
xen wie das Schminken bezogen, sondern auf körperliche Sachen, die anscheinend 
nicht auf eine Weise modifizierbar waren, dass sie wie gewünscht geschlechtlich 
gelesen wurden. Auch die Körpersprache, die ebenso in den Körper als Eigensinn 
übergehen kann, wird hier angeführt und hinterfragt. Die »körperliche Sache« 
umschreibt möglicherweise noch etwas Anderes. Rene S. scheint auf die Interge
schlechtlichkeit anzuspielen und verdeutlicht damit die Unmöglichkeit, trotz aller 
Reflektiertheit der Repräsentation, den Körper, der sich in einem Eigenleben jegli
cher performativ bewusster Praxis widersetzt und einen intelligiblen Subjektstatus 
als Frau verunmöglicht, als »Sache« nicht gänzlich beeinflussen zu können. 

1.5.3 Zwischenfazit 

Alle Interviewpartner*innen weisen in Ihren Erzählungen eine hohe Reflektiertheit 
in Bezug auf Geschlecht und Geschlechterkonstruktionen auf. So wird auf Stereo
type in den Erzählungen aufmerksam gemacht, soziales Verhalten in Bezug auf Ge
schlecht thematisiert oder es werden Geschlechtermarker über den Körper bewusst 
inszeniert. Besonders in Erzählungen über bestimmte Gendermarker wird deut
lich, dass diese Reflektiertheit nicht nur retrospektiv in den Erzählungen vorhan
den ist, sondern bereits in der Zeit als Kind oder Jugendliche*r. Diese Inszenierung 
wurde wechselseitig durch die Eltern und eigene Bedürfnisse motiviert: So sprach 
sich Andrea A. ausdrücklich bei der Mutter für ein Kleid zum Fototermin aus und 
Kris M. wurde aufgrund des muskulösen Oberkörpers vom Vater mit anerkennen
dem Zuspruch und dem Biertrinken bestärkt. Einerseits orientier(t)en sich die in
terviewten Personen als erzähltes und erzählendes Ich an binären Geschlechterver
ständnissen, d.h. innerhalb einer heterosexuellen Matrix, andererseits führ(t)en sie 
durch die Notwendigkeit der bewussten Zitierung von Geschlechterkonstruktionen 
und -praktiken diese ad absurdum und brechen damit Grenzen auch auf. Sie grei
fen auf zur Verfügung stehende Diskurse zurück und modifizieren und unterlaufen 
sie damit teilweise auch. 

Mit Blick auf die Selbstthematisierung in den biografischen Erzählungen kön
nen des Weiteren Bereiche rekonstruiert werden, auf die sich das rätselhafte »Es« 
bezieht, verbunden mit der Frage, welche Bedeutung diese für intergeschlechtliche 
Personen haben kann. Mit biografischer Bezugnahme auf die eigene Interge
schlechtlichkeit steht eine Notwendigkeit der Aushandlung als intergeschlechtliches 
Subjekt im Raum. Um die eigene geschlechtliche Verortung und das geschlechtliche 
Werden zu thematisieren, wirken einerseits normative Geschlechterdiskurse, zu 
der sie sich biografisch ins Verhältnis setzen müssen (vgl. dazu auch Dausien & 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Mecheril 2006; Gregor 2015), andererseits eröffnet die Bezugnahme und Zitation 
normativer Diskurse eine Verschiebung hin zu einer Beschreibung als interge
schlechtliche Person. Als tabuisierte und norm(alis)ierte geschlechtliche Subjekte 
nutzten die Erzähler*innen die Fragilität, Vielfalt und Widersprüchlichkeit schein
bar eindeutiger Subjektpositionen, Identitäten, Sozialisationen und geschlech
terstereotyper Verhaltensweisen, um binäre eindeutige Geschlechterdifferenzen 
aufzubrechen. Sie machen sich das notwendige Scheitern einer scheinbaren Ein
deutigkeit sprachlich zunutze und verschieben sie zu einer inter*Erzählung. Dabei 
nutzen sie etwa Begriffe wie »beides«, »mehr«, »burschikos« »Kind mit männlichen 
Geschlechtseintrag« oder »verpatzt«. 

Das geschlechtliche Werden und Zuarbeiten zu einem intelligiblen geschlechtli
chen Subjekt wird v.a. auch über unterschiedliche geschlechtlich markierte Körper
praktiken (Foto mit Kleid, Beinrasur, Schminken, Muskelaufbautraining etc.) be
schrieben. Hirschauer (1999) betont die wechselseitige Bedingtheit von Geschlechts
titel und Körper, denn »ein bestimmter Körper rechtfertigt, einen Geschlechtstitel 
zu tragen […]« (ebd., S. 51). So werden vorerst auch unterschiedliche Zitationsver
fahren über Körperpraktiken von meinen Erzähler*innen beschrieben, um als weib
lich oder männlich zu gelten. Andrea A.s Wunsch nach einem Kleid für das Foto 
beschreibt das Bedürfnis, einen Geschlechtstitel plakativ (bildhaft) zu unterstrei
chen. Auch Kris M. arbeitete dem Geschlechtseintrag »männlich« und dem Wunsch 
des Vaters »zwei Buben« haben zu »wollen« zu. Sie beschreibt Körperpraktiken, die 
nicht nur über Kleidungspraktiken, sondern auch durch intensives (geschlechtlich 
einverleibendes) Muskeltraining erfolgten. Diese Körperpraxis wird auch durch den 
Vater unterstützt. Im Gegensatz zu Andrea A. wird bei Kris M. bereits eine Inkon
gruenz zum eigenen Wohlbefinden deutlich, die sich in einer bloßen Geschlechts
körperrepräsentanz als ›Kostüm‹ äußert, aber in keiner Subjektbeschreibung wie 
etwa »ich bin/war ein Junge« mündet. Kris M. und Rene S. vermitteln ein bewuss
tes Erlernen von und Bemühen um bestimmte als weiblich bzw. männlich gelesene 
Körperpraktiken, ohne dass ein Wohlbefinden oder Entsprechen im Sinne einer Zu
gehörigkeit erreicht wurde. Der Wunsch, sozial intelligibel zu sein, steht im Wider
spruch zum eigenen Wohlbefinden. 

Rene S.s Erzählung deutet auf die Möglichkeit des Ausprobierens von Körper
praktiken und eines Spielens mit ›weiblichen‹ Körperpraktiken hin. Dies ermöglich
te Rene S. ein verändertes Verhältnis zur ›Weiblichkeit‹ zu erlangen. Diesem Auspro
bieren ging eine »krasse Abgrenzungsphase« voraus, die es offensichtlich erleich
terte, unterschiedliche Körperpraktiken zu testen und prozessorientiertes Fragen 
(»wie will ich sein« und »wer bin ich«) in einem Dialog mit sich zu beantworten. Dabei 
wird das Geschlecht als formbares, vielseitigeres Instrumentarium und weniger als 
ein starres Reglement, dem sich Rene S. zu unterwerfen hat, dargestellt. Allerdings 
werden im Verlauf dieser Erzählungen Grenzen dieser Körperpraktiken und des unabhän
gigen Sich-ins-Verhältnis-setzens deutlich. Es geht nicht nur um ein entscheidendes 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 191 

Fühlen im Körper und Wohlbefinden für sich, sondern auch um ein Wohlbefinden 
in Abhängigkeit von Bewertungen anderer. Rene S. deutet einen intergeschlecht
lichen Körper an, der sich in einem Eigensinn der bewusst weiblichen Inszenierung 
widersetzte und einen intelligiblen Subjektstatus als ›weiblich‹ verhinderte. 

Geschlechtliche Selbstkonstruktionen als Kind können sich etwa bei Kris M. nur 
auf einen formalen Geschlechtseintrag beziehen, der durch Namensgebungen bzw. Klei
dung abgesichert wurde. Mit dem Wissen über die Intergeschlechtlichkeit wurden 
diese Themen etwa bei Kris M. nicht in das biografische geschlechtliche Werden in
tegriert, sondern als fremdbestimmte Entscheidungen und Kostümierungen durch die El
tern (»haben mir Bubengewand angezogen«) und eigene Körpertrainings markiert. 

In der biografischen Thematisierung als Kind werden beispielsweise bei Alexis 
W. Körperwahrnehmungen (wie etwa »gröber«, »klobiger«) als anders markiert erin
nert, die sich zwar durch ein »Fühlen« ausdrücken, aber ohne den Subjektstatus als 
Mädchen zwingend infrage zu stellen. Häufig auftretende Formulierungen wie »ir
gendwie anders«, können sich auf Abweichungen von Körpernormen beziehen, sind aber 
auch als Folge von Tabuisierungen, dem fehlenden Austausch und der fehlenden Unterstüt
zung zu rekonstruieren. »Anders« kann in diesem Sinne als ein Alleinsein mit jenem 
hier angeführten Themenkomplex von Erfahrungen, Gedanken, Gefühlen und Kör
perwahrnehmungen verstanden werden. 

Während Verhalten, Körper und Sozialisation in der Kindheit noch sehr wider
sprüchlich verlaufen sein dürfen, wird für die Zeit ab der Pubertät die bewusste ak
tive Zuarbeit durch bestimmte Alltagspraktiken der Körpermodifikation, Verhalten 
und bestimmte Interessen beschrieben. Denn die Grenzen der geschlechtlichen Zu
ordnung werden besonders mit dem Eintreten der Pubertät und der Veränderung 
des (Kinds-)Körpers deutlich. Dies erforderte, wie etwa Sasha B. beschreibt, eine ak
tive Zuarbeit, um einen intelligiblen geschlechtlichen Subjektstatus nicht zu verlieren oder 
(wieder) zu erreichen. So rang Rene S. beispielsweise darum, mit eigensinnigen und 
nicht klar fassbaren »körperlichen Sachen« in WC-Räumen nicht mehr zu irritie
ren. 

Die differenziert formulierten Subjektpositionen von Alexis W. als »Mädchen« 
und »Tochter« verweisen nicht nur auf die Gefahr des Verlusts des eigenen Subjekt
status (als Mädchen); die Infragestellung als »Tochter« barg auch eine Gefahr des 
Verlusts eines intelligiblen stabilen Familienstatus (im Sinne heterosexuelle Eltern mit 
zwei Töchtern). 

1.6 Fazit: Erfahrungen im familiären Kontext 

Familiäre Diskurse, Praktiken und Beziehungen sind von heteronormativen Ord
nungen durchdrungen und führen im Falle intergeschlechtlicher Menschen zu 
unterschiedlichen Ausformungen zwischen Tabuisierung und Normalisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

Ein Anerkennen einer Geschlechtlichkeit, die sich heteronormativen Geschlech
terverständnissen widersetzt, kann in der Familie nicht vorausgesetzt werden. 
Vielmehr wird einem Konzept einer intelligiblen ›Normalfamilie‹ zugearbeitet. Ist 
ein Verstehen, Akzeptanz oder gar Unterstützung doch möglich, muss von »Glück« 
gesprochen werden. Die Erzähler*innen machen ihren Eltern keine Vorwürfe, 
sondern beschreiben ein fürsorgliches Elternhaus und betten die Erzählungen von 
Beginn an in eine Familie als Teil der heteronormativen Gesellschaft ein. Familiäre 
Tabuisierungs- und Normalisierungspraktiken werden zwar problematisiert, aber 
v.a. als Folge eines heteronormativen Umfelds und durch individuelle Schwierigkei
ten der Eltern (durch psychische Erkrankungen, fehlende Bildung, Unerfahrenheit 
etc.) entschuldigt. Besonders werden in den Erzählungen unterschiedliche Formen 
von Tabuisierungen in der Familie deutlich. Alle berichten von ihrem Anderssein, das 
sie ab einem gewissen Alter sehr beschäftigt, an ihnen nagt und doch nicht benannt 
werden kann. Es zeigen sich deutliche Spannungen zwischen dem Wunsch nach 
und der Angst vor einem Erkennen »des Andersseins« innerhalb der Familie. So 
ist es auch nicht verwunderlich, dass ein Coming-Out in der Familie in vielen 
Erzählungen als schwieriges und riskantes Vorgehen markiert wird. Ein Coming- 
Out als intergeschlechtliche Person (oder mit Variationen der Geschlechtsmerk
male) zeigt deutlich komplexere Schwierigkeiten auf, als diese bereits aus anderen 
LGBTQ-Kontexten (vgl. z.B. Krell & Oldemeier 2015) bekannt sind: Allen voran ist 
die fehlende Sprache zur Benennung der Intergeschlechtlichkeit und dem damit ein
hergehenden Themenkomplex, die sich auch noch in der retrospektiven Erzählung 
als rätselhaftes »Es«, »Das« oder »Mehr« bemerkbar machen. 

Die Wirkmächtigkeit von Tabus betrifft nicht nur die intergeschlechtlichen Er
zähler*innen selbst, sondern auch ihre Eltern, denen es nicht möglich gewesen zu 
sein scheint, mit ihrem Kind über Intergeschlechtlichkeit und damit einhergehende 
Themen zu sprechen. Erste Möglichkeiten des familiären Sprechens und Bezeich
nens werden durch höhere Machtinstanzen wie medizinische oder religiöse Kon
texte geboten, in denen eine bestimmte Sprache eröffnet wird und zunächst eine 
erste Beruhigung, Ordnung und Normalisierung hergestellt werden konnte. In bei
den Kontexten konnte und durfte über »klinische Blicke« oder durch »Gottes Wille« 
das Tabu zum Thema gemacht werden. In diesen Settings fanden sowohl die Erzäh
ler*innen selbst als auch die Eltern erste Ansprechpersonen und eine erste Sprache. 
Dieses Sprechen blieb jedoch in einem sehr eng gesteckten Rahmen: institutionell ge
rahmt wie etwa durch Spitäler oder Kirchen (auch Kris M. ging zu einem Priester, 
der Priester kam nicht zur Familie), professionell gerahmt durch bestimmte Berufs
gruppen, deren Sprechen darüber sozial akzeptiert und thematisch gerahmt wurde, 
d.h. das, worüber wie gesprochen wurde. Die Macht des Sprechens, die Funktion 
als Erziehungsberatung und die Herstellung einer beruhigenden Ordnung erwie
sen sich für den familiären Alltag als deutlich beschränkt. Auch wenn durch Diagnosen 
im medizinischen Kontext ein allumfassendes Tabu ein Stück weit aufgebrochen 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 193 

werden konnte, zeigte sich in der Familie meist dennoch keine Möglichkeit eines 
offenen Sprechens. Auch am Beispiel von Kris M.s Erzählung »es ist Gottes Wille« 
wird deutlich, dass auch solche Bezeichnungen, die fern von pathologischen Auf
fassungen gewählt sind, noch zu keinem familiären Umgang verhelfen. Der wichti
ge Aspekt, dass Kris M.s Körper vor geschlechtsverändernden Eingriffen geschützt 
wurde (und sie das richtig fand), ist dabei nicht außer Acht zu lassen. Aber die Wirk
mächtigkeit herrschender Machtverhältnisse auf und in der Familie konnten damit 
nicht entkräftet werden. Das Sprechen war über einen bestimmten Diskurs gere
gelt. Diagnosen und »Gottes Wille« markierten Variationen der Geschlechtsmerk
male als etwas Schicksalhaftes. Außerhalb dieser Diskurse blieben Eltern und Kind 
allein bzw. es fehlten weitere Sprech- und Sprachoptionen. Deutlich wird eine gro
ße Leerstelle von psychosozialer und pädagogischer Unterstützung, die medizinische oder 
religiöse Kontexte nicht abdecken konnten. So finden sich in den biografischen Er
zählungen überwiegend Formulierungen eines »Es«, das weder eine positive Be
schreibung enthält, noch einen positiv erlebten familiären Umgang schafft. Die Er
zähler*innen verstehen sich als »anders« oder als »Sonderfall« und beschreiben »bis 
heute« die Notwendigkeit des Versteckens und Verschweigens. Meine Analysen ver
weisen auch darauf, dass das beschriebene »Anders«-Sein nicht nur auf die Variatio
nen der Geschlechtsmerkmale bezogen, sondern auch ein Ausdruck von Einsamkeit 
sein kann. 

Elternaufklärung und -beratung, die berechtigt festhält, dass »nichts falsch oder 
krank an dem Kind sei« (IGLYO et al. 2018, S. 4) bzw. auffordert, mit ihren Kin
dern über Inter* offen und früh genug zu sprechen (vgl. z.B. Jones 2017; IGLYO et 
al. 2018), bietet auf Basis der vorliegenden Ergebnisse noch keine ausreichende Lö
sung. Auch Eltern handeln in heteronormativen Machtverhältnissen und können 
sich Silencingprozessen nur schwer widersetzen. In meinen Analysen wird eine be
stimmte Hilflosigkeit der Eltern und Kinder deutlich, die besonders im Schweigen, 
Normalisieren, Umgehen der eigentlichen Thematik und Tabuisierungen ihre Ausfor
mungen besteht. Dabei verhindert das Verschweigen nicht das Gefühl des Anders
seins, sondern verstärkt es auf besondere Weise. Die Folgen sind schwerwiegend und 
können sich, wie bei Sasha B., bis zu einem Suizidversuch auswirken. Die Span
nung und Not jahrelanger Tabuisierungspraktiken spitzt sich v.a. auch durch wi
derständige Körperprozesse (wie etwa in der Pubertät) zu. Dabei werden nicht nur 
das eigene Selbst als problembehaftet verstanden, sondern auch mögliche Folgen 
der gesamten Familie. Die Erfahrungswelt der Eltern benötigt noch mehr Aufmerk
samkeit, als meine Studie, die die Eltern selbst nicht befragte, leisten kann11. 

Während Diagnosen, Behandlungen oder »Gottes Wille« überwiegend kein aus
reichendes offenes Sprechen ermöglichten, war dies nach dem einschneidenden fa

11 Krämer (2021) bietet erste Aufschlüsse über das elterliche Erleben von Kindern, die inner

halb der ersten Lebensjahre intergeschlechtlich gelesen wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in pädagogischen Kontexten 

miliären Ereignis des Suizidversuchs von Sasha B. teilweise möglich. Diesem Spre
chen gingen vor allem Konflikte voraus, die die Komplexität der (Nicht-)Themati

sierung verdeutlichen: Einerseits wird eine große Wut und Verzweiflung über die 
belastete und von Verheimlichungen geprägte Eltern-Kind-Beziehung deutlich, an
dererseits muss das Wissen über die Familie innerhalb heteronormativer Macht
verhältnisse berücksichtigt und gar als liebend und schützend bewertet werden. In 
dieser ambivalenten Spannung bewegen sich alle biografischen Erzählungen. 

Letztlich wird in den Erzählungen aber die Unmöglichkeit deutlich, auf Dauer 
die familiären Normalisierungs- und Tabuisierungspraktiken zu ertragen. Eine 
selbstbestimmtere Übernahme als »mein Thema« fand überwiegend in Abgren
zung zu bisherigen Fremdbestimmungen und elterlichen Tabuisierungen statt. 
Die Tabuisierung wurde allerdings vorerst selbstbestimmt fortgeführt und kann 
als einleitende Phase eines Emanzipationsprozesses gelesen werden. Konkrete 
Ausformulierungen der umfassenden Bereiche rund um das Thema Interge
schlechtlichkeit gelangen kaum, wodurch die eigenen sprachlichen Grenzen und 
Auswirkungen der Tabuisierungen und Normalisierungsdiskurse deutlich werden 
und fortgeführt werden müssen. Zukünftigen Studiendesigns sind dahingehend zu 
reflektieren. Fragen nach explizitem Druck oder einem aktiven Training hin zu ei
nem binären Geschlechterverhalten berücksichtigen die subtilen Normalisierungs- 
und Tabuisierungsprozesse zu wenig (z.B. Jones 2017, S. 16). Formulierungen 
wie »es« und »das« markieren die nicht ansprechbaren Tabubereiche, die sich 
in ganzen Vorbereichen rund um die Intergeschlechtlichkeit (als Diagnose oder stille 
Erkenntnis eines ›anderen Körpers‹) ausbreiten. Auch in den Erzählungen selbst 
kann oftmals noch nicht über die Intergeschlechtlichkeit und dessen Aushandlung 
in der Familie explizit gesprochen werden. So finden sich Deckerzählungen (etwa 
über versteckte Hygieneartikel oder körperlose Erziehung), um zu verdeutlichen, 
dass Geschlechtliches und Körperliches und damit einhergehende Gefühle nicht 
thematisiert und verheimlicht werden müssen. Andere Beispiele können oft nur 
unzulänglich benannt werden, weil vieles diffus bleibt. Es fehlen konkrete Worte 
und Beschreibungen rund um das Thema. Die Rede von »Atmosphären« und einem 
»Spüren« verleihen dem schwierigen Thema Ausdruck und führen über das Thema 
Intergeschlechtlichkeit als Körperlichkeit hinaus. So ist das »Es« einerseits als Bezeich
nung auf Variationen der Geschlechtsmerkmale und auf Diagnosen bezogen, aber 
auch auf damit einhergehende Gefühle, familiäre Atmosphären, familiäre Beziehungen, 
Tabus und Fragen nach der eigenen Identität. 

Mit der biografischen Bezugnahme auf die Intergeschlechtlichkeit im Interview 
oder Schreibaufruf besteht eine Notwendigkeit der Selbstthematisierung als in
tergeschlechtliches Subjekt. Dabei gehen Erzähler*innen mit hoher Reflektiertheit 
auf Geschlechterkonstruktionen ein. Einerseits orientieren sich die interviewten 
Personen als erzähltes und erzählendes Ich innerhalb einer heterosexuellen Matrix, 
andererseits führen sie durch die Notwendigkeit der bewussten Zitierung von 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Familie 195 

Geschlechterkonstruktionen und -praktiken diese ad absurdum und brechen damit 
Grenzen auch auf. Als tabuisierte und normierte geschlechtliche Subjekte nutzen 
die Erzähler*innen die Fragilität, Vielfalt und Widersprüchlichkeit scheinbar ein
deutiger Subjektpositionen, Identitäten, Sozialisationen und geschlechterstereo
types Verhaltens, um binäre eindeutige Geschlechterdifferenzen aufzubrechen. Sie 
machen sich das notwendige Scheitern einer scheinbaren Eindeutigkeit sprachlich 
zunutze und verschieben sie zu einer inter*Erzählung. Dabei nutzen sie Begriffe 
wie »beides«, »mehr«, »burschikos« »Kind mit männlichem Geschlechtseintrag« 
oder »verpatzt«. Diese Reflektiertheit über Geschlechterkonstruktionen ist nicht 
nur retrospektiv in den Erzählungen vorhanden, sondern bereits in der Zeit als Kind 
oder Jugendliche*r zu rekonstruieren. Das geschlechtliche Werden und Zuarbeiten 
zu einem intelligiblen geschlechtlichen Subjekt wird v.a. über unterschiedliche 
geschlechtlich markierte Körperpraktiken beschrieben. Sie sollen einerseits einen 
vorhandenen geschlechtlichen Subjektstatus absichern oder ihm aktiv Zuarbeiten, 
wenn der Körper oder das eigene »Wohlbefinden« bestimmten Anrufungen und 
Zuschreibungen widerspricht. Die Erzählungen sind Suchbewegungen und ein 
Austarieren zwischen Anrufungen, Zuschreibungen, Körperwahrnehmungen, dem 
eigenen Wohlbefinden und der Abhängigkeit von den Bewertungen Anderer. Dabei 
wird nicht nur die eigene Person berücksichtigt, sondern die gesamte Familie, 
deren Anerkennung innerhalb von heteronormativen Konzepten als intelligible 
Normalfamilie geschützt werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015 - am 14.02.2026, 14:46:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

