1. Familie

»als Familie haben wir nie dariiber gere-
det« (Alexis W., 7/31)

Der Begriff Familie wird in der Literatur sehr unterschiedlich definiert. Festzuhal-
ten ist, dass es nicht>die Familie« gibt, sondern Familie ein historisches (Lenz 2016)
und narratives (Macha 2010) Produkt darstellt. Ein sehr hiufig beschriebenes Merk-
mal von Familie ist die Zusammengehorigkeit von zwei (oder mehreren) aufein-
ander bezogenen Generationen, die zueinander in einer Eltern'-Kind-Beziehung
stehen. Diesem Familienkonzept liegt immer noch ein versteckter Biologismus zu-
grunde, in dem (stillschweigend) angenommen wird, dass zu einer Familie die leib-
liche Mutter und der leibliche Vater oder zumindest einer von beiden gehére (Lenz
2016, S. 174). In der Familienforschung wird als Definitionskriterium oftmals auch
der Haushalt genannt, wobei etwa nach Lenz (2016, S. 172f.) der Solidarverband Fa-
milie nicht auf den gemeinsamen Haushalt begrenzt ist. Die Familie kann nach in-
nen und aufien eine Einheit bilden und tritt im Kontakt mit der Umwelt auch aus der
Einheit heraus. Sie kann sich von sozialen Umwelten, z.B. von Nachbar*innen, Ver-
wandten, Freund*innen und Berufskolleg“innen aber auch klar abgrenzen (Macha
2009, S. 15).

Cornelia Helfferich (2017) kritisiert die meist fehlende Geschlechterperspekti-
ve in der Familiensoziologie und verkniipft die Konstitution von Familie mit der
Konstitution von Geschlecht und spricht aus einer interaktionistischen Perspekti-
ve von »Doing gender while doing family« und »Doing family while doing gender«
(ebd., S. 13). Riegel (2017; 2021) stellt in der Sozial- und Erziehungswissenschaft ein
implizites und explizites Festhalten an der Konstruktion von Normalfamilie fest.
»Mit Blick auf die fur die Pidagogik und Soziale Arbeit relevante Fachliteratur sowie

1 Auch kann der Begriff »Elter« verwendet werden. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass
es nicht immer zwei oder mehrere Personen sein miissen. »Elter« grenzt sich von »Eltern-
teil« ab, der mit dem Wortstamm »Teil« normativ auf ein Ganzes verweist. Dass bei Eltern
in unserer Sprache keine Singularform gebriuchlich ist, macht zugleich sichtbar, wie stark
unsere Sprache von einer Normalunterstellung durchzogen ist, dass Mutter und Vater zu ei-
ner Familie gehoren. Ubrigens ist »Elter« keine Neuschépfung, im Friithneuhochdeutsch war
diese Form noch vorhanden (vgl. Lenz 2016, S.169).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

auf erziehungswissenschaftliche, soziologische und psychologische Einfithrungs-,
Grundlagen- und Ubersichtswerke, die sich dem Thema Familie widmen, wird deut-
lich, dass queere Familien und Familienformen dort kaum reprisentiert sind.« (Rie-
gel 2017, S. 75). Sie verweist auf implizite und explizite Konzepte einer biirgerlichen,
weiflen, heterosexuellen, sesshaften, gesunden und leistungsfihigen Familie. Die-
se »naturalisierten Vorstellungen« einer »Normalfamilie« (Riegel 2021, S. 100) im-
plizieren zudem mindestens zwei Generationen und ein Elter(n)-Kind-Verhiltnis
(ebd.). Wird auf die Vielfalt von Familie aufmerksam gemacht, finden sich meist Fa-
milienbilder von gesund und gliicklich wirkenden schwulen oder lesbischen Paaren
mit bis zu zwei Kindern (ebd., S. 106).

Familie ist keine autarke und private Erziehungs- und Bildungsstitte, son-
dern »genauso mit den gesellschaftlichen Normen und Realititen verbunden wie
alle anderen Institutionen auch« (Macha & Witzke 2008, S. 262). Foucault (2014)
beschreibt die Familie als »Produktionsapparat« von Machtverhiltnissen, die zu
einem Gesamtdispositiv fithrt, obwohl »niemand sie entworfen hat und kaum
jemand sie formuliert« (ebd., S. 95). Nachfolgend werde ich familidrer Handlungen
im Kontext dieser Machtverhiltnisse niher betrachten.

Die erziehungswissenschaftliche Geschlechterforschung zeigt, dass die Fami-
lie als »primirer, wenn auch nicht singuldrer Ort« (Micus-Loos 2004, S. 1), also
noch vor pidagogischen Bildungseinrichtungen, wesentlich zur Bildung von Ge-
schlechterverstindnissen und Geschlechterdifferenzen beitrigt. Dabei entstehen
familiire Handlungen und Beziehungen nicht in einem luftleeren Raum, sondern
auch sie sind in heteronormativen Diskursen verwoben und folgen deren Ordnun-
gen. Regeln, Handlungsstrategien und Beziehungsmuster der Familien bleiben
oft unbewusst (Macha 2009). Die Familie als Lebenswelt hat auf das Selbstver-
stindnis intergeschlechtlicher Kinder grofRen Einfluss (Krimer 2021). Einige dieser
Regeln, Handlungsstrategien und Beziehungsmuster wurden bereits von meinen
Interviewpartner*innen zum Teil sehr reflektiert hervorgehoben. Der Familie wird
grofle Bedeutung beigemessen. »Familienbilder sind normativ aufgeladen, vielfach
emotional hoch besetzt und dienen dabei als Projektionsflichen eigener Hoffnun-
gen und Angste. Wir alle haben Idealvorstellungen davon, wie Familie zu sein hat«
(Lenz 2016, S. 167). Die Familie wird gar als das »wichtigste Fundament eines gliick-
lichen Lebens« verstanden (Macha 2009, S. 14). Insofern ist es nicht verwunderlich,
dass die Familie ein zentrales Thema in den biografischen Erzihlungen darstellt.
Wie die Interviewpartner®innen Familie konstruieren bzw. welche Aspekte sie fiir
ihre inter*Biografie heranziehen, werde ich nun in den folgenden Kapiteln niher
beleuchten. Die Gliederung meiner empirischen Auswertung orientiert sich an den
Erzihlungen und Relevanzsetzungen der Biograf“innen.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

1.1 Die Positionierung der Familie

Aus den Erzihlungen ist abzuleiten, dass alle Interviewpartner*innen ab ihrer Ge-
burt mit zwei Eltern in einer heterosexuellen, vermutlich weiflen, Paarkonstellati-
on aufgewachsen sind. Die Ausbildung und der Beruf der Eltern wurden in unter-
schiedlichen Erzihlkontexten genannt, sie verweisen sowohl auf Arbeiter*innen-
als auch auf Akademiker*innenfamilien. Alle haben Geschwister, zu denen die In-
terviewpartner*innen meist explizit anmerken, dass sie nicht intergeschlechtlich
sind. Drei Erzihler*innen wuchsen in Familien in lindlichen, zwei in urbanen Re-
gionen auf. Auf den ersten Blick scheint der familiire Kontext der Biograf*innen
in vielerlei Hinsichten privilegiert und einer Mehrheitsgesellschaft zugehorig. Das
sind sie auch in einigen Bereichen und doch werden im Verlauf des Interviews psy-
chische Krankheiten der Eltern, Analphabetismus oder Gewalt innerhalb der Fami-
lie genannt. Alle diese Aspekte gilt es, in ihrer komplexen Verflechtung in den folgen-
den Analysen der Lebensgeschichten mitzudenken, auch wenn sie, um personenbe-
zogene Daten zu schiitzen, nicht immer an jeder Stelle von mir expliziert werden.

Wenn iiber die Familie berichtet wurde, standen iiberwiegend die Eltern, oft
die Mutter, im Fokus. Die Geschwister und andere Familienmitglieder finden zwar
Erwihnung, spielen in den Erzihlungen aber eine deutlich untergeordnete Rolle.
Uberwiegend treten die Geschwister zur Verdeutlichung von gemeinsamen Er-
fahrungswelten innerhalb bestimmter familidrer heteronormativer Diskurse oder
als Vergleichsinstanz bezugnehmend auf (Geschlechts-)Kérperentwicklungen auf.
Uber die Intergeschlechtlichkeit selbst wurde mit den Geschwistern nicht bzw. erst
im jungen Erwachsenenalter gesprochen.

Alle Personen beginnen ihre Erzihlung tiber die Verortung als geschlechtliches
Subjekt in der Familie. So wird von dem Geburtsereignis, der Namensgebung, dem
Aufwachsen als Middchen oder Bub, der katholischen Erziehung oder der heteronor-
mativen Umgebung gesprochen, die als Kontexterzihlung des biografischen Ver-
laufs vorausgeschickt werden. Familie wird dabei nicht als geschlossenes System
prasentiert, sondern als Teil einer Gesellschaft, von der die Familie nicht losgelost
agiert.

((atmet durch)) Ja, ich sehe es gar nicht so sehr ((rauspert sich)) als Familienthe-
ma irgendwie. (I: Ok.) Also weil, die Familie ist ja auch, (1) die kann ja auch nur
in (1) also, (1) die wird ja auch von der Gesellschaft irgendwie so. (I: mhm) also
ich wiird mir eher was von der Gesellschaft wiinschen (Sasha B., 11/36—47)

Die Erfahrungen in der Familie werden von Sasha B. als Teil eines groReren Sys-
tems betrachtet, der allein keine Anderungen vollziehen oder losgeldst von der Ge-
sellschaft agieren kann. Vielmehr stellt Sasha B. »die Familie« »der Gesellschaft« ge-
geniiber. Die Formulierung »die Familie« ermdglicht Sasha B. einen allgemeineren

14.02.2026, 14:46:08.

135


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

reflektierten Blick, ohne die eigene (»meine Familie«) in den Fokus zu riicken. Nicht
nur Sasha B. erzeugt in der Erzahlung eine vor »der Gesellschaft« schiitzenswerte
Familie.

Natiirlich wollten meine Eltern damals nur das Beste fiir mich und ich mache ih-
nen keinerlei Vorwiirfe — diese gehen eher an das Team der behandelnden Klinik
und auch ein Stiick weit an mein restliches Umfeld: das System Schule hat meines
Erachtens in dieser Phase komplett versagt. (Alexis W., 8/7—9)

Alexis W. bekriftigt hier das ideale Familienbild (Lenz 2016, S. 176), in dem »Eltern
nur das Beste« fiir ihre Kinder wollen. Dies wird mit dem Wort »natiirlich« unter-
strichen. Alexis W. stellt sich schiitzend vor die Handlungen der Eltern und iibt statt-
dessen am »Umfeld« der Familie Kritik. Deutlich wird auch hier die klare Gegen-
iberstellung von Familie und dem »restlichen Umfeld«. »Keinerlei Vorwiirfe« ist ei-
ne Bekriftigung, die Eltern zu entschuldigen.

In den nachfolgenden Kapiteln wird gezeigt, wie wenig in den Erzdhlungen die
Handlungen der Eltern vom gesellschaftlichen Umfeld zu trennen sind. Die durch
die Erzdhler*innen einfithrende biografische Kontextualisierung der Familie rekon-
struiere ich als vorausgeschickte entschuldigende und schiitzende Erklirungsversuche
des familidren Umgangs mit Intergeschlechtlichkeit.

1.1.1  Die Familie als Teil der heteronormativen Gesellschaft

Als Kinder war fiir meine Schwester und mich véllig klar, dass »Familie« nur VA-
TER-MUTTER-MINDESTENS ZWEI KINDER sein kann. Das spielten wir mit Hin-
gabe und tagelang mit unseren Puppen, zusammen mit den anderen Kindern
in unserer Siedlung und ohne jemals eine Alternative erlebt zu haben. Homose-
xualitdt, ja sogar ein Leben als Single— das gab es in unserem Umfeld absolut
nicht! Selbst Trennungen und Scheidungen waren tabu— im Freundeskreis mei-
ner Eltern gab es zur damaligen Zeit keine einzige Trennung oder Scheidung, alle
Menschen lebten im traditionellen Familienverband. Ein einziges Paar im Um-
feld meiner Eltern hatte keine Kinder (ein Arbeitskollege meines Vaters und sei-
ne Frau, mit denen meine Eltern engeren Kontakt hatten), und das war mit viel
Heimlichtuerei verbunden, wurde nie auch nur annidhernd thematisiert. (Alexis
W., 2/33-41)

2 Die zitierten Textausschnitte von Alexis W. sind Ausziige aus der Antwort meines Schreib-
aufrufs. Anfithrungszeichen, Satzzeichen oder GrofRbuchstaben etwa wurden wie von der
Erzéhler*in Gbermittelt ibernommen. Somit sind auch alle nachfolgenden Ausschnitte (an-
onymisierte) Zitate, die sich von den Transkripten aus den Interviews unterscheiden.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Hier wird retrospektiv eine Familiensituation beschrieben, die deutlich macht, dass
Inter® keinen Raum haben konnte, nicht vorstellbar und benennbar war. Alexis W.
kontextualisiert die Familie in einem Umfeld, in dem alles, was der heteronorma-
tiven, klassischen Normalfamilie nicht entsprach, verheimlicht und tabuisiert wer-
den musste. Alexis W. verdeutlicht damit die Unmdglichkeit der Thematisierung von
Intergeschlechtlichkeit. Wenn schon Scheidung und Trennung oder Kinderlosigkeit
ein Tabu darstellten — wie sollte dann Inter* je thematisiert werden konnen? Durch
die AuRerung »das gab es in unserem Umfeld absolut nicht!« markiert Alexis W. re-
trospektiv ein Verbot. »Absolut nicht«, das Rufzeichen und die GrofRbuchstaben zur
Beschreibung des Familienbildes lassen die Formulierungen wie Ver- und Gebot er-
scheinen, die in der Familie keinen anderen Spielraum zugelassen hitten. So ver-
deutlicht Alexis W. mit der Erzihlung iiber das alternativlose Puppenspiel ein regel-
mifiges tagelanges »Einiiben« und eine performative Zitation der familiiren Ge-
schlechterdiskurse, in der Intergeschlechtlichkeit nicht existierte. Alexis W. repri-
sentiert sich als Kind, das sich diesen Normen fiigen musste, nichts Anderes kannte.
Die »Heimlichtuerei« kann als Symbol von verbotenen Diskursen jener heteronor-
mativen Familienbilder gelesen werden.

Ahnlich positioniert Sasha B. die Familie als christlich geprigt und »jungs, in
der Intergeschlechtlichkeit als schwer zu thematisierendes Thema eingefithrt wird.

Also ich bin vor xx Jahren geboren, 19XX, dh. in eine junge Familie, hab eine gro-
Rere Schwester, m::: die ist nicht intersexuell. ((lacht kurz)) [Nach kurzer Beschrei-
bung der Berufe der Eltern setzt Sasha B. fort:] die waren relativ jung, wie sie uns
gekriegt haben. Also irgendwie so Anfang Mitte Zwanzig (I: Mhm) Und. Ahm (1)
Also mein Vater istin das Elternhaus meiner Mutter gezogen, wo praktisch meine
Grofdeltern auch bis heute noch wohnen. Mit meinen Eltern gemeinsam im Haus.
Ah, in Ort A, also das ist so am Land, so Halbland, irgendwie so. mit einem sché-
nen grofen Garten, wo die Oma Gemiise anbaut und der Opa Bienen hilt und
so Geschichten. Also recht idyllisch eigentlich. A:::hm die GroReltern sind sehr
katholisch. So::: haben das auch immer versucht an ihre Nachkommen weiterzu-
geben. Meine Mutter hat sich dann erst sehr spat emanzipiert. Dann irgendwann
erst Mitte DreiRig oder so erst. (I: Mhm.) Also das heifst, ich habe am Anfang auch
(1) doch sehr, also. ja (1) sehr viel christliche Werte einfach generell vermittelt ge-
kriegt und so. (Sasha B., 1/33-2/3)

Sasha B. beschreibt eine intergenerative Familienkonstellation, wobei die »junge
Familie« (Sasha B. mit der nicht-intersexuellen Schwester und den jungen Eltern)
im Zentrum steht. Das Umfeld beschreibt Sasha B. als »idyllisch«, lindlich und von
»christlichen Werten« gepragt, d.h. als eine Umgebung, in der sich Inter* schwer
einfiigen lisst. Die zweifache Erwihnung der »jungen« Eltern dient méglicherwei-
se als implizite Begriindung fiir die Unerfahrenheit und mégliche Uberforderung
mit Themen, die in dieses idyllische Bild nicht passen, es irritieren. Die christlichen

14.02.2026, 14:46:08.

137


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Werte vermitteln heteronormative, konservative Ansichten (wie »Gott schuf Mann
und Fraug, »du sollst Vater und Mutter ehren« oder »du sollst nicht Ehe brechen«),
die Verstindnisse von Zweigeschlechtlichkeit, heterosexueller Ehe und heterosexu-
ellem, monogamem Begehren als Gebot stabilisieren. Auch die beschriebene spi-
te Emanzipation der Mutter markiert die Schwierigkeit, bestimmte Familienbilder
aufzubrechen und sich (christlichen) Normen zu widersetzen.

Die Erzdhlungen iiber die Familie werden in starren heteronormativen Macht-
verhiltnissen kontextualisiert. Um Intergeschlechtlichkeit in der Familie themati-
sieren zu konnen, briuchte es kritischere und reflektiertere Perspektiven, die Er-
fahrung und ein bestimmtes soziales Umfeld erfordern.

1.2 Individuelle Schwierigkeiten der Eltern

Nicht nur das generalisierte gesellschaftliche Umfeld, sondern auch konkret
beschriebene individuelle Hindernisse der Eltern werden als Grund dafiir herange-
zogen, dass Intergeschlechtlichkeit in der Familie kein Thema werden konnte.

Eine sehr wichtige Bezugsperson fiir mich war immer (und ist nach wie vor) mei-
ne Mutter. Da es ihr aber psychisch besonders zu Beginn meiner Pubertit sehr
schlecht ging, vermied ich es, Fragen zu stellen, die ihr »Sorgen machen« kénn-
ten. (Alexis W., 4/3—5)

Das Bediirfnis, die Familie nicht belasten zu wollen, wird in einigen Erzihlungen ge-
dufert. Hier wird die Mutter als »sehr wichtige Bezugsperson« eingefiihrt, auf die
Alexis W. vielleicht auch deshalb besonders Riicksicht nehmen mochte. Der Vater,
die Schwester oder andere Familienmitglieder scheinen hinsichtlich jener erwihn-
ten Fragen keine geeigneten Bezugspersonen zu sein und werden in der Erzihlung
nicht thematisiert.

Alexis W. formuliert die zu vermeidenden und Sorgen machenden Fragen nicht
niher aus. Allerdings wird der Zeitpunkt »zu Beginn meiner Pubertit« genannt,
der sich mit der psychischen Belastung der Mutter zeitlich tiberlappte. Alexis W.
vermittelt in dieser Erzihlsequenz die Notwendigkeit, Stabilitat fiir die Mutter
aufrechterhalten zu miissen. Ordnungen, etwa durch Geschlechter- und Korper-
normen, durften durch Fragen nicht irritiert werden, da sie die Psyche weiter
destabilisieren konnten. Mit der Pubertit kénnen Verinderungen des (so gelese-
nen) Geschlechtskorpers einhergehen, auf die sich beispielsweise solche Fragen
beziehen konnten und zu viel Unruhe verursachen kénnten. Die psychische Verfas-
sung der Mutter wird also die der eigenen psychischen Belastung, die Alexis W. an
anderer Stelle auch durch »nagende Fragen« (4/8) verdeutlicht, vorgereiht. An dieser
Stelle berichtet Alexis W. allerdings noch gar nicht von jenen »nagenden Fragen«.
Vielmehr vermittelt Alexis W., dass generell Fragen, die zum Beispiel grundsitzlich

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

zu Beginn der Pubertit bei Kindern auftreten kdnnen, zum Schutz der Psyche der
Mutter nicht gestellt wurden. Die Thematisierung des intergeschlechtlichen Kor-
pers als innerhalb bestehender Normen unbekannter und ordnungsirritierender
Korper war demnach gar nicht denkbar.

Alexis W. markiert in dieser Erzihlung Intergeschlechtlichkeit als etwas, das fir
die Thematisierung eine enge Bezugsperson und eine psychische Belastungsfihig-
keit erfordert. Sind diese Voraussetzungen nicht gegeben, sind bereits dahingehen-
de Fragen nicht denkbar.

In folgender biografischer Erzahlung wird der Bildungsstand des Vaters als Ar-
gument fiir die fehlende Thematisierung herangezogen:

Mein Vater wollte immer zwei Buben haben. und er hat nicht so viel gewusst. (I:
ok.) Also er war Handwerker. (Kris M., 5/33—38) Er mochte zwei Buben, immer. Er
hat es nie so verstanden. Er ist nie auf eine Universitit gegangen, oder so. (I: Ja)
Erist nur (1) er hat den Meister gemacht, aber er kann nicht schreiben. Er ist nicht
lange in die Schule gegangen, er hat alles mit seinen Hinden gelernt. (I: ok.) Und
er hat die Priifung miindlich gemacht und dann nur gezeigt und so. Er kann nicht
schreiben. (Kris M., 15/36—40)

Kris M. betont mehrmals im Verlauf des Interviews, dass der Vater »zwei Buben
haben« wollte. Die Wiederholung lisst vermuten, dass Kris M. diese Aussage sehr
hiufig gehort hat. Das fehlende Verstindnis fiir die Intergeschlechtlichkeit fithrt
Kris M. auf die Ausbildung des Vaters zuriick (»er ist nicht lange in die Schule ge-
gangen, er hat alles mit seinen Hinden gelernt«, »er hat es nie so verstanden«). Um
Intergeschlechtlichkeit verstehen zu kénnen und sich damit auseinandersetzen zu
koénnen, braucht es demnach eine schulische oder am besten eine universitire Aus-
bildung. Intergeschlechtlichkeit steht in diesem Zusammenhang fiir etwas Abstrak-
tes, fiir dessen Verstindnis Bildung und Schreiben erforderlich ist. Kris M. hebt da-
mit die gesellschaftliche Abwesenheit von Wissen iiber Geschlechterkonzepte her-
vor, die iiber (patriarchale) Zweigeschlechtlichkeit hinausgehen.

1.1.3 Zwischenfazit

Familie wird besonders in den Anfangserzihlungen als soziale Einheit kontextua-
lisiert, die gesellschaftlichen Normen (wie heteronormativer, christlicher und kon-
servativer Familienbilder) unterworfen ist und in der individuelle Schwierigkeiten
der Eltern eine Thematisierung der Intergeschlechtlichkeit verunméglichen.

Die Erzihlpassagen verweisen auf die Positionierung der Familie in einem
bestimmten Umfeld. Sie war eingebettet in Machtverhiltnisse, geprigt von Hete-
ronormativitdt, religiosen Werten und Unerfahrenheit durch Alter oder Bildung,
was dazu fithrte, Intergeschlechtlichkeit nicht thematisieren, denken oder leben zu

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

konnen. Direkte Schuldzuweisungen werden in den Erzihlungen nicht formuliert.
Die Familie wird als schiitzenswert dargestellt, die von Machtverhiltnissen und
bestimmten Gegebenheiten abhingig ist. Das soziale Umfeld und individuelle Pro-
bleme der Eltern werden den eigenen (teils schwierigen) familidren Erfahrungen
vorangestellt.

Mit Blick auf das bereits oben angefithrte, nun erweiterte, Zitat von Sasha B.

((atmet durch)) Ja, ich sehe es gar nicht so sehr (rduspert sich) als Familienthema
irgendwie. (I: Ok.) Also weil, die Familie ist ja auch, (1) die kann ja auch nurin (1)
also, (1) die wird ja auch von der Gesellschaft irgendwie so. (I: mhm) Also ich wiird
mir eher was von der Gesellschaft wiinschen. A::hm darum hatte ich mir einfach
gewiinscht, dass einfach. ja. (5) Einfach das Wissen, dass es das gibt. (Sasha B,,
11/36-47)

verweist Sasha B. mit dem Wunsch »einfach das Wissen, dass es das gibt«, auf einen
strukturellen Ausschluss des Themas auf vielfiltiger gesellschaftlicher Ebene, dem
die Familie ausgeliefert zu sein scheint. Dass der Wunsch nach dem »Wissen, dass
es das gibt, sich nicht so »einfach« darstellt, zeigt die machtvolle Wirkung von he-
teronormativen Diskursen, beginnend bei der Geburt, auf die ich u.a. im nichsten
Kapitel eingehen werde.

1.2 Klassifikation und Erziehungsauftrag durch hohere Machtinstanzen

In Anlehnung an Foucault (1991) wird meist von »dufleren« Machtinstanzen ge-
sprochen (vgl. z.B. Tabor 2007), wodurch ein Dualismus (von inneren und duf3eren
Instanzen) vermittelt wird. Die Formulierung »héhere Machtinstanzen« soll In-
stitutionen, Diskurse und Praktiken beschreiben, die legitime Sprecher*innenpo-
sitionen tiber Intergeschlechtlichkeit hervorbringen kénnen. In den vorliegenden
biografischen Erzihlungen zeigen sich in klinischen und in christlich-katholischen
Kontexten geschlechtliche Zu- und Einschreibungsprozesse, die professionalisiert
und institutionalisiert gerahmt sind. Daran schliefRen Entscheidungen tiber Erzie-
hung, Namensgebung und Eingriffe in die korperliche Integritit des Kindes an.
Nach Foucault (2015) ist Macht nicht nur als unterdriickend, sondern auch als er-
moglichend und produktiv zu verstehen. Wie die Erzihlungen nachfolgend zeigen
werden, haben medizinische und religiése Kontexte das Potential, Beruhigung und
Ordnung zu schaffen, intergeschlechtliche Kérper zu schiitzen, sie aber auch krank
zu machen und zu versehren.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

1.2.1 Geburtsklassifikation und Erziehungsauftrag unter klinischen Blicken

Eltern sind schon frith mit der Frage nach dem Geschlecht ihres Kindes konfron-
tiert. Im Kapitel »sexing des f6tus« macht Cornelia Schadler (2013) deutlich, dass
bereits die Geschlechtsbestimmung des ungeborenen Fétus per Ultraschall fiir El-
tern wichtig ist, damit der Fotus »menschliche Attribute« (Schadler 2013, S. 203) er-
hilt. »Vielen werdenden Eltern war es sehr wichtig, das Geschlecht des Kindes zu
wissen, um den Fotus richtig adressieren zu konnen und um iiber passende Namen
nachzudenken oder passende Produkte fiir diesen zu kaufen« (ebd.) Auch das sozia-
le Umfeld des werdenden Elternpaares fragt nach dem Geschlecht. Ganz im Gegen-
satz dazu war es in medizinischen Kontexten fiir Eltern schwierig, das Geschlecht
nicht zu erfahren, wenn sie das nicht wollten (ebd., S. 204). Die Geschlechtsbestim-
mung ist sozial so menschlich essenziell und selbstverstindlich, dass ein Zuriick-
halten dieser Information aktive Gegenwehr der Eltern erfordert. Schadler schreibt
weiters: »Zweigeschlechtlichkeit an sich wurde aber von keiner Informant*in mei-
ner Studie in Frage gestellt. Auch in den Forenbeitrigen, in Biichern, Broschiiren
und in der Uberblicksliteratur ist kaum die Rede von einer Hinterfragung der Ein-
teilung des Menschen in Frau und Mann. Lediglich in der medizinischen Literatur
fanden sich Hinweise auf Abweichung von der Norm in Verbindung mit genetischen
Anomalien« (ebd., S. 204;vgl. dazuauch Ghattas 2017). So wissen die wenigsten wer-
denden Eltern, dass ihr Kind intergeschlechtlich sein kénnte (Rosen 2021, S. 244).
Wenn das Kind dann intergeschlechtlich ist, machen Eltern oft belastende Erfah-
rungen (Krimer 2021), die sowohl durch pathologische Begriffe entstehen kénnen
als auch durch heteronormative und verletzende Reaktionen im personlichen Um-
feld.

Ursula Rosen (2021), selbst Mutter eines intergeschlechtlichen Kindes, disku-
tiert eine »sinnvolle« (ebd., S. 248) Erziehung des inter*Kindes und vermittelt dabei
den Eindruck, dass diese Kinder anders zu erziehen sind. Heteronormative Struk-
turen legen das nahe, doch werden alle Kinder einem sozialen Geschlecht (iiber-
wiegend binir) zugeordnet, mit weitreichenden Auswirkungen auf das Kind und
sein Umfeld. Ursula Rosens (2021) Ausfithrungen (ebd., z.B. S. 248f.) zeigen jedoch,
dass dies eben nicht so losgeldst vom (Geschlechts-)Korper des Kindes denkbar zu
sein scheint. Wie determinierend die hegemoniale Kérperbeschau des Kindes be-
reits pranatal, aber jedenfalls ab der Geburt auf die soziale Zukunft des Kindes und
seine Eltern wirke, zeigen die nachfolgenden Ausfithrungen.

14.02.2026, 14:46:08.

14


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Geburtsereignis und Namensgebung

»Als Mddal einfach einmal. Susanne
haben sie mich dann genannt.« (Sasha B.,
2/13)

In folgender Erzihlung berichtet Sasha B. von der eigenen Geburt. Da die Geburt
selbst nicht bewusst erinnert werden kann, kann davon ausgegangen werden, dass
sich die Erzdhlung auf Schilderungen anderer damals anwesender Personen stiitzt.
Der dem Geburtsereignis nicht normentsprechende Verlauf erforderte aber eine
Thematisierung dieses Geschehens (vgl. dazu auch Gregor 2015). Diese Erzihlung
kann fiir Sasha B. als besonders bedeutsam rekonstruiert werden. Denn Sasha B.
wurden die geschilderten Ereignisse bis ins Jugendalter vorenthalten. Mit dieser
detailreichen Schilderung integriert Sasha B. die Erzdhlungen der Mutter nun im
Nachhinein zu einer vollstindigen Biografie(erzihlung). Die Geburt hat auflerdem
eine grofRe Relevanz fir die fortfithrende Erzihlung der inter*Geschichte.

Ahm. Ja. (5) Ah (1) Genau. Ahm. Wie ich auf die Welt gekommen bin war’s. (1)
d::hm. nicht. ahm. jo:::;, &hm. habens mich angeschaut und haben, (1) waren ein
bissl verunsichert. Also, (1) meine Grofdtante hat mich als, war meine Hebamme
und die hat irgendwie. also es war schon im Krankenhaus, aber, sie war die Heb-
amme irgendwie. U::nd hat gemeint, ja::: schon irgendwie komisch oder so, aber
(1) ja (1) aber (1) noch im Rahmen. So irgendwie. (I: Mhm.) U::nd, also als Madal
einfach einmal. Susanne haben sie mich dann genannt. (Sasha B., 2/3-13)

Sasha B. leitet nach kurzer Skizzierung des Werdegangs der Eltern zur Erzihlung
iiber die eigene Geburt itber. Wenn auch die Erzihlung nicht aus der eigenen Erin-
nerung stammt, veranschaulicht sie in ihrer le(i)bhaft(ig)en Beschreibung nicht nur
die Perspektive der Person, die Sasha B. davon berichtet hat, sondern auch die eige-
ne Vorstellung und kritische Perspektive von Sasha B. darauf, wie tiber den eigenen
(Geschlechts-)Korper verhandelt wurde. Die Erzahlung verdeutlicht den machtvol-
len Blick auf den eigenen Korper, der »angeschaut« wird und eine bestimmte Ord-
nung eines Geburtsereignisses »verunsichert«: Der Blick auf die Genitalien des Kin-
des dient in der Regel als objektiver Beweis (Kessler & McKenna 1978). Hirschau-
er schreibt in diesem Zusammenhang von der »Geburtsklassifikation« (Hirschauer
1994, S. 683). Auch Judith Butler legt am Beispiel der Anrufung bei der Geburt »es ist
ein Mddchen!« die Notwendigkeit der Performativitit der Geschlechtsbestimmung
dar (Butler 1991; 1995). In der Erzdhlung von Sasha B. wird nun deutlich, dass auch
die Hebamme, um sprechen zu kénnen, die Zweigeschlechter-Ordnung performa-
tiv aufrechterhielt und in der biniren Logik eine Anrufung unternimmt. Denn eine
solche Anrufung des Geschlechts eines Kindes nicht zu praktizieren, wiirde bedeu-

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

ten, das Kind als geschlechtliches Subjekt an einen »sozialen Unort« (Butler 2009) zu
dringen. Sasha B. verweist nicht nur auf die Hebamme als professionalisierte Ge-
burtshelferin, sondern auch als »GrofStante«, sodass ein familiires Verhiltnis deut-
lich wird. Méglicherweise ist gerade auch deshalb eine Entintelligibilisierung durch
eine Auflerung wie »da stimmt etwas nicht« durch die Hebamme als Grof3tante aus-
geblieben. Wihrend es im medizinischen Kontext grundsatzlich um moglichst pra-
zise Diagnosen und Kérpervermessungen geht, kénnte die Handlung der GrofStante
als Strategie einer familiiren Entlastung gelesen werden. Die Rahmung erfolgt also
innerhalb einer biniren Ordnung. Die Formulierung »noch im Rahmenc sichert ei-
ne normalisierende und sozial akzeptable Zuordnung und erméglicht Sasha B. und
den Eltern (vorerst) eine Einordnung. Diese Macht der Klassifikation war der Grof3-
tante aufgrund ihrer Profession als Hebamme und in einem institutionellen Rah-
men »im Krankenhaus« méglich.

Die Namensgebung dient als hegemoniale Praxis, in der dieser Zuordnungsakt
unterstrichen wird. »Der Name soll einerseits die Einmaligkeit des Kindes, anderer-
seits auch dessen Zugehorigkeit zum Ausdruck bringen [...]J« (Schweizer 2018, S. 46).
Susanne ist zweifellos ein weiblicher Name, der im Umfeld fortan zitiert werden
kann. »Der Name wird amtlich nicht nur vermerkt, als Ausdruck des Rechts darauf,
einen Namen zu haben. Es besteht auch die Pflicht, einen Namen zu tragenx« (ebd.).
Als Mddchen zugeordnet und als Susanne benannt wird eine doppelte performative
Herstellung von Geschlecht erméglicht und die Geschlechterordnung stabilisiert.

Deutlich wird in der Erzihlung auch, dass der Akt des »Anschauens« und For-
mulierungen wie »irgendwie komisch« nicht konkret benannt werden. Das Verbot
der Benennung (Foucault 1991) bzw. daraus resultierend auch das tatsichliche Feh-
len von Worten stabilisiert somit die binire Ordnung. Interessant ist, dass auch Sa-
sha B. in der Erzihlung die fehlende Sprache wiederholt. Es bleibt unausgespro-
chen, was an Sasha B.s Korper als Baby angeschaut (»mich angeschaut«) wurde und
weshalb Sasha B. »als Middchen einfach einmal« und »noch im Rahmen« zugeordnet
wurde. Benennbarkeiten waren vermutlich damals nicht vorhanden und auch im
Interview kann dariiber nicht konkret gesprochen werden. »Mich angeschaut« ist
jedenfalls eine Beschreibung der ganzheitlichen Person, die darauf verweist, dass
das »Anschauen« der Babys mehr als eine Bestimmung der Genitalien betrifft, son-
dern eine Subjektivierung erfolgt.

Sasha B. erzihlt weiter von »mehreren Untersuchungen« und unterschiedlichen
Kontexten des »Anschauens« auf und in den Kérper noch vor dem ersten Lebens-
jahr, nachdem ein Leistenbruch festgestellt worden ist. Die Beschau des Kérpers von
Hebamme und Arzt*innen im Krankenhaus verdeutlicht die retrospektive Erfah-
rung von Verobjektivierungsprozessen des eigenen Korpers. Dabei wurde unter ei-
nem »klinischen Blick« (Foucault 1988) von unterschiedlichen Arzt*innen eine »ver-
grofRerte Klitoris gesehen« und in den »Bauchraum geschaut« (Sasha B., 2/18).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Die Herstellung einer beruhigenden Ordnung

Eltern intergeschlechtlicher Kinder stehen in medizinischen Kontexten oft vor
groflen Herausforderungen: Sie »stehen sozusagen immer zwischen dem medi-
zinischen System und dem intergeschlechtlichen Kind. Sie miissen aufgeklirt,
iberzeugt, belehrt werden, sie treffen Entscheidungen wiber Operationen, das
Erziehungsgeschlecht und itber den Grad der Offenheit und Geheimhaltung inner-
halb und auflerhalb der Familie« (Krimer 2021). Ahnliches beschreibt auch Sasha B.
tiber das Erleben der Mutter:

und meiner Mutter ist es immer schlechter gegangen dabei, weil sie sich gar nicht
wohl gefiihlt hat, da. (I: Mhm.) U:::nd hat dann einem Arzt vertraut, der ihr ge-
sagt hat, dass ich ein ganz normales Madl bin, dass ich einfach, dass sie mich so
aufziehen soll, ganz normal. und das passt schon alles. So irgendwie. (3) Sie hitte
dann halt irgendwie nu 6fter mal zur Kontrolle kommen sollen, hat’s dann aber
nicht gemacht, weil sie wollte dann einfach von dem Ganzen nichts mehr wis-
sen, sie wollte einfach, d::h ja, weil (1) das hat ihr einfach nicht getaugt. Das hat
ihr vom Gefiihl her nicht zugesagt. Dass die mich so komisch behandelt haben,
wie so eine Sensation oder so. (I: Mhm.) U::nd dann bin ich eben aufgewachsen.
(Sasha B., 2/21—36)

Sasha B. beschreibt hier die Mutter auch als beschiitzend vor weiterer Beschau des
Korpers und der Moglichkeit des Aufwachsens innerhalb einer Normalitit. Auch
eine Uberforderung und psychische Belastung der Mutter deutet Sasha B. an. Die
Mutter vertraute einem Arzt, der als pidagogischer Erziehungsratgeber auftrat
und die binire Ordnung wiederherstellte. Die Worte des Arztes »ganz normales
Midl« und »das passt schon alles« stellten eine kurzfristig beruhigende Ordnung
fir die Mutter her. Kontrollen, die diese Normalitit wieder destabilisieren kénn-
ten, fithrte die Mutter nicht weiter. Der Normalisierungsprozess wurde nach der
Beratung durch den Arzt durch die Mutter und ihre Erziehung (der Vater wird
hier nicht genannt) fortgesetzt. Dieser Prozess hat eine wichtige Funktion: »eben
aufzuwachsen« ohne Sensation und Unsicherheit. Eine Beruhigung wird iiber Nor-
malisierungsprozesse erlangt, die innerhalb der bindren Ordnung verlaufen. Sasha B.
verdeutlicht in der Erzahlung, dass ein »eben« Aufwachsen erst dann moglich war,
als eine Normalitit »als ganz normales Midl« geschaffen worden ist. Die andere
Option bestiinde aus Unsicherheiten, medizinische Beschau und viele Untersu-
chungen. Sasha B.s Erzihlung ist demnach eine reflektierte kritische Perspektive zu
entnehmen. Eine kritische Perspektive auf die Geschlechtszuordnung, den Einhalt
der Binaritit und die Medizin.

Die Macht drztlicher Aussagen wird in diesen Sequenzen besonders sichtbar.
Die Aufierung oder Diagnose »ein ganz normales Midal« erméglichte eine erste be-
ruhigende Ordnung. Die Erziehung wurde durch den irztlichen Blick eingeleitet

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

und >genehmigt.. Hitte die Mutter keine*n Arzt*in getroffen, der*die »passt schon
alles« gesagt hat, wiren die Untersuchungen und Kontrollen méglicherweise auf-
grund der Unsicherheit, ob alles »noch im Rahmen« ist, weitergelaufen. Medizi-
ner*innen nehmen entscheidenden Einfluss auf die geschlechtliche Erziehung und
damit auf den Subjektivierungsprozess. So werden auch Namensgebungen nicht
nur einfach innerhalb der Familie entschieden, sondern durch irztliche (und juri-
dische) Entscheidungen erst ermoglicht. Nichtdestotrotz wird an dieser Erzihlung
aber auch deutlich, dass die drztliche Herstellung einer geschlechtlichen Ordnung
nur zu einer oberflichlichen Beruhigung der Mutter fithrte, indem sie sich gegen
weitere empfohlene Untersuchungen entschied. Einerseits kann dies als Strategie
der Mutter gelesen werden, weiteren moglichen Beunruhigungen zu entgehen, an-
dererseits lisst sich daraus ableiten, dass diese machtvollen irztlichen Auferun-
gen bzw. Erziehungsempfehlungen keine tiefgehenden Beruhigungen fiir Sasha B.s
Mutter schaffen, sondern sie spiirt (»vom Gefithl her«), dass etwas nicht in Ordnung
ist, fiir das ihr kein hilfreicher Umgang aufgezeigt werden konnte.

1.2.2 Intergeschlechtlichkeit als »Gottes Wille«

also, (1) ich bin katholisch aufgewachsen. und meine Mutter hat immer gesagt,
das ist Gottes Wille, und wir lassen das so. und, ich bin nicht operiert. (Kris M.,
28/35-38)

ich wurde mit zehn Jahren katholisch getauft. Und als ich elf, zwolf Jahre alt war,
bin ich zum katholischen Priester gegangen. Und sie haben mir gesagt, meine
Mama war da auch, (1) er hat gesagt, es war Gottes Wille und meine Mama hat
das auch gesagt zu mir, als ich ein kleines Kind war. Das ist Gottes Wille. dann
lassen wir das so, und lassen das sein. und wir machen nur, was notwendig ist.
und der Priester hat das auch gesagt. nur was notwendig ist. und das ist Gottes
Wille, und so. und, (1) also, ich glaube, das ist richtig. (Kris M., 6/27-33)

Bereits im ersten Zitat finden sich einige wesentliche Aspekte: Kris M. wuchs »ka-
tholisch« auf. Damit legitimiert Kris M. in der Erzihlung (wie damals die Mutter
und der Priester) die Rahmung einer bestimmten Erziehung. Der Priester” tritt hier
an die Stelle einer*s Mediziner*in, um fiir Beruhigung und Ordnung zu sorgen.
»Gottes Wille« erscheint schicksalhaft, unantastbar und unkritisierbar. So legiti-
miert Kris M. auch, dass sie nicht operiert ist. Kris M. verweist dabei vermutlich auf

3 Interessanterweise wird auch in der australischen Studie der Priester bzw. »spiritual advisor«
als Person angefiihrt, der sich etwa 30 % aller Teilnehmer*innen anvertrauen (Jones 2016,
S. 613f).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Inter*Diskurse, in denen zum Zeitpunkt des Interviews die meisten inter*Erzih-
lungen von chirurgischen geschlechtsverindernden Eingriffen geprigt sind*. »Got-
tes Wille« dient hier dem Schutz des Kdrpers von Kris M., gleichzeitig tritt Gottes
Wille schicksalhaft auf. Mit Gottes Wille ist nicht zu verhandeln. Da ihr auch die
Mutter das »immer« gesagt hat, kann vermutet werden, dass auch der Mutter die-
ser Wille eine wirkungsvolle und hilfreiche Erklirungsstiitze gewesen ist.

Kris M.s Erinnerung »Mama hat das auch gesagt zu mir, als ich ein kleines Kind
war« ist als Kontrasterzihlung zu den anderen Interviews zu lesen: Kris M.s Mut-
ter sprach mit ihr schon im frithen Alter und erméglichte unter dem Schutz des
michtigen Willen Gottes eine Thematisierung und den Schutz des Kérpers (»nur das
was notwendig ist«). Kris M. bewertet auch retrospektiv diese Erfahrung und Ent-
scheidung positiv: »ich glaube, das ist richtig«. Bei niherer Betrachtung wird aber
deutlich, dass in diesen Erklirungen »es ist Gottes Wille« oder »das ist Gottes Wil-
le« nicht benannt wird, was eigentlich Gottes Wille ist. Das »Es« und »Das« bleiben
Unbekannte (dazu mehr im nachfolgenden Kapitel IV.1.3.2).

1.2.3 Grenzen der Thematisierung

Wie bereits deutlich wurde, erméglichen medizinische und religiose Kontexte
einen Aufbruch der Tabuisierung. Andrea A. betont in nachfolgender Passage das
(Nicht-)Wissen innerhalb der Familie, mit einer Ausnahme, nimlich der Tante.

Ah. (2) Der Grofdteil der Familie weifd es nicht. (1) (I: mhm) Eine Tante weifR es. Die
war namlich Krankenschwester, (1) u::nd die hat mich dann in Stadt Y, wie ich im
Spital war, ahm bei der Gonadenentfernung besucht. ahm, die hat mir ahm (3)
die hat mir (1) irgendwas hat sie mir empfohlen (1) irgendeinen Arzt oder, ich
weifl nimmer (I: Mhm). Also die hat es gewusst. (Andrea A., 16/3—11)

Der Grof3teil der Familie blieb auflerhalb eines Wissens iiber das »Es«. Lediglich die
Tante durfte davon wissen, weil sie Krankenschwester war. Der Beruf qualifiziert die
Tante als Wissende und als Gesprichsperson iiber »Es« rund um die »Gonadenent-
fernung«. Die Tante als Krankenschwester bietet eine Gesprachsmoglichkeit. Relevant
scheint auch der Ort des Gesprichs zu sein: »im Spital«. Diese Kombination ermog-
lichte ein Sprechen auch innerhalb der Familie. Bei weiterer Betrachtung blieb das
Gesprich jedoch bei medizinischen Themen: Die Tante empfahl einen Arzt. In diesem
eng gesteckten Rahmen findet das »Es« also eine Benennung, dariiber hinaus, au-
erhalb des Spitals und medizinischer Kontexte, scheint ein Sprechen ausgeblieben

4 Kris M. bewegt sich mit ihrer Erzahlung damit auch in machtvollen Inter*Diskursen, in dem
es notwendig erscheint zu erwdhnen, nicht operiert zu sein.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

zu sein. Es erdffnen sich die Fragen, ob ein Sprechen mit der Tante auch itber ande-
re Dinge als iiber die Empfehlung von weiteren Arzt*innen méglich gewesen wire,
und vor allem: Wire die Tante in der Lage (gewesen), iiber Anderes als itber Medizi-
nisches mit Andrea A. zu sprechen?

1.2.4  Zwischenfazit

Unter »hohere Machtinstanzen« verstehe ich ein Zusammenspiel von Institution,
Diskursen und Praktiken. Das Agieren als Priester*in oder Mediziner*in, die durch
den Berufsstand und die damit zugeschriebene Macht legitime Sprecher*innenpo-
sitionen einnehmen, wird von Institutionen wie dem Krankenhaus oder der Kirche
gestittzt. Damit konnen sie auf Erziehung und pidagogische Diskurse wesentlichen
Einfluss nehmen, obwohl die ausiibenden Akteur*innen pidagogisch nicht profes-
sionalisiert sind. Der Priester schafft durch »Gottes Wille« Beruhigung und Ord-
nung, Arzt*innen treten als Wissende und Richter*innen iiber Kérper, Gesundheit
und Krankheit auf. Deutlich in den Erzihlungen wird, dass dem medizinischen Per-
sonal und dem Priester ein Sprechen iiber Intergeschlechtlichkeit méglich ist bzw.
sie sozial dazu legitimiert zu sein scheinen, das Thema zu verhandeln. Obwohl in ka-
tholischen christlichen Diskursen (vgl. z.B. Tabor 2007) das Tabu besonders oft und
stark hervortritt und sie auch von meinen Interviewpartner*innen als Argumen-
tationslinie fiir geschiirte Tabus und verschlossene Kommunikation herangezogen
werden (vgl. Kapitel IV.1.1), zeigt die Erzahlung von Kris M., dass Geschlechtskor-
per-Tabus in religiésen Kontexten auch aufgebrochen werden. Unter Bezugnahme
auf »Gottes Wille« darf dariiber gesprochen werden und »es« gilt nicht als verban-
nungswiirdig® (»wir lassen das so. und ich bin nicht operiert«). Uber »klinische Bli-
cke«und durch »Gottes Wille« diirfen Stellvertreter*innen der Medizin und Religion
Tabus behandeln und regulieren. Sie stellen Normalitit her, beruhigen an der Ober-
fliche und festigen damit auch bestimmte Diskurse:

Meine Eltern und ich jedoch wurden von den behandelnden Arzten dermafien
allein gelassen mit der Situation, dass sie keine Chance hatten, aus eigener Kraft
einen anderen als den »verordneten« Weg zu gehen. (Alexis W., 7/43—45)

Foucault (1994) kennzeichnet die Medizin als Machtwissen, das disziplinierende und
regulierende Wirkung hat. Obwohl mit Arzt*innen iiber die Intergeschlechtlichkeit
gesprochen werden konnte, passierte das nur iiber Verordnungen und Diagnosen.
Die regulierende Wirkung war iiber den medizinischen Kontext hinaus fir familidre
Kontexte wenig hilfreich. Aufierhalb eines medizinischen Diskurses blieben Eltern

5 So verweist auch Sigmund Freud (1999, S. 26ff.) beispielsweise auf Priester, denen der Kon-
takt mit einem Tabu gestattet wurde, ohne Ausgrenzungen fiirchten zu missen.

14.02.2026, 14:46:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

und Kind »allein« bzw. fehlten weitere Umgangsformen, Sprech- und Sprachoptio-
nen. Obwohl Mediziner*innen und Priester*innen also legitime Sprecher*innen-
positionen zugeschrieben bekommen, ist auch ihnen nur ein bestimmtes Sprechen
moglich. Thren Moglichkeiten als Erziehungsberater*innen sind deutliche Grenzen
gesetzt. Die Beratung iiber Kris M.s Intergeschlechtlichkeit blieb iiberwiegend eine
tiber ein »Es«, die keine genauere und positiv besetzte Beschreibung oder positiven
Umgang mit Intergeschlechtlichkeit enthilt. Die medizinische Erziehungsberatung
fiir Sasha B.s Mutter (ein »ganz normales Midl«) hinterlisst ein Gefithl des Unbe-
hagens und fihrt zur Vermeidung weiterer medizinischer »Kontrollen«.

Es entstand das Gefiihl eines »Sonderfalls«, wie dies Alexis W. in medizinischen
Kontexten beschreibt.

(..) denkeich, dass die behandelnden Arzte besonders in der ersten Phase meiner
Klinik-Karriere mich unterschwelligimmer als Alien, als Sonderfall und Sensation
betrachtet und behandelt haben. Durch diese Haltung haben sie meinen Eltern
eben dieses Gefiihl vermittelt, die es dann an mich weiter gaben und mein sozia-
les Umfeld, das ja nicht weiter involviert war, hatte keine Chance, dieses Gefiihl
abzufedern oder dem etwas entgegen zu setzen. Hier hatte meines Erachtens So-
zialarbeit, psychologische Begleitung und auch ein Umgang mit dem Thema in
der Schule viel geholfen und mein bis heute andauerndes Kimpfen mit Verste-
cken und Verschweigen verringert. (Alexis W., 6/5-12)

Den behandelnden Arzt*innen wird eine besondere Macht zugeschrieben, auch weil
sie die einzigen Personen sind, die Inter* (auf problematische Weise) thematisie-
ren. Alexis W. stellt den medizinischen Kontext als isolierte Institution dar, die »be-
trachtet« und »behandelt«, wodurch erneut der Eindruck der Verobjektivierung ver-
mittelt wird. Alexis W. markiert die Leerstelle von psychosozialer und pidagogi-
scher Unterstiitzung, die medizinische Kontexte nicht abdecken konnen. Verste-
cken und Verschweigen sind »bis heute« eine notwendige Folge. Auch das »andau-
ernde Kimpfen« verweist auf eine stetige Anstrengung ohne nachhaltigen Erfolg,
der in hegemonialen Diskursen nicht méglich zu sein scheint. Diese Leerstelle zeig-
te sich auch bei Sasha B. durch die folgende totale Tabuisierung der Intergeschlecht-
lichkeit in der Familie und bei Kris M., die ebenso nur auf Gottes Wille im fami-
lidren Umgang verweisen kann. Die durch medizinische oder religiése Machtin-
stanzen hervorgebrachten Sprechweisen und hergestellte (beruhigende) Ordnung
erwies sich fiir den familidren Alltag als deutlich beschrinkend, wie letztlich auch
die Erzahlung tiber das Gesprich zwischen Andrea A. und der Tante (als Kranken-
schwester) verdeutlicht, die keinen Austausch iiber medizinische Themen hinaus
enthielt.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

1.3 Zwischen Tabuisierung und Normalisierung

Formen der Tabuisierung innerhalb der Familie und besonders in der Beziehung
zwischen Eltern und Kind zeigen sich in allen vorliegenden biografischen Erzihlun-
gen in sehr ausgeprigter und vielschichtiger Form. Die Erzdhler*innen sprechen
von einem Nicht-Sprechen diirfen, aber auch von einem Nicht-Sprechen konnen. Jiir-
gen Tabor bezeichnet ein Tabu in dualistischer Denkweise als »Negativ der Normc
(Tabor 2007, S. 24), Barbara Oettl hingegen als notwendige Erginzung zu festge-
schriebenen Gesetzen und Reglementierungen (Oettl 2019, S. 35). Normen werden
tiber das Gewissen in den individuellen Kérpern eingeschrieben und internalisiert
(Guzy 2015, S. 21). Kennzeichnend fiir Tabus und ihre Wirkungsweise sind die damit
verbundenen Formen der Selbstdisziplinierung. Im Gegensatz zu Normen und Ge-
setzen bzw. expliziten Verboten, wirken Tabus durch innere Mechanismen, die sich
in Peinlichkeit, Scham und/oder Schuld duflern (Benthien & Gutjahr 2008, S. 7f.).
Dabei ist auch an Butlers Ansatz zur leidenschaftlichen Verhaftung an sozialen
Normen (Butler 2001) zu erinnern. Michel Foucault beschreibt in seiner Analyse der
Macht iiber den Sex von einer bestimmten »Logik der Zensur«:

»vom Verbotenen darf man nicht sprechen, bis es im Wirklichen vernichtet ist;
das Nichtexistente hat auf keinerlei Auferung ein Recht, nicht einmal im Be-
reich der Rede, die seine Nichtexistenz aussagt; und was man verschweigen muf,
wird als das Untersagte schlechthin aus der Wirklichkeit verbannt. Die Logik der
Macht liber den Sex wire somit die paradoxe Logik eines Gesetzes, das sich als
Einscharfung von Nichtexistenz, Nichtkundgabe und Schweigenmissen dufiert«
(Foucault 2014, S. 86).

Tabus sollen »weder gedanklich noch verbal« verhandelt werden (Oettl 2019, S. 38).
Begeht ein Mensch einen Tabubruch, verlangt die bestehende Ordnung eines ge-
sellschaftlichen Systems nach Sanktionen. Hirnforscher*innen stellten fest, dass
die Furcht vor den sozialen Konsequenzen dhnliche Zentren im Gehirn aktiviert,
wie dies bei der Empfindung von physischen Schmerzen der Fall ist (ebd., S. 45).
Dies verweist einmal mehr darauf, welch immense Macht dem Tabu innewohnt.
Tabor (2007) spricht von der Norm als »duflere Macht« und dem Tabu als »inne-
re Macht«. Dieser Dualismus zeigt sich jedoch in meinen Interviews so nicht und
wird der Komplexitit und dem Ineinandergreifen von Tabuisierung und Norma-
lisierung nicht gerecht. Nachfolgend méchte ich diese vielseitigen und komplexen
Ausformungen darlegen.

14.02.2026, 14:46:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

1.3.1 Fehlende Erzahlungen und Auslassungen

In fast allen Erzihlungen wird thematisiert, dass Eltern zentrale biografische Er-
eignisse ausgelassen bzw. verschwiegen haben. So wurden Sasha B. bis zum fiinf-
zehnten Lebensjahr die Intergeschlechtlichkeit und die Ereignisse der Geburt vor-
enthalten. Auch Andrea A. spricht indirekt von fehlenden Erzihlungen, die sich bei-
spielsweise auf den Informationsaustausch zwischen Arzt*innen und der Mutter
beziehen. Alexis W. berichtet von unrealisierbaren Gesprichen tiber Kérper und Ge-
schlecht innerhalb der Familie. Besonders eindriicklich ist die Erzihlung von Kris
M.:Sind all die anderen Erzihler*innen zumindest mittlerweile iiberwiegend infor-
miert, fehlen Kris M. auch als erwachsener Person noch entscheidende Erzihlungen
tiber die ersten Lebensjahre.

Im gesamten Verlauf der biografischen Erzihlung betont Kris M. das gute und
liebevolle Verhiltnis zu den Eltern. Und doch war es immer wieder durch eine stark
eingeschrinkte Kommunikation zu den Eltern in Bezug auf die eigene Geschlecht-
lichkeit gekennzeichnet. An dieser Stelle wird in einem beiliufigen Kommentar auf
eine totale Verdunkelung der ersten Lebensjahre hingewiesen:

also vielleicht als Baby als ein Madl (1) aber (1) das weifd ich leider nicht (2) ich
hab nur so Bilder gesehen, wie ich so drei vier Jahre alt war und wie sie mich so
als Bub angezogen haben. (Kris M., 23/34—36)

Baby- und Kinderfotos von sich aus der Zeit vor dem vierten Lebensjahr scheint
Kris M. nicht zu kennen. Die Formulierung von Kris M., »nur so Bilder gesehen«
zu haben, lisst vermuten, dass Kris M. Kinderfotos von sich grundsitzlich nicht
besitzt. Kris M. scheint hier einiges vorenthalten worden zu sein, was sie dazu
zwingt, lediglich Vermutungen anzustellen (»vielleicht als Baby so als ein Madl«).
Das »leider« markiert ein Bedauern und vermutlich den Wunsch, mehr iiber sich
zu erfahren. Deutlich wird in dieser Passage die fehlende Kommunikation zu den
Eltern. Der Grund der fehlenden Bilder aus der Zeit vor dem vierten Lebensjahr
wird nicht genannt. Kris M. deutet allerdings an, dass sie in den ersten Lebensjah-
ren als Madchen klassifiziert worden sein kénnte. Hinsichtlich einer normativen
Geschlecht(skérp)erordnung schien die Vermittlung einer unverinderlichen Ge-
schlechterzuschreibung (Garfinkel 1967, S.124f.) vermutlich fiir Kris M.s Eltern
erforderlich gewesen zu sein. Zudem war zum Zeitpunkt der Geburt von Kris M.
der Inter*Diskurs tiber »Behandlungen« von Inter* von Geheimhaltepraktiken
gegeniiber dem Kind geprigt (vgl. Money & Ehrhardt 1972).

Sasha B. erzihltvon Erfahrungen des Andersseins in Bezug auf den eigenen (Ge-
schlechts-)Korper, worauthin Sasha B. das fehlende Sprechen zum Thema macht:

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

es hat aber niemand mit mir dariiber geredet. Also, meine Eltern nicht und sonst
auch niemand (1) Und ich habs auch nicht geschafft darliber zu reden, weil es
war irgendwie so ein Tabu. (Sasha B., 3/7—9)

Deutlich wird in diesem Abschnitt, dass niemand »mit mir« (und nicht: ich mit
jemanden) dariiber geredet hat. Sasha B. hitte sich moglicherweise gewiinscht,
dass jemand ein Gesprich mit Sasha B. »dariiber« sucht. »Und ich habs auch nicht
geschafft, dariiber zu reden« vermittelt eine grofie Anstrengung, die nicht bewal-
tigt wurde. Das Tabu wird als uniiberwindbar geschildert. »Es war irgendwie so
ein Tabu« enthilt durch Formulierungen »so« und »irgendwie« Hinweise auf die
Wirkmachtigkeit und subtile Komplexitit des Tabus. Es gibt kein explizites Verbot,
weil »es« nicht benannt wurde, sondern durch eindeutige heterosexuelle binire
Geschlechter- und Erziehungsdiskurse zu etwas Anderem wird, das »irgendwie«
unausgesprochen und unbenannt blieb.

1.3.2 Sprachliche Tabus - »Es« und »Das«

In den biografischen Erzihlungen tauchen bemerkenswert oft die Worter »es« bzw.
»das«im Zusammenhang mit dem Thema Intergeschlechtlichkeit auf und oft bleibt
unklar, was damit gemeint ist. Ich verstehe diese Formulierungen stellvertretend
fiir Unbenanntes, Unsagbares und Unthematisierbares. Das »Es« kann auch die Be-
deutung eines Nicht-benennen-Wollens ausdriicken. So taucht auch in der Studie
von Krell & Oldemeier (2017, z.B. S. 101) ein »es« im Zuge der elterlichen Kommu-
nikation auf. Ohne, dass darauf'in der Studie explizit niher eingegangen wird, ver-
weisen die zitierten Stellen darauf, dass die Eltern das »es« stellvertretend nutzen,
um die Homosexualitit der eigenen Kinder nicht zu benennen . Das erinnert an ein
Sprechen iiber Genitalien respektive der Intimzone, in der oftmals von »da untenc
oder auch »im Schritt« gesprochen wird, um Tabus nicht offen auszusprechen. Und
doch gibt es auf Homosexualitit oder minnliche und weibliche Genitalien bezoge-
ne Begriffe. Die mirvorliegenden biografischen Erzihlungen geben darauf den Hin-
weis, dass hinsichtlich der Intergeschlechtlichkeit das Wissen tiber eine Méglichkeit
des Benennens iiber ein »Es« hinaus fehlt; sowohl fiir die Personen selbst als auch
oft fur die Eltern. Retrospektiv konnen meine Interviewpartner*innen zwar parti-
ell tiber ihre Intergeschlechtlichkeit sprechen. Aber sobald sie in familidre Erinne-
rungen eintauchen, reproduzieren sie (unbewusst) die (zumindest damals) fehlende
Sprache.

So erzahlt Andrea A. iiber das vorhandene Wissen in der Familie nach Erhalt
ihrer Diagnose®:

6 Der nachfolgende Interpretationstext wurde bereits in einer Vorversion publiziert (Enzen-
dorfer 2021, S.101f).

14.02.2026, 14:46:08.

151


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Ahm. (2) Ich glaub meine Grofieltern wissens nicht. (I: mhm) Ich glaub auch, (1)
die meisten Anderen wissns nicht. Aber, wenns um Verwandte gegangen ist hats
eigentlich immer (1) mei- meine Mama auf- aufgeklart. Also, (I: mhm) bei Ver-
wandten habs nie ich erzahlt. (Andrea A., 16/15—23)

In dieser Passage fithrt Andrea A. das Thema Wissens iiber etwas Bestimmtes in-
nerhalb der Familie ein, ohne zu konkretisieren, wovon eigentlich gesprochen wird.
Es wird auch vor dieser Passage nicht klar, wovon Andrea A. konkret spricht. Statt-
dessen verbergen Verben wie »wissns«, »habs« ein ritselhaftes »Es«, dessen Erliu-
terung fehlt.

Bemerkenswert ist auch die wiederholende Formulierung »glaubeng, die die
Unklarheit und Ungewissheit iiber das vorhandene Wissen der Grof3eltern oder der
»Anderen«, der Verwandten, markiert. Nicht nur das, was sie wussten, ist unklar,
sondern, ob sie iiberhaupt etwas wussten, musste einer Vermutung weichen und
konnte offenbar bisher nicht mittels einer Nachfrage oder eines Gesprichs mit
den Verwandten geklirt bzw. besprochen werden. Wenn die Verwandten etwas
wussten, dann nur durch eine Aufklirung durch die Mutter. Ein Phinomen, das
sich mit Coming-Out-Erfahrungen einiger LGBTQ Jugendlicher deckt: Aufierhalb
des engsten Familienkreises wissen viele Jugendliche nicht, wer tiber ihr Outing in-
formiert ist (Krell & Oldemeier 2015, S. 19). Die umfangreiche Tabuisierung duflert
sich offensichtlich in solchen Kommunikationsklemmen innerhalb der Familie.
In dieser Passage kann die Funktion der Mutter auch als unterstiitzend gelesen
werden, indem sie Andrea A. vor Aufklirungsgesprichen schiitzte. Gleichzeitig
verdeutlicht dieser Umstand die Schwierigkeit der Versprachlichung und die damit
einhergehende Vulnerabilitit auch im Kontext von Familie.

Wie bereits im vorigen Kapitel angedeutet, sind auch in Kris M.s Sprechen iiber
Intergeschlechtlichkeit als Gottes Wille »Es« und »Das« deutlich prisent.

und meine Mutter hat immer gesagt, es ist Gottes Wille, und wir lassen das so.
(Kris M., 28/35—38) und der Priester hat das auch gesagt. nur was notwendig ist.
und das ist Gottes Wille (Kris M., 6/27—33)

In den Erklirungen »Es ist Gottes Wille« oder »Das ist Gottes Wille« wird nicht be-
nannt, was eigentlich Gottes Wille ist. »Es« und »Das« bleiben Unbekannte, die aber
dann doch so selbsterklirend wirken, als ob sie nicht unbedingt einer weiteren Er-
lauterung bediirften. Und doch bleiben »es« und »das« vage. Gottes Wille macht »es«
existent und berechtigt, indem es innerhalb eines religiésen Diskurses eine Konzep-
tualisierung erfihrt. Trotzdem hilt eine weitere Tabuisierung an, indem das »Es«
unbenannt bleibt. In der gesamten biografischen Erzihlung wird deutlich, dass Kris
M. das geschlechtliche »Es« und »Das« fiir sich nicht einordnen kann. Wie komplex

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

sich dieses »Es«noch ausgestaltet und nicht bloR als Variation der Geschlechtsmerk-
male iibersetzt werden kann, werde ich im Verlauf der Studie weiter analysieren.

1.3.3 Tabus bestimmter Korperpraktiken

Einige meiner Erzihler*innen berichten von fehlender sexueller Aufklirung, ver-
haltener Korperlichkeit in der Familie generell und im Besonderen in Bezug auf
Nacktheit.

U::nd. ahm. (1) in meiner Familie wars auch nicht (1) nicht (1) normal, dass man
sich jetzt nackert zeigt. Ich mein, (1) meine Eltern waren schon, also man hat sie
schon nackert gesehen und so. (1) aber es war total ok, wenn wir Kinder uns prak-
tisch da:: ((atmet durch)) nicht nackt gezeigt haben. Ab einem gewissen Alter so-
zusagen. Und (1) darum (1) ja (1) ist da auch niemand sozusagen draufgekommen,
dass ich da anders ausschaue. (Sasha B., 3/9—14)

Sasha B. differenziert in der Erzihlung zwischen »nackt gezeigt« und »nackt ge-
sehen«. Obwohl die Eltern schon nackt gesehen wurden, war es »total ok, sich als
Kind ab einem gewissen Alter nicht nackt zu zeigen. Das Zeigen konnte auch auf den
Waunsch, sich mitzuteilen verweisen. Und doch impliziert die Formulierung »drauf-
gekommen, dass ich da anders ausschaue« die Angst des Dahinterkommens eines
Geheimnisses, das nicht an- bzw. ausgesprochen werden kann. Darin ist eine Span-
nung zwischen dem Wunsch nach und der Angst vor einem Erkennen des Anders-
seins enthalten.

In der Passage taucht, dhnlich wie das »Es, ein »da« auf, vermutlich als Benen-
nung einer Kdrperregion, der dufleren Genitalen (hiufig und nicht zufillig »Intim-
bereich« genannt). Ein zwar spezifischer Verweis auf einen (Kérper-)Ort, aber einen
unbenannten Ort. Interessant ist, dass hier ein »wir Kinder« anstelle eines Ich tritt —
eine Praxis, die offenbar auch fiir die »nicht intersexuelle« Schwester galt und als et-
was Gemeinsames erlebt wurde.

Grundsitzlich finden sich solche Erzihlungen vermutlich in vielen (auch nicht-
intergeschlechtlichen) Familien. Auch der Verweis auf ein »gewisses« Alter lisst ver-
muten, dass mit dem Fortschritt der Entwicklung des Geschlechtskérpers Scham,
Intimitit und Peinlichkeit toleriert (»ok«) wurden. Sasha B.s Formulierung »total
ok« kann als sehr tolerant und verstindnisvoll gelesen werden, aber auch als »total«
im Sinne von allgewaltig und absolut: zu zeigen haben wir uns »da« nicht. Jedenfalls
werden Mechanismen der Tabuisierung von Geschlechtsmerkmalen wirksam.

Alexis W. berichtet nicht nur von einer »verpénten Nacktheit« (4/24—25) in der
Familie, sondern auch von einem Tabu rund um die Regelblutung und dem damit
einhergehenden Verbergen von Hygieneartikeln der menstruierenden Familienmit-
glieder:

14.02.2026, 14:46:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Als ich ca. 11 war, bekam meine Schwester ihre erste Regelblutung — bezeichnen-
derweise, als sie mit meinem Vater unterwegs war, so dass es am Abend in der
Familie Thema werden musste (mein Vater war wohl sehr tiberfordert mit der Si-
tuation.), aber nach einem kurzen Gesprach dariiber wurde nie wieder (und auch
vorher nie nie nie) iiber den weiblichen Zyklus geredet. Ich sah wahrend meiner
gesamten Kindheit und Jugend nie irgendwo »Hygieneartikel«—da meine Mutter
diese schon immer total verborgen aufbewahrt hatte, machte es meine Schwes-
ter spater genau so. (Alexis W., 3/13—19)

Die Regelblutung ist grundsitzlich ein Thema, das selten offen dargelegt, sondern
als Problem und an den Grenzen der Normalitit gelesen wird (Newton 2016, S. 56).
Sokann es z.B. peinlich sein, Tampons oder Binden zu kaufen; auferdem stehen sie
in vielen Haushalten nicht sichtbar herum (ebd., S. 184); Menstruationsblut wird in
Werbungen blau dargestellt, um das Blut zu verdecken und es >reiner< aussehen zu
lassen. Der Tabu-Diskurs zur Menstruation reicht weit in eine Zeit zuriick, in der
die Menstruation als etwas Toxisches’ galt. Deshalb ist es grundsitzlich nicht ver-
wunderlich, dass auch bei Alexis W. Hygieneartikel nicht sichtbar waren und iiber
die Menstruation nicht gesprochen wurde. Die Erzdhlung iiber das Nichtthemati-
sieren der Menstruation und das Verstecken der Hygieneartikel kann aber auch als
eine Deckerzihlung gelesen werden, um zu verdeutlichen, dass »Geschlechtliches«
und »Koérperliches« nicht thematisiert wurde und verheimlicht werden musste. An-
dere Beispiele konnen fir Alexis W. vielleicht auch nicht gut benannt werden, weil
vieles diffus und nicht benennbar blieb. Es fehlten die Worte und Beschreibungen
des Eigentlichen, woriiber nicht geredet werden durfte (»nie nie nie).

Erzihlungen wie die von Sasha B. und Alexis W. konnen also als Deck- und Beleg-
erzihlungen fur die fehlende Kommunikation und Aufklirung gelesen werden. Nicht
nur Inter” wurde in der Familie nicht benannt, sondern grundsitzlich wurden der
Geschlechtskérper und damit einhergehende Prozesse wie die Menstruation ver-
steckt.

So schreibt Alexis W. bezeichnenderweise von einer »korperlosen« Erziehung,
die zwar auf die Erziehung einer Freundin bezogen war, aber auch Voraussetzung
fiir eine Freundschaft zu sein schien, um tber Kérperthemen nicht sprechen zu
miissen.

(...) und hatte weiterhin nur eine enge Freundin, die aber sehr konservativ und
sehr »korperlos« erzogen worden war— auch mit ihr kam das Gesprach nie auf
Korper-Themen. (Alexis W., 5/2—4)

7 So wurde noch in den1920erJahren die Frau als unrein deklariert und sollte méglichst wenig
beriihren. Dafiir gab es auch medizinisch-wissenschaftliche Untersuchungen, in denen be-
legt wurde, dass Blumen in Hinden menstruierender Frauen angeblich schneller verwelken
(vgl. Schick 1920).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Der Einsatz expliziter Verbote bestimmter Korperpraktiken zeigt sich nur sehr sel-
teninden Erzdhlungen tiber familidre Kontexte. Tabuisierungen wirken viel subtiler
und damit ausreichend auf die Selbstregulierung, ohne dass die explizite Ausspra-
che eines Verbots erforderlich ist. In den folgenden Erzihlsequenzen schien aller-
dings ein solches Verbot dennoch notwendig:

Dann in der vierten Klasse, dann wollte ich meine Ohrringe haben. Aber mei-
ne Mutter hat gesagt, nein. (I: ok) Und ja. da war ich zehn Jahre alt. (Kris M.,
20/51-52)

ab und zu gab es ein bisschen Streit was ich fiir eine Kleidung anziehe. Die Klei-
dung hat mir mein Vater oder meine Mutter gegeben, was ich anziehen soll und
ich habs dann angezogen. jeden Tag. (Kris M., 21/14-16)

als ich schon Vollzeit gearbeitet hab, war ich so einundzwanzig Jahre alt. (1) dann
habe ich mich drauRen schon selbst bekleidet und also, (1) meine Eltern habens
nicht gewusst, weil (1) ich hab dann gewusst (1) also die wiirden mich schimpfen.
(Kris M., 23/10—16)

In den drei Erzihlausschnitten zeigen sich Verbote in unterschiedlichem Ausmaf}
bis zum einundzwanzigsten Lebensjahr. Im Alter von zehn Jahren wollte Kris M.
Ohrringe tragen. Interessant ist das erginzende Possessivpronomen »meine Ohr-
ringe«. Moglicherweise ist diese Formulierung so zu verstehen, dass Kris M. durch
ihren weiblich konnotierten Schmuck auch ihren Kérper und ihre Geschlechtsiden-
titdt als weiblich bestitigte. Auflerdem ging die Aneignung des Schmucks auch mit
eigenen Ohrlochern einher, die vielen Mddchen bereits im frithen Alter gestochen
werden. Die Mutter verweigerte jedoch Kris M. »meine Ohrringe« mit einem klaren
»nein«. Vor dem Hintergrund, dass der Vater immer zwei Buben wollte, die Mut-
ter »da mitgegangenc ist und Kris M. einen minnlichen Geschlechtseintrag hatte,
wurden Kris M. weibliche Gendermarker wie Ohrringe verboten.

In der weiteren Passage geht es um »ein bisschen Streit« in Bezug auf die Klei-
dung. Auch diese Passage impliziert ein Verbot, nimlich das Verbot der Kleidung,
fiir die sich Kris M. entscheiden wollte. Auch wenn sich hier »ein bisschen Streit«
bemerkbar machte, und damit Kris M. offensichtlich auch Widerstand artikulier-
te bzw. artikulieren konnte, wurde die Kleidung letztlich durch eine wiederholende
Praxis der Eltern »jeden Tag« reguliert. Diese Passage verdeutlicht die erforderli-
che Zitation von Geschlecht, die besonders bei Kris M. eben nicht sicher minnlich
war. Schliefilich war »es Gottes Wille« und »wir lassen es so«. Und doch gab es ei-
nen minnlichen Geschlechtseintrag, der auch durch passende Kleidung unterstri-
chen und performativ hergestellt werden musste. Die Kleidung enthilt auch das
Wort »Kleid«, das gesellschaftlich klassifizierten Madchen vorenthalten bleibt. Die-

14.02.2026, 14:46:08.

155


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

ses elterliche Ver- und damit einhergehende Gebot, nimlich keine weibliche, son-
dern minnliche Kleidung zu tragen, hielt bis zum 21. Lebensjahr an. Kris M. lebte zu
dieser Zeit noch im Elternhaus. So scheint es, dass diese Verbote zu dieser Zeit noch
galten, die aber — im Vergleich zu einem »nein« gegeniiber einem zehnjihrigen Kind
und einem erfolglosen »bisschen Streiten« — nun zu einem »Schimpfen« iitbergegan-
gen sind. Kris M. kleidete sich mittlerweile »drauf’en« selbst und trug auch, wie
im Interview zwischendurch erwihnt, Kleider. In der Familie bzw. dem Familien-
haus (»drinnen«) verheimlichte Kris M. diese Bekleidung. Das Verbot »nein« konnte
gegeniiber einer Einundzwanzigjihrigen offensichtlich nicht mehr ausgesprochen
werden und doch wirkte es subtil bei Kris M. weiter und 2uflert sich zumindest noch
in einer Befiirchtung vor einem »Schimpfen« und damit vor einer konfliktreichen
bis gefihrdeten Beziehung zu den Eltern. Jones (2017) hat in einer Studie iiber in-
tergeschlechtliche Personen ein nicht seltenes Verhalten der Eltern beschrieben: Sie
versuchen, das Kind im vorgegebenen Geschlecht zu bestirken und Druck auszu-
tiben. Deutlich wird in dervorliegenden Sequenz aber, dass diese elterlichen Verbote
der Einverleibung durch Ohrringe oder andere als weiblich gelesene Kérperpraxen
letztlich nicht wirkten. Kris M. trigt mittlerweile Kleider und lebt als Frau. Den-
noch markiert Kris M. in der biografischen Erzahlung immer wieder Schuldgefithle
gegeniiber den Eltern (vgl. Kapitel IV.1.4.2). Offene Gespriche mit ihnen fehlen bis
heute. Auch wenn diese Erzihlung in vielen transgeschlechtlichen Kontexten auf-
taucht, ist hier zudem zu bedenken, dass Kris M. auch intergeschlechtlich ist und
einem zusitzlichen Tabu unterliegt, das Kris M. die offene Kommunikation mit den
Eltern zusitzlich erschwerte.

1.3.4 Tabus eigensinniger Korper: Aufrechterhaltung einer Normalitat

Wie schwierig es fiir alle Familienmitglieder ist, den intergeschlechtlichen Kérper
zu thematisieren, wird auch in der folgenden Erzihlpassage deutlich. Sasha B. stellt
in dialogischer Form die Perspektive der Mutter und die eigene dar. Selbst offen-
sichtliche Korperentwicklungen konnten von beiden Seiten nicht zu einem Tabu-
bruch fithren.

I: Weil du gesagt hast, dass es ganz schrecklich gewesen ist, also (1) dass du es
auch den Eltern sagst? Also (3) im Crunde hast du ja ganz am Anfang gemeint,
dass deine Mama es ja schon mitgekriegt hat, dass-

S: Ja. Aber sie hat nicht mit mir driiber geredet. Und jetzt habe ich immer
geglaubt, sie weifd nichts. (I: Ok, ok. Hm.) Mhm. Also, (1) sie hat dann danach
dann (1) extreme Schuldgefiithle gehabt und so. bis heute noch eigentlich. (1)
aber, (1) ja (1) es ist so gewesen. (I: Mhm.) Und sie hat es einfach nicht geschafft.
weil irgendwie, ich mein, (1) es war schon irgendwie (1) also sie hat immer ge-

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

wusst, sie muss es machen, sie muss mit mir reden, sie muss mit mir reden, (1)
aber sie hat’s halt immer stindig aufgeschoben und aufgeschoben und gehofft,
dass irgendwie doch alles ok ist und normal. und. genau. (1) Aber ja, (1) keine
Ahnung ((lacht)) Ich war doch schon fast flinfzehn, hab keine Tage gehabt, dafiir
eine tiefe Stimme, (1) und (1) ((lacht)) (I: Ja.) Also eigentlich. also sie hatt (1)
so rein objektiv betrachtet das schon checken miissen. Aber (1) ja. (4) Sie hat
halt auch nie gelernt, dass man Uber Sexualitat redet und tber so:: Sachen. (7)
Also es ist einfach ein wenig zu wenig geredet worden bei uns. Ja, (1) also tiber
so personliche (1) Sachen. Uber Gefiihle, und (1) ja. so (1) Tabuzonen. (Sasha B.,
9/14-10/12)

Die Erzihlung lisst sich wie ein Dialog lesen, in dem Sasha B. die Position der Mut-
ter verstindnisvoll anfithrt, darauf aber in Form eines inneren Dialogs aus der ei-
genen Position heraus reagiert. Dabei wird vor allem die Parallelitit der Gedanken-
welten von Mutter und Sasha B. deutlich, die lange Zeit keine gemeinsame Kom-
munikation gefunden haben. So stehen die Sichtweisen, die Sasha B. eindrucksvoll
auch von der Mutter einbezieht, nebeneinander. Nach einer Erkldrung zur Perspek-
tive der Mutter, die vermitteln soll, dass sie eigentlich nur Gutes im Sinne hatte und
»alles normal« haben wollte, bringt Sasha B. nun die eigene Position als Antwort:
»Ich war doch schon fast fiinfzehn, hab keine Tage gehabt, dafiir eine tiefe Stim-
me«. Das zweimalige Lachen kann als Reaktion auf die Absurditit, dass die Mutter
versuchte, eine Normalitit aufrechtzuerhalten, die »objektiv« mit Blick auf die Kor-
perentwicklungen nicht zu halten war, gedeutet werden. Auch kann das Lachen als
Ausdruck von Verzweiflung gelesen werden, die auch in der Aussage »ich war doch
schon fast fiinfzehn« zu erkennen ist.

Wie die Passage zeigt, durchdringt der hegemoniale heteronormative Diskurs
selbst die engsten familiiren Beziehungen und ist auch nicht auszuhebeln, obwohl
der Korper in seiner Eigensinnigkeit schon lange diesem widerspricht. Der wider-
spriichliche eigensinnige Korper konnte in der Familie nicht verhandelt werden. In
Anlehnung an das Konzept »Silencing« (Dewahn 2009) kann hier speziell der Korper
selbst als »gesilenced®« verstanden werden. Sasha B. fiithrt dieses Verhalten auf fehlen-
de Lernprozesse der Mutter, »iiber Sexualitit und so Sachen zu sprechen, zuriick.
»So Sachen« bleiben erneut zuerst unbenannt und werden dann durch »Gefithle«
und »Tabuzonen« konkretisiert. Moglicherweise ist dies auch ein Hinweis auf das
»Es«, das viel mehr Themenbereiche einbezieht als snur« die korperliche Variation.

8 Nachfolgend verwendet ich den Ausdruck »gesilenct«, der mir in der deutschen Sprache
grammatikalische Formulierungen wie z.B. »gesilencte Korper/Subjekte« ermoglicht.

14.02.2026, 14:46:08.

157


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

1.3.5 Grenzen offener Kommunikationskultur

also meine Eltern haben mich wirklich immer geliebt zuhause (I: Ja) Und wenn
ich ein Problem gehabt habe, dann kann ich immer was sagen. und. also. (I: ok).
Also mein Vater hat immer von seinen Schwierigkeiten erzéhlt, und. wenn man
keine Familie hat und umsiedelt und so. Freunde bleiben nicht lang. (I: Ja) Ja (2)
und ja, ich bin schon durchgekommen. (Kris M., 21/45—48)

Die Familie wird von Kris M. in dieser Passage als wichtigster Beziehungsort dar-
gestellt. Kris M. betont die ihr widerfahrene Liebe in der Familie und »immer was
sagen« zu konnen, wenn es ein Problem gab. Auch der Vater habe offen iiber seine
Schwierigkeiten gesprochen. Gleichzeitig steht diese Erzihlung im Kontrast zu Be-
richten im Interview iiber den Vater, der immer zwei Buben wollte, sowie iiber das
Verbot von Kleidern und Ohrringen. So schien es Grenzen der offenen Gesprachs-
kultur gegeben zu haben. Das »Durchkommen«verweist auf eine wichtige Basis des
familidren Zusammenbhalts, aber ebenso auf einen nicht einfachen Weg durch die
Kindheit und Jugend.

Grenzen der familidren Kommunikation und gliicklichen Kindheit beschreibt
auch Alexis W. in einer Erzdhlung tiber die Mutter sehr eindriicklich:

Sie war im Alltag bis auf kurze Phasen immer absolut zuverlassig fiir mich und
uns da, hat uns durch Rituale und einen guten, schénen Alltags-Rahmen mit vie-
len Angeboten, viel personlichem Engagement und viel Herz eine sehr schone,
bunte Kindheit und Jugend bereitet, aber die bohrenden, nagenden Fragen konn-
ten wir ihr wenig stellen (...). (Alexis W., 4/5-9)

Rituale enthalten Rahmungen, die Zuverlissigkeit ermdglichen, aber auch klar in
ihren Handlungsabliufen abgesteckt bleiben. Auch die Formulierung »Alltags-Rah-
men mit vielen Angeboten« vermittelt klare Grenzen innerhalb dieser vielen Ange-
bote.

»Engagement und viel Herz« erinnert an Kris M.s Erzihlung iiber die Liebe in
der Familie, die allerdings bohrende, nagende Fragen dennoch nicht erlaubte. Sie
hatten in diesem abgesteckten Rahmen keinen Platz.

Alexis W. schreibt von psychischen Erkrankungen der Mutter, die zusitzlich of-
fene Gespriche und Konflikte erschwerten. Aber auch jenseits davon beschreibt Al-
exis W. die Kommunikation mit den Eltern wie folgt:

[..] Probleme wurden nie offen besprochen, sondern immer nur hinter geschlos-
senen Tiiren diskutiert, Schwieriges wollten meine Eltern meist »nicht wahrha-
ben«. (Alexis W., 7/19—20)

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Alexis W. vermittelt in dieser Erzihlung ein Bild, in der Alexis W. von offenen
schwierigen Gesprichen in der Familie ausgeschlossen blieb (»hinter verschlos-
senen Tiren«). Die Diskussionen vermitteln nimlich durchaus ein Austragen
und Klirungsversuche in der Familie, allerdings nicht vor oder mit Alexis W. Das
Bild »hinter geschlossenen Tiiren« vermittelt auch einen Wunsch von Alexis W.:
Nimlich, dass »Schwieriges« auch angesprochen werden sollte. Ein vermeintlicher
Schutz der Eltern durch verschlossene Tiiren verhinderte, »bohrende und nagende«
Fragen kliren zu konnen. Vielmehr verstirkten solche Erfahrungen ein Anderssein
und besondern auf traumatisierende Art und Weise.

1.3.6 Zwischenfazit

In diesem Kapitel wurden unterschiedliche Ausformungen zwischen Tabuisierung
und Normalisierung in der Familie ausgearbeitet, in denen es darum geht, iiber
die Intergeschlechtlichkeit und damit einhergehende Fragen und Unsicherheiten
zu sprechen. Die Erzihler*innen wussten und spiirten, dass dariiber nicht gespro-
chen werden sollte, ohne aber das »dariiber« benennen zu kénnen. Uberwiegend
findet das Tabu Ausdruck in einem undefinierten »Es«. Ganze Vorbereiche des Spre-
chens wurden unterbunden, die wie nicht zu betretene Vorriume den zentralen Ta-
bu-Raum schiitzten. So zeigen sich ganze Auslassungen und Verdunkelungen von
Lebensjahren, wenn beispielsweise Kris M. keine Fotos iiber ihre ersten Lebensjah-
re zu sehen bekam. Sasha B. wurde trotz aller gegenlaufiger eigensinniger Korper-
entwicklungen weiterhin normalisierend als Middchen angerufen, wihrend der ge-
silencte Korper nicht thematisiert oder durch Nacktheit gezeigt werden konnte. Da
sich in der Erzihlung retrospektiv Intergeschlechtlichkeit itberwiegend durch For-
mulierungen wie »es« und »das« vollig vage und als verschwommener Graubereich
darstellt, finden auch Erzihlungen bestimmter Kérperpraktiken nicht itber die In-
tergeschlechtlichkeit selbst, sondern itber Deckerzihlungen statt, indem beispiels-
weise versteckte Hygieneartikel, ein fehlendes Sprechen tiber Sexualitit oder eine
korperlose Erziehung problematisiert wurden. So zirkulieren alle Erzihlungen um
das Thema Inter®, ohne es je konkret benennen zu diirfen oder zu kénnen. Es bieten
sich einige Hinweise auf einen sehr komplexen Themenbereich an, der nicht nur In-
tergeschlechtlichkeit als Korperlichkeit umfasst, sondern beispielsweise auch damit
im Zusammenhang stehende Gefiihle.

Abbildung 2 soll einen ganzen Radius an Vorbereichen des Nicht-Sprechens skiz-
zieren. Alexis W. vermittelt mit der Beschreibung »rund um die Diagnose wurde nie
in der Familie dariiber geredet« (Alexis W., 7/24—25) einen Radius, der sich iiber die
Diagnose und Intergeschlechtlichkeit als Variation der Geschlechtsmerkmale hin-
aus formiert.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Abbildung 2: Radius an Vorbereichen des Nicht-
Sprechens

Angelehnt an Konzepten iiber Tabus (z.B. Foucault 2014; Oettl 2019), wird in den
vorliegenden Erzihlungen kaum ein explizites Verbot erwihnt. Vielmehr ist von ei-
nem fehlenden Kénnen (»aber als Familie haben wir nie dariiber geredet und auch
meine Schwester und ich zu zweit konnten nie dariiber reden« Alexis W., 7/31) die
Rede. Tabus werden besonders durch ein »Spiiren« verdeutlicht:

Mhm. Ja. und irgendwie (1) ich hab das doch, (1) so im Nachhinein betrachtet (2)
dass ich das immer gesplirt habe, (1) also, weil, irgendwie (1) weil auch das, was
man als Kleinkind erlebt, (2) sicher hat man’s nicht bewusst da. aber irgendwie
hat man’s doch erlebt (1) und irgendwie, wirkt das trotzdem auf einen ein. und.
weifd ich nicht. (Sasha B., 10/25—28)

Diese Erzahlung verweist auf die frith wirkenden inneren Mechanismen eines Tabus
(Benthien & Gutjahr 2008, S. 7f.). Alexis W. berichtet ebenso von einem Spiiren, das
breit angelegt war: »ich spiirte wohl, dass das alles mit mir und der >Situation« zu
tun hatte« (Alexis W., 7/39) Dabei wird ein »mir und der >Situation« markiert, die
viel mehr als die Intergeschlechtlichkeit (bzw. Diagnose) allein beschreibt, sondern
eine ganze Situation, im Sinne von Umstinden, die ebenso einen Radius um Alexis
W. (»mir«) bildeten.

Die Biograf*innen vermitteln eine bedriickende und belastende, nicht fass-
bare Atmosphire innerhalb der Familie, in der sich eine Spannung zwischen dem
Wunsch nach und der Angst vor dem Erkennen der Intergeschlechtlichkeit bzw.
ihres markierten Andersseins abbildet.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

»Generell herrschte in meiner Familie ein Klima des Nicht-dariiber-Redens« (Al-
exis W., 7/17).

Das »Klima« kann als Atmosphire gelesen werden, die immer prisent, aber nicht
greifbar zu sein schien. »Herrschen« vermittelt Macht und ein Regieren dieses
Nicht-dariiber-Redens.

In den Erzihlungen wird deutlich, dass sich die Erzdhler*innen gewiinscht hit-
ten, dass Inter” bzw. das Anderssein bzw. »Es« angesprochen worden wire. Das
Verschweigen bot keinen Schutz und verhinderte nicht das Gefiihl des Andersseins,
sondern verstirkte dieses und besonderte sie. Explizite Verbote oder Druck in einer
bestimmten geschlechtlichen Erziehung, die bei Kris M. (und in anderen Studien,
etwa bei Jones 2017) auftauchen, konnten die eigene Geschlechtsidentitit letztlich
nicht verhindern. Sie fithrten lediglich zu Schuldgefithlen und Schwierigkeiten in
der familidren Beziehung.

Wie die vorangegangenen Analysen zeigen, scheint »Es« (bzw. »Das«) mehr als
den intergeschlechtlichen Kérper (als ein »ihn«) zu umschreiben. In dem »Es« sam-
melnsich all die tabuisierten Erfahrungen, die mit Gefiihlen des Unaussprechlichen
und »irgendwie« Andersseins iiber die Lebensalter hinweg verkniipft wurden und
um eine Diagnose oder der Entdeckung des »anderen« Kérpers auf unterschiedli-
chen Ebenen zirkulierten.

1.4 Die Thematisierungen von Inter* im familiaren Kontext

Formen der Tabuisierung und Normalisierungen in der Familie sind in biografi-
schen Erzihlungen zentral gesetzt. Fiir manche meiner Erzihler*innen hatte dies
dramatische Folgen, die sich in Alkoholismus, psychischen Erkrankungen, Gefiihlen
von belastender Einsamkeit und bei Sasha B. sogar in einem Suizidversuch dufier-
ten. Dieser stellte allerdings fiir Sasha B. auch eine entscheidende Wende im bio-
grafischen Verlauf dar, indem er fir Sasha B. den einzig méglichen Anlass fir eine
Thematisierung darstellte.

Sasha B. berichtet von einer Zeit der Depression, von »Frustfressen« und dem
Gefiihl des Alleinseins ab dem achten, neunten Lebensjahr und setzt dann die Er-
zihlung wie folgt fort:

Und. 4::hm, genau. dann habe ich irgendwie mit zwolf, dreizehn schon irgend-
wie gewusst, dass ich nimmer recht lang le:::ben méchte, und (1) ahm. irgendwie
ist es dann immer dringender geworden. (1) wie ich dann, (1) pl6tzlich angefan-
gen habe einen Bart zu kriegen, und den Stimmbruch habe ich schon hinter mir
gehabt irgendwie, (1) und (2) keine Ahnung. (Sasha B., 3/14—26)

14.02.2026, 14:46:08.

161


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Sasha B. wusste, ab dem zwolften, dreizehnten Lebensjahr »nimmer recht lang
le:::ben« zu wollen. Die Dringlichkeit nahm Uberhand, als bei Sasha B. Bartwuchs
und Stimmbruch einsetzten. Das Tabuisierte bildete sich immer deutlicher am
Koérper ab. Das Anderssein, bisher beschrieben als Gefiihl und »irgendwie wissen,
trat an die Oberfliche durch die Stimme und den Bartwuchs. Da sich der eigen-
sinnige Kérper offensichtlich dem Tabu und den damit einhergehenden Diskursen
innerhalb einer heterosexuellen Matrix nicht fiigte, sah Sasha B. damals als einzi-
gen Ausweg, sich »umzubringen« und damit auch den Kérper zum Schweigen zu
bringen:

und dann habe ich mich irgendwie (1) kurz vor meinem fiinfzehnten Geburtstag
wollte ich mich dann umbringen, so (1) so zu sagen, ich verabschiede mich jetzt
so, dann gibt’s keine Probleme. (1) und. ja. (1) Das hat dann irgendwie nicht ge-
klappt. (Sasha B., 3/26—28)

Sasha B. wollte sich »so« umbringen und »so« verabschieden. »So« konnte als Ver-
weis auf einen Zustand gelesen werden, auf eine psychische Verfassung, die von De-
pressionen und Einsamkeit gepragt war, und auf das kérperliche Sein und Korper-
prozesse, die Sasha B. nichtverstand und tiber die nicht gesprochen werden konnte.
In der Aussage »ich verabschiede mich jetzt so, dann gibt’s keine Probleme« spricht
Sasha B. von sich als vierzehnjihriger Person, behaftet von Problemen, die es nur
dann nicht mehr gibe, wenn Sasha B. verschwinde. Es macht den Eindruck, als ge-
he es hier vor allem um Probleme Anderer, die durch Sasha B. entstanden (wiren).
»Probleme« sind hier eher ein duflerer Umstand. Die innere beschriebene Dring-
lichkeit einer Not, wie in der Erzahlpassage davor, kime wohl anders zum Ausdruck,
beispielsweise als »ich halte es nicht mehr aus« statt der gewihlten Formulierung
»dann gibt’s keine Probleme«. Sasha B. nimmt sich hier jedenfalls als Problem wahr,
das nicht eines ist, sondern viele Probleme in ihrer Mehrzahl. Moglicherweise ver-
sucht Sasha B., damit deutlich zu machen, gefiirchtet zu haben, nicht nur selbst,
sondern auch fiir die Familie im heteronormativ geprigten, »idyllischen« und »ka-
tholischen« Umfeld nicht mehr als intelligibel zu gelten.

Sasha B. versuchte, Normalitit durch die eigene Abwesenheit bzw. Ausléschung
herzustellen.

Das »so« ist moglicherweise auch ein Verweis auf die Art des Suizidversuchs.
Sasha B. schreibt nimlich einen Brief an die Eltern:

ich hab eh, einen Brief habe ich ihnen schreiben mussen, weil ich es nicht tiber
die Lippen gebracht habe, sozusagen. Also, (1) wie sie mich da gefunden haben
(Sasha B., 13/4-6)

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Der Wunsch, sich mitzuteilen, wird auch in dieser Erzihlung deutlich. Sasha B.
wollte sich erkliren. Die Konsequenzen dieser Erklirungen sind nicht klar benannt,
offenbar aber so angstbesetzt gewesen, dass sie »nicht tiber die Lippen« zu bringen
waren, Konsequenzen fiir sich, die Eltern und das soziale Leben. Sasha B.s Erzih-
lung verdeutlicht die Dramatik und Gewalt des Tabus, das nur durch einen Suizid-
versuch und die damit einhergehende Botschaft iiber einen Brief aufgebrochen wer-
den konnte, der erst gelesen werden sollte, wenn Sasha B. und damit die verbunde-
nen Probleme Vergangenheit geworden wiren.

1.4.1 Thematisierung nach Diagnose

Die nachfolgenden Beispiele zeigen, dass iiber Inter” und damit einhergehende Er-
fahrungen in der Familie oft auch dann nicht gesprochen werden kann, wenn es be-
reits einen Namen bzw. eine Benennung, meist in Form einer Diagnose, fiir das An-
derssein gibt.

Belohnungen - »Ich hab’ immer neue Schuhe bekommen«

Nachdem Andrea A. (und auch ihre Eltern, wie Andrea A. vermutet) lange nichts
von ihrer Intergeschlechtlichkeit wusste(n), folgten im adoleszenten Alter viele Un-
tersuchungen und irztliche Konsultationen, die ebenso von fehlenden offenen Ge-
sprachen und Tabuisierungen geprigt waren, wie folgende Passage verdeutlicht:

Ich weif nur eben dass ich von den Gesprachen, (1) der Papa hat meistens im Au-
to gewartet oder ist auf einen Kaffee gegangen. Also der war selten mit dabei,
(1) der hat uns quasi immer nur nach Stadt X gefahren, ahm, (1) meine Mama
ist zuerst 6fters alleine, hat mich dazu geholt, dann habens mich wieder rausge-
schickt, dann habens die Mama rausgeschickt, dann hab ich, bin ich untersucht
worden. (Andrea A., 7/8-11)

Zuallererst wird die Rolle des Vaters als Chauffeur eingeleitet, der selten dabei war,
tiberwiegend im Auto gewartet hat oder auf einen Kaffee gegangen ist. Der Vater
blieb offensichtlich vom eigentlichen Geschehen, von irztlichen Konsultationen,
dem Rausschicken und den Untersuchungen im Krankenhaus fern. Die Mutter
nahm eine aktivere Rolle ein und begleitete Andrea A. Dennoch beschreibt An-
drea A. die Begleitung der Mutter oft getrennt. Andrea A. berichtet nicht nur an
dieser Stelle von vielen Gesprichen, in denen sie immer wieder »rausgeschickt«
wurde. Eine fremdbestimmte Erfahrung, in der tiber Andrea A. und ihren Kérper
gesprochen wurde, ohne dass sie daran teilnehmen konnte. Bereits Zehnder (2010)
beschreibt die Erfahrung, dass manche Elternteile als »Komplizen der Medizin«
erlebt werden, die »keinen Schutz vor den traumatischen Eingriffen geboten ha-
ben« (ebd., S. 234). Deutlich an dieser Passage wird, dass die Kommunikation mit

14.02.2026, 14:46:08.

163


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

der Mutter immer wieder unterbrochen wurde. Der Ablauf wird von Andrea A. sehr
mechanisch beschrieben, indem keinerlei Gefithle ausgedriickt werden. Dies ist
nicht nur ein Hinweis auf die fehlende Kommunikation mit der Mutter, sondern
auch auf traumatisierende Erlebnisse. Die Mutter begleitete zwar Andrea A., blieb
aber — dhnlich wie der Vater drauflen im Auto — fern von vielen Gefithlen und
Erfahrungen. Noch deutlicher wird dies in der direkt anschlief}enden Erzihlung:

U::::nd nachher sind wir immer einkaufen gefahren. (1) So als Belohnung. (I:
Mhm) Und (1) Das weifd ich noch, dass wir immer ins Einkaufscenter C gefahren
sind und ich hab immer neue Schuhe bekommen, neue Vans. (2) (I: Mhm) Aber
ich bin immer hinten im Auto gesessen und hab immer geheult (1) am Hinweg
hin dann. Weils mich halt (2). Ja. Weil ich noch so fertig war von dem. (Andrea
A., 7/11—18)

Das Einkaufen sollte als Belohnung dienen. Nachdem Andrea A. die Erfahrungen
wihrend der drztlichen Untersuchungen getrennt vom Vater und itberwiegend auch
der Mutter durchlebt hatte, fand das Einkaufenfahren gemeinsam statt. Die Auf-
merksamkeit wurde auf das Einkaufen und die neuen Markenschuhe gerichtet. Sie
dienten vermutlich als willkommener Gesprichsanlass, anstelle einer spannungs-
reichen Atmosphire durch fortbestehende Kommunikationsklemmen iiber die Dia-
gnose, drztliche Gespriche und Untersuchungen. Gespriche im Auto dariiber wer-
den nicht erwihnt, lediglich das Weinen kann als Folge der Untersuchung angese-
hen werden. Das Weinen »hinten« »immer« deutet als nonverbaler Ausdruck das
Tabu an, bricht es aber nicht. Jedenfalls ermdéglichte es einen Ausdruck von belas-
tenden Gefithlen, der im Raum des Autos mit den Eltern geteilt wurde. Dabei safy
Andrea A. hinten, somit etwas versteckt. Und doch teilten sie einen gemeinsamen
Erfahrungsraum, dessen Spannung moglicherweise durch die Eltern nur so gelost
werden konnte, dass iiber ein Geschenk, die Schuhe und das Einkaufen gesprochen
wurde. Die Schuhe sollten trésten, belohnen sowie Normalitit herstellen und somit
ohne ein (Weiter-)Sprechen beruhigen.

Besonderungen - »ich spiirte, dass das alles mit mir und der >Situation¢

zu tun hatte«

Anstelle klirender Gespriche nach der Diagnose, folgten auch bei Alexis W. im fa-
miliiren Kontext Besonderungen und Uberfiirsorge.

In den folgenden Jahren kiimmerten sich meine Eltern und vor allem meine Mut-
ter sehr extrem um mich, waren in meinem Alltag fast (ibermafig prasent (Alexis
W., 7/47-8/1)

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Die Besonderungen beschreibt Alexis W. als durchaus unterstiitzend, doch bewer-
tet Alexis W. diese retrospektiv als eine Behandlung als »Sonderfall« (8/4). Die nach-
folgende Passage soll dafiir exemplarisch dienen und dhnelt der Erzihlung von An-
drea A. Alexis W. bekam anstelle der Schuhe einen Familienurlaub, an dem auch die
Schwester ausnahmsweise teilnimmt.

Ganz im Sinne der Klinik war meine Androgenresistenz ja damals eine »Krank-
heit«, und daher meinten meine Eltern, meine Schwester dazu iiberreden zu
missen, die Sommerferien unmittelbar nach der Diagnose ein letztes Mal mit
uns gemeinsam zu verbringen, weil »ich sie brauchte«. So kam meine Schwester
uns widerwillig und zahneknirschend fiir eine Woche in einem Ferienhaus in
Land P besuchen —ich spirte wohl, dass das alles mit mir und der »Situation« zu
tun hatte, habe entsprechend diese Ferien als vollig verkrampft und anstrengend,
als furchtbar dister und schwierig in Erinnerung. (Alexis W., 7/35-8/6)

Alexis W.s Intergeschlechtlichkeit wurde von den Eltern als Krankheit aufgefasst,
die offenbar Hilfs- und Pflegebediirftiges vermittelte. Die Eltern sahen die Schwes-
ter vermutlich als Stiitze fiir Alexis W., aber wohl auch fiir sich selbst. Ahnlich der
Erzihlung von Andrea A., schienen hier die Eltern erneut etwas wie einen Kata-
lysator zwischenschieben zu miissen, um die schwierige Kommunikation und an-
gespannte Atmosphire aufzubrechen. Alexis W. schien dhnlich wenig erfreut iiber
die Schwester wie Andrea A. iiber die neuen Schuhe. Der Konjunktiv und die An-
fithrungszeichen in Alexis W.s Erzihlung »weil ich sie briuchte« verdeutlicht, dass
Alexis W. die Schwester wohl nicht brauchte. Vielmehr hitte es wohl einer offenen
Kommunikation bedurft, die offenbar fehlte. Deutlich wird dies auch in der unkon-
kreten Formulierung einer »Situation«. Die Situation blieb unbenannt und macht
die schweigende Hilflosigkeit aller Familienmitglieder deutlich. Auch das »Spiiren«
verweist auf eine Atmosphire, die nicht angesprochen werden konnte bzw. durf-
te, aber dennoch als »anstrengend, furchtbar diister und schwierig« da war. Ledig-
lich die Beschreibung der widerwillig und zdhneknirschend mitgereisten Schwester
bricht die Erzahlung etwas auf, verdeutlicht aber die fehlende Unterstiitzung sowie
die Uberforderung der Eltern, anders mit der Intergeschlechtlichkeit als mit einer
schwierigen Diagnose umzugehen. Die besondere Uberfiirsorge verdeckte das Er-
fordernis, iiber das Eigentliche zu sprechen — nimlich das, was fiir Alexis W. nicht
die Androgenresistenz als Krankheit war. Was »meine Androgenresistenz« genau
fir Alexis W. bedeutete, bleibt unklar. Jedenfalls blieb »die Situation« auf unange-
nehme Weise unausgesprochen.

14.02.2026, 14:46:08.

165


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Umgehungen - »die Salbe ist ja nicht so schlimm«

An nachfolgender Stelle wird deutlich, wie Andrea A. versuchte, mit der Mutter zu
sprechen und die belastenden Eingriffe mitzuteilen, was von der Mutter aber durch
eine »Ausrede« umgangen wird.

Ah, ich hab dann eine Salbe bekommen, die ich (1) wo ich auch das Phantom
einschmieren hab miissen damit (1) u::und ich weifd noch, dass ich mich da ein-
mal gewehrt hab, und dass, (1) also i habs eh selber gemacht (1) aber dass ich
quasi gesagt hab, ich will das nicht, ich will das nicht machen. warum muss ich
den Schmarrn machen. (I: mhm) und da hat meine Mama dann quasi die Ausre-
de gebracht (1) ahm, ja:::, ah die Salbe:: is ja ganz ok (1) ah, weil sie hat ja auch
die Salbe weil, die benutzen ja teilweise auch Frauen im Wechsel, ahm, gegen
Scheidentrockenheit, und (1) die Salbe is ja nicht schlimm. (Andrea A., 12/8—16)

Die beschriebene Aulerung »Ich will das nicht, ich will das nicht machen« steht in
einem Kontrast zu den bisherigen Erzihlungen tber Stillschweigen und Tabuisie-
ren. Sie richtet sich auf eine Handlung und ein duferliches Objekt, das nicht zu An-
drea A. bzw. ihrem Kérper gehort und damit vermutlich auch angesprochen werden
konnte. Der »Schmarrn«konnte als vorsichtiger Versuch (durch Verharmlosung und
unspezifische Bezeichnung) einer Beschreibung der belastenden Prozedur gelesen
werden und bot damit eigentlich der Mutter die Einladung, ins Gesprach einzustei-
gen. Das Gesprach wurde durch eine »Ausrede« der Mutter jedoch umgeleitet und
damit der Kern des Problems umgangen. Das eigentliche Problem, das Einfithren
des Phantoms’, wurde ignoriert und durch ein besprechbares Problem, die Salbe,
ersetzt. Diese Erfahrung fithrte dazu, dass Andrea A. sich nur »einmal« wehrte und
vermutlich weitere Gespriche dazu ausgespart wurden. Der Verweis der Mutter auf
die Salbe, die »auch Frauen« mit einer »Scheidentrockenheit« nutzen, diente mog-
licherweise dazu, die weibliche Geschlechter(zu)ordnung zu festigen und kénnte
auch als Antwort auf das »warum« in Andrea A.s Frage gelesen werden. Interessant
istauch, dass die Mutter hier auf ein medizinisches Produkt, die Salbe, Bezug nahm.
Damit wird erneut auf die beschrinkten Moglichkeiten eines familidren Sprechens
(vgl. Kapitel IV 1.2.3.) hingewiesen. Der eigentliche Wunsch, mit der Mutter iiber
»das«zusprechen, wurde umgangen. An diesem Beispiel wird auch erneut die Uber-
forderung der Mutter deutlich. Wie bereits in Kapitel IV.1.1 erldutert, machen die
Erzihler*innen den Eltern keine Vorwiirfe, sondern beschreiben ein fiirsorgliches
Elternhaus und betten die Familie in ein heteronormatives System. Das macht es
auch moglicherweise so schwer, auf ein Sprechen zu bestehen. Die Erzahlung von

9 Ein »Phantom« wird im medizinischen Kontext durch ein regelméaRiiges Einfithren zur Deh-
nung des Gewebes, insbesondere nach Operationen, empfohlen. Es soll v.a. eine Penetrati-
on, im Sinne eines heterosexuellen Geschlechtsverkehrs, ermoglichen (zu solchen und dhn-
lichen medizinischen Praktiken, vgl. z.B. Vof 2012, S. 49).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Andrea A. kann als ein sehr mutiger Versuch des Tabubruchs gedeutet werden, mit
dem die Mutter allerdings nicht umgehen konnte bzw. nur auf einen medizinischen
Diskurs zuriickgreifen konnte.

1.4.2 Coming-Out - »ein schwieriges Thema einfach«

Wenn Personen erst in spateren Lebensjahren von ihrer Intergeschlechtlichkeit er-
fahren, stehen viele vor der Frage eines Coming-Outs in der Familie. Auch wenn be-
reits etwa den Eltern in einem medizinischen Kontext eine Diagnose mitgeteilt wur-
de, braucht es fir manche ein erneutes Coming-Out jenseits der Pathologisierung.
Ahnlich wie in der Studie von Krell & Oldemeier (2017) sind Miitter meist die ersten
Ansprechpartnerinnen® in der Familie. Coming-Out-Prozesse in der Familie sind
bei LGBTQ Personen hiufig von Angst vor Ablehnung durch Familienmitglieder ge-
kennzeichnet (vgl. dazu z.B. Studie von Krell & Oldemeier 2017, S. 99). Schlechte Er-
fahrungen sind besonders bei trans und »gender*diversen« Jugendlichen im enge-
ren Familienkreis keine Seltenheit (ebd., S. 162). Auch Bettina Kleiner (2015) macht
in ihrer Studie auf Schwierigkeiten des Coming-Outs aufmerksam. Allerdings zeigt
sich dabei ein entscheidender Unterschied zu den Erzihlungen meiner Interview-
partner*innen als inter* Personen. Die meisten LGBTQ Personen haben Diskurse
und eine Sprache, auf die sie zuriickgreifen kénnen. Diese sind fiir inter* Personen
kaum oder gar nicht vorhanden, wie ich nachfolgend erliutern werde.

Die Rekonstruktion einer lingere Erzihlsequenz von Rene S. ermdglicht, die
Komplexitit des Themas und die Suchbewegung in einem Vertrauensverhiltnis zur
Mutter zwischen Coming-In und Coming-Out zu veranschaulichen. Die Erzdhlung
entstammt dem Nachfrageteil des Interviews. Nach einigen allgemeinen Ausfiih-
rungen iiber Rene S.s Erfahrungen mit »queeren Themenc, »Identitit« und »Inter*«
sowie dariiber, wie schwierig es sei, »Leuten zu erkliren, was ich damit zu tun hab«
(55/4-5), leitet Rene S. iiber zu einer Erzihlung itber Gespriche mit den Eltern:

und ich hab dann auch mit meinen Eltern dann, seit der Tagung, seit das war, (I:
mhm) hab ich da mit meinen Eltern auch nochmal driiber geredet, und (1) hab
versucht denen so Sachen zu erklaren und so. Und das ist auch (1) da hatte ich
Gesprache mit denen die teilweise gut waren, und teilweise aber auch schwierig
weil ich das Cefiihl hab, so ganz ist es halt nicht angekommen was ich damit
gemeint hab. sondern ja. (Rene S., 55/6—11)

Der Zeitpunkt (»seit«) und das Ereignis des Besuchs einer Tagung (auf der auch In-
tergeschlechtlichkeit thematisiert wurde) befihigte Rene S., »dariiber« zu reden. Ei-
ne Tagung bietet neue Wissensinhalte und Reflexionen, die Rene S. offensichtlich
fiir sich nutzte und die Rene S. es erméglichte, eine Sprache zu finden. »So Sachen«
und »dariiber« reden bleiben vorerst dennoch sehr unklare Formulierungen. Der

14.02.2026, 14:46:08.

167


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Bezug auf die Eltern durch die Bezeichnung »denen« (statt beispielsweise »ihnen«)
weist auf eine gewisse Distanzierung und Grenzziehung zwischen Rene S. und den
Eltern hin. Andererseits wird in der Erzihlung auch die Wichtigkeit der Beziehung
deutlich. Rene S. wollte den Eltern (»nochmal«) etwas erkliren (es gab also bereits
Versuche und ein Bemithen) und versuchte, bei ihnen mit der Erklirung »anzukom-
menc.

Die sachliche Komponente, die auf die Tagung, Rene S.s Erklirung und »so Sa-
chen« zuriickgefithrt werden kann, wird nun mit einer emotionalen Komponente
erginzt: die Gefithlsebene und eine bestimmte Erwartungshaltung seitens Rene S.
an die Eltern. Ein Sprechen mit den Eltern schien jedenfalls méglich zu sein, das »so
ganz« Ankommen blieb allerdings aus. Es schwingt eine Erwartungshaltung an die
Eltern mit, die aber offensichtlich nicht ausreichend benannt werden kann. Mogli-
cherweise geht es hier nicht nur um die Sache(n) selbst, sondern auch um den da-
mit verkniipften Wunsch nach Anerkennung und danach, wahrgenommen zu wer-
den. Es spielt nicht nur die Wissensvermittlung eine Rolle, sondern auch die Bezie-
hung zu den Eltern - eine Spannung zwischen »ankommen«-Wollen und (sich) das
»schwierige Thema erkliren«-Miissen.

I: mhm (5) also was was hast du deinen Eltern gesagt? Also, in Bezug auf deine
Identitdt? Oder durchaus mit dem Thema Inter? R: Ja, beides. I: Konfrontiert oder?
R: Ja, beides. I: Und was kam da nicht an? °also was® (Rene S., 55/11—13)

Rene S. wird gefragt, was den Eltern gesagt wurde. Das »was« bezieht sich eher auf
»s0 Sachen«als auf die Beziehungsebene. Die Nachfrage der Interviewer*in mochte
das »dariiber« niher ergriinden und spricht einerseits das Thema »Identitit« und
andererseits das »Thema Inter« an. Damit werden zwei unterschiedliche Themen
aufgemacht, die bereits in den vorigen Erzihlungen thematisiert wurden. Rene S.
bestitigt diese mit »ja beides« und gliedert nun die nachfolgende Erzihlung nach
den eingebrachten Themen bei der Frage, was da nicht angekommen ist. Rene S.
versucht nach einem lingeren Nachdenken zu antworten und leitet zu schwierigen
Klirungsgesprichen mit der Mutter iiber:

dhm also (1) hm. Mh, ((Gerdusch)) (6) also ich glaub bei diesem Identitidtsthema
mh kam so (1) verstehen die schon. oder ich hab das Gefiihl manchmal versteht
meine Mutter schon so viel, dass ich irgendwie wie ich mich fithle oder kann vie-
le Sachen nachvollziehen mit diesen dh also ich hab schon ein gutes Verhiltnis
auch zu meiner Mutter und rede mit der viel auch wie ich mich fiihle, oder wie
(1) diese Sachen mit so Normvorstellungen und so 4hm dass ich halt dem nicht
entsprechen kann oder will oder muss oder so. das versteht sie schon auch so,
aber ich glaub dann 4hm wenn ich so versuche zu erklaren dass ich mich da halt
(1) ja als ich so bisschen in diese Richtung versucht hab zu erklaren dass es halt
noch mehr ist als nicht nur bestimmte Klischees nicht erfiillen wollen oder so.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

dhm das glaub ich hat sie dann halt &hm (1) ist nicht so ganz ahm angekommen.
(Rene S., 55/13—22)

Die Erzihlung in Prisens verweist auf ein (zum Zeitpunkt des Interviews) noch be-
stehende Problem, das Rene S. hier darlegt. Rene S. leitet ein, dass die Eltern das
Identititsthema schon verstehen konnten. Das Verstehen und ein Gefiihl diesbe-
ziiglich wird nun auf ein Elternteil, nimlich die Mutter, konkretisiert. Dies lisst
vermuten, dass dies der Vater so jedenfalls nicht erfiillt. Rene S. belegt das gute Ver-
hiltnis zur Mutter nun damit, dass Rene S. »viel« iiber die Gefiihle sprechen konnte.
Gesellschaftliche Normen, wie ein Mensch auszusehen habe, wurden von Rene S.
und der Mutter auch aufgebrochen und konnten in der Beziehung gelebt und be-
sprochen werden. Dies setzt durchaus eine Reflexionsfihigkeit der Mutter iiber Ge-
schlechterverhiltnisse voraus, die sich in den anderen biografischen Erzihlungen
so nicht finden lassen. Der Mutter war es moglich, Rene S. Empathie und Verstind-
nis diesbeziiglich zu vermitteln. Dann erhilt die Erzihlung allerdings eine Wen-
dung, an der das Verstindnis und »Ankommenc offensichtlich schwierig wurde. Der
Anspruch auf »mehr«als nur Normen und Klischees wurde nun zum Problem in der
Kommunikation mit der Mutter. »Bestimmte« Klischees sind bestimmt, benannt
und konkretisiert. Dieses »mehr« dariiber hinaus war (noch) unbestimmt und bei
der Mutter nicht »so ganz« angekommen. Rene S. betont zweimal den Versuch der
Erkldrung. Die Formulierung »so ein bisschen in diese Richtung« markiert eine Vor-
sicht, aber auch wenig Klarheit (eher eine Andeutung). Noch schien es Rene S. nicht
gelungen zu sein, die Mutter dazu zu bringen, dass sie Rene S. versteht. Die Erzih-
lung verleitet zur Hoffnung, dass nun dieses »mehr«in der nichsten Sequenz weiter
ausgefithrt wird, allerdings folgt (vorerst zumindest) eine Erliuterung dessen, was
bei der Mutter angekommen ist:

sondern dann halt eher so dieses, wieso? doch klar du bist eine ganz normale
Frau, du hast halt nur dieses diese Hormonsache, und ahm ja fiir dich ist das nicht
so schlimm, aber fiir die meisten Frauen ist das halt schon schlimm weil du bist
da halt irgendwie anders, du bi- dich stort das halt nicht wenn du ein bisschen
Bart @oder so@ (I: mhm) dahm irgendwie mehr Ha- Haare hast, aber fiir andere
schl- Frauen, fur die meisten Frauen ist das halt schon. schlimm. und deswegen
bin ich da halt irgendwie bisschen anders, aber 4hm das ist ja auch okay wenn
ich anders bin, und das ist auch okay wenn ich andere Klischees nicht erfiille,
aber trotzdem bin ich ja eine normale Frau. So sieht sie das glaub ich. oder so
ist das glaub ich trotzdem bei meiner Familie (I: mhm) angekommen. (Rene S.,
55/22-29)

Rene S. wechseltin die Sprecher*innenrolle der Mutter in Form einer direkten Rede.
Moglicherweise ist dies auch ein Ausdruck davon, die Schwierigkeit nicht konkret

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

benennen zu kénnen, was genau nicht ankommt. Durch diese Form der Erzihlung
konfrontiert Rene S. die Interviewer*in mit der eigenen Erfahrung im Gesprich mit
der Mutter, und nutzt dieses Mittel der Erzdhlung, um sich verstindlicher zu ma-
chen. »Wieso? Doch klar bist du eine ganz normale Frau« setzt eine Aussage von
Rene S. voraus, die hier nicht genannt wird, und bestitigt den Eindruck, dass das
Benennen des eigentlichen »mehr« nicht gut méglich zu sein scheint. Die Aussage
der Mutter kann als eine Bestirkung fiir Rene S. gedacht sein, die innere Zweifel
ausrdumen und Sicherheit herstellen sollte. Wichtig scheint in Rene S.s Erzihlung
jedenfalls zu sein, dass die Mutter eine Klarheit (»klar«) iiber das Frau-Sein dufler-
te, die recht unumstéfilich wirkt und Empathie vermissen lisst. Die Formulierung
»ganz normale Frau« bekriftigt, dass Rene S. auf jeden Fall eine Frau sei. »Du hast
halt nur diese Hormonsache« bezieht sich nun auf einen Teilaspekt (eine Sache), der
aber die geschlechtliche Verortung als »normale Frau« fiir die Mutter nicht infrage
stellte: Eine Sache, die sich zwar ein Stiick weit von der Norm unterscheidet (»an-
ders«), aber das Frau-Sein an sich aber nicht negiert. Rene S. allerdings scheint eine
andere Sichtweise darauf zu haben. In Rene S.s Darstellung wird eine binire Logik
der Mutter markiert. Die Mutter schien ein sehr offenes und reflektiertes, aber bini-
res Verstindnis vom Geschlecht zu haben: Frausein diirfte vielfiltig sein und misse
keinen Klischees entsprechen, das Frau-Sein an sich kénne oder solle jedoch nicht
hinterfragt werden. Rene S. tat das moglicherweise aber doch und befand sich dies-
beziiglich in einer Suchbewegung, als ein werdendes »Ich«, das seine geschlecht-
liche Verortung gerade infrage stellte und eine eigene suchte. Die Beziehung zur
Mutter hakte an diesem entscheidenden Punkt fiir Rene S. Rene S. als »Ich« kam bei
der Mutter nicht an. Hingegen ordnete die Mutter Rene S. ganz klar einer Gruppe
von Frauen zu, die jeweils unterschiedlich mit der Hormonsache umgehen.

obwohlich halt versucht hab das so bisschen zu erklaren wie das fiir mich ist, aber
istauch ein schwieriges Thema einfach und das sowieso halt dass es so Menschen
gibt die nicht Frauen und nicht Manner sind ist ja iberhaupt noch nicht in der
Cesellschaft (I: mhm) irgendwie so angekommen und 4hm das kann man natiir-
lich nicht in einem Gesprach Leuten die das noch nicht, sich damit beschaftigt
haben (I: mhm) erklaren oder so. weil das einfach so weit von der gesellschaftli-
chen Realitédt irgendwie so raus ge- dhm ausgeschlossen wird immer so (1) dass
dass es halt so (1) unsichtbar und so allen so absurd oder weltfremd vorkommt
(I: mhm) wenn das Leute (1) sagen, dass sie das nicht sind. (I: mhm) (Rene S,,
55/29-56/2)

Die gesamte Erzihlung deutet darauf hin, dass es fiir Rene S. hier ein »mehr« gab,
das aber nicht konkret benannt werden konnte. Rene S. schien selbst noch keine
Klarheit dariiber zu haben, suchte und fand aber in der Mutter keine geeignete Ge-
sprichs- und Beziehungspartnerin. Rene S. bezieht sich nun auf das »schwierige

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Thema« der gesellschaftlichen Strukturen, weg von der Beziehung zur Mutter im
Konkreten. Das Gesprich mit der Mutter wird zu einem Gesprach mit »Leuten«. Re-
ne S. macht die gesellschaftlichen Verhiltnisse dafiir verantwortlich, dass das The-
ma besonders fiir andere »schwierig«, »absurd oder weltfremd« ist, sodass die Er-
klirung des eigenen Seins stark beeinflusst wird. Das »wie das fiir mich ist« bezieht
sich auf Rene S.s Geftihl. Es scheint Rene S. primir nicht darum zu gehen, wer Rene
S. ist, sondern wie »das« fiir Rene S. ist. Und »das« scheint mehr als eine »Hormon-
sache« zu sein, ndmlich auch ein Gefiihl, das damit in Verbindung steht.

Rene S. lisst in der Erzdhlung die eigene geschlechtliche Verortung einerseits
unbenannt und macht sie andererseits durch die Abgrenzung zu biniren Geschlech-
terverstindnissen doch konkreter. Rene S. hat keine Formulierung dafiir, scheiter-
te auch im Gesprich mit der Mutter und kann sich durch ein »mehr« doch veror-
ten. Interessanterweise ist in dieser Formulierung keine Negation enthalten. Erst
im letzten Satz dieser zitierten Sequenz bezieht sich Rene S. allgemein auf »Leute,
die sagen, dass sie das nicht sind«. Rene S.s Verortung bleibt in dieser allgemeinen
Formulierung unklar, deutet lediglich in die Richtung jener Verortung, die jeden-
falls »mehr« als eine blofie Verneinung (»nicht«) umfasst. Ein Coming-In und Co-
ming-Out gelang dadurch nicht vollstindig. Und doch war es Rene S. offensichtlich
moglich, in diesem Grenzbereich binirer und nicht-binirer Korper und Identititen
zu erzihlen und zu suchen, indem Rene S. eine kritische Position gegeniiber gesell-
schaftlichen Strukturen einnahm und Wissen durch eine Tagung erlangte, in der
Rene S. auf inter* Personen traf und daher (zumindest) weif3, dass es »mehr« gibt,
ohne es konkreter ausformulieren zu kénnen.

Die beschriebene Unsichtbarkeit in der Gesellschaft wird auch in Rene S.s Erkli-
rung und Sprache deutlich und endete in einer Beziehungsliicke zur Mutter: Rene
S. kam bei der Mutter nicht an und wurde in dem »mehr« nicht mehr verstanden.

Die Herstellung einer Ordnung durch das Ausblenden von »mehr«

Andrea A.s Erzdhlung iiber den Zweifel an ihrer geschlechtlichen Identitit und Ge-
spriache mit der Mutter schlie3t an jene von Rene S. an. In dieser Sequenz wird die
Herstellung einer Ordnung durch die Mutter auf Kosten empathischer Reaktionen
und von Beziehung noch deutlicher.

Ahm (2) Ja::. Meine Mama kommt einigermafsen damit klar und (3) obs ganz da-
mit kl- (1) also ((klatscht auf den Oberschenkel)) ja. also. (2) Es ist sicher nichts,
was sie sich fiir ihr Tochter gewiinscht hat, aber ahm (3) Im Sommer hat sie dann
einmal gesagt, na. sie- (2) sie versteht jetzt nicht warum ich quasi so ein bissl (2)
ahm (5) warum ich ein biss| (1) ah (2) an- an meiner Identitat zweifle. Ich bin ja
doch ihr kleines Madl, und i brauch ja nicht zweifeln und das passt schon so (I:
mhm) (Andrea A., 11/47-53)

14.02.2026, 14:46:08.

m


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Die Formulierung »Tochter« markiert ein klar weiblich verortetes Subjekt innerhalb
normativer Familienbilder. »Ihre Tochter«kann auch als Distanz zur Andrea A.s Ver-
ortung gelesen werden. Die Mutter schien »einigermaflen« damit klarzukommen,
da »ihr kleines Midl« eben die Tochter blieb. Andrea A.s »bisschen« Zweifel an der
Identitit fithrte zum Versuch der Mutter, eine Normalitit bzw. eine Ordnung fir
die Tochter und fiir sich selbst als Mutter einer Tochter herzustellen. »Ihr kleines
Midl« ist zwar weiblich markiert, aber keine (erwachsene) Frau, die Andrea A. zu
dieser Zeit bereits war. Die Aussage der Mutter konnte als Riickblick auf die Kindheit
gelesen werden, die einerseits Bedauern, andererseits auch einen Verweis auf die
Bestindigkeit (»war immer schon so«) des Geschlechts ausdriicken konnte. Die Er-
zihlung deutet moglicherweise darauf hin, dass die Mutter Schwierigkeiten hatte,
Andrea A. im Jetzt wahrzunehmen, und durch den Riickblick anderes auszublenden
versucht. »Einigermafien damit klar« verweist auf Unsicherheiten und Schwierig-
keiten, die aber nicht konkreter benannt werden, sondern sehr rasch in der Erzih-
lung durch Normalititsherstellung (»passt schon so«) tiberdeckt werden. Gesprache
tiber Fragen, die fiir Andrea A. bestehen, konnen auch hier bei der Mutter nicht auf
Verstindnis stoflen (wie bereits Rene S. durch die Formulierungen »Ankommenc«
und »mehr« darzustellen versuchte).

Konflikte austragen (kdnnen)

Im nachfolgenden Interview-Ausschnitt berichtet Sasha B. von einer Lebensphase,
in der das Tabu nach und nach von Sasha B. und der Mutter aufgebrochen werden
konnte und sich damit Méglichkeiten, in eine Auseinandersetzung mit der Mutter
zu gehen, erdfineten. Es scheint, dass Konflikte bzw. ein Besprechen des Themas
hier, kontrastierend zu den anderen biografischen Erzihlungen, von beiden Seiten
tragbar und damit moglich gewesen sind:

Also meine Mutter hat mir das erst (1) immer (1) so nach und nach habe ich dann
praktisch in den letzten Jahren erfahren, was meine Mutter eigentlich alles schon
gewusst hat und was da schon alles passiert ist, wie ich klein war und so. Also das
hat’s auch gar nicht geschafft, dass sie mir das gleich sagt. (I: Ok.) Das war bei ihr
auch, weifst? (1) so weggestellt irgendwo irgendwie. (1) dass es erst so nach und
nach irgendwie gekommen ist die letzten Jahre sozusagen. (I: Mhm.) und da hab
ich eh teilweise dann (1) da ist so die Wut bei mir raufgekommen, weil, weil, (1)
einfach. Wie kannst du das machen? Wie kannst du nicht mit mir driber reden,
einfach so? (I: Ja.) U::nd dann haben wir irgendwie arge Szenen gehabt ((lacht))
teilweise. (Sasha B., 10/28—47)

Die Beschreibung »weggestellt« erinnert auch an die Erzihlungen tiber das Verhal-
ten der Miitter von Rene S. und Andrea A. Sasha B. erliutert die eigene Positionie-
rung im Aushandeln vergangener Tabusierungen anhand einer direkt zitierten Fra-

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

ge an die Mutter. Die Szenen werden als »teilweise« »arg« beschrieben, waren aber
offensichtlich méglich und konnten in den letzten Jahren offen ausgetragen wer-
den. Darauf deuten auch die Erzihlungen iiber die Perspektive der Mutter und ihre
Schwierigkeiten hin, die fiir Sasha B. zu verstehen und damit in die Erzihlung inte-
grierbar sind. Sasha B.s Erzihlung bewegt sich in einer Ambivalenz zwischen Ver-
standnis fir und unfassbarer Wut auf das Verhalten der Mutter. In diesem Sinne
konnte auch das abschlieRende Lachen der Sequenz verstanden werden. Deutlich
werden daran sowohl aufgestaute Emotionen bei Sasha B. durch diese Verheim-
lichungen und Tabuisierung als auch die Hilflosigkeit und Uberforderung (»nicht
geschafft«) der Mutter, mit dem Thema anders umzugehen (»weggestellt irgendwo
irgendwie«). Die Moglichkeit, Konflikte auszutragen, ist auf eine (spite) Offenheit
der Mutter zuriickzufithren. Sasha B.s Biografie hebt sich von Rene S.s und Andrea
A.s Biografien insofern ab, dass Sasha B. das Wissen der Mutter bis zur Jugend ver-
heimlicht wurde. Rene S.s und Andrea A.s Miitter hatten zuvor keine Kenntnis iiber
die Intergeschlechtlichkeit ihrer Kinder. Entsprechend kann der hier beschriebene
Konflikt bei Rene S. und Andrea A. so auch nicht bestehen. Trotzdem oder vielleicht
gerade wegen dieses Umstands und der massiven biografischen Erschiitterung fir
die Familie durch den Suizidversuch gelang es Sasha B. und der Mutter, in einer
deutlich gréferen Offenheit itber Geschehnisse und Erfahrungen zu sprechen, die
beispielsweise bei den anderen Erzihler*innen fehlte.

»Gliick«, wenn Eltern damit klarkommen

Auf Sasha B.s Erzdhlung iiber auch »arge« Konflikte mit der Mutter folgt unmittel-
bar eine Erzihlung iiber das »Gliick« mit den Eltern. Diese Spannung und Ambi-
valenz bildet Sasha B. in der fortlaufenden Erzihlung ab: Einerseits bestehen eine
grofde Wut und Verzweiflung iiber eine von Verheimlichungen geprigte elterliche
Beziehung, andererseits zeigt sich auch Verstindnis aufgrund des Wissens iiber die
Verstrickung in heteronormativen Machtverhiltnissen.

Aber ich hab halt trotzdem irgendwie das Gliick, dass meine (1) Eltern. Irgendwie
(2) also jetzt mittlerweile. also voll offen damit umgehen kénnen auch. und so
und mich voll unterstiitzen einfach. U:::nd (1) also wos kdnnen. Und (1) das ist.
da hab ich echt voll das Gliick, weil es gibt ja viele, die dann (1) sich abwenden
oder so. (1) wenn das Kind dann irgendwie (1) aktiv wird oder so. da gibt es ganz
viele, gerade bei Intersexmenschen oder auch Trans oder was weifs ich. (I: Ja.)
dass die Eltern dann mit dem nicht klar kommen. (1) Also da hab ich echt ein
Glick. (Sasha B., 11/3—13)

»Gliick« impliziert etwas Besonderes, Seltenes, »irgendwie« etwas Zufilliges. Sasha
B. bezieht sich auf Wissen iiber inter” und trans Menschen, die Abwendung durch
die Eltern erfahren, und erlebte selbst die Unterstiitzung und Offenheit der eige-

14.02.2026, 14:46:08.

173


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

nen Eltern dazu kontrastierend als echtes Gliick. Offenbar kann nicht vorausgesetzt
werden, dass Eltern das Kind so annehmen bzw. »damit klarkommen«. Die Un-
terstittzung und Offenheit, die sonst Eltern-Kind-Beziehungen normierend zuge-
schriebenwird, darfin Bezug auf Briiche heteronormativer Geschlechtsentwicklun-
gen nicht vorausgesetzt werden. Wenn dies doch moglich ist, besteht »echt voll das
Gliick«. Diese Passage macht auch das Risiko des dariiber Sprechens intergeschlechtli-
cher Menschen in der Familie deutlich. Sasha B. spricht dabei vom »aktiv«-werden,
das aufein Spannungsfeld verweist: Positiv gelesen, 16st Aktivitit die Passivitit bzw.
das Schweigen ab und bietet widerstindige Handlungswege; gleichzeitig ist der so-
ziale familiire Ort und die Rolle als angenommenes Kind dadurch gefihrdet.

Die Spannung zwischen Beziehungserhalt und Selbstbestimmung

In Kris M.s biografischer Erzihlung wird nicht ganz klar, ob und in welcher Form
sie in der Familie ein Coming-Out vollzog. Deutlich wird jedenfalls auch hier die
Spannung zwischen den eigenen Bediirfnissen und jenen der Familie:

und ich glaube, (1) ich méchte niemanden weh tun und so. und. a::h. zuriick ge-
hen als Bub, vielleicht, das wiirde nimmer gehen. (I:Ja) Also. ich finde, ich hab das
(1) ich hab das davor lange gemacht. also mit meiner Mama. (Kris M., 26/47-49)

Die Formulierung »niemanden« ist allumfassend und vermutlich so zu erkliren,
dass Kris M. nach ihrer langen Geschichte der Geschlechterinszenierung »als« Bub
sehr bewusst ist, welche tragende Rolle das Geschlecht im Alltag spielt und mit wie
vielen (familidren) Erwartungen und Bediirfnissen sie diesbeziiglich konfrontiert
ist. Kris M. berichtet immer wieder von einer liebevollen Familie, die sie »als Bub«
schiitzen wollte. Und doch kann Kris M. nun »nicht mehr zuriick«. Das Schauspiel
als Bub »wiirde nicht mehr gehen« und impliziert einen langen und mithsamen
Weg. Die Erwihnung »mit meiner Mama« bezieht sich vermutlich auf die Zeit
vor dem Tod der Mutter. Den Bruch mit einer normierenden Ordnung denkt Kris
M. in der Familie als einen, der Schmerz bzw. Leid verursachen kénnte (»méchte
niemanden weh tun«). Sie brach mit einer familiiren Ordnung von »zwei Buben,
die fiir Kris M. nicht mehr zu halten war. Damit setzte sie selbstermachtigend
und doch voller Spannung dem Wunsch nach einer guten Beziehung eine sehr
selbstbestimmte Grenze und alternative Handlung. Diese scheint allerdings erst
nach dem Tod der Mutter und nach dem Auszug von zuhause moglich geworden zu
sein.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

1.4.3 Selbstbestimmung des Tabus

In der Adoleszenz bzw. im jungen Erwachsenenalter waren fiir einige meiner In-
terviewpartner*innen Gespriche mit der Familie zwar leichter moglich, oft wurden
diese aber selbstbestimmt verneint.

Also, dann hab ich gesagt (1) einfach, niemand darf das erfahren und so (1) erst
wenn ich bereit bin, sozusagen, dafiir. (I: Mhm) Und, ja. Im Geheimnisse behalten
waren’s eh recht gut meine Eltern ((lacht)) (Sasha B., 8/29-9/4)

Sasha B. fithrte ein langes Tabu und Schweigen der Eltern fort. Der entscheidende
Unterschied ist, dass Sasha B. selbst bestimmte, ob dariiber gesprochen wird und
wann und damit das Sprechen dariiber selbst reguliert und nicht mehr nur passive*r
Passagier®in der eigenen Leidensgeschichte ist. Es ist ein Emanzipationsprozess,
der durch eine erste Phase der Kontrolle des Tabus eingeleitet wird.

Ahnlich ist es bei Andrea A., die »in letzter Zeit, hin und wieder« mit der Mutter
dariiber sprach. In der nachfolgenden Passage taucht mehrmals ein »Jetzt« auf, das
eine Kontrasterzihlung zur Zeit davor markiert.

Meine Mama hab ich eben. jetzt. in letzter Zeit, hin und wieder mal gefragt ob sie
das:: (1) davor schon gewusst hat. sie hat eben nein gesagt. ((atmet ein)) (4) Ahm.
Ich rede nicht gern driiber, wenns nicht von mir angeschnitten wird. (I: mhm) Also
ich mags irgendwie nicht, wenn meine Mama jetzt anfangt mit dem Thema, weil
(2) ich weik nicht. ich finds irgendwie ungut. (I: mhm) Weils irgendwie doch mein
Thema ist und wenn ich jetzt grad irgendwie keine Lust hab driber zu reden,
dann will ich das ehrlich gesagt auch nicht. (I: mhm) (Andrea A., 11/36—44)

Einerseits stellte Andrea A. nun Fragen an die Mutter, die zuvor so nicht moglich
gewesen waren. Andererseits blieb »es« bzw. »das« weiter unausgesprochen. Es war
aber ein Anschneiden (»angeschnitten«) des Themas moglich, in dem etwas vom In-
neren bzw. Verborgenen sichtbar werden konnte. Wichtigwar Andrea A., das Thema
selbst aufzugreifen, die Kontrolle dariiber zu behalten und keine (weiteren) Eingrif-
fe in ihre Integritit erleben zu miissen. Bemerkenswert ist auch der Bezug auf das
»jetzt«, wenn die Mutter mit dem Thema anfing, als wire es schon zu spit. Zuvor
schien es der Mutter nicht méglich gewesen zu sein, jetzt ist es Andrea A.s Thema
(»mein Thema«), mit dem sie sich klar und selbstbestimmt abgrenzt.

Trotz dieser Selbstbestimmung bleibt sie im Rahmen der Tabuisierung, die fort-
gefithrt wird, bis, wie Sasha B. in der vorigen Passage sagt, »ich bereit bin«. Die-
se Formulierung impliziert die Notwendigkeit einer Vorbereitung darauf, die aller-
dings nun selbstbestimmt(er) moglich ist.

14.02.2026, 14:46:08.

175


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

1.4.4 Zwischenfazit

AnschliefRend an das Kapitel IV.1.3 verweist Sasha B.s Erzihlung iiber den Suizidver-
such auf die Spannung und Not, die durch jahrelange Tabuisierungs- und Norma-
lisierungspraktiken innerhalb der Familie nicht mehr auszuhalten, aber auch auf-
grund widerstindiger und eigensinniger Kérperentwicklungen nicht mehr zu ver-
stecken waren. Sasha B.s Korperlichkeit wurde spitestens mit dem Eintreten der
Pubertit (durch Bartwuchs und Stimmbruch) hor- und sichtbar zu einer Projek-
tionsfliche des Tabus, sodass Sasha B. ein Problem fiir die Familie rekonstruiert.
Deutlich wurde nimlich auch, dass es dabei nicht nur um die eigenen Probleme mit
dem Anderssein ging, sondern auch um die Angst vor den Problemen, die Sasha B.
durch die kdrperliche Anwesenheit in der Familie anrichten konnte. Sasha B.s Be-
richt iiber den Suizidversuch verdeutlicht die Ausweglosigkeit, den Eigensinn des
Korpers mit einer bindren starren Geschlechterordnung in ein akzeptables Verhilt-
nis zu bringen. Der Tabubruch konnte nicht iiber die »Lippen gebracht« werden. Es
erforderte einen Briefin Verbindung mit einem Suizidversuch, der vor einer unmit-
telbaren und direkten Auseinandersetzung schiitzte. Anhand dieser Erzahlung wer-
den normative Vorstellungen und Verstindnisse von Geschlecht(skorp)erordnun-
gen in all ihrer Gewalt und Michtigkeit sichtbar. Normative Konzepte einer hete-
rosexuellen »Normalfamilie« (Riegel 2021, S. 100) sind im Anschluss an meine Stu-
die insofern zu erweitern, dass Kinder einen eindeutig weiblich oder mannlich ge-
lesenen Geschlechtskérper und einen damit verbundenen Midchen- oder Jungen-
Subjektstatus aufzuweisen haben, um als intelligibler Teil der Familie zu gelten.
Uber vielfiltige Normalisierungs- und Tabuisierungsprozesse wird dem Konzept
der »Normalfamilie« von allen Familienmitgliedern zugearbeitet. Erst massive bio-
grafische Erschiitterungen wie der Suizidversuch von Sasha B. bieten die Moglich-
keit fir ein innerfamilidres offeneres Sprechen. Diese Moglichkeit muss allerdings
als Gliicksfall bewertet werden.

Selbst wenn Intergeschlechtlichkeit in Form von Diagnosen in medizinischen
Kontexten benannt werden konnte, zeigt sich, dass auch dies kein offenes Spre-
chen in der Familie ermoglichte. Vielmehr werden die eigene Hilflosigkeit und
Uberforderung der Eltern, mit ihren Kindern in ein offenes Gesprich zu gehen,
durch Besonderungen, normalisierende Beruhigungen, Umgehungen und Ver-
dringungen deutlich. Kérper und Praktiken, die auf einen Bruch heteronormativer
Diskurse verweisen, miissen selbst in der Familie »ent_erwihnt« (Hornscheidt
2012, S. 152f.) bleiben. Wenn, wie bei Sasha B. zu einem spiteren Zeitpunkt, ein
offeneres Sprechen doch moéglich wurde, wird an den Schilderungen iiber die
Konflikte ersichtlich, wie sehr das elterliche Verhalten als spannungsreich und
komplex bewertet wird: einerseits kam eine grof3e Wut und Verzweiflung tiber die
individuelle belastete Eltern-Kind-Beziehung auf, andererseits musste das Wissen
iber omnirelevante gesellschaftliche Strukturen und Machtverhiltnisse beriick-

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

sichtigt und die Tabuisierung gar als liebend und schiitzend bewertet werden. Dies
bestitigt sich vor allem in Formulierungen des »Gliick-Habens« oder beruhigenden
Normalisierungspraktiken zur Herstellung einer Ordnung und die Ermoglichung
von Intelligibilitit (beispielsweise als »Madl«). Auch Rene S.s Schilderungen iiber
das »nicht ganz Ankommen« bei der Mutter verdeutlichen einerseits Rene S.s
Bewusstsein von den gesellschaftlichen Strukturen, die das Verstehen der Mutter
beschrinkten, und andererseits auch die eigene sprachliche Begrenztheit einer
Ausformulierung der »Sache«. Kris M.s Erzihlung iiber die Ambivalenz, »nicht
weh tun zu wollen«, bekriftigt die Angst vor verursachten Problemen durch das
Anderssein, aber auch die Unmoglichkeit, auf Dauer die familidren Normalisie-
rungsdiskurse zu ertragen bzw. weiterzufithren. Generell wird ein grofes Risiko
des>Dariiber-Sprechens«< deutlich.

Die Mutter wird iiberwiegend als die wichtigste Bezugsperson dargestellt und
ihr wird auch am ehesten eine Sprecher*innenrolle in der Familie zugetraut. Durch
die Wortwahl der Erzihler*innen, wie »versucht« oder »konnte nicht«ist ein Wunsch
nach einem Ansprechen wicht nur durch die Personen selbst, sondern auch durch Familien-
mitglieder erkennbar. Die selbstbestimmte Kontrolle iber das Sprechen war lange
nicht moglich und fand erst im Jugend- bzw. jungen Erwachsenenalter, meist nach
einer ersten Thematisierung itber Diagnosen, erste Moglichkeitsriume. Diese ge-
stalteten sich in Form einer selbstbestimmten Ubernahme des »eigenen Themas«in
Abgrenzung zu den Eltern und kénnen als eine bedeutende erste einleitende Pha-
se eines Emanzipationsprozesses gelesen werden. Bei genauerer Betrachtung fin-
den sich immer wieder Versuche des eigenen Ansprechens und auch Gelegenheiten
fiir Familienmitglieder, Gesprache einzuleiten. Und doch blieben die Versuche oft
erfolglos, weil der Bezug auf binire Geschlechterordnungen beschrinkt blieb und
als Ordnungs- und Stabilisierungsversuch der Eltern gedeutet werden kann. Be-
sonders an Rene S.s Beschreibung wird deutlich, dass es nicht nur um die Varia-
tionen der Geschlechtsmerkmale selbst ging, sondern auch um eine Gefiihlsebe-
ne, »wie« die »Sache« fiir Rene S. ist. So fehlten nicht nur Begriffe und Formulierungen
jenseits einer pathologisierenden Sprache, sondern komplexe Ebenen von Beziehun-
gen, Gefiihlen, Identitit und Korper wurden deutlich, die schwer zu fassen sind und ei-
ne intensive Suchbewegung (auch in Form eines Coming-Ins) erfordern. Elterliche
Stabilisierungsversuche innerhalb dieser Suchbewegungen werden als wenig hilf-
reich beschrieben. Die Grenzen des Verstindnisses und der Empathie erkliren die
Erzidhler*innen durch gesellschaftliche heteronormative Strukturen, die Schuldzu-
weisungen an die Eltern kaum zulassen.

Die Erzihler*innen sind sich aber auch generell der gesellschaftlichen hetero-
normativen Grenzen sehr bewusst, sodass die Fortfithrung des Tabus »als mein The-
ma« weiterhin erforderlich ist. Es wird deutlich, dass der Anspruch auf »mein The-
ma« iitberwiegend in einer Abgrenzung zur bisherigen Fremdbestimmung bestand
und weniger konkret ausformuliert werden konnte, wie Rene S.s Erzahlung tiber die

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Formulierung eines »Mehr«als nur »eine Hormonsache«verdeutlicht. Die Vorberei-
tung eines Coming-Outs erforderte viel Zeit und Schutz durch die Familie, die nun
nicht mehr als tabueinfithrend und -leitend verstanden wird, sondern als Mitwisserin
Schutz gewdhren soll, indem sie das Tabu aufrechterhielt.

Letztlich gelingt den Erzihler*innen aber ein Sprechen, das schon in der Be-
reitschaft, mir ein Interview oder eine schriftliche Antwort zu geben, deutlich wird.
Wie sie allerdings unter diesen Voraussetzungen ihr Selbst in familiiren Kontexten
konstruieren, werde ich im nichsten Kapitel beleuchten.

1.5 Selbstkonstruktionen in der biografischen Erzahlung

Vor dem Hintergrund der rekonstruierten Erfahrungsberichte werden nachfolgend
Selbstkonstruktionen und -positionierungen in der Familie analysiert. Dabei stehen
sowohl sprachliche Konstruktionen als auch Berichte tiber (Geschlechts-)Kérperre-
prisentationen im Fokus.

1.5.1 Geschlechterkonstruktionen

Geschlechterkonstruktionen sind in den biografischen Erzihlungen der interge-
schlechtlichen Personen besonders hervorgehoben. Oft wird schon der Beginn
einer biografischen Erzahlung dafir genutzt, die eigene geschlechtliche Verortung
und das geschlechtliche Werden zu thematisieren. Einerseits sind die biografischen
Erzihlungen als Legitimation einer plausiblen inter*Geschichte zu lesen, in der
normative Diskurse iiber eine Normalbiografie wirksam sind, andererseits eroffnet
diese biografische Selbstthematisierung iiber das geschlechtliche Werden in der
Familie Moglichkeitsraume fiir widerstindige bzw. subversive intergeschlechtliche
Subjektkonstruktionen. Dies zeigt sich (in unterschiedlicher Ausprigung) anhand
der folgenden biografischen Selbstthematisierungen.

»Verpatzter Bub«
Ok. A::::h Ich bin aufgewachsen mit ahm (2) zwei Burschen gemeinsam. Also
mein Cousin war eigentlich gleich alt wie ich, (I: Mhm.) wenige Monate jiinger.
M::: Dann (1) von meiner Mutter eine Freundin die hat auch ein Monat vor meiner
Mutter eben das Kind gekriegt, das war auch ein Bursch. Also wir waren dann ei-
gentlich drei Kinder. Und zwei davon Burschen und ich. (I: Mhm.) Ein verpatzter
Bub @quasi@. (I: @hm@) a:::h und ahm. J:::a, jetzt hab ich eigentlich viel mit de-
nen gemacht, mit denen als Kind schon Fuball gespielt und alles, war dann im
FuRballverein relativ frith. Also ich glaub- sicher mit sechs Jahren bin ich in den
FuRballverein. Ah::m da warn, glaub ich drei andere Madls auch. Ahm (1) Nach
und nach haben die immer mehr aufgehort, bis elf glaub ich, ((atmet ein)) °dann
hab ich auch® aufgehért. Ahm, ja. Im Kindergarten wars dann eigentlich immer

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

so, (1) dass a:::h dass ich eben auch viel mit dieser Burschengruppe zusammen
war w::nd eher weniger mit den Puppen gespielt hab, und um das jetzt quasi (1)
dhm. stereotyp (2) ahm °aufzufithren® (I: mhm) Ahm (2) Bin eher mehr auf die
Baume gekraxelt und hab mit den Burschen Fufiball gespielt und hab eher sel-
ten in der Puppenecke gespielt. (Andrea A., 1/26—2/8)

Andrea A. inszeniert sich in dieser Erzihlung in Abgrenzung von »zwei Burschenc
alseinvorerst geschlechtunbestimmtes »Ich«. Weder spricht sie von einem »Wir«als
drei Burschen, noch von zwei Burschen und ich als Midl. Andrea A. versucht mittels
dieser Erzihlung, Hinweise auf eine inter*Geschichte zu geben sowie auf eine frithe
Sozialisation unter Burschen.

»Verpatzter Bub« markiert einen Buben, der nicht ganz passt bzw. Unordnung
erzeugt. Die Formulierung deutet jedenfalls auf ein »Verpatzen« der Eindeutigkeit
als Middchen, aber auch als Junge hin. Méglicherweise dient die Erzihlung mit den
zwei Burschen auch dazu, burschenhaftes Verhalten und Interesse zu erliutern. Ob-
wohl sie nimlich mit Jungs aufgewachsen ist und »viel mit denen machtc, orientier-
te sie sich beim Fuflball an entscheidenden Momenten an den Mddchen: Wenn alle
Madls aufhéren, »hab ich auch aufgehért.

Andrea A. zeigt eine Reflektiertheit und ein Bewusstsein von Geschlechterste-
reotypen. Eine eigene Bezugnahme darauf scheint fir die Erzihlung wichtig zu
sein. Die Tatsache, dass fiir sie Puppen weniger interessant waren, als Fufball zu
spielen und auf Biume zu klettern, sagt nichts tiber ihr Geschlecht aus, aber sehr
viel Giber einen Geschlechterdiskurs, in dem Kinder schon sehr frith eingeordnet
werden. Es wire nicht verwunderlich, wenn Andrea A. als Kind mehrmals als
»verpatzter Bub« mit fehlendem Interesse an Puppen im familidren Umfeld be-
schrieben worden wire. Der Hinweis, »selten in der Puppenecke gespielt« zu haben
und stattdessen »mit den Burschen Fufiball« gespielt zu haben, ist ein Versuch,
eine Abgrenzung zum Subjekt Middchen darzustellen, die durch das soziale Umfeld
und das eigene Verhalten Geschlechternormen irritiert. Auch wenn die Interge-
schlechtlichkeit in diesem Zeitraum noch nicht bekannt war, ist sie bereits in dieser
Anfangserzihlung eingeschrieben und strukturiert den weiteren biografischen
Verlauf des Interviews.

»Keine Frage, dass ich genauso Madchen bin«

In den nachfolgenden zwei Erzihlausschnitten macht Alexis W. eine bedeutende
Differenz auf, die sich in einer Altersbeschreibung ausdriickt. Alexis W. schreibt am
Beginn (im zweiten Satz) des Schreibaufrufs:

Geboren 19xx als zweites von zwei Kindern, war bis zu meinem 16. Lebensjahr
keine Frage, dass ich eine der zwei Tochter der Familie bin. (Alexis W., 2/5)

14.02.2026, 14:46:08.

179


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Im Verlauf der Erzihlung taucht jedoch noch ein anderes Lebensalter auf, in dem
die weibliche Subjektposition noch nicht infrage gestellt worden ist.

Bis zum Alter von zirka zwolf Jahren war flir mich keine Frage, dass ich genauso
Médchen bin wie meine Schwester und alle anderen Madchen in meinem Um-
feld. Zwar fiihlte ich mich oft »gréber« und »klobiger« als die anderen Madchen,
raufte auch mal mit den Jungen und war in keiner Hinsicht ein »zartes« und »fei-
nes« Geschopf, andererseits spielte ich mit Hingabe und sehr lang mit meinen
Puppen, bastelte gern und ausgiebig— und interessierte mich wenig fiir Sport,
Technik, Lego, Autos, Bauen o. 4., sodass zumindest dusserlich mein Geschlecht
keine Frage war. (Alexis W., 3/8-12)

Entgegen der Anfangserzihlungvon Alexis W., in der sie sich als »Tochter« beschrieb
und dies bis zum sechzehnten Lebensjahrkeine Frage gewesen sei, taucht hier schon
das Alter von zwolf Jahren auf. Alexis W. differenziert also zwischen einer Frage »fir
mich« und die »der Familie«. Zeitlich besteht hier eine Differenz von vier Jahren.
Wie im Kapitel IV.2 zur Schulzeit noch niher ausgefithrt werden wird, entdeckte Al-
exis W. mit zwolf Jahren ein Anderssein der eigenen (Geschlechts-)Kdrperbeschaf-
fenheit. Bis dahin beschreibt sich Alexis W. also in der eigenen Wahrnehmung als
»genauso Midchenc. Alexis W. unterscheidet nicht nur in der Altersbeschreibung,
sondern auch in der Selbstdarstellung als weibliches Subjekt »Tochter« und »Md-
chenc. Die Tochter bleibt Alexis W. ohne Frage bis zum sechzehnten Lebensjahr. Die
Frage, ob Alexis W. ein Madchen ist, tauchte bereits frither auf. Damit verdeutlicht
Alexis W. Subjektpositionen, die innerhalb einer weiblichen Subjektverortung un-
terschiedliche (sprachliche) Positionierungen enthalten. So war die eigene Subjekt-
position als Mddchen bereits infrage gestellt, wihrend sie (bis zur Diagnose) in der
Familie als Tochter stabil blieb.

Trotz des hier beschriebenen nicht-normentsprechenden Verhaltens und Kor-
pers, musste das eigene Passing fiir Alexis W. als »Madchen« und »Tochter« nicht
infrage gestellt werden. Obwohl Alexis W. sich also als »gréber und klobiger« als die
anderen Midchen fithlte und das Raufen mit Jungs hervortrat, schien das Puppen-
spiel, das Basteln und das Desinteresse an Sport, Technik, Lego, Autos und Bauen
ausreichend zu sein, um »duflerlich« als Mddchen zu gelten. Bis zwolf Jahre war ei-
ne sichere intelligible Position fiir Alexis W. moglich, da sie trotz eines klobigeren
und groberen Fithlens einer weiblichen Korper-Passung entsprach, die nicht hin-
terfragt werden musste. Verschiebungen normentsprechenden Verhaltens als Mad-
chen und des Midchen-Koérpers werden zwar markiert, aber auch als problemlos
fiir einen unhinterfragten Subjektstatus als Maddchen dargestellt. Alexis W. verweist
darauf, dass dies »zumindest duf3erlich« méglich war. Die eigene Kdrperwahrneh-
mung »fithlte« Alexis W. bereits frither als »anders«, was allerdings nicht mit einer
Infragestellung als Subjekt Madchen einherging.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Fir Andrea A. und Rene S., die wie Alexis W. erst spiter von ihrer Interge-
schlechtlichkeit erfahren haben, ist es méglich, sich als Mddchen in der Erzdhlung
zu positionieren. Dennoch blieb eine beschriebene Ambivalenz zwischen Norm und
Abweichung bestehen (vgl. dazu auch Zehnder 2010, S. 241), sodass Hinweise auf
die Intergeschlechtlichkeit gegeben werden, die in die Biografie eingebaut werden
miissen (vgl. dazu auch Dausien & Mecheril 2006 oder Gregor 2015).

Sasha B. und Kris M. hingegen, bei denen sogenannte >primire Geschlechts-
merkmale« von Beginn an nicht der Norm entsprachen, konstruierten auch von
Beginn an ein Anderssein hinsichtlich der Geschlechterkonstruktion (vgl. Kapitel
1V.1.2.1).

Kind mit mannlichem Geschlechtseintrag
Kris M. differenziert zu Beginn ihrer Erzihlung zwischen »Kind« und »Geschlecht«
und negiert damit auch die Selbstbezeichnungen »Junge« und »Midchen«:

Ah (1) aufgewachsen bin ich als Kind und mein Geschlecht war minnlich einge-
tragen. (Kris M., 3/32—33)

Das Geschlecht wird zwar als »mein« Geschlecht markiert, bleibt aber als Eintrag
wie ein formaler Akt in der Erzihlung hervorgehoben. Relevant ist das Aufwachsen
als »Kind«. »Mein Geschlecht« ist in dieser Form der Erzihlung eher mit Eintrigen
wie solchen itber meinen Wohnsitz oder meinen Beruf zu vergleichen. Das Kindsein
steht fiir Kris M. im Vordergrund, der Geschlechtseintrag als formaler Akt.

Ahm (1) also. Meine Eltern haben mir (1) ein Bubengewand angezogen, (1) also
vielleicht als Baby als ein Madl, (1) aber (1) das weifs ich leider nicht (2) ich hab
nur so Bilder gesehen, wie ich so drei vier Jahre alt war und wie sie mich so als
Bub angezogen haben. (Kris M., 23/34—36)

Nicht nur in dieser Passage markiert Kris M. in den Erzihlungen den Konstrukti-
onscharakter von Geschlecht deutlich. Das »Bubengewand« wurde Kris M. angezo-
gen. »Als Bub« oder »als Midl« hatte Kris M. ihre Rolle zu erfilllen. Das Bubenge-
wand gilt als Gendermarker, an dem sich Kris M. zwar zu orientieren versuchte.
Es bleiben aber tiber die biografische Erzihlung hinweg Formulierungen eines »als«
anstelle eines Seins prignant. Kris M. »ist« weder ein Bub noch ein Miadchen. Das
Gewand legte fest, ob Kris M. sich »als« Bub oder Middchen prisentierte. Kris M.
blieb ein Kind mit einer Maskerade bzw. einem Kostiim, dem Bubengewand. Und
doch scheinen der Eintrag und die Kleidung mehr als eine Nebensache zu sein. So
erschien es auch notwendig, Kris M. Fotos iiber die ersten Lebensjahre vorzuent-
halten, um mit dem Eintrag das minnliche Geschlecht abzusichern (vgl. dazu auch
Kapitel IV.1.3.1).

14.02.2026, 14:46:08.

181


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

»lrgendwie anders«
Sasha B. versucht in folgender Sequenz, den biografischen Verlauf der eigenen Ge-
schlechtlichkeit dazustellen:

(...) und war als Kind immer sehr burschikos immer. Eigentlich. So bis zur Puber-
tat, wo ich gemerkt habe, mah, ich bin so anders, dass ich dann versucht habe,
sehr in das Mannliche (1) ah (1) sehr in das Weibliche. Zu gehen, sozusagen. (I:
Mhm) So mit elf, zw6lf hat das angefangen. Davor war ich immer eher so ein Bub.
A::hm. Auch von meinen Aktivititen und so. sag ich mal (1) also:: ((atmet durch))
(10 sec. Pause) und (1) ja. Nein! Obwohl, (1) Also beides! ((lacht)) Keine Ahnung.
(Sasha B., 6/11-19)

Sasha B. fithrt die Erzihlung ebenso wie Kris M. mit »als Kind« ein, das hier auch als
zeitliche Setzung (als Zeit vor der Pubertit) zu lesen ist. Trotzdem spricht Sasha B.
nicht von der Kindheit, sondern setzt ein geschlechtsneutrales Subjekt »Kind« vor-
an, das nur tiber eine Eigenschaft (immer sehr burschikos«) beschrieben wird. Der
Ausdruck »burschikos« markiert eine Eigenschaft, die minnlich gelesen, aber den-
noch Midchen zugeschrieben wird. Interessant an dem gewahlten Begriff »burschi-
kos«ist, dass Sasha B. sich zwar an den zwei Méglichkeitsbedingungen (ménnlich -
weiblich) sprachlich orientiert, diese aber auch aufbricht. Das burschikose Midchen
enthilt einen Widerspruch in sich, der aber sprachlich funktioniert und innerhalb
der Zweigeschlechterordnung als Subjekt durchaus positiv besetzt' und als Subjekt
anerkannt bleibt.

Der beschriebene Versuch, mehr ins Weibliche zu gehen, setzte mit dem Eintre-
ten der Pubertit ein, in der Sasha B. Gefahr lief, den Subjektstatus als Midchen zu
verlieren. Der Eindruck einer recht unproblematischen Zeit, in der Sasha B. als Kind
»immer eher so ein Bub« bzw. »burschikos« gewesen war, wurde nun zu einem ak-
tiven Versuch, »sehr ins Weibliche zu gehen«. Hier bezieht sich das Anderssein also
auf den Korper, der sich in der Pubertit verinderte und zu einem anderen als dem
der anderer Madchen wurde. Dies erlaubte Sasha B. nicht weiter Verhalten und Ei-
genschaften an sich, wie burschikos oder »eher so ein Bub«, an den Tag zu legen.
Erst als sich der Kérper in der Pubertit »so anders« entwickelte, erforderte die ge-
schlechtliche Anrufung als Madchen ein aktives Zuarbeiten. Das Mddchen-Sein, das
Sasha B. mit dem Versuch »sehr in das Weibliche gehen« beschreibt, verlangte nun
bewusste aktive performative Handlungen. Die Formulierung »davor war ich eher
so ein Bub« markiert einen Zeitraum als Kind, das geschlechtlich zwar klassifiziert

10  Dabei soll nicht unerwahnt bleiben, dass die Formulierung »burschikos« fiir Madchen po-
sitiv konnotiert bleiben kann, wihrend ein smadchenhafter« Junge iberwiegend negative
Konnotationen einschliet (die aus einer weiterhin bestehenden hierarchischen und asym-
metrischen Ordnung zwischen Ménnlichkeit und Weiblichkeit resultiert).

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

wird (einen Eintrag erhilt), der Kindskérper und das Subjekt Madchen sich aber
auch widerstindig oder auch wie »beides« verhalten diirfen.

Sowohl in dem Versprecher als auch in dem Versuch der biografischen Positio-
nierung wird die (sprachliche) Bedingung der biniren Verortung besonders deut-
lich. Sasha B. versucht allerdings, genau in diesem Rahmen die Intergeschlecht-
lichkeit zu markieren: als »beides«, als »Mannliche ih (...) Weibliche, als burschiko-
ses Kind (und zugewiesenes Midchen). Das Lachen am Ende sowie die Feststellung
»keine Ahnung« fithren diese Binaritit im Wissen tiber die Intergeschlechtlichkeit
ad absurdum, ohne dass Sasha B. sie klar benennen zu vermag. Die biografische
Selbstthematisierung vollzieht sich in einer eigensinnigen Auseinandersetzung und
Verschiebung einer innerhalb der bindren Geschlecht(skérp)erordnung zur Verfii-
gung stehenden Sprache.

Einweiterer sprachlicher Ausdruck, der in allen Erzihlungen der Biograf*innen
auftaucht, lautet »irgendwie anders«. Er verdeutlicht besonders die Unmoglichkeit
zu benennen, was und wie anders »es« ist oder »ich« bin:

Ich schwieg jahrelang, verdringte meine Ahnungen bzw. mein Wissen, dass es
»irgendwie anders war bei mir« (Alexis W., 3/27—29)

Das »es« und »bei mir« kann als sprachliche Distanzierung zu einem »irgendwie
anders«-Sein gelesen werden. Die Selbstbezeichnung bzw. Subjektivierung als
»irgendwie anders« bleibt in dieser Formulierung aus. Eher wird »es« als etwas
vages Anderes »bei« mir beschrieben, das Alexis W. begleitet, aber nicht ginzlich
ausmacht. Alexis W. bezieht sich vermutlich auf die eigene Erkenntnis (»meine
Ahnungen bzw. mein Wissen«) iiber einen anderen Korper als den von anderen
Midchen. Alexis W. schreibt aber nicht von etwas Anderem »an mir«, sondern »bei
mir«, das auf Prozessuales und Begleitendes verweist, dabei aber vage bestimmt
bleiben muss.

also seit ich mich erinnern kann, weifd ich schon, dass ich irgendwie anders bin
s0, als die anderen Madchen (Sasha B., 2/45—46)

Sasha B. ist zwar als Midchen aufgewachsen, beschreibt das biografische Selbst al-
lerdings als »irgendwie anders«. Das Anderssein wird in Differenz zu den »anderen
Midchen« als Subjekt gesetzt und nicht etwa zu anderen weiblich gelesenen Kor-
pern.

Das »irgendwie anders« erhilt keine positive Bezeichnung, sondern lediglich ei-
ne Abweichung und Differenz. Bei genauer Betrachtung kénnte aber auch die Dif-
ferenz innerhalb der konstitutiven Einheit »Maddchen« gemeint sein: ein Anderssein
unter Midchen als Mddchen. Eine Grundlage fiir das Anderssein, das auch alle an-
deren biografischen Erzihler*innen meiner Studie anfithren, scheinen die Tabui-

14.02.2026, 14:46:08.

183


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

sierungs- und Normalisierungspraktiken in der Biografie zu sein, die die differente
Wahrnehmung des Selbst undefiniert bleiben lassen. Auch in Alexis W.s Zitat finden
sich Beschreibungen von jahrelangem Schweigen und einer verdringten Ahnung.
So konnte das Anderssein sich nicht nur auf eine Abweichung von der Norm bezie-
hen, sondern auch auf den fehlenden Austausch, die Einsamkeit und ausbleibende
Unterstittzung. Sasha B. erzahlt von einer bis zum Suizidversuch erlebten Einsam-
keit. Aber auch Alexis W. macht eine Differenz von vier Jahren deutlich, in denen
Alexis W. nicht iiber die eigene Beunruhigung und das Anderssein sprechen konn-
te. Zwischen dem 12. und 16. Lebensjahr war es »nur« die Frage von Alexis W., die
nicht gestellt werden konnte. Auch das gibt einen Hinweis auf ein »es« und ein »ir-
gendwie anders«, deren Ausformulierungsmoglichkeiten fehl(t)en. Vieles bleibt im
Verborgenen, »verdringt« und »nagendx.

Ich und meine/die Intergeschlechtlichkeit

In den vorigen Abschnitten wurde deutlich, dass insbesondere als Kind bzw. mit ei-
nem Kindskérper recht unproblematisch ein Subjektstatus als Midchen oder Jun-
ge moglich ist. Abweichungen von Geschlechternormen miissen allerdings markiert
werden. Erzihlungen tiber eine inter*Biografie haben Geschlechterkonstruktionen
im Besonderen hervorzuheben, zu denen sich die erzihlenden Personen als inter-
geschlechtliche in Bezug setzen miissen (Geschlechterverhiltnisse konnen nicht auf
der Hinterbithne bleiben). So sind sie jedenfalls »irgendwie anders«, »beides«, »ver-
patzt« oder »Kind mit Geschlechtseintrag«. Nun wire es denkbar, dass die Erzah-
lungen spitestens ab dem Coming-Out als intergeschlechtliche Person im Inter-
view eine subjektivierende Darstellung als inter” Person zuldsst. Dem ist allerdings
nicht so. Sasha B. beschreibt sich nur indirekt als inter*, indem Sasha B. auf Ge-
schwister verweist, die »nicht intersexuell« sind und fithrt die biografische Erzih-
lung zu Beginn als »meine Intersexgeschichte« (Sasha B., 1/6) ein. Es ist eine Er-
zihlung tiber ein Werden, das sich mit und rund um die eigene Intergeschlecht-
lichkeit vollzieht, aber nicht in einem intergeschlechtlichen Subjekt aufgeht. Inter-
geschlechtlichkeit bleibt eine Eigenschaft, wihrend eine geschlechtliche Subjekti-
vierung als Frau oder Mann in der biografischen Erzihlung nicht einfach so még-
lich ist. So schreibt Alexis W. etwa vom »Umgang mit meiner Intergeschlechtlich-
keit« (Alexis W., 7/24). Auch diese Formulierung enthilt eine Distanzierung zur ei-
genen Intergeschlechtlichkeit, die keine Subjektivierung wie Frau-Sein oder Mann-
Sein enthilt. Die fehlende Sprache, das Schweigen, fehlende potenzielle Role-Mo-
dels und heteronormative Strukturen prigen die Subjektivierung auf eine Weise,
die eine positive Beschreibung als geschlechtliches Subjekt in der Biografie so nicht
ermoglicht, weder als inter* Person noch als Frau oder Mann. Sie bewegen sich ste-
tig in einer Suche zwischen biniren Strukturen, Normen und rund um das tabui-
sierte Es, die in einem geschlechtlichen Sein und Werden dazustellen versucht wer-
den.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

1.5.2 Koérperpraktiken und Gendermarker

Es finden sich in den Erzdhlungen tiber das Selbst auch viele Beschreibungen von
Korperpraktiken, die als sehr bewusste Zitationen von bestimmten Geschlechter-
korpernin den biografischen Erzihlungen hervorgehoben werden. Auf deren Funk-
tion werde ich nun niher eingehen.

»Kleid bei Kinderfotografen« - Subjektstatus absichern

Ahm. Ich weifd noch, einmal bei einem Schul- also, beim Kindergartenfotografen
beim Foto, hab ich mich aber bei der Mama quasi ganz fest dazu ausgesprochen,
dass ich heute ein Kleid anziehen will wo der Fotograf kommt (2) Ahm. Den Mo-
ment hab i nuim Kopf. (Andrea A., 2/8-10)

Der Moment, der Andrea A. in den »Kopf« kommt, scheint fiir sie wichtig gewesen
zu sein. Kommt ein“e Fotograf*in in eine Bildungsinstitution, kénnen Fotos ent-
stehen, die spiter der Familie und Bekannten oder auch im bzw. vor dem Grup-
penraum gezeigt werden. Ein Ereignis, wofiir mensch sich gerne von seiner sbes-
ten Seite« zeigt. Das Foto wird vielleicht aufgehiangt oder in die Geldtasche der El-
tern geklebt, ein Bild von einem Kind(skérper), das keine verbalen Erklirungen, Ge-
schlechtseintrige oder Namen transportiert. Bei Andrea A. diente das Kleid sowohl
im Kindergarten als auch in der biografischen Erzihlung als expliziter Gendermar-
ker und soziale plakative Verortung als Midchen. Andrea A. erinnert sich hier an
einen Moment, in dem es ihr ein Anliegen war, mit dem Gendermarker »Kleid« ge-
sehen zu werden und vermutlich damit auch als Madchen soziale Anerkennung zu
erfahren. Wenn wir uns an die Erzihlung von Kris M. (vgl. Kapitel IV.1.3.3) erinnern,
die ebenso gerne Kleider und Ohrringe tragen wollte, wurde ihr dies aus vermutlich
demselben Grund untersagt. Die Notwendigkeit und der Wunsch, ein Kleid anzu-
ziehen, sind hier ineinander verflochten. Das Kleid soll als Beweis fiir das Madchen-
Seindienen. Dieser Aspekt war damals schon fiir Andrea A. als Kindergartenkind re-
levant, besonders wichtig erscheint er aber fiir die biografische Erzihlung im Inter-
view, in dem der Wunsch, als Mddchen gelesen zu werden, bereits im Kindergarten
bestand, um den Subjektstatus Madchen durch ein solches Bild abzusichern und
das, obwohl (»aber«) Andrea A. sonst wenig mit Puppen spielte und ein »verpatzter«
Bub unter Jungs war.

»Muskeln gehabt wie ein Mann« - Verkérperung ohne Sein
ich hab auch schon viel trainiert. Und so. u::nd ah, wie ich da so Muskeln gehabt

hab, ahm (1) habe ich dann ein bisschen so ausgeschaut. wie ich fiinfzehn, sech-
zehn Jahre alt war. hab ich so richtig Muskeln gehabt wie ein Mann also (2). (I:

14.02.2026, 14:46:08.

185


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

mhm) Und auch meine Brust hat dann so ausgeschaut wie bei einem Mann. ich
hab alles aufgebaut so ein bisschen. Und (2) und das hat mich auch ein bisschen
so fiithlen lassen und so. und (1) also, (1) mein Papa war ganz gliicklich, ja, du
schaust aus wie ein Mann. (I: ja) Und, ja. wie ich sechzehn war, ist mein Papa ge-
kommen und sagte, kannst ein Bier haben, u::nd solche Sachen und (2) Und ja.
alsoich glaube, mein Vater wollte immer einen Bub haben. also zwei Buben. zwei
Manner. (I: ja) (Kris M., 23/42-50)

Kris M. setzte iiber die Kleidung hinaus eine Korperpraktik, die sie »aufbaut« und
sich damit in ihren Kérper einschreibt. Sie trainierte, damit ihr Kérper »wie ein
Mann« aussieht. Bemerkenswert an dieser Stelle ist auch, dass Kris M. immer noch
von einem »wie ein Mann« und nicht von einem »Mann-Sein« spricht. Mdnnliche
korperliche Attribute liefRen Kris M. zwar »ein bisschen so fithlen«, es bleibt aber
der Eindruck eines Kostiims, einer Verkirperung ohne Sein. Den Vater machte dieses
Aussehen bzw. diese Verkorperung gliicklich, wobei auch in der Zitierung der Aus-
sage des Vaters wiederum eine Verkleidung (»schaust aus wie«) und nicht ein Sein
(wie etwa in der Formulierung »du bist jetzt ein Mann«) markiert. Die kdrperlichen
Attribute wurden durch den Vater mit minnlichem Verhalten bestirkt: dem Bier-
trinken. Und auch das ist mehr als ein soziales Verhalten: Das Bier wurde getrunken
und in Verbindung mit dem gliicklichen Vater als sozial ménnlich gefirbtes Getrink
einverleibt. Die von Butler beschriebene leidenschaftliche Verhaftung an sozialen
Normen ist nicht nur tiber Kris M. als geschlechtliches Subjekt ersichtlich, sondern
auch bei dem Vater, der »gliicklich«ist und Kris M.s minnlichem Geschlechtseintrag
performativ zuarbeitete. Kris M. erzihlt allerdings nicht nur an dieser Stelle, dass
der Vater zwei Buben »wollte«, das nahelegt, dass er jene zwei Buben aber trotz die-
ser normalisierenden Korperpraktiken und performativen Zuarbeit nicht hatte. Kris
M. deutet damit an, trotz des Bediirfnisses und Bemiihens, den formalen minn-
lichen Geschlechtseintrag sozial zu erfilllen und zu verkérpern, diesem Anspruch
nicht wirklich geniigen zu kénnen.

»Weibliche Sachen« und Grenzen der Geschlechtskdrperpraktiken
Ahnlich wie bei Kris M. zeigten sich auch bei Rene S. Kérperpraktiken, die v.a. mit
Zugehorigkeitsgefithlen und dem Wunsch, sozial intelligibel zu sein, verbunden
werden, aber im Widerspruch zum Wohlbefinden standen.

Rene S. versucht mit der ersten Erzihlsequenz zu erliutern, wie die Schwester
Rene S. in eine weiblichere Kdrperpraxis einfihrt:

Sie ist mit mir so Klamotten kaufen gegangen, und mir gezeigt wie ich mir die
Beine @rasier@ oder (I: mhm) ja, genau diese Sachen. (1) Ahm da hab ich aber
eben auch (1) gemerkt dass ich da total (1) 4h &hm, (3) ja so Schwierigkeiten da-
mit hatte, ich weifd nicht fiir mich ist schon dieses, dhm mh (1) ja halt al- dieses

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

dass ich das halt dann so gemacht, hab, aber mich nicht so ganz (1) mich nicht
so wohl damit gefiihlt hab oder auch oft dann so das Gefiihl hatte &h auch diese
Klamotten oder so, (1) sieht an mir komisch, aus, also so °weif3 nicht® also mit ihr
so (1) eben mit dreizehn vierzehn so (1) dann so manchmal so shoppen gegan-
gen bin und irgendwelche Kleider, gekauft hab, und irgendwelche °weiblichen®
Sachen so, die dann nicht mehr so kindlich waren sondern dann eher weiblicher,
oder so, hab ich mich oft daf- mit auch so, ahm (1) unwohl, oder oder hab ich, hab
ich das Gefiihl gehabt so ich versuch grade so, bisschen da so (1) dadurch auch
mehr so dazu zu gehoren, oder so aber es klappt, immer nicht so ganz. (Rene S,,
17/20-31)

Rene S. differenziert nicht nur an dieser Stelle zwischen dem »Kindlichen« und dem
»Weiblichen«. Als Kind schien Rene S. noch recht gut durchzukommen. Als Rene S.
jedoch 13 oder 14 Jahre alt wurde, bendtigte es eine aktive Gender-Korper-Praktik,
um »dazu zu gehdren«. So fithrt Rene S. dafiir beispielsweise das Rasieren oder Klei-
derkaufen als zu erlernende Praxis iiber die dltere Schwester an. Diese Versuche, wie
Rene S. sie beschreibt, wurden von Rene S. allerdings nicht mit einem Wohlbefin-
den verbunden. Das Dazugehdrenwollen stand mit dem eigenen Korper-Gefithl im
Widerspruch. Der Druck, erwachsen und damit »weiblich« zu werden, wird nicht
nur in dieser Passage deutlich. Rene S. markiert auch schon vorher die empfunde-
ne Schwierigkeit, das Kindsein aufgeben zu miissen, womit Geschlechtlichkeit bzw.
»weibliche Sachen« in den Vordergrund riickten, um »mehr so dazu zu gehorenc.
Die Tatsache, dass das eigene Wohlbefinden nicht im Einklang mit den Vorausset-
zungen des Dazugehdrens stand, dhnelt der Erzihlung von Kris M.

Rene S. bezieht sich in dem folgenden Erzahlausschnitt auf die letzten zwei Jah-
re, in denen Rene S. eine Verinderung im »Verhaltnis zur Weiblichkeit« erkldrt und
damit primir den Fokus auf das eigene Gefiihl bei Geschlechterpraktiken legt, und
zwar »unabhingig« von anderen:

dhm weil so in den letzten zwei Jahren oder so, hab ich da, hab ich mein Verhalt-
nis so zu so Weiblichkeit oder so bisschen verandert, oder hab &h mir die Haare
wieder lang wachsen lassen, und hab manchmal versucht wieder so weibliche-
re, Klamotten die als weiblicher gelten so (I: mhm) anzuziehen und mich damit
auch so wohlzufithlen mehr, ahm und ahm ahm (1) hab da so wieder Verschie-
denes so also hab zum ersten Mal wieder Kleider oder Rocke oder so auch mal
angezogen, oder mich auch wieder mal geschminkt oder so, oder halt so 4hm in
den letzten zwei Jahren so mehr versucht wieder so unterschiedliche Sachen aus-
zuprobieren, und rauszufinden was ich eigentlich selber mag, oder unabhangig
von dem so nach so ner krassen Abgrenzungsphase so das hat alles nichts mit
mir zu tun so, (I: mhm) rauszufinden wie will ich sein, oder wer bin ich, oder was
mag ich daran und was mag ich nicht, oder so. (Rene S., 32/10-19)

14.02.2026, 14:46:08.

187


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Die »Weiblichkeit« wird in diesem Abschnitt weniger zu einer einzuiibenden Kor-
perpraxis und mehr zu einem »Ausprobieren«, einem Spielen mit Kleidung und
anderen Korperpraxen wie dem Schminken, die als »weiblicher gelten«. Diese
beschriebene Moglichkeit des Ausprobierens steht im Kontrast zu dem fast zwang-
haften »Versuch« (der sich auch bei Sasha B. im vorigen Kapitel findet), Normen
zu entsprechen. Diesem Ausprobieren geht eine »krasse Abgrenzungsphase« vor-
aus, die es offensichtlich erleichterte, nun mit einiger Distanz nicht blof} Normen
erfiillen zu wollen, sondern »rauszufinden, wie will ich sein« und »wer bin ich« —
und dies »unabhingig« von klaren Abgrenzungen, die auch als Klassifizierungen
gelesen werden kénnen. Dadurch verinderte sich auch das »Verhiltnis« zur »Weib-
lichkeit«: nimlich die Unabhingigkeit zu dem, was als wie geschlechtlich »gilt«.
Und trotzdem musste sich Rene S. der Frage stellen: Wer bin ich? Und wie will ich
sein? Fragen, die nicht unabhingig von Rene S.s Umfeld beantwortbar waren, um
als Subjekt zu gelten. Dies zeigt die folgende Stelle sehr eindriicklich:

Und da hab ich auch jetzt in der Zeit halt starker noch gemerkt dass ich da aber
dhm (1) dass mir das trotzdem passiert, ahm immer noch, auch an Tagen wo ich
mich schminke, und wo ich mich enger anziehe und mich weiblicher anziehe und
denke ich trete grad weiblicher auf, trotzdem Leute von mir verwirrt sind denken
ich &h oder so nich sich- oder solche Toilettensituationen oder so was, und das
find ich total &hm das hat mich dann auch nochmal so stutzig gemacht, wie mir
das halt trotzdem immer noch weiter passiert, auch wenn ich so das Gefiihl hab
ich trete gerade weiblicher, auf (I: mhm) und jetzt grade verwirr ich, bin ich ge-
rade eindeutig, dass ich das denke von mir gerade, und merke ich bins trotzdem
nicht (I: mhm) (Rene S., 32/19-27)

Die Fragen, wer bin ich, wie mdchte ich auftreten, wie mochte ich gelesen werden
und wie werde ich gelesen, scheinen an dieser Stelle nicht mehr »unabhingig« zu
funktionieren. Die Formulierung, dass es Rene S. »passiert, nicht (eindeutig) weib-
lich gelesen zu werden, enthilt etwas, das aufierhalb Rene S.s Kontrolle lag. Selbst
wenn sich Rene S. schminkte und sich weiblich kleidete, waren Menschen verwirrt
und konfrontierten Rene S. mit Irritationen, die Rene S. bereits in der Erzihlung
davor ausfithrte. Die Abhingigkeit von der Interpretation Anderer wird in dieser
Beschreibung sehr deutlich. Rene S. versucht zu ergriinden, was an dem weibli-
che(re)n Auftritt und damit dem Subjektstatus als Frau (»ich bins trotzdem nicht«)
nicht funktionierte:

und da hab ich mich auch oft gefragt, hat es jetzt damit was zu tun dass ich mir
das halt einfach, dass ich trotzdem verhaltnismafiig trotzdem noch so viel mann-
licher dann wirke, oder dass ich mir einfach so bestimmt::e Koérpersprache, viel-
leicht angewohnt hab die Leute dann eher so interpretieren, oder hat es einfach

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

trotzdem wirklich auch so mit so kérperlichen Sachen (I: mhm) bisschen zu tun
oder so (Rene S., 32/27-32)

Die »korperlichen Sachen« sind hier nicht mehr auf Kleidung, Aktivititen oder Pra-
xen wie das Schminken bezogen, sondern auf korperliche Sachen, die anscheinend
nicht auf eine Weise modifizierbar waren, dass sie wie gewiinscht geschlechtlich
gelesen wurden. Auch die Korpersprache, die ebenso in den Kérper als Eigensinn
iibergehen kann, wird hier angefiithrt und hinterfragt. Die »kérperliche Sache«
umschreibt moglicherweise noch etwas Anderes. Rene S. scheint auf die Interge-
schlechtlichkeit anzuspielen und verdeutlicht damit die Unméglichkeit, trotz aller
Reflektiertheit der Reprasentation, den Korper, der sich in einem Eigenleben jegli-
cher performativ bewusster Praxis widersetzt und einen intelligiblen Subjektstatus
als Frau verunméglicht, als »Sache« nicht ginzlich beeinflussen zu kénnen.

1.5.3 Zwischenfazit

Alle Interviewpartner*innen weisen in Thren Erzihlungen eine hohe Reflektiertheit
in Bezug auf Geschlecht und Geschlechterkonstruktionen auf. So wird auf Stereo-
type in den Erzihlungen aufmerksam gemacht, soziales Verhalten in Bezug auf Ge-
schlecht thematisiert oder es werden Geschlechtermarker itber den Kérper bewusst
inszeniert. Besonders in Erzihlungen iiber bestimmte Gendermarker wird deut-
lich, dass diese Reflektiertheit nicht nur retrospektiv in den Erzihlungen vorhan-
den ist, sondern bereits in der Zeit als Kind oder Jugendliche*r. Diese Inszenierung
wurde wechselseitig durch die Eltern und eigene Bediirfnisse motiviert: So sprach
sich Andrea A. ausdriicklich bei der Mutter fiir ein Kleid zum Fototermin aus und
Kris M. wurde aufgrund des muskulésen Oberkérpers vom Vater mit anerkennen-
dem Zuspruch und dem Biertrinken bestirkt. Einerseits orientier(t)en sich die in-
terviewten Personen als erzihltes und erzihlendes Ich an biniren Geschlechterver-
stindnissen, d.h. innerhalb einer heterosexuellen Matrix, andererseits fithr(t)en sie
durch die Notwendigkeit der bewussten Zitierung von Geschlechterkonstruktionen
und -praktiken diese ad absurdum und brechen damit Grenzen auch auf. Sie grei-
fen auf zur Verfiigung stehende Diskurse zuriick und modifizieren und unterlaufen
sie damit teilweise auch.

Mit Blick auf die Selbstthematisierung in den biografischen Erzihlungen kén-
nen des Weiteren Bereiche rekonstruiert werden, auf die sich das ritselhafte »Es«
bezieht, verbunden mit der Frage, welche Bedeutung diese fiir intergeschlechtliche
Personen haben kann. Mit biografischer Bezugnahme auf die eigene Interge-
schlechtlichkeit steht eine Notwendigkeit der Aushandlung als intergeschlechtliches
Subjekt im Raum. Um die eigene geschlechtliche Verortung und das geschlechtliche
Werden zu thematisieren, wirken einerseits normative Geschlechterdiskurse, zu
der sie sich biografisch ins Verhiltnis setzen miissen (vgl. dazu auch Dausien &

14.02.2026, 14:46:08.

189


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Mecheril 2006; Gregor 2015), andererseits eréffnet die Bezugnahme und Zitation
normativer Diskurse eine Verschiebung hin zu einer Beschreibung als interge-
schlechtliche Person. Als tabuisierte und norm(alis)ierte geschlechtliche Subjekte
nutzten die Erzihler*innen die Fragilitit, Vielfalt und Widerspriichlichkeit schein-
bar eindeutiger Subjektpositionen, Identititen, Sozialisationen und geschlech-
terstereotyper Verhaltensweisen, um binire eindeutige Geschlechterdifferenzen
aufzubrechen. Sie machen sich das notwendige Scheitern einer scheinbaren Ein-
deutigkeit sprachlich zunutze und verschieben sie zu einer inter*Erzihlung. Dabei
nutzen sie etwa Begriffe wie »beides«, »mehr«, »burschikos« »Kind mit mannlichen
Geschlechtseintrag« oder »verpatzt«.

Das geschlechtliche Werden und Zuarbeiten zu einem intelligiblen geschlechtli-
chen Subjekt wird v.a. auch iber unterschiedliche geschlechtlich markierte Kérper-
praktiken (Foto mit Kleid, Beinrasur, Schminken, Muskelaufbautraining etc.) be-
schrieben. Hirschauer (1999) betont die wechselseitige Bedingtheit von Geschlechts-
titel und Kérper, denn »ein bestimmter Korper rechtfertigt, einen Geschlechtstitel
zu tragen [..]J« (ebd., S. 51). So werden vorerst auch unterschiedliche Zitationsver-
fahren iiber Kérperpraktiken von meinen Erzdhler*innen beschrieben, um als weib-
lich oder minnlich zu gelten. Andrea A.s Wunsch nach einem Kleid fir das Foto
beschreibt das Bediirfnis, einen Geschlechtstitel plakativ (bildhaft) zu unterstrei-
chen. Auch Kris M. arbeitete dem Geschlechtseintrag »minnlich« und dem Wunsch
des Vaters »zwei Buben« haben zu »wollen« zu. Sie beschreibt Korperpraktiken, die
nicht nur itber Kleidungspraktiken, sondern auch durch intensives (geschlechtlich
einverleibendes) Muskeltraining erfolgten. Diese Korperpraxis wird auch durch den
Vater unterstittzt. Im Gegensatz zu Andrea A. wird bei Kris M. bereits eine Inkon-
gruenz zum eigenen Wohlbefinden deutlich, die sich in einer blofRen Geschlechts-
korperreprisentanz als >Kostiimc« dufdert, aber in keiner Subjektbeschreibung wie
etwa »ich bin/war ein Junge« miindet. Kris M. und Rene S. vermitteln ein bewuss-
tes Erlernen von und Bemithen um bestimmte als weiblich bzw. minnlich gelesene
Korperpraktiken, ohne dass ein Wohlbefinden oder Entsprechen im Sinne einer Zu-
gehorigkeit erreicht wurde. Der Wunsch, sozial intelligibel zu sein, steht im Wider-
spruch zum eigenen Wohlbefinden.

Rene S.s Erzihlung deutet auf die Moglichkeit des Ausprobierens von Korper-
praktiken und eines Spielens mit>weiblichen«<Korperpraktiken hin. Dies ermdglich-
te Rene S. einverdndertes Verhiltnis zur >Weiblichkeit< zu erlangen. Diesem Auspro-
bieren ging eine »krasse Abgrenzungsphase« voraus, die es offensichtlich erleich-
terte, unterschiedliche Koérperpraktiken zu testen und prozessorientiertes Fragen
(»wie will ich sein« und »wer bin ich«) in einem Dialog mit sich zu beantworten. Dabei
wird das Geschlecht als formbares, vielseitigeres Instrumentarium und weniger als
ein starres Reglement, dem sich Rene S. zu unterwerfen hat, dargestellt. Allerdings
werden im Verlauf dieser Erziahlungen Grenzen dieser Korperpraktiken und des unabhiin-
gigen Sich-ins-Verhdltnis-setzens deutlich. Es geht nicht nur um ein entscheidendes

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Fithlen im Korper und Wohlbefinden fiir sich, sondern auch um ein Wohlbefinden
in Abhingigkeit von Bewertungen anderer. Rene S. deutet einen intergeschlecht-
lichen Kérper an, der sich in einem Eigensinn der bewusst weiblichen Inszenierung
widersetzte und einen intelligiblen Subjektstatus als sweiblich. verhinderte.

Geschlechtliche Selbstkonstruktionen als Kind konnen sich etwa bei Kris M. nur
aufeinen formalen Geschlechtseintrag beziehen, der durch Namensgebungen bzw. Klei-
dung abgesichert wurde. Mit dem Wissen iiber die Intergeschlechtlichkeit wurden
diese Themen etwa bei Kris M. nicht in das biografische geschlechtliche Werden in-
tegriert, sondern als fremdbestimmte Entscheidungen und Kostiimierungen durch die El-
tern (»haben mir Bubengewand angezogen«) und eigene Kérpertrainings markiert.

In der biografischen Thematisierung als Kind werden beispielsweise bei Alexis
W. Korperwahrnehmungen (wie etwa »grober«, »klobiger«) als anders markiert erin-
nert, die sich zwar durch ein »Fithlen« ausdriicken, aber ohne den Subjektstatus als
Midchen zwingend infrage zu stellen. Hiufig auftretende Formulierungen wie »ir-
gendwie anders«, konnen sich auf Abweichungen von Korpernormen beziehen, sind aber
auch als Folge von Tabuisierungen, dem fehlenden Austausch und der fehlenden Unterstiit-
zung zu rekonstruieren. »Anders« kann in diesem Sinne als ein Alleinsein mit jenem
hier angefiithrten Themenkomplex von Erfahrungen, Gedanken, Gefiithlen und Kor-
perwahrnehmungen verstanden werden.

Wahrend Verhalten, Kérper und Sozialisation in der Kindheit noch sehr wider-
spritchlich verlaufen sein diirfen, wird fir die Zeit ab der Pubertit die bewusste ak-
tive Zuarbeit durch bestimmte Alltagspraktiken der Koérpermodifikation, Verhalten
und bestimmte Interessen beschrieben. Denn die Grenzen der geschlechtlichen Zu-
ordnung werden besonders mit dem Eintreten der Pubertit und der Verinderung
des (Kinds-)Korpers deutlich. Dies erforderte, wie etwa Sasha B. beschreibt, eine ak-
tive Zuarbeit, um einen intelligiblen geschlechtlichen Subjektstatus nicht zu verlieren oder
(wieder) zu erreichen. So rang Rene S. beispielsweise darum, mit eigensinnigen und
nicht klar fassbaren »korperlichen Sachen« in WC-Riumen nicht mehr zu irritie-
ren.

Die differenziert formulierten Subjektpositionen von Alexis W. als »Madchen«
und »Tochter« verweisen nicht nur auf die Gefahr des Verlusts des eigenen Subjekt-
status (als Midchen); die Infragestellung als »Tochter« barg auch eine Gefahr des
Verlusts eines intelligiblen stabilen Familienstatus (im Sinne heterosexuelle Eltern mit
zwei Tochtern).

1.6 Fazit: Erfahrungen im familiaren Kontext

Familiire Diskurse, Praktiken und Beziehungen sind von heteronormativen Ord-
nungen durchdrungen und fithren im Falle intergeschlechtlicher Menschen zu
unterschiedlichen Ausformungen zwischen Tabuisierung und Normalisierung.

14.02.2026, 14:46:08.

191


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

Ein Anerkennen einer Geschlechtlichkeit, die sich heteronormativen Geschlech-
terverstindnissen widersetzt, kann in der Familie nicht vorausgesetzt werden.
Vielmehr wird einem Konzept einer intelligiblen sNormalfamilie« zugearbeitet. Ist
ein Verstehen, Akzeptanz oder gar Unterstiitzung doch moglich, muss von »Glitck«
gesprochen werden. Die Erzihler*innen machen ihren Eltern keine Vorwiirfe,
sondern beschreiben ein fiirsorgliches Elternhaus und betten die Erzihlungen von
Beginn an in eine Familie als Teil der heteronormativen Gesellschaft ein. Familiire
Tabuisierungs- und Normalisierungspraktiken werden zwar problematisiert, aber
v.a. als Folge eines heteronormativen Umfelds und durch individuelle Schwierigkei-
ten der Eltern (durch psychische Erkrankungen, fehlende Bildung, Unerfahrenheit
etc.) entschuldigt. Besonders werden in den Erzihlungen unterschiedliche Formen
von Tabuisierungen in der Familie deutlich. Alle berichten von ihrem Anderssein, das
sie ab einem gewissen Alter sehr beschiftigt, an ihnen nagt und doch nicht benannt
werden kann. Es zeigen sich deutliche Spannungen zwischen dem Wunsch nach
und der Angst vor einem Erkennen »des Andersseins« innerhalb der Familie. So
ist es auch nicht verwunderlich, dass ein Coming-Out in der Familie in vielen
Erzihlungen als schwieriges und riskantes Vorgehen markiert wird. Ein Coming-
Out als intergeschlechtliche Person (oder mit Variationen der Geschlechtsmerk-
male) zeigt deutlich komplexere Schwierigkeiten auf, als diese bereits aus anderen
LGBTQ-Kontexten (vgl. z.B. Krell & Oldemeier 2015) bekannt sind: Allen voran ist
die fehlende Sprache zur Benennung der Intergeschlechtlichkeit und dem damit ein-
hergehenden Themenkomplex, die sich auch noch in der retrospektiven Erzihlung
als riatselhaftes »Es«, »Das« oder »Mehr« bemerkbar machen.

Die Wirkmachtigkeit von Tabus betrifft nicht nur die intergeschlechtlichen Er-
zihler*innen selbst, sondern auch ihre Eltern, denen es nicht méglich gewesen zu
sein scheint, mit ihrem Kind iiber Intergeschlechtlichkeit und damit einhergehende
Themen zu sprechen. Erste Moglichkeiten des familidren Sprechens und Bezeich-
nens werden durch héhere Machtinstanzen wie medizinische oder religiése Kon-
texte geboten, in denen eine bestimmte Sprache erdffnet wird und zunichst eine
erste Beruhigung, Ordnung und Normalisierung hergestellt werden konnte. In bei-
den Kontexten konnte und durfte iiber »klinische Blicke« oder durch »Gottes Wille«
das Tabu zum Thema gemacht werden. In diesen Settings fanden sowohl die Erzih-
ler*innen selbst als auch die Eltern erste Ansprechpersonen und eine erste Sprache.
Dieses Sprechen blieb jedoch in einem sehr eng gesteckten Rahmen: institutionell ge-
rahmt wie etwa durch Spitiler oder Kirchen (auch Kris M. ging zu einem Priester,
der Priester kam nicht zur Familie), professionell gerahmt durch bestimmte Berufs-
gruppen, deren Sprechen dariiber sozial akzeptiert und thematisch gerahmt wurde,
d.h. das, woriiber wie gesprochen wurde. Die Macht des Sprechens, die Funktion
als Erziehungsberatung und die Herstellung einer beruhigenden Ordnung erwie-
sen sich fiir den familidren Alltag als deutlich beschrinkt. Auch wenn durch Diagnosen
im medizinischen Kontext ein allumfassendes Tabu ein Stiick weit aufgebrochen

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

werden konnte, zeigte sich in der Familie meist dennoch keine Moglichkeit eines
offenen Sprechens. Auch am Beispiel von Kris M.s Erzihlung »es ist Gottes Wille«
wird deutlich, dass auch solche Bezeichnungen, die fern von pathologischen Auf-
fassungen gewihlt sind, noch zu keinem familiiren Umgang verhelfen. Der wichti-
ge Aspekt, dass Kris M.s Korper vor geschlechtsverindernden Eingriffen geschiitzt
wurde (und sie das richtig fand), ist dabei nicht auler Acht zu lassen. Aber die Wirk-
michtigkeit herrschender Machtverhiltnisse auf und in der Familie konnten damit
nicht entkriftet werden. Das Sprechen war iber einen bestimmten Diskurs gere-
gelt. Diagnosen und »Gottes Wille« markierten Variationen der Geschlechtsmerk-
male als etwas Schicksalhaftes. AuRerhalb dieser Diskurse blieben Eltern und Kind
allein bzw. es fehlten weitere Sprech- und Sprachoptionen. Deutlich wird eine gro-
Re Leerstelle von psychosozialer und padagogischer Unterstiitzung, die medizinische oder
religiose Kontexte nicht abdecken konnten. So finden sich in den biografischen Er-
zihlungen tiberwiegend Formulierungen eines »Es«, das weder eine positive Be-
schreibung enthilt, noch einen positiv erlebten familidren Umgang schafft. Die Er-
zihler*innen verstehen sich als »anders« oder als »Sonderfall« und beschreiben »bis
heute« die Notwendigkeit des Versteckens und Verschweigens. Meine Analysen ver-
weisen auch darauf, dass das beschriebene »Anders«-Sein nicht nur auf die Variatio-
nen der Geschlechtsmerkmale bezogen, sondern auch ein Ausdruck von Einsambkeit
sein kann.

Elternaufklirung und -beratung, die berechtigt festhilt, dass »nichts falsch oder
krank an dem Kind sei« (IGLYO et al. 2018, S. 4) bzw. auffordert, mit ihren Kin-
dern iiber Inter” offen und frith genug zu sprechen (vgl. z.B. Jones 2017; IGLYO et
al. 2018), bietet auf Basis der vorliegenden Ergebnisse noch keine ausreichende L6-
sung. Auch Eltern handeln in heteronormativen Machtverhiltnissen und kénnen
sich Silencingprozessen nur schwer widersetzen. In meinen Analysen wird eine be-
stimmte Hilflosigkeit der Eltern und Kinder deutlich, die besonders im Schweigen,
Normalisieren, Umgehen der eigentlichen Thematik und Tabuisierungen ihre Ausfor-
mungen besteht. Dabei verhindert das Verschweigen nicht das Gefithl des Anders-
seins, sondern verstirkt es auf besondere Weise. Die Folgen sind schwerwiegend und
konnen sich, wie bei Sasha B., bis zu einem Suizidversuch auswirken. Die Span-
nung und Not jahrelanger Tabuisierungspraktiken spitzt sich v.a. auch durch wi-
derstindige Korperprozesse (wie etwa in der Pubertit) zu. Dabei werden nicht nur
das eigene Selbst als problembehaftet verstanden, sondern auch mogliche Folgen
der gesamten Familie. Die Erfahrungswelt der Eltern benétigt noch mehr Aufmerk-
sambkeit, als meine Studie, die die Eltern selbst nicht befragte, leisten kann*.

Wihrend Diagnosen, Behandlungen oder »Gottes Wille« itberwiegend kein aus-
reichendes offenes Sprechen ermoglichten, war dies nach dem einschneidenden fa-

1 Kramer (2021) bietet erste Aufschliisse iber das elterliche Erleben von Kindern, die inner-
halb der ersten Lebensjahre intergeschlechtlich gelesen wurden.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Mart Enzendorfer: Intergeschlechtlichkeit in padagogischen Kontexten

miliiren Ereignis des Suizidversuchs von Sasha B. teilweise moglich. Diesem Spre-
chen gingen vor allem Konflikte voraus, die die Komplexitit der (Nicht-)Themati-
sierung verdeutlichen: Einerseits wird eine grofie Wut und Verzweiflung tiber die
belastete und von Verheimlichungen geprigte Eltern-Kind-Beziehung deutlich, an-
dererseits muss das Wissen iiber die Familie innerhalb heteronormativer Macht-
verhaltnisse beriicksichtigt und gar als liebend und schiitzend bewertet werden. In
dieser ambivalenten Spannung bewegen sich alle biografischen Erzihlungen.

Letztlich wird in den Erzihlungen aber die Unmdoglichkeit deutlich, auf Dauer
die familidren Normalisierungs- und Tabuisierungspraktiken zu ertragen. Eine
selbstbestimmtere Ubernahme als »mein Thema« fand iiberwiegend in Abgren-
zung zu bisherigen Fremdbestimmungen und elterlichen Tabuisierungen statt.
Die Tabuisierung wurde allerdings vorerst selbstbestimmt fortgefithrt und kann
als einleitende Phase eines Emanzipationsprozesses gelesen werden. Konkrete
Ausformulierungen der umfassenden Bereiche rund um das Thema Interge-
schlechtlichkeit gelangen kaum, wodurch die eigenen sprachlichen Grenzen und
Auswirkungen der Tabuisierungen und Normalisierungsdiskurse deutlich werden
und fortgefithrt werden miissen. Zukiinftigen Studiendesigns sind dahingehend zu
reflektieren. Fragen nach explizitem Druck oder einem aktiven Training hin zu ei-
nem biniren Geschlechterverhalten beriicksichtigen die subtilen Normalisierungs-
und Tabuisierungsprozesse zu wenig (z.B. Jones 2017, S.16). Formulierungen
wie »es« und »das« markieren die nicht ansprechbaren Tabubereiche, die sich
in ganzen Vorbereichen rund um die Intergeschlechtlichkeit (als Diagnose oder stille
Erkenntnis eines >anderen Korpers<) ausbreiten. Auch in den Erzihlungen selbst
kann oftmals noch nicht iiber die Intergeschlechtlichkeit und dessen Aushandlung
in der Familie explizit gesprochen werden. So finden sich Deckerzihlungen (etwa
uber versteckte Hygieneartikel oder korperlose Erziehung), um zu verdeutlichen,
dass Geschlechtliches und Korperliches und damit einhergehende Gefiihle nicht
thematisiert und verheimlicht werden miissen. Andere Beispiele kénnen oft nur
unzulinglich benannt werden, weil vieles diffus bleibt. Es fehlen konkrete Worte
und Beschreibungen rund um das Thema. Die Rede von »Atmosphiren« und einem
»Spiiren« verleihen dem schwierigen Thema Ausdruck und fithren iiber das Thema
Intergeschlechtlichkeit als Korperlichkeit hinaus. So ist das »Es« einerseits als Bezeich-
nung auf Variationen der Geschlechtsmerkmale und auf Diagnosen bezogen, aber
auch auf damit einhergehende Gefiihle, familiire Atmosphdren, familidre Beziehungen,
Tabus und Fragen nach der eigenen Identitit.

Mit der biografischen Bezugnahme auf die Intergeschlechtlichkeit im Interview
oder Schreibaufruf besteht eine Notwendigkeit der Selbstthematisierung als in-
tergeschlechtliches Subjekt. Dabei gehen Erzihler*innen mit hoher Reflektiertheit
auf Geschlechterkonstruktionen ein. Einerseits orientieren sich die interviewten
Personen als erzihltes und erzihlendes Ich innerhalb einer heterosexuellen Matrix,
andererseits fithren sie durch die Notwendigkeit der bewussten Zitierung von

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Familie

Geschlechterkonstruktionen und -praktiken diese ad absurdum und brechen damit
Grenzen auch auf. Als tabuisierte und normierte geschlechtliche Subjekte nutzen
die Erzihler*innen die Fragilitit, Vielfalt und Widerspriichlichkeit scheinbar ein-
deutiger Subjektpositionen, Identititen, Sozialisationen und geschlechterstereo-
types Verhaltens, um binire eindeutige Geschlechterdifferenzen aufzubrechen. Sie
machen sich das notwendige Scheitern einer scheinbaren Eindeutigkeit sprachlich
zunutze und verschieben sie zu einer inter*Erzihlung. Dabei nutzen sie Begriffe
wie »beides«, »mehr«, »burschikos« »Kind mit méinnlichem Geschlechtseintrag«
oder »verpatzt«. Diese Reflektiertheit iiber Geschlechterkonstruktionen ist nicht
nur retrospektivin den Erzihlungen vorhanden, sondern bereits in der Zeit als Kind
oder Jugendliche*r zu rekonstruieren. Das geschlechtliche Werden und Zuarbeiten
zu einem intelligiblen geschlechtlichen Subjekt wird v.a. iiber unterschiedliche
geschlechtlich markierte Kérperpraktiken beschrieben. Sie sollen einerseits einen
vorhandenen geschlechtlichen Subjektstatus absichern oder ihm aktiv Zuarbeiten,
wenn der Koérper oder das eigene »Wohlbefinden« bestimmten Anrufungen und
Zuschreibungen widerspricht. Die Erzihlungen sind Suchbewegungen und ein
Austarieren zwischen Anrufungen, Zuschreibungen, Kérperwahrnehmungen, dem
eigenen Wohlbefinden und der Abhingigkeit von den Bewertungen Anderer. Dabei
wird nicht nur die eigene Person beriicksichtigt, sondern die gesamte Familie,
deren Anerkennung innerhalb von heteronormativen Konzepten als intelligible
Normalfamilie geschiitzt werden muss.

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 14:46:08.


https://doi.org/10.14361/9783839476406-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

