
Zur Erzeugung von Denkatmosphären 

Über Experimente mittels performativer Gesprächssettings 

und -dramaturgien 

Rainer Totzke 

Eine Gesprächsperformance 

[KLAMMER AUF: 

Unter genau dieser oben genannten Überschrift – samt der Beschreibung des For
mats Gesprächsperformance – hatte ich meinen Beitrag auf der Tagung Philosophische 
Bildung ist mehr: zur Vielfalt der Formen der Vernunft in der Pädagogischen Hochschule 
Weingarten angekündigt – in vorausschauender Vermutung, dass sich für die meis
ten akademisch sozialisierten Philosoph:innen hier schon die erste Frage oder Irri
tation (ein)stellen dürfte: Was soll das überhaupt, auf einer philosophischen Tagung 
eine Gesprächsperformance anzukündigen und durchzuführen? 

Die Frage bzw. Irritation war/ist natürlich gewollt, und sie führt inhaltlich be
reits ins Zentrum dessen, worum es in meiner Gesprächsperformance ging und wo
mit ich und weitere Kolleg:innen aus dem Forschungszusammenhang des Expediti
on Philosophie e.V.1 uns unter dem Arbeitsbegriff Performative Philosophie seit gerau
mer Zeit praktisch-experimentell wie theoretisch beschäftigen – an der Schnittstel
le von Philosophie und performativen Künsten. Konkret geht es uns um die Erfor
schung und Befragung von performativen Präsentations- und Darstellungsformen 
der Philosophie – sowohl in der Öffentlichkeit als auch innerhalb des akademischen 
Betriebs2 Dabei werden verschiedene monologische, dialogische oder polylogische 
Mittel und Wege ausprobiert, variiert, transformiert und reflektiert, in denen Phi
losophie live ›performt‹ wird – sowohl in der Öffentlichkeit als auch in den akademi
schen Institutionen. Und dabei werden an diese Formen Fragen gestellt – z.B. diese: 
Welche kommunikativen Effekte haben welche Darstellungs-/Präsentationsformen 

1 Informationen: https://expeditionphilosophie.wordpress.com [31.01.2025]. 
2 Dazu u.a. Gauß/Totzke 2015; Totzke 2017; Tiedemann/Totzke 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com


182 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

des Philosophierens? Welcher Habitus ist mit welchen dieser Formen bzw. Forma
te jeweils verbunden? Welches Philosophieverständnis, welcher ›Geist des Philoso
phierens‹ artikuliert sich in ihnen?

Eine Gesprächsperformance als Beitrag zu einer philosophischen Fachtagung also?
– Da stellt sich gleich die nächste Irritation bzw. Frage ein: Wie kann man eine Ge
sprächsperformance so dokumentieren, dass sie als Beitrag für einen Sammelband
›funktioniert‹? Diese Frage ergibt sich hinsichtlich der Dokumentation allerdings
für jede Art von (künstlerischer) Performance – verbunden ist sie mit der Anschlussfra
ge: Wie verhält sich die Dokumentation der Performance zum Praxisvollzug der Per
formance selbst? – Zumal dann, wenn die Performance keine reine Bühnenperfor
mance gewesen ist, sondern die Besucher:innen aktiv in die Performance einzube
ziehen versucht hat? Wie lassen sich dann ggf. nicht nur die Intentionen und Selbst
erfahrungen der Performer:innen, sondern auch die der Teilnehmer:innen in einem
schriftlichen Beitrag so dokumentieren, dass das Wesentliche des Performance-Ge
schehens zumindest ansatzweise nachvollziehbar und auf dieser Grundlage auch
für Dritte reflektierbar wird? Diese Fragen stellen sich noch wesentlicher und dring
licher, wenn man sich bewusst macht, dass es im Vollzug von Performances häu
fig gerade um ›nichtpropositionale Dinge‹ geht: etwa um das Aufmerksam-werden für
Nicht-Semiotisierbares, das Erkennen durch Teilnehmen oder das Anstoßen individueller
Transformationsprozesse – etwa, indem in der oder durch die Performance Vorstellun
gen von Normalität subjektiv erweitert werden.3 –’Nichtpropositionale Dinge‹ lassen
sich eben gerade nicht so einfach in Propositionen übersetzen, die schriftlich do
kumentierbar wären.

Vor dem Hintergrund dieser Vorüberlegungen kann und will ich hier in diesem
schriftlichen Beitrag – im Vergleich zur live erfahrenen (und durch die Teilnehmer:in
nen mitgestalteten) Gesprächsperformance – bloß etwas sehr Einschränkendes tun: Ich
werde an dieser Stelle hier nur das Vorbereitungs-Manuskript der Gesprächsperfor
mance veröffentlichen. Von diesem bin ich allerdings, angepasst an die konkrete
Gesprächssituation im Laufe der Performance, punktuell abgewichen – etwa indem
ich einige Erläuterungen zum Teil abgekürzt habe, indem ich auf schon von Teilneh
mer:innen Gesagtes (und auf das WIE des Gesagten) Bezug genommen habe oder
indem ich dazu eingeladen habe, die konkrete aktuell vorliegende atmosphärische
Denksituation zu erspüren und sich darüber auszutauschen.

3 Auf wie vielen unterschiedlichen Ebenen des ›Nichtpropositionalen‹ (künstlerische) Perfor
mances ihre Wirkungen entfalten können und sollen, verdeutlichen anschaulich die Texte
von Akteur:innen aus dem Bereich Performancekunst im von Marie-Luise Lange (2006) her
ausgegebenen Sammelband Performativität erfahren. Aktionskunst lehren. Aktionskunst lernen.
Das, was sich – im gelingenden Fall – in diesen experimentellen performativ-künstlerisch- 
philosophischen Forschungspraktiken der Performativen Philosophie vollzieht, wird vor die
sem Hintergrund der künstlerischen Performativitätsforschung besser verständlich; im Kon
text philosophischer Bildung nimmt hierauf Thomas (2022) Bezug.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 183 

… – KLAMMER ZU] 

Hier nun also 

Das Performance-Manuskript 

Raumsituation: größerer Seminarraum, Roundtable-Sitzanordnung, vorne neben der Tür 
steht eine Moderationswand 

TEIL 1: EINLASS-SITUATION; 
BEGINN DER GESPRÄCHSPERFORMANCE 

1) Ich begrüße an der Tür alle Hereinkommenden individuell und gebe jedem:je
der einen A5-Zettel und bei Bedarf einen Stift. Auf dem Zettel steht: »Das beste 
philosophische Gespräch meines Lebens:…« Und ich bitte jede:n einzelne:n Teil
nehmer:in sich einmal still für sich in den nächsten fünf Minuten zu erinnern an 
das beste philosophische Gespräch, das er:sie je mit irgendeiner anderen Person 
oder mit einer Gruppe zusammen hatte. Ich bitte jede:n darum, aus der Erin
nerung heraus auf dem Zettel für sich selbst so genau wie möglich zu notieren, 
was ihm:ihr von diesem Gespräch noch im Gedächtnis ist: Was waren die Inhalte 
des Gesprächs, worum ging es? Aber auch: Was waren die äußeren Umstände: 
Ort, Raum, Tageszeit…? Wie war die Situation insgesamt? Wie waren die an
deren Gesprächspartner:innen gestimmt? Was geschah vor dem Gespräch, was 
war nachher? Wie war die Atmosphäre? – Ich bitte alle Teilnehmer:innen beim 
individuellen Erinnern darüber nachzudenken, warum die jeweilige Gesprächs
situation möglicherweise so eindrücklich war. Und ich versichere allen, dass der 
ausgeteilte A5-Zettel wirklich nur für sie privat zum Notieren ihrer Erinnerun
gen ist und dass sie den Zettel behalten können. 

2) Im zweiten Schritt lade ich alle Teilnehmer:innen dazu ein, jeweils der Sitznach
bar:in am Tisch von diesem ›besten philosophischen Gespräch‹ des eigenen Le
bens zu erzählen – und zwar drei Minuten lang (ich habe dafür symbolisch, aber 
auch zu dem Zweck der Regulierung, eine Sanduhr mitgebracht, die ich herun
terlaufen lasse). Nach drei Minuten wechseln die Gesprächspartner:innen die 
Rollen und der:die jeweils andere hat danach die Möglichkeit, von seinem:ihrem 
›besten philosophischen Gespräch‹ zu erzählen. 

3) Im dritten Schritt teile ich Moderationskarten und Stifte aus, und bitte alle Teil
nehmer:innen mit Bezug auf das gerade von der Gesprächspartner:in Gehörte 
und mit Bezug auf das Selbsterlebte jeweils einzelne Stichworte auf die Mode
rationskarten zu notieren zu der Frage: Was sind die Gelingensbedingungen für 
›das beste philosophische Gespräch‹? Dafür sind fünf Minuten vorgesehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

4) Im nächsten Schritt sind alle Teilnehmer:innen dann eingeladen, ihre Modera
tionskarten vorn an der Moderationswand anzupinnen – und zwar sortiert nach
›innerphilosophischen‹ Gelingensbedingungen (linke Seite) und ›außerphiloso
phischen‹ Gelingensbedingungen (rechte Seite). Schon bei der Erläuterung der
Aufgabe sind kritische Rückfragen und eine gemeinsame Diskussion darüber
erwünscht (und sollen sogar provoziert werden), was mit der Unterscheidung
von ›innerphilosophischen‹ bzw. ›außerphilosophischen‹ Gelingensbedingun
gen eigentlich gemeint sein könnte und ob diese Unterscheidung überhaupt
sinnvoll ist.

Abb. 1: Gelingensbedingungen (linke Seite des Mappings) für das beste…

Eigenes Foto

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 185

Abb. 2: …philosophische Gespräch (rechte Seite; Weingarten 13.04.2024)

Eigenes Foto

5) Im fünften Schritt lese ich in der Round-Table-Situation alle Moderationskar
ten nacheinander laut vor, biete Raum für Rückfragen und Erläuterungen zum
besseren Verständnis – ggf. auch dazu, warum die jeweilige Karte jeweils links,
rechts oder in der Mitte der Moderationswand angepinnt wurde. Dabei kann
bzw. soll sich schon ein erstes gemeinsames Gruppengespräch zum Thema er
geben.

6) Zum Abschluss dieses ersten Gruppengespräches (und des ersten Teils der Ge
sprächsperformance) stelle ich allen die (rhetorisch gemeinte) Frage:

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

»Warum habe ich diese Performance mit diesem Mapping zum besten philosophi
schen Gespräch eröffnet?«
Und ich gebe selbst eine erste vorgreifende Antwort:

»ERSTENS habe ich zu dem Mapping eingeladen, weil sich mit Blick auf die in
diesem heuristischen Prozess konstellierten Begriffe bereits zentrale Motive und
Motivationslagen für die Beschäftigung mit Performativer Philosophie verständlich
machen lassen: Im Forschungsfokus der Performativen Philosophie stehen häu
fig solche Dinge, die beim Begriffs-Mapping hier eher auf der Seite des ›Außer
philosophischen‹ notiert worden sind. Und im Forschungsfokus steht zugleich das
Verhältnis von sogenannten ›inner-‹ und ›außerphilosophischen‹ Gelingensbedin
gungen. ZWEITENS habe ich hier dieses Mapping gemacht, weil ich – im nunmehr

kollektiven Bewusstsein dafür, was alles nötig sein könnte für ein solches bestes
philosophisches Gespräch – zusammen mit Ihnen/Euch ausprobieren möchte, jetzt
tatsächlich das beste philosophische Tagungsgespräch Ihres/Eures und meines Le
bens zu kreieren – oder zumindest ein halbwegs gelingendes Gespräch, das Sie/
Ihr in nachdrücklicher philosophischer Erinnerung behalten/behaltet.«

TEIL 2: IMPULSVORTRAG

Zur Erzeugung von Denkatmosphären. Über Experimente mittels performativer Ge
sprächssettings und -dramaturgien

Damit komme ich jetzt zu dem zweiten Teil dieser Gesprächsperformance, der Prä
sentation von ein paar Erfahrungsimpulsen aus meiner Arbeit:

Unter dem Arbeitsbegriff der ›Performativen Philosophie‹ beschäftigen sich
einige Kolleg:innen u.a. Hanno Depner, Katrin Felgenhauer, Eva Maria Gauß,
Christian Gefert, Alice Lagaay, Veronika Reichl, Heidi Salaverría, Sonja Schier
baum, Florian Wobser und ich seit knapp 15 Jahren praktisch-experimentell wie
theoretisch mit der Erweiterung der Präsentations- und Darstellungsformen der
Philosophie in der Öffentlichkeit. Dabei wird auch nach der möglichen Relevanz
dieser Experimente und Überlegungen für den akademischen Betrieb der Philoso
phie gefragt. Im Zentrum Performativer Philosophie steht die Arbeit mit und an
den performativen ›Live-Formen‹ des Philosophierens. Dabei wurden und werden
verschiedene monologische, dialogische oder polylogische Mittel und Wege des
Philosophierens ausprobiert und erforscht, in denen Philosophie ›performt‹ wird
bzw. werden kann – sowohl in der Öffentlichkeit als auch in den akademischen
Institutionen. Dabei stellen sich Fragen wie: Welcher Habitus ist mit welchen
Formen und Formaten jeweils verbunden und welches Philosophieverständnis,
welcher ›Geist der Philosophierens‹ artikuliert sich in ihnen? Zu den performativen
Formen des Philosophierens in der Öffentlichkeit gehören etwa neben dem Thea

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 187 

tralen Philosophieren (Gefert 2022), Formate wie der ›Club der toten Philosophen‹, 
philosophische Lecture Performances, Philosophie-Slams und philosophische 
Gesprächsinstallationen oder Denkspaziergänge. 

Meine Kolleg:innen und ich erprob(t)en diese Formate u.a. im Rahmen von phi
losophisch-künstlerischen Salonreihen und Festivals4: u.a. dem Festival ›[soundcheck 
philosophie]‹, dem Festival ›Leipzig denkt‹ bzw. ›Was wäre, wenn…‹ und dem ›Sound
check-Philosophie-Salon‹. 

Zunächst möchte ich den Begriff ›Performative Philosophie‹ kurz erläutern: 

1. ›Performative Philosophie‹ verweist zum einen darauf, dass Philosophie-Akte 
schon immer im Sinne von Austin als jeweils intervenierende Vollzüge zu den
ken sind. Auch philosophische Sprechakte haben eine performative Dimension 
in dem Sinne, dass man mit ihnen etwas tut, indem man etwas sagt, und auch 
in der Art und Weise, wie man etwas sagt. Dies lenkt die Aufmerksamkeit auf 
Darstellungsformen von Philosophie. ›Performative Philosophie‹ lenkt den Blick 
verstärkt auf diejenigen bisher wenig reflektierten (›Normal‹-)Formen des Phi
losophierens, die gerade nicht als geschriebener Text verfasst sind. Es geht et
wa um situative und mündliche (Standard-)Formen des Philosophierens. Dazu 
zählen das dialogische Gespräch, das Streitgespräch, der öffentliche Vortrag, die 
Vorlesung, die akademische Tagung oder die Seminardiskussion. 

2. Mit ›Performativer Philosophie‹ bezeichnen wir zweitens ebenso diejenigen phi
losophischen Darstellungsexperimente, die unter Nutzung von und in Abarbei
tung an Techniken und Theorien der Performancekunst und des Theaters (aber 
auch anderer Künste) gezielt versuchen, neue Formen und Formate des Philoso
phierens zu erproben, etablierte Formen des Philosophierens zu verfremden, sie 
zu de- und rekontextualisieren, sie dadurch an ihre Grenzen zu bringen (an ihre 
Grenzen hin zur Kunst) und sie von dort her neu sichtbar und befragbar werden 
zu lassen. Dazu gehören neben dem Theatralen Philosophieren (Gefert 2022), 
Formate wie der Club der toten Philosoph:innen, bei dem lebende Philosoph:innen 
in die Rolle bekannter toter Philosoph:innen der Vergangenheit schlüpfen und 
vor den Augen und Ohren des Publikums im Rahmen öffentlicher Veranstaltun
gen eine konkrete gesellschaftlich oder lebensweltlich relevante Frage mitein
ander diskutieren, Lecture Performances, bei denen Performer:innen ein jeweili
ges philosophisches Thema nicht rein akademisch, sondern zugleich auch un
ter Nutzung von ästhetischen Mitteln, Medien und Methoden aus unterschied
lichen Künsten präsentieren und dabei Prozesse des Sagens und Zeigens auf 
kreative Art verschränken, Philosophie-Slams, philosophische Gesprächsinstallatio
nen und Denkspaziergänge mit Publikum im öffentlichen Raum. 

4 Die Festivals und der ›Soundcheck-Philosophie-Salon‹ sind dokumentiert auf: https://www.le 
ipzig-denkt.de bzw. https://www.soundcheckphilosophie.de; zum Salon auch: Wobser 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;
https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;


188 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

3. ›Performative Philosophie‹ ist für uns darüber hinaus zum dritten das Titelwort
für die Praxis der systematischen Reflexion darüber, wie das Verhältnis von den
den genannten etablierten akademischen Normal-Formen des Philosophierens
(in Text, Gespräch etc.) unter (1.) zu genannten Formen des Philosophierens (mit
künstlerischen Mitteln und Medien) unter (2.) zu denken ist.

Vor dem Hintergrund dieser Idee von Performativer Philosophie möchte ich hier
und heute den Schwerpunkt auf das (performativ inszenierte) philosophische Ge
spräch legen und auf die Frage, welche Atmosphäre5 es braucht, damit sich in einem
konkreten Raum ein gemeinsames philosophisches Denkgespräch zwischen Men
schen entwickeln kann:

Welche räumlichen und sonstigen ›Settings‹ müssen ›gebaut‹ bzw. welche ge
sprächsdramaturgischen Mittel eingesetzt werden, damit sich in einem philosophi
schen Gespräch – sei es öffentlich, in der Universität oder in der Schule – tatsächlich
kreative Denkatmosphären erzeugen lassen? Zu den notwendigen philosophischen
›Skills‹ – so meine Erfahrung – gehört nicht nur die Fähigkeit zur Arbeit am Be
griff, sondern immer auch die zur Arbeit an der jeweiligen Gesprächsatmosphäre –
sowohl dann, wenn es um heikle und politisch oder existentiell aufgeladene philo
sophische Fragen geht, als auch, wenn es um auf den ersten Blick scheinbar lang
weilige Fragen geht. Nur in einer entsprechenden Atmosphäre kann die denkende
Verständigung geschehen und ist denkerische Transformation möglich.

Den oben genannten Fragen möchte ich im Folgenden am Beispiel einer von mir
initiierten Veranstaltungsreihe – dem Soundcheck-Philosophie-Salon – nachgehen:

Der Soundcheck-Philosophie-Salon findet seit dem Jahr 2016 als öffentliche Veran
staltung mehrmals im Jahr in Leipzig an mehr oder weniger etablierten Kultur-Or
ten statt: in einem Theater-Café, in einem Café im Literaturhaus bzw. im separaten
Salon-Raum in der Kulturkneipe Noch besser leben.

In der Regel kommen zu jeder dieser Veranstaltungen zwischen 20 und 50 Besu
cher:innen6. Jeder Salonabend hat ein konkretes Thema. Zumeist ist es eine existen
tiell und/oder eine gesellschaftlich virulente Fragestellung – z.B. Demokratie UND/
ODER Revolution?, Politisch#Privat – Privater Raum und öffentlicher Raum und das Ende
der Demokratie?, Bin ich sonderbar oder sind es die anderen? – Über blinde Flecke in unseren
Beziehungen …

5 Der verwendete Begriff der Atmosphäre (bzw. der Denkatmosphären) schließt an die in der leib
phänomenologische Tradition ausgearbeiteten Überlegungen zum Atmosphären-Begriff –
etwa bei Gernot Böhme (2013) – an.

6 Das Publikum dieser Salon-Reihe ist altersmäßig erstaunlich gemischt – von Student:innen
bis zu Rentner:innen. Auch was den Bildungshintergrund angeht, ist das Publikum durchaus
heterogen, wenngleich Menschen mit akademischem Bildungshintergrund in der Mehrzahl

sind. Es kommen sowohl Besucher:innen, die eher an den philosophischen, als auch Men

schen, die eher an künstlerischen Aspekten des Themas interessiert sind.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 189 

Zu dieser Frage bzw. diesem Thema werden zu jedem der Salonabende ein oder 
zwei philosophische, performativ-philosophische bzw. künstlerische Beiträger:in
nen eingeladen. Diese können Performances, Impulsvorträge, Lecture Performan
ces, kurze Filme oder Szenen einer Lesung vorstellen. Der Fokus eines Salonabends 
liegt jedoch gerade nicht auf den Impuls-Beiträgen selbst, sondern auf dem gemein
samen Salongespräch. Das bedeutet: die jeweiligen Beiträge werden nicht einfach nur 
nacheinander ›abgespielt‹, sondern sie sind in eine Gesprächs-Gesamtdramatur
gie eingebunden und werden sozusagen als ›Wortmeldungen‹ zum jeweiligen Ge
sprächsthema des Abends in das Diskussionsgeschehen eingebaut. Ziel des Salons 
ist es in jedem Fall, ein gemeinsames Denk-Gespräch mit und unter den Anwesen
den zu eröffnen. Diese kommunikative Gesamtchoreografie und -dramaturgie für 
einen solchen Abend möchte ich jetzt in den einzelnen Schritten vorstellen und me
thodisch reflektieren: 

I. Die INTRO-Situation – Denk- und Gesprächs-WarmUp für das Publikum 

Zum choreografischen Setting jedes Soundcheck-Philosophie-Salonabends gehört 
schon die bewusst gestaltete Ankommens-Situation für das Publikum: Die Besu
cher:innen werden am Einlass von den Protagonist:innen oder den Moderator:in
nen des Abends persönlich empfangen. Dabei erhalten sie nicht nur ein Programm
heft, sondern man verwickelt die Gäste bereits hier auf leicht spielerische und je in
dividuelle Weise in ein Gespräch zum jeweiligen Thema des Abends. Dabei kommen 
oft bereits unterschiedliche Interessen und Gedanken zur Sprache, die sich für die 
Gäste mit dem Thema des Abends und dem Salonbesuch verbinden. Im (zumeist) 
gelingenden Fall stellt sich beim Publikum schon durch dieses kurze Eingangs-Ge
spräch von vornherein eine appellierende und aktivierende Anrede sowie ein Ge
fühl des jeweiligen ›Persönlich-gemeint-Seins‹ ein. Umgekehrt erhalten die Mode
rator:innen und Protagonist:innen des Abends zugleich einen Einblick in die Vor
verständnisse, Erfahrungshorizonte und die Erwartungen, die sich für die Gäste mit 
dem Thema verbinden. Diese ersten informellen ›Tür-Gespräche‹ geben bereits den 
›Ton‹ für den gesamten Abend vor und kreieren in der Regel von Anfang an eine von 
spielerischer Offenheit und von gegenseitiger Zugewandtheit geprägte Atmosphäre 
für das gemeinsame Denken in den folgenden zwei Stunden (inklusiv einer Pause). 

Zudem wird das Publikum beim Gespräch am Einlass auch bereits auf die jeweils 
verschiedenen Möglichkeiten der eigenen Partizipation während der Veranstaltung 
hingewiesen und auf unterschiedliche Weise dazu eingeladen: Zum Beispiel gibt es 
im Salonraum oft einen Tisch mit Stiften, Papier bzw. Moderationskarten, mit de
ren Hilfe jede:r, die:der möchte, das Thema des Abends vor dem Hintergrund eige
ner Erlebnisse oder Erfahrungen visualisierend darstellen oder Fragen oder Begriffe 
für die Diskussion formulieren und diese an die Pinnwand pinnen oder in einen vor
bereiteten Zettelkasten einwerfen kann. Bei manchen dieser Salonabende konfron

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

tiert jemand die Besucher:innen schon am Einlass z.B. mit einer Ad-Hoc-Umfrage
zu einem Themenaspekt des Abends. Bei anderen Salons werden die Besucher:innen
am Einlass auf eine bereits vorab von den Moderator:innen vorgenommene sichtbar
markierte Aufteilung des Salonraumes in zwei Hälften entsprechend einer Pro- oder
Contra-Positionierung zur zentralen philosophischen Frage oder These des Abends
hingewiesen, und sie müssen sich dann bereits bei der eigenen Sitzplatzwahl im
Raum entscheiden, ob sie sich Pro oder Contra zu der entsprechenden These po
sitionieren. Dadurch werden insbesondere die Besucher:innen, die gemeinsam mit
Partner:innen oder Freund:innen zur Veranstaltung gekommen sind, schon von An
fang an in gegenseitige inhaltliche Diskussionen verwickelt, da ihre jeweilige Hal
tung zur vorgegebenen Frage/These darüber entscheidet, ob sie dann in der ersten
Hälfte des Abends zusammen in derselben Raumhälfte sitzen werden (und wenn ja,
in welcher) oder eben nicht.

Wie oben erwähnt, erhalten die Gäste am Einlass meistens ein gestaltetes
Faltblatt als Programmheft in die Hand, in dem sich weitergehende Erläuterungen
zum Thema des Abends, Zitate von Philosoph:innen, Wissenschaftler:innen und
Künstler:innen oder weitergehende Fragen und Informationen zu den beteiligten
Akteur:innen befinden. Da die Einlasssituation in der Regel zeitlich ausgedehnt ist
– Gäste können sich bei Bedarf auch noch in Ruhe an der Bar ein Getränk holen
–, bleibt genug Zeit, sich in das Programmheft einzulesen und sich so für die
Diskussion inspirieren zu lassen.

Das alles führt dazu, dass, wenn dann der Abend ›offiziell‹ beginnt, fast alle im
Raum Anwesenden – idealerweise – schon längst irgendwie ins Denken und Mit
einander-Sprechen involviert sind und sich die Relevanz des Themas und seine Ver
bindung zu dem eigenen Leben für alle schon ein Stück weit erschlossen hat. Die
Hemmschwelle, sich auch aktiv an der gemeinsamen Salondiskussion zu beteiligen,
ist schon abgesenkt. Die philosophischen bzw. künstlerischen Impulsbeiträge des
Abends treffen also entsprechend auf ein Publikum, das bereits mitten im Selber-
Denken ist. Die Impulse werden so viel fokussierter aufgenommen.

II. Der ›Hauptteil‹ des Salonabends

Der ›Hauptteil‹ der Veranstaltung beginnt anschließend jeweils damit, dass die Mo
derator:innen zunächst mit den impulsgebenden Akteur:innen des Abends (den ein
geladenen Philosoph:innen oder auch Künstler:innen) ein kurzes Gespräch über de
ren persönlichen – vielleicht auch biographischen – Bezug zum Thema des Abends
führen. Diese Weise der Eröffnung regt das Publikum an, das Thema noch stärker
für sich aufzuschließen und es auch in der eigenen Lebenswelt zu verorten. Zugleich
werden die philosophischen bzw. künstlerischen Impulsgeber:innen, dadurch dass
sie vor Publikum über den persönlichen Bezug ihrer Arbeit nachdenken müssen,

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 191 

selbst noch einmal innerlich anders ›aufgeschlossen‹, sie präsentieren ihre jeweili
gen Impulse dann oft ›wacher‹ und ›lebendiger‹. 

Nach dem ersten Impulsbeitrag beginnt dann das offene moderierte Salon-Ge
spräch, bei dem die Moderator:innen und die Akteur:innen in der Regel inmitten 
des Publikums sitzen. Mitunter wird das Publikum direkt nach dem ersten Impuls
beitrag zunächst zu kurzen Zweier-Gesprächen mit dem:der jeweiligen Platznach
bar:in eingeladen – mit einer konkreten Frage, die dann den Übergang in die grö
ßere Gesprächsrunde erleichtert. 

Aufgabe der Moderator:innen ist es, im Laufe des Abends das Gespräch und das 
Miteinander-Denken in dem Raum durch inspirierende Fragen lebendig zu halten 
und es zugleich zu strukturieren. Wenn sich die Diskussion jedoch in einem Mo
ment zu verfestigen droht, etwa weil die Positionen sich allzu unversöhnlich bzw. 
unverständlich gegenüberstehen, kann das Gespräch durch unerwartete spieleri
sche Interventionen seitens der Moderator:innen produktiv irritiert werden: etwa 
durch demonstrativ-performatives Ausrollen eines rot-weißen Absperrbandes mit
ten im Salon, das den Diskussionsraum buchstäblich in zwei Hälften teilt, wobei den 
Raumhälften und den in ihnen befindlichen Besucher:innen hierbei jeweils ›dikta
torisch‹ eine jeweilige Pro- oder Contra-Position zu der gerade behandelten Frage 
zugewiesen wird. Das heißt, die Besucher:innen werden explizit aufgefordert, von 
nun an in der Diskussion nur noch für diejenige Position zu argumentieren, die 
ihnen performativ zugewiesen wurde (also unabhängig davon zu argumentieren, 
was ihre eigene wirkliche Position zu der Frage ist). Diese ›Zuweisung‹ wird, weil sie 
von den Moderator:innen auf spielerische und humorvolle Weise vorgetragen wird, 
und weil sich auch die Moderator:innen selbst offen dem (temporären) Regime des 
neuen Settings unterwerfen, von den allermeisten Anwesenden im Raum auch ger
ne und mit zunehmender Freude an diesem ›Spiel‹ befolgt (ein Spiel, das natürlich 
zeitlich begrenzt bleibt). Die Intervention erzeugt dabei eine produktive Differenz
erfahrung, ermöglicht den philosophischen Perspektivenwechsel und sorgt dafür, 
dass widerstreitende Positionen buchstäblich sichtbar und verortbar und zugleich 
tiefer verständlich werden. Manchmal reicht es sogar schon aus, wenn die Mode
rator:innen bzw. die eingeladenen Philosoph:innen und/oder Künstler:innen selbst 
nur für einen Moment ihre jeweils gerade vorgetragene argumentative Position of
fen infrage stellen – etwa indem sie selbst für einen kurzen Moment durch ange
deutete Verkleidung, Maskierung u.v.m. in eine andere Rolle schlüpfen – zum Beispiel 
in die Rolle einer bekannten Philosoph:in der Vergangenheit, aus dessen:deren Per
spektive sie nun ›gegen sich selbst‹ argumentieren. 

Eine andere Möglichkeit, als Moderator:in die Diskussion in festgefahrenen Mo
menten spielerisch etwas aufzubrechen und zu inspirieren, besteht darin, unver
mittelt eine Mehrheitsabstimmung zur gerade behandelten kontroversen Frage zu 
›erzwingen‹ und dieses Verfahren dann anschließend selbst in seiner philosophi
schen (Un-)Brauchbarkeit zur Diskussion zu stellen (wenn das Publikum dies nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

schon von sich aus tut). Weitere Möglichkeiten, das gemeinsame Denken im Ge
spräch wachzuhalten, bieten sich, wenn man spontan das Medium der Diskussion
wechselt und die Besucher:innen z.B. auffordert, mit Visualisierungen zu arbeiten
oder sich mit dem eigenen Körper im Raum zu bewegen, um körperlich ›einem Ge
dankengang zu folgen‹ oder aber wenn man sie bittet, kurz innezuhalten und die ge
rade herrschende kommunikative Atmosphäre im Raum wahrzunehmen und sich
über deren Auswirkungen auf das eigene Denken klar zu werden – und sich schließ
lich ggf. darüber auszutauschen.

Die hier geschilderte (gemeinsame) performative Arbeit an der Gesprächsatmo
sphäre scheint mir für das Gelingen eines philosophischen Salongesprächs genau
so wichtig zu sein, wie die (gemeinsame) Arbeit ›am Begriff‹, an den jeweiligen Ver
ständnissen und an den Argumenten zu einem Thema. Das gemeinsame Denken –
so meine Erfahrung – kann sich vor allem dann entfalten und in gegenseitig ›an
steckender‹ Weise ausbreiten, wenn es – auch bei schwierigen, moralisch oder po
litisch stark aufgeladenen Themen – eine offene und bis zu einem gewissen Grad
spielerische Atmosphäre im Raum gibt, in der Wertschätzung und produktive Neu
gier herrschen und keine Rechthaberei. Letzteres gelingt nur, wenn die immer vor
handenen agonalen Momente philosophischen Miteinander-Streitens in irgendei
ner Weise auch spielerisch ›eingehegt‹ werden bzw. wenn sie für sämtliche Beteilig
ten bis zu einem gewissen Grad in dem spielerischen Modus wahrnehmbar bleiben.
Es geht vielleicht um eine Art Leichtigkeit und Unvoreingenommenheit des gemein
samen Denkens, die John Cage (1995: 147) einmal in seiner unnachahmlich humor
vollen Weise wie folgt beschrieben hat: »Das Wichtigste ist, den Kopf beweglich zu
halten doch leer.«

III. OUTRO – Was kommt danach?

Woran lässt sich ermessen, ob ein Salon-Abend gelungen ist, ob er als performa
tiv-philosophisches und interdisziplinäres Bildungserlebnis bei den Besucher:in
nen wirklich denkerisch nachwirkt?

Eine Antwort könnte sein: sobald die Salon-Besucher:innen anschließend wei
ter über das Thema nachdenken, indem sie sich z.B. Texte der im Salongespräch er
wähnten philosophischen Autor:innen besorgen und diese lesen. Eine andere Ant
wort könnte sein: wenn sie mit anderen Menschen über das Thema weiterdisku
tieren, wenn das Thema sie also nicht ›loslässt‹. Zieht man letzteres als Gradmes
ser heran, so darf man in Bezug auf den Soundcheck-Philosophie-Salon einigerma
ßen optimistisch sein: Denn jedes Mal, wenn der offizielle Teil des Programms eines
der Salonabende zu Ende ist, verbleibt ein großer Teil der Besucher:innen noch im
Raum und diskutiert in lockerer Salonatmosphäre – an der Bar oder in kleinen Sitz
gruppen im Raum verteilt – untereinander oder mit den einzelnen Protagonist:in
nen oder Moderator:innen des Abends oft noch lange weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 193 

TEIL 3: ROUND-TABLE-GESPRÄCH 

Dieses Gespräch als dritter Teil der Performance soll zu den folgenden drei Fragen geführt wer
den: 

1) ›Welche Anregungen oder Anknüpfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf 
das Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgespräch für die schulische Philoso
phiedidaktik und für die Möglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphären in 
schulischen Kontexten?‹ 

2) ›Welche Anregungen/Anknüpfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf das 
Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgespräch für die akademische Philoso
phie und für die Möglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphären in philoso
phischen Seminaren und auf philosophischen Tagungen?‹ 

3) ›Ist das Nicht-Mitreflektieren der außerphilosophischen Gelingensbedingun
gen für philosophische Gespräche und ist die ›Denkatmosphären-Vergessen
heit‹ eine Déformation Professionelle bei den akademisch ausgebildeten Phi
losoph:innen? Wenn ja: Welche nicht-intendierten negativen Effekte zeitigt sie 
in der akademischen Praxis des Philosophierens und welche nicht-intendierten 
negativen Effekte zeitigt sie beim Philosophieren mit Kindern und mit Jugendli
chen – innerhalb und außerhalb der Schule? Wie kann man als ein:e Philosoph:in 
dieser Déformation Professionelle entgegenwirken?‹7 

TEIL  4:  ABSCHLUSS-REFLEXION  

Als Einstimmung in die Abschlussreflexion dieser Gesprächsperformance bitte ich zunächst al
le Teilnehmer:innen im Raum um eine kurze Abstimmung per Handzeichen zu der Frage: 

7 Im Rahmen einer von Andrea Esser initiierten Tagung der Deutschen Gesellschaft für Philosophie 
mit dem Titel Chilly Climate wurde im Jahre 2016 eine Selbstreflexion akademischer Philo
sophie auf ihre Arbeits-, Kommunikations- und Umgangsformen angemahnt und fehlendes 
oder jedenfalls zu wenig ausgeprägtes Nachdenken über die oft unterkühlten und einseitig 
agonal orientierten Praxisformen des Philosophierens im Zuge universitären Betriebs dia
gnostiziert. In ihrem Tagungsbericht, der in Mitteilungen der DGPhil erschien, spricht sie von 
einer Haltung ›aggressiver Cleverness‹, die Student:innen der Philosophie schon während 
ihres Studiums als ein karriereförderlicher Habitus von vielen Dozent:innen anempfohlen 
wird. »Insbesondere der weibliche wissenschaftliche Nachwuchs, aber keineswegs nur die
ser, fühlt sich von den etablierten Arbeits- und Kommunikationsformen in der Philosophie 
benachteiligt, ausgeschlossen und in den Entfaltungsmöglichkeiten eingeschränkt« (Esser 
2016: 1). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

›War diese Gesprächsperformance hier ›das bestes philosophische Gespräch Ihres/
Eures Lebens‹ – gilt dies vor allem atmosphärisch und/oder inhaltlich?‹

Meine Folgefragen für das Abschlussgespräch sind:

1) ›Wenn ja: Warum und inwiefern?‹
2) ›Wenn nein: Was hätte es dafür gebraucht? Und was hätte es dafür vielleicht eher

nicht gebraucht?‹
3) ›Was lässt sich zukünftig aus dem Gelingen oder Scheitern dieser Gesprächsper

formance hier für die Organisation philosophischer Tagungen lernen?‹
4) ›Was lässt sich aus dem Gelingen oder Scheitern der Gesprächsperformance hier

für die Fachdidaktik der Philosophie lernen?‹

Literatur

Böhme, Gernot (2013), Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Berlin.
Cage, John (1995), Silence, Frankfurt a.M.
Esser, Andrea Marlen (2016), »Klimawandel in der Philosophie?«, in: DGPhil

(Hg.), Mitteilungen der DGPhil, 31, S. 1–4, auch online verfügbar, letzter Zugriff:
10.01.2025, https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen
/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf.

Gauß, Eva Maria/Totzke, Rainer (2015): »On Performative Philosophy – 10 impulses
for discussion from [soundcheck philosophie]«, in: Performance Philosophy Jour
nal, 1; auch online verfügbar, letzter Zugriff: 15.12.2024,
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30.

Gefert, Christian (2002), Theatrales Philosophieren. Zum Zusammenspiel argumentativ- 
diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Texteröffnung in philosophi
schen Bildungsprozessen, Dresden.

Lange, Marie-Luise (Hg.) (2006), Performativität erfahren. Aktionskunst lehren. Aktions
kunst lernen, Berlin u.a.

Thomas, Philipp (2022): »Künstlerische Forschung und nichtszientifische philoso
phische Forschung: neue Impulse für die philosophische Bildung«, Onlineportal
der PH Weingarten, letzter Zugriff: 15.12.2024, https://hsbwgt.bsz-bw.de/front
door/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf.

Tiedemann, Markus/Totzke, Rainer (Hg.) (2019), Zeitschrift der Didaktik der Philosophie
und Ethik, 2, Performative Philosophie.

Totzke, Rainer (2017), »Alternative Formen des Philosophierens«, in: Eva Schür
mann/Héctor Wittwer/Sebastian Spanknebel (Hg.), Formen und Felder des Philo
sophierens: Konzepte, Methoden, Disziplinen. München, S. 78–97.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 195 

Wobser, Florian (2025): »Klimakrise, Bildung, Öffentlichkeit – Aspekte performati
ven Philosophierens über/gegen Apathie im Film Don’t look up! (2021) und im 
Soundcheck-Philosophie-Salon (2023)«, in: Martin Böhnert/Annika Rink/Maria 
Weber (Hg.), Apokalypse und Apathie. Handlungsunfähigkeiten in der Klimakrise aus 
der Perspektive der Geistes- und Kulturwissenschaften, Bielefeld, S. 159–181. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-014 - am 14.02.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

