ZWEITES KAPITEL:

DIE EGOZENTRIZITAT ALS VORAUSSETZUNG VON
EcCE HOMO. EINE INTERPRETATION VON AN DIESEM
VOLLKOMMNEN TAGE...

1. — Nachdem die provokative und politische Dimension von Nietzsches Ecce homo
sowie die dort praktizierte Umdeutung des christlichen Modells der Autobiographie
rekonstruiert worden sind, sollen im Folgenden Kapitel die Gedankenfigur der Ego-
zentrizitdt und die existentiellen Voraussetzungen von Nietzsches autobiographi-
scher Schrift, die im Gedanken der ewigen Wiederkunft gipfeln, herausgearbeitet
und analysiert werden. Es geht allerdings nicht um den Gedanken der ewigen Wie-
derkunft im Allgemeinen, sondern nur in bezug auf das autobiographische und lite-
rarisch-philosophische Projekt Ecce homo.

Im Zentrum der Uberlegungen und Ausfithrungen steht daher auch ein kurzer
Abschnitt aus Ecce homo, der fiir das angemessene Verstandnis der Schrift und von
Nietzsches philosophischer dividualistisch-egozentrierter Poetologie des Selbst von
grofler Bedeutung ist, bildet er doch so etwas wie die »Urszene< des Ecce homo. Die
Betrachtung des folgenden Textes stellt kein klassisches close reading dar, sie be-
gleitet den Text nicht linear-explikativ von Zeile zu Zeile, obschon sie versucht, den
Text in unterschiedlichen Kreisbewegungen, den sprachlich-syntaktischen Nuancen
Rechnung tragend, zu deuten. Nicht die Gerade, sondern die Spirale versinnbild-
licht als geometrische Figur das folgende Vorgehen. Doch nun der Nietzschesche
Text, der in diesem Kapitel im Zentrum der Betrachtung stehen soll:

An diesem vollkommenen Tage, wo Alles reift und nicht nur die Traube braun wird,
fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben: ich sah riickwirts, ich sah hinaus, ich
sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal. Nicht umsonst begrub ich heute mein
vierundvierzigstes Jahr, ichd ur ft e es begraben, — was in ihm Leben war, ist ge-
rettet, ist unsterblich. DieUmwerthung aller Werthe,dieDi-
onysos-Dithyramben und zur Erholung, die Goétzen -
Dimmerung — Alles Geschenke dieses Jahrs, sogar meines letzten Viertel-

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

jahrs! Wie sollte ich nicht meinem ganzen Leben
. . . . 1
dankbar sein ?Undsoerzihle ich mir mein Leben.

2. — Bereits bei der ersten Lektiire wird deutlich, daB es sich um eine das ganze au-
tobiographische und literarisch-philosophische Projekt von Ecce homo begriindende
programmatische Textpassage handelt. Nicht nur ihre exponierte Stellung, sondern
auch die in ihr verwendeten Motive unterstreichen dies. Motivisch scheint Nietz-
sche in ihr ein aus den iltesten Dichtungs- und Philosophietraditionen bekanntes
Thema der Reife sowie des rechten Augenblickes zu erneuern und es seinen eige-
nen Zwecken unterzuordnen. Sarah Kofman sieht in dieser Passage einen Text, der
einem Gemilde von Claude Lorrain gleicht, das den Titel »Weinlese« tragen kénn-
te.” In ihrer Lektiire spiegelt dieser Text einen Moment der Ruhe und des Innehal-
tens wider, indem der Winzer-Autor seine fruchtbare Ernte betrachtet. Der herbstli-
che Sonnenblick lasse die Zeit still stehen, und der Winzer meditiere iiber das Er-
gebnis seiner Ernte und befinde es fiir gut. Es entstehen in Kofmans Lektiire ein
Augenblick und eine herbstliche Stimmung, die sich in die Unendlichkeit auswei-
ten, ganz so wie Nietzsche dies auch bei Gemilden von Claude Lorrain konstatiert
hat.” So idyllisch wie Sarah Kofman diese Textpassage interpretiert, scheint der
Text jedoch bei genauerer Betrachtung nicht zu sein, da in ihr auch das Faktum des
Todes und eine Stimme-von-Jenseits-des-Grabes zu identifizieren sind. Dartiber
hinaus stellt sich auch zunéchst die Frage, mit was fiir einem Text, mit was fiir einer
Textform wir es zu tun haben, bevor man zu einer inhaltlichen oder formal-
asthetischen Bestimmung kommt.

Durch zweimal drei Asteriske umrahmt, ist dieser kurze Text auf einer einzigen
Seite zwischen dem Vorwort und den vier Kapiteln, die den Hauptteil von Ecce
homo ausmachen, von Nietzsche plaziert worden. Dieser Text steht vollig singulér,
man konnte fast sagen: isoliert in der gesamten Schrift dar. Er ist von Nietzsche
deutlich von den iibrigen Teilen der Schrift abgesetzt worden: Er gehort weder zum
Vorwort noch zum Hauptteil von Ecce homo, auch der Ton und der Gestus dieses
Textes sind fir den Kontext des Ecce homo eigentiimlich und irritierend. Hier
scheint nicht das Ich von sich zu sprechen, das von sich behauptet: »Ich bin Dyna-
mit«.* Auch die diskursive Einheit des Ecce homo wird durch diesen Text gestort,

1 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263.

2 Vgl. das Kapitel »Des vendanges a Claude Lorraing, in: S. Kofman: Explosion I, S.
145-159.

3 Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 356: »Ich habe nie einen solchen Herbst er-

lebt, auch nie Etwas der Art auf Erden fiir moglich gehalten, — ein Claude Lorrain
ins Unendliche gedacht, jeder Tag von gleicher unbéndiger Vollkommenheit.«
4 Ebd., S. 365.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 295

eine andere Sprech- und Schreibweise manifestiert sich in ihm. Gerade die Isolie-
rung macht diesen Text ritselhaft. Um was fiir eine Art Text handelt es sich also?
Handelt es sich um eine Art Vorbemerkung nach der Vorrede, in der Nietzsche, den
Leser direkt ansprechend, die Motivation und Funktion seiner Schrift erklart hatte?
An wen richtet sich primir dieser Text? An den Leser? Handelt es sich um eine Art
inszeniertes Selbstgesprich oder um eine Art Tagebuch-Notiz? Derrida hat diesem
kurzen Text und diesen Fragen zwei Seiten in einem seiner Aufsitze gewidmet. Er
schreibt:

Zwischen dem Vorwort [...] und dem ersten Kapitel [...] kommt eine einzige Seite,
ein Hors d’ceuvre, ein Exergon, ein loses Blatt, dessen Topos und dessen Zeitlichkeit
auf seltsame Weise ausrenken, was wir in unserer ruhigen GewiB3heit als die Zeit des
Lebens und die Zeit der Lebenserziahlung, der Lebensbeschreibung durch den Leben-
digen, kurz als die Zeit der Autobiographie verstehen mt’)chten.5

Die Struktur des Exergon als Randung oder der Randung als Exergon muf} sich not-
wenig tiberall abdrucken, wo das Leben, »mein Leben« in Frage steht. [...] Dieser
Ort ist weder im Werk (er ist ein Ex-ergon) noch im Leben des Autors. Wenigstens
nicht einfach, denn er ist ihnen ja auch nicht éiuBerlich.6

Derrida bezeichnet den Nietzscheschen Text also als ein »Exergon«,7 womit er
zweierlei meint: erstens einen Ort und zweitens eine Textgattung, bezichungsweise
die Textgattung leitet sich von diesem Ort her. Mit »Exergon« bezeichnet man in
der Numismatik den »meist am Unterrand einer Miinze reservierten Platz flir eine
Inschrift oder ein Datum«,8 womit Derrida glaubt, der Datierung des Nietzsche-
schen Textes Rechnung zu tragen. Derrida versteht den Nietzscheschen Text als ei-
ne, wie er schreibt, »Randung« und zieht daraus die Konsequenz, dal der Text ei-
nerseits weder zum Werk, das heilit zundchst zum Ecce homo und dann zum gesam-
ten philosophischen Werk noch zum Leben des Autors gehort, wobei er damit die
Institution und Funktion Autor meint und keineswegs den empirischen Schreiber
Nietzsche. Das Exergon stellt also laut Derrida eine AuBerung des, wenn man so
will, Privatmannes Nietzsche, im besten Fall also einen Paratext, dar. Andererseits
aber gehort, wie Derrida anmerkt, dieser Text doch zum Ecce homo, zum Werk und
zum Leben des Autors, da der Text von Nietzsche dort, wo er steht, zu lesen und
zur Publikation plaziert worden ist. Derrida 16st das Problem also nicht und 148t den

5 J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamensx, S. 76.
Ebd., S. 78.
7 Fiir Daniela Langer stellt dieser Text eine »Praambel« dar. Vgl. D. Langer: Wie man

wird, was man schreibt, S. 111. — Heinrich Detering hingegen nennt diesen Text
schlicht »Prolog«. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.
8 J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens, S. 97.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

am Verstehen interessierten Leser in gewisser Weise noch ratloser als zuvor zuriick.
Derrida kann das Problem meines Erachtens aber auch gar nicht 16sen, und zwar
aufgrund seiner Obsession fiir Randginge und das Randsténdige. Vielleicht sollte
man daher die Perspektive umstellen und nicht davon ausgehen, daf der Nietzsche-
sche Text ein Exergon ist, sondern der Nukleus, der Zell-Kern des Ecce homo. Da-
zu ist es aber nétig, den Autor Nietzsche nicht nur in seiner textologischen Funktion
zu betrachten, sondern seiner realen Existenz Rechnung zu tragen und zuzugeste-
hen, daB3 Texte nicht nur auf andere Texte verweisen, sondern auf die Realitit und
dafB sie Realitit enthalten, und nicht nur Textrealititen produzieren.

3. — Der Text bildet formal und inhaltlich eine Gelenkstelle zwischen den beiden
Einheiten von Ecce homo sowie zwischen der realen, biographischen, auBlertextuel-
len und kontingenten Realitdt des Autors und der Struktur sowie Sinnhaftigkeit ei-
nes poetisch-philosophischen Gedankensystems, das sich in der Niederschrift von
Ecce homo entfalten wird. Der Text konstituiert die Sprech- und Erzdhlsituation fiir
die folgende Schilderung des eigenen Lebens, fiir die Reflexion iiber dasselbe und
ist figuraler Entwurf und Exposition des literarisch-philosophischen Programms.

Rein biographisch gesehen, liefert dieser kurze Text kaum mehr Informationen,
als daB Nietzsche eine duflerst produktive Schaffensperiode im Sommer und Herbst
des Jahres 1888 hatte, daB er an seinem vierundvierzigsten Geburtstag, an seinem
letzten Geburtstag vor dem geistigen Zusammenbruch, mit der Niederschrift von
Ecce homo beginnt. Biographisch und werkgeschichtlich besonders aufschlufreich
an der Ecce homo-Passage ist aber dennoch, daf}3 die »Umwerthung aller Werthe«
abgeschlossen ist, das heiBit: Nietzsche hat sein in vier Biichern angelegtes Projekt
der »Umwerthung« wéhrend der Niederschrift von Ecce homo verdndert. Die
Schrift Der Antichrist, die zunichst nur den ersten Teil bilden sollte, ist Nietzsches
komplette »Umwerthung«, die er, wie bereits dargestellt, mit seiner autobiographi-
schen Schrift Ecce homo ankiindigen und vorbereiten wollte. Die Niederschrift von
Ecce homo nun fiel in eine Zeit groBer Hochgestimmtheit und geistiger Klarheit,
die Nietzsche in Turin verbrachte, so wie er es etwa auch seinem Leipziger Verle-
ger Naumann gegeniiber in einem Brief duflerte:

Nun war ich die letzten Wochen auf das Allergliicklichste inspirirt, Dank einem un-
vergleichlichen Wohlbefinden, das einzig in meinem Leben dasteht, Dank insglei-
chen einem wunderbaren Herbst und dem delikatesten Entgegenkommen, das ich in
Turin gefunden habe. So habe ich eine extrem schwere Aufgabe — ndmlich mich sel-

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 297

ber, meine Biicher, meine Ansichten, bruchstiickweise, so weit es dazu erfordert war,
. . 9
mein Leben zu erzdhlen — zwischen dem 15. Oktober und dem 4. November gelost.

Zuvor verbrachte Nietzsche verregnete Sommermonate in Sils Maria im Oberenga-
din. Nietzsche, der seine jeweiligen Aufenthaltsorte vielfach nach positiven klimati-
schen Umsténden auswihlte, um seine korperlichen Leiden und Stimmungschwan-
kungen zu lindern, erreichte einen dramatischen Tiefpunkt zu Beginn des Septem-
bers 1888, dhnlich wie er vor der Niederschrift von Menschliches, Allzumenschli-
ches stattgefunden hatte. Er war mehrere Tage in eine korperliche, seelische und
geistige Starre verfallen. In einem Brief an Franz Overbeck schildert er seine dama-
lige Situation im September 1888, indem er auf die metereologischen Umstédnde
ausweicht, folgendermafien:

Zuletzt glaube ich, daf die merkwiirdige Ungunst der metereologischen Zustinde je-
de Art von Erschopfung in diesem Jahre bedenklich macht, — ich rede aus Erfahrung.
Man ist durchaus nicht isoliert vom ganzen Naturleben: wenn der Wein aus Mangel
an Sonne nicht gerdth, werden wir auch sauer... Seltsam, dal hier oben uns die
stirkste Geduldsprobe bis zuletzt aufgespart war: es gab gerade schauderhafte Zu-
stinde die ganze letzte Woche: ich lag wieder Tage lang betdubt. 10

Vor diesem Hintergrund entschlieBt sich Nietzsche, Sils Maria zu verlassen und
nach Turin zu reisen, um die Arbeit an seinem Projekt der »Umwerthung aller
Werthe« weiter fortzusetzen. Kurz nach der Ankunft verdndert sich sein Gesund-
heitszustand und seine Stimmung zum Positiven. Er trifft auf sonniges und klares
Wetter: »Durch die schlaffe und widrige Luft der Lombardei erschopft, kam ich in
Turin an: aber seltsam! Wie im Ruck war Alles in Ordnung. Wunderbare Klarheit,
Herbstfarben, ein exquisites Wohlgefiihl auf allen Dingen.«11 Nietzsches Gesund-
heits- und Gemiitszustand stabilisiert sich in den ersten beiden Oktoberwochen und
verwandelt sich in Hochgestimmtheit. Wahrend dieser Zeit unternimmt er ausge-
dehnte Spaziergénge durch die herbstliche Landschaft rund um Turin:

Ich machte gestern [...] meinen gewohnten Nachmittags-Spaziergang auflerhalb
Turins. Reinstes Oktoberlicht tiberall; der herrliche Baumweg, der mich ungeféhr ei-
ne Stunde dicht am Po entlang fiihrte, vom Herbste noch kaum beriihrt. Ich bin jetzt
der dankbarste Mensch von der Welt — herbstlich gesinnt in jedem guten Sinne des

9 Brief an Constantin Georg Naumann, 6. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche
Briefe, KSB 8, S. 464.

10 Brief an Franz Overbeck, 14. September 1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB
8, S.433.

11 Brief an Heinrich von Késelitz, 27. September 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 8, S. 444,

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Wortes: es ist meine grofle Erntezeit. Alles wird leicht, Alles gerdth mir, obwohl
schwerlich schon Jemand so groe Dinge unter den Hianden gehabt hat,12

Nietzsche bezeichnet sich also als der »dankbarste Mensch von der Welt«, was nur
verstiandlich wird, wenn man sich seine dramatische Situation im September verge-
genwéirtigt.13 In der in seinem Brief an Franz Overbeck geschilderten Stimmung
und der »Goethischen« Atmosphére der Herbsttage in Turin entschlieft sich Nietz-
sche, seine autobiographische Schrift Ecce homo. Wie man wird, was man ist zu
verfassen. Diese Stimmung und solche Realitdtsbeziige sind in der eingangs zitier-
ten Ecce homo-Passage literarisch aufgehoben. Selbst die im ersten Satz erwihnten
Trauben haben ihre Entsprechung in der Realitdt des Autors, wie aus einem weite-
ren Brief Nietzsches, diesmal an seine Mutter adressiert, deutlich wird: »Hier geht
es immer besser; Tag fiir Tag ein Wetter von vollkommen unbeschreiblicher Rein-
heit und Lichtfiille — Ich habe noch nirgendwo einen solchen Herbst gesehen. Von
den wunderbaren Trauben und anderen Friichten darf ich gar nicht reden.«

4. — Die Realitit, der Nietzsche begegnet, wird in der Ecce homo-Passage als solche
in verdichteter Form erwéhnt, zugleich aber interpretiert und bedeutsam gemacht —
auf eine ganz bestimmte Bedeutung hingefiihrt. Die verdichteten biographischen In-
formationen, die Realitétsbeziige, die zunédchst anekdotisch erscheinen mogen, wer-

12 Brief an Franz Overbeck, 18. Oktober 1888, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 8,
S. 453.

13 Diese Stimmung und Naturwahrnehmung nennt Nietzsche iibrigens »Goethisch«. In
einem Fragment aus den Aufzeichnungen zu Ecce homo, in dem Nietzsche iiber seine
Lektiire-Erfahrung in seiner Jugendzeit spricht und das fiir die Publikation keine
Verwendung mehr fand, 148t sich dieser Zusammenhang sehr schon ersehen: »was
Goethe angeht: so war der erste Eindruck, ein sehr frither Eindruck, vollkommen ent-
scheidend: die Lowen-Novelle, seltsamerweise das Erste, was ich von ihm kennen-
lernte, gab mir ein fiir alle mal meinen Begriff, meinen Geschmack Goethe. Eine
verklédrt-reine Herbstlichkeit im Genielen und im Reifwerdenlassen, — im Warten,
eine Oktober-Sonne bis ins Geistige hinauf; etwas Goldenes und Versiifliendes, etwas
Mildes, nicht Marmor — das nenne ich Goethisch.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 634. — Nietzsche greift diese Stimmung, diese
Haltung, die er »Goethisch« nennt, in der Textpassage durch seine Verwendung der
Sprache auf. Diese Haltung driickt jedoch nicht in erster Linie eine Naturempfind-
samkeit aus, sondern allgemeiner, wie etwas unter kiinstlerischen, und fiir Nietzsche
heifit das auch immer philosophischen Gesichtspunkten, iiberhaupt »empfunden« o-
der besser: erfahren werden kann und wird. Dies driickt sich nun in der Wahrneh-
mung der Dinge, der Welt und des eigenen Lebens aus.

14 Brief an Franziska Nietzsche, 19. Oktober 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB
8, S. 455.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 299

den in ein literarisch-philosophisches Programm verwandelt, werden Bestandteil
seiner Poetologie des Selbst. Dies wird durch die Datierung des Textes bereits deut-
lich, denn der Text ist datiert, genauer gesagt: doppelt datiert. Nietzsche spricht von
einem »heute«, an dem er sein vierundvierzigsten Lebensjahr begraben durfte. Zum
einen ist die Textpassage ganz konkret auf seinen vierundvierzigsten Geburtstag,
also auf den 15. Oktober 1888, datiert. Sie ist aber nicht an diesem Tag geschrieben
worden, zumindest nicht so, wie sie dann in Ecce homo aufgenommen worden ist.®
Zum anderen ist sie auf einen besonderen Tag im Jahr datiert, auf einen individuel-
len jéhrlich wiederkehrenden Festtag, und zwar auf den Geburtstag, der eine beson-
dere Schwellensituation darstellt, so dall Nietzsche hier auch unterschiedliche
Schwellensituationen, die, wie gezeigt, durch die Ecce homo-Formel sowie durch
seinen Werkentwurf konstruiert worden sind, iibereinanderblendet und ineinander-
verschrinkt. Es geht also um mehr, als nur den Tag zu benennen, an dem sich
Nietzsche entschlossen hat, seine autobiographische Schrift zu verfassen. Die Wahl
des Geburtstages deutet eine symbolische Uberhhung an, denn mit ihm beginnt die
eigentlich datierbare Lebenszeit eines Menschen. Ein Hinweis auf die besondere
Bedeutung ergibt sich auch aus der Tatsache, dafl das Wort »Leben« viermal in die-
sem kurzen Text erwédhnt wird, sowie durch die deiktischen Zeit-Formulierungen
»an diesem Tag«, »heute« und »eben«. Textlinguistisch formuliert, konnte man sa-
gen, dafl das Wort Leben das zentrale oder dominierende Sem darstellt, das alle Iso-
topien in diesem Text funktional und strukturell organisiert. Es scheint Nietzsche
nidmlich darum zu gehen, einen poetisch-philosophischen Raum und Zeitpunkt zu
konstruieren, um Biographisches festzuhalten und zugleich zu tiberwinden, Zeit und
Lebenszeit in Verbindung zu setzen, ineinanderzublenden, in Konvergenz, aber

15 Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 614f.:
»An diesem vollkommenen Tage, wo alles reift und nicht nur die Traube gelb wird,
fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben — ich sah riickwirts, ich sah hinaus,
— ich sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal. Nicht umsonst begrub ich eben
das vierundvierzigste Jahr ich durfte es: was in ihm Leben war, ist gerettet, — ist un-
sterblich. Das erste Buch der Umwerthung der Werthe; die ersten 6 Lieder Zarathust-
ras; die Gotzen-Ddmmerung, mein Versuch mit dem Hammer zu philosophiren —
Alles Geschenke dieses Jahres, sogar seines letzten Vierteljahrs — wie sollte ich
nicht meinem ganzen Leben dankbar sein!... Und so erzéhle ich mir mein Leben. /
Wer den geringsten Begriff von mir hat, errdth, da3 ich mehr erlebt habe, als irgend
ein Mensch. Das Zeugnif} ist sogar in meinen Biichern geschrieben: die, Zeile fiir
Zeile, erlebte Biicher aus einem Willen zum Leben sind und damit, als Schopfung,
eine wirkliche Zuthat, ein Mehr jenes Lebens selber darstellen. Ein Gefiihl, das mich
oft genug iiberkommt: eben wie ein deutscher Gelehrter es mit bewunderungswiirdi-
ger Unschuld von sich und seinen Dingen sprach: jeder Tag bringt dem mehr als de-
nen ihr ganzes Leben bringt! Schlimmes unter anderem — es ist kein Zweifel! Aber
das ist die hochste Auszeichnung des Lebens, dall es uns auch seine héchste Gegner-
schaft entgegenstellt.... «

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch in Widerspruch zueinander zu bringen, wobei der Tod in diesem Zusammen-
hang in gewisser Art und Weise als lebensinhdrentes Phanomen gedacht wird. Jeder
Geburtstag ist ein kleiner Tod, wie man die Formulierung »Nicht umsonst begrub
ich heute mein vierundvierzigstes Jahr, ich dur fte es begraben« interpretieren
kann. Schon der erste Satz bestitigt die gliickliche Wahl des sich im Schreiben und
Sprechen konstituierenden Ichs, ja, erzeugt sie geradezu: »An diesem vollkomme-
nen Tage, wo Alles reift und nicht nur die Traube braun wird, fiel mir eben einen
Sonnenblick auf mein Leben: ich sah riickwirts, ich sah hinaus, ich sah nie so viel
und so gute Dinge auf cinmal.«'® Es handelt sich um so etwas wie ein lyrisches,
elegisches Fragment oder um eine poetische Tagebuchnotiz, die den Topos vom
»gliicklichen Augenblick< und vom >gegliickten Tag« aufnimmt. Auf kiirzestem
Raum, in einem Satz, konstruiert Nietzsche ein sprachlich-musikalisches Gewebe,
das durch die Verwendung unterschiedlicher rhetorischer Figuren entsteht: von der
Alliteration bis zur Assonanz, von der Anapher bis zum Binnenreim, vom Gebrauch
der Klangfarbe bis zur rhythmischen Verkettung der synthetisch und parallel ange-
ordneten Satzglieder durch eine Geminatio entsteht ein Herbstbild, in dem sich eine
asthetische Haltung und ein schriftstellerisches Selbstverstidndnis kristallisiert. Die-
ser Satz weist eine Reihe von Wiederholungsmustern und rhythmisch-semantischen
Bedeutungsfeldern auf, und zwar auf drei verschiedenen Ebenen: auf der phoneti-
schen (Traube-braun; fiel-viel; so-so, eben-Leben, etc.), auf der syntaktischen
(Identitdat der syntaktischen Struktur der Satzglieder nach dem Doppelpunkt: ich
sah..., ich sah..., ich sah...) und der semantischen (Sonnenblick, Sehen des Sub-
jekts, Reife der Frucht und das Fallen eines Sonnenblicks).

Der kurze Text evoziert die Zeit der Reife, der Fiille, oder wie Nietzsche in dem
Brief an Overbeck formulierte: »meine[r] Ernte-Zeit«. In der Ecce homo-Passage
betont er auBlerdem, daf es sich um die Zeit der Weinlese handelt. Die Reife der
Frucht nun, die »Traube, die braun wird«, fillt mit dem Geburtstag, man kénnte
auch sagen, mit dem Augenblick der hochsten Fiille, der Reife des Philosophen und
Autors Nietzsche zusammen. Das semantische Feld rund um den Weinanbau und
die Weinlese ist im Abendland sehr dicht besetzt und weist mehrere, sich zum Teil
iiberlagernde Konnotationen auf. An dieser Stelle sollen drei Kontexte herangezo-
gen werden, da sie fiir das Verstidndnis der Passage unumgénglich zu sein scheinen.
Das Motiv der Erntezeit, zumal der kurz bevorstehenden Weinerntezeit, hat Signal-
charakter: Es evoziert erstens den antiken griechischen Weingott Dionysos, zwei-
tens biblische und christliche Traditionsbestinde, und drittens ist es ein metapoeti-
sches und metaphilosophisches Zeichen in Nietzsches Werk.

Dieses metapoetische und metaphilosophische Bild greift einen Gedankengang
auf, der von der Antike, von Platons Politeia und der Nikomachischen Ehik des

16 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 301

Aristoteles bis in die Neuzeit, bis zu Montaignes Essais und Descartes’ Meditatio-
nes bekannt ist, um die Tatigkeit als Philosoph zu rechtfertigen: das Erreichen eines
reifen Mannesalters. Auch in Nietzsches sehr subjektiver Geschichte der »vorplato-
nischen« Philosophie, in seiner Schrift Die Philosophie im tragischen Zeitalter der
Griechen, verwendet er diesen Gedanken, um den »Typus« des »vorplatonischen«
Philosophen zu charakterisieren, dessen herausragender Reprisentant fiir ihn Her-
aklit ist, »in dessen N#he iiberhaupt mir wéirmer, mir wohler zu Muthe wird als ir-
gendwo sonst«.'” Heraklits Philosophie sei die Philosophie »einer reifen Mannbar-
keit, mitten heraus aus der feurigen Heiterkeit des tapferen und siegreichen Man-
nesalters«.” Ja, Heraklit ist, wie wir bereits bei der Erérterung des Kampfspiels im
Zusammenhang mit dem Subjektdividualismus gesehen haben, fiir Nietzsche einer
seiner wichtigsten Vorldufer, und in Ueber das Pathos der Wahrheit zeichnet er ein
projektiv-identifikatorisches Bild von Heraklit, in gewisser Weise ein Selbstpor-
trait:

Solche Menschen [wie Heraklit, R.S.M.] leben in ihrem eignen Sonnensystem; darin
muf man sie aufsuchen. [...] Von dem Gefiihl der Einsamkeit aber, das den ephesi-
schen Einsiedler des Artemis-Tempels durchdrang, kann man nur in der wildesten
Gebirgsode erstarrend etwas erahnen. Kein iiberméichtiges Gefiihl mitleidiger Erre-
gungen, kein Begehren, helfen und retten zu wollen, strémt von ihm aus. Er ist ein
Gestirn ohne Atmosphire. Sein Auge, lodernd nach innen gerichtet, blickt erstorben
und eisig, wie zum Scheine nur, nach auflen. Rings um ihn unmittelbar an die Feste
seines Stolzes schlagen die Wellen des Wahns und der Verkehrtheit; mit Ekel wendet
er sich davon ab. Aber auch die Menschen mit fithlenden Briisten weichen einer sol-
chen tragischen Larve aus; in einem abgelegenen Heiligthum, unter Gétterbildern,
neben kalter groBartiger Architektur mag so ein Wesen begreiflicher erscheinen. Un-
ter Menschen war Heraklit, als Mensch, unglaublich; 19

Doch nun zuriick zur Ecce homo-Passage: Die Friichte, in diesem Fall die Traube,
konnen aber auch metonymisch als die Lehren oder Schriften verstanden werden.
Die reife Traube kann als Endprodukt der philosophischen und poetischen Arbeit
aufgefafit werden. Auch dieser Topos ist bereits im antiken philosophischen Selbst-
verstidndnis préfiguriert und wurde in der Neuzeit, in der Romantik und beispiels-
weise durch Holderlin immer wieder poetisch aufgegriffen. In Holderlins Empedok-
les-Drama, das Nietzsche sehr gut kannte, das ihm auch als Vorlage fiir ein eigenes
Empedokles-Drama diente und das er in den Jahren 1882/83 immer wieder las,
wihrend er an Also sprach Zarathustra arbeitete, entfaltet der Protagonist die Ge-

17 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312f.
18 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 805.
19 F. Nietzsche: Ueber das Pathos der Wahrheit, KSA 1, S. 758.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

danken von dem reif gewordenen Leben in folgenden Worten: »Heut ist mein
Herbsttag und es fillt die Frucht von selbst.«*” So stellt Empedokles seinen Mitbiir-
gern »das Wort« dar, das er lange fiir sie aufbewahrt hat und das im Augenblick des
Abschieds zur Reife gelangt ist. Als Metonymie verstanden kénnte die Traube in
der Ecce homo-Passage nun zweierlei bedeuten: einmal die angekiindigte Umwer-
tung aller Werthe oder aber, was aus der Komposition-Logik, der Textpassage und
der Schrift plausibler erscheint, Ecce homo selbst.

Betrachtet man Holderlins Empedokles-Drama genauer, so stellt man fest, da3
die Metapher der reifen Frucht sich auch auf die Darstellung des Gefiihls der vollen
Reife in Empedokles selbst erstreckt. Nietzsche spielt mit diesen beiden Bedeutun-
gen mehrmals in seinen Fragmenten, in Also sprach Zarathustra und in der zitierten
Ecce homo-Passage. Die Spur dieses Bildes findet sich noch in einer Reflexion iiber
den zeitgenossischen »Typus« des Philosophen in Jenseits von Gut und Bdse, von
dem sich Nietzsche dezidiert absetzen mochte: »Die Gefahren fiir die Entwicklung
des Philosophen sind heute in Wahrheit so vielfach, dass man zweifeln mochte, ob
diese Frucht tiberhaupt noch reif werden kann.«*'

Bereits im Hyperion entwickelt Holderlin das Bild der Reife des Lebens mit
dem Bild von gereiften Trauben, erweitert es zugleich um die Reflexion des rechten
Augenblicks und des Todes. Sie wird zur Personifikation des Dionysos: »Ja! Stirb
nun, rief ich, stirb! Dein Herz ist herrlich genug, dein Leben ist reif, wie die Trau-
ben am Herbsttag. Geh, Vollendeter.«’> Das Holderlinsche Bild der gereiften
Frucht, der wie eine Herbsttraube gereiften Alabanda, findet man bei Nietzsche vor
allem in den um die Dionysos-Mythologeme kreisenden Kapiteln von Also sprach
Zarathustra, Das trunkene Lied und Das Nachtwandler-Lied, wieder, genauer ge-
sagt, in der dionysischen Traube, in der sich die Seele Zarathustras verbirgt, die,
wie Ariadne, das Winzermesser des Dionysos begehrt.23

Nun warnt Peter Szondi in seinem Traktat iiber philologische Erkenntnis zu
Recht vor der Parallelstellen-Methode und vor der voreiligen Identifikation von
Wortern oder von sprachlichen Bildern in unterschiedlichen Texten oder an ver-
schiedenen Stellen ein und desselben Textes.”* Kann man sich sicher sein, dal} es

20 Friedrich Holderlin: Empedokles, V. 1383f., in: ders.: Sdmtliche Werke und Briefe,
hg. von Michael Knaupp, Darmstadt 1998, Bd. 1, S. 820.

21 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 132.

22 Vgl. dazu Vivetta Vivarelli: »Umkehr und Wiederkehr. Zarathustra in seinen Bil-
dern«, in: V. Gerhardt (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, S. 323-
350.

23 Vgl. »Das Nachtwandler-Lied« aus: F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4,
S. 395-404.

24 Vgl.: Peter Szondi: »Traktat iiber philologische Erkenntnis«, in: ders., Schriften I, hg.
von Jean Bollack, Henriette Beese u.a. Frankfurt a. M. 1978, S. 263-286, hier S.
280f.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 303

sich um die dionysische Traube handelt, abgesehen davon, daB die Traube grund-
sétzlich auf Dionysos verweisen kann? Nun, Hoélderlins Trauben und Weinmeta-
phorik rekurrieren auch nicht so sehr auf dionysische Traditionsbestinde, sondern
vielmehr auf biblisch-christliche, und gegen diese wendet sich Nietzsche, in dem er
sie transformierend aufnimmt. In der Bibel, wie zum Beispiel im Hohen Lied, gibt
es eine reiche Tradition des metaphorischen Sprechens vom Weinberg, vom Wein-
stock, vom Weinbau, von der Weinernte, vom Keltern und vom Trinken des Wei-
nes. Im Alten Testament ist der gepflegte Weinberg, der reiche Frucht bringt, viel-
fach ein Bild fiir das Volk Israel, wenn es im Bund mit Gott steht und daher in ei-
nem Heilszustand ist.”> Diese Tradition wird im Neuen Testament in den Himmels-
gleichnissen, die mit dem Bild des Weinbergs arbeiten, fortgefithrt”®, dariiber hin-
aus verweist die Weinerntezeit aber vor allem auf die apokalyptische Schwellensi-
tuation biblischer Endzeitvisionen, in denen das Motiv der reifen Weintraube fol-
gendes signalisiert: Die Zeit der Ernte und damit die Zeit des Gerichts ist gekom-
men. So greift die zentrale Weinstock-Perikope aus dem Johannes-Evangelium, aus
der ja die titelgebende Formel Ecce homo stammt, die alttestamentarische Metapho-
rik der Weinernte auf und betont die Dualitit von Erlésung und Opfer beziehungs-
weise Vernichtung durch den Zorn Gottes. Dort heilit es, dal, wer reiche und reife
Frucht bringt, an der Erlosung teilhat, wer jedoch keine Frucht bringt, wird wegge-
worfen und verbrannt.”’

DalB es sich in der Ecce homo-Passage tatsdchlich um eine dionysische Traube
im Nietzscheschen Sinn handelt, die sich nicht zuletzt gegen die christliche Ver-
wendung der Weinernte-Metaphorik wendet, ist hier jedoch eindeutig, da es, wie
Nietzsche schreibt, die Traube ist, die »braun wird«. Was heiflt aber nun, das die
Traube braun wird und nicht nur sie, wie es in der Ecce homo-Passage heifit? Bei
einer Traube, die braun wird, kann man, bei einem naturalistischen Zugang, zu-
nédchst an eine verfaulende Traube oder aber an eine Rosine denken, die ja in gewis-
ser Weise das Konzentrat einer Traube ist, einen langen Prozef der Reife und der
Verdichtung hinter sich hat. Die Traube als eine in Faulnis begriffene zu deuten,
wiirde allerdings einen vollkommenen Bildbruch bedeuten. Es wire nicht nachvoll-
ziehbar, warum dieser Tag vollkommen sein sollte, warum Nietzsche so viele und
gute Dinge sieht. Im Allgemeinen unterscheidet das Farbadjektiv den Reifezustand
und die Herkunft der Trauben, das heifit die Traubenarten. Géngige Bezeichnungen
sind rot, blau, weill, schwarz und gelb, nicht jedoch braun. Das Farbadjektiv
»braun« nun ist in Nietzsches Werk eine hermetische, idiomatische Chiffre, die fiir
seine tragisch-dionysische Philosophie steht. Es handelt sich dabei um ein Beispiel

25 Vgl. z.B. Jes. 5.
26 Vgl. Mt 20, 1-7 und Mt 21, 28-41.
27 Vegl. Joh. 15, 1-8.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

fiir das, was Deleuze meint, wenn man sagt, dall ein Autor »mit seinem eigenen
AuBen kommuniziert«.”® In ihr konzentrieren sich poetisch-philosophische Reflexi-
onen iiber die Zeit, im kosmologischen Sinne {iber Werden und Vergehen und im
individuell lebensgeschichtlichen Zusammenhang iiber den schopferischen Augen-
blick im Angesicht des Untergangs oder Todes. Dabei entfaltet die Chiffre ihre spe-
zifische Bedeutung erst vor dem Hintergrund des moglichen semantischen Spekt-
rums. Die etymologische Herleitung im Grimmschen Woérterbuch betont die Wurzel
»brinnen«, weshalb »braun« auch »leuchtend, brennend« bedeuten kann. Erst im
17. Jahrhundert wird das deutsche Wort »braun« mit »finster« und »schwarz« sy-
nonym und verliert die urspriingliche Bedeutung von »glidnzend«, »brennend« oder
auch »violett«. Nietzsche nun verwendet das Adjektiv braun aber in seinen poeti-
schen Texten zumeist im urspriinglichen Sinne, etwa wenn er von »braunen Mee-
ren«, »braunem Abgrund« oder in seinem Dionysos-Dithyrambus Unter den Téch-
tern der Wiiste vom »Tod, der glithend braun blickt«, spricht. In ihm driickt sich ei-
ne auBergewohnliche feurige Intensitit aus.” Die thematische und motivische Ver-
bindung von braun, Traube, Reife, Herbst und Tod kulminiert in Also sprach Za-
rathustra, bevor Zarathustra einen Weinstock schneidet und ein Honigopfer dar-
bringen wird: »reif gleich goldenem Herbste und Nachmittage, gleich meinem Ein-
siedlerherzen — nun redest du: die Welt selber ward reif, die Traube briunt, — nun
will sie sterben, vor Gliick sterben.«’* Hier, wie in der Ecce homo-Passage, brennt
die Traube und mit ihr alles andere selbst, quasi von Innen, involutiv und wendet
sich gegen den moglichen Zorn eines christlichen Gottes, der nach Priifung der
Friichte sein feuriges Urteil spricht, aber auch gegen die Notwendigkeit einer Erls-
sung iiberhaupt. Das Leben ist aus der Nietzscheschen Perspektive des amor fati
vollkommen. Das Ich selbst gleicht hier quasi einem »Weinstock mit schwellenden
Eutern und gedriangten braunen Gold-Weintrauben«.”' Daher dankt Nietzsche auch
keinem transzendenten Wesen oder einer transzendenten, aullerweltlichen Macht,
sondern seinem Leben. Ja, die Immanenz wird in ihrer egozentrierten Struktur deut-
lich. Nietzsche sammelt sich sich auf sich hin und kann daher auch niemandem als
seinem Leben dankbar sein. Auflerdem konnte man auch sagen, da3 dem Subjekt
Nietzsche der Grundwille des Geistes, von dem im ersten Teil dieser Arbeit die Re-
de war, bewuB3t wird, der Grundwille steigt auf an die BewuBtseinsoberfldche und

28 G. Deleuze: Kritik und Klinik, S. 9.

29 Werkgeschichtlich ist die Herkunft der Farbchiffre aus Nietzsches Gedankenlyrik,
den Venedig-Gedichten zu erkennen, die poetisch um den Gedanken der ewigen
Wiederkunft und ihrer Zeitstruktur kreisen. Die poetische Bedeutung der Farbe braun
in Nietzsches Werk konstituiert sich in der verdichteten Reflexion der Etymologie
und der literarisch-werkinternen Herkunft des Wortes.

30 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 399f.

31 Ebd., S. 279.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 305

wird textuell fixiert. Nicht zuletzt daher entwickelt Nietzsche seine lebensbejahende
Vorstellung vom amor fati, die auf seinem Gedanken von der ewigen Wiederkunft
basiert. Doch bevor dieser Gedanke ndher ausgefiihrt werden soll, soll an dieser
Stelle noch einmal auf den Status des Motivs des Herbstes eingegangen werden.
Jahreszeiten koénnen nicht nur in anthropomorpher Wendung einen Abschnitt
eines individuellen Lebenslaufes bezeichnen, sondern auch ein geschichtliches oder
kulturelles oder, wie gesehen, ein endzeitliches Zeitalter meinen. So schreibt Nietz-
sche etwa in Menschliches, Allzumenschliches tiber »die Musik als Spitling jeder
Cultur«, daB sie erst erscheine »im Herbst und Abblithen der zu ihr gehorigen Cul-
tur«.> Ubertragt man diesen Gedanken auf Ecce homo, so wire Nietzsches Ge-
burtstag seinem Selbstverstdndnis nach ein Wendepunkt in der Geschichte, wie die
titelgebende Ecce homo-Formel bereits andeutet, wobei er auch hier das Motiv der
reifen Frucht, die von selbst, ohne gepfliickt zu werden, vom Baume fillt, akzentu-
iert und auf die Philosophen, als »Befehlende und Gesetzgeber«33, bezieht. Wih-
rend, wie wir gesehen haben, der Herbst und die Weinernte in der christlichen Tra-
dition mit einer Endzeitvision und dem Jiingsten Gericht konnotiert ist, eine
Schwellen-Situation darstellt, den Anbruch des Himmelreiches auf Erden ankiin-
digt, so kiindigt Nietzsches Weinerntezeit eine nicht minder radikale Umwélzung
der bestehenden Ordnung an, und zwar eine im bildlichen und buchstiblichen Sinne
von »Umwerthung aller Werthe«.”* Es sei daran erinnert, dafl Nietzsche den Ecce
homo als vorbereitende, die »Umwerthung aller Werthe« ankiindigende Schrift
konzipiert hat und daraus die Pflicht ableitet, zu sagen, wer er ist und wer er nicht
ist, so unter anderem, wenn er schreibt: »Abgerechnet namlich, dass ich ein déca-
dent bin, bin auch dessen Gegensatz.«35 Der Oktober als frithherbstlicher Weinern-
te-Monat ist nicht nur der paradigmatische Monat der Décadence, sondern auch des
revolutiondren Aufbruchs und des Neuen. Der erste Monat im franzosischen Revo-
lutionskalender war der Vendémiaire, der Weinerntemonat, also Oktober. Das Jahr
begann fiir die franzosischen Revolutiondre mit dem Monat Oktober. Vor diesem
Hintergrund bekommen die Titel, die Nietzsche in der kurzen Ecce homo-Passage
erwihnt, eine besondere Bedeutung, die Umwerthung aller Werthe, die Dionysos-
Dithyramben und die Gétzen-Dimmerung werden so zu sprechenden und pro-

32 Vgl. F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 450.

33 Vgl. dazu auch auch folgende Notiz Nietzsches: »Zumeist aber kam solchen Men-
schen des Verhédngnisses jene erlosende Stunde, jene Herbst-Stunde der Reife, wo sie
muflten was sie nicht einmal >wollten<: — und die That, vor der sie sich am meisten
vorher gefiirchtet hatten, fiel ihnen leicht und ungewollt vom Baume, als eine That
ohne Willkiir, fast als Geschenk.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 611.

34 Diese Schwellen-Situation ist ja bereits, wie wir gesehen haben, durch den Titel Ecce
homo angedeutet.

35 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 267.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

grammatischen Titeln. Diese Schriften sind zum einen die Trauben, die Nietzsche
erntet, andererseits kiindigen sie von einer neuen Zeit, die darin besteht, die alten
abendlindisch-christlichen Werte umzuwerten, die alten Go6tzen der Moral, des
Glaubens, des Wissens ihrem Untergang zuzufiihren und eine Zeit dionysischer Le-
bensbejahung, wie in seinen Dithyramben, zu besingen.

5. — Die Bedeutung, die Nietzsche seinem Geburtstag zumaB, der auf die Mitte des
Oktobers, des revolutiondren Weinmonats der Décadence, fillt, ist vielfach in sei-
nen Briefen dokumentiert. Faf3it jedes Jahr schrieb Nietzsche entweder seiner Mutter
oder seinen Freunden an seinem Geburtstag und reflektierte iiber diesen Tag, den
15. Oktober. Er ist ein privilegierter Tag, der sich wiederholt, an dem das Jahr sich
um sich selbst schlieft, so etwas wie einen Ring bildet, an dem ein Jahr untergeht
und von dem an ein neues beginnen kann. Fiir Nietzsche 146t er eine Zirkularitét
sichtbar werden, prifiguriert er und ahmt er die »ewige Wiederkunft« nach. Thm ist
eine privilegierte Form, das Attribut der Vollkommenheit eingeprégt, wenn man die
zeitliche Zirkularitdt in der geometrischen Figur des Kreises visualisiert. Der Ge-
danke der ewigen Wiederkunft hat fiir Nietzsche durchaus einen biographischen
Kern. Der »Gedanke aller Gedanken«, wie Nietzsche immer wieder betont hat, ist
in seinen Worten der schwerste und »abgriindlichste Gedanke«.™ Es geht um etwas
Undenkbares, um etwas Unmogliches, namlich Weltzeit und Lebenszeit aufeinan-
der abzustimmen, letztlich sie identisch zu machen. Kurz gesagt: Es geht darum, die
Ewigkeit einzuholen ins Leben und sie in den Daseinsprozel3 einzubauen. Leben
und Ewigkeit sollen dabei zu einer Einheit verschmelzen. So schreibt Nietzsche
auch: »Driicken wir das Abbild der Ewigkeit auf unser Leben! Dieser Gedanke ent-
hilt mehr als alle Religionen, welche dies Leben als ein fliichtiges verachten und
nach einem unbestimmten anderen Leben hinblicken lehrten.«’’ Nietzsche lehnt mit
dem Gedanken der ewigen Wiederkunft jegliche christliche Jenseitsorientierung ab.
In ihm hatte er eine Welt-Erkldarungsformel gefunden, die dionysisch bejahend im
Sinne eines unbedingten Lebenswillen sich gegen alles Lebensfeindliche, gegen
Lebensverneinung und Jenseitsorientierung richtet. Es existieren in der Forschung
die unterschiedlichsten und sich widersprechenden Interpretationen und auch Kon-
textualisierungen des Gedankens der ewigen Wiederkunft. Er ist kosmologisch,
seinsgeschichtlich, existentiell, metaphysisch und ethisch interpretiert worden und
tatsdchlich hat Nietzsche, wie man aus dem Nachlal3 ersehen kann, selbst eine na-
turwissenschaftliche Fundierung des Wiederkunftsgedanken in Erwidgung gezogen,
sie aber dann verworfen. In unserem Zusammenhang ist vor allem die existentielle

36 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra KSA 4, S. 199.
37 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 503.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 307

und ethische Dimension, die Nietzsche dem Wiederkunftsgedanken zuschreibt, be-
deutsam: »Nicht nach fernen, unbekannten Seligkeiten und Segnungen und Begna-
digungen ausschauen, sondern so leben, dal wir nochmals leben wollen und in
Ewigkeit so leben wollen! — Unsere Aufgabe tritt in jedem Augenblick an uns her-
an.«

Die Vorstellung des individuellen Werdens unter dem Gesichtspunkt der ewi-
gen Wiederkunft ist daher fiir Nietzsche die Bedingung der Moglichkeit einer Iden-
tifikation mit dem eigenen Leben. Das Werden muf} ja in diesem autobiographi-
schen Sinne momentanistisch und egozentriert geschlossen sein, wie ein Kreis, da-
mit es als Ganzes zum Sein werden kann, das wieder zum Werden wird: »Der Sinn
des Werdens muf} in jedem Augenblick erfiillt, erreicht, vollendet sein«,39 und eben
diese Geschlossenheit oder Vollkommenheit wird mit dem Wiederkunftsgedanken
bei Nietzsche in Ecce homo formuliert. In Ecce homo schreibt Nietzsche zum Ge-
danken der ewigen Wiederkunft: »Die Lehre von der ewigen Wiederkunft, das
heisst vom unbedingten und unendlich wiederholten Kreislauf aller Dinge — diese
Lehre Zarathustras konnte zuletzt auch schon von Heraklit gelehrt worden sein.«
Heraklit gilt Nietzsche hier als radikaler Denker des Werdens und der Lebensbeja-
hung. Mit dem Denken der Zeit als ewiger Wiederkunft wird der Versuch unter-
nommen, das Werden als das »ewige« Wesen des Ganzen zu denken: »Dass Alles
wiederkehrt, ist die extremste Anndherung einer Welt des Werdens an die des
Seins: — Gipfel der Betrachtung.« Dies bezieht sich auf folgende Heraklitfragmente,
Fr. 61: »Der Weg hinauf und hinab ein und derselbe.« Fr. 103: »gemeinsam ist An-
fang und Ende beim Kreisumfang.«

Die dionysische Philosophie, die im Willen zur ewigen Wiederkehr gipfelt,
stellt Nietzsches entschiedene Absage an jegliche nihilistische oder christliche Ver-
suchung dar. Der Gedanke wird in Anspruch genommen, um die Wiirde eines Le-
bens geltend zu machen, das als Ganzes in seiner Tiefe und seinen Widerspriichen
angenommen und nicht wie in pessimistischen Philosophien oder Glaubenssyste-
men abgewehrt und reduziert werden will.

Mit dem Gedanken der ewigen Wiederkunft wird aber auch ein formalstruktu-
relles Prinzip in der Textorganisation verbunden. Das Besondere an dem Datum,
mit welchem Nietzsches Ecce homo beginnt (sein vierundvierzigster Geburtstag)40,
besteht darin, dal er damit erstens sein Geburtsjahr 1844 mit aufgreift und zwei-
tens, daB er sein Geburtsjahr als das Jahr begreifen kann, in dem sich das bis zu die-

38 Ebd.

39 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 39.

40 Derrida verzéhlt sich in seinem Aufsatz. Fiir ihn ist der Text auf den 45. Geburtstag
von Nietzsche datiert. Ubrigens war Derrida, als er den Vortrag hielt, auf den seine
Lektiire zuriickgeht, selbst 45 Jahre alt. Handelt es sich um eine bewufite oder unbe-
wufte Identifikation seinerseits?

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sem Zeitpunkt fortgeschrittene Jahrhundert in zwei identische Hélften teilen 148t —
also 44 Jahre vor (1801) und 44 Jahre nach 1844 (1888). Nietzsche wollte die
Menschheit auch in zwei Teile spalten: »Ich sehe mitunter meine Hand daraufhin
an, daf} ich das Schicksal der Menschheit in der Hand habe —: ich breche sie un-
sichtbar in 2 Stiicke auseinander, vor mir, nach mir.. M

Die Zahl 44 ist insofern natiirlich interessant, da sie aus zwei vieren besteht,
vorwirts und riickwirts gelesen werden kann und in der Quersumme 8 ergibt, also
visualisiert zwei ineinanderverschlungene Kreisbewegungen darstellt. Die ersten
vier Sitze der zitierten Ecce homo-Passage bestehen aus 88 Wortern. Danach folgt
der Satz: »Und so erzdhle ich mir mein Leben«, so als ob er die logische Konse-
quenz der beschriebenen Wiederholungsstrukturen und Symmetrien darstellt, wobei
er mit seiner Aufspaltung des sprechenden Subjekts in drei Personalpronomina, die
sich alle auf die erste Person Singular bezichen, ebenfalls ein in sich geschlossenes,
selbstreferentielles und egozentriertes Weltbild produziert.42 Der Titel Ecce homo
besteht aus zweimal vier Buchstaben, ja sogar aus vier Konsonanten und vier Voka-
len, die einzelnen Worter sind Palindrome. Die Schrift Ecce homo selbst wiederum
besteht aus einer Vorrede, die in vier Teile unterteilt ist, und einem Hauptteil aus
vier Kapiteln. Nietzsche gibt ja selbst den Hinweis, dal man als Leser bei ihm auf
Symmetrien und Zahlenspiele achten muf: »Mein Stil ist ein Tanz; ein Spiel der

41 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 639.

42 Sehr aufschlufreich ist folgende Bemerkung von Heinrich Detering, der die Logik
der Personalpronomima an dieser Stelle im Ecce homo auf die christliche Trinitéts-
lehre bezieht. Er schreibt: »Ein einziges Individuum, das sowohl Sprecher als auch
Besprochener und Zuhdrer ist, ein- und dreifach und, im Sprechen iiber sich selbst,
causa sui: Es gibt, soweit ich sehe, in Mythologie und Religionsgeschichte nur einen
einzigen Ort, an dem sich diese Denk- und Erzahlfigur auffinden und aus dem sich
diese Grammatik eines zugleich ein- und dreifachen Ich ableiten 146t. Und das ist
eben jene Trinitéitslehre [...]. Die Analogie besteht dabei nicht nur darin, dass ein
Wesen in drei Personen gedacht wird, als eine Drei-Einheit, sondern auch darin, dass
diese Einheit sich in einer kommunikativen Dynamik vollzieht — und zwar in derjeni-
gen Auspriagung der christlichen Theologie, mit der dieser lutherischen Pfarrersohn,
nolens volens, am ldngsten und tiefsten vertraut war, in der lutherischen Lehre. So
nidmlich hat Luthers Wort-Theologie die Einheit in der Dreiheit als Wesen Gottes zu
beschreiben versucht, als genuines Sprach-Geschehen: >Gleich wie der Vater ein
ewiger Sprecher ist, der Sohn in Ewigkeit gesprochen wird, ist also der Hl. Geist in
Ewigkeit der Zuhorer«. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 120f. —
Zugleich lieBe sich die Figur der Drei-Einheit aber auch werkintern auf den Kunst-
welten schaffenden »Genius« der Geburt der Tragddie zuriickbeziehen, »denn in je-
nem Zustande ist er zugleich Subjekt und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und
Zuschauer.« F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 47f.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 309

Symmetrien aller Art und ein Uberspringen und Verspotten dieser Symmetrien. Das
geht bis in die Wahl der Vokale. —«*

Der Gedanke der ewigen Wiederkunft bringt das Denken der Zeit und der indi-
viduellen Existenz ins Spiel. Betrachtet man aber den ersten Satz der Textpassage
noch einmal, so wird deutlich, daf sich dort eine ganz eigentiimliche Zeitstruktur
entwickelt, die ebenfalls auf den Gedanken der ewigen Wiederkunft verweist.
Nietzsche schreibt, es »fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben: ich sah
riickwiérts, ich sah hinaus, ich sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal.« Ein
Sonnenblick ist ein Hervorblicken der Sonne, ein Hervorbrechen der Sonne,
manchmal auch nur ein einzelner Sonnenstrahl. Er kann als poetisches Bild fiir ei-
nen Moment der Klarheit verstanden werden, vielleicht auch als Gedankenblitz,
wenn man die gemeinsame etymologische Wurzel von Blick und Blitz bemiihen
mochte. Aus diesem Sonnenblick wird das Vermogen eines Sehens gewonnen, das
die Ebene der rdaumlichen Sichtbarkeit verldt und sich in die Zeit selbst verlegt.
Der Sonnenblick wird zu einem Augenblick, in dem das Ich oder das Auge janus-
kopfig wird, riickwérts und hinaus blickt. Der Riick- und Ausblick, der hier jedoch
weniger in einer zeitlichen Reihenfolge zu denken ist, 146t die Dinge in ungeahnter
Quantitdt und Qualitét erscheinen. Er zerbricht die lineare Zeitvorstellung und 143t
eine Zasur in der Zeit entstehen. Dies 148t sich sogar durch die Interpunktion, durch
den Doppelpunkt, und durch die bereits erwéhnte syntaktische Strukturiertheit,
durch die Iteratio »ich sah [...], ich sah [...] ich sah [...]« verdeutlichen. Vielleicht
geht es aufgrund der emphatischen Potenz der rhetorischen Figur der Wiederho-
lungsfiguren aber weniger um ein Insistieren als vielmehr um ein Entwickeln eines
Vorgangs. Sie wire somit eine erkldrende Reprise, die Simultaneitdt und Totalitét
andeuten soll.

In dem Kapitel »Vom Gesicht und Rithsel« aus Also sprach Zarathustra, dem
ersten Text, in dem Nietzsche den Gedanken der ewigen Wiederkunft als ein
Gleichnis entwickelt, findet sich eine ganz &hnliche Denk- und Sprechfigur. Za-
rathustra mit einem Zwerg auf der Schulter, einen einsamen Bergpfad hinaufstei-
gend, hilt vor einem »Thorweg«, dessen Name »Augenblick« lautet. »Zwei Wege
kommen hier zusammeng, die »lange Gasse zuriick« — »eine Ewigkeit«; eine »lange

43 Brief an Erwin Rohde, 22. Februar 1884, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 6, S.
479. — Vgl. zu Nietzsches Stil grundsétzlich Heinz Schlaffer: Das entfesselte Wort.
Nietzsches Stil und seine Folgen, Miinchen 2007. — Auch in bezug auf die Fragen
nach Form und Inhalt, die das eigene Leben betreffen, entwickelt Nietzsche einen
kiinstlerischen, dsthetisierenden Blick: »Man ist um den Preis Kiinstler, dal man das,
was alle Nichtkiinstler yForm« nennen, als Inhalt, als »die Sache selbst« empfindet.
Damit gehort man freilich in eine verkehrte Welt: denn nunmehr wird einem der
Inhalt zu etwas blofl Formalem, — unser Leben eingerechnet.« F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1887-1889, KSA 13, S. 9f.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Gasse hinaus« — »eine andere Ewigkeit«.44 Zarathustra fragt: »Glaubst du, Zwerg,
dass diese Wege sich ewig widersprechen?« Zarathustra stellt also die Frage, ob die
Zeit, gedacht als Linearitdt von der Vergangenheit iiber die Gegenwart hin zur Zu-
kunft iberschritten werden kann, ob Vergangenheit und Zukunft identisch sein
konnen. Der Zwerg antwortet auf diese Frage: » Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit
selber ist ein Kreis.«"> Die Antwort des Zwerges ist fiir Zarathustra jedoch zu ein-
fach und offenbart in ihrer Auffassung der reinen Zirkularitit der Zeit ihre pessimis-
tische Grundhaltung. Die Losung, die Zarathustra hingegen vorschwebt, ist der Au-
genblick selbst, quasi der totale Augenblick, der sich nicht auf die Ewigkeit oder
Unendlichkeit hin ausweitet, wie Sarah Kofman den Sonnenblick aus der Ecce ho-
mo-Passage interpretiert, sondern als Augenblick, der die Ewigkeit enthélt und um-
schlieBt, als Augenblick, der sich die Ewigkeit einverleibt hat. Man kénnte auch sa-
gen: Einerseits projiziert der Augenblick sich auf die Ewigkeit, andererseits introji-
ziert er die Ewigkeit. Nicht der Augenblick ist Reflex einer ewig wiederkehrenden
Zeit, sondern die Zeit der ewigen Wiederkunft selbst ist durch den Augenblick be-
stimmt. Das Problem der Zeit als ewiger Kreislauf konzentriert sich daher auch in
Nietzsches Konzept des Augenblicks. Heidegger hat dies als erster erkannt und in-
terpretiert diese Gedankenfigur folgendermafien:

Was ist mit all dem fiir das rechte Denken des Gedanken der ewigen Wiederkehr ge-
sagt? Dieses Wesentliche: was kiinftig wird, ist gerade Sache der Entscheidung, der
Ring schliefit sich nicht irgendwo im Unendlichen, sondern der Ring hat seinen un-
gebrochenen Zusammenschlufl im Augenblick als Mitte des Widerstreits; was wie-
derkehrt — wenn es wiederkehrt — dariiber entscheiden der Augenblick und die Kraft
der Bewiltigung dessen, was in ihm an Widerstehendem sich stoft. Das ist das
Schwerste und Eigentliche an der Lehre von der ewigen Wiederkunft, dafl die Ewig-
keit im Augenblick ist, daBB der Augenblick nicht das fliichtige Jetzt ist, nicht der fiir
einen Zuschauer voriiberhuschende Moment, sondern der Zusammenstofl von Zu-
kunft und Vergangenheit. In ihm kommt der Augenblick zu sich selbst. Er bestimmt,
wie alles wiederkehrt,46

Heidegger hat als einer der ersten erkannt, dal im Nietzscheschen »Augenblick«
die Zeit ihre Linearitdt verloren hat, der Augenblick gleichsam zeitlos ist und die
Ewigkeit in sich birgt, dall er bestimmt, wie alles wiederkehren soll. Er erkennt je-
doch nicht, dall der Augenblick nicht nur iiber den Menschen oder das Individuum

44 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 199.

45 Ebd., S. 200.

46 M. Heidegger: Nietzsche, Bd. 1, S. 312. — Zur allgemeinen Verbindung von Augen-
blick, ewiger Wiederkunft und dionysisch-ésthetischer Lebensauffassung vgl. Giin-
ther Wohlfahrt: Artisten-Metaphysik. Ein Nietzsche-Brevier, Wiirzburg 1991, beson-
ders: S. 25-46 u. S. 61-82.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 311

kommt, sondern existentiell gewéhlt werden will, so wie Nietzsche ihn an seinem
Geburtstag wihlt: »Und so erzdhle ich mir mein Leben«. Heidegger interpretiert
den Gedanken der ewigen Wiederkunft und des Augenblicks nicht als existentiellen
und schriftstellerischen Gedankengang und Akt, da Zukunft und Vergangenheit fiir
ihn in seinem Nietzsche-Buch Privativformen der Seinsgeschichte sind. Daher wei-
tet er seine treffende Beobachtung in seine allgemeine seinsgeschichtliche Betrach-
tung aus, da ihn der Autor Nietzsche nicht interessiert. Nur wenn das Individuum
selbst zum Augenblick wird, indem es Treffpunkt des Vergangenen und Zukiinfti-
gen ist, geschieht das Heraustreten aus der linearen Zeit, dies ist aber nur in der
Verwandlung dieses Ereignisses in ein Redeereignis moglich. Es handelt sich um
eine andere Zeitlichkeit als in einer Metaphysik des Augenblicks.

Die Temporalitdt des Lebens stemmt sich in einem willentlichen Akt dem Ver-
rinnen entgegen — und so auch der zukiinftigen Zeit durch den literarischen Akt des
Erzdhlens. Der Bereich, in dem sich die eigentiimliche Zeit des Lebens abspielt, ist
deshalb fiir Nietzsche der der Werke, »was in ihnen Leben war, ist gerettet, ist un-
sterblich«. Das FlieBen wurde zum Stocken gebracht, es verlagert sich und betrifft
nun die Werke und ihre Seinsweise: Alles, was in ihnen Leben war, ist unsterblich
geworden.

Der Text entfaltet sich somit in seiner eigenen Gegenwart — es ist die Negation,
die Verweigerung aller Theorien des Werdens, die es seiner selbst entfremden und
wieder dem blinden Werden ausliefern will. Seine Parusie ist die des egozentrierten
Ichs, das von ihm Besitz ergreift, an seinem »Tag«. Eine Schopfung ohne Dauer
existiert nur in actu: sie hat als Dauer blo3 die Aura dieses Augenblicks, dieses
Sonnenblicks, in dem ihre Kraft nicht erlahmt. Die Zeitlichkeit, die sich gegen das
Vergehen stemmt, ist, wie bereits gesagt, die Zeit des Erzdhlens. Der Augenblick
kehrt in Ecce homo selbst wieder und zwar dort, wo er von seiner Aufgabe selbst
spricht: »meine Aufgabe, einen Augenblick hochster Selbstbesinnung der Mensch-
heit vorzubereiten, einen groen Mittag, wo sie zuriickschaut und hinausschaut.«*’
Inhaltlich bezieht sich Nietzsche hier auf die angekiindigte »Umwerthung aller
Werthe«, das heif3t auf seine Schrift Der Antichrist.

Ahnlich wie in Also sprach Zarathustra wird das autobiographische Material
verstanden. Die kosmologische Gedankenfigur Zarathustras: »Alles geht, alles
kommt zuriick; ewig rollt das Rad des Seins. Alles stirbt, alles blitht wieder auf,
ewig lauft das Jahr des Seins«™® wendet sich in einer komplizierten Inversion in
sich selbst und entledigt sich aller metaphysischen Bindungen. Der »Sonnenblick«
ist weder seinsgeschichtlich noch theologisch zu begreifen, sondern nur innerhalb
von Nietzsches dividualistisch-egozentrierter philosophischer Poetologie des Selbst.

47 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 330.
48 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 272.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Auf der einen Seite fithrt der Sonnenblick zur Entindividualisierung des Lebens,
wird es doch unter den Voraussetzungen der ewigen Wiederkunft gedacht und be-
trachtet. Auf der anderen Seite bietet die ewige Wiederkunft die Moglichkeit, eine
Wahl zu treffen, das eigene Leben zu bejahen und umgestalten zu kénnen. Diese
Moglichkeit der Umgestaltung ist auf dsthetisch-philosophischer und symbolischer
Ebene im Medium der Schrift, im Medium der autobiographischen Literatur als Be-
und Umschreibung des Lebens, in der Konstruktion eines egozentrierten Weltbil-
des, das sich durch die Figuren der Projektion, Introjektion, Semiotik usw. aus-
zeichnet.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

