Einleitung

Im Rahmen der Philosophie Kants wird erstmals
eine radikal neue Dimension des Begriffs der
Freiheit reflektiert, die als "transzendentale
Freiheit" benannt wird. Wird diese lediglich, wie
die unauffidllige Einfiihrung des Begriffs in der
KRV womdéglich nahelegen konnte, als terminus
technicus eines schlechthinnigen Anfangenkon-
nens! verstanden, so besteht die Gefahr, daB die
damit verbundene Bedeutung nur unzureichend
erfafit wird. Ein tieferes Verstidndnis vermag sich
hingegen zu erschlieBen, wenn man die Frage
stellt, was es denn bedeute, wenn gerade Freiheit
als transzendental gedacht wird.

Transzendental heiflen in der klassischen
Ontologie Bestimmungen, die als grundlegend
fir die Erfassung von allem Seienden als sol-
chem vorauszusetzen sind, Bestimmungen mit-
hin, ohne deren implizite Konnotation Seiendes
gar nicht gedacht werden kann. Das Ensemble
dieser Transzendentalien wird in der philosophi-
schen Tradition als das ontologisch Unbedingte?

! Transzendentale Freiheit wird von Kant bezeichnet als ein
Vermogen, "schlechthin anzufangen" (KRV B 474, A 446) bzw.
"unbedingter Kausalitdt (KRV B 476, A 448) oder auch als "eine
absolute Spontaneitit der Ursachen" (KRV B 474, A 446).

2 Zu beachten ist, daB diese Unbedingtheit eben ontologisch zu
verstehen ist, nicht theologisch. Die ontologische und die theolo-
gische Betrachtungsweise bilden ja spitestens seit Aristoteles eine
nie ganz bewiltigte Aporie im Denken der metaphysischen

10

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Hinblick auf alles Seiende vorausgesetzt. In
Anlehnung an Kants Ausdrucksweise konnte
man dabei wohl auch von Bedingungen der
Moglichkeit von Seiendem sprechen. Die so
verstandenen Transzendentalien waren stets das
Eine, Wahre und Gute (unum, verum, bonum). Je
nach ontologischer Konzeption wurden diese
Bestimmungen gelegentlich noch durch andere
erginzt,3 niemals aber durch die Bestimmung der
Freiheit.

Im antiken und mittelalterlichen Denken wurde
Freiheit ndmlich nicht als unbedingt und sonach
nicht als transzendental gedacht. Ihr Vollzug
wurde vielmehr unter Voraussetzung einer
teleologisch strukturierten Ontologie als in einen
wohlgeordneten Kosmos eingebunden ver-
standen. Hierbei galt, entsprechend dieser
vorgegebenen Ordnung, der Wille als immer
schon auf das Gute hin ausgerichtet. Der Vollzug
der Freiheit stellte diese prinzipielle Ausrichtung
nicht in Frage, sondern fand auf der Basis dersel-
ben allererst statt. Die Ordnung war gewisser-
mafen das Apriori des Willens, so daf3 unbe-
dingte Freiheit gar nicht in den Blick kommen
konnte und deshalb als transzendentale kein
moglicher Begriff im Rahmen dieses Denkens
war. Die Transzendentalien waren stattdessen die
Bestimmungen der Ordnung.

Tradition. Es mag als ein Vermittlungsversuch im Hinblick auf
diese Aporie erscheinen, wenn zuweilen die Geschopflichkeit
selbst als Transzendentalie gedacht wurde. Vgl. hierzu J. de Vries
(1993),S.96 f.

3 Siehe J. de Vries (1993), S. 96.

11

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Kant hingegen erhilt Freiheit transzenden-
talen Rang und wird damit zum Unbedingten.4
Das Anfangenkonnen, das der Begriff der Frei-
heit als solcher insinuiert, wird nun, sofern Frei-
heit eben transzendental wird, zu einem unbe-
dingten Anfangenkonnen. Damit aber wird der
Begriff der Freiheit unvereinbar mit jedem ir-
gendwie relativen Begriff derselben. Ihr Vollzug
darf nunmehr weder durch Sinnlichkeit noch
durch theologische Motive oder durch eine wie
auch immer vermittelte Ausrichtung auf Gliick-
seligkeit bedingt sein, sei letztere als diesseitig
erreichbar oder als jenseitige visio beatifica ver-
standen. Und auch im strengen Sinne ontologisch
1af3t Freiheit sich nun nicht mehr begriinden, etwa
durch eine Ausrichtung auf eine Vollkommen-
heit. Sofern Freiheit transzendental wird, liegt sie
ja gerade jeder Seinsbestimmung voraus, so daf3
gerade von ihr her Seiendes zu verstehen ist.5

Kant legt seine Lehre der transzendentalen
Freiheit allerdings nicht systematisch dar. Der

4 Kant bringt mit der Reflexion transzendentaler Freiheit die
wesentliche Grundbefindlichkeit neuzeitlicher Subjektivitat auf
den Begriff, die sich durch die vorgéngige Destruktion eines den
Menschen umfassenden Kosmos bzw. ordo ergeben hat, wobei
auch diese Destruktion weniger ein Akt neuzeitlicher Subjek-
tivitdt war, als vielmehr urspriinglich durch Spekulationen iiber
die Allmacht Gottes initilert wurde, welche den ordo
depotenzierten. Vgl. dazu etwa H. Krings (1980) und H. Blumen-
berg (1988). In einer spiteren Phase der Reflexion neuzeitlicher
Subjektivitit, vor allem in existenzphilosophisch orientierten
Ansitzen, wird dann auch speziell dieser Charakter der
Geworfenheit in die Freiheit bzw. der Geschickhaftigkeit
derselben ausdriicklich thematisiert.

5 Entsprechenderweise entwickelt Kant dann auch seine
Metaphysik auf der Basis seines Freiheitsbegriffs. Zum Gegensatz
von antikem und neuzeitlichem Freiheitsverstandnis im Blick auf
Kant s. auch G. Prauss (1983).

12

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenhang derselben ist vielmehr dem
Interpreten aus den Hauptschriften des Philo-
sophen zu rekonstruieren aufgegeben. Hierbei
erweist sich transzendentale Freiheit als ein fiir
Kants Denken derart integraler Begriff, daf} die-
ser nicht nur in fast alle wesentlichen Frage-
stellungen unter dem einen oder anderen Aspekt
hineinspielt, sondern dariiber hinaus oft mehr
dadurch zum Ausdruck zu kommen scheint, daf3
die Struktur dieses Begriffs all diesem Denken
zugrundeliegt, als dadurch, dafl die Momente
dieser Struktur von diesem Denken stets direkt
thematisiert wiirden. Dennoch lassen sich hin-
sichtlich Kants Denken der Grundstruktur tran-
szendentaler Freiheit die wesentlichen Etappen
deutlich voneinander unterscheiden.

In der KRV wird transzendentale Freiheit
lediglich als denkméglicher Begriff gewonnen,
mit dem jedoch in praktischer Hinsicht noch gar
kein sinnvoller Gedanke verbunden werden kann.
Bei ndherer Betrachtung zeigt sich, daB es sich
hinsichtlich der dritten Antinomie nicht allein um
eine Antithetik von Freiheit und Natur handelt,
sondern dariiber hinaus um eine immanente
Antithetik des Freiheitsbegriffs selbst, insofern
letzterer im Widerspruch der Momente von
Indetermination und Determination scheitert.
Kants Auflosung der Antinomie ermdglicht aller-
erst einen denkmoglichen, integralen Freiheitsbe-
griff, dem sowohl eine praktische wie auch eine
pragmatische Struktur eignet und der dariiber
hinaus auf eine transzendentale Tiefenstruktur
hin zumindest offen ist.

Die Auflosung der Antinomie 14t Freiheit als
Setzung einer Determination und damit als
Struktur einer Selbstvermittlung denken, sofern
sich nun ein intelligibeler Charakter durch einen

13

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empirischen vermitteln kann. Offen bleibt aller-
dings dabei, wodurch das Setzende, der intelligi-
bele Charakter, selbst bestimmt sei. Kant geht in
der KRV davon aus, daf} Gliickseligkeit das letzt-
lich Bestimmende sei, und verfehlt damit die
durch die Auflosung der Antithetik ebenfalls er-
moglichte transzendentale Freiheit, indem er zu
einer Position gelangt, die man als theologischen
Eudaimonismus bezeichnen kdnnte.

Erst ab der GMS vermag Kant von dem durch
die Auflosung der Antinomie mdoglich geworde-
nen Begriff transzendentaler Freiheit Gebrauch
zu machen. Letztere wird nun als eine unbedingte
Aktualitdt gedacht, indem sie als reiner bzw.
autonomer Wille konzipiert wird. Dieser wird
zum Grundbegriff praktischer Vernunft, ohne
allerdings systematisch voll entfaltet zu werden.
Kants Interesse ist in den Schriften zur prak-
tischen Philosophie zu stark ethisch orientiert, so
daB3 er von der transzendentalen Begriindung
praktischer Vernunft immer wieder vorschnell
zur Darlegung oder gar Anwendung seines ethi-
schen Prinzips, des kategorischen Imperativs,
iibergeht. Allein dem Interpreten bleibt es des-
halb iiberlassen, die transzendentale Freiheits-
lehre in ihrem Zusammenhang zu rekonstruieren.

Hierbei ist zu beriicksichtigen, dafl Kant die
Aspekte, unter denen die einzelnen Momente der
Grundstruktur transzendentaler Freiheit zu ent-
falten sind, in verschiedenen Texten bis hin zur
REL thematisiert, wobei gerade letztere noch
sehr wesentliche Einsichten in diese Struktur
eroffnet. Hinsichtlich transzendentaler Freiheit
werden sonach unter verschiedenen Aspekten die
einzelnen Momente der Struktur dieser Aktualitit
reflektiert, wobei sich fiir den rekonstruierenden
Nachvollzug nach und nach Komplizierungen

14

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Struktur ergeben, bis diese in ihrem
Grundrif} vervollstindigt erscheint.

So ergibt sich in der KRV Freiheit als eine
Aktualitiit,die sich durch Bestimmung der
Empirie mit sich selbst vermittelt, indem der
Auflosung der dritten Antinomie entsprechend
Freiheit sich durch Setzung empirischer Determi-
nation realisiert. Zu denken ist hierbei die Struk-
tur einer reflexen Transzendenz.® Das Moment
der Transzendenz bezeichnet hierbei die Bezo-
genheit bzw. Intentionalitdt der Freiheit auf ein
anderes, ndmlich die Empirie. Das Moment der
Reflexion bedeutet in dieser Strukur, daf} Freiheit
sich nicht in diesem anderen verliert, sondern auf
sich selbst bezogen bleibt. Dabei zeigt sich
zugleich, da} diese sich aus der Auflésung der
Freiheitsantinomie ergebende Struktur zwar
notwendig erscheint, um iiberhaupt einen wider-
spruchsfreien Begriff von Freiheit denken zu
konnen, dabei aber noch keine spezifische Fest-
legung auf transzendentale Freiheit gestattet, auf
deren Erfordernis Kant dann in der KRV auch
noch verzichtet, indem er eine von seiner spite-
ren Auffassung noch im wesentlichen abwei-
chende Konzeption praktischer Vernunft vertritt.

Transzendentale Freiheit wird dann aber ab
der GMS als Grundbegriff praktischer Vernunft
gefaft. Sofern damit ein unbedingtes Anfangen-
konnen gedacht ist, muf} die in der KRV ent-
wickelte Struktur der Freiheit nun ergidnzt werden
zu einer Aktualitit, die sich aus eigener
Urspriinglichkeit durch Bestimmung der Empirie
mit sich selbst vermittelt. Die Struktur reflexer
Transzendenz muf} sich nun als unbedingte

¢ Hinsichtlich der Strukturanalyse der reflexen Transzendenz vgl.
H. Krings (1964), S. 54.

15

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aktualitdt vollziehen. Diese findet sich in Kants
Hauptschriften zur praktischen Vernunft, der
GMS und der KPV, als reiner Wille benannt,
dessen Strukturmoment der Transzendenz unter
dem Begriff der Gliickseligkeit und dessen
Strukturmoment der Reflexion unter dem Begriff
der Autonomie thematisiert wird, wobei Gliickse-
ligkeit und Autonomie in ihrer Vereinbarkeit und
Verwiesenheit aufeinander begreiflich zu machen
sind. Hierbei ist die transzendentale Freiheits-
lehre gleichsam als eine Tiefenstruktur des
Kantischen Denkens zu eruieren, und anderer-
seits erweist sich eine genaue Rekonstruktion des
Begriffs der Gliickseligkeit als ganz entscheidend
fiir die Konsistenz von Kants Lehre.

Im Duktus seiner Hauptschriften zur prakti-
schen Vernunft orientiert sich Kant am Problem
der Begriindung des unbedingten sittlichen An-
spruchs. Deshalb findet das Problem des Bdsen
in diesen Schriften noch gar keine Beriicksichti-
gung, und die unbedingte Aktualitét transzenden-
taler Freiheit erscheint als autonomer Wille allein
als eine Potentialitdt zum Guten. Erst in der REL
wird transzendentale Freiheit auch als eine Poten-
tialitit zum Bosen in aller Schirfe gedacht. Die
Grundstruktur transzendentaler Freiheit kompli-
ziert sich damit und ist nun zu denken als eine
Aktualitdt, die sich aus eigener Urspriinglichkeit
durch Bestimmung der Empirie mit sich selbst
vermittelt und hinsichtlich dieser Selbstvermittl-
ung in einem Verhdltmis zu sich selbst steht. Das
bedeutet, die Struktur reflexer Transzendenz ist
in einem Verhiltnis zu sich selbst zu denken, so
dal} sich die Struktur einer gedoppelt reflexen
Transzendenz ergibt.

Rekonstruiert werden kann dies ausgehend von
Kants spiter Definition von Wille und Willkiir in

16

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der MS, wobei die Willkiir als das vermittelnde
Moment des Willens, und damit als wesentliches
Strukturmoment desselben ersichtlich wird, so
dafl von der Will-kiir des Willens gesprochen
werden kann, derart, daf} der Wille in seiner
Will-kiir sein Wollen kiirt. Dariiber hinaus ist
dieses Selbstverhidltnis des Willens, wodurch
letzterer ja in die Gefahr gerit, sich selbst zu ver-
fehlen, transzendentaliter durch einen Hang zum
Bosen zu begriinden, der dem Willen inhériert
und seinen Selbstvollzug immer schon gefdhrdet.

Doch damit nicht genug. Kant vertritt in der
REL die Lehre eines angeborenen Hanges zum
Bosen, der doch gleichsam als erworben zu den-
ken sei. Hierbei handelt es sich keineswegs, wie
oft vermutet, um das Lehrstiick eines bereits seni-
len Philosophen, der seinen Frieden mit der Kir-
che durch eine sachlich aus seinem Denken nicht
weiter zu begriindende Adaption der Erbsiinden-
lehre macht. Vielmehr handelt es sich hierbei um
eine konsequente Vervollstandigung der Struktur
transzendentaler Freiheit. Die Struktur muf} als
diejenige einer unbedingten Aktualitdt gedacht
werden. Deshalb darf die Aktualitdt nicht
schlechthin in einer Struktur aufgehen und mit
dieser identisch werden. Die Aktualitdt muf} in
ihrer Unbedingtheit als das Hervorbringende der
Struktur und als diese durchwaltend gedacht
werden. Deshalb muf} in letzter Konsequenz,
auch die Gefdhrdung, welcher der Vollzug tran-
szendentaler Freiheit immer schon ausgesetzt ist
als von dieser selbst hervorgebracht gedacht
werden. Die Grundstruktur des Vollzugs kompli-
ziert sich dadurch abermals und besteht nun
abschlieflend in einer Aktualitiit, die sich aus
eigener Urspriinglichkeit durch Bestimmung der
Empirie mit sich vermittelt und hinsichtlich

17

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Selbstvermittlung in einem Verhdltnis zu
sich selbst steht, das sie selbst hervorgebracht
hat. Oder anders: Die unbedingte Aktualitit
transzendentaler Freiheit besteht nicht nur in der
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz,
sondern hat sich in der Doppelung ihrer
Reflexion immer schon selbst hervorgebracht.
Kants Lehre zufolge kann der Vollzug tran-
szendentaler Freiheit also rekonstruiert werden
als eine unbedingte Aktualitdt, die sich in der
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz
entfaltet und hervorbringt. Als unbedingte
Aktualitdt denkt Kant den Willen. Das Moment
der Transzendenz findet sich unter dem Begriff
der Gliickseligkeit, dasjenige der mit dieser
Transzendenz einhergehenden Reflexion unter
dem Begriff der Autonomie gefaflt. Die
Doppelung der Reflexion wird von Kant als
Hang zum Bosen gedacht, wobei der dem Aktus
eignenden Unbedingtheit als solcher dadurch
entsprochen wird, daB} auf der Konstitution dieses
Hanges aus dem Aktus selbst insistiert wird.
Erreicht werden kann mit dieser Rekonstruk-
tion eine konsistente Darlegung des Begriffs
transzendentaler Freiheit, so daf} die gravierenden
Inkonsistenzen bzw. Widerspriiche, die Kant
diesbeziiglich seit jeher immer wieder zum Vor-
wurf gemacht wurden, weitestgehend als Mif3ver-
stindnisse seiner Interpreten offenbar werden.”

7 Die Historie der Interpretation von Kants Freiheitsbegriff lieSe
sich tiberhaupt als eine Geschichte gravierender MiBverstiandnisse
darstellen. Immer wieder wurden Kant Widerspriichlichkeiten
vor allem hinsichtlich folgender Problemkreise vorgeworfen:
Denkbarkeit des intelligibelen Charakters, Vereinbarkeit von
Autonomie und Gliickseligkeit hinsichtlich des summum bonum,
Autonomie und die Freiheit zum Bosen, Adaption der Erbsiinden-

18

hittps://dol.org/10.5771/8783485986713-10 - am 17.01.2026, 14:46:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

