Thomas Klinkert therar]_sche
Selbstretlexion
im Medium der Liebe

Untersuchungen zur Liebessemantik

bei Rousseau und in der europiischen Romantik
b '_:,'_., Avag '.-‘.'_‘ 1__:{ i A
e 8 :
A g\.

https://dol.org/10.5771/8783968218836 - am 13.01.2026, 08:43:44. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Thomas Klinkert

Literarische Selbstreflexion
im Medium der Liebe

Untersuchungen zur Liebessemantik bei Rousseau
und in der europiischen Romantik

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMBACH WISSENSCHAFTEN - REIHE LITTERAE

herausgegeben von Gerhard Neumann und Ginter Schnitzler

Band 92

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Thomas Klinkert

Literarische Selbstreflexion
im Medium der Liebe

Untersuchungen zur Liebessemantik bei Rousseau
und 1n der europdischen Romantik

(Holderlin, Foscolo,

Madame de Staél und Leopardi)

ROMBACHW VERLAG

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umschlagbild: ~ Jean Michel Moreau le Jeune: Julie und Saint-Preux im
elterlichen Garten — der erste Kufl.

Gedruckt mit Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Klinkert, Thomas:
Literarische Selbstreflexion im Medium der Liebe : Untersuchungen
zur Liebessemantik bei Rousseau und in der européischen Romantik /
Thomas Klinkert.
- 1. Aufl. - Freiburg im Breisgau : Rombach, 2002
(Rombach Wissenschaften : Reihe Litterae ; Bd. 92)
Zugl.: Regensburg, Univ., Habil.-Schr.

ISBN 3-7930-9308-5

© 2002. Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Lektorin: Dr. Edelgard Spaude

Umschlaggestaltung: Barbara Miiller-Wiesinger & Ulrike Hollwarth
Satz: post scriptum, Freiburg im Breisgau

Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau

Printed in Germany

ISBN 3-7930-9308-5

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhalt

Vorbemerkung . ..... ... ... .

0.1
0.2
0.3

0.4
0.5
0.6
0.7

1.1
1.2
1.3

14
1.5
1.6

1.7
1.8

Literarhistorische und methodologische Grundlegung
Romantik als Epoche? ...... ... ... ... ... ... .o oL
Das Aufschreibesystem 1800 . .............. .. ... .. ... ....

Die Epochenschwelle 1800 aus soziologischer, historischer,
asthetikgeschichtlicher und diskursarchdologischer Sicht .. .......

Liebe als Gegenstand gesellschaftlicher Selbstbeschreibung .. ... ..
Liebeskonzeptionen aus diachroner Sicht ....................
Erkenntnisgewinn durch Systemtheorie .....................

Das Wechselspiel von Ausdifferenzierung und Entdifferenzierung . .

Jean-Jacques Rousseau (La Nouvelle Héloise)
Rousseaus Neudefinition der Liebe . .......................
Die Diskursivierung von Sexualitdt . .......................

Exkurs: Die Problematisierung des Allianzdispositivs
bei Madame de Lafayette ............. ... .. .. ... ... ....

Saint-Preux’ Passion zwischen Vernunft und Gefihl ............
Probleme der Codierung zwischen Opazitit und Transparenz . . . ..

Paradoxe Konfliktlésung durch die Kombination von
Allianz- und Sexualitdtsdispositiv (Clarens) . ..................

Die Unméoglichkeit der Transparenz (Elisée) ..................
Die Medialitit der Liebe und die Gedichtnisfunktion des Textes . . .

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml

49


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2

2.3

24

2.5
2.6

3.2
3.3

34
3.5
3.6

4.2

4.3

4.4
4.5

Friedrich Holderlin (Hyperion)

Holderlin im Spannungsfeld zwischen realgeschichtlicher
Ausdifferenzierung und postulierter Entdifferenzierung ......... 107

Die Funktion der Liebe im Prosa-Entwurf zur

metrischen Fassung des Hyperion . ......... ... ... ... ..... 115
Liebe als Rezeptionshaltung und illusiondre Verschmelzung

mitder Natur ....... ... ... .. .. . . 121
Hyperion und Adamas:

Die Parallelitit von Lieben und Erzihlen als Mangelerfahrung ... 125
Hyperion und Alabanda: Die Affinitit von Liebe und Gewalt . ... 132
Hyperion und Diotima:

Liebe als Metonymie und Metapher des Schreibens . .......... 141

Ugo Foscolo (Jacopo Ortis)

Foscolos poetologische Reflexion des Funktionswandels
der Literatur im Zeitalter funktionaler Differenzierung ......... 153

Der Ortis als romantischer Metaroman ... .................. 159

Gedachtnispflege und scheiternde Entdifferenzierung:

Die Petrarca-Wallfahrt als metapoetische Keimzelle ............ 164
Exklusionsindividualitit und poetologische Codierung der Liebe . 172
Vernetzungen: Schreibexperimente im Umfeld des Ortis .. ... .. .. 178
Schreiben als Supplement fiir Liebe und Polittk . ............. 182
Madame de Staél (Corinne)

Madame de Staéls Analyse der Liebe als Signatur der Moderne

(De la littérature) ... ....... ... 187

Die Begegnung von Corinne und Oswald im
Zeichen der Opposition Dichtung vs. Liebe:
Vom Theaterdiskurs zur Intimkommunikation ............... 193

Der Gegensatz von weiblicher Autonomie und méannlicher
Heteronomie unter den Bedingungen des Allianzdispositivs . . . .. 201

Der Zusammenhang von Dichtung, Liebe und Tod ........... 208
Von der Miindlichkeit zur Schriftlichkeit: Corinnes Autorwerdung 217

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Giacomo Leopardi (ausgewahlte Texte zur Liebe)
5.1 Leopardi als pessimistischer Dichter — ein Oxymoron? ......... 227
5.2 Die »teoria del piacere« (Zibaldone) . ............ ... ....... 230
5.3 Liebe und Dichtung als »fantasmi« (Storia del genere umano) . . . . . . 233
5.4  Liebe als Reflexionsmodell und als Anlaf} zum Dichten
(Memorie del primo amore) . ... ... .. 238
5.5 Liebe als Gegenstand ausgewdhlter Canti . .................. 241
Zusammenfassung .. ... 249
Literaturverzeichnis ....... ... ... ... ... ... .. o il 261
Register ... 279
7

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorbemerkung

Die vorliegende Untersuchung wurde im Juli 2000 bei der Philosophischen
Fakultit IV der Universitidt Regensburg als Habilitationsschrift eingereicht
und im Januar 2001 angenommen. Zu danken habe ich Hermann H. Wet-
zel, der die Entstehung der Arbeit begleitet und mir die fir ihre ziigige
Fertigstellung erforderlichen Freirdume bereitwillig zugestanden hat. Neben
thm haben die Arbeit der Begutachtung freundlicherweise tibernommen:
Jochen Mecke, Mathias Mayer (beide Regensburg) und Winfried Wehle
(Eichstatt). Ihnen allen danke ich fir ihre Mihe und fiir konstruktive Kritik.
Die Arbeit wurde vom Verein der Freunde der Universitit Regensburg mit
dem Habilitationspreis 2001 ausgezeichnet. Die dafiir erforderlichen zusitz-
lichen externen Gutachten stammen von Ursula Link-Heer (Bayreuth) und
Frank-Rutger Hausmann (Freiburg). Ihnen sowie Gerhard Ernst als Dekan,
Helmut Altner als Rektor und dem Vorsitzenden des Vereins der Freunde,
Alfons Metzger, sei fiir die mir erwiesene Ehre gedankt. An der Entstehung
der Studie waren Rita und André Chademony maf3geblich beteiligt, in de-
ren Pariser Wohnung im Marz 1997 das Rousseau-Kapitel verfafit wurde
und an deren herzliche Gastfreundschaft ich mich gern erinnere. Wertvolle
Hinweise erhielt ich von Manuel Braun (Minchen), der Teile des Manu-
skripts kritisch gelesen hat. Besonderen Dank schulde ich meinen Regens-
burger Studentinnen und Studenten, die zwischen 1995 und 2000 an Se-
minaren zu den hier behandelten Autoren teilgenommen haben und mir
eine Entwicklung und kritische Priifung meiner Gedanken ermdglichten.
Fiir Diskussionsanregungen danke ich Gertrud Rosch, Friedmann Harzer,
Ulrich Winter und Alexander Woll ebenso wie fur die jahrelange gute
und freundschaftliche Zusammenarbeit. Gerhard Neumann (Miinchen) hat
mich dazu ermutigt, ihm das fertige Manuskript vorzulegen, und er hat es
zusammen mit Glinter Schnitzler fiir die Publikation in der Reihe »Litterae«
angenommen. Der Deutschen Forschungsgemeinschaft danke ich fiir die
grofiziigige Druckkostenbeihilfe, dem Rombach-Verlag und insbesondere
Edelgard Spaude fiir die editorische Betreuung. Gewidmet sei das Buch
meiner Frau Weertje und unserem Sohn Steen Johann, der am 22.12.2001
das Licht dieser Welt erblickte.

Regensburg, im Januar 2002

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0. Literarhistorische und methodologische Grundlegung

0.1 Romantik als Epoche?

Die Romantik markiert einen grundlegenden Einschnitt in der Geschichte
literarischer Kommunikation; sie ist eine Art Parallelaktion zur politischen
Revolution von 1789 im Bereich des Asthetischen. Dariiber herrscht in der
Forschung heute ein weitgehender Konsens. Worin allerdings das Neuartige
an der Romantik besteht, wie sich die heterogenen Erscheinungen dieser
asthetischen Revolution auf einen Nenner bringen lassen, wie genau die
Romantik gegeniiber anderen literarischen Stréomungen und Epochen abzu-
grenzen ist, dariiber gehen die Meinungen nach wie vor auseinander. Noch
komplizierter ist die Lage, wenn man die Romantik nicht aus nationallitera-
rischer, sondern, wie dies hier geschehen soll, aus européischer Perspektive
betrachtet.

Epochen haben nur zum Teil ein fundamentum in re, sie sind in erster Linie
Konstrukte der Geschichtsschreibung. Das heifit, sie sind nicht absolut wahr
oder falsch, sondern perspektivisch an ein bestimmtes Erkenntnisinteresse
gebunden und somit abhingig von der Auswahl und Privilegierung be-
stimmter Definitionskriterien. Ihr wissenschaftlicher Wert ergibt sich zum
einen aus der Transparenz und Kohdrenz der verwendeten Bestimmungs-
kriterien und zum anderen aus der heuristischen Funktion der jeweiligen
Epochenkonstruktion. Dieser prinzipielle Vorbehalt gilt fiir alle Epochen.
Im Hinblick auf die Romantik kommt erschwerend hinzu, daf} der schil-
lernde Begriff Romantik (romantisme, romanticismo, romanticism) in typologischer
wie in historischer Bedeutung bereits von den Zeitgenossen, und zwar in
programmatischer und in polemischer Absicht, verwendet wurde. Eine wei-
tere Schwierigkeit ist die (phasenversetzte) gesamteuropéische Verbreitung
des Begriffs. In Deutschland, Italien und Frankreich, denen im folgenden
unser Augenmerk gelten soll, gab es bekanntlich literarische Gruppierun-
gen, die den Begriff in poetologischer Funktion verwendeten und denen er
in der Folge dann wie ein Etikett angeklebt wurde.

Einen konzisen und pragnanten Uberblick iiber die Begriffsgeschichte gibt
Ernst Behler.! Der Verfasser stiitzt sich dabei hauptsichlich auf eigene For-

1 »Romantik, das Romantische«, in: Joachim Ritter/Karlfried Grinder (Hg.), Historisches
Warterbuch der Philosophie, Bd. 8, Darmstadt 1992, Sp. 1076-1086.

11

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schungen? und auf Veréffentlichungen von René Wellek? und Hans Eich-
ner.* Im vorliegenden Zusammenhang ist von Interesse, dafy der Begriff
des Romantischen in der deutschen Frithromantik, die als programmatische
Avantgarde der Literaturrevolution um 1800 eine vor allem durch die Ver-
mittlung von August Wilhelm Schlegel und Mme de Staél bewirkte gesamt-
europiische Ausstrahlung hatte, keineswegs, wie man glauben méchte, zur
Selbstbeschreibung verwendet wurde. Zwar wurde der bis dahin in poeto-
logischem Zusammenhang vorwiegend pejorativ gebrauchte Begriff durch
die Briider Schlegel positiviert und aufgewertet. Gemeint sind damit im ty-
pologischen Sinn die Qualitdt der Stilmischung und im literarhistorischen
Sinn die Dichtung des Mittelalters und der Renaissance (Dante, Ariosto,
Shakespeare, Cervantes). Die Aufwertung einer als eigenstandig empfunde-
nen antiklassizistischen europiischen Dichtungstradition impliziert aber bei
den Schlegels nicht die Forderung nach deren vorbehaltloser Restitution.
Es geht im Gegenteil um eine kiinftig zu leistende dialektische und somit
spannungsreiche Vermittlung von Klassik und Romantik, von klassischer
Beschrankung und romantischer Universalitit bezichungsweise Progression,
die sich, so Friedrich Schlegel, in Goethes Werk anzukiindigen scheint.> Die
vermeintliche Frontstellung zwischen Klassik (Goethe, Schiller) und Roman-
tik (Schlegel, Novalis usw.) erweist sich aus dieser Sicht als nachtragliche
Konstruktion der Literaturgeschichtsschreibung. Die deutschen Romantiker
haben sich jedenfalls selbst nicht als solche bezeichnet. Die Zuschreibung
stammt von ithren Gegnern und Kritikern (etwa Vof3, Hegel, Heine) und
wurde dann von den Germanisten tibernommen. Auch Mme de Staél for-
dert keinen Aufstand der Romantik gegen den Klassizismus, sondern eine
Ausweitung und Modifizierung des klassizistischen Literaturverstdndnisses
durch Offnung fiir die »nordischen« Literaturen und durch die Verschmel-
zung von franzésischem »gotit« und deutscher »imagination«.® Erst in den
polemischen Auseinandersetzungen um ein neues, antiklassizistisches Lite-
raturverstandnis in Italien (ausgelost durch Mme de Staéls 1816 erschienene
Schrift Sulla mamera e la utilita delle traduzioni) und den in der Bataille d’Hernani
1830 kulminierenden Polemiken im Frankreich der 1820er Jahre wird der

2 Vgl. Behler, »Kritische Gedanken zum Begriff der europiischen Romantik« (1972), in:
Studien zur Romantik und zur idealistischen Philosophie, Paderborn u.a. 1988, S. 86-115.

3 »The Concept of Romanticism in Literary History« (1949), in: ders., Concepts of Criticism,
hg. v. Stephen G. Nichols, New Haven/London 1963, S. 128-198.

4 Vgl. Eichner (Hg.), »Romanticc and its Cognates. The European History of a Word, Toronto/Man-
chester 1972.

5 DBehler, »Kritische Gedanken zum Begriff der européischen Romantike, S. 88-98.

6 Ebd., S. 89.

12

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Romantikbegriff im identifizierenden Sinne nicht mehr nur als Schmah-
begriff, sondern auch als positiv besetzter Kampfbegriff verwendet.

Fur den Literarhistoriker stellt sich daher die Frage, ob man als romantisch
nur Werke derjenigen Autoren bezeichnen soll, die den Begriff verwendeten
bezichungsweise denen er von den Zeitgenossen oder auch im nachhinein
zugeschrieben wurde, oder ob man seine Giiltigkeit zum Epochenbegriff
verallgemeinern darf.” Die Beantwortung dieser Frage hat weitreichende
Konsequenzen. Im Bereich der deutschen Literatur etwa mufl man sich ent-
scheiden, ob man die bekannte Dichotomie Klassik vs. Romantik aufrecht-
erhélt und einen Gegensatz zwischen Goethe und Schiller auf der einen
Seite und den Briidern Schlegel, Novalis, Tieck, Brentano usw. auf der ande-
ren Seite sicht oder ob man im Gegenteil eher die zahlreichen Gemeinsam-
keiten dieser um 1800 schreibenden Autoren hervorhebt. Ganz zu schwei-
gen von der Zuordnung von Jean Paul, Ho6lderlin und Kleist, die weder
zur einen noch zur anderen Gruppierung gehéren und daher in Literatur-
geschichten aus Verlegenheit meist als eigene >Gruppe« behandelt werden.
Ein wenig anders gelagert, aber durchaus vergleichbar ist das Problem in
Italien, wo als Protagonisten der romantischen Bewegung eher zweitran-

7 Vgl. hierzu Behler, »Kritische Gedanken zum Begriff der europdischen Romantike,
S.107-115, der, nachdem er auf die zahlreichen Probleme hingewiesen hat, die sich einer
Verwendung als gesamteuropéischer Epochenbegriff aufgrund begriffsintensionaler und
-extensionaler wie zeitlicher und nationaler Unterschiede entgegenstellen, dennoch fiir
eine »kritische[.] Beibehaltung« (S. 111) pladiert und dabei auf die urspriingliche Bedeu-
tung des Begriffes romantisch verweist: »Damit wurde ja indirekt eine Erfahrung bezeich-
net, die nicht so sehr an den fiir sich bestehenden Dingen orientiert war, sondern unsere
Antwort auf sie darstellte, die Welt in der Subjekt-Objektbeziehung erscheinen lief}. Diese
Bewuf3tseinsstufe, die mit dem urspriinglichen Wort romantisch umrissen wurde, erfuhr
Anfang des 19. Jahrhunderts eine hohere Potenzierung und fithrte zu einer Haltung, die
sich iiber die bestehenden literarischen Traditionen in einer sich selbst bewufit geworde-
nen Geisteshaltung erhob.« (ebd.) In diesem Sinne einer gesteigerten (Selbst-)Reflexivitit
und der damit implizierten Vorldufigkeit und Fragwiirdigkeit aller Erkenntnis 1afit sich
die Romantik dann auch als Beginn einer als Makroepoche konzipierten Moderne auf-
fassen, wie ein jiingst erschienener Sammelband zu zeigen versucht. In der Einleitung
sprechen die Herausgeber von der »konstitutiven Leitfunktion der Romantik fur die
asthetische Moderne« (Silvio Vietta/Dirk Kemper, »Einleitungs, in: Asthetische Moderne in
Europa. Grundziige und Problemzusammenhinge seit der Romantik, Miinchen 1998, S. 1-55, hier
S.15). Diese Leitfunktion bringen sie auf folgenden Nenner: »Nicht aufgrund einzelner
Erscheinungen wie Autonomie, Subjektivitit, neuer Zeiterfahrung begriindet die Roman-
tik die dsthetische Moderne, sondern weil sie — und in dieser inneren Gegenlaufigkeit
erstmals in der Geschichte der Literatur und Kiinste — mit der Setzung solcher Leitbegriffe
und Erfahrungsformen zugleich auch deren prinzipielle Hinterfragbarkeit und Destru-
ierbarkeit mitdenkt und mitgestaltet. Von der Romantik an konstituiert sich dsthetische
Moderne als eine Epoche krasser Widerspriiche und innerer Zerrissenheit.« (ebd.)

13

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gige Autoren wie di Breme, Berchet oder Ermes Visconti genannt werden,
wihrend die aus europiischer Sicht bedeutendsten italienischen Romanti-
ker Foscolo und Leopardi vielfach als Neoklassizisten oder gar als Anti-
Romantiker gelten. In Frankreich wiederum scheint eine programmatische
Romantik sich erst mit Stendhal und Hugo zu etablieren, wihrend Mme de
Sta€l und Chateaubriand der romantischen Literatur eher als Theoretiker
und Wegbereiter zugerechnet werden.

Folgt man den herkémmlichen Einteilungen und Zuordnungen, so ergibt
sich, wie auch immer diese im einzelnen ausfallen mégen, das Bild einer
Asynchronizitit der europiischen Literaturen um 1800: Klassiker und Ro-
mantiker koexistieren in Deutschland, verfolgen aber poetologisch und ideo-
logisch unterschiedliche Ziele; Italien und Frankreich werden von der ro-
mantischen Bewegung, die in Deutschland um 1795 einsetzt, erst mit einer
Verspatung von etwa zwei Jahrzehnten erfafit. Dieses Bild ist jedoch triige-
risch, weil es grundlegende Gemeinsamkeiten der betroffenen Texte tiber-
sieht. Solche Gemeinsamkeiten méchte ich im folgenden an ausgewihlten
Beispielen untersuchen. Nun soll hier nicht behauptet werden, daf} es zwi-
schen den um 1800 schreibenden Autoren in Deutschland, Italien und
Frankreich keinerlei signifikante Unterschiede gidbe. Wenn man aber Texte
von Autoren wie Holderlin, Foscolo, Mme de Staél und Leopardi miteinan-
der vergleicht, so werden insbesondere hinsichtlich der in diesen Texten
dominanten Liebesthematik und ihrer Funktionalisierung zahlreiche Ge-
meinsamkeiten sichtbar, die nicht zufillig sein kénnen, sondern auf grund-
legende Ubereinstimmungen der literarischen Evolution in Deutschland,
Italien und Frankreich schlieflen lassen.

0.2 Das Aufschreibesystem 1800

Um diese Ubereinstimmungen, die im Hauptteil der Untersuchung durch
vergleichende Textanalysen ausfithrlich belegt werden sollen, entsprechend
perspektivieren und interpretieren zu koénnen, ist es hier zundchst erfor-
derlich, einen geeigneten Theorierahmen zu entwerfen. Eine wichtige Vor-
aussetzung fiir das Verstidndnis alles Weiteren ist die Tatsache, daf} die >Li-
teratur< im modernen, uns vertrauten Sinne eine >Erfindung« des spéten
18. Jahrhunderts ist.8 Unser alltiglicher wissenschaftlicher und nicht-wissen-

8 Vgl. hierzu die begriffsgeschichtlichen Studien von Robert Escarpit, »La définition du
terme slittérature« (1962), in: Le littéraire et le social. Eléments pour une sociologie de la littéra-

14

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schaftlicher Umgang mit literarischen Texten tendiert nur allzu leicht dazu,
diese Tatsache zu verschleiern. Wenn wir >Homer<, Dante und Goethe le-
sen, dann sind wir uns meist nicht dariiber im klaren, daf} es sich jenseits
aller Unterschiede auf der Ebene der Textgestalt und ihrer Semantik um
grundsétzlich Verschiedenes handelt. Die Texte der genannten >Autorenc
unterscheiden sich ndmlich prinzipiell dadurch voneinander, daf sie Pro-
dukte je verschiedener Aufschreibesysteme sind. Friedrich A. Kittler, der
diesen Begriff in die Literaturwissenschaft eingefithrt hat, versteht darunter
»das Netzwerk von Techniken und Institutionen [...], die einer gegebenen
Kultur die Adressierung, Speicherung und Verarbeitung relevanter Daten
erlauben«.? Es handelt sich um die technischen und medialen Voraussetzun-
gen zeitversetzter Kommunikation, das heiflt der Herstellung von Texten
(im Sinne von Konrad Ehlich).!? Kittlers medienwissenschaftliche Spezifizie-

ture, Paris 1970, S. 259-272, und Rainer Rosenberg, »Eine verworrene Geschichte. Vor-
tiberlegungen zu einer Biographie des Literaturbegriffs«, in: Zeitschrifl fiir Literaturwissen-
schaft und Linguistik 20/77 (1990), S. 36-65. Escarpit verweist darauf, dafl das uns bekannte
Konzept von Literatur sich erst seit der Mitte des 18. Jahrhunderts abzuzeichnen beginnt
und zwischen 1770 und 1800 in Deutschland, Frankreich und England geniigend Eigen-
standigkeit erlangt, um nach einer eigenen Bezeichnung zu verlangen (»La définition du
terme Slittérature«, S. 265). Was sich aus dem Bereich der die Disziplinen Grammatik,
Rhetorik, Philosophie, Poesie und Geschichte umfassenden humanae litterae oder, wie es
seit dem 17. Jahrhundert hie3, der belles-lettres, ausgegliedert hatte, wurde dann seit dem
spéten 18. Jahrhundert zunehmend mit den einzelsprachlichen Varianten des humanisti-
schen litteratura-Begriffs, der urspriinglich >Gelehrsamkeit« bedeutete, bezeichnet (Rosen-
berg, »Eine verworrene Geschichte«, S. 37). Schon d’Alembert verwendet im »Discours
préliminaire« der Encyclopédie (1751) neben dem gangigen belles-lettres den Begriff hittérature
im modernen Sinn, das heift in Abgrenzung zu den anderen Kiinsten (Malerei, Bildende
Kunst, Musik) wie auch zur Philosophie. Noch lange Zeit aber besteht Unklarheit tiber
die Extension des Begriffs. Mme de Staél etwa versteht in threm 1800 erschienenen Werk
unter httérature »la poésie, I'éloquence, I'histoire et la philosophie« (De la littérature considérée
dans ses rapports avec les institutions sociales. Nouvelle édition critique établie, présentée et an-
notée par Axel Blaeschke, Paris 1998, S. 45). Rosenberg, »Eine verworrene Geschichte,
S. 39, weist darauf hin, dafl das Wort Literatur sehr lange noch in Konkurrenz zu poésie
und lettres verwendet wurde. Wichtig ist im vorliegenden Zusammenhang aber weniger
der Signifikant als die von diesem bezeichnete Sache, ndmlich das Kommunikationssy-
stem Literatur als autonomes Teilsystem der modernen Gesellschaft (s.u.).
9 Aufschretbesysteme 1800 * 1900 (1985), Miinchen 31995, S. 519.

10 »Eine Sprechhandlung kann also aus ihrer unmittelbaren Sprechsituation herausgeldst
und in eine zweite Sprechsituation tibertragen werden. Die Sprechhandlung bleibt in
allen oder in mehreren ihrer Dimensionen gleich - nicht jedoch Sprecher, Horer und
die Sprechsituation als ganze. / Ich schlage nun vor, fiir eine solche, aus ihrer priméren
unmittelbaren Sprechsituation herausgel6ste Sprechhandlung, die fiir eine zweite Sprech-
situation gespeichert wird, den Ausdruck »Text< zu verwenden. Nach dieser Auffassung
sind Texte also durch ihre sprechsituationsiiberdauernde Stabilitit gekennzeichnet.« (Konrad
Ehlich, »Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von Texten aus dem Bediirf-

15

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung der Diskursarchiologie in der Nachfolge Michel Foucaults beruht auf
der Primisse, »dafl Literatur (was immer sie sonst noch in Leserkreisen
bedeuten mag) Daten verarbeitet, speichert, iibertragt«.!! Es geht Kittler
um die materiellen Bedingungen solcher Datenverarbeitung. Er operiert
folglich nicht wie die Hermeneutik mit dominant ideellen Begriffen wie
Sinn, Werk und Uberligferung, die die Materialitit des Aufschreibesystems
stillschweigend voraussetzen und damit, indem sie die medienspezifischen
Modi der literarischen Datenverarbeitung weitgehend ignorieren, wichtige
historische Unterschiede einzuebnen tendieren.

Kittler versucht nun, auf der Ebene des diskursiven und medialen Apriori
anzusetzen und das Aufschreibesystem um 1800 zu rekonstruieren, das
heifdt die technisch-medialen, institutionellen, padagogischen, psychologi-
schen und ideologischen Rahmenbedingungen zu beschreiben, unter denen
die literarische Kommunikation in der Goethezeit stattfindet und die die uns
vertrauten Umgangsweisen mit Literatur erst hervorgebracht haben. Dazu
gehort insbesondere die Hermeneutik als neuartiger Umgang mit Zeichen,
als Umstellung von einer »Logik der Signifikanten«, wie sie fiir die rhetori-
sche Semiotik der alteuropdischen Gelehrtenrepublik grundlegend war, auf
eine »Logik der Signifikate«.!? Diese »Queste nach dem transzendentalen
Signifikat«!® demonstriert Kittler an der Art und Weise, wie der Gelehrte
Faust den Anfang des Johannesevangeliums tibersetzt.!* Bekanntlich sucht
Faust nach einer addquaten deutschen Wiedergabe des griechischen Wortes
logos, wobet er in einer »Sequenz iterierter Durchstreichungen«!® die Begriffe
Wort, Sinn, Kraft einsetzt und wieder verwirft, um sich schliefflich fiir Zat zu
entscheiden. Damit wihlt er eine sowohl semantisch als auch pragmatisch
freie Ubersetzung, da er das griechische Wort weder wértlich iibersetzt
noch seine Ubersetzung einer externen Diskurskontrolle unterwirft.!6 Her-
meneutik ist in dieser Perspektive eine »Phantastik, bei der ein unersetzli-
ches Signifikat alle ersetzbaren Signifikanten ersetzt«,!” bei der die Diskurs-
kontrollinstanz »Geist« den Sinn einer Auflerung garantiert'® und bei der

nis nach Uberlieferunge, in: Aleida Assmann/Jan Assmann/Christof Hardmeier (Hg.),
Schrift und Geddichtnis, Minchen 1983, S. 24-43, hier S. 32; Hervorh. im Text.)

11 Aufschreibesysteme 1800 * 1900, S. 520.

12 Ebd., S. 19.

13 Ebd., S. 18.

14 Vgl. Goethe, Faust I, Studierzimmer, V. 12201f.

15 Aufschrebesysteme 1800 * 1900, S. 18.

16 Ebd., S. 21.

17 Ebd., S. 19.

18 Ebd., S. 25.

16

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verstehen an die Stelle des hergebrachten Auswendiglernens tritt.! Thr eig-
net etwas Divinatorisches oder Halluzinatorisches.

Diese neuartige semiotische Praxis findet ihr Korrelat in tiefgreifenden in-
stitutionellen Verdnderungen. Die Universitdt wird von einer kirchlichen
in eine staatliche Institution verwandelt, deren Aufgabe es ist, Beamte aus-
zubilden. Zugleich entsteht das Konzept Autorschaft im modernen Sinne
durch die rechtliche Fundierung geistigen Eigentums. Beide institutionellen
Veranderungen werden im Allgemeinen Landrecht fiir die Komglich Preufsischen
Staaten von 1794 verbrieft.?? Ebenfalls um 1800 wird im Bereich der Pad-
agogik von Heinrich Stephani die Lautiermethode zum Lesenlernen ent-
wickelt, die auf eine Oralisierung des Alphabets abzielt?! und die Illusion
erzeugt, »es gibe eine Alphabetisierung ohne Schrift«.?? Im Zentrum der
neuen Sprachpidagogik steht die Mutter als »Diskursursprung«.? Ihre Auf-
gabe ist es, den Kindern das Lesen beizubringen, indem sie Schrift durch
Stimme ersetzt. »Der Muttermund erlost also die Kinder vom Buch. Eine
Stimme ersetzt ihnen Buchstaben durch Laute, ganz wie Faust den Zuschau-
ern seiner Gelehrtentragodie Worter durch Bedeutungen ersetzt.«?*

In Wechselwirkung mit den genannten Veridnderungen entsteht >die Lite-
rature. Sie ist der Ort, wo das neue Aufschreibesystem gewissermafien zu
sich selbst findet. Denn durch die Lautiermethode werden die Kinder ideal-
typisch zu Beamten und Dichtern ausgebildet. »Der Diskurs, den die Mut-
ter im Aufschreibesystem von 1800 nicht hilt, sondern macht, heifit Dich-
tung.«?> Die von der Mutter vermittelte Lesetechnik zielt auf die Ausblen-
dung der Signifikantenebene. Lesen wird dadurch zu einem Vorgang, der
das Signifikat unter Umgehung des Signifikanten formlich halluziniert. Dies
wird beférdert durch Johann Friedrich Ungers Typographiereform, die die
alte Frakturschrift durch Verzicht auf Druckerschwirze authellt und aus-
dinnt und dadurch bequemer lesbar macht. Wilhelm Meisters Lehrjahre ist ei-
ner der ersten Romane, der in Ungers Reformtypographie gedruckt wurde.
Diese »buchstibliche Entmaterialisierung« der Schrift befreit die Augen da-
von, »die Materialitit von Buchstaben auch nur wahrnehmen zu miissen«.26

19 Ebd., S. 29.
20 Ebd., S. 27
21 Ebd., S. 43.
22 Ebd., S. 46.
23 Ebd., S. 38.
24 Ebd., S. 45.
25 Ebd., S. 35.
26 Ebd., S. 117

17

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ergebnis dieser neuen Lesemethode ist jene »Bibliotheksphantastik«, von
der Foucault im Hinblick auf Flaubert gesprochen hat,?” die aber laut Kittler
schon bei E.T. A. Hoffmann, insbesondere in seinem »Mirchen aus der
neuen Zeit« Der goldne Topf, nachweisbar ist: Der Protagonist Anselmus hal-
luziniert beim Lesen und Abschreiben einer ihm unbekannten indischen
Schrift eine imaginire Bedeutung (»Von der Vermihlung des Salamanders
mit der grinen Schlange«), und prompt materialisiert sich in der Bibliothek
seines Auftraggebers, des Archivarius Lindhorst, jene Schlange, die ihm
zuvor schon in einem Holunderbusch erschienen war und die er mit Lind-
horsts Tochter Serpentina identifiziert.?8 Diese Art Bibliotheksphantastik, so
Kittler, »wiederholt also blof3 die Buchtechnik, in der [romantische Erzih-
lungen] gesetzt sind.«??

Es zeigt sich, dafl aus Kittlers diskursarchdologischer Perspektive die von
der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung aus ideologischen Griinden
so sehr betonten Differenzen zwischen >Klassik< und >Romantik< ihre Bedeu-
tung verlieren. Beide Bewegungen haben in gleicher Weise Anteil an der um
1800 sich vollzichenden Etablierung eines neuen Aufschreibesystems. Zur
Iustration von dessen Wechselwirkungen mit der Literatur zitiert Kittler
folgerichtig Autoren wie Goethe, Jean Paul, Friedrich Schlegel und E. T. A.
Hoffmann. Die Differenzen zwischen >Klassikern< und >Romantikern< wer-
den auf den Status eines Oberflichenphinomens reduziert, weil auf der
archaologischen Ebene des Aufschreibesystems fundamentale Gemeinsam-
keiten bestehen, die, so Kittler, an den Texten ablesbar sind.

0.3 Die Epochenschwelle 1800
aus soziologischer, historischer, asthetikgeschichtlicher
und diskursarchaologischer Sicht

Diese Gemeinsamkeiten lassen sich aus soziologischer Sicht als Indizien
eines tiefgreifenden Strukturwandels der europiischen Gesellschaften inter-
pretieren, der zwar schon seit ldngerer Zeit im Gange ist, sich aber erst in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts im zeitgenéssischen Bewufitsein nie-

27 »Un fantastique« de bibliotheque« (1964), in: ders., Dits et écrits, 4 Bde, hg. v. Daniel De-
fert/Francois Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 293-325.

28 E.T.A. Hoffmann, Der goldne Topf; in: Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Bd.1: Fantasie-
stiicke in Callots Manier. Textrevision und Anmerkungen von Hans-Joachim Kruse, Ber-
lin/ Weimar 1994, S. 221-315, Zitat: Achte Vigilie, S. 280.

29 Aufschreibesysteme 1800 = 1900, S. 117.

18

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derschlagt. Nach Niklas Luhmann erfolgt dieser Wandel auf der Ebene der
Differenzierung des Gesellschaftssystems. Luhmann unterscheidet drei For-
men der Systemdifferenzierung: die segmentire, die stratifizierte (auch: stra-
tifikatorische) und die funktional differenzierte. Segmentire Gesellschaften
bestehen aus verschiedenen Teilbereichen wie Familien, Siedlungen oder
Stimmen, die prinzipiell gleichwertig sind, deren faktische Ungleichheit
aber dazu dient, die »Zuordnungen von Giitern, Menschen und Schicksalen
zu ordnen«.3 Stratifizierte Gesellschaften dagegen verankern die Ungleich-
heit nicht mehr auf der Ebene des Schicksals, sondern auf der Ebene der
Sozialstruktur, in Form von sozialen Hierarchien. »Die Einheit der Gesell-
schaft liegt in der Rangdifferenz, die nicht in Frage gestellt werden kann,
ohne daf} die Gesellschaft in Frage gestellt werden wiirde; und diese Diffe-
renz ermoglicht dann eine Regulation des Verhaltens fiir Alltags- und Not-
lagen.«®! Funktional differenzierte Gesellschaften schliellich unterscheiden
nicht mehr nach dem Schicksal oder nach der durch Geburt bestimmten
Rangzugehorigkeit, sondern nach Funktionen. Sie bestehen aus auf je eine
Funktion spezialisierten Teilsystemen wie Politik (Funktion: Regelung von
Machtbeziehungen und somit der Méglichkeit, bindende Entscheidungen
zu treffen), Wirtschaft (Funktion: Verteilung knapper Giiter), Recht (Funk-
tion: Regelung normativer Erwartungen), Wissenschaft (Funktion: Gewin-
nung neuen, unwahrscheinlichen Wissens), Religion (Funktion: Transfor-
mation unbestimmbarer in bestimmbare Komplexitit, Ausschaltung von
Kontingenz) und Kunst (Funktion: Sichtbarmachung des Unbeobachtba-
ren), die zwar alle miteinander interagieren, aber zueinander nicht im Ver-
hiltnis funktionaler Aquivalenz stehen und daher einander nicht wechsel-
seitig in ihrer Funktion ersetzen konnen.?? Aus der Sicht eines Teilsystems
stellen die jeweils anderen Teilsysteme die Umwelt dar. Da kein Teilsystem
auflerhalb seiner selbst operieren kann, indem es die fiir sein eigenes Funk-
tionieren geeigneten Umweltbedingungen herstellt, kommt es zu Diskrepan-

30 Luhmann, »Das Problem der Epochenbildung und die Evolutionstheorie«, in: Hans Ul-
rich Gumbrecht/Ursula Link-Heer (Hg.), Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs
der Literatur- und Sprachhistorie, Frankfurt a. M. 1985, S. 11-33, hier S. 22. - Vgl. auch die
ausfithrliche Darstellung der drei Typen gesellschaftlicher Differenzierung in Luhmann,
Die Gesellschaft der Gesellschafi, 2 Bde (1997), Frankfurt a. M. 1999, Bd. 2, S. 634-776.

31 Ebd,, S. 22f.

32 Vgl. die biindige Zusammenfassung der in Luhmanns Schriften verstreuten Aussagen zu
den einzelnen Teilsystemen und ihren Funktionen bei Detlef Krause, Luhmann-Lexikon.
Eine Einfiihrung in das Gesamtwerk von Niklas Lubmann (1996), Stuttgart 21999, S. 1891f., von
dem ich einige der oben in Klammern gesetzten Funktionsbeschreibungen in verkiirzter
Form tibernommen habe.

19

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zen zwischen »Erwartungen in Bezug auf Funktionserfiillung« und der »Ein-
sicht, dafl man die Bedingungen der innergesellschaftlichen Umwelt [...]
nicht kontrollieren kann«.33 Im Vergleich zur segmentiren und zur stratifi-
zierten ist bei der funktional differenzierten Gesellschaft »die Form, in der
Einheit als Differenz erscheint, ins Extrem getrieben«, woraus besondere
Probleme bei der »Innenlenkung des Systems« resultieren.?* Man kann bei-
spielsweise, wie die tagliche Erfahrung zeigt, aufgrund der Komplexitit des
modernen Gesellschaftssystems und aufgrund der operativen Geschlossen-
heit der Teilsysteme nur schwer das Funktionieren des Wirtschaftssystems
durch politisches Handeln beeinflussen. Auch im ausdifferenzierten Kunst-
system macht man seit etwa 200 Jahren die Erfahrung, dafl der Preis fir die
gewonnene Autonomie darin besteht, dafy die Kunst als Kunst auf andere
"Teilsysteme nicht mehr padagogisch, politisch, religiés usw. wirken kann.
Dieses Problem aber wird in den hier zu analysierenden Texten aus der Zeit
um 1800 reflektiert. Auf die realgeschichtliche Ausdifferenzierung antwor-
tet die Literatur um 1800 mit Entdifferenzierung auf der Ebene der Selbst-
beschreibung.

Der Schritt von segmentiren zu stratifizierten und von stratifizierten zu funk-
tional differenzierten Gesellschaften bringt mithin jeweils eine Zunahme
an Komplexitit mit sich; er lafit sich daher als Kriterium fiir Epocheneintei-
lung verwenden. Wihrend der Ubergang von segmentiren zu stratifizier-
ten Gesellschaften welthistorisch mehrfach stattgefunden hat, ist die Ent-
stechung funktional differenzierter Gesellschaften auf das neuzeitliche Eu-
ropa beschrankt. Der Wandel setzt schon im 12. Jahrhundert ein, kommt
aber erst am Ende des 18. Jahrhunderts zum Abschlufi, so dafy man die Ge-
sellschaft zwischen Anfang und Ende dieses Transformationsprozesses als
»Ubergangsgesellschaft«3 einstufen kénnte. Da ein Bewufitsein fiir diesen
Wandel und entsprechende Reaktionen darauf erst in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts konstatierbar sind, bezeichnet Luhmann jene Zeit als
»Epochenschwelle«.36

Nun spricht einiges fiir die Existenz eines epochalen Einschnitts gegen Ende
des 18. Jahrhunderts, zumal wenn man die Ergebnisse von Forschern ver-
schiedener Fachrichtungen und methodischer Observanz zum Vergleich her-
anzieht. So bezeichnet der Historiker Reinhart Koselleck das 18. Jahrhun-

33 Luhmann, »Das Problem der Epochenbildung und die Evolutionstheorie«, S. 23.
34 Ebd.

35 Ebd., S. 24.

36 Ebd.

20

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dert als Beginn der Neuzeit.?” Im Anschluf} an eine allgemeine Reflexion
tiber die Problematik von Epocheneinteilungen zeigt er, daff im 18. Jahr-
hundert ein vollig neues Zeitbewufitsein entstanden ist, aus dem heraus
unsere heutigen Schwierigkeiten mit Epocheneinteilungen erklarbar sind.
Wihrend man bis zum 17. Jahrhundert mit »theologisch vorgegebenen gro-
len Zeitraumen«® rechnete und voraussetzte, »dafd sich bis zum Weltende
nichts prinzipiell Neues mehr ereignen kénne«,* versucht man im 18. Jahr-
hundert erstmals, unter Verzicht auf theologische Weltalterlehren die eigene
Zeit als etwas absolut Neues zu begreifen.*” Hintergrund dieser Entwick-
lung ist die Erfahrung der Beschleunigung, die als allgemeines Kriterium
der Neuzeit gelten kann.*! Daraus resultiert ein andersartiges Zeitbewuf3t-
sein: »Die Zeit wird metaphorisch dynamisiert zu einer Kraft der Geschichte
selber.«*? Die Zukunft wird dementsprechend als offene aufgefafit, man be-
ginnt in Kategorien von Fortschritt und Entwicklung zu denken. Die Ge-
schichtsschreibung wird dadurch verzeitlicht, der Historiker nimmt selbst
eine historische und daher relative Perspektive ein, so dafl erstens die Ver-
gangenheit erst aus einer gréfleren Distanz sich dem Betrachter zur Einheit
fugt und zweitens das Vergangene niemals eindeutig und fiir alle Zeiten
gultig beschrieben werden kann.*® Aus der Erfahrung der Beschleunigung
und der daraus resultierenden Erwartung einer offenen Zukunft ergibt sich
bei den Zeitgenossen in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts das Bewufit-
sein, daf} man in einer Zeit des Ubergangs lebe.*

Auch aus der Sicht der Asthetikgeschichte und der Semiotik stellt das spite
18. Jahrhundert einen wichtigen Einschnitt dar. Dieser ist terminologisch an
die in der zeitgendssischen Asthetikdiskussion vorgenommene Gegeniiber-
stellung von Symbol und Allegorie gebunden. Die bekannten Umstellun-
gen im Bereich der Asthetik — Abkehr von der Imitatio-Poetik, Trennung
des Schonen und des Niitzlichen, Autonomie und Intransitivitat des Kunst-
werks, Ausdruck statt Reprasentation usw. — sind auf semiotischer Ebene
allesamt mit dem emphatisch verwendeten Symbolbegriff verkniipft, der in
Opposition zu dem bis etwa 1790 weitgehend synonymen Begriff der Alle-

37 Vgl. »Das achtzehnte Jahrhundert als Beginn der Neuzeit«, in: Reinhart Herzog/Reinhart
Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein, Miinchen 1987, S. 269-282.

38 Ebd., S. 274.

39 Ebd.

40 Ebd., S. 275, mit Hinweis auf Chladenius.

41 Ebd., S. 277f.

42 Ebd.,, S. 278.

43 Ebd., S. 279.

44 Ebd,, S. 280.

21

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gorie gestellt wird. Das Symbol gilt nunmehr als produktiv, intransitiv und
motiviert, hat eine paradoxe Verweisungsfunktion*® und verkérpert durch
seine die Ratio tberschreitenden Eigenschaften die romantische Poesie
schlechthin. Die Allegorie ist demgegentiber transitiv, arbitrar und rational,
das heifit, sie folgt einem vorgegebenen Muster oder Klischee, ist code-
abhidngig, also unoriginell. Als solche verkorpert sie die traditionelle Poesie,
die die Romantik zu tiberwinden trachtet. So kommt Tzvetan Todorov, der
die dsthetischen Diskussionen der Goethezeit aus semiotischer Sicht dar-
stellt, zu dem Ergebnis, dafi sich die romantische Asthetik auf einen Begriff
kondensieren lasse, den des Symbols: »[...] toute 'esthétique romantique se-
rait alors, en fin de compte, une théorie sémiotique. Réciproquement, pour
comprendre le sens moderne du mot >symboles, il est nécessaire et suffisant
de relire les textes romantiques. Nulle part le sens de >symbole« n’apparait
de facon aussi claire que dans I'opposition entre symbole et allégorie — op-
position inventée par les romantiques et qui leur permet de s’opposer a tout
ce qui n’est pas eux.«6

45 So heifit es etwa bei Goethe, der hier mit den Auffassungen von August Wilhelm Schle-
gel, Schelling, Ast und anderen iibereinstimmt (vgl. Tzvetan Todorov, Théories du symbole
(1977), Paris 1985, S. 235-259): »Es ist ein grofler Unterschied, ob der Dichter zum
Allgemeinen das Besondere sucht oder im Besondern das Allgemeine schaut. Aus jener
Art entsteht Allegorie, wo das Besondere nur als Beispiel, als Exempel des Allgemeinen
gilt; die letztere aber ist eigentlich die Natur der Poesie, sie spricht ein Besonderes aus,
ohne ans Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisen. Wer nun dieses Besondere
lebendig fafit, erhélt zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu werden, oder erst
spét.« (Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Bd. 12: Schrifien zur Kunst. Textkritisch durch-
gesehen von Erich Trunz, kommentiert von Herbert von Einem. Schriffen zur Literatur.
Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchgesehen und kommentiert von Hans Joachim
Schrimpf, 91981, Nachdruck Miinchen 1982, S. 471.) Das »letztere«ist das Symbolische,
welches, »ohne ans Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisens, dieses ausdrickt
und somit eine paradoxe, weil nicht-markierte und nicht erkennbare Verweisungsfunk-
tion besitzt.

46 Todorov, Théories du symbole, S. 179-260, Zitat S. 235. — Paul de Man, »The Rhetoric of
Temporality«, in: Charles S. Singleton (Hg.), Interpretation — Theory and Practice, Baltimore
1969, S. 173-209, geht ebenfalls aus von der in der Romantik als Werteopposition defi-
nierten Unterscheidung Symbol vs. Allegorie, stellt die Tauglichkeit des Symbolbegriffs
zur Selbstbeschreibung der Romantik jedoch in Frage. Am Beispiel von Rousseaus La
Nouvelle Heéloise zeigt er, daf sich dort neben der symbolischen Sprachverwendung (in
der Meillerie-Episode) eine auf dltere Traditionen zurtickfithrbare allegorische Verwen-
dung (Elisée) findet, in welcher sich die genuine romantische Erfahrung als eine der
Zeitlichkeit enfaltet. Dies erlaubt eine Reformulierung der Basisannahme romantischer
Epistemologie: »The dialectical relationship between subject and object is no longer the
central statement of romantic thought, but this dialectic is now located enirely in the
temporal relationships that exist within a system of allegorical signs. It becomes a conflict
between a conception of the self seen in its authentically temporal predicament and a

22

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eine Ubereinstimmung der Luhmann-These ergibt sich interessanterweise
auch mit der auf ganz anderen Kriterien beruhenden diskursarchéologi-
schen Epocheneinteilung von Michel Foucault. Dieser untersucht die in
Europa seit dem 16. Jahrhundert herrschenden impliziten Voraussetzungen
des Denkens bezichungsweise der Konzeption und Definition von Ordnung.
Er fragt danach, auf welche Weise Ordnung wahrgenommen wurde, und
zwar in der (Reflexion tiber) Sprache, im Austausch von Giitern und in
der Einteilung der Natur, und welche Arten von Ordnung erkannt wurden,
die dann den »socle positif des connaissances«*’ bildeten, auf dem die einzel-
nen Bereiche des Wissens basierten. Im Gegensatz zur Ideen- oder Wissen-
schaftsgeschichte geht es der Foucaultschen Diskursarchdologie nicht um
die Inhalte des Wissens einer Gesellschaft, sondern um die Voraussetzun-
gen, das Apriori dieses Wissens.*8 Im einzelnen unterscheidet Foucault seit
dem 16. Jahrhundert drei Epistemen oder »champl[s] épistémologique[s]«,*’
die in einer diskontinuierlichen Abfolge zueinander stehen. Nach Mafigabe
der jeweils dominanten apriorischen Ordnungsmuster kann man diese Wis-
senskonfigurationen als die Episteme der Ahnlichkeit (franzosische Renais-
sance, also 16. Jahrhundert), die Episteme der Représentation (dge cdassique,
also 17. und 18. Jahrhundert) und die Episteme der Geschichte (seit dem
letzten Viertel des 18. Jahrhunderts) bezeichnen.

Die Renaissance-Episteme steht im Zeichen der universellen Analogie; alle
Elemente des Kosmos verweisen wechselseitig aufgrund von Ahnlichkeit
aufeinander. Die Sprache ist mit den von ihr bezeichneten Dingen untrenn-
bar verbunden, sie ist thnen gewissermafien eingeschrieben, so dafy kein
Unterschied besteht zwischen dem, was man sieht, und dem, was man liest.
Der daraus resultierende absolute Primat der Schrift ist auch der Grund,
weshalb jede schriftliche Auflerung sofort durch eine sie kommentierende
Auflerung gedoppelt wird - Foucault spricht in diesem Zusammenhang
vom »ressassement du commentaire«.’) Dem Analogiedenken korrespon-
diert eine terndre Zeichenkonzeption: das Zeichen besteht aus einer Markie-
rung, der von ihr bezeichneten Sache und der Ahnlichkeit, durch die die

defensive strategy that tries to hide from this negative self-knowledge. On the level of lan-
guage the asserted superiority of the symbol over allegory, so frequent during the nine-
teenth century, is one of the forms taken by this tenacious self-mystification.« (S.191)

A7 Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966, S. 13.

48 Vgl. ebd.: »[Cette étude] s’efforce de retrouver a partir de quoi connaissances et théories
ont été possibles [...].«

49 Ebd.

50 Ebd., S. 54.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Markierung an die Sache gebunden ist.5! Diese terndre Struktur aber ist
instabil, weil die Ahnlichkeit ein Merkmal sowohl der Markierung als auch
der bezeichneten Sache ist, so dafd die drei distinkten Elemente des Zeichens
in eins zusammenzufallen drohen.%?

Im 17. Jahrhundert vollzieht sich ein fundamentaler Wandel in der Auffas-
sung von Zeichen und Sprache. Das terndre Schema wird durch ein binéres
ersetzt (Signifikant vs. Signifikat), welches die Grundlage einer stabilen Zei-
chenkonzeption bildet. Die Sprache hért auf, den Dingen eingeschrieben zu
sein, sie wird zu einem Instrument der Reprasentation. Durch die Trennung
von Wortern und Dingen wird die Sprache zu einem transparenten Instru-
ment des Denkens und der Verstindigung. Die Ahnlichkeit als »expérience
fondamentale et forme premiére du savoir«®® wird ersetzt durch die Dicho-
tomie von Identitidt und Differenz. Das Denken wird dadurch sozusagen
neu justiert. Anstatt nach Ahnlichkeiten sucht man nun nach Differenzen;
die unendliche Serie der Ahnlichkeiten, die der Grund fiir den zugleich un-
erschopflichen und tautologischen Charakter des Renaissance-Wissens war,
wird durch die Méglichkeit eines vollstindigen Inventars der Dinge ersetzt.
Als méglich gilt nun eine »connaissance absolument certaine des identités
et des différences«,5* wihrend die Kenntnis des Systems der Ahnlichkeiten
bestenfalls einen hohen Grad an Wahrscheinlichkeit erlangen konnte. Im
Bereich des institutionalisierten Wissens erfolgt eine Trennung von Buch-
gelehrsamkeit (histoire oder érudition) und Erfahrungswissenschaften (sciences).
Foucault untersucht hier im einzelnen die Bereiche der grammaire générale,
der analyse des richesses und der histoire naturelle, die auf eine vollstindige taxo-
nomische Vermessung der ihnen zugeordneten Wissensfelder zielen. Die
Konzeptionen von Wissen und Wahrheit werden voéllig neu organisiert: »La
vérité trouve sa manifestation et son signe dans la perception évidente et
distincte. Il appartient aux mots de la traduire s’ils le peuvent; ils n’ont plus
droit a en étre la marque. Le langage se retire du milieu des étres pour
entrer dans son 4ge de transparence et de neutralité.«> Dieser strikten Tren-
nung von Woértern und Dingen entspricht die binére Struktur des Zeichens.
Das Zeichen ist nicht Teil der bezeichneten Sache, sondern représentiert
diese, verweist auf sie. Damit man aber als Zeichenbenutzer ein Zeichen als
solches erkennen kann, muf} es nicht nur auf ein Bezeichnetes verweisen,

51 Ebd., S. 57
52 Ebd.

53 Ebd., S. 66.
54 Ebd., S. 69.
55 Ebd., S. 70.

24

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern auch auf seine eigene Zeichenfunktion. Es muf} sich selbst als Zei-
chen sichtbar machen. »L’idée signifiante se dédouble, puisque a I'idée qui
en remplace une autre, se superpose I'idée de son pouvoir représentatif.«6
Die in sich gedoppelte Reprisentation besteht somit aus einer Fremdrefe-
renz (»rapport a un objet«) und einer diese iiberlagernden Selbstreferenz
(»manifestation de soi«).5” Die Welt der Zeichen schliefilich ist koextensiv
mit dem Denken; Ideen und Zeichen verweisen in wechselseitiger Transpa-
renz aufeinander. Die Koextension von Zeichen, Reprisentation und Den-
ken macht den Vorgang der Bezeichnung (signification) selbst unsichtbar, so
daf} es keine Theorie der Bezeichnung geben kann.’® Wenn man im klassi-
schen Zeitalter tiber Signifikate spricht, redet man immer auch von den sie
reprasentierenden Zeichen, und umgekehrt. Diese Identitét bleibt jedoch
verborgen.

Die epistemologischen Grundlagen des abendlidndischen Denkens wandeln
sich erneut grundlegend in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts.
War das tibergeordnete Prinzip des Wissens in der klassischen Episteme
die Ordnung, so ist das Leitprinzip der sie ablosenden Episteme die Ge-
schichte.’® Wihrend man zuvor nach Identititen und Differenzen fragte
und die Felder des Wissens taxonomisch vollstindig zu vermessen suchte,
richtet sich nun das Augenmerk auf Organisationen und ihre internen Struk-
turen.®’ Im Bereich der Sprachwissenschaft wirkt sich dies dahingehend aus,
dafl man sich nicht mehr wie bisher um die logische Analyse der Sprache
und der Reprisentation bemiiht (Theorie des Verbs und der Proposition,
Theorie der Wortarten und der Art und Weise, in der sie die Reprasenta-
tion zergliedern, usw.), sondern um die historische Abstammung und die
Verwandtschaftsverhaltnisse zwischen den einzelnen Sprachen. Die Sprache
verliert ihre Transparenz und schiebt sich als Objekt, das Spuren seiner
Historizitit in sich tragt, vor das Auge des Betrachters. Das Studium der

56 Ebd., S. 78.

57 Ebd., S. 79. - In die Sprache der Systemtheorie tibersetzt, kann man sagen, daf} hier
der klassische Fall eines Wiedereintritts (re-entry) der System/Umwelt-Differenz in das
System vorliegt. Foucault nennt dies »un décalage inévitable de la figure a deux termes,
qui recule par rapport a elle-méme et vient se loger tout entiére a I'intérieur de I’élément
signifiant« (Les mots et les choses, S. 78).

58 Ebd., S. 80.

59 Dafl das zentrale Problem der im 18. Jahrhundert entstehenden Moderne mit einer neuen
‘Wahrnehmung von Zeit und Zeitlichkeit zu tun hat, ist eine These, die auch in einigen
der oben zitierten Untersuchungen vertreten wird, vgl. Koselleck, »Das achtzehnte Jahr-
hundert als Beginn der Neuzeit«, und de Man, »The Rhetoric of Temporality«.

60 Les mots et les choses, S. 230.

25

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Flexionsendungen bewirkt eine Umkehrung der Priorititen: Hatte man zu-
vor die nach universellen Prinzipien funktionierende Reprdsentation (das
heiflt die Bezichung der Sprache zur aulersprachlichen Realitit) und die
etymologischen Wurzeln als Zeichen fiir die gemeinsame Abstammung der
Sprachen von den Urlauten in den Mittelpunkt gestellt und dabei die for-
male Seite der Sprachen als nebenséchliches und zufilliges Merkmal be-
trachtet, so wird man sich jetzt dessen bewuflt, daf} die Bedeutung von
Sprache zu Sprache dufierst instabil ist, wahrend die formale Organisation,
etwa das Flexionssystem, eine hohe Konstanz aufweist. Dadurch verschiebt
sich die Aufmerksamkeit weg von der klassisch-universellen Ordnung hin
zur historisch bedingten Organisation, von der synchronen zur diachronen
Betrachtung. Die Sprache wird nun nicht mehr als transparentes Instrument
der Repridsentation, sondern als opaker Gegenstand betrachtet, dessen in-
terne, historisch gewachsene Organisation aufgedeckt werden muf}. Diese
Historisierung erfafit auch die anderen institutionalisierten Bereiche des
Wissens. An die Stelle der drei von Foucault untersuchten Wissensgebiete
grammaire générale, histoire naturelle und analyse des richesses treten die modernen
sciences humaines: Philologie, Biologie und Politische Okonomie.6! Sie alle fra-
gen nach der Geschichte ihrer Gegenstinde und damit nach deren verbor-
gener Tiefendimension: »Ainsi, la culture européenne s’invente une profon-
deur ou 1l sera question non plus des identités, des caracteres distinctifs,
des tables permanentes avec tous leurs chemins et parcours possibles, mais
des grandes forces cachées développées a partir de leur noyau primitif et
inaccessible, mais de I'origine, de la causalité et de 'histoire.«62

Die Episteme der Geschichte hat zwei im vorliegenden Zusammenhang
besonders wichtige Konsequenzen. Die erste Konsequenz betrifft den Status
des Subjekts, die zweite den der Literatur. Was die erste Konsequenz angeht,
so lautet Foucaults These, dafl das Subjekt als Mensch (I’zomme) ein Produkt,
eine Erfindung der neuen Episteme sei, und zwar in Abhéngigkeit von der
neuen Sprachkonzeption. »Dans la pensée classique, celui pour qui la re-
présentation existe, et qui se représente lui-méme en elle, s’y reconnaissant
pour image ou reflet, celui qui noue tous les fils entrecroisés de la >représen-
tation en tableaus, — celui-la ne s’y trouve jamais présent lui-méme. Avant la

61 Genau genommen, so Foucault, Les mots et les choses, S. 220, handelt es sich nicht um
eine Ersetzung, sondern um die Entstehung neuer Disziplinen in den von den alten
nicht abgedeckten Zwischenrdumen und Leerstellen. Die Neuorganisation des Wissens
in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts sei so grundlegend, daf} sie nicht als eine
bruchlose Ankniipfung an die alten Fragestellungen beschrieben werden kénne.

62 Ebd., S. 263.

26

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fin du XVIII® siecle, I iomme n’existait pas.«®® Die transparente Sprache der
klassischen Episteme — le Discours im emphatischen Sinne - ist der Ort, an
dem die Dinge und ihre Reprisentation (das heifit die menschliche Vorstel-
lung von den Dingen) in Ubereinstimmung gebracht werden. Infolgedes-
sen kann >der Mensch« als Subjekt dieser Sprache und dieser Reprisenta-
tion sich selbst nicht objekthaft gegentibertreten, er nimmt sich selbst nicht
als problematisches Erkenntnissubjekt wahr. Unter Hinweis auf Descartes
formuliert Foucault dies wie folgt: »Le passage du >Je pense< au >Je suisc
s’accomplissait sous la lumiere de I'évidence, a 'mtérieur d’un discours dont
tout le domaine et tout le fonctionnement consistaient a articuler 'un sur
'autre ce qu’on se représente et ce qui est.«®* Aufgrund der vollstaindigen
Transparenz der Sprache in bezug auf die Dinge bleibt nicht nur, wie oben
erwihnt, der Vorgang der Bezeichnung (signification) ausgeblendet, sondern
auch das denkende, wahrnehmende und sprechende Subjekt. Wenn aber
nun, wie dies gegen Ende des 18. Jahrhunderts geschieht, die Sprache nicht
mehr als transparent konzipiert wird, sondern selbst als Objekt in Erschei-
nung tritt, dann erhalt auch das Subjekt der Sprache ein Bewufitsein seiner
selbst. Es kann sich sozusagen nicht mehr im reibungslos funktionierenden
Reprasentationsdiskurs verstecken. Das Subjekt spaltet sich auf in ein »sujet
qui connait« und ein »objet pour un savoir«®® oder, um es in der Sprache
der Kantschen Philosophie zu formulieren, ein transzendentales und ein
empirisches Ich.®6 Nach Foucaults Diagnose ist dieses seiner selbst innewer-

63 Ebd., S. 319 (Hervorh. im Text).

64 Ebd., S. 322.

65 Ebd., S. 323.

66 Manfred Frank, »Fragmente einer Geschichte der Selbstbewuf3tseins-Theorie von Kant
bis Sartre«, in: ders. (Hg.), Selbstbewufstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a. M. 1991,
S. 413-599, hier S. 435, bezeichnet die Kantsche Auffassung vom transzendentalen Ich
als »Reflexionsmodell des Selbstbewufitseins«. Dieses Reflexionsmodell »besteht im we-
sentlichen darin, das Bewuf3tsein, das wir von uns selbst besitzen, nach dem Vorbild (des
Reprasentationsmodells) der Vorstellung zu interpretieren: als Ergebnis der Riickwen-
dung der Vorstellung auf sich selbst, die sich damit zum Gegenstand macht.« (ebd.) Da
das Reprisentationsmodell aber die Existenz zweier getrennter Instanzen (Subjekt und
Objekt) voraussetzt, fithrt seine Anwendung auf das Selbstbewufitsein zu dem Paradox,
daf} die zundchst prasupponierte Differenz negiert werden muf}, »denn sonst erreichte ich
am Ziel der Riickwendung auf mich nicht mich selbst, sondern anderes oder anderswen.«
(ebd.) Die Paradoxie des Reflexionsmodells versucht Fichte zu 16sen, indem er von der
»volligen Nichtunterschiedenheit von Subjekt und Objekt im Selbstbewuf3tsein« (ebd.,
S.448) ausgeht, was er als »intellektuelle Anschauung« bezeichnet. Die Fichtesche Kritik
am Reflexionsmodell wiederum wird von Autoren wie Hélderlin und Novalis rezipiert
und radikalisiert (ebd., S. 449-482). — Die unlésbaren Paradoxien des Denkens, die aus
solcher Radikalisierung resultieren, werden dann in der romantischen Literatur bekannt-

27

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dende Subjekt (I’homme) ein hybrides und gespaltenes Subjekt, das er auch
als »étrange doublet empirico-transcendantal« bezeichnet.” Dessen transzen-
dentale Reflexion bezieht ihren Anstof3 nicht mehr wie noch bei Kant aus
einer Kenntnis der Natur, sondern aus der stummen Existenz eines »non-
connus, das den Menschen dazu aufruft, sich selbst zu verstehen.%® Die
Frage, die das Subjekt sich stellt, lautet also: »[...] comment peut-il se faire
que 'homme pense ce qu’il ne pense pas, habite ce qui lui échappe sur
le mode d’une occupation muette, anime, d’une sorte de mouvement figé,
cette figure de lui-méme qui se présente a lui sous la forme d’'une extério-
rité tétue?«® Es handelt sich mit anderen Worten um ein sich selbst als
etwas Fremdes erfahrendes Ich, dem sich unauslotbare Tiefen in sich selbst
auftun.”’ Das romantische Ich 1afit sich somit als Effekt einer bestimmten
Sprachkonzeption beschreiben. Sprache und Subjekt sind eng aufeinander
bezogen.

Die zweite aus der Episteme der Geschichte resultierende Konsequenz be-
trifft den Status der Literatur. Die Sprache, die in der Renaissance-Episteme
als »prose du monde« den Dingen eingeschrieben war, um dann im klassi-
schen Zeitalter als Instrument der Représentation unsichtbar zu werden,
kehrt am Beginn der modernen Episteme in doppelter Gestalt zuriick. Zum
einen als Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung in der Philologie, zum
anderen im Bereich der Literatur, die sich eben in jener Zeit als »contre-
discours«’! neu organisiert. Die klassische Ordnung des Diskurses, die auf
der Gleichung langage = connaissance = discours’ und somit auf der epistemo-
logischen Prioritit der Sprache beruhte, wird aufgeldst. In der neuen Epi-
steme, die an ihre Stelle tritt, ist die Sprache nur noch einer von vielen
Gegenstinden der Erkenntnis. Sie unterliegt einer Nivellierung, die aller-
dings durch mehrere Erscheinungen kompensiert wird, deren wichtigste

lich fiktionalisiert, insbesondere in der Figur des Doppelgingers bei Jean Paul, der sich
explizit auf Fichte bezieht (Siebenkds, Titan), und bei E. T. A. Hoffmann (z.B. in Dre Elixiere
des Teufels).

67 Les mots et les choses, S. 329.

68 Ebd., S. 334.

69 Ebd.

70 Vgl. Manfred Frank, »Ein Grundelement der historischen Analyse: die Diskontinuitét:.
Die Epochenwende von 1775 in Foucaults >Archdologie«, in: Reinhart Herzog/Reinhart
Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein, Miinchen 1987, S. 97-130, der dar-
auf hinweist, dafl Foucaults Formulierungen nichts anderes als die »romantische Umdeu-
tung des transparenten Subjekts in ein Selbstverhaltnis ohne auslotbaren Grund« (S. 122)
meinen.

71 Les mots et les choses, S. 59.

72 Ebd., S. 309.

28

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»I’apparition de la littérature« ist.”> Darunter versteht Foucault eine vollig
neuartige diskursive Praxis, die nicht mehr in der Tradition von >Homer«
und Dante steht. Er beschreibt sie als »isolement d'un langage singulier dont
la modalité propre est d’étre littéraire«.”* Die Literatur ist der Ort, wo die
zum Objekt der Philologie herabgesunkene Sprache in ihrer urspriinglichen
Gestalt wiederaufersteht und mit dem reinen Akt des Schreibens in Bezug
gesetzt wird. In der Folgezeit entfernt sich der literarische Diskurs zuneh-
mend vom »discours d’idées« und wird radikal intransitiv. Die Wertbegriffe,
denen die Literatur im klassischen Zeitalter unterstellt war (godt, plaisir, natu-
rel, vraz), werden von gegenteiligen Begriffen abgeldst (scandalews, laid, impos-
sible). Die traditionellen Gattungen werden aufgeldst; statt dessen wird die
Literatur zur »pure et simple manifestation d’un langage quin’a pour loi que
d’affirmer - contre tous les autres discours — son existence escarpée«.”” Die
Literatur transportiert keine Information mehr, sie wird selbstreferentiell,
»comme si son discours ne pouvait avoir pour contenu que de dire sa propre
forme«.”0 Die literarische Rede richtet sich entweder an sich selbst als »sub-
jectivité écrivante«, oder sie versucht, in ihrem eigenen Entstehungsvorgang
die Essenz des Literarischen zu erfassen. Der Fluchtpunkt, auf den die Lite-
ratur sich zubewegt, ist der Akt des Schreibens.

Was Foucault im Sinn hat, wenn er mit solchen Worten von »>der Literatur«
spricht, sind vor allem Autoren wie Holderlin, Mallarmé und Artaud,’” also
eine um 1800 einsetzende Traditionslinie der modernen Literatur, die man
vereinfachend als »poésie pure« bezeichnen kénnte. Dieser emphatische und
von Foucault mehr beschworene als analytisch fundiert verwendete Litera-
turbegriff darf sicher nicht vorbehaltlos verallgemeinert werden. Dennoch
trifft er einen wesentlichen Aspekt jener diskursiven Praxis, die sich um
1800 im Rahmen des neuen Aufschreibesystems etabliert und die wir als

73 Ebd., S. 312f. - Die Literatur im emphatischen Sinne, so wie sie von den Romantikern
geprégt und theoretisch fundiert wurde, hat demnach eine die Nivellierung der Sprache
kompensierende Funktion. In funktional analoger Weise wird, wie im folgenden zu zei-
gen sein wird, nach der These von Luhmann, Liebe als Fussion. Zur Codierung von Intimi-
tat (1982), Frankfurt a. M. 1995, die Extensivierung unpersonlicher Bezichungen in der
funktional differenzierten Gesellschaft aufgefangen durch die Intensivierung persénlicher
Beziehungen, die sich des symbolisch generalisierten Kommunikationsmediums Liebe
bedient. Diese funktionale Homologie auf der Ebene der Sprache und auf der Ebene
der personlichen Beziehungen ist einer der Griinde fiir die besondere Affinitit von Liebe
und Literatur in der Romantik. Die beiden Funktionen werden aneinander gekoppelt.

74 Les mots et les choses, S. 313.

75 Ebd.

76 Ebd.

77 Ebd., S. 59.

29

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur bezeichnen: die Selbstreflexivitit. Was darunter zu verstehen ist be-
zichungsweise wie dieser Begriff analytisch nutzbar gemacht werden kann,
soll weiter unten entwickelt werden (vgl. Kap. 0.4 bis 0.7). Hier ist jedoch
zunichst auf ein Problem hinzuweisen: Foucaults Rede vom literarischen
»contre-discours« ist sicher nicht falsch, wenn man sie auf einen Teilbereich
der seit 1800 entstandenen literarischen Texte bezieht. Man kénnte die
Hypothese wagen, daf} sie tendenziell fir asthetisch innovative Texte gilt,
die vom Erwartungshorizont des zeitgenossischen Publikums so weit abwei-
chen, daf3 sie den herrschenden Diskurs subvertieren oder doch in Frage
stellen und durch ihr provokatives Potential, das bis zur Inkommensurabi-
litat reichen kann, eine offene Serie von Auseinandersetzungen ausldsen.
Solche »asthetische Distanz« ist nach Hans Robert Jaufi7® ein wichtiges Krite-
rium fiir die Qualitit, den Kunstcharakter eines literarischen Textes. Ande-
rerseits ist Foucaults Rede vom literarischen »contre-discours« unspezifisch
und nicht zuletzt deshalb unbefriedigend, weil die Literatur ja als diskursive
und kommunikative Praxis um 1800 fest institutionalisiert ist. Es gibt ein
Sozialsystem Literatur mit den Handlungsrollen Literaturproduzent, Litera-
turvermittler, Literaturrezipient und Literaturverarbeiter.”? Dieses System
ist Teil des Kunstsystems und es ist wie alle Funktionsbereiche der moder-
nen, funktional differenzierten Gesellschaft »operativ autonom«," das heift,
die Funktion, die es im Rahmen dieser Gesellschaft erfillt, kann von keinem
anderen Teilsystem iibernommen werden. Wenn Foucault also von der Kon-
terdiskursivitdt der Literatur redet, so ist danach zu fragen, welchen Stellen-
wert solche Konterdiskursivitit diesseits des von Foucault zugrundegelegten
engen, emphatischen Literaturbegriffs im Literatursystem haben kann. Es
ist sicherlich nicht die Funktion der seit dem 19. Jahrhundert quantitativ
mehr und mehr anwachsenden Unterhaltungsliteratur (man denke an den
roman-fewlleton, die Boulevardkomdédie oder den Kriminalroman), die Dar-
stellungsfunktion hinter sich zu lassen und die Sprache in ihrem urspriing-
lichen Sein zum Vorschein zu bringen. Und selbst wenn man als Literatur
nur den schmalen Bereich des Hohenkamms zulaf}t, scheint es zumindest
diskutabel, ob man mit Foucaults Charakterisierung etwa dem realistischen
Roman gerecht wird. Der von Foucault vorgeschlagene Literaturbegriff ist
also trotz seiner Suggestivitat mit Vorsicht zu genieflen.

78  Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt a. M. 1970, S. 177{f.

79 Vgl. Siegfried J. Schmidt, Die Selbstorganisation des Sozialsystems Literatur im 18. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 1989.

80 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschafl, Frankfurt a. M. 1995, S. 129.

30

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn man die referierten Positionen von Kittler, Luhmann, Koselleck,
Todorov und Foucault vergleicht und synthetisiert, so ergibt sich als tiber-
einstimmendes Resultat die Diagnose einer epochalen Umstrukturierung
um 1800. Diese erklart sich auf der Ebene der Gesellschaftsstruktur daraus,
dafl der Umbau der alteuropéischen, stratifizierten Gesellschaft in eine histo-
risch vollig neuartige, funktional differenzierte Gesellschaft nunmehr weit-
gehend vollzogen ist und Gegenstand der gesellschaftlichen Selbstbeschrei-
bung wird. Die Etablierung einer neuen Gesellschaftsstruktur geht einher
mit einer Neuorganisation des epistemologischen Apriori.8! Dem entspre-

81 Ob es sich dabei um eine blofle Koinzidenz oder um eine Kausalbezichung handelt, ist
unklar. Foucault blendet bei seiner Betrachtung die Realgeschichte weitgehend aus, so
dafy Korrelationen der epistemologischen mit anderen Ebenen des Gesellschaftssystems
nicht erkennbar werden. In seiner Analyse bleibt die Diskontinuitit zwischen den Epi-
stemen unerklédrt, und zwar mit Vorbedacht: »Pour une archéologie du savoir, cette ou-
verture profonde dans la nappe des continuités, si elle doit étre analysée, et minutieuse-
ment, ne peut étre >expliquée« ni méme recueillie en une parole unique.« (Les mots et les
choses, S. 229; vgl. auch S. 641.) Die Diskontinuititsthese wurde mehrfach kritisiert, etwa
von Manfred Frank (»Ein Grundelement der historischen Analyse: die Diskontinui-
titw, S.1134f.), der die Diskontinuitit als solche in Frage stellt, mit dem Argument, dafl
schon in der Aufkliarungsphilosophie bei Leibniz der Begriff der repraesentatio nicht mehr
ausschliefllich in dem fiir die klassische Episteme giiltigen Sinne einer vollkommenen
Transparenz verwendet wurde (vgl. hierzu auch Hendrik Birus, »Zum Verhiltnis von
Hermeneutik und Sprachtheorie im 18. Jahrhundert«, in: Sprache der Gegenwart 71 (1986),
S.143-174), und von Karl Eibl, Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995,
S. 274, der Foucault vorwirft, er vermeide die Frage nach den Griinden der Verdnderung
und kénne diese dann folgerichtig nur als diskontinuierlich bestaunen. Der Ubergang
von der klassischen zur modernen Episteme sei demnach allméhlich und kontinuierlich
erfolgt. Nun kann man aber auch aus einigen von Foucaults eigenen Formulierungen —
trotz seines Insistierens auf der Diskontinuitit zwischen den Epistemen - eine Relativie-
rung des klassisch-modernen >Epochenbruchs« herauslesen, insbesondere wenn er auf
die gegentiber der Renaissance neuartige, binire Zeichenkonzeption des klassischen Zeit-
alters verweist (Les mots et les choses, S. 79) und wenn er von einer »[ijmmense réorganisa-
tion de la culture« spricht, »dont I'dge classique a été la premiére étape, la plus importante
peut-étre, puisque c’est elle qui est responsable de la nouvelle disposition dans laquelle
nous sommes encore pris — puisque c’est elle qui nous sépare d’une culture ot la significa-
tion des signes n’existait pas, car elle était résorbée dans la souveraineté du Semblable«
(S. 58). Der eigentliche Epochenbruch wiirde dadurch zeitlich nach vorne verschoben,
er lage zwischen analogischer und klassischer Episteme. Die klassische und die moderne
Episteme wiren dann zwei Phasen einer den Umbau der alteuropiischen Gesellschaft be-
gleitenden Wissenskonfiguration, die sich, um die in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts immer deutlicher erkennbaren Folgen der Modernisierung bewiltigen zu kénnen,
in sich wandeln mufi. Fiir die Kontinuitit zwischen klassischer und moderner Episteme
spricht auch die Tatsache, daf} die Binaritat des Zeichens noch fir Saussure und die
strukturale Linguistik grundlegend ist. Wenn man Foucaults These vom Epistemen-
bruch dergestalt relativiert, dann tut dies der Einordnung des spéten 18. Jahrhunderts
als Epochenschwelle keinen Abbruch, wihrend sich andererseits die Moglichkeit ergibt,

31

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chen auf der Ebene der Institutionen die Entstehung neuer Disziplinen (der
sciences humaines) sowie die von Kittler beschriebene Etablierung eines neuen
Aufschreibesystems, das durch rechtliche, institutionelle und mediale Inno-
vationen gestiitzt wird. All dies hat zwangslaufig Auswirkungen auf das
Verhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft und auf jenen gesellschaft-
lichen Funktionsbereich, den wir als Literatur bezeichnen. Das Verhaltnis
zwischen diesen drei Gréflen (Individuum, Gesellschaft und Literatur) muf}
nun genauer beschrieben werden.

0.4 Liebe als Gegenstand gesellschaftlicher Selbstbeschreibung

Die moderne Gesellschaft besteht nach Luhmann aus voneinander un-
abhangigen, operativ geschlossenen Funktionssystemen wie Politik, Wirt-
schaft, Wissenschaft, Recht, Religion und Kunst. Zu ihrer Selbstbeschrei-
bung besitzt diese Gesellschaft etwas, das Luhmann als »Semantik« be-
zeichnet. Da die Gesellschaft nach der systemtheoretischen Auffassung von
Luhmann nicht aus Individuen, sondern aus Kommunikationen besteht
und da sie als tibergeordnetes System in die genannten Teilsysteme aufge-
gliedert ist, stellt sich die Frage, wo genau diese Semantik ihren Platz findet.
Luhmann sagt dies nicht explizit, aber seine Verwendung des Begriffs legt
nahe, dafl die Literatur ein Teil jener Semantik ist beziechungsweise dafl sie
diese mit konstituiert.? Die Semantik wire also ein Teil des Kunst- und

die Ergebnisse der Foucaultschen Diskursarchdologie mit denen der Luhmannschen
Systemtheorie zu kombinieren und sie anschlufifihig fiir eine literaturwissenschaftliche
Untersuchung zu machen. - Zur Modernitit der franzésischen Klassik aus literaturwis-
senschaftlicher Sicht vgl. Karlheinz Stierle, »Die Modernitit der franzosischen Klassik.
Negative Anthropologie und funktionaler Stil«, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.),
Franzisische Klassik. Theorie — Literatur — Malerer, Miinchen 1985, S. 81-128, und Joseph
Jurt, Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und Praxis, Darmstadt 1995,
S. 111-129. - Zur Spezifizierung von Foucaults Epistemeneinteilung aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht vgl. Bernhard Teuber, Sprache — Korper — Traum. Zur karnevalesken Tradi-
tion in der romanischen Literatur aus friiher Neuzeit, Tubingen 1989, der den chrgang von
der Analogie zur Reprisentation auf der Ebene des sprachtheoretischen Diskurses ins
16. Jahrhundert vorverlegt und zeigt, dafl die Literatur des 16. Jahrhunderts (insbeson-
dere Rabelais) als Riickzugsbereich des Analogiedenkens fungiert, und Joachim Kipper,
Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderdn, Tiibingen 1990, S. 230-304, der die Epi-
steme der Analogie ins Mittelalter zurtickverfolgt.

82 Zur Definition siche Luhmann, Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien xur Wissenssoziologe
der modernen Gesellschaft, Bd. 1 (1980), Frankfurt a. M. 1998, S. 19. Unter Semantik versteht
er dort die »Formen einer Gesellschaft« (Hervorh. im Text), die dazu dienen, Sinn zu

32

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatursystems. Das ist ein erster Hinweis auf die Relevanz der Literatur
im vorliegenden Zusammenhang. Fragt man nun nach dem Verhaltnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, so ist zu konstatieren, daf} sich durch
die Umstellung auf funktionale Systemdifferenzierung der Status des In-
dividuums und mithin der Begriff der Individualitit radikal dndern.3® In
segmentdren wie in stratifikatorischen Gesellschaften ist die Position des
Individuums durch soziale Inklusion definiert. Segmentire Gesellschaften
sind dabei noch stiarker am Individuum orientiert, wihrend stratifizierte Ge-
sellschaften individuelle Eigenschaften durch soziale Repression und Selbst-
disziplinierung reduzieren und die Inklusion des Individuums durch des-
sen Zugehorigkeit zu Schichten, Kasten oder Stainden gewiéhrleisten. Dabei
wird die dltere, segmentére Ordnung innerhalb der Stratifikation bewahrt,
denn die Schichten bestehen nicht aus Individuen, sondern aus Familien
oder Haushalten, den Basiseinheiten der segmentéren Gesellschaft. Das an-
dert jedoch nichts am Prinzip der Inklusion. Wichtig ist dabei, daf} jedes In-
dividuum »einem und nur einem Subsystem der Gesellschaft an[gehort]«.84
Wird die stratifikatorische durch funktionale Systemdifferenzierung abge-
16st, dann ist die Partizipation des Individuums durch Inklusion unméglich
geworden. Die Einzelperson kann nun nicht mehr nur einem Teilbereich

typisieren; der »semantische[.] Apparat«ist der »Vorrat an bereitgehaltenen Sinnverarbei-
tungsregeln«. »Unter Semantik verstehen wir demnach einen héherstufig generalisierten,
relativ situationsunabhéngig verfiigbaren Sinn.« Wird diese Semantik als Gegenstand
bewahrenswerter Kommunikation vertextet, so spricht Luhmann von »gepflegter Seman-
tik«. Damit ist man konzeptuell nicht mehr weit entfernt von dem Bereich, fiir den auch
die Literatur zustindig ist. Zur konkreten Verwendung des Semantik-Begriffs vgl. zum
Beispiel Luhmann, »Individuum, Individualitdt, Individualismus, in: Gesellschafisstruk-
tur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschafi, Bd. 3 (1989), Frank-
furt a. M. 1993, S. 149-258, wo es um das Verhaltnis von Gesellschaft und Individuum
geht und um die Funktion der Semantik im Hinblick auf die Beschreibung dieses Ver-
héltnisses (S. 153). Luhmann rekonstruiert die historische Genese des modernen Begriffs
vom Individuum und rekurriert dabei immer wieder auch auf Beispiele aus der Literatur,
unter anderem auf die franzésischen Moralisten (S. 179), Mme de Lafayette (S. 182),
den englischen Roman des 18. Jahrhunderts (S. 184) und Diderot (S. 196). An anderen
Stellen allerdings scheint er zwischen der offiziellen Semantik einer Gesellschaft und dem
durch Literatur vermittelten Wissen zu unterscheiden; der englische Roman des frithen
18. Jahrhunderts »gibt mehr Aufschluf} tiber das sich wandelnde Individualitatsbewuf3t-
sein als die mit diesem Begriff arbeitende Semantik, die erst gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts nachzieht.« (S. 184) Wie dem auch sei, Literatur und Semantik haben zumindest
eine gemeinsame Schnittmenge.

83 Vgl. zum folgenden ausfithrlich Luhmann, »Individuum, Individualitit, Individualis-
mus«.

84 Ebd., S. 157

33

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

angehoren, sie spaltet sich gewissermaflen auf: »Sie kann sich beruflich /pro-
fessionell im Wirtschaftssystem, im Rechtssystem, in der Politik, im Exrzie-
hungssystem usw. engagieren [...]; aber sie kann nicht in einem der Funkti-
onssysteme allein leben.«3 Der einzelne verliert dadurch den Ort, »wo er als
»gesellschaftliches Wesenc« existieren kann. Er kann nur auflerhalb der Gesell-
schaft leben, nur als System eigener Art in der Umwelt der Gesellschaft sich
reproduzieren, wobei fiir ihn die Gesellschaft eine dazu notwendige Umwelt
ist.«86 Diese Exklusion des Individuums fithrt dazu, daf} es auf der Ebene
der Semantik zum Problem wird. Es wird »nicht mehr als bekannt, sondern
als unbekannt (als spontan, inkonstant, black box usw.) eingeschitzt«.3” Auf
die Exklusion des Individuums reagiert die Semantik, indem sie dessen
»Wiedereintritt als Wert in die Ideologie«® betreibt.

Dies ist die sozial- und funktionsgeschichtliche Erklarung fiir die Tatsache,
dafl in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts das Individuum zu einem
zentralen Gegenstand des literarischen, des philosophischen und auch des
péadagogischen Diskurses wird. Eine Schliisselrolle spielt bei dieser Entwick-
lung Jean-Jacques Rousseau, der schon in seinem Discours sur I'inégalité (1755)
dem Individuum eine phylogenetische Prioritit gegeniiber der Gesellschaft
einrdumt, im Emile (1762) ein wirkungsmichtiges Konzept von individueller
Erziehung entwirft und schliefilich mit den Confessions (postum 1782/89) die
erste moderne Autobiographie als Apologie eines individuellen und einma-
ligen Charakters vorlegt. Aufgrund seiner zentralen Stellung innerhalb des
modernen Individualititsdiskurses wird Rousseau im Hauptteil der vorlie-
genden Arbeit den Ausgangspunkt bilden, wobei die Aufmerksamkeit vor

85 Ebd., S. 158.

86 Ebd.

87 Ebd., S. 1581f. (Hervorh. im Text).

88 Ebd., S. 159. — Die damit erkldrbare >Selbstvergottung« des Individuums ist das zen-
trale Definitionskriterium fiir Romantik bei Carl Schmitt, Plitische Romantik (1919), Miin-
chen/Leipzig 1925, S. 22{f. und S. 115£f., der die Romantik als »subjektivierte[n] Occa-
sionalismus« versteht: »Die Romantik ist subjektivierter Occasionalismus, weil ihr eine
occasionelle Beziehung zur Welt wesentlich ist, statt Gottes aber nunmehr das roman-
tische Subjekt die zentrale Stelle einnimmt und aus der Welt und allem, was in ihr ge-
schieht, einen bloflen Anlafl macht. Dadurch, daf3 die letzte Instanz sich von Gott weg
in das geniale >Ich« verlegt, dndert sich der ganze Vordergrund und tritt das eigentlich
Occasionalistische rein zutage.« (S. 24) Der subjektivierte Occasionalismus sei das Pro-
dukt der individualistischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts: »Nur in einer individua-
listisch aufgelosten Gesellschaft konnte das dsthetisch produzierende Subjekt das geistige
Zentrum in sich selbst verlegen, nur in einer biirgerlichen Welt, die das Individuum im
Geistigen isoliert, es an sich selbst verweist und ihm die ganze Last aufbiirdet, die sonst
in einer sozialen Ordnung in verschiedenen Funktionen hierarchisch verteilt war.« (S. 26)
Dies kommt der Luhmannschen Analyse frappierend nahe.

34

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

allem auf seinem fiktionalen Hauptwerk, dem Briefroman fule, ou La Nou-
velle Héloise (1761), liegen wird, weil in diesem Text alle grofien Themen und
Ideen des Autors enggefiihrt und mit dem fur das 18. Jahrhundert und die
Romantik so wichtigen Thema Liebe verkntipft werden.

Die Umstellung von stratifikatorischer auf funktionale Differenzierung
wirkt sich nach Luhmann nachhaltig auf die Position und die Selbstwahr-
nehmung des Individuums aus. Durch die Exklusion des Individuums aus
der Gesellschaft kommt es zu einer verstirkten Wahrnehmung von Diffe-
renzen zwischen dem einzelnen und seiner sozialen Umwelt. Dies wird zum
Anlaf}, die »Differenz zur Umwelt [...] auf die eigene Person zurtickzuinter-
pretieren, wodurch das Ich zum Focus des Erlebens und die Umwelt rela-
tiv konturlos wird.«®® Die Auswirkungen dieses Wandels lassen sich nun
besonders deutlich an der Evolution der Liebessemantik studieren.?’ Das
Ich-Bewufitsein als System/Umwelt-Differenz, die durch den Wandel der
sozialen Umwelt tiberhaupt erst wahrnehmbar geworden ist, mufi, so Luh-
mann, nun permanent bestatigt werden, will das Ich in einer durch exten-
sive unpersonliche Beziehungen gekennzeichneten Umwelt nicht den Halt
verlieren. Als passendes Gegengewicht zur Extensivierung unpersénlicher
Beziehungen bietet sich die Intensivierung personlicher Beziehungen wie
Liebe und Freundschaft an. Hier aber ergibt sich ein Kommunikationspro-
blem. Interpersonliche Kommunikation namlich wird in dem Mafie unwahr-
scheinlich, in dem sich der einzelne nicht mehr durch objektive Eigenschaf-
ten wie Reichtum, Schonheit und Stand definiert (iiber deren Wert und
Bedeutung man sich dann nach einem vorgegebenen Code verstindigen
kann), sondern allein durch seinen idiosynkratischen Weltbezug. Das Ich
wird zur »weltkonstituierenden Individualitit« und stellt sein Gegeniiber
vor die Alternative, »den egozentrischen Weltbezug des anderen zu bestiti-

89  Luhmann, Liebe als Passion, S. 17.

90 Da literarische Texte in mafigeblicher Form an dieser Evolution beteiligt sind, bietet sich
hier natiirlich ein Briickenschlag zur Literaturwissenschaft an. Dementsprechend wurden
insbesondere in der Germanistik die Luhmannschen Untersuchungen zur Liebesseman-
tik schon vielfach aufgegriffen. Einen Schwerpunkt bilden dabei das 18. Jahrhundert und
die Romantik. Finen Forschungsiiberblick bietet Julia Bobsin, Von der Werther-Krise zur
Lucinde-Liebe. Studien zur Liebessemantik in der deutschen Erzihlliteratur 1770-1800, Tibingen
1994, S. 10-15; neuere Studien zur Codierung von Liebe in der Goethezeit versammelt
Walter Hinderer (Hg.), Codierungen von Liebe in der Kunstperiode, Wirzburg 1997. Eine der
jungsten Untersuchungen ist die Habilitationsschrift von Niels Werber, Liebe als Roman,
Bochum 2000 (erscheint voraussichtlich: Minchen 2002). An diese und andere Studien
kann die vorliegende Arbeit ankniipfen. Mein besonderer Dank gilt Niels Werber, der
mir das ungedruckte Manuskript seiner Habilitationsschrift tiberlassen hat.

35

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gen oder abzulehnen. Diese Komplementirrolle des Weltbestitigers wird
einem zugemutet, obwohl mitimpliziert ist, daf§ dieser Weltentwurf einzig-
artig, also eigenartig, also nicht konsensfihig ist.«*! In dieser Perspektive er-
scheint Liebe als Kommunikationsmedium, dessen Funktion darin besteht,
das eigentlich Unwahrscheinliche dennoch zu erméglichen, das heifit zwi-
schenmenschliches Verstehen zu beférdern.?? Da aber grundsitzlich die Art
und Weise der Wahrnehmung und der Informationsverarbeitung beim Ge-
geniiber nicht beobachtet werden kann, setzt der emphatische Verstehens-
begriff voraus, dafl iber das Beobachtbare hinausgegangen und dabei para-
doxerweise »Kommunikation unter weitgehendem Verzicht auf Kommuni-
kation«®® moglich wird. Daraus erklért sich, dafi schliefilich »alle objektiven,
generalisierten Indikatoren fiir Liebe im Sinne von Verdienst, Schonheit,
Tugend abgeworfen werden und das Prinzip, das das Unwahrscheinliche
ermdglichen soll, mehr und mehr personalisiert wird.«** Der Verzicht auf
solche »objektiven, generalisierten Indikatoren« bedeutet eine Entsubstan-
tialisierung des Subjektbegriffs: »[...] es kommt in der Tat darauf an, den
anderen in Relationen zu der fir thn fungierenden Umwelt und in Relatio-
nen zu sich selbst aufzul6sen und ithn dann nicht mehr von Eigenschaften,
sondern von Funktionsweisen her zu begreifen.«%

Der Zusammenhang von Wahrnehmung und Kommunikation ist nicht nur
fur die Liebe, sondern auch fiir die Kunst von zentraler Bedeutung.? Wahr-
nehmung ist fiir Luhmann eine »Spezialkompetenz des Bewuf3tseins«?7 und

91 Liebe als Passion, S. 25.

92 Luhmann spricht in diesem Zusammenhang von »symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmedien« und er definiert diese als »semantische Einrichtungen, die es ermog-
lichen, an sich unwahrscheinlichen Kommunikationen trotzdem Erfolg zu verschaffen.«
(Liebe als Fassion, S. 21) Liebe, die wie Wahrheit, Geld und Macht zu den symbolisch
generalisierten Kommunikationsmedien gehoért, hat demnach die Funktion, durch das
Uberwinden einer »Unwahrscheinlichkeitsschwelle« die »Annahmebereitschaft fiir Kom-
munikationen so zu erhéhen, dafl die Kommunikation gewagt werden kann und nicht
von vornherein als hoffnungslos unterlassen wird.« (ebd.) Dies ist eine wesentliche Vor-
aussetzung fiir das Zustandekommen sozialer Systeme, deren Eigenschaft es ist, auf Kom-
munikation zu beruhen. Eine theoretische Fundierung des von Parsons entwickelten und
von Luhmann modifizierten Konzepts der symbolisch generalisierten Kommunikations-
medien findet sich bei Luhmann, »Einfithrende Bemerkungen zu einer Theorie symbo-
lisch generalisierter Kommunikationsmediens, in: Soziologische Aufklirung 2. Aufsiitze zur
Theorie der Gesellschafl, Opladen 1975, S. 170-192.

93 Liebe als Passion, S. 29.

94 Ebd., S. 28.

95 Ebd., S. 29.

96  Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, S. 13-91.

97 Ebd., S. 17.

36

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sie ist streng zu unterscheiden von Kommunikation, die Luhmann als Ope-
ration sozialer Systeme konzeptualisiert. Psychische und soziale Systeme
sind aufgrund ihrer operativen Geschlossenheit einander unzuganglich. Des-
halb kann Kommunikation auch Wahrnehmung nicht zugédnglich machen,
sie kann sie nur bezeichnen.% Kunst ist nun »eine Art von Kommunikation,
die [...] Wahrnehmung in Anspruch nimmt«;% es ist ihre Funktion, »etwas
prinzipiell Inkommunikables, ndmlich Wahrnehmung, in den Kommunika-
tionszusammenhang der Gesellschaft einzubeziehen.«!% Kunst tragt durch
die von ihr bewirkte »strukturelle Kopplung von Wahrnehmung und Kom-
munikation«!?! zur Stabilisierung der Gesellschaft bei. Die Gesellschaft er-
hélt nach dieser Theorie ihre Stabilitdt nicht durch Subjekte, denn diese
werden durch die strikte Unterscheidung von Wahrnehmung und Kommu-
nikation ja gewissermaflen aufgeldst, sondern durch wiedererkennbare Ob-
jekte, die zum Anlafl von Kommunikationen werden. Wenn solche Objekte
zu dem Zweck der Stabilisierung des Sozialsystems eigens erfunden werden,
so handelt es sich um »Quasi-Objekte« (Luhmann tibernimmt diesen Begriff
von Michel Serres). Das kénnen Fufibille, Konige oder auch Kunstwerke
sein.!%? Dies erkldrt, ohne daf§ Luhmann es explizit sagte, im Rahmen sei-
ner Theorie die zentrale Bedeutung literarischer Texte im Zusammenhang
mit Kommunikation iiber Liebe. Literatur und Liebe ziehen sozusagen an
einem Strang, beide haben die Funktion, den Zusammenhalt der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft, die Individualitit durch Exklusion
erzeugt, zu gewdahrleisten. Damit wire neben der oben in Anmerkung 73
erwihnten funktionalen Homologie zwischen Literatur (als Kompensation
der Nivellierung der Sprache im Sinne Foucaults) und Liebe (als Gegenge-
wicht zur Extensivierung unpersénlicher Beziehungen im Sinne Luhmanns)
ein zweiter gewichtiger Grund fiir die Affinitit von Liebe und Literatur
genannt.

Einer der wesentlichen, insbesondere fur die Literaturwissenschaft frucht-
baren Gedanken in Luhmanns komplexem Theorieentwurf ist die Einbe-
ziechung der Kommunikationsmedien in seine Theorie gesellschaftlicher Sy-
steme und ihrer Evolution. Im Zusammenhang mit dem Kommunikations-
medium Liebe fihrt dies zu der Erkenntnis, daf} ein Motiv wie >Liebe« nicht
unabhingig von der Semantik des darauf spezialisierten Mediums entstechen

98 Ebd., S. 21.
99 Ebd., S. 26.
100 Ebd., S. 227.
101 Ebd., S. 80.
102 Ebd., S. 80-82.

37

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kann. Liebe wird nicht als triebgesteuertes, anthropologisches Bedtirfnis
aufgefafdt, sondern, wie das Medium auch, als »Artefakt soziokultureller
Evolution«.!% Damit ist der Ort markiert, an dem Literaturwissenschaft
und Soziologie zusammenarbeiten kénnen. Denn was bei dem Soziologen
Luhmann - aus verstdndlichen Griinden — unberticksichtigt bleibt, ist die
eigentlich literarische Dimension der von ihm zitierten Texte: ihr Kunst-
charakter und das dadurch bewirkte spezifische Zusammenspiel der inhalt-
lichen mit der diskursiven Ebene und deren Vermittlung mit ihrer sozio-
historischen Funktion. Am Beispiel literarischer Texte aus dem spéten 18.
und dem frithen 19. Jahrhundert soll in der vorliegenden Untersuchung
demonstriert werden, wie ein solch genuin literaturwissenschaftlicher Zu-
gang zu dem Problem des Kommunikationsmediums Liebe aussehen kann.
Die Liebe wird in diesen Texten nicht nur, wie zu zeigen sein wird, als Kom-
munikationsmedium benttzt, sondern es wird auch ithr kommunikativ-me-
diales, das heift ihr literarisches Apriori reflektiert. Dartiber hinaus stehen
die verschiedenen Liebeskonzeptionen im Zusammenhang mit bestimmten
Entwiirfen von Individualitit und Gesellschaft. Liebe und Literatur sind
eng gekoppelt. Wenn daher die Texte von Liebe sprechen, so sprechen sie
von deren sozialer Funktion und zugleich von sich selbst. Liebe wird in der
Literatur der Romantik zum Gegenstand literarischer und poetologischer
Selbstreflexion.!** Die Analyse soll die Relationen zwischen Liebe, Kommu-
nikation, Gesellschaft und Individuum im einzelnen nachzeichnen. Damit
dies geschehen kann, mufi im folgenden genauer auf die historischen Diffe-
renzierungen der Liebessemantik eingegangen werden.

103 Liebe als Passion, S. 47.

104 Die Selbstreflexion als explizites Theorem spielt in der deutschen Frihromantik eine zen-
trale Rolle und ist ein wichtiges Indiz fiir ihre Modernitit. Vgl. die Darstellung bei Win-
fried Menninghaus, Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der Kunsttheorie im
Begriff absoluter Selbstreflexion, Frankfurt a. M. 1987, welche von der Parallelismus-Theorie
Roman Jakobsons ausgeht und deren Verwurzelung in der Frithromantik nachweist.
Nach der These von Menninghaus antizipiert die Theorie der absoluten Selbstreflexion
»mit Grundmotiven des inzwischen >klassisch« gewordenen Strukturalismus zugleich des-
sen poststrukturalistische Metakritik und Radikalisierung, wie sie vor allem Jacques Der-
rida geleistet hat.« (S. 25)

38

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.5 Liebeskonzeptionen aus diachroner Sicht

In diachroner Perspektive unterscheidet Luhmann vom Mittelalter bis zum
19. Jahrhundert im wesentlichen drei verschiedene Liebeskonzeptionen. Die
hoéfische Liebe des Mittelalters zeichnet sich durch Idealisierung und Sub-
limierung aus sowie durch den dominanten Bezug auf die Schicht, an der
teilzuhaben das anzustrebende Ziel ist: die Aristokratie. Wichtig ist, dafl die
sinnliche Erfiillung nur eine untergeordnete Rolle spielt, weil die vulgére Be-
diirfnisbefriedigung als unaristokratisch gilt, und dafy das Liebesideal quer
zur Ehe steht.!% Die Semantik der hofischen Liebe dndert sich entscheidend
erst im 17. Jahrhundert durch eine Schwerpunktverlagerung im Liebescode
weg von der Idealisierung hin zur Paradoxierung (amour-passion). Die Para-
doxierung duflert sich in einem erh6hten Code-Bewufitsein der Beteiligten:
Liebe erscheint ihnen als »literarisch praformiertes, geradezu vorgeschriebe-
nes Gefiihl«.!% Der Gegensatz von >hoher« und >sinnlicher« Liebe 16st sich
auf durch die Einbeziehung des »symbiotischen Mechanismus« Sexualitat
als des heimlich stets anzustrebenden Zieles einer — aulerehelichen — Lie-
besbeziehung. Merkmale des amour-passion sind Verdacht, Entlarvung und
Frivolitit.

Diese Konzeption wird im Laufe des 18. Jahrhunderts erneut transformiert
und fithrt schliellich zur romantischen Liebe, die die bisher getrennten
Bereiche Liebe und Ehe zusammenzufithren versucht. Der Wandel im Be-
reich des Liebescodes dufiert sich als Ubergang von der Paradoxierung zur
Reflexion von Autonomie beziehungsweise zur Selbstreferenz, das heifit,
Funktion des Codes ist es nunmehr, (die durch funktionale Ausdifferenzie-
rung entstandene) »Autonomie zur Reflexion zu bringen«.!%” Wesentliche
Merkmale des romantischen Liebescodes sind die Entdeckung der »Inkom-
munikabilitdt von Echtheit«!% und die selbstreferentielle Motivierung des

105 Zur Evolution der Liebessemantik vgl. Luhmann, Liebe als Fassion, S. 49-56. Der von
Luhmann relativ undifferenziert verwendete Begriff der hofischen Liebe ist in der jiin-
geren mediivistischen Forschung stark problematisiert worden. Einen Uberblick tiber
die Diskussion bietet Ridiger Schnell, »Die >hofische Liebe« als Gegenstand von Psy-
chohistorie, Sozial- und Mentalititsgeschichte. Eine Standortbestimmungy, in: Petica 23
(1991), S. 374-424. Insbesondere die Annahme, daf} die hofische Liebe Sublimierung
und sexuellen Verzicht impliziere, scheint in dieser Pauschalitit nicht haltbar zu sein.
Richtig ist aber in jedem Fall, dafi die in literarischen Texten des Mittelalters vermittel-
ten Liebeskonzeptionen ein Ideal formulieren, zu dem die damalige Realitét in krassem
Widerspruch stand.

106 Liebe als Passion, S. 53.

107 Ebd., S. 51.

108 Ebd., S. 54.

39

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Faktums, daf} man liebt: »Die Liebe entsteht wie aus dem Nichts, entsteht
mit Hilfe von copierten Mustern, copierten Gefiihlen, copierten Existenzen
und mag dann in ihrem Scheitern genau dies bewufit machen.«1%® Die Liebe
wird neu fundiert, indem Idealisierung und Paradoxierung miteinander ver-
schmolzen werden. Das auflert sich darin, daf} die erstrebte »Einheit einer
Zweiheit«, die »Steigerung des Sehens, Erlebens, Genieflens«!!? erst in der
Distanz méglich wird. Es geht nicht mehr um Erfiillung, sondern um Selbst-
reflexion (und man muf} hinzufiigen: um Selbstgenuf}) in Hoffnung und
Sehnsucht.

Zwischen Liebe und Individualitit besteht ein enger Zusammenhang, denn
in der Romantik wird, insbesondere in Deutschland, »die Konkretheit und
Einugartigkeit des Individuums zum wuniversalistischen Prinzip erklart.«!1! Liebe
erscheint in diesem Zusammenhang als »Steigerung aller Relevanzen durch
Bezug auf emen anderen Menschen«.!1? Dies laft sich in der Romantik all-
gemein, etwa in Frankreich bei Mme de Staél, nachweisen. Speziell die
deutsche Romantik geht dartiber noch hinaus, indem sie umstellt von der
»Relationierung der Welt auf einen anderen zur Aufwertung der Welt durch
einen anderen«.!3 WelterschlieBung wird dadurch ins Subjektive verlagert,
sie wird dem anderen als Funktion der Liebe zugemutet und aufgebtirdet.!4
Die Hypostasierung des Individuellen bedeutet aber, daf} der potentielle Lie-
bespartner nicht mit erwartbaren, weil iiberindividuellen Eigenschaften aus-

109 Ebd.

110 Ebd., S. 172 (Hervorh. im Text).

111 Ebd., S. 167 (Hervorh. im Text).

112 Ebd. (Hervorh. im Text).

113 Ebd., S. 167f. (Hervorh. im Text).

114 Ulrich Beck hat die fiir unsere Gegenwart charakteristischen Spitfolgen dieser romanti-
schen Liebesauffassung als »irdische Religion der Liebe« beschrieben (Ulrich Beck /Elisa-
beth Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt a. M. 1990, S. 222-266).
Die Generalisierung und dadurch bedingte Trivialisierung der romantischen Liebe und
ihrer Sinnbestitigungszumutungen fithrt bei gleichzeitigem Geltungsverlust traditionel-
ler (moralischer, religioser, gesellschaftlicher) Ordnungsmuster und aufgrund des 6ko-
nomisch bedingten Wandels der Geschlechterrollen, so Beck, zu der Paradoxie, dafl die
Einheit von Ehe, Liebe und Familie zugleich vergétzt und zersetzt wird (S. 2251t.). »Es
entsteht ein Suchen, ein Wissens- und Hoffnungshorizont der Liebe, der seine eigene
Gewalt gegen alle Realitit und Erfillbarkeit entwickelt und durch Scheidung und Wie-
derverheiratung seine Handschrift in die Erwartungen, Handlungen, Angste und Be-
ziehungsmuster der Menschen einschreibt.« (S. 228; Hervorh. im Text.) Dabei scheint
die Liebe als quasi-religioser Sinnhorizont eine Eigenrealitit anzunehmen, der man im
Zweifelsfall Ehe und Familie zu opfern hat — und dies einer Alltagserfahrung zum Trotz,
welche die Tauglichkeit der Liebe als alleiniger Basis langfristiger Beziehungen doch stark
in Frage stellt, wie sich an stindig wachsenden Scheidungsziffern ablesen lafit.

—_ =

—_ =

40

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gestattet sein kann. Liebe kann folglich nicht mehr durch objektive, dufler-
liche Merkmale wie Schonheit, Tugend, Reichtum usw. begriindet werden.
»Die Anleitung und Begriindung der Partnerwahl [...] wird in die Symbole
des Kommunikationsmediums, in die Reflexivitiat der Liebe und in die Ent-
wicklungsgeschichte eines Sozialsystems intimer Bindungen verlagert.«!15 In
letzter Konsequenz bedeutet dies, dafl Liebe aus sich selbst heraus motiviert
werden mufl.!1% Dies aber fithrt zu einer paradoxen Situation, indem die
Liebe zugleich selbstreferentiell geschlossen und offen fiir Anschliisse sein
muf}, »fiir alles, was die Liebe anreichern kann«.!1” Die romantische Liebe
ist paradox, sie findet auf zwei Ebenen statt: »Es gilt, in der Selbsthingabe
das Selbst zu bewahren und zu steigern, die Liebe voll und zugleich reflek-
tiert, ekstatisch und zugleich ironisch zu vollziehen.«!!8 Die Ubersteigerung
der Individualisierung hat auch zur Folge, daf} die romantischen Liebenden
sich selbst zu unverstandenen Ausnahmewesen stilisieren mussen, woraus
dann entsprechend unlésbare Probleme der intersubjektiven Kommunika-
tion resultieren.

Man sicht, daf} die romantische Liebe ein héchst komplexes Phanomen
ist. Die Liebenden situieren sich sowohl auf der Ebene des Erlebens, wo
ihr Ziel die »Konstitution einer gemeinsamen Sonderwelt«!? und die Ver-
schmelzung mit dem Partner ist, als auch auf der Ebene des Beobachters,
der die Illusionen und Paradoxien der an die Liebe gestellten Anspriiche

115 Liebe als Fassion, S. 170.

116 Diese Selbstreflexivitdt der Liebe steht im Zusammenhang einer umfassenden Neudefini-
tion des Wissens und der Selbsterkenntnis im 18. Jahrhundert. Der Mensch konstituiert
sich als Subjekt nicht mehr wie frither durch seine Differenz zum Tier, sondern durch die
»Fahigkeit zur selbstreferentiellen Konstitution eines Weltverhéltnisses« (Luhmann, Liebe
als Passion, S. 173). Somit geht es auch in der Liebe nun um den Menschen als der Welt
gegeniiberstehendes Individuum, das sich durch soziale Reflexivitit auszeichnet. Das
Medium Liebe wird universalisiert, und genau deshalb kann die Liebe nicht mehr durch
objektive, aber kontingente Eigenschaften wie Reichtum, Jugend, Schonheit, Tugend
motiviert werden. Der Verzicht auf solche Eigenschaften wird kompensiert durch »das
Lieben des Liebens, das sich sein Objekt sucht und in der Gegenliebe soziale Reflexivitit
aufbaut.« (S. 174) Liebe wird auf sich selbst gegriindet: »Die Liebe richtet sich auf ein
Ich und ein Du, sofern sie beide in der Beziechung der Liebe stehen, das heifit eine solche
Beziehung sich wechselseitig erméglichen — und nicht, weil sie gut sind, oder schén sind,
oder edel sind, oder reich sind.« (S. 175; Hervorh. im Text) Auf den Punkt gebracht
ist dieses romantisch-reflexive Liebesverstandnis in einer suggestiven Formulierung von
Jean Paul: »Alle Liebe liebt nur Luebe, sie ist ihr eigener Gegenstand.« (Zitiert nach Luh-
mann, Licbe als Passion, S. 175; Hervorh. im Text.)

117 Ebd., S. 177.

118 Ebd., S. 172.

119 Ebd., S. 178.

41

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchschaut. Die vielleicht gréfite Zumutung stellt dabei die Einheit von
Liebe und Ehe dar. Was in ilteren Liebeskonzeptionen getrennt war, wird
nun in zirkuldrer Form aneinander gekoppelt und soll in selbstreferentieller
Geschlossenheit die Dauer der Liebe gewédhrleisten: »Die Liebe wird zum
Grund der Ehe, die Ehe zum immer wieder neu Verdienen der Liebe.«120
Eine weitere Zumutung ist, daf3 durch den Verzicht auf objektive Kriterien
der Beginn der Liebe dem Zufall tiberantwortet, das heiflt »grundlos gesetzt,
ins Voraussetzungslose gebaut« wird.!?! Der Zufall wird aber dann retro-
spektiv von den Liebenden zur schicksalhaften Notwendigkeit umgedeutet
und somit paradoxiert. All dies trdgt zur Verabsolutierung der Liebe bei.
Spezifisch fiir die romantische Literatur ist nun, dafl sie einerseits die Hypo-
stasierung der vom Zufall ausgeldsten, auf die Individualitdt des Partners
als Weltbestitigers und nicht auf objektive Kriterien gegriindeten und ge-
rade deshalb als dauerhaft konzipierten Liebe modelliert und andererseits
die solcher Ubersteigerung innewohnende Gefahrdung reflektiert. Sie hat
somit die Doppelfunktion, den Wandel der Liebessemantik zugleich »zu
vollziehen und zu entlarven«.!??

0.6 Erkenntnisgewinn durch Systemtheorie

Die referierten systemtheoretischen und diskursarchéologischen Forschungs-
positionen bilden den theoretischen Rahmen und somit den Ausgangspunkt
fur die folgenden Untersuchungen, in deren Verlauf immer wieder darauf
zurtickgegriffen wird. Was nun geklart werden muf3, ist das Verhaltnis zwi-
schen Theorie und Textanalyse. Denn man kénnte ja fragen, wozu der
ganze Theorieaufwand betrieben wird, wenn danach ganz *herkémmliche«

120 Ebd. - Die Trennung von Liebe und Ehe in dlteren Liebeskonzeptionen erklért sich
zum einen sozialgeschichtlich aus der Dominanz dessen, was Foucault als »dispositif
d’alliance« bezeichnet; gemeint ist ein »systeme de mariage, de fixation et de dévelop-
pement des parentés, de transmission des noms et des biens« (Histoire de la sexualité 1.
La volonté de savoir, Paris 1976, S. 140). Das Allianzdispositiv 1afit eine auf gegenseitiger
Neigung beruhende Partnerwahl nicht zu. Zum anderen aber ist die Trennung von Liebe
und Ehe eine wichtige Voraussetzung dafiir, dafl Liebe als etwas besonders Wertvolles
und Erstrebenswertes, aber nicht jedermann Gegebenes konzipiert werden kann. Liebe
steht auflerhalb gesellschaftlicher Institutionen; sie kann daher nur durch die Uberwin-
dung von Widerstdnden und Hindernissen realisiert werden. Fallen diese aber weg, so
ist auch die Liebe gefihrdet, wie man bei Mme de Lafayette und Rousseau nachlesen
kann (s.u. Kap. 1).

121 Liebe als Passion, S. 181.

122 Ebd., S. 179.

42

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

literaturwissenschaftliche Textanalysen folgen. Dieser Frage ist mit folgen-
den Argumenten zu begegnen: Zum einen gibt es keine von Systemtheorie
und Diskursarchdologie entwickelte eigenstindige Methode zur Analyse
von Einzeltexten. An dieser aber fithrt aus literaturwissenschaftlicher Sicht
kein Weg vorbei.!?3 Die zitierten Arbeiten von Foucault und Luhmann die-
nen somit als Anregung fiir Fragestellungen, die dann mit Hilfe literatur-
wissenschaftlicher Textanalysen beantwortet werden sollen. Zum anderen
wurde mit den bisherigen Ausfithrungen auch eine historische Situierung
der hier zu betrachtenden "Texte vorgenommen (das spite 18. Jahrhundert
als Epochenschwelle zur Moderne, die Romantik als erste literaturgeschicht-
liche Manifestation der Moderne, und zwar sowohl aus diskursarchiologi-
scher als auch aus sozialgeschichtlicher Perspektive). Vor dem historischen
Hintergrund gewinnen die Einzeltexte dann ihr spezifisches Profil, das na-
tirlich die iibergreifenden Entwicklungen nicht immer i fofo bestitigen
muf}, sondern durchaus widerstindig und in Teilen sogar unverrechenbar
sein kann. Schliefllich ist, wie nun gezeigt werden soll, insbesondere mit
der Wahl der Luhmannschen Systemtheorie eine bestimmte Perspektive
vorgegeben, die den Gegenstand in einem neuen Licht zeigt und somit einen
Erkenntnisgewinn erméglicht.

Dietrich Schwanitz hat als einer der ersten demonstriert, in welcher Weise
die Literaturwissenschaft von systemtheoretischen Modellen profitieren
kann. In seinen Ausfithrungen zur Selbstreferentialitit des Erzédhlens!?* geht
er aus vom historisch je unterschiedlichen Verhiltnis zwischen Wirklich-
keitsvorstellung und Erzihlen. In vormodernen Gesellschaften gilt, dafl
die Geschichten, die man sich erzahlt, wie Legende, Fabel, Marchen, Ex-

123 Grundlage einer als Textwissenschaft konzipierten Literaturwissenschaft muf§ — trotz
gegenteiliger Behauptungen von interessierter Seite (vgl. etwa Christa Biirger, »Statt einer
Interpretation. Anmerkungen zu Kleists Erzihlen«, in: David E. Wellbery (Hg.), Positionen
der Literaturwissenschafi. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists »Das Erdbeben in Chilic (1985),
Miinchen 31993, S. 88-109, hier S. 88) — eine Methode der Einzeltextanalyse sein. Es gibt
nach wie vor keine geeignetere und elaboriertere als die struktural-semiotische Methode.
Bei der Analyse kann man natiirlich nicht stehenbleiben. Sie muf} zu interpretatorischen
Zwecken mit Fragestellungen verbunden werden, die aus anderen Bereichen als dem
der Textimmanenz stammen, so wie ja auch die Literatur als Teilsystem mit anderen
Teilsystemen interagiert und Leistungen fiir diese erbringt. Die entsprechenden Fragen
werden im vorliegenden Fall mit Hilfe von Diskursanalyse und Systemtheorie gewonnen.
Vgl. zum Stellenwert der Textanalyse innerhalb der Literaturwissenschaft auch die Ar-
gumentation bei Thomas Klinkert, Einfiihrung in die franzisische Literaturwissenschaft, Berlin
2000, S. 11-19, insbesondere S. 17, und S. 238-252 als Beispiel fiir die Verbindung von
Textanalyse und Interpretation.

124 Systemtheorie und Literatur. Ein neues Faradigma, Opladen 1990, S. 152-188.

43

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

emplum oder Novelle, als stets abrufbarer Erfahrungs- und Wissensschatz
fungieren. In der modernen Gesellschaft hingegen treten aufgrund des be-
schleunigten Entwicklungstempos Erwartung und Erfahrung so weit ausein-
ander, dafl man »von der Vergangenheit nicht mehr auf die Zukunft hoch-
rechnen kann«.!?® Den narrativen Gattungen, insbesondere dem Roman,
stellt sich damit ein historisch vollig neuartiges Problem: Sie miissen »die
laufende Vermittlung von Vergangenheit und Zukunft [...] in einer sich
verandernden Welt«126 erzahlerisch gestalten. Und dabei kénnen sie nicht
mehr auf typische Erzdhlschemata wie in vormoderner Zeit zurtickgreifen.
In dieser historischen Situation entsteht der Typus des >realistischen< Ro-
mans, der sich von vormodernen Erzahlformen dadurch unterscheidet, dafy
er die Differenz zwischen Erzihlung und Wirklichkeit in sich selbst in pro-
blematisierender Weise zur Darstellung bringt. Das historisch erste Beispiel
solchen Erzihlens ist der Don Quijote, dessen Held bekanntlich die in Ritter-
romanen gelesenen Geschichten mit der Wirklichkeit verwechselt. System-
theoretisch ausgedriickt bedeutet das, daff die fiir jegliches Erzdhlen konsti-
tutive Differenz zwischen System (Erzdhltext und damit Fiktion) und Um-
welt (Wirklichkeit) in das System in Form eines re-entry wiederaufgenommen
wird, wodurch es méglich wird, daf§ das Erzéhlen durch das Hin- und Her-
schalten zwischen Selbstreferenz und Fremdreferenz sich selbst Prignanz
und Kontur verleiht und sich dadurch als etwas sowohl von der Wirklich-
keit als auch von anderen, obsoleten Formen des Erzdhlens Unterschiede-

nes beglaubigt.

Eine Geschichte weist thre Plausibilitdt nun nicht mehr durch den Bestatigungs-
wert aus, der ihr aus der Zugehérigkeit zum Schatz dhnlicher Geschichten zu-
wuchs, sondern a) durch die innere Konsistenz ihrer eigenen symbolischen Ord-
nung und b) durch das Bewufitsein von deren Differenz zur Wirklichkeit, was
sowieso nur zwei Seiten derselben Medaille sind.127

Die Selbstreferentialitit dient dem Erzihlen also zur Selbstabgrenzung und
Beglaubigung in einer Epoche, in der die symbolische Ordnung (les mots)
und die Ordnung der Dinge (les choses) auseinandergetreten sind.'?8 Welche

125 Ebd. - Vgl. hierzu auch die oben S. 20f. referierten Uberlegungen von Koselleck, »Das
achtzehnte Jahrhundert als Beginn der Neuzeit«.

126 Systemtheorie und Literatur, S. 155.

127 Ebd., S. 157.

128 Vgl. Foucault, Les mots et les choses, S. 601E., der diesen Sachverhalt als Episteme der Repra-
sentation analysiert und den Don Quijole als erstes literarisches Zeugnis dieser Episteme
interpretiert: »Don Quichotte est la premiére des ceuvres modernes puisqu’on y voit la rai-

44

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rolle aber spielt in diesem Zusammenhang die Liebe? Schwanitz weist dar-
auf hin, »dafl die Liebe vor allem aus Romanen gelernt wird und daf} das
dann exaltierte Erwartungen weckt, wovor der Roman selbst wieder war-
nen kann.«!?? Liebe und Literatur sind traditionellerweise eng aneinander
gekoppelt und kénnen einen sich selbst stabilisierenden Riickkopplungspro-
zefd bilden, was dann die Literatur selbst wiederum blofllegen kann.
Schwanitz entwickelt nun eingedenk dieser prinzipiellen Affinitdt zwischen
Liebe und Literatur ein komplexes Argument, das den Zusammenhang
zwischen Liebesgeschichte und Romanform im 18. und 19. Jahrhundert sy-
stemtheoretisch beschreibt und als nicht-beliebig und nicht-zufillig erschei-
nen lafit. Der >realistischec Roman, der im 18. Jahrhundert in England von
Autoren wie Defoe, Richardson und Fielding entwickelt wird und auf er-
zahlerischer Selbstreferentialitidt beruht, gerdt bald in eine Krise, die sich
symptomatisch in Laurence Sternes Tristram Shandy manifestiert. Dieser Text
ist ein »Roman frustrierten Erzdhlens«,'3’ dessen Grundproblem aus der
heillosen Interferenz von Erzahlakt und erzahlter Geschichte resultiert. Das
Erzahlen will sich selbst erzahlen, kann aber nicht mehr zwischen Selbst-
referenz und Fremdreferenz unterscheiden, so dafl der Text permanent zwi-
schen Erzihlakten und Geschichten hin- und herspringt und niemals an ein
Ende kommt.

Die Paradoxien, die aus der Nicht-Unterscheidung von Selbst- und Fremd-
referenz resultieren, kénnen, so die These von Schwanitz, nur gelost werden,
indem erstens »eine Erzdhltechnik gefunden [wird], die eine laufende Ver-
mittlung von Vergangenheit und Zukunft vornimmt, ohne dabei wieder die
Interferenzprobleme zwischen Erzihlen und Erzahltem zu reproduzieren,
und zweitens »eine Geschichte gefunden [wird], die trotz ihres Weiterlaufens

son cruelle des identités et des différences se jouer a I'infini des signes et des similitudes;
puisque le langage y rompt sa vieille parenté avec les choses [...].« (S. 62) Die differen-
zierte literaturwissenschaftliche Analyse des Romans, welche Ulrich Winter, Der Roman
im Zeichen seiner selbst. Typologie, Analyse und historische Studien zum Diskurs literarischer Selbstrepri-
sentation im spanischen Roman des 15. bis 20. Jahrhunderts, Tubingen 1998, S. 197-263, vorlegt,
kommt allerdings zu dem Ergebnis, dafl der Quijote diskurs- und mediengeschichtlich
zwischen dem auf Oralitit beruhenden mittelalterlichen mouvance-Modell des Textes und
dem neuzeitlichen, schriftbasierten transzendentalen Textmodell angesiedelt ist und an
beiden partizipiert. »Der transzendente Raum fiir transzendentale Autorschaft hat sich
noch nicht konstituiert, denn zwischen Autor, Leser und Text ist das Band, das Welt mit
Sprache verbindet, noch nicht durchtrennt.« (S. 246) Damit hat der Text die Episteme
der Ahnlichkeit, der »prose du mondes, noch nicht definitiv hinter sich gelassen.

129 Systemtheorie und Literatur, S. 157.

130 Ebd., S. 160.

45

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in eine offene Zukunft zu Ende kommt und sich zur Einheit rundet«.13!
Die Losung findet sich in der biirgerlichen Liebesgeschichte, wie sie im
englischen Roman des 18. Jahrhunderts entsteht und in der Romantik bei
Jane Austen weiterentwickelt wird. Das von Richardson entworfene Hand-
lungsschema der biirgerlichen Liebesgeschichte stellt eine tugendhafte biir-
gerliche Frau einem aristokratischen Verfiithrer gegeniiber. Der Code des
aristokratischen libertinage wird durch das tugendhafte Verhalten der biirger-
lichen Frau unterlaufen. Es entsteht eine Dialektik der Anerkennung, die
um das Problem der Freiheit der Frau kreist. Die Liebe >zihlt« nur dann,
wenn beide Partner einander aus freien Stiicken wihlen, sie kann nicht er-
zwungen werden. Es geht also um das Problem der doppelten Kontingenz:
Beide Partner kénnen zustimmen oder ablehnen. Wenn Liebe aber auf Frei-
heit und Wechselseitigkeit beruhen soll, dann mufl sie bei beiden Partnern
gleichzeitig und daher autokatalytisch, ohne objektiven Grund ausbrechen.
Das gleichzeitige spontane Entstehen der Liebe ist nun aber héchst unwahr-
scheinlich; auflerdem muf§ die Liebe ja, selbst wenn sie ausnahmsweise
einmal spontan entsteht und wechselseitig ist, kommuniziert werden. Es
besteht also ein doppeltes Bediirfnis: Zum einen mufl die Unwahrschein-
lichkeitsschwelle gesenkt, zum anderen die Kommunikation des Unwahr-
scheinlichen ermdglicht werden.

Auf dieses Bediirfnis antwortet die Konvention des Hofmachens, das vom
Mann ausgehen mufi. Die Frau muf}, will sie annehmen, zunichst vorder-
grundig ablehnen, beziehungsweise ihre Ablehnung mufl so ambivalent
sein, dafl man hinter ihr eine heimliche Zustimmung vermuten kann, was
den Mann wiederum dazu ermuntert, ihr weiter den Hof zu machen. Die
von der Frau geforderte Ambivalenz aber ist nur méglich um den Preis der
Verdriangung: Die biirgerliche, tugendhafte Frau darf sich ihres erotischen
Begehrens gar nicht bewuf3t sein. Die Bewegung der Empfindsamkeit ist,
so Schwanitz, eine psycho-historische Kulturrevolution, die »als zentralen
Widerspruch das Verbot fiir die Frauen hervor[bringt], sich ihre Gefiihls-
und Liebesbereitschaft einzugestehen.«!32 Mit der Verdrangung einher geht
aber die Projektion der verdringten Libido auf den Verfiihrer, der »zugleich
attraktiv und verworfen«!3 ist. Das Begehren der Frau bleibt unbewuft,
weshalb sie auch ihre eigene Zukunft als Ehefrau des von ihr gezahmten
Verfiihrers nicht planen kann. Die Liebe wird also — und das ist historisch

131 Ebd., S. 166.
132 Ebd., S. 172.
133 Ebd.

46

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

neu - im Roman des 18. Jahrhunderts zum psychologischen Problem und
zur psychischen Belastung. Im Zusammenhang damit manifestiert sich zum
ersten Mal so etwas wie das Unbewuf3te in literarischer Form. 134

Wenn aber die Zukunft der Liebesgeschichte, die aus der Sicht der Frau
erzdhlt wird, ausgeblendet bleiben mufy, so legt das die Wahl bestimmter
Erzahlformen nahe, wihrend andere ausgeschlossen sind. Es kann unmég-
lich die Ich-Erzéhlform gewihlt werden, die ja im Zristram Shandy zur Konfu-
sion gefiihrt hat. Geeignet ist hingegen die Form des Briefromans und mehr
noch die von Jane Austen entwickelte Form der Erzihlung in der dritten
Person mit ausgeblendeter Erzahlsituation, mobiler Erzahlperspektive und
beruhend auf der historisch erstmaligen systematischen Verwendung der
erlebten Rede.!3> Die erlebte Rede namlich erméglicht es, »die Differenz von
Vergangenheit und Zukunft erzihltechnisch als Einheit«!%6 zu fassen und
dadurch den Leser an der psychologischen Entwicklung der Figur Anteil
nehmen zu lassen. Der notwendige Abschluf} der zukunftsoffen erzahlten
Geschichte wird bei Jane Austen (in den Romanen Emma und Pride and
Prejudice) aus der Handlung heraus motiviert, indem die Heldin in die Ver-
drangung ihres erotischen Begehrens Einsicht gewinnt und dadurch ihre
eigene Geschichte als Liebesgeschichte rekapitulieren kann. Damit taucht
der strukturell ausgeblendete Erzahlakt in Form eines re-entry auf der Ebene
des Erzdhlten am Ende der Geschichte auf und bringt so den Text zum Ab-
schlufl. Zugleich wird jener die Liebesgeschichte seit Richardson pragende
Verdrangungsmechanismus blofigelegt.

134 Schwanitz geht sogar so weit zu sagen, daf} das Unbewufte damals tiberhaupt erst
entstanden sei (Systemtheorie und Literatur, S. 1721.). Eine solche Aussage prasupponiert
jedoch erstens, dafl das in literarischen Texten Dargestellte aufierliterarische Sachverhalte
umstandslos abbildet, und zweitens, daf} lebensweltliche Phénomene unverziiglich in
literarischen Texten abgebildet werden. Beide Aussagen wiirde Schwanitz selbst so sicher
nicht unterschreiben. Es wire wohl genauer zu sagen, daf} damals die Voraussetzungen
far die Entdeckung des Unbewufiten geschaffen wurden. - Fir Sigmund Freud hat das
Unbewufite tibrigens keineswegs den Charakter einer historisch relativen Erscheinung,
wie unschwer daraus zu erkennen ist, dafl er die ins Unbewuf3te verdrangten Triebregun-
gen gegentiber Mutter und Vater nach der in der Tragodie des Sophokles tiberlieferten
antiken Odipus-Sage benennt und dabei auf das Uberzeitliche derselben verweist: »Es
muf eine Stimme in unserem Innern geben, welche die zwingende Gewalt des Schicksals
im Odipus anzuerkennen bereit ist [...]. Und ein solches Moment ist in der Tat in der
Geschichte des Konigs Odipus enthalten. Sein Schicksal ergreift uns nur darum, weil
es auch das unsrige hitte werden kénnen, weil das Orakel unserer Geburt denselben
Fluch iiber uns verhingt hat wie tiber ithn.« (Die Traumdeutung, in: Studienausgabe, hg. v.
Alexander Mitscherlich et al., Bd. II, Frankfurt a. M. 1982, S. 267)

135 Systemtheorie und Literatur, S. 174-176.

136 Ebd., S. 175.

47

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schwanitz gelingt es somit, durch den Einsatz systemtheoretischer Modelle
die Evolution des englischen Romans im 18. und 19. Jahrhundert plausibel
zu machen. Die Strukturanalyse literarischer Texte wird mit systemtheore-
tischen Beschreibungen konfrontiert, woraus sich ein tiberraschender Er-
kenntnisgewinn ergibt. »Die Liebesgeschichte produziert ihre eigene Erzihl-
barkeite, so ist, die Argumentation zusammenfassend, das zentrale Teilkapi-
tel bei Schwanitz tiberschrieben.!3” Wenn Schwanitz’ These stimmt, dann
ist der Zusammenhang zwischen Erzihltechnik und erzihlter Geschichte
im englischen Roman des 18. und frithen 19. Jahrhunderts — unter den
gegebenen (als solche natiirlich kontingenten) historischen Bedingungen -
nicht-kontingent. Diesen Zusammenhang aber habe er, so Schwanitz, erst
mit Hilfe der Systemtheorie erkennen kénnen.

In vergleichbarer Weise wie Schwanitz méchte ich in der vorliegenden Un-
tersuchung Systemtheorie und Literaturwissenschaft verbinden, das heif3t,
es geht mir darum, die Systemtheorie in den Dienst der Literaturwissen-
schaft zu stellen.!?8 Das Ziel kann nicht eine moglichst abstrakte systemtheo-
retische Reformulierung bekannter Sachverhalte sein. Diese Gefahr, der
Luhmann und manche seiner literaturwissenschaftlichen Adepten und Ex-
egeten nicht immer entgehen oder die ithnen gar keine zu sein scheint,'®” soll

137 Ebd., S. 176-180.

138 Im Unterschied zu Schwanitz wende ich die Systemtheorie nicht direkt zur Beschreibung
der Texte an, sondern indirekt zu ihrer Situierung in einem historischen Kontext. Daraus
ergeben sich dann neue Perspektiven auf die in den Texten dargestellten Probleme. —
Einen Uberblick iiber die verschiedenen Versuche einer Verbindung von Systemtheorie
und Literaturwissenschaft bieten die Forschungsberichte von Georg Jager, »Systemtheo-
rie und Literatur. Teil I. Der Systembegriff der Empirischen Literaturwissenschaft«, in:
Internationales Archiv fiir Soxialgeschichte der Literatur 19/1 (1994), S. 95-126, Claus-Michael
Ort, »Systemtheorie und Literatur: Teil II. Der literarische Text in der Systemtheorie,
in: Internationales Archiv fuir Souialgeschichte der Literatur 20/1 (1995), S. 161-178, und von
Oliver Jahraus/Benjamin Marius Schmidt, »Systemtheorie und Literatur. Teil III. Mo-
delle Systemtheoretischer Literaturwissenschaft in den 1990ern«, in: Internationales Archiv

Siir Sozialgeschichte der Literatur 23/1 (1998), S. 66-111. Vgl. auch Jiirgen Fohrmann/Harro
Miller (Hg.), Systemtheorte der Literatur, Miinchen 1996.

139 Vgl. etwa Luhmann, »Eine Redeskription romantischer Kunst«, in: Jiirgen Fohrmann/
Harro Miller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Minchen 1996, S. 325-344, wo gar nicht
erst der Anspruch erhoben wird, »mit literaturwissenschaftlichen oder dsthetischen Be-
mithungen in Konkurrenz zu treten und neue Interpretationen romantischer Texte [...]
anzubieten« (S. 325), sondern lediglich »mit systemtheoretischen Mitteln wiederzube-
schreiben, was geschah, als die Romantik ihre eigene Autonomie entdeckte und nach-
vollzog, was schon passiert war, namlich die gesellschaftliche Ausdifferenzierung eines
speziell auf Kunst bezogenen Funktionssystems« (S. 326). Natirlich soll diese Kritik
nicht die Vorztige von Luhmanns »Redeskription« in Frage stellen. Es soll nur auf die
prinzipielle Differenz eines soziologischen und eines literaturwissenschaftlichen Ansatzes
hingewiesen und damit auch die Berechtigung des letzteren hervorgehoben werden.

48

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vermieden werden, indem die Luhmannsche Theorie von der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft lediglich als Ausgangspunkt dient.
Es soll hier nicht noch einmal aufs neue belegt werden, daf} es diese Ausdif-
ferenzierung gegeben und wie sie sich vollzogen hat. Dies wurde von Luh-
mann selbst und in seiner Nachfolge im Bereich der Literaturwissenschaft
insbesondere von Gerhard Plumpe und Niels Werber in tiberzeugender
Weise getan. Es geht hier vielmehr um den Zusammenhang zwischen Lite-
ratur, Liebe und moderner, funktional differenzierter Gesellschaft, so wie
er an den Texten selbst ablesbar ist. Meine Pramisse lautet, daf} dieser Zu-
sammenhang unter den gegebenen (kontingenten) sozio-historischen Um-
standen nicht-kontingent ist. Ausgehend von Rousseau soll an Werken von
Holderlin, Foscolo, Mme de Staél und Leopardi exemplarisch gezeigt wer-
den, wie in der européischen Romantik Liebe und Schreiben aneinander
gekoppelt werden,!*? wie durch diese Kopplung Literatur im modernen
Sinne entsteht und inwieweit und in welcher Form diese Literatur ihren ei-
genen Status als funktional differenziertes Teilsystem beziehungsweise ihren
System/Umwelt-Bezug reflektiert. Die Systemtheorie dient somit als Folie
zur Formulierung eines Problems, das die Texte auf unterschiedliche Weise
bearbeiten. Dieses Problem soll nun zum Abschluf} dieses einleitenden Ka-
pitels skizziert werden.

0.7 Das Wechselspiel von Ausdifferenzierung
und Entdifferenzierung

Die bekannte Tatsache, dafy im 18. Jahrhundert im Bereich der Kunst von
Heteronomie auf Autonomie umgestellt wird, deutet Niels Werber!'*! im
Anschlufl an Luhmann als Beleg fir die Umstellung von stratifikatorischer
auf funktionale Differenzierung und fiir die damit implizierte Ausdifferen-
zierung der Kunst zu einem spezialisierten Funktionssystem. Der alteuro-
péischen Poetik mit ihrer Vermischung von Kunst und Moral und ihrer
Gebundenheit an das Prinzip der Schichtung (man denke etwa an die Stan-
deklausel, die Stilebenen und vor allem die klassizistische Gattungshierar-
chie) entspricht »auf gesellschaftsstruktureller Ebene der stratifikatorische
Differenzierungstyp mit seiner diffusen Einheit von Recht, Moral, Kiinsten,
140 Vgl. Friedrich A. Kittler, »Autorschaft und Liebes, in: ders. (Hg.), Austreibung des Geistes

aus den Geisteswissenschaften. Programme des Poststrukturalismus, Paderborn 1980, S. 142-173,

der diese Kopplung am Beispiel von Goethes Werther darstellt.
141 Literatur als System. Qur Ausdifferenzierung literarischer Kommunikation, Opladen 1992.

49

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaften, Geschmack, Macht und Religion.«14? Geschmack ist kein
universelles Merkmal, sondern man erwirbt ihn durch die Zugehorigkeit
zur Oberschicht. Ebenso wie die Gesellschaft ist die Poetik nach hierarchi-
schen Prinzipien strukturiert. In der stratifikatorischen Gesellschaft ist alles,
und mithin auch die Kunst, nach dem Prinzip der Schichtung organisiert.
»Dieser Gesellschaftsstruktur korreliert eine Semantik, welche die Anschlufi-
fahigkeit von Kommunikationen schichtspezifisch differenziert und Beitrage
unter Vorgabe der Differenz >oben vs. unten« sortiert. Ihre bekannteste Fi-
gur ist die Hierarchie, die ontologisch und theologisch abgesichert die ober-
ste Schicht pramiert.«<!*3 Eine Folge der Interferenz von kiinstlerischen und
nicht-kiinstlerischen Prinzipien im Bereich der Kunst ist, dafl die Bestim-
mung dessen, was in der kiinstlerischen Darstellung als schén zu gelten
hat, abhingig von nicht-kiinstlerischen Vorgaben ist. Somit kann das Hafi-
liche oder das Bose, welches lebensweltlich negativen Wert hat, auch in
kiinstlerischer Gestaltung nicht schén sein. Die Kunst erhélt thre Schénheit
durch die Wahl von Gegenstinden, die auch in auflerkinstlerischem (ge-
sellschaftlichem, moralischem, religiésem) Zusammenhang als schén gelten.
Das Schéne ist zugleich das Niitzliche, das Wahre und das Gute. Unter
diesen Bedingungen kann Kunst nicht autonom sein.

Dies andert sich bekanntlich gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Es entsteht
nun ein »Kunst- und Literatursystem, das nach ausschliefilich selbstgesetz-
ten Kriterien seine Umwelt beobachten und codieren kann.«1#* Die Prinzi-
pien der Autonomieisthetik werden in den dsthetischen Schriften von Kant,
Schiller und den Briidern Schlegel besonders deutlich formuliert.*® Die fiir
die Asthetik der Moderne vielleicht wirkungsmachtigste Schrift, Kants Kritik
der Urteilskraft (1790), ist eine »Untersuchung des Geschmacksvermogens
als dsthetischer Urteilskraft« in »transzendentaler Absicht«,146 das heifit, es
geht um die Bedingungen, denen dsthetische Urteile allgemein, bei allen
Menschen unterliegen, und nicht um eine Anweisung »zur Bildung und
Kultur des Geschmacks«.!47 Geschmack wird als allgemeines, angeborenes

142 Ebd., S. 34.

143 Gerhard Plumpe/Niels Werber, »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoreti-
schen Literaturwissenschafte, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaft und System-
theorie. Fositionen, Kontroversen, Ferspektiven, Opladen 1993, S. 9-43, hier S. 18.

144 Werber, Literatur als System, S. 38.

145 Vgl. die ausfithrliche Darstellung bei Gerhard Plumpe, Asthetische Kommunikation der Mo-
derne, 2 Bde, Opladen 1993, Bd. 1: Von Kant bis Hegel.

146 Immanuel Kant, Krittk der Urteilskrafi. Herausgegeben von Karl Vorldnder. Mit einer Bi-
bliographie von Heiner Klemme, Hamburg 71990, S. 4.

147 Ebd.

50

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisvermégen betrachtet (§ 7), nicht als durch »Interaktion in Ober-
schichten«!#8 zu erwerbende und somit schichtspezifische Kompetenz. Mit
diesem grundlegenden Perspektivenwechsel vollzieht Kant, so Werbers Deu-
tung, »semantisch die Umstellung von Stratifikation auf Funktion; von in
hoéfischer Konvention geprigtem Geschmack der Hauptstadte und Residen-
zen auf einen spezifischen Code anonymer Kommunikation mittels Biicher;
von der unitas rerum auf Differenz.«!* In der Tat beruht die Aritik der Ur-
tedskraft auf dem Prinzip der Differenzierung, das darauf zielt, einen eigen-
stdndigen Bereich des Schonen und seiner Beurteilung zu definieren. Das
Schéne wird abgegrenzt gegen das Gute und gegen das Angenehme (§§ 24,
15), das Geschmacksurteil unterschieden vom Erkenntnisurteil und mithin
das Asthetische vom Logischen (§ 1) usw. Besonderes Kennzeichen ist dabei
das von Kant postulierte Fehlen von Interesse:

Interesse wird das Wohlgefallen genannt, das wir mit der Vorstellung der Exi-
stenz eines Gegenstandes verbinden. [...] Nun will man aber, wenn die Frage
ist, ob etwas schén sei, nicht wissen, ob uns oder irgend jemand an der Existenz
der Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein kénne; sondern,
wie wir sie in der bloflen Betrachtung (Anschauung oder Reflexion) beurteilen.
‘Wenn mich jemand fragt, ob ich den Palast, den ich vor mir sehe, schén finde, so
mag ich zwar sagen: ich liebe dergleichen Dinge nicht, die blof fiir das Angaffen
gemacht sind, oder, wie jener irokesische Sachem: ihm gefalle in Paris nichts
besser als die Garkiichen; ich kann noch tiberdem auf gut Rousseauisch auf
die Eitelkeit der Grofien schmahlen, welche den Schweify des Volks auf so ent-
behrliche Dinge verwenden; ich kann mich endlich gar leicht tiberzeugen, dafi,
wenn ich mich auf einem unbewohnten Eilande, ohne Hoffnung, jemals wieder
zu Menschen zu kommen, befinde, und ich durch meinen bloflen Wunsch ein
solches Prachtgebéude hinzaubern kénnte, ich mir auch nicht einmal diese Miihe
darum geben wiirde, wenn ich schon eine Hiitte hitte, die mir bequem genug
wire. Man kann mir alles dieses einrdumen und gutheifien; nur davon ist jetzt
nicht die Rede. Man will nur wissen: ob diese blofle Vorstellung des Gegenstan-
des in mir mit Wohlgefallen begleitet sei, so gleichgiiltig ich auch immer in An-
sehung der Existenz des Gegenstandes dieser Vorstellung sein mag. (§2)

Diese Stelle macht anschaulich, dafy das asthetische Urteil von anderen,
interessegeleiteten Urteilen (mir liegt nichts an der Existenz der Sache, ich
halte sie fiir unmoralisch, ich benétige sie nicht zum Uberleben) strikt zu
unterscheiden ist. Eine Sache kann schén sein, ganz unabhéngig davon,

148 Luhmann, Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoxiologie der modernen Gesell-
schaft, Bd. 1 (1980), Frankfurt a. M. 1998, S. 72{f.
149 Werber, Literatur als System, S. 40.

51

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ob sie niitzlich, zweckmiflig oder moralisch gut ist. Kant geht bekanntlich
noch weiter, wenn er postuliert, dafl das Geschmacksurteil prinzipiell ohne
alles Interesse sein mufi: »Man muf} nicht im mindesten fir die Existenz
der Sache eingenommen, sondern in diesem Betracht ganz gleichgiiltig sein,
um in Sachen des Geschmacks den Richter zu spielen.« (§2) Der »Bestim-
mungsgrund des Geschmacksurteils« ist also eine »subjektive Zweckma-
figkeit in der Vorstellung eines Gegenstandes, ohne allen (weder objekti-
ven noch subjektiven) Zweck, folglich die blofie Form der Zweckmifligkeit
in der Vorstellung« (§11). Deutlicher gesagt: Wird an einem Objekt eine
Zweckmifligkeit ohne Zweck wahrgenommen, so halten wir es fiir schon.
In demselben Paragraphen heif3t es auch: »[...] das Wohlgefallen, welches
wir, ohne Begriff, als allgemein mitteilbar beurteilen«. Das durch das Schone
verursachte Wohlgefallen ist somit an Mitteilbarkeit, an Kommunikation
gebunden. Fiir die Kommunikation tiber das Schone aber gibt es einen
spezialisierten Funktionsbereich, namlich die »schéne Kunst«, die Kant de-
finiert als »eine Vorstellungsart, die fur sich selbst zweckmifig ist und, ob-
gleich ohne Zweck, dennoch die Kultur der Gemiitskrifte zur geselligen
Mitteilung beférdert.« (§44)

Bei Kant also ist, so Werber, die Kunst als ausdifferenziertes, autonomes
Funktionssystem giiltig beschrieben. Er trennt die Bereiche Asthetik (Ur-
teilskraft), wissenschaftliche Kommunikation (Verstand, Erkenntnisvermo-
gen) und Moral (Vernunft, Begehrungsvermogen). »Kant schirft das Be-
wufitsein fiir diese entscheidenden kommunikativen Differenzen: >Kein Be-
griff des Guten kann das Geschmacksurteil bestimmen« [§11]. Und um
eine Blume schon zu finden, mufl man kein Botaniker sein [§16]. Wissen-
schaftliche oder moralische Diskurse verfehlen grundsitzlich die spezifische
Sphére des Schénen und Hafllichen. Allein das Gefiihl der Lust und Unlust
des Subjekts begrindet der Kunst angemessene Geschmacksurteile.«!5° Die
Fundierung des Geschmacksurteils im Subjektiven (Schénheit, so Kant, sei
»ohne Beziehung auf das Gefiihl des Subjekts fiir sich nichts«, §9) mache
der seit der Antike geldufigen Ontologisierung des Schénen ein Ende.15!
Die damit begriindete Autonomie des Asthetischen wird in doppelter Weise
gestiitzt: zum einen durch die »Ablehnung heteronomer Instrumentalisie-
rungen,'52 zum anderen durch die »Formulierung eines innovativen Orga-

150 Ebd., S. 41 (Einfagungen in eckigen Klammern T.K.).

151 Ebd.

152 Ebd.,, S. 42. — Allerdings berticksichtigt Werber hierbei nicht, dafl Kant an anderer Stelle
das Schone als das »Symbol des Sittlichguten« (§59) bezeichnet, was zu einem gewissen
Grad die strikte funktionale Trennung der Bereiche Kunst und Moral wieder zurtick-

52

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nisationsprinzips der Kunst« mittels Riickgriff auf die Kategorien Genie und
Geschmack.!5® Laut Kant gehoren Objekte, die einen fremden Zweck erfiil-
len, nicht zur Kunst. »Externe Finalisierungen, wie zur Zeit der Aufkldrung
gangig, und Kunst schlieflen sich aus. >Werke« geh6ren in diesem Sinne nur
dann zur Kommunikation des Kunstsystems, wenn die Kommunikation
entsprechend codiert ist (»schon/héfilich< und wenn diese Kommunikation
Junktional der Kunst entspricht.«!* Obgleich nur kunstspezifisch als schon
oder hafllich codierte Objekte zur Kunst gehoren, schliefit Kant nicht aus,
daf} sie ein externes, kunstfremdes Interesse hervorrufen konnen. Die Kunst
1af3t Interesse als Nebeneffekt zu, sie darf sich aber nicht davon leiten lassen.
Systemtheoretisch handelt es sich hier um den Gegensatz von Funktion und
Leistung. »Von Leistungen spricht man, wenn ein Sozialsystem Selektionen
in einem koexistenten Sozialsystem auslost.«!% Die Kunst kann Leistungen
far die Erziehung, Bildung oder Wissenschaft erbringen, sie definiert sich
aber dadurch nicht. »Kunst wird nicht zur Kunst, weil sie Leistungen fiir
Teilsysteme erwirtschaftet.«%6

Das ausdifferenzierte, operativ geschlossene moderne Kunstsystem spezia-
lisiert sich somit auf die Funktion der Unterhaltung »vor dem historischen
Hintergrund der Entstehung von Freizeit als einem gesellschaftlichen Pro-

nimmt: »Der Geschmack macht gleichsam den Ubergang vom Sinnenreiz zum habitu-
ellen moralischen Interesse ohne einen zu gewaltsamen Sprung moglich, indem er die
Einbildungskraft auch in ihrer Freiheit als zweckmiflig fir den Verstand bestimmbar
vorstellt und sogar an Gegenstinden der Sinne auch ohne Sinnenreiz ein freies Wohl-
gefallen finden lehrt.« (ebd.) Diesen Widerspruch versucht Plumpe zu 16sen, indem er
auf die Differenz zwischen System und Umwelt zuriickgreift: »Unsere These ist, dafy
Kant, nachdem er die Spezifik des Asthetischen kategorial analysiert hat, sich dann, und
in zweiter Linie, die Frage vorlegt, welche Bedeutung diese ésthetische Sphare fiir die
Moralphilosophie haben kénnte. [...] Mit einer Formulierung der Systemtheorie: Kant
durchdenkt dsthetische Kommunikation zunéchst als System und dann als Umwelt an-
derer Kommunikationssysteme, etwa des ethischen. Es geht also keineswegs um so et-
was wie eine >Vermischung« oder Integration des Schénen und Guten, sondern allein
darum, ob ethische Kommunikation das Recht hat, nach der moralischen Bedeutung des
Schénen zu fragen. Dieses Recht gesteht Kant gerade deshalb zu, weil die moralische
Thematisierung des Schénen seine Autonomie voraussetzt und respektiert.« (Asthetische
Kommunikation der Moderne, Bd. 1, S. 87.) Aus der zitierten Formulierung Kants geht jedoch
hervor, daf} es sich um mehr als nur eine (kontingente) Leistung des Schonen fiir seine
Umwelt handelt, wenn es in zeichenhaffer, also intrinsisch-markierter Weise an das Sitt-
lichgute gebunden wird. Der Widerspruch scheint mir durch die Unterscheidung von
Funktion und Leistung nicht befriedigend gelost zu sein.

153 ‘Werber, Literatur als System, S. 42.

154 Ebd. (Hervorh. im Text).

155 Ebd., S. 43.

156 Ebd.

53

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

blem ungebundener Zeit.«!57 Kunst codiert die von ihr bearbeiteten Ma-
terialien nach der Leitdifferenz schon vs. héfilich oder, wie Plumpe/ Wer-
ber!®8 vorschlagen, interessant vs. langweilig. Durch die Bearbeitung und
Formung des Materials nach bestimmten, historisch je unterschiedlichen
Programmen entstehen Werke als symbolisch generalisierte Kommunika-
tionsmedien. Eine systemtheoretische Definition von Kunst lautet unter Be-
riicksichtigung dieser Faktoren dann wie folgt: »Nicht der Code oder die
Funktion allein sind es, die Kunstkommunikation definieren. Vieles kann in-
teressant sein oder unterhalten. Allein die Kombination der Unterhaltungs-
funktion des Kunstsystems, seines Codes >interessant vs. langweiligs, seines
symbolisch generalisierten Kommunikationsmediums >Werk« und seiner
Ausdifferenzierung in die asymmetrischen Funktionsrollen des Produzenten
und Rezipienten reichen zu einer solchen Definition hin.«!% Mit dieser De-
finition verbinden die Verfasser eine Kritik an der »verengten Perspektive
programmfixierter, etwa philosophisch-ésthetischer, Kunsttheorien [...], die
von >Unterhaltung« nichts wissen wollen, ihrerseits aber keine Funktion von
Kunst mehr angeben kénnen oder sich in Spitzfindigkeiten verlieren, die
mit der Wirklichkeit kurrenter Kunstkommunikation in der modernen Ge-
sellschaft aufler Kontakt geraten.«!60

So berechtigt diese Kritik an den einseitigen, partialen und meist versteckt
normativen Definitionen von Kunst, wie sie beispielsweise in der Hermeneu-
tik, in der Ideologiekritik oder auch im Poststrukturalismus zu finden sind,
auch sein mag;, so ist doch andererseits ein gerade in der Romantik virulen-

157 Plumpe/Werber, »Literatur ist codierbare, S. 33. — Hans Ulrich Gumbrecht, »Beginn
von >Literaturd/Abschied vom Kérper?«, in: Gisela Smolka-Koerdt/Peter M. Spangen-
berg/Dagmar Tillmann-Bartylla (Hg.), Der Ursprung von Literatur. Medien, Rollen, Kommu-
nikationssituationen zwischen 1450 und 1650, Miinchen 1988, S. 15-50, analysiert die Ent-
stehung von >Literatur« in der frithen Neuzeit vor dem Hintergrund der Entstehung des
Buchdrucks und der »Ausdifferenzierung von Interaktion und Kommunikation« (S. 40; Hervorh.
im Text), und seine These lautet, daf} sich aus dem Bereich des interaktionsgebundenen
mittelalterlichen Spiels sowohl die schriftgebundene >Literatur« als auch die interaktions-
gebundene Handlungssphire >Sport« entwickelt hétten (S. 42ff.). Damit wéren >Literatur
und >Sport« historisch gesehen zwei Seiten einer Medaille, und es erscheint dann um
so plausibler, wenn seit dem 18. Jahrhundert zunehmend auch die Literatur fiir die in-
dividuelle Freizeitgestaltung nutzbar gemacht wird. »Wo immer nach 1789 jener neue
Horizont der Sinngebung fiir gesellschaftliches Handeln etabliert wurde, den >biirgerlichc
zu nennen wir uns angewohnt haben, da verloren >Literatur« wie >Sport« ihre tiberkom-
menen, meist auf kollektive Interessen gerichteten Begriindungen und wurden als kom-
plementare Modi xur Bildung des Individuums exfahren.« (S. 43; Hervorh. im Text)

158 »Literatur ist codierbar«, S. 30-32.

159 Ebd., S. 34f.

160 Ebd., S. 35.

54

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tes Problem nicht zu tibersehen. Die dominante Funktion von Kunst und
Literatur in einer ausdifferenzierten Gesellschaft ist sicherlich im abstrakten
und allgemeinen Sinn die der Unterhaltung, allein schon deshalb, weil es
fiir andere, der Kunst zu fritherer Zeit affine Funktionen wie Wissenstradie-
rung, Sinnstiftung, Welterklarung andere ausdifferenzierte Teilsysteme gibt
(Wissenschaft, Religion, Philosophie). Das gilt ganz besonders fiir die grofie
Mehrzahl aller Kunstwerke der letzten 200 Jahre, die, eingebunden in einen
eigens daftir vorgesehenen sozio-6konomischen Distributionsbereich, das
Unterhaltungsbedirfnis explizit erfiillen — das entsprache in etwa dem, was
Pierre Bourdieu als »production culturelle spécialement destinée au marché«
bezeichnet und was im Gegensatz zur »production d’ceuvres >pures« et desti-
nées a I'appropriation symbolique« steht.!®! Die Unterhaltungsfunktion gilt
auch, wenn man den Begriff der Unterhaltung nicht-pejorativ verwendet,
fur Texte der letzteren Gruppe, etwa Hyperion, Heinrich von Qfferdingen oder
Obermann. Auch sie erfiillen ein Beduirfnis nach Unterhaltung, und man liest
sie, weil sie interessant und kiinstlerisch gelungen, nicht — oder zumindest
nicht priméir — deshalb, weil sie philosophisch oder religiés sind. Es muf}
indes gefragt werden, wie weit man den Unterhaltungsbegriff fassen mag,
ob darunter auch Belehrung, Reflexion und modellhafte Welterfahrung?!62
zu verstehen sind. Denn selbst Luhmann erkennt ja, wie oben auf S.37
gezeigt wurde, der Kunst eine sozial stabilisierende Funktion zu, die darauf
beruht, daf} die Kunst Wahrnehmung, die eigentlich inkommunikabel ist,
kommunikativ vermittelt.63

Kunst hat also offenbar eine kognitive Funktion, die man nicht nur gesell-
schaftlich, sondern, wie Karl Eibl dies vorgeschlagen hat, auch anthropo-
logisch fundieren kann. Eibl spricht in diesem Zusammenhang von der
»Nichtwelt«; gemeint ist »das Andere, Undefinierte, Unbestimmtes, das,
was aktuell nicht ist, aber sein kénnte.!64 Kunst ist, so Eibl, neben Religion
und Forschung eine der gesellschaftlichen Institutionen, die sich auf die
kulturelle Entdeckung der Nichtwelt spezialisiert haben. Poesie (wie er die
im 18. Jahrhundert entstandene moderne Literatur bezeichnet) »basiert auf
den biologischen Voraussetzungen einer spielerischen Lust an der Aktivie-

161 Les regles de lart. Genese et structure du champ littéraire, Paris 1992, S. 201.

162 Nach Hermann H. Wetzel, Rimbauds Dichtung. Ein Versuch, »die rauhe Wirklichkeit zu umar-
men, Stuttgart 1985, sind qualitativ anspruchsvolle literarische Texte wie die Rimbauds
poetische Modelle, die den »Modellcharakter sprachlicher Auflerungen iiber Wirklich-
keit bewufit machen« (S. 17).

163 Vgl. Luhmann, Die Kunst der Gesellschafi.

164 Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995, S. 16.

55

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung und Wahrnehmung genetischer Dispositionen (Spannung, >Erregungy),
des Vorhandenseins eines Raumes freier Verkniipfung (Phantasie) sowie
kommunikativer Medien mit Darstellungsfunktion und Uberkohirenz. Auf
dieser Basis strukturiert sie die Nichtwelt durch verfremdende Wiederho-
lung von Wirklichkeitselementen (Simultanthematisierung), insbesondere
symbolisch generalisierter ungel6ster Probleme, und etabliert sich damit
ebenso als Organon der Reflexion dieser Aporien (der Problemiiberschiisse
des jeweiligen Uberzeugungssystems) wie als Platzhalter des unreduzierten
Ganzen.«1% Das spezifisch Moderne der Poesie, die Signatur ihrer Auto-
nomie in der funktional differenzierten Gesellschaft besteht darin, dafl sie
sich »vom Funktionsprimat der Unterstiitzung von Problemldsungen abldst
und zum Funktionsprimat der Reflexion ungeloster Probleme wechselt.«166
Eine solche Funktion ist sicher nicht fir alle, aber sehr wohl fiir diejenigen
Texte und Werke anzusetzen, die aus guten Griinden bevorzugter Gegen-
stand der Literaturwissenschaft sind: die kanonisierten Texte des Héhen-
kamms.

Wenn also die allgemeine Funktion der Kunst die der Unterhaltung ist, so
hat zumindest ein Teilbereich der Kunst dartiber hinausgehend eine spezi-
fischere Funktion. Nun ist nicht zu iibersehen, daf} die avantgardistischen
Texte um 1800 gerade nicht als blofle Unterhaltung gelesen werden wollen,
sondern daf sie fur die Literatur einen totalisierenden Anspruch erheben,
der als Symptom fir die Autonomie der Literatur und ihre Funktion als
Reflexionsorgan fiir ungeléste Probleme gedeutet werden kann. Denn wenn
man einen totalisierenden Fithrungsanspruch fur die Literatur reklamiert,
so heiflt das ja nichts anderes, als dafl Probleme bestehen, die man damit
16sen mochte. Es geht hier wohl gemerkt nicht darum, aus der Sicht des um
die Dignitit seines Forschungsobjektes besorgten Literaturwissenschaftlers
diese Texte durch Ausgrenzung aus dem Bereich der Unterhaltung valori-
sieren und >retten< zu wollen; das haben die aus guten Griinden kanonisier-
ten Texte gar nicht notig. Nicht die Literaturwissenschaftler, sondern die
Autoren bemiihen sich mit aller Kraft, etwa durch geschichtsphilosophische
Zuschreibungen den Texten bestimmte Funktionen aufzubtirden, die auf
Totalitdt und Entdifferenzierung zielen und somit der realen Entwicklung
des Kunstsystems in seiner Gesamtheit entgegenlaufen. Zugleich aber wer-
den diese Funktionszumutungen als unerfiillbar oder vergeblich dargestellt -
»[...] wozu Dichter in dirftiger Zeit?«, heifdt es etwa symptomatisch bei

165 Ebd., S. 17.
166 Ebd., S. 134.

56

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlin.1%7 Vor dem Hintergrund der Ausdifferenzierung laflt sich die-
ses Spannungsverhaltnis zwischen Totalisierungs- und Entdifferenzierungs-
anspruch einerseits und Einsicht in dessen Unerfiillbarkeit andererseits als
epochale Signatur der Texte interpretieren,'® um so mehr, als in allen hier
untersuchten Texten ein metaphorisches und metonymisches Verhiltnis
zwischen Schreiben und Lieben besteht, aus dem hervorgeht, daf} beide
Bereiche die an sie gestellten Anspriiche aus nicht-kontingenten Griinden
nicht erfiillen kénnen. Die scheiternde Liebe wird zu einem Tropus fiir die
Ohnmacht der Literatur als autonomes Teilsystem in der modernen Gesell-
schaft. Was dies im einzelnen zu bedeuten hat und wie sich das jeweilige
Verhéltnis zwischen Schreiben und Liebe in den Texten gestaltet, soll in den
nun folgenden Textanalysen gezeigt werden.

167  Brot und Wein, V. 122.

168 Auch Plumpe/Werber erkennen dieses Problem, sie leugnen aber seine Relevanz, in-
dem sie apodiktisch erkldren: »Formeln wie >Poesie ist Poesie« (Novalis) reflektieren die
nun tberall mitlaufende Selbstreferenz des Systems, dessen Operationen ausschliefllich
literarisch codiert sind, auch wenn sie sich anders gebdrden. Die Literatur kann nun
semantisch ihre Grenze zu ihrer Umwelt problematisieren oder gar leugnen und sich
als Mythologie oder ésthetische Erziehung ausgeben - ihr Systemstatus wird dabei nicht
gefahrdet. Auch die neue Mythologie ist nur ein Medium, dessen Formung interessant ist
oder langweilig.« (»Literatur ist codierbare, S. 37f.) Natiirlich wird Holderlins Dichtung
nicht zur Mythologie oder zur Philosophie, nur weil das kiinstlerisch bearbeitete Mate-
rial aus diesen Bereichen entlehnt wird; ebenso wenig wie Foscolos Roman und seine
Dichtung trotz ihrer politischen Thematik etwas anderes sind als Literatur. Meine These
lautet aber, daf} die Texte etwas anderes sein wollen und zugleich zu erkennen geben,
dafl dies unmoglich ist, und aus dieser dekonstruktiven Spannung beziehen sie ihren
asthetischen Mehrwert.

57

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Jean-Jacques Rousseau (La Nouvelle Héloise)

1.1 Rousseaus Neudefinition der Liebe

Schon seinen Zeitgenossen und um so mehr deren Folgegeneration galt
Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), der mit La Nouvelle Héloise (1761) einen
der grofiten Bucherfolge des 18. Jahrhunderts erzielt hat, als Begriinder
eines neuen literaturgeschichtlichen Paradigmas.! So grenzt etwa Madame
de Staél in ihrer Rousseau-Schrift von 1788 die Rousseausche Liebeskonzep-
tion sowohl von der antiken, schicksalsbestimmten, als auch von der moder-
nen, heroisch-galanten Liebeskonzeption ab. Rousseau sei der erste gewe-
sen, der die Darstellung der Liebe einzig auf der Grundlage des freien, von
Herzen kommenden Gefiihls gewagt habe.? Die von Rousseau eingefiihrte
Form der Liebe erscheint der Autorin gegeniiber &lteren, heteronomen Lie-
beskonzeptionen als eine, die sich durch Autonomie des Gefiihls und die
freie Entscheidung des Herzens auszeichnet.

Daf} in bezug auf die Nouvelle Heéloise die Kategorien Liebe und Gefiihl als
Gradmesser fiir Rousseaus Innovativitit dienen konnten, kommt nicht von
ungefihr, galt doch der Roman im 18. Jahrhundert gemeinhin als Textsorte
mit dem thematischen Schwerpunkt Liebe.? Rousseaus eigene Ablehnung
der Romane beruhte auf deren Einschdtzung als »livres efféminés qui respi-
roient I'amour et la molesse«.* Zu dieser bei ihm nicht nur die Romane,

1 Zur zeitgenossischen Rezeption der Nowvelle Héloise vgl. Claude Labrosse, Lire au XVIIIe
siecle. La »Nouvelle Héloise« et ses lecteurs, Lyon 1985. Anhand der Rezeptionszeugnisse
in privaten Korrespondenzen wie in der Presse zeigt der Autor, wie nachhaltig Rous-
seaus Roman zusammen mit seinen anderen Schriften die Literatur seiner Zeit veriandert
hat: »Du fait méme de I'événement de lecture qu’ils constituent, les textes de J[ean]
Jlacques] semblent moins participer de la reprise de modes littéraires traditionnels que
de 'invention d’une littérature différente.« (S. 35)

2 Vgl. Germaine de Sta€l, Lettres sur les ouvrages et le caractere de J.-F. Rousseau. Avec une
préface de Marcel Francon, Geneve 1979, S. 43f.: »[...] mais le sentiment qui nait du
libre penchant du cceur, le sentiment a-la-fois ardent et tendre, délicat et passionné, c’est
Rousseau qui, le premier, a cru qu’on pouvoit exprimer ses briilantes agitations; c’est
Rousseau qui, le premier, I'a prouvé.«

3 Vgl. hierzu allgemein Niels Werbers materialreiche Untersuchung Liebe als Roman, Bo-
chum 2000.

4 Rousseau, Les Confessions, in: Euvres completes. Edition publiée sous la direction de Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond, 5 Bénde, Paris 1959-1995, Bd. I, S. 434. Im folgenden

59

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern die Literatur im allgemeinen treffenden Ablehnung stand es nun
allerdings im eklatanten Widerspruch, daf} er 1761 nicht allein einen Roman
veroOffentlichte, dessen Untertitel die dominante Liebesthematik bereits deut-
lich ankiindigte (Letires de deux amans, habitans d’une petite ville au pred des Alpes),
sondern dafl er sich dartiber hinaus ganz gegen die Gepflogenheiten seiner
Zeit zu der Autorschaft an diesem Text durch die Namensnennung auf der
Titelseite auch noch explizit bekannte.?

Der von Rousseau nicht minder als von seinen Gegnern erkannte Wider-
spruch besteht darin, daf§ der durch seine beiden Discours notorisch gewor-
dene Kritiker der Literatur selbst aktiv in den literarischen Diskurs seiner
Zeit eingreift, und zwar speziell in den Diskurs der Liebesromane.® Diesen
Widerspruch versucht Rousseau zu rechtfertigen. Schon in der Préface de Nar-

wird nach dieser Ausgabe unter Nennung von Bandnummer und Seitenzahl zitiert. Es
sei darauf hingewiesen, daf} diese Ausgabe die orthographischen Gepflogenheiten Rous-
seaus moglichst getreu wiedergibt, so daf} es haufig zu aus heutiger Sicht irritierenden
Graphien kommt (etwa: derniere, sentimens, di-mot, respirotent usw.). Die Leserin/der Leser
moge sich daran nicht stoflen.

5 Sicherlich ist hierbei zu bedenken, dafy Rousseau in der Préface die Frage der Autorschaft
bewuf}t in der Schwebe laflt: »Ai-je fait le tout, et la correspondance entiere est-elle une
fiction? Gens du monde, que vous importe? C’est sGirement une fiction pour vous.«
(Bd.IL, S. 5) In der getrennt von der Erstausgabe publizierten Préface de la Nouvelle Héloise:
ou Entretien sur les romans, entre Uéditeur et un homme de lettres, die man auch als Seconde Préface
bezeichnet, wird die Frage nach der Autorschaft und, damit zusammenhéngend, nach
der Fiktivitit der erzdhlten Geschichte ausfithrlich diskutiert. Wenngleich Rousseau sich
auch hier einer eindeutigen Beantwortung entzieht, macht er doch immerhin deutlich,
daf} allein sein namentliches Bekenntnis zur Herausgeberschaft als Skandal empfunden
werden muf; schliellich galt er seit der Veréffentlichung seiner beiden Discours (1751/55)
als unerbittlicher Kritiker der modernen Zivilisation im allgemeinen und der schénen
Kiinste, der Literatur und der Wissenschaften im besonderen. Er rechtfertigt die Na-
mensnennung dadurch, daff er Verantwortung fiir das Buch tibernehmen wolle: »Je me
nomme a la téte de ce recueil, non pour me I'approprier; mais pour en répondre.« (Bd. II,
S. 27) Aus der Reaktion der Zeitgenossen wird tibrigens deutlich, daf} man Rousseau
nicht nur fir den Autor hielt, sondern ihn dartiber hinaus kurzerhand mit seinem Helden
Saint-Preux gleichsetzte; vgl. etwa die polemischen, Voltaire selbst zugeschriebenen Lettres
a M. de Voltaire sur La Nouvelle Héloise (ou Aloisia) de FJean-Jacques Rousseau, citoyen de
Geneve, in: Voltaire, Melanges. Texte établi et annoté par Jacques van den Heuvel, Paris
1961, S. 395-409, hier S. 399: »[Rousseau] s’est fait le héros de son roman. Ce sont les
aventures et les opinions de Jean-Jacques qu’on lit dans lz Nouvelle Héloise |...] .«

6 Dazu duflert Rousseau sich riickblickend im IX. Buch der Confessions: »Mon grand embar-
ras étoit la honte de me démentir ainsi moi-méme si nettement et st hautement. Apres les
principes sévéres que je venois d’établir avec tant de fracas [...] pouvoit-on rien imaginer
de plus inattendu, de plus choquant, que de me voir tout d’un coup m’inscrire de ma
propre main parmi les auteurs de ces livres que j'avois si durement censurés? Je sentois
cette inconséquence dans toute sa force [...J« (Bd. I, S. 434f.).

60

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

asse, auf die in der Seconde Préface zuxr Nouvelle Héloise ausdriicklich verwiesen
wird,” hatte er sich gegen den Vorwurf der Inkonsequenz, der Nichtiiber-
einstimmung des eigenen Verhaltens mit den selbstaufgestellten Prinzipien,
gewehrt, indem er den zivilisatorischen Stindenfall fiir irreversibel erklérte
und schlufifolgerte, dafy »les mémes causes qui ont corrompu les peuples
servent quelquefois a prévenir une plus grande corruption«.® Daraus leitet
er eine Legitimation fiir Kiinste und Wissenschaften im Zustand zivilisatori-
scher Verderbtheit ab, die nur scheinbar im Widerspruch zu der Fundamen-
talkritik der beiden Discours steht. Denn da der gesellschaftliche Stindenfall
nicht riickgangig zu machen sei, miisse man die Volker nicht dazu anleiten,
Gutes zu tun, sondern man konne sie allenfalls davon abhalten, Boses zu
tun; genau dies sei der Anspruch von Rousseaus eigenen literarischen Tex-
ten. Wenn es aber nicht inkonsequent ist, grundsitzlich zwar gegen die Li-
teratur als eine der korrumpierenden Kiinste zu sein, diese aber angesichts
des irreversiblen zivilisatorischen Verfalls de facto selbst zu strategischen
Zwecken einzusetzen, dann mufl es darum gehen, innerhalb der Institution
Literatur eine Position zu besetzen, von der aus man gehort wird. Unter
diesem Gesichtspunkt mag die »Publikumsbeschimpfung«® des Entretien sur
les romans als gezielte Provokation erscheinen, die dazu dient, dem Verfasser
des Romans das Gehor zu verschaffen, das er benétigt, um seine Neudefi-
nition der Konzepte Liebe und Gefiihl durchzusetzen.!?

7 Bd.ILS. 25.

8 Bd.II, S. 972. - Ahnlich schon die Argumentation in Rousseaus Antwort auf die vom
polnischen K6nig Stanislaus getibte Kritik an seinem Discours sur les sciences et les arts, wo er
vorschligt, die Kiinste und Wissenschaften als »palliatif« gegen die von ihnen verursach-
ten Ubel zu verwenden: »Laissons donc les Sciences et les Arts adoucir en quelque sorte
la férocité des hommes qu’ils ont corrompus [...]J.« (Bd. III, S. 56)

9 Den Begriff der »Publikumsbeschimpfung« im Zusammenhang mit der ersten Préface
verwendet Hans Robert Jauf}, »Rousseaus >Nouvelle Héloise« und Goethes >Werther< im
Horizontwandel zwischen franzésischer Aufklarung und deutschem Idealismus« (1982),
in: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 1991, S. 585-653, hier
S. 599.

10 Daruber, daf} die Nouvelle Héloise eine Neudefinition der literarisch vermittelten Liebes-
konzeptionen vornimmt, sind sich die beiden Dialogpartner des Entretien sur les romans
einig (man sieht daran auch, daf} die Literatur bei Rousseau noch durchaus heteronom
gedacht wird, wenngleich die proklamierte Heteronomie durch die schillernde Wider-
spriichlichkeit der Texte unterlaufen wird): »R. Sublimes Auteurs, rabaissez un peu vos
modeles, si vous voulez qu’on cherche a les imiter. A qui vantez-vous la pureté qu’on n’a
pas souillée? Eh! parlez-nous de celle qu’on peut recouvrer; peut-étre au moins quelqu’un
pourra vous entendre. — . Votre jeune homme a déja fait ces réflexions: mais n'importe;
on ne vous fera pas moins un crime d’avoir dit ce qu’on fait, pour montrer ensuite ce
qu’on devroit faire. Sans compter, qu’inspirer I'amour aux filles et la réserve aux femmes,
c’est renverser [ordre établi, et ramener toute cette petite morale que la Philosophie a proscrite.« (Bd. 11,

61

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ziel dieses Kapitels ist es, Rousseaus Neudefinition vor dem Hintergrund
der historisch-soziologischen Funktion von Liebe und Sexualitdt als diskur-
siven Phidnomenen zu situieren, wie sie in Arbeiten von Luhmann und Fou-
cault beschrieben wurde.!! Obwohl diese beiden Autoren in der Rousseau-
Forschung hiufig routinemiflig als Gewihrsleute genannt werden, gibt es
nur wenige Untersuchungen, die sich auf Pramissen und Ergebnisse ihrer
Forschungen tatsachlich ndher einlassen. Auszunehmen von dieser Tendenz
ist eine Arbeit von Wolfgang Matzat,!? welche Rousseaus Roman unter
Ruickgriff auf die Foucaultsche Epocheneinteilung dem Diskurs der klassi-
schen Episteme!® zuzurechnen versucht. Um seine These zu stiitzen, zeigt
Matzat Affinitdten zwischen der Liebeskonzeption von Rousseau und der
der Moralisten des 17. Jahrhunderts auf. Gegen modernisierende Lektiiren,
die vorromantische und antihéfische Elemente von Rousseaus Werk ein-

S. 26; Hervorh. T.K.) Auch in anderer Hinsicht schickt Rousseau sich an, die etablierte
Ordnung umzustiirzen. So ist sein erklértes Ziel die Unabhingigkeit von Verlegern und
von Mizenen, weshalb er seinen Lebensunterhalt durch die bescheidene Stelle eines
Kopisten verdient. Diese Originalitit zeigt sich auch in seiner Auffassung von geistigem
Eigentum. Bei der Erstellung der Druckfassung der Nouvelle Héloise hat er — durchaus
ungewohnlich fiir seine Zeit — das letzte Wort gegentiber seinem Verleger. Ebenso unge-
wohnlich ist es, dafl er die Manuskripte seiner publizierten Werke aufbewahrt, um eine
Ausgabe seiner Fuuvres completes vorzubereiten. Die Hinweise zu Rousseaus originellem
Umgang mit Manuskripten verdanke ich Nathalie Ferrand, »Rousseau, du copiste a
I'écrivain. Manuscrits de La Nowvelle Héloise« (Vortrag, gehalten am 22.3.1997 an der Ecole
Normale Supérieure, Paris, rue d'Ulm, im Rahmen des vom Institut des Textes et Manuscrits
Modernes veranstalteten Seminars 1996/97 Ecrire au XVIE et au XVIIE sizcle). Die genann-
ten Verhaltensweisen fiigen sich zu einer Strategie des radikalen Bruchs, den Ursula
Link-Heer, »Literarhistorische Periodisierungsprobleme und kultureller Bruch: das Bei-
spiel Rousseaus, in: Bernard Cerquiglini/Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.), Der Diskurs
der Literatur- und Sprachhistorie. Wissenschaflsgeschichte als Innovationsvorgabe, Frankfurt a. M.
1983, S. 243-264, mit Kategorien von Antonio Gramsci beschreibt: Demnach opponiert
Rousseau gegen die drei um 1750/60 dominierenden sozialhistorischen Blécke in Frank-
reich, das heifit den »dominierenden Block auf dem Niveau der Staatsapparate«, den
seine Hegemonie auf der Ebene der sozialen Institutionen vorbereitenden »biirgerlichen
Block« und den »Teilblock von Feudalitit und Kirche« (S. 252). »Die Mentalitit Rous-
seaus, wie sie sowohl in seinem Leben als auch in seinen Texten erscheint, entspricht
[...] nicht einem der bestehenden sozialhistorischen Blocke seiner Zeit, sie entspricht viel-
mehr dem Projekt eines weiteren, zundchst bloff imaginierten sozialhistorischen Blocks.«
(S.252f.; Hervorh. im Text) Dieser von Rousseau imaginierte neue Block stiitzt sich auf
Plebejer, Bauern und aufgeklarten Landadel.

11 Zu Luhmann vgl. die Ausfithrungen in Kap. 0.4 und 0.5; zu Foucaults Histoire de la
sexualité 1: La volonté de savor, Paris 1976, siche unten (Kap. 1.2).

12 Diskursgeschichte der Leidenschaft. Qur Affektmodellierung im franzisischen Roman von Rousseau bis
Balac, Tubingen 1990.

13 Vgl. Foucault, Les mots et les choses, und meine diesbeziglichen Ausfithrungen in Kap. 0.3.

62

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

seitig privilegieren und ihn als Exponenten biirgerlicher Emanzipation re-
klamieren, wendet Matzat sich unter Hinweis auf die Labilitit und Wider-
spriichlichkeit der in der Nowvelle Héloise entwickelten Liebeskonzeption.
Diese Instabilitit versucht er diskursanalytisch zu erkliren; seine These lau-
tet, »dafl Rousseau aufgrund der bestehenden diskursiven Voraussetzungen
zu keiner stabilen Modellbildung im Bereich der Affektsemantik kommen
kann.«!* Anders gesagt: Rousseau wolle sich zwar von dem auf Transparenz
gegriindeten und Leidenschaft stigmatisierenden Diskurs der klassischen
Episteme durch den Versuch einer positiven Fundierung von Leidenschaft-
lichkeit 16sen, dies gelinge thm aber nicht, weil er zur Affektmodellierung
nur das moralistische Modell »einer auf illusiondren Représentationen be-
ruhenden und daher entfremdeten Leidenschaftlichkeit«!> zur Verfugung
habe.

An Matzat méchte ich ankniipfen, seine Perspektive aber durch Luhmann
sowie den Foucault der Histoire de la sexualité erweitern. Die Labilitit des
Rousseauschen Modells 1afit sich namlich meines Erachtens nicht aus der
Unmoglichkeit heraus erklaren, das klassische Diskurssystem aufzubrechen.
Wie sich im Gegenteil zeigen wird, iiberschreitet der Roman tatsachlich die
Grenzen des klassischen Diskurses. Ein zentrales Merkmal ist dem Roman
mit der klassischen Episteme gemeinsam: das Gebot diskursiver Transpa-
renz. Dieses gilt sowohl fiir den Liebesdiskurs zwischen Saint-Preux und
Julie als auch fiir das komplexe Liebesmodell von Clarens, in dem sich, wie
zu zeigen sein wird, verschiedene Liebesmodelle tiberlagern. Der Roman
fithrt nun vor, wie dieses Liebesmodell scheitert. Sein Scheitern aber resul-
tiert aus den dem Gebot diskursiver Transparenz selbst innewohnenden
Aporien, die durch Rousseaus komplexe Konstruktion aufgedeckt werden.
In meiner Perspektive ist die Nouvelle Héloise ein epistemologischer Kommen-
tar Qiber die Grenzen des klassischen Diskurses. Indem der Text anderer-
seits historisch unterschiedliche Liebesdiskurse miteinander interagieren
1488¢, wird er zu einer Manifestation des kulturellen Gedachtnisses.!6 Er stellt

14 Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 19.

15 Ebd., S. 40.

16 Aus der umfangreichen Literatur der achtziger und neunziger Jahre zum Thema Lite-
ratur und kulturelles Geddchtnis seien hier folgende Titel genannt: Aleida und Jan Ass-
mann/Christof Hardmeier (Hg.), Schrift und Gedéichtnis. Beitrage zur Archiologie der litera-
rischen Kommunikation, Miinchen 1983, Jan Assmann/Tonio Holscher (Hg.), RKultur und
Geddichtnis, Frankfurt a. M. 1988, Renate Lachmann, Geddchinis und Literatur. Intertextualitiit
in der russischen Moderne, Frankfurt a. M. 1990, Aleida Assmann/Dietrich Harth (Hg.),
Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991, Anselm
Haverkamp/Renate Lachmann (Hg.), Gedéchtniskunst. Raum - Bild — Schrifi. Studien xur

63

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verschiedene, historisch unterschiedliche Formen des Liebesdiskurses in ein
dialogisches Verhiltnis zueinander, welches die Spannungen zwischen den
einzelnen Diskursen sichtbar macht. Zugleich 1afit sich am Roman ein hi-
storischer Medienwandel ablesen, eine Neudefinition des Verhiltnisses zwi-
schen Liebe, Text und Autor, die wegweisend fiir die Romantik sein wird.
Um dies zu verstehen und historisch als Manifestation eines diskursiven
Wandels zu verorten, greife ich auf die genannten Untersuchungen von
Luhmann und Foucault zuriick.

1.2 Die Diskursivierung von Sexualitat

Weil die Sexualitit bei Rousseau eine zentrale Rolle spielt, bietet es sich an,
die Luhmannschen Uberlegungen zur Semantik der Liebe im 18. Jahrhun-
dert (Kap. 0.4 und 0.5) durch Foucaults Ausfithrungen zur Geschichte der
Sexualitdt als diskursiver Praxis zu erginzen.!” Foucault geht aus von der
allgemein akzeptierten Annahme, wonach das Geschlechtliche (»le sexe«)
seit dem 17. Jahrhundert im Zuge einer zunehmenden Repression tabuisiert
und aus dem o6ffentlichen Leben ausgegrenzt worden sei. Diese Repressi-
onshypothese (»hypothése répressive«) versucht Foucault zu widerlegen. Ex
stellt folgende provokative Frage:

La question que je voudrais poser n’est pas: pourquol sommes-nous réprimés,
mais pourquoi disons-nous, avec tant de passion, tant de ranceeur contre notre
passé le plus proche, contre notre présent et contre nous-mémes, que nous som-
mes réprimés? 18

Mnemotechnik, Frankfurt a.M. 1991, Anselm Haverkamp/Renate Lachmann/Reinhart
Herzog, Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993. Verweisen mochte ich auch auf
die knappe, aber sehr anschauliche Darstellung von Aleida und Jan Assmann, »Archéo-
logie der literarischen Kommunikation«, in: Miltos Pechlivanos et al. (Hg.), Einfihrung
in die Literaturwissenschaff, Stuttgart 1995, S. 200-206. Zur Funktion von Erinnerung in
der Romantik vgl. Giinter Oesterle (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Romantik,
Wiirzburg 2001.

17 Ich folge hier einer Anregung von Rainer Warning, »Einige Hypothesen zur Frithge-
schichte der Empfindsamkeit«, in: Sebastian Neumeister (Hg.), Frihaufklirung, Minchen
1994, S. 415-423, der vorschligt, »die genetisch einseitige Herleitung der Empfindsam-
keit aus dem Geist biirgerlicher Sexualscheu zu suspendieren« und statt dessen Emp-
findsamkeit mit Foucault als »Manifestation neuzeitlicher »mise en discours du sexe« zu
betrachten (S. 417).

18 Histoire de la sexualité 1, S. 16.

64

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nach Foucaults These ist das Geschlechtliche seit dem 17. Jahrhundert ge-
rade nicht tabuisiert, sondern im Gegenteil in verschiedenen gesellschaft-
lichen Bereichen ausgiebig thematisiert worden. Es ist eine geradezu obses-
sive »mise en discours du sexe«!® zu konstatieren, deren Gesetze und Me-
chanismen freizulegen Foucault sich vornimmt.

Fiir die »mise en discours du sexe« gibt es zahlreiche Beispiele, denn diese ge-
horcht laut Foucault seit dem 18. Jahrhundert dem Gesetz der Proliferation
und der Dispersion.2’ Es findet eine »explosion discursive«?! statt, die den
herkémmlichen Diskurs tiber Sexualitit grundlegend verdndert. Sexualitit
wird, so Foucault, nicht unterdriickt oder verdringt, sondern im Gegenteil
normiert und geregelt, sie wird einer ausgekliigelten Kontrolle unterworfen,
die sich vor allem in den Diskursen von Medizin, Jurisprudenz und Wissen-
schaft artikuliert.

Im Gegensatz zur ars erotica der antiken, der chinesischen oder der arabisch-
moslemischen Kultur 148t sich der neuzeitlich-abendldandische Umgang mit
Sexualitit als scientia sexualis bezeichnen. Diese stiitzt sich nicht auf eine eso-
terische, vom Meister an den Schiiler vermittelte Praxis, sondern auf die
Diskursivierung. Bevorzugte Form der Diskursivierung ist das Gestandnis,
die Beichte. Das Gestéindnis hat in der abendlandischen Liturgie und Rechts-
geschichte eine zentrale Stellung. Seit dem 4. Okumenischen Laterankonzil
1215, bei dem die bischéfliche Inquisition eingefithrt wurde, ist das Gestand-
nis entscheidender Bestandteil der kanonischen und weltlichen Strafjustiz.
Dies hat entscheidende Auswirkungen: Wihrend das franzosische Wort aveu
im Mittelalter die Bedeutung hatte: »garantie de statut, d’identité et de valeur

19 Ebd., S. 20.

20 Einige Beispiele fiir die »mise en discours du sexe« seien hier genannt: In der Beichte
gelten seit dem fir die Gegenreformation weichenstellenden Konzil von Trient (1545-63)
neue Vorschriften, die den Glaubigen eine detaillierte Beschreibung ihrer fleischlichen
Geliiste, threr Wollust, ihres Verlangens abfordern. Nicht wie frither nur der Akt der
Wollust, sondern alle Begleitumstande miissen nun versprachlicht werden (Histoire de la
sexualité 1,S. 2711.). - In den Knabenschulen des 18. Jahrhunderts herrscht ein permanen-
ter Alarmzustand hinsichtlich der kindlichen Sexualitit, das heift der von den Lehrern
und Aufsehern zu unterbindenden Masturbation. Arzte und Pidagogen thematisieren
in zahlreichen Schriften das Problem der kindlichen Sexualitit, dieses wird zum 6ffent-
lichen Problem (S. 391ff.). - Im 19. Jahrhundert schlieflich wird die Sexualitit in all
ithren Formen Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung: die hysterische Frau, der
geistig Zurtickgebliebene, der sich von einem Maddchen am Waldesrand manuell befrie-
digen laf3t, der Ehebrecher, der »Sodomist« (das heifit der Homosexuelle) - sie alle finden
Eingang in wissenschaftliches oder pseudo-wissenschaftliches Schrifttum, ihre Sexualitét
wird zum klinischen Fall (S. 421f.).

21 Ebd.,, S. 53.

65

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

accordée par quelqu’un a un autre«, bedeutet es in der Neuzeit »reconnais-
sance par quelqu’un de ses propres actions ou pensées«.?2 Dies, so Foucaul,
steht in Wechselwirkung mit dem Status des Individuums:

L’individu s’est longtemps authentifié par la référence des autres et la manifesta-
tion de son lien a autrui (famille, allégeance, protection); puis on I’a authentifié
par le discours de vérité qu’il était capable ou obligé de tenir sur lui-méme. L’aveu
de la vérité s’est inscrit au coeur des procédures d’individualisation par le pou-
voir.23

Das neuzeitlich-abendlindische Individuum ist eine »béte d’aveu«;2t »[...]
I'aveu est devenu, en Occident, une des techniques les plus hautement valo-
risées pour produire le vrai. Nous sommes devenus, depuis lors, une société
singuli¢rement avouante.«?> Die basale Rolle des Gestindnisses bei der dis-
kursiven Produktion von Wahrheit zeigt sich daran, daf} es Eingang in die
verschiedensten Diskurse findet (Justiz, Medizin, Pidagogik, Familienbezie-
hungen, Liebesbeziehungen). Privilegierter Ort des Gestindnisses aber ist
das Buch, denn: »[...] on se fait a soi-méme, dans le plaisir et la peine, des
aveux impossibles a tout autre, et dont on fait des livres.«*¢ Dies wiederum
bringt einen Wandel der Literatur mit sich:

De 1a sans doute une métamorphose dans la littérature: d'un plaisir de raconter et
d’entendre, qui était centré sur le récit héroique ou merveilleux des »épreuves« de
bravoure ou de sainteté, on est passé a une littérature ordonnée a la tdche infinie
de faire lever du fond de soi-méme, entre les mots, une vérité que la forme méme
de l'aveu fait miroiter comme I'inaccessible.2”

Das Gestindnis vollzieht sich als Dialog zweier ungleicher Partner, unter
dem Zeichen der Kontrolle, der Macht, »car on n’avoue pas sans la présence
au moins virtuelle d'un partenaire qui n’est pas simplement I'interlocuteur,
mais I'instance qui requiert ’aveu, I'impose, I'apprécie et intervient pour
juger, punir, pardonner, consoler, réconcilier«.?8 Foucault legt die Mechanis-
men der diskursiven Praktiken blof}, die dabei im Spiel sind, und er zeigt,
daf} die »Sexualitit« nicht etwas Naturgegebenes ist, sondern ein Konstrukt,

22 Ebd., S. 78.
23 Ebd., S. 78f.
24 Ebd., S. 80.
25 Ebd., S. 79.
26 Ebd.

27 Ebd., S. 80.
28 Ebd., S. 83.

66

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein diskursiver Effekt. Mit Luhmann kénnte man sagen, dafy Sexualitit im
Sinne Foucaults genau wie Liebe ein symbolisch generalisiertes Kommuni-
kationsmedium ist.

Wesentliche Funktion der »mise en discours du sexe« ist es, die Wahrheit
iiber das Subjekt zu sagen, wobei sich dieses Subjekt als gespaltenes erweist.
Das Subjekt erkennt in der gestdndnishaften Rede tiber seine eigene Sexua-
litdt seine Wahrheit, aber es erkennt auch, dafy es sich selbst zumindest
teilweise unverfiigbar ist, weil es innerlich gespalten ist, weil ihm sein Bezug
zur eigenen Sexualitit nicht vollstindig klar werden kann.?® Das Vergniigen
oder die Lust, die in der ars erotica im Vollzug sexueller Praktiken entsteht,
verlagert sich im Rahmen der scentia sexualis auf den Akt der Diskursivie-
rung.®? Deutlicher gesagt: Das Sprechen oder Schreiben tiber Sexualitat
wird sexualisiert, es erzeugt und entbindet Lust. An diese Grundthesen
kniipft Foucault im weiteren Fortgang seiner Analyse eine Theorie der
Macht an, die Macht nicht als ein einsinniges Prinzip deutet, das sich auf
der Negation, dem Verbot konstituiert, sondern als etwas Polymorphes, De-
zentrales, als diskursiv gesteuerte Relationen der Kontrolle, der Organisa-
tion, der Disziplinierung, der Normierung von Verhaltensweisen.

Zum Zusammenhang von Sexualitdt und Familie finden sich bei Foucault
interessante Bemerkungen, die die Ausfithrungen Luhmanns zum Wandel
der Liebeskonzeptionen im 18. Jahrhundert ergdnzen und erweitern, was
sich im Hinblick auf die hier zu behandelnden Texte als aufschlufireich
erweisen wird. Foucault unterscheidet zwischen einem alteren »dispositif

29 Den Zusammenhang zwischen Sexualitit und Wahrheit erkannte schon Freud in seinen
erstmals 1905 erschienenen Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, in: Studienausgabe, hg. v. A.
Mitscherlich et al., Bd. V, Frankfurt a. M. 1982, S. 37-145, wo er von einem »Wif3- oder
Forschertrieb« spricht (entsprechend der »volonté de savoir« bei Foucault), der zeitgleich
mit der Bliite der frihkindlichen Sexualitét zwischen dem dritten und fiinften Lebensjahr
die »infantile Sexualforschung« in Gang setzt. Diese Sexualforschung bringt Theorien
tiber die Entstehung der Kinder, tiber die Geschlechterdifferenz und die Natur des Se-
xualaktes hervor. Solche Theorien zeugen »trotz ihrer grotesken Irrtiimer von mehr Ver-
standnis fiir die Sexualvorgénge [...], als man ihren Schépfern zugemutet hétte« (S.102),
doch sind sie defizitdr, weil ihnen Kenntnisse tiber die weibliche Geschlechtséffnung und
die Funktion des Samens bei der Befruchtung fehlen. Daher ldfit das Kind schlief8lich
von seinen Sexualforschungen ab, was »nicht selten eine dauerhafte Schadigung des Wif3-
triebes zurticklafit« (ebd.). Die stets einsam erfolgende frithkindliche Sexualforschung
erweist sich als wichtiger Katalysator der Entwicklung zum Individuum: »[...] sie bedeu-
tet einen ersten Schritt zur selbstandigen Orientierung in der Welt und setzt eine starke
Entfremdung des Kindes von den Personen seiner Umgebung, die vorher sein volles
Vertrauen genossen hatten.« (ebd.)

30 Histoire de la sexualité 1, S. 95.

67

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

d’alliance« und einem jiingeren »dispositif de sexualité«.?! Das Allianzdispo-
sitiv regelt die Mechanismen von Heirat, Verwandtschaftsbeziehungen und
der Weitergabe von Namen und Giitern. Im Zuge des tiefgreifenden gesell-
schaftlichen Wandels erweist sich dieses Dispositiv zunehmend als unzurei-
chende Basis fiir Okonomie und Politik. Deshalb wird das Allianzdisposi-
tiv allmdhlich von dem neuentstehenden Sexualititsdispositiv tiberlagert.
Beide Dispositive regeln die Bezichungen zwischen Sexualpartnern. Das
altere Dispositiv steckt durch klare Abgrenzungsregeln (erlaubt/verboten
u.d.) ein Feld ab, in dem sich Personen, deren Status durch Stand und Her-
kunft definiert ist, situieren. Das neuere Dispositiv hingegen instituiert mo-
bile und polymorphe Kontrolltechniken, die nicht auf einen fest definierten
Bereich eingrenzbar sind. Die Beziehungen zwischen Partnern werden nun
durch Kérperempfindungen und Lustgefiihle geregelt. Uber den Kérper
wird auch die Anbindung an den Bereich der Okonomie geleistet. Das Alli-
anzdispositiv ist an das Recht und die Reproduktion gebunden, das Sexua-
litatsdispositiv an ungreifbar werdende, dezentrale Kontrolle, deren Agent
das intensivierte Erleben des Kérpers ist. Schaltstelle zwischen Allianz- und
Sexualitatsdispositiv ist die Familie: »[...] elle transporte la loi et la dimen-
sion du juridique dans le dispositif de sexualité; et elle transporte I'économie
du plaisir et I'intensité des sensations dans le régime de I'alliance.«*? Die
Erosion des Allianzdispositivs und seine allmahliche Ablésung durch das
Sexualititsdispositiv werden in der Romanliteratur seit dem spéten 17. Jahr-
hundert beschrieben und problematisiert (etwa bei Mme de Villedieu, Mme
de Lafayette, Prévost, Rousseau und Laclos). Ein wichtiger Vorlaufertext
der Nouvelle Heéloise, Mme de Lafayettes La Princesse de Cleves, soll im folgen-
den unter diesem Aspekt als Folie fir Rousseaus Roman kurz prasentiert
werden.3?

31 Ebd., S. 140-143.

32 Ebd, S. 143.

33 Die Nouvelle Héloise kntipft an das aporetisch-singulire Beziehungsmodell der Princesse de
Cleves an. Rousseau selbst weist im XI. Buch der Confessions auf diese Filiation hin, wenn er
iiber seinen Roman sagt: »Je mets sans crainte sa quatriéme partie a c6té de la Princesse
de Cleves [...].« Bd. I, S. 546) Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 29-31, betrachtet
Mme de Lafayettes Roman als »exemplarisch fiir die Méglichkeiten und Grenzen der Li-
terarischen Affektdarstellung in der klassischen Epoche« (S. 30). Er sieht den Text befan-
gen in den Grenzen des klassischen Diskurses und der damit einhergehenden negativen
Konzeption von Affekten. Ich mochte im folgenden zeigen, dafl der Text sich gegentiber
dem klassischen Diskurs zumindest teilweise auf einer Metaebene situiert. Rousseau wird
diese Tendenz dann verstérken.

68

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Exkurs: Die Problematisierung des Allianzdispositivs
bei Madame de Lafayette

Der 1678 anonym erschienene Roman La Princesse de Cléves der Mme de
Lafayette gewinnt sein Profil vor dem Hintergrund der franzésischen Mo-
ralistik. Wenn La Rochefoucauld, der als Freund der Autorin an der Text-
genese beteiligt war, in einer berithmten Maxime von der Nicht-Darstell-
barkeit des amour-propre spricht,3* so ist laut Karlheinz Stierle La Princesse
de Cleves der »Versuch, das Undarstellbare [sc. den amour-propre] darzustel-
len«.3> Durch die narrative Aneignung des in den Schriften der Moralisten
ausgepragten, rhetorisch unmarkierten »funktionalen Stils« — Stierle spricht
von einer »Bewegung, die sich eine Sprache sucht, in der sie sich darstellen
kann«®® — inauguriert der Roman ein neues literarhistorisches Paradigma.
Die Abgrenzung vom heroisch-galanten Barockroman erfolgt, so Wolfgang
Matzat, durch die »Reduktion der Ereignisfiille«, durch die »Interiorisierung
der Handlungs, die »Entsinnlichung« sowie die »imaginire[.] Auszehrung
der Leidenschaften«.?

Die formale Innovativitit des Romans hat ihr Gegenstiick auf der Ebene
der /ustoire. Hier wird dem herkémmlichen Modell der mit aufierehelichen
Liebesbeziechungen einhergehenden Allianzehe ein komplexes Gegenmo-
dell gegeniibergestellt, auf dessen Singularitit der Text mehrfach deutlich
hinweist.?® Das Allianzmodell wird zu Beginn des Romans in vielfacher

34 Es handelt sich um die erste der »Maximes supprimées«, welche wie folgt beginnt:
»L’amour-propre est 'amour de soi-méme, et de toutes choses pour soi; il rend les
hommes idolétres d’eux-mémes, et les rendrait les tyrans des autres si la fortune leur
en donnait les moyens; il ne se repose jamais hors de soi, et ne s’arréte dans les sujets
étrangers que comme les abeilles sur les fleurs, pour en tirer ce qui lui est propre. Rien
n’est si impétueux que ses désirs, rien de si caché que ses desseins, rien de si habile que
ses conduites; ses souplesses ne se peuvent représenter; ses transformations passent celles des
métamorphoses, et ses raffinements ceux de la chimie.« (La Rochefoucauld, Réflexions ou
Sentences et Maximes morales. Suivi de Réflexions diverses et des Maximes de Madame de Sablé. Edi-
tion présentée, établie et annotée par Jean Lafond. Deuxi¢me édition revue et corrigée,
Paris 1976, S. 129; Hervorh. T.K.)

35 »Die Modernitit der franzésischen Klassik. Negative Anthropologie und funktionaler
Stil«, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.), Franzdsische Klassik. Theorte - Literatur - Maleret,
Miinchen 1985, S. 81-128, hier S. 112.

36 Ebd., S. 84.

37 »Affektreprisentation im klassischen Diskurs: La Princesse de Cleves«, in: Fritz Nies/Karl-
heinz Stierle (Hg.), Franzisische Klassik. Theorie - Literatur - Malerei, Miinchen 1985, S. 231~
266, hier S. 232.

38 Vgl. La Princesse de Cleves, in: Madame de Lafayette, Romans et Nouvelles. Edition critique
avec chronologie, introduction, bibliographie et notes, établie par Alain Niderst. Edition
revue et corrigée, Paris 1997, S. 249-416, hier S. 350, 351, 354, 361, 367, 386, 393.

69

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Variation exponiert. Im Rahmen des Allianzdispositivs sind personliche Ge-
fuhle tiberindividuellen, machtpolitischen Erfordernissen klar untergeord-
net. Die frustrierten personlichen Gefithle kénnen entweder durch Teil-
habe an der Macht kompensiert und sublimiert werden, oder sie kénnen
in Gestalt aufler- bezichungsweise nicht-ehelicher Liebesbezichungen aus-
gelebt werden. Beide Méoglichkeiten stehen in engem Zusammenhang,
denn im komplexen Sozialgefiige des Hofes existiert keine Trennung zwi-
schen Privatsphire und Politik; das Private ist von 6ffentlichem Interesse:
»L’ambition et la galanterie étaient ’dme de cette cour [...]. [...] Pamour
était toujours mélé aux affaires et les affaires a 'amour.«%

Das im Mittelpunkt des Textes stehende asketische Dreiecksverhéltnis zwi-
schen Mme de Cléves, ihrem Ehemann und dem Duc de Nemours er-
scheint nun als experimentelles Gegenmodell zu den innerhalb des Allianz-
dispositivs moglichen Beziehungsformen. Mme de Cléves namlich folgt
zunichst der Auffassung ihrer Mutter, Mme de Chartres, wonach es das
einzig mogliche Gliick einer Frau sei, ihren Ehemann zu lieben und von thm
geliebt zu werden. Dieses Beziechungsmodell, welches die Koinzidenz von
Liebe und Ehe postuliert, steht aber in einem unauflésbaren Widerspruch
zu dem von Mme de Chartres ebenfalls vertretenen Allianzmodell. Obwohl
die Tochter keine besondere Zuneigung fiir den um sie werbenden Prince
de Cleves empfindet, willigt die Mutter in die Ehe ein, weil Cléves ein stan-
desgemifler Partner fur die reiche Erbin ist. Damit verst6fit die Mutter aber
gegen ihr zuvor gemachtes Angebot, die Entscheidung der inclination ithrer
Tochter anheimzustellen. Die Beziehung ist aufgrund der nur einseitig ge-
wihrten Wahlfreiheit somit von Beginn an asymmetrisch: Wihrend M. de
Cleves Leidenschaft (passion) empfindet, hat seine Braut fiir ihn nur Gefiihle
wie estime, reconnaissance, bonté oder auch pitié tibrig.?

Mit der Passion ist jene Grofie ins Spiel gebracht, ohne die offenbar eine
Liebesbeziehung nicht gliicklich sein kann, die aber von der Mutter als so
bedrohlich empfunden wird, dafl sie es vorgezogen hat, ihre Tochter in
Unkenntnis dartiber zu belassen. Aus dieser Leerstelle heraus entsteht jene
Dynamik, aus der sich die experimentelle Dreiecksbeziehung entwickeln
kann. Mme de Cléves begegnet nach ihrer Hochzeit einem Mann, der als
»chef-d’ceuvre de la nature«*! gilt und am Hof als der grofite Herzensbrecher
einen von allen anerkannten Sonderstatus geniefit. Dieser Sonderstatus aber
entspricht genau jenem der Mme de Cleves, die ebenfalls fiir ihre perfekte

39 La Princesse de Cleves, S. 264.
40 La Princesse de Cleves, S. 27011
41 La Princesse de Cleves, S. 255.

70

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schonheit bewundert wird. Die beiden Ausnahmemenschen verlieben sich
aufgrund der objektiven positiven Eigenschaften des jeweils anderen inein-
ander und bringen dadurch sich und M. de Cléves in den Zustand des
Beziehungsexperiments. Was Mme de Cleéves widerfihrt, ist die ihr bis-
lang unbekannte Erfahrung der Leidenschaft, und diese kommt ihr durch
die negative Erfahrung einer - allerdings unbegriindeten — Eifersucht auf
Nemours zu Bewufltsein. Der Erfahrungs- und Lernprozef}, den Mme de
Cléves durchliuft, vollzieht sich als Serie indirekter Kommunikationsakte,
die schliefilich dazu fithren, daff sie Nemours ithre Zuneigung zeigt.

Die Passion geht jedoch einher mit einem als duflerst negativ empfundenen
Kontrollverlust, dem Mme de Cléves durch Verbergen ihrer Gefiihle bezie-
hungsweise durch den Riickzug aufs Land entgegenarbeitet. Ihr Ziel ist
es, der Uberwiltigung durch das so beunruhigende Gefiithl durch Flucht
zu widerstehen. Als ihr Mann sie bedréngt, aus der landlichen Einsamkeit
doch wieder in die Gesellschaft zurtickzukehren, gesteht sie ihm, daf} sie
einen anderen liebt: »[...] je vais vous faire un aveu que 'on n’a jamais fait
a son mari [...J«.*2 Durch das Experiment dieses singulédren Gestiandnisses
begibt sie sich der Moglichkeit, eventuell doch ihrer Passion nachzugeben,
und sie bezieht thren Ehemann in das auf Aufrichtigkeit und Verzicht be-
ruhende Beziehungsexperiment mit ein. Die sincérité hat paradoxe Folgen.
Wenn Cleves einerseits seine Eifersucht gesteht, so erkennt er andererseits,
daf} ihm die unerhorte Aufrichtigkeit seiner Frau Eifersucht gerade verbietet,
denn ihr Gestandnis biirgt ihm ja dafiir, daf§ sie ihn nicht betriigen wird. In
einer vergleichbar paradoxen Situation befindet sich der Nebenbuhler Ne-
mours, der zufillig Ohrenzeuge des Gestidndnisses wird. Denn er weify nun
zwar mit Gewilheit, dafl Mme de Cléves ihn leidenschaftlich liebt, doch
wird thm ebenso klar, dafd er sie aufgrund ihrer Prinzipientreue niemals fiir
sich gewinnen kann. Nemours 1afit sich jedoch auf Mme de Cléves’ Expe-
riment insofern ein, als er auf die beiden Méglichkeiten zwischenmenschli-
cher Intimbeziehungen verzichtet, die thm das Allianzdispositiv zur Verfii-
gung stellt: Seine zahlreichen Afféren beendet er ebenso, wie er ein Heirats-
angebot der Konigin von England ausschligt. Sein Verhalten bedeutet nicht
anders als das der Mme de Cléves eine klare Absage an das herrschende
Bezichungsmodell.

Das dem Allianzmodell entgegengestellte Modell ist in sich aporetisch. Der
widerspriichliche Charakter der durch den singuldren aveu instituierten, auf
Triebverzicht beruhenden Dreiecksbeziehung wird im Text mehrfach her-

42 La Princesse de Cleves, S. 350.

71

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vorgehoben. Aus der Sicht der beiden Ménner ist Mme de Cléves — und
das ist im Rahmen des Allianzdispositivs, in dem diese beiden Funktionen
getrennt sind, singuldr — sowohl Geliebte als auch Ehefrau;* dies kann sie
aber nur sein, weil sie sich beiden Ménnern entzieht, beziehungsweise weil
sie sich innerlich aufspaltet und dem einen die eheliche Treue gewéhrt, ohne
ihn zu lieben, wahrend sie den anderen leidenschaftlich liebt, ohne ihrer
Leidenschaft nachzugeben. Anders gesagt: Sie ist weder Geliebte noch Ehe-
frau. Ihre mit Aufrichtigkeit gepaarte Gefiihlsunterdriickung hat destruktive
Konsequenzen: M. de Cleves verliert zunichst die Kontrolle tiber seine
raison** und stirbt schliefflich vor Kummer. Nach dem Tod des Ehemannes
bleibt ihre Liebe zu Nemours weiterhin unerfillt. Der heimliche Grund fiir
ihren den Tod des Mannes iiberdauernden Verzicht ist ithre Furcht, daf}
Nemours’ Passion im Falle einer Verbindung nicht von Dauer wire: »Mais
les hommes conservent-ils de la passion dans ces engagements éternels?
Dois-je espérer un miracle en ma faveur et puis-je me mettre en état de voir
certainement finir cette passion dont je ferais toute ma félicité? [...] je crois
méme que les obstacles ont fait votre constance.«*

Die Uberzeugung, dafl auf Passion gegriindete Liebe zwangslaufig endlich
sei, ist Teil des im 17. Jahrhundert giiltigen Liebescodes.* Wenn nun Mme
de Cleves mehr noch als die Pflichtverletzung gegeniiber threm verstorbe-
nen Ehemann ein Ende der Passion fiirchtet und durch den obstacle des
"Triebverzichts dieses Ende so weit wie méglich hinausschiebt, so kann man
in threr Dreiecksbeziehung auch einen Versuch erblicken, sich den Pramis-
sen des epochentypischen Liebescodes zu entziehen. Im Gelingen dieses
Experiments ldge dann - trotz der genannten destruktiven Folgen - jene
Gratifikation, die die Liebenden trotz allen Leides so lange ausharren lafit.
Die Singularitit einer lang andauernden Passion kompensiert, ohne dafl es
explizit gesagt wiirde, die Schmerzen des Verzichts. Desgleichen entzieht
Mme de Cleves sich den Schmerzen der Eifersucht, die sie in der Anfangs-
phase ihrer Leidenschaft bereits kennengelernt hat. Schliefllich bringt sie
sich durch ihren Verzicht in eine Position der Dominanz gegeniiber den
Minnern und gewinnt somit eine relative Autonomie innerhalb der von
Machtbeziehungen gepréigten Hofgesellschaft. La Princesse de Cleves entwirft
somit ein experimentelles Beziehungsmodell, das aus der narrativen Umset-
zung moralistischer Prdmissen entwickelt wird. So heifdt es bei La Roche-
43 La Princesse de Cleves, S. 272, 351, 406.

44 La Princesse de Cleves, S. 382.

45 La Princesse de Cleves, S. 408.
46 Vgl. Luhmann, Liebe als Fassion, S. 891F.

72

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

foucauld: »La durée de nos passions ne dépend pas plus de nous que la
durée de notre vie.«*’ und »Il n’y a point de passion ou I'amour de soi-méme
régne si puissamment que dans 'amour; et on est toujours plus disposé a
sacrifier le repos de ce qu’on aime qu’a perdre le sien.«*8 Im Gegensatz zu
La Rochefoucaulds Pessimismus aber, der von der Unerkennbarkeit, der
»obscurité épaisse«t® des amour-propre spricht, gelangt Mme de Cleéves zur
Einsicht in die Heteronomie ithres Handelns. Sie wird damit selbst zur Mora-
listin, die von einer Metaebene aus die Prinzipien des klassischen Diskurses
beobachtet und analysiert, allerdings um den Preis des Verzichts und der
Zerstorung zweier moglicher Beziehungen.

An das Dreiecksmodell der Princesse de Cleves wird Rousseau ankntipfen. Es
dient ithm als Modell zur Perpetuierung einer Passion. Denn er wird ver-
suchen, das zunehmend gefihrdete und fragwiirdige Allianzdispositiv mit
dem neu entstehenden Sexualititsdispositiv zu verbinden, und nicht etwa
das eine durch das andere zu ersetzen. Ein solcher Kompromif ist fiir ihn
unter anderem deshalb notwendig, weil eine dauerhafte Beziehung nicht
allein auf Passion gegriindet werden kann.

1.4 Saint-Preux’ Passion zwischen Vernunft und Gefuhl

La Nouvelle Heéloise versteht sich — gemifl den Aussagen, die man der Seconde
Préface entnehmen kann — als modellbildender Text, der neuen Auffassungen
von Liebe, Natiirlichkeit und Tugend zum Durchbruch verhelfen will. Da
fur Rousseau die franzésische Hauptstadt Paris der Inbegriff der depravier-
ten Zivilisation ist, kommt es thm nicht auf das Urteil der beaux esprits des
Pariser Lesepublikums an, welches viel zu sehr an die Ketten seiner eigenen
Vorurteile gefesselt sei, als dafy es durch Lektiire geheilt werden kénnte.
Vielmehr ist der Roman durch systematische Erwartungsverstéfie auf der
Ebene der Figurencharakterisierung, der Handlungsstruktur und des Stils
so angelegt, daf} er sein Lesepublikum in der Provinz finden soll, wo, wie
Rousseau sagt, die Menschen in Einsamkeit und Frieden lebten und des-
halb dem verlorenen Naturzustand noch néiher seien.>’ Ideale Leser des Ro-

47 Maximes et Réflexions, S. 44, Maxime Nr. 5.

48 Maximes et Réflexions, S. 88, Maxime Nr. 262.

49 Maximes et Réflexions, S. 130, Maxime supprimée Nr. 1.

50 »Quand on aspire 2 la gloire, il faut se faire lire a Paris; quand on veut étre utile, il faut
se faire lire en Province.« (Bd. II, S. 22) Die erwdhnten Verstofie gegen den Erwartungs-
horizont werden ausfiihrlich in der Seconde Préface diskutiert (vgl. Bd. II, S. 12-13).

73

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mans sind nach den Ausfihrungen der Seconde Préface zwei auf dem Lande
lebende Eheleute, die aus der Lektiire neue Kraft fiir ihre gemeinsame Ar-
beit schopfen sollen. Da ihnen die Romanhandlung im Gegensatz zu her-
kémmlichen Texten nicht eine threr Alltagswelt vollkommen entgegenge-
setzte Handlungswelt prasentiere, sei es thnen méglich, sich Julies »ménage
heureux« zum Vorbild (»doux modele«)®! zu nehmen. Nach der Lektiire
werde ihnen ihr Leben angenehmer erscheinen, und sie wiirden sich gliick-
licher an die tagliche Arbeit machen; »[...] ils reprendront le gotit des plaisirs
de la nature: ses vrais sentiments renaitront dans leurs coeurs, et en voyant
le bonheur a leur portée, ils apprendront a le gotiter.«5?

Man sieht, dafi, soll das Modell wirksam sein, die Figuren als Vorbilder
nicht vollkommen sein diirfen. Aus dieser wirkungsésthetisch begriindeten
Abweichung von der Konvention vollkommener, das heifit moralisch un-
wandelbarer Charaktere® resultiert die Moglichkeit bezichungsweise die
Notwendigkeit, im Roman mehr als nur eme Liebeskonzeption modellhaft
zu prisentieren. Das zu imitierende Liebesmodell wird nicht von Beginn an
thetisch prasentiert, sondern es bildet sich erst allmdhlich im Verlauf der
Handlung als Kompromifilésung heraus. Der Text inszeniert bei naherer
Betrachtung némlich einen Polylog verschiedener Liebeskonzeptionen, der
im Zeichen der zeitlichen Relativitit menschlichen Erlebens steht und der
nunmehr genauer untersucht werden soll.

Nach Luhmann®* sind das 17. und 18. Jahrhundert, also die Epoche des
amour-passion, durch die Basisopposition Liebe vs. Vernunft gepragt. Am Bei-
spiel eines Liebesdialogs aus dem 17. Jahrhundert zeigt Luhmann, dafi die
Vernunft die Rechte der Gesellschaftsordnung vertritt, insbesondere beziig-
lich der elterlichen Bestimmung des Ehepartners und der Schichtgleichheit
der Eheleute. Demgegentiiber beansprucht die Liebe bis etwa zur Mitte des
18. Jahrhunderts die Anerkennung eines irrationalen Gefiihlsbereichs, ohne
indes grundlegend den gesellschaftlichen Anspruch auf Ordnung in Frage

51 Bd.IIL S. 23.

52 Ebd.

53 Vgl. Bd.II, S. 26 und 277. - Jaufi, »Rousseaus >Nouvelle Héloise« und Goethes >Werther«
im Horizontwandel zwischen franzosischer Aufklirung und deutschem Idealismuse,
S. 597, verweist darauf, daf} die Abkehr vom Muster vollkommener Charaktere nicht nur
die Funktion der leichteren Imitierbarkeit habe, sondern vor allem auch als »Provokation
der religiosen Moral« zu verstehen sei, die darin bestehe, daf3 »die >gefallene« Julie ihre
»*Tugend«aus eigener Kraft, in einem Akt der Selbstbefreiung zur moralischen Autonomie,
wiedergewinnt und mit dieser >Reform« die Liebesgemeinschaft der »schénen Seelen< von
Clarens begriindet«.

54 Liebe als Passion, S. 119-122.

74

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu stellen. Erst ab etwa 1760, so Luhmann, wird die Forderung der Liebe
auf Anerkennung ihres Eigenbereiches im Namen der passion mit solchem
Nachdruck erhoben, daf} die noch herrschende Staindeordnung zunehmend
gefahrdet wird.

Vor diesem Hintergrund lafit sich die von Saint-Preux vertretene Liebes-
konzeption verorten. Er verkoérpert den amour-passion, und zwar in dessen
Ausprigung, nachdem die Sexualitit in den Code einbezogen wurde; aller-
dings — und darin besteht eine signifikante Abweichung von der Tradition —
richtet sich seine Passion nicht auf eine verheiratete und somit freie, sondern
auf eine unverheiratete Frau, die noch unter der Vormundschaft ihres Va-
ters steht. Da Saint-Preux aber — ebenfalls in Abweichung von den Regeln
des amour-passion® — seine Passion als exklusiv und lebenslang andauernd
begreift, wire die logische Konsequenz eigentlich die romantische Liebe,
mit dem Ideal der Koinzidenz von Liebe und Ehe, stinde dem nicht — auf
seiten Julies — die noch herrschende Pradominanz der viterlichen Autoritit
und somit der stdndestaatlichen Vernunft entgegen. Saint-Preux’ Liebe si-
tuiert sich somit am Ubergang vom amour-passion zur romantischen Liebe,
deren idealer Horizont die Liebesheirat ist. Saint-Preux erkennt weder das
Recht der elterlichen Bestimmung des Ehepartners noch das Postulat der
Schichtgleichheit der Ehepartner an. Wenn er schliefllich dennoch auf Julie
verzichtet, so tut er dies nicht um der Eltern willen, sondern allein weil er
Julie unbedingten Gehorsam versprochen hat.5”

Auf der Oppositionsachse Vernunft vs. Gefihl befindet Saint-Preux sich
demnach eindeutig in der Nihe des Gefiihlspols. Doch zu Beginn des Tex-
tes, der unvermittelt mit Saint-Preux’ Liebesgestindnis an Julie einsetzt, ist

55 Ebd., S. 71ff.

56 Wenn Saint-Preux an Julie schreibt: »Mais moi, Julie, hélas! errant, sans famille, et presque
sans patrie, je n’ai que vous sur la terre, et I'amour seul me tient lieu de tout.« (Bd.II,
S. 73), so ist dies ein Beleg fiir die totalisierende und kompensatorische Ausweitung der
Liebe angesichts der Auflésung traditioneller Bindungen, wie sie fur die romantische
Phase typisch ist. Der Geliebte soll dem Liebenden alles sein, Weltbestitiger und Sinn-
garant (vgl. Kap. 0.4 und 0.5).

57 Vgl. Saint-Preux’ Verzichtserklarung im 11. Brief des dritten Teils, wo er Julies Vater
jegliche Rechte abspricht: »Quel sacrifice osez-vous m’imposer et a quel titre I'exigez-
vous? [...] Non, non, Monsieur, quelque opinion que vous ayez de vos procédés, ils ne
m’obligent point a renoncer pour vous a des droits si chers et si bien mérités de mon
ceeur. [...] je ne vous dois que de la haine, et vous n’avez rien a prétendre de moi. Julie
a parlé; voila mon consentement. Ah! qu’elle soit toujours obéie! [...] Si votre fille eut
daigné me consulter sur les bornes de votre autorité, ne doutez-pas que je ne lui eusse
appris a resister a vos prétentions injustes. Quel que soit I’empire dont vous abusez, mes
droits sont plus sacrés que les votres; la chaine qui nous lie est la borne du pouvoir paternel |.. ]«
(Bd. I1, S. 326; Hervorh. T.K.).

75

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zunichst die Stimme der gesellschaftlichen, stdndestaatlichen Vernunft deut-
lich vernehmbar. Der erste Brief formuliert das Dilemma, in dem Saint-
Preux sich befindet. Seine Liebe zu der Adeligen Julie d’Etange, deren biir-
gerlicher Hauslehrer er ist, erweist sich als so stark, daf§ er nicht anders kann,
als sich ihr zu offenbaren. Motiviert wird diese Liebe zwar zum Teil durch
Julies objektive Schonheit, hauptsachlich jedoch durch subjektive Werte wie
sensibilité, douceur, pitié, esprit juste und godt exquis:®8 »[...] ce sont, en un mot,
les charmes des sentimens bien plus que ceux de la personne, que j’adore
en vous.«® Erkennbar sind diese inneren, moralischen Qualititen Julies
fiir Saint-Preux dank einer »conformité secrete entre nos affections, ainsi
qu’entre nos gotts et nos 4ges«.%’ Dies bedeutet, dafl Julie und Saint-Preux
aufgrund ihrer Jugend und Unverdorbenheit dem Naturpol noch relativ
nahe stehen, so daf} ein natiirlicher, durch gesellschaftliche Einwirkungen
(»uniformes préjugés du monde«)! nicht beeintrachtigter Seeleneinklang
moglich scheint. Die Liebe wird von Saint-Preux in einem Bereich aufler-
halb gesellschaftlicher Zwange und Ordnungsmuster lokalisiert. Nun sind
es aber eben jene »préjugés du monde«, welche einer Verbindung von Julie
und Saint-Preux im Wege stehen, denn: »[...] j’espére que je ne m’oublierai
Jjamais jusqu’a vous tenir des discours qu’il ne vous convient pas d’entendre,
et manquer au respect que je dois a vos meeurs, encore plus qu’a votre
naissance et a vos charmes.«%? Der Konflikt zwischen Gefiihl und Vernunft
wird also gleich zu Beginn klar formuliert. Aus ihm resultiert das Dilemma,
das mit Julies Hilfe zu 16sen der Briefschreiber sich vornimmt. Saint-Preux
behauptet, er hitte schon lingst die Flucht ergriffen, wenn ihn die Gebote
des Anstandes (»'’honnéteté«) gegentiber Julies Mutter nicht daran gehindert
hitten. Denn stillschweigend das Haus zu verlassen, in das ihn die Mutter
zur Bildung ihrer Tochter eingeladen habe, sei ebenso wenig denkbar wie
die Alternative, der Mutter beim Abschied den Anlaf} desselben mitzuteilen:
»[...] cet aveu méme ne 'offensera-t-il pas de la part d’'un homme dont la
naissance et la fortune ne peuvent lui permettre d’aspirer a vous?«53

Paradoxerweise sind es nun aber die gesellschaftlichen Normen der Vernunft,
die fiir das Dilemma verantwortlich gemacht werden. Sowohl der Flucht-
wunsch als auch das Bleiben werden durch gesellschaftliche Konventionen

58 Bd.IL S. 32.
59 Ebd.
60 Ebd.
61 Ebd.
62 Bd.IL S. 31.
63 Bd. 1L S. 32.

76

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

motiviert: Weil die durch Passion ausgel6ste Liebe sozial nicht sanktionier-
bar ist, will Saint-Preux flichen. Durch diesen Fluchtwunsch bejaht er die
Rechte der gesellschaftlichen Vernunft. Weil er sich andererseits als biirger-
licher Hauslehrer der adeligen Mutter seiner Elevin gegentiber nicht ins
Unrecht setzen will, indem er ihr den skandalésen Grund fur seine Flucht
offenbart, muf} er bleiben. Auch dies lafit sich als Anerkennung der gesell-
schaftlichen Vernunft interpretieren. Der Konflikt, der eigentlich einer zwi-
schen Vernunft und Gefiihl ist, wird reformuliert als Konflikt innerhalb des
Bereiches der Vernunft. Darin besteht die rhetorische List des ersten Briefes.
Denn nunmehr erscheint die Offnung des Gefiihlsbereichs durch das Ein-
gestandnis der Liebe als einziger Ausweg aus dem Dilemma der Vernunft.
Durch dieses Gestindnis gibt Saint-Preux die Verantwortung fiir sein kiinfti-
ges Verhalten an Julie ab, was ihm im Gegenzug erlaubt, im Rahmen des ei-
genmichtig instituierten Liebesdiskurses Julies Verhalten zu beeinflussen.5

64 Die Ambivalenz von Unterwerfung und Beeinflussung zeigt sich in der erst im Riickblick
erkennbaren Doppelbddigkeit des Satzes, mit dem der Brief endet: »[...] si vous avez It
cette lettre, vous avez fait tout ce que j'oserois vous demander, quand méme je n’aurois
point de refus a craindre.« (Bd. II, S. 34) Das scheinbar harmlose Lesen des Briefes durch
Julie bedeutet namlich die Anerkennung einer >gefahrlichen Beziehung« zu Saint-Preux,
aus der sich alle weiteren Konsequenzen dann geradezu von selbst ergeben werden. So
stellt Julie im Ruickblick nach ihrer Heirat fest: »Au lieu de jetter au feu votre premiere
lettre, ou de la porter a ma mere, j'osai I'ouvrir. Ge fut la mon crime, et tout le reste
fut forcé. Je voulus m’empécher de répondre a ces lettres funestes que je ne pouvois
m’empécher de lire.« (Bd. II, S. 341f)) Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 54,
deutet diese Stelle als Beleg fiir Julies moralistische Leidenschaftskonzeption, die dem
klassischen Reprisentationsdenken verhaftet bleibe. Mir scheint hier im Gegenteil eher
ein Beleg fiir das Uberschreiten der klassischen Episteme vorzuliegen. Denn wenn, wie
Matzat zu Recht anmerkt, das geschlechtliche Begehren durch das Wort erst generiert
wird (was, wie wir zeigen wollen, an anderen Stellen noch deutlicher wird, s.u. Kap. 1.8),
dann ist die Sprache Zeichen von etwas Nicht-Existentem, das heifit es besteht dann kein
Reprisentationsverhaltnis mehr zwischen Sprache und Gefiihl. Die Sprache verliert ihren
Charakter als transparentes, neutrales Instrument und gewinnt ein opakes Eigenleben.
Ahnlich sieht dies auch Hans-Christoph Koller, »Die philanthropische Pidagogik und
das Zeichensystem >Literatur«, in: SPIEL 9/1 (1990), S. 173-197, bei seiner Analyse
von Rousseaus Auflerungen tiber das Lesen und die Literatur. Obwohl fiir Foucault die
Reflexionen Rousseaus zur Sprache der Episteme der Reprasentation zugehorten, sei
doch nicht zu verkennen, »daff die von Rousseau und den Philanthropen diagnostizierte
Gefahr einer Verselbstdndigung der sprachlichen Zeichen bereits iiber die Ordnung der
Repriasentation hinausweist. Denn hier gilt die vollige Transparenz der Zeichen in ihrem
Verhiltnis zu den Dingen zwar als der zu verteidigende Idealzustand, hat aber doch seine
Selbstverstandlichkeit eingebiifit und scheint vor allem durch das Medium der Schrift
bzw. der Literatur bedroht. / Insofern kann die padagogische Kritik des Zeichensystems
»Literatur« als ein Indiz fiir die beginnende Aufldsung der reprisentationistischen Ord-
nung verstanden werden.« (S. 190)

77

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Beeinflussung setzt bereits im ersten Brief ein, also lange bevor Julie
- nach dem dritten Brief - zum ersten Mal antwortet. Nachdem Saint-Preux
Julie aufgefordert hat, seinen Brief thren Eltern zu zeigen und dadurch einen
Eklat herbeizufithren, der ihn zur Flucht zwingen wiirde, nachdem er sich
also schembar den Geboten der Ordnung und der Vernunft gemafl verhal-
ten hat und den Konflikt zwischen Pflicht und Neigung durch paradoxe
Befolgung beider Impulse® geldst zu haben scheint, ruft er unvermittelt aus:
»Vous, me chasser! moi, vous fuir! et pourquoi? Pourquoi donc est-ce un
crime d’étre sensible au mérite, et d’aimer ce qu’il faut qu’on honore?«%
Der Diskurs der Passion, der hier auch stilistisch durch die Betonung der
expressiven Sprachfunktion (mit Hilfe von Ausrufezeichen, Interjektionen,
Anakoluthen, points de suspension) deutlich markiert ist, operiert somit parasi-
tdr und subversiv innerhalb des Diskurses der gesellschaftlichen Vernunft.
Nachdem die Rechte der Vernunft formal anerkannt worden sind — genau
darin besteht der offizielle performative Anspruch dieses ersten Briefes —,
macht Saint-Preux durch Verlagerung der Argumentation von der Vernunft-
auf die Gefuihlsebene sinoffiziell, aber um so wirksamer die Rechte des

Gefiihls geltend.

1.5 Probleme der Codierung zwischen Opazitat und Transparenz

Im ersten Brief geht es dartiber hinaus vor allem um das zentrale Problem
der Codierung von Liebe und Passion. Julies Verhalten gegeniiber Saint-
Preux erscheint diesem als unverstindlich, denn wihrend sie sich in Gesell-
schaft ausgelassen und warmherzig gibt, wirkt sie unter vier Augen kalt
und ablehnend. Nach Saint-Preux’ Vorstellung miifite ihr Verhalten jedoch
genau umgekehrt sein: »Je pensois [...] qu’il faloit composer son maintien
a proportion du nombre des Spectateurs.«<5” Er fordert sie auf, ihm den
Grund far diese »inégalité que vous affectez«%® mitzuteilen und sich kiinftig
konstant und ausgeglichen zu verhalten. (Diese Forderung, auf die Julie rea-
gieren wird, bildet die Voraussetzung fiir die Fortsetzung des Briefwechsels.)

65 Zwar konne er nicht aus eigener Kraft flichen, doch werde er ihr selbstverstindlich ge-
horchen: »[...] chassez-moi comme il vous plaira; je puis tout endurer de vous; je ne puis
vous fuir de moi-méme.« (Bd. II, S. 32) Indem er sich auf ihren Wunsch hin entfernen
wiirde, briachte er Pflicht und Neigung zur Deckungsgleichheit.

66 Bd.]II S. 32.

67 Bd.IL S. 34.

68 Ebd.

78

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der von ihm geforderten Transparenz des Verhaltens, einer Transparenz,
die von der Pramisse lebt, daf’ zwischen Gefiihl und Ausdruck des Gefiihls
eine eindeutige und konstante Relation herrscht, steht die Opazitit eines
thm unverstidndlichen Codes gegeniiber, in dem wechselhaftes Verhalten
keinen Riickschluff auf ein konstantes Gefiihl zuldfit.® Eine spate Erklarung
fir Julies Verhalten erhilt Saint-Preux im bertithmten 18. Brief des dritten
Teils, in dem Julie nach ihrer Hochzeit und Konversion auf ihr bisheriges
Leben zurtickblickt. Dabei wird deutlich, daff thre ostentative Ausgelassen-
heit in der Offentlichkeit den Zweck verfolgte, nachdem sie Saint-Preux’ Zu-
neigung bemerkt hatte und da sie diese teilte, ernsthaften Aussprachen vor-

69 Schon zu Beginn des ersten Discours hatte Rousseau diese fir sein Denken zentrale Frage
angeschnitten. Dort ging es um die Kritik an der zivilisatorischen politesse als einem Mit-
tel der Verschleierung von Unfreiheit. Er formuliert dies in semiotischen Termini; der
Zustand der Zivilisation zeichne sich durch die Nicht-Koinzidenz von Auflen und Innen,
von Signifikant und Signifikat aus: »Qu’il seroit doux de vivre parmi nous, si la conte-
nance extérieure étoit toGjours I'image des dispositions du ceeur; si la décence étoit la
vertu [...]J« (Bd. IIL, S. 7). Wahrend man im Zustand der Zivilisation nicht mehr als das
zu erscheinen wage, was man sei, habe sich der Naturzustand dagegen durch die »faci-
lité de se pénétrer réciproquement« ausgezeichnet, also durch semiotische Transparenz
(Bd.IIL, S. 8). Mit dieser Auffassung steht Rousseau im Gegensatz zum Selbstverstindnis
des klassischen Diskurses, der nach Foucault auf der Annahme beruht, Transparenz sei
moglich. Als Heilmittel fir die zivilisatorisch korrumpierte Gegenwart — und somit als
Nagelprobe auf die Episteme der Transparenz — bietet sich indes die Literatur, insbeson-
dere die Romane, an, welche »sont peut-étre la derniere instruction qu’il reste a donner a
un peuple assés corrompu pour que toute autre lui soit inutile« (Bd. II, S. 277). Allerdings
miisse gewdhrleistet sein, so Saint-Preux als Sprachrohr Rousseaus, daff nur aufrichtige
und empfindsame Menschen diese Romane verfafiten, »dont le coeur se peignit dans leurs
écrits« (ebd.). Der Text mufl also transparent in bezug auf die Seele seines Verfassers
sein. Es soll gezeigt werden, dafl dieses Postulat nicht eingelost wird. — Dafl Rousseau die
Primissen der klassischen Sprachkonzeption und Asthetik unterlaufe, ist auch die These
von Paul de Man, »Rhétorique de la cécité: Derrida lecteur de Rousseaus, in: Poétigue 1
(1970), S. 455-475. Laut de Man ist fur Rousseau der Vorgang der Bezeichnung leer
(S. 465). Dies zeige sich an seiner Auffassung von Musik, aber auch von Sprache, die
beide nicht-imitativ seien und daher Prasenz auch nur illusionér reprisentieren kénnten.
Sprache sei grundsitzlich uneigentlich (S. 469), in ihrer artikulierten, diachronen Form
als Text sei sie fiktional (S. 468). Rousseaus Texte seien aufgrund ihrer sprachtheoreti-
schen Reflektiertheit Allegorien ihrer eigenen Fiktionalitit und der daraus resultierenden
Fehlinterpretationen. Ausfithrlichere Rousseau-Interpretationen finden sich in de Man,
Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust, New Haven
1979. Er liest die Nouvelle Héloise dort »as putting in question the referential possibility of
love< and as revealing its figural status« (S. 200), also nicht als referentiellen, sondern als
metasprachlichen Text, der die Unméglichkeit wortlicher Rede blofilege. Ohne de Man
in seiner radikalen Auffassung bis ins letzte folgen zu wollen, méchte ich ihn doch als
Zeugen dafiir aufrufen, dafl Rousseau sich in jedem Fall an den Grenzen des klassischen
Diskurses und der damit verbundenen Sprachkonzeption bewegt.

79

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zubeugen und den Zustand des gemeinsamen Gliicks diesseits der Schwelle
des aveu zu perpetuieren. Dieser Gliickszustand zeichnete sich durch unaus-
gesprochene gegenseitige Liebe aus:

Je vis, je sentis que j’étois aimée et que je devois I'étre. La bouche étoit muette; le
regard étoit contraint; mais le cceur se faisoit entendre: Nous éprouvames bient6t
entre nous ce je-ne-sai-quoi qui rend le silence éloquent, qui fait parler des yeux
baissés, qui donne une timidité téméraire, qui montre les desirs par la crainte, et
dit tout ce qu'il n’ose exprimer.70

Die Verstindigung der Liebenden funktioniert ohne Worte, ja nicht einmal
auf der Ebene der Blicke, die einander ausweichen, sondern paradoxerweise
auf der Ebene des Gefiihls, des Einklangs der Herzen diesseits oder jenseits
der Kommunikabilitit (»je-ne-sai-quoi«). Dieser Zustand ist eine Bestitigung
fur Luhmanns These, wonach Liebe »Kommunikation unter weitgehendem
Verzicht auf Kommunikation intensivieren«’! kann. Allerdings ist das Gliick
der kommunikationslosen Kommunikation nicht von langer Dauer. Denn
wenngleich die Mechanismen der Kommunikation fiir die Liebenden nicht
durchschaubar sind, so ist doch nicht zu tibersehen, dafs etwas mitgeteilt
wird, ndmlich das wechselseitige Begehren. Und genau hier treten Probleme
auf, denn sobald Saint-Preux das sprachlose Einverstandnis durchbricht, ist
Julie verloren (»[je] me jugeai perdue a votre premier mot«).”? Sie weif§ ndm-
lich — dank der Unterweisung durch ihre Gouvernante - offenbar immerhin
genug von der Liebe, um antizipieren zu kénnen, dafl sich dem »véritable
amour« der »amour sensuel«’? als abzulehnende Auspragung der Liebe bei-
gesellen und ersteren zerstéren werde. Julie lehnt die sinnliche Liebe ab,
denn sie ist zeitlich begrenzt: »L.’amour sensuel ne peut se passer de la pos-
session, et s’éteint par elle.«’* Die sinnliche Liebe, so 1afit sich dies deuten, ist
nicht interesselos darauf ausgerichtet, den Weltbezug des anderen zu besti-
tigen, sondern hat ihr Ziel in der physischen Inbesitznahme. Dadurch wird
die Liebe in ihrer Reinheit profaniert, die Lust der physischen Befriedigung
vertreibt das Gliick der reinen Liebe.”® Liebe ist — in Claires Worten, die
Aussagen von Julie und Saint-Preux wiederaufnehmen - »le plus délicieux
sentiment qui puisse entrer dans le coeur humain«’6 und darf deshalb niemals

70 Bd.IL S. 341.

71 Liebe als Fassion, S. 29.
72 Bd.IL S. 341.

73 Ebd.

74 Ebd.

75 Bd.IL S. 102.

76 Bd. II, S. 320.

80

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

enden. Die sinnliche Erfillung erweist sich nun als schwere Prifung der
Liebe, weil sie ihre Unendlichkeit gefihrdet.”” Aufierdem ist Liebe als domi-
nante Passion dasjenige Gefiihl, dessen Ende die Liebenden nicht iiberleben
wiirden, so daf} die Perpetuierung der Liebe tiberlebenswichtig wird.”®
Als Julie das Scheitern des Codes auf pragmatischer Ebene bemerkt, da ihr
Verhalten nicht Saint-Preux’ Zuriickhaltung verstarkt, sondern im Gegenteil
sein Liebesfeuer schiirt, versucht sie thn durch vorgespielte Klte zu brem-
sen. Doch auch diese Codeverwendung mifilingt. Und man ist geneigt zu
sagen, sic mufl mifilingen, denn Julie hat zwar den Code der Galanterie
verwendet, doch ist dieser ihrer Situation unangemessen. Julie hat nimlich
ein falsches Verhaltnis zwischen Code und Kontext etabliert, indem sie die
notwendige Differenz zwischen konventionellem Liebescode und tatsachli-
chem Gefiihl nicht akzeptieren will und statt dessen auf Natiirlichkeit Wert
legt: »[...] je for¢ai mon naturel, j'imitai ma Cousine [...] on ne sort point de
son naturel impunément«.”® Mit anderen Worten: Sie will nicht verfiihren,
sondern sie liebt aufrichtig. Diese Stelle verweist zuriick auf die Briefe 6 und
7 des ersten Teils: Dort geht es um die Semiotik der passions, das Erlernen
des Liebescodes durch die beiden Cousinen. Ihre Lehrmeisterin und Gou-
vernante Chaillot hat ithnen zwar das Erkennen der Zeichen der galanten
Liebe beigebracht, doch ist sie zu frith gestorben, um sie zu lehren, die
einmal erkannten Leidenschaften wieder zu unterdriicken. Wihrend Julie
Chaillots Tod als Befreiung empfindet, weil diese die beiden Cousinen in
die gefihrlichen Geheimnisse der Liebe eingeweiht habe, bedauert Claire
den Tod der Gouvernante und hofft, dafl wenigstens Saint-Preux die Kunst
beherrsche, seine Leidenschaften zu unterdriicken. Julie ndmlich besitze
zwar die raison, um den Liebescode zu verstehen, aber ihr Herz sei nicht
davor gefeit, in Bedrangnis zu geraten, da es die der Zeichenverwendung
entsprechenden Gefiihle nicht kontrollieren kénne. Dies tritt dann auch
prompt ein im Umgang mit Saint-Preux. Julie verliebt sich auf den ersten
Blick in ihn: »Dés le premier jour que j’eus le malheur de te voir, je sentis le
poison qui corrompt mes sens et ma raison«.? Sie liebt ihn so sehr, daf$
sie thm, obwohl sie damit in ihren eigenen Augen ihre Ehre verliert, ihre
Liebe gesteht, als er mit Abreise und unterschwellig gar mit Selbstmord
droht.8! Den Verlust ithrer Tugend versucht sie abzuwenden, indem sie ihre
77 Vgl. auch Julies Warnung, Bd. II, S. 51: »Le moment de la possession est une crise de
I'amour, et tout changement est dangereux au notre; nous ne pouvons plus qu'y perdre.«
78 Bd. 1L S. 109.
79 Bd.IL S. 341.

80 Bd. II, S. 39.
81 Bd.IL S. 38-41.

81

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Code-Verwendung auf Transparenz umstellt, offen ihre Liebe gesteht und
an das Tugend- und Ehrgefiihl Saint-Preux’ appelliert, anstatt sich, was sie
durchaus gekonnt hitte, weiterhin des Codes der Verstellung zu bedienen:
»[...] pour me faire obéir je n’avois qu’a me rendre avec art méprisable.«?
Hier wird deutlich, daf} Julie Giber ein klar ausgeprigtes Gode-Bewufitsein
verfiigt, doch dafi sie von nun an den konventionellen Code nicht mehr
verwenden will, weil er nicht im Einklang mit ihrem Gefiihl steht.

Damit aber akzeptiert sie die Bedingungen des von Saint-Preux instituierten
neuartigen Liebescodes, der — zumindest dem Anspruch nach - auf totaler
Transparenz beruht. Zundchst hatte sie als Reaktion auf Saint-Preux’ ersten
Brief sich auf ein Spiel der Dissimulation eingelassen. Auf seine explizite
Bitte, ihn kiinftig zu tduschen, das heif3t sich zu verstellen, damit er seine
Liebe wieder von ihr abziehen kénne (»trompez I'avide imprudence de mes
regards; [...] soyez, hélas, une autre que vous méme, pour que mon coeur
puisse revenir & lui«),8 reagiert sie, indem sie sich nunmehr in der Offent-
lichkeit genauso unnahbar wie unter vier Augen gibt. Dadurch jedoch wer-
den Saint-Preux’ Liebesqualen nicht, wie erhofft, gemildert, sondern ver-
starkt, so daf} er im zweiten Brief seine Bitte wieder zurtickzieht. Hier nun
deutet er seine augenblickliche Situation durch den Rickgriff auf die petrar-
kistische Tradition, indem er eine ballata von Petrarca (»Lassare il velo o per
sole o per ombra«)8 zitiert (die Rousseau allerdings irrtiimlich Metastasio
zuschreibt). Durch das Petrarca-Zitat wird die >hofische« Liebeskonzeption
aufgerufen, welche auf Distanz, Idealisierung und Sublimierung (das heif3t
Verzicht auf sexuelle Erfiillung) beruht. Aus dem Kontext wird jedoch klar,
dafl Saint-Preux sich keineswegs zu dieser Liebesauffassung bekennt, son-
dern sie als Negativfolie nennt, von der er sein eigenes Liebesideal absetzt.
Wihrend namlich der im dulce malum befangene und dieses in allen Nuancen
auskostende Liebende des Canzoniere niemals direkt zu seiner Angebeteten
spricht, weil diese durch ihre Engelhaftigkeit viel zu weit iiber ithm steht,3
besitzt Saint-Preux die Kiihnheit, nicht nur aktiv seine Liebe zu bekennen,
sondern vielmehr noch, Julie Entscheidungen abzuverlangen. Sie solle ihn

82 Bd. II, S. 40.

83 Bd. Il S. 33.

84 Canzoniere, Nr. 11.

85 Die uniiberbriickbare Distanz zwischen dem Liebenden und seiner Dame wird in der
zitierten ballata besonders deutlich, wo die donna sich den Blicken des Liebenden entzieht,
seitdem sie von seiner Liebe Kenntnis erlangt hat: »Lassare il velo o per sole o per ombra,
/ donna, non vi vid’io / poi che in me conosceste il gran desio / ch’ogni altra voglia
d’entr’al cor mi sgombra.« (V. 1-4; zitiert nach Francesco Petrarca, Canzoniere. Edizione
commentata a cura di Marco Santagata, Milano 1996, S. 52.)

82

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bestrafen, aber nicht verachten. Die Verschiebung der Liebessemantik ge-
gentiber der héfischen Liebe kommt darin zum Ausdruck, dafl der Lie-
bende sich nicht mehr mit der Rolle des passiv Leidenden begniigt und
dadurch die géttliche und gesellschaftliche Ordnung bestitigt, sondern dafy
er Anspruch auf Respektierung seiner Individualitit erhebt. Zwar wolle er
sich durchaus dem Willen Julies bedingungslos unterwerfen, doch habe er
Anspruch auf Mitleid:36 »Punissez-moi, vous le devez: mais si vous n’étes im-
pitoyable, quitez cet air froid et mécontent qui me met au desespoir: quand
on envoye un coupable a la mort, on ne lui montre plus de colére.«8”

86

87

Bekanntlich ist das Mitleid im Rahmen von Rousseaus im zweiten Discours entwickelter
Anthropologie die Kardinaltugend schlechthin. Im Naturzustand zeichne der Mensch
sich durch zwei grundlegende Eigenschaften aus, »deux principes antérieurs a la raison,
dont I'un nous intéresse ardemment a notre bien-étre et a la conservation de nous mémes,
et I'autre nous inspire une répugnance naturelle a voir perir ou souffrir tout étre sensible
et principalement nos semblables« (Bd. IIIL, S. 126). Diese im Naturzustand moralisch
indifferenten Eigenschaften bleiben auch im Zustand der Vergesellschaftung erhalten,
stehen nun aber unter negativem beziehungsweise positivem moralischem Vorzeichen:
der Selbsterhaltungstrieb wird zum negativen amour-propre, das Mitleid steht jenem als
positive Tugend gegeniiber, aus der sich der im Dienst der Arterhaltung stehende kate-
gorische Imperativ ableiten ldfit: »Fais ton bien avec le moindre mal d’autrui qu’il est
possible.« (Bd. III, S. 156) Signifikant ist in diesem Zusammenhang, dafl Julie ihren
moralischen >Stindenfalls, das heifit ihre sexuelle Hingabe an Saint-Preux, durch Mitleid
motiviert, wodurch dieser Tugendverlust im Rahmen von Rousseaus System relativiert,
wenn nicht gar positiviert wird: »Peut-étre I'amour seul m’auroit épargnée; 6 ma Cousine,
C’est la pitié qui me perdit.« (Bd. IL, S. 96)

Bd.II, S. 36. - Wenn Jean-Louis Bellenot, »Les formes de 'amour dans la Nouvelle Heloise
et la signification symbolique des personnages de Julie et de Saint-Preux«, in: Annales
fean-Tfacques Rousseau 23 (1953/55), S. 149-208, von einer »identité de ton« zwischen dem
Canzomiere und Rousseaus Roman spricht, von einer »rencontre providentielle de deux
sensibilités géniales a travers les siecles« (S. 159), und so die beiden Texte geradezu
gleichsetzt, so tibersieht er die von mir aufgezeigten deutlichen Akzentverschiebungen
innerhalb der Liebeskonzeption. Auch Denis de Rougemont, L amour et [occident (1939),
Paris 1996, S. 233, unterliegt einer Fehleinschéitzung, wenn er tiber die Nouvelle Héloise
sagt: »Clest le Canzoniere mis en prose — et quelque peu embourgeoisé.« — Solche Fehl-
urteile resultieren aus ungenauer Textlektiire, denn Julie selbst deutet ihr Liebesverhiltnis
zu Saint-Preux im Lichte des hofischen Minnedienstes, auf dem Petrarca ja fufit, wobei sie
gerade die Differenz zu dieser Liebeskonzeption unterstreicht: »C’est 1a, mon féal, qu’a
genoux devant votre Dame et maitresse, vos deux mains dans les siennes et en présence
de son Chancelier, vous lui jurerez foi et loyauté a toute épreuve, non pas a dire amour
éternel; engagement qu’on n’est maitre ni de tenir ni de rompre; mais vérité, sincérité,
franchise inviolable.« (Bd. I, S. 111) An die Stelle des hofischen »amour éternel« tritt
der neue Wert der Aufrichtigkeit. Zum Umgang mit der hofischen Liebe bei Rousseau
vgl. auch Irene Wiegand, »Das Modell der >hofischen Liebe« als Ausdruck der Welt-
anschauung bei Rousseau und Sade«, in: Germanisch-Romanische Monatsschrifi N.F. 47
(1997), S. 41-52, die allerdings die schon bei Rousseau (und nicht erst bei Sade) einge-
nommene Distanz zur héfischen Liebe unterschatzt.

83

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachdem Saint-Preux also im ersten Brief — in der Annahme, seine Liebe zu

Julie werde von ihr erwidert, sei aber gesellschaftlich nicht sanktionierbar -
Julie um Dissimilation gebeten hat, fordert er sie nun auf, das Spiel zu been-
den und eine definitive Entscheidung zu fallen. Der opake Code der Dissi-
mulation soll nunmehr durch einen transparenten Code der Aufrichtigkeit
ersetzt werden. Die Moglichkeit ndmlich, seinerseits durch Dissimulation
die Beziehung zu entschirfen und auf ein gefiihlsméfiig harmloseres Niveau
zurtickzufahren, verwirft er, denn: »Le vil mensonge est-il digne d'un coeur
ou vous regnez? Ah! que je sois malheureux, s’il faut I'étre; pour avoir été
téméraire je ne serai ni menteur ni lche, et le crime que mon ceeur a com-
mis, ma plume ne peut le desavouer.«38 Man sicht deutlich, wie der Uber-
gang vom Schweigen zum Schreiben die Bedingungen schafft, unter denen
kiinftig kommuniziert werden kann und muf§, indem bereits das Schreiben
und Lesen des ersten Briefes eine Entscheidung beider Partner tiber die
Art des Liebescodes (Dissimulation und Opazitit oder Aufrichtigkeit und
Transparenz) impliziert. Die Entscheidung fiir Aufrichtigkeit®® bedeutet aber,
dafy der Konflikt zwischen Vernunft und Gefiihl nicht im Rahmen eines
codierten Spiels etwa nach den Regeln des frivolen amour-passion oder auch
der héfisch-petrarkistischen Liebe durchgespielt und im Interesse der gesell-
schaftlichen Ordnung gel6st werden kann, sondern daf} er offen ausgetra-
gen werden muf3.%

88 Bd.II, S. 35.

89 Wie sehr das Transparenzgebot schon fiir die Kommunikation zwischen den Liebenden
und nicht erst im Elisée als Wolmarsche Vorschrift gilt, zeigt sich beispielsweise an fol-
gender Stelle aus einem Brief von Saint-Preux an Julie (Bd. II, S. 244): »Mais comment ne
te pas connoitre en lisant tes lettres? Comment préter un ton si touchant et des sentimens
si tendres a une autre figure que la tienne? A chaque phrase ne voit-on pas le doux regard
de tes yeux? A chaque mot n’entend-on pas ta voix charmante? Quelle autre que Julie
a jamais aimé, pensé, parlé, agi, écrit comme elle?« Julies Briefe werden als transparente
Zeichen ihrer Seele und ihres Korpers gedeutet.

90 Vgl. hierzu Elena Pulcini, Amour-passion et amour conjugal. Rousseau et Lorigine d’un conflit
moderne, Paris 1998, die die Rousseausche Liebeskonzeption sowohl von der hofischen als
auch von der romantischen Liebe abgrenzt und vor allem auf dem Konflikthaften dieser
Konzeption insistiert. Pulcini zeigt, wie historisch unterschiedliche diskursgeschichtliche
Entwicklungen in Rousseaus Roman zusammengefiithrt werden: die héfisch-heroische
Liebeskonzeption, die im klassischen Zeitalter noch von Corneille vertreten wurde, und
die unter dem Einflul von Hobbes entstandene negative Liebeskonzeption der Mora-
listen, die Liebe als verkleideten amour-propre, als Ungliick und Selbstverlust, auffaf3t.

84

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.6 Paradoxe Konfliktlésung durch die Kombination von
Allianz- und Sexualitatsdispositiv (Clarens)

Bei diesem Konflikt stehen sich, wie wir in Kap. 1.4 sahen, die Interessen
der Liebenden und die durch Julies Vater vertretenen Interessen der Stande-
gesellschaft gegeniiber (Gefiihl vs. Vernunft). Der Konflikt, dessen Beteiligte
die jeweilige Position deutlich markieren (Briefe 10 und 11 des dritten Tei-
les), wird vorlaufig dadurch gelost, dafy die Verabsolutierung der auf Pas-
sion fundierten Liebe durch Saint-Preux ithm paradoxerweise die Moglich-
keit nimmt, Julie zum Ungehorsam gegeniiber dem Vater zu zwingen. Er
ordnet alles der Liebe unter und gehorcht Julie auch dann, wenn dies seinen
und ihren Interessen widerspricht. Daran zeigt sich, daf} das Modell des
amour-passion in der von Saint-Preux vertretenen Form scheitern muf}, weil
es aulerhalb der Stindegesellschaft angesiedelt ist und kein Machtmittel
besitzt, um die Gesellschaft aus den Angeln zu heben. Eine Realisierung
wire nur dann denkbar, wenn sowohl Julie als auch Saint-Preux sich so
weit emanzipieren wiirden, dafi sie die von Edouard Bomston vorgeschla-
gene Liebesheirat und Flucht nach England realisieren kénnten. Durch den
Wegfall von zu iiberwindenden Hindernissen aber wiirde die Liebe grund-
sitzlich in Frage gestellt, wie Claire in einem Brief an Saint-Preux deutlich
macht:

Vos feux, je I'avoue, ont soutenu I'épreuve de la possession, celle du tems, celle
de I'absence et des peines de toute espece; ils ont vaincu tous les obstacles hors le
plus puissant de tous, qui est de n’en avoir plus a vaincre, et de se nourrir unique-
ment d’eux-mémes. L'univers n’a jamais vu de passion soutenir cette épreuve,
quel droit avez-vous d’espérer que la votre I'eut soutenue? Le tems eut joint au
dégotit d’'une longue possession le progrés de I'dge et le déclin de la beauté; il
semble se fixer en votre faveur par votre séparation; vous serez toujours I'un pour
l'autre a la fleur des ans; vous vous verrez sans cesse tels que vous vous vites en
vous quitant, et vos coeurs unis jusqu’au tombeau prolongeront dans une illusion
charmante votre jeunesse avec vos amours.9!

In einer paradoxen Formulierung ist der Kern des Problems auf den Punkt
gebracht: das grofite Hindernis der Passion ist es, kein Hindernis mehr
tiberwinden und von sich selbst zehren zu miissen.?? Die nur auf Passion
fundierte Liebe ist in sich paradox, denn sie zielt zwar auf eine Realisierung
auflerhalb gesellschaftlicher Konventionen, lebt aber gerade von dem Wi-

91 Bd.IL S. 320f.
92 Vgl. die analoge Problematik in der Princesse de Cleves (s.o. Kap. 1.3).

85

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derstand, den ihr die Gesellschaft entgegenstellt. Das heifit, ihre Realisie-
rung in Gestalt einer Liebesheirat bedeutet gleichzeitig ihr Ende. Genau dies
aber vermeidet der Roman, indem er zundchst die Gesellschaft gegen die
Passion obsiegen ldfit. Der Baron d’Etange setzt seinen Willen durch und
bewegt Julie zur Heirat mit dem fiinfzigjahrigen Wolmar, den sie nicht liebt.
Doch dieser Sieg der Vernunft tiber die Liebe ist kein dauerhafter Sieg der
Gesellschaft iiber die sie gefihrdende Passion. Nur oberflachlich betrachtet,
bedeutet die Heirat mit Wolmar eine Realisierung der Stdndeche, des »dis-
positif d’alliance« im Sinne von Foucault. Denn wenn Wolmar es nicht nur
zulifit, sondern aktiv daran mitwirkt, daf§ derjenige Mann, den Julie leiden-
schaftlich geliebt hat — und den sie, wie sie in threm Abschiedsbrief gestehen
wird, bis an ihr Ende zu lieben nicht aufgehort hat —, in die Gemeinschaft
von Clarens aufgenommen wird, daf} er in unmittelbarer Nihe zu der von
thm immer noch angebeteten Julie lebt und dafl er auflerdem noch zum
Erzieher von Wolmars und Julies Kindern ernannt wird, so ist dies ein iiber-
deutliches Zeichen fiir die nachhaltige Erschiitterung des alten »dispositif
d’alliance«. Die Aufnahme Saint-Preux’ und die damit bewirkte Erweiterung
der Vernunftehe durch das Element der Passion ist der Versuch, das histo-
risch iberkommene Allianzmodell zu retten, weil nur auf seiner Grundlage
eine neue, utopische Gesellschaft geschaffen werden kann, und zugleich die
auf Passion fundierte Beziehung zu perpetuieren.”® Hier bestatigt sich im
tibrigen die These von Foucault, welche besagt: »La famille est I'échangeur
de la sexualité et de I'alliance: elle transporte la loi et la dimension du juri-
dique dans le dispositif de sexualité; et elle transporte I’économie du plaisir
et I'intensité des sensations dans le régime de I'alliance.«?* Die Funktion

93 Auch Matthias Waltz, Ordnung der Namen. Die Entstehung der Moderne: Rousseau, Proust, Sartre,
Frankfurt a. M. 1993, S. 212f., interpretiert diese Konfrontation zweier Beziehungsmo-
delle, wie wir im folgenden, unter Riickgriff auf Foucault. Doch sicht er in der Synthese
von Clarens vor allem ein Absterben der Liebe durch die »Verinnerlichung des dritten
Blicks« (S. 216). Dabei tibersieht er aber, dafl das Begehren Julies nur unterdriickt und
verheimlicht wird, aber nicht wirklich abstirbt, ganz zu schweigen von Saint-Preux (vgl.
vierter Teil, Brief 17: Bootsausflug auf dem Genfer See und Riickkehr nach Meillerie
zusammen mit Julie, sowie Julies Abschiedsbrief, wo sie von der Illusion spricht, der
sie lange Zeit erlegen war, da sie glaubte, von ihrer Passion geheilt zu sein — Bd. II,
S. 740-743). In meiner Deutung ist das eigentliche Ziel der Konstruktion von Clarens
die Perpetuierung der Passion sowie ihre Integration in ein gesellschaftskonstituierendes
Familienmodell. Daf} dieser Kompromif3 scheitern muf, liegt, wie noch zu zeigen sein
wird, an der dadurch erzwungenen Opazitit des Codes, ist also primér ein semiotisches
Problem, das dann allerdings Riickwirkungen auf die Subjektkonstitution hat.

94 Histore de la sexualité 1, S. 143. Daraus, so Foucault, erklire sich, weshalb die Familie
seit dem 18. Jahrhundert ein »lieu obligatoire d’affects, de sentiments, d’amour« (ebd.,

86

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Familie als »épinglage du dispositif d’alliance et du dispositif de sexua-
lité«*® wird in Rousseaus utopischer Konstruktion allegorisch sinnfallig. Da-
bei wird das herkémmliche Modell im Rahmen des »dispositif d’alliances,
nimlich die aus dynastischen und 6konomischen Interessen geschlossene
Vernunftehe, die beiden Partnern auflereheliche Freiheiten zugesteht, durch
eine zeitliche Umstellung transformiert. Der auflereheliche Sexualkontakt
wird vor die Ehe verlegt, und der leidenschaftlich geliebte Partner darf da-
nach an der Ehegemeinschaft teilhaben, allerdings um den Preis der sexuel-
len Enthaltsamkeit. Als Gegenleistung darf er eine lebenslange Passion mit
allen Hohen und Tiefen genielen, die, wie er allerdings erst nach Julies Tod
erfahrt, noch dazu erwidert worden ist.

Eine andere Moglichkeit, eine Passion auf Dauer zu stellen, stellt die in
der Pléiade-Ausgabe im Anhang der Nouvelle Heloise wiedergegebene kurze
Erzdhlung Les amours de milord Edouard Bomston vor, die im Zusammenhang
mit dem Roman entstanden ist und urspriinglich in diesen eingehen sollte.%
Saint-Preux’ Freund Edouard verliebt sich in eine neapolitanische Marquise.
Dafl sie verheiratet ist, weifl er nicht. Als er dies erfdhrt, beendet er tugend-
haft den sexuellen Teil der Beziehung, bricht aber den Kontakt zur Mar-
quise nicht ab, da er sie mit Passion liebt. Sie erwidert seine Liebe und sucht,
da sie mochte, daf} er seine sexuelle Erfillung wenn schon nicht von ihr
erhalte, so doch wenigstens ihr verdanke, eine attraktive Kurtisane namens
Laure fiir ihn aus. Diese aber verliebt sich in Edouard und verweigert sich
thm aus Scham. Er hat Mitleid mit ihr und hilft ihr, in ein Kloster zu gehen,
wo sie ithre Stinden bereut und sich lautert. Die Marquise aber ist eifersiich-
tig und versucht durch Intrigen und Nachstellungen Edouards Besuche bei

S. 143) geworden sei. Der Sexualisierung des Allianzdispositivs wird durch die Offnung
der Familie fiir Gefiihl und Passion Vorschub geleistet. Dieser Prozef§ 1afit sich in der
Nouvelle Héloise sehr schon beobachten: Zum einen 6ffnet Wolmar seine Familie fiir den
Passionstrager Saint-Preux. Zum anderen wird er selbst, wenn nicht von Passion, so doch
von Gefiihl und Zuneigung erfafit: »Je vins, je vous vis, Julie, et je trouvai que votre pere
m’avoit parlé modestement de vous. Vos transports, vos larmes de joye en 'embrassant
me donnerent la premiere ou plutét la seule émotion que j’aye éprouvée de ma vie. Si
cette impression fut legere, elle étoit unique [...J« (Bd. II, S. 492). Dariiber hinaus er-
folgt, wie Warning, »Einige Hypothesen zur Frithgeschichte der Empfindsamkeit, S.421,
feststellt, die Sexualisierung der Familie auch in Gestalt einer Transgressionsphantasie,
die als Inzestwunsch zwischen Vater und Tochter inszeniert wird (Bd. I, S. 176). Auf
den Inzestwunsch von Vater und Tochter verweist auch Roland Galle, Gestindnis und
Subjektivitit. Untersuchungen zum franzdsischen Roman zwischen Klassik und Romantik, Minchen
1986, S. 112.

95 Histowre de la sexualité 1, S. 143.

96 Bd. II, S. 749-760.

87

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Laure zu unterbinden. Schliellich beginnt er die Marquise zu verachten,
ohne freilich seine fritheren Gefiihle fiir sie vergessen zu kénnen. - Edouard
befindet sich in einer klassischen double-bind-Situation: sowohl den beiden
Frauen gegentiber als auch zwischen den widerstreitenden Motiven Passion
und Tugend. Doch gerade diese Situation ermdglicht ihm — worauf es Rous-
seau offenbar ankommt — ein dauerhaftes Gliick: »Mais sa vertu lui donnoit
en lui-méme une jouissance plus douce que celle de la beauté, et qui ne
s’épuise pas comme elle. Plus heureux des plaisirs qu’il se refusoit que le
voluptueux n’est de ceux qu’il gofite, il aima plus long-tems, resta libre et
jouit mieux de la vie que ceux qui l'usent. Aveugles que nous sommes, nous
la passons tous a courir aprés nos chimeres. Eh! ne saurons-nous jamais
que de toutes les folies des hommes, il n’y a que celle du juste qui le rend
heureux?«” Im Emile versucht Rousseau das Problem der dauerhaften Ver-
bindung von Liebe und Ehe durch einen sorgfaltigen Erziehungsplan zu
16sen. Die romaneske Fortsetzung Emile et Sophie zeigt indes, daf} das Gesetz
der Passion, nicht dauerhaft zu sein, unhintergehbar ist. Emiles Liebe zu
Sophie weicht dem Uberdrufl und der Suche nach Vergniigungen, worauf
Sophie schliefilich mit Ehebruch reagiert. Die erwiinschte Koinzidenz von
Liebe und Ehe ist offenbar nicht einmal fiir den idealen Menschen Emile
zu erreichen.

1.7 Die Unmoglichkeit der Transparenz (Elisée)

Fiir die Kompromifilésung von Clarens mufl ein hoher Preis entrichtet wer-
den: die von Saint-Preux anfangs so vehement geforderte Aufrichtigkeit
und Transparenz des Codes muf} definitiv aufgegeben werden.” Julie mufl

97 Bd.IL S. 760.

98  Zum Verhiltnis von Transparenz und Opazitit vgl. die grundlegende Untersuchung von
Jean Starobinski, La transparence et l'obstacle (1957), erweiterte Neuausgabe: Paris 1971; zur
Nouvelle Heloise: ebd., Kap. V (S. 102-148). Starobinski zeigt an zahlreichen Textbeispielen,
wie Transparenz und Opazitit einander wechselseitig bedingen, wofiir die von Rousseau
hiufig verwendete Metapher des Schleiers steht. Hohepunkt dieser ambivalenten Bezie-
hung ist Julies Tod. Julies Gesicht wird von einem - nun unmetaphorischen - Schleier
verhiillt. »Ainsi, la mort de Julie, qui est une accession a la transparence, représente aussi
le triomphe du voile. Dans la cadence finale du livre, les deux thémes opposés, le sujet et
le contre-sujet, s’amplifient et s’affirment solennellement.« (S. 146) Auch Galle, Gestindnis
und Subjektivitit, weist auf die ambivalente Funktion des Transparenzgebotes hin und zeigt,
»dafl die Interferenz von Entfaltung und latenter Dementierung des Transparenzgebots
zum Strukturgesetz des Romans wird und insofern der vermeintlichen Losung von Cla-
rens deren Problematisierung schon immer einbeschrieben ist.« (S. 111) In Galles Deu-

88

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich verstellen, und Saint-Preux muf} an die Verstellung glauben. Hier ist
zunichst zu bedenken, daf} die Codeverwendung zwischen den Liebenden
von Beginn an dem Postulat der Transparenz und Aufrichtigkeit nur schwer
gentigen kann, was in den Briefen immer wieder reflektiert wird. So kri-
tisiert Julie etwa den iiber fehlende Liebeszeichen klagenden Saint-Preux,
indem sie thn auf die Diskrepanz zwischen Aussage und Form seiner Mittei-
lung hinweist: »Votre lettre méme vous dément par son stile enjoué, et vous
n’auriez pas tant d’esprit si vous étiez moins tranquille.«*” Der Tauschungs-
verdacht zwischen den Liebenden ist niemals ganz auszurdumen. So glaubt
Julie, nachdem sie Zeichen fiir Saint-Preux’ aufrichtige Liebe aufgezihlt hat,
alles sei nur eine an ihre sensibilité appellierende Inszenierung, welchen Ver-
dacht sie aber schon im selben Atemzug wieder zurticknimmt.!® Oder sie
tadelt die ruse, mit der Saint-Preux das Eingestindnis seines begehrlichen
Blicks auf Julies weibliche Reize hinter einem Tasso-Zitat verborgen hat.!%!
Auch Saint-Preux kann sich des Tauschungsverdachts nicht erwehren, wenn
er von der Einfachheit von Julies Stil auf die Aufrichtigkeit der Liebesaus-
sage schliefen zu kdnnen glaubt: »Vous donnez des raisons invincibles d’un
air si simple, qu’il y faut réfléchir pour en sentir la force, et les sentimens éle-
vés vous cotitent si peu, qu’on est tenté de les prendre pour des manieres de
penser communes.«'%2 Hier ist es paradoxerweise die Abwesenheit — poten-
tiell unaufrichtiger — rhetorischer Formung, die den Verdacht der Klischee-
haftigkeit, das heifit der Inauthentizitit, aufkommen ldfit. Entsprechend
missen sich die Liebenden permanent ihrer Aufrichtigkeit gegenseitig ver-
sichern beziehungsweise diese voneinander einfordern,!® doch ist die Un-
sicherheit diesbeztiglich so grofi, daf} Julie selbst in der Aufrichtigkeit der
Kritik nur verdecktes Lob erkennen will.1%* Schliefilich wird - bedingt
durch die »illusions de 'amour« — sogar die Unaufrichtigkeit des Liebenden
kurzerhand zur Aufrichtigkeit erklart.!0

tung geht das Transparenzpostulat allein von Wolmar aus, der dadurch das viterliche
Gestandnisverbot ersetze. Dabei tibersieht Galle jedoch, dafi, wie wir gezeigt haben, die
Transparenz bereits Bestandteil des von Saint-Preux und Julie verwendeten Liebescodes
ist und somit eine noch viel grundlegendere Funktion im Roman tbernimmt.

99 Bd.IIL S. 50.

100 Bd.IL S. 54.

101 Bd.IL S. 87.

102 Bd. IL S. 56.

103 Vgl. etwa Bd. II, S. 110 und 126.

104 Bd. 1L, S. 128.

105 Bd. I S. 129.

89

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Forderung nach Aufrichtigkeit ist also nicht zu trennen von dem Pro-
blem der Rhetorik. Dies wird besonders deutlich in den wihrend Saint-
Preux’ Parisaufenthalt geschriebenen Briefen. Er wirft den Parisern vor, sich
grundsitzlich zu verstellen:

Ainsi les hommes a qui I'on parle ne sont point ceux avec qui I'on converse; leurs
sentimens ne partent point de leur cceur, leurs lumieres ne sont point dans leur
esprit, leurs discours ne réprésentent point leurs pensées, on n’appercoit d’eux
que leur figure, et 'on est dans une assemblée a peu prés comme devant un
tableau mouvant, ot le Spectateur paisible est le seul étre ma par lui-méme.106

Die universelle Maskerade betrifft auch und vor allem die Sprache, welche
nicht die Gedanken reprisentiere. Hierbei stellt sich nun allerdings dem Be-
obachter das Problem, dafi er, um diese Erscheinungen mitteilen zu kénnen,
keinen neutralen Auflenstandpunkt einnehmen kann, sondern auf eben
jene Sprache der Verstellung angewiesen ist, deren man sich in der Pariser
Gesellschaft bedient.!% Julie nimmt an dieser fiir sie neuartigen Sprachver-
wendung Anstof3: »Di-moi, je te prie, mon cher ami, en quelle langue ou
plutét en quel jargon est la rélation de ta derniere Lettre? Ne seroit-ce point
la par hazard du bel-esprit?«!® Ja, sie kritisiert Saint-Preux fiir seine me-
tapherngesittigten, geistreichen Darstellungen, weil durch sie die Wahrheit
der Dinge dem Glanz der Gedanken geopfert werde.!? Diese Sprachverwen-
dung im Zeichen des esprit sei, da sie nicht natiirlich sei, Liebenden nicht
angemessen und wird als Gefiahrdung der Liebe durch Unaufrichtigkeit
abgelehnt: »Il y a de la recherche et du jeu dans plusieurs de tes lettres. [...]
je parle de cette gentillesse de stile qui n’étant point naturelle ne vient d’elle-
méme a personne, et marque la prétention de celui qui s’en sert. Eh Dieu!
des prétentions avec ce qu’on aime! [...]«!10

Nun stellt sich aber alsbald heraus, dafi diese Kritik an Rhetorik und Ver-
stellung gar nicht von Julie, sondern von Claire stammt. Obwohl Julie noch

106 Bd.II, S. 235.

107 Im 17. Brief des zweiten Teils a3t Saint-Preux avanciertes epistemologisches Problem-
bewufYtsein erkennen. Er teilt Julie mit, daf} es unmoglich sei, die Pariser Gesellschaft
zu verstehen, ohne an ithrem Leben aktiv teilzunehmen: »Je trouve aussi que c’est une
folie de vouloir étudier le monde en simple spectateur. [...] On ne voit agir les autres
qu’autant qu’on agit soi-méme; dans I’école du monde comme dans celle de I'amour, il
faut commencer par pratiquer ce qu’on veut apprendre.« (Bd. II, S. 246) Aus dieser ak-
tiven Teilnahme ergibt sich dann die Notwendigkeit, sich der Sprache dieser Gesellschaft
zu bedienen, um sie darzustellen.

108 Bd.IL S. 237.

109 Bd.IL S. 238.

110 Ebd.

90

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in demselben Brief eingesteht, dafl ihr die Kritik von Claire diktiert wurde,
handelt es sich doch um eine Form der Tauschung, um heteronomes Spre-
chen, das Aufsetzen einer diskursiven Maske. Der Vorwurf der Verstellung
relativiert sich damit von selbst, weil er durch die Pragmatik der Auflerungs-
situation, in die er eingebettet ist und die auf Verstellung basiert, seine
Glaubwiirdigkeit verliert. Doch 1afit es sich Saint-Preux nicht nehmen, auf
Claires Vorwiirfe zu antworten. Er habe den Stil der zu beschreibenden
Sache selbst entlehnt, um seine Darstellung anschaulich zu machen: »[...]
je vous ai écrit & peu pres comme on parle en certaines sociétés.«!!! Es folgt
eine grundsitzliche Apologie rhetorischen Sprechens:

Drailleurs, ce n’est pas 'usage des figures, mais leur choix que je blame dans
le Gavalier Marin. Pour peu qu’on ait de chaleur dans I'esprit, on a besoin de
métaphores et d’expressions figurées pour se faire entendre. Vos lettres mémes
en sont pleines sans que vous y songiez, et je soutiens qu’il n’y a qu’un géométre
et un sot qui puissent parler sans figures.112

Metaphorisches Sprechen, so Saint-Preux, sei unvermeidlich, wenn man Ge-
fuhlszustinde zum Ausdruck bringen wolle. Nur der Stumpfsinnige und der
prosaische Landvermesser konnten sich dem entzichen. Aber nicht genug
damit: Der propositionale Gehalt sprachlicher Aussagen (»jugement«) kann
in hundertfacher Weise abgetént werden, und dies ist nur méoglich durch
»le tour qu’on lui donne«.!? Dieser »tour« aber ist ein Produkt des sprachli-
chen Kontextes und der Verwendung figtirlicher Rede. Sprache ist also, und
wenn sie auch noch so transparent und aufrichtig sein will, immer schon
rhetorisiert, wie sich bereits in der Seconde Préface zeigt, wo >R.< zundchst
den ungeschliffenen, antiromanesken Stil als Signum der nicht-rhetorischen
Authentizitit des Textes bemiiht, um auf der nachsten Seite dessen rhetori-
sche Formung einzugestehen und sogar zu rechtfertigen: »Pour rendre utile
ce qu’on veut dire, il faut d’abord se faire écouter de ceux qui doivent en
faire usage.«!* Der Falle der Rhetorik ist nicht zu entgehen. Damit aber
wird deutlich, daf} die von der klassischen Episteme geforderte Transparenz
der Reprasentation bei Rousseau grundsitzlich fragwiirdig geworden ist.
Am Beispiel der Kommunikation zwischen Liebenden demonstriert Rous-
seau die epistemologische Brichigkeit des klassischen Diskurses.!!®

111 Bd. 1L, S. 241.
112 Fbd.
113 Ebd.
114 Bd. 1L, S. 17.

115 Daf} diese diskursive Grenziiberschreitung den zeitgenossischen Lesern nicht verborgen

91

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn aber die Codeverwendung der Liebenden schon in der Phase ihrer of-
fen geduflerten Passion am Gebot der Transparenz und Aufrichtigkeit schei-
tert, um wieviel gravierender muf} sich dieses Problem erst nach Julies Hei-
rat stellen. Hier muf} Dissimulation zur zweiten Natur werden, denn Julies
vorgebliche Bekehrung zur gesellschaftskonstituierenden Vernunftehe ohne
Liebe erfordert ein hohes Mafl an Verdrangung und Verstellung. Diese Ver-
drangung findet ihren allegorischen Ausdruck und zugleich ihre Blofllegung
im Elisée, jenem von Julie angelegten Garten, der, wie sein Name schon
sagt, fiir die gelungene Riickkehr ins Paradies (Elysium) der Tugend steht.
Die wiedergewonnene Tugend aber tragt die Spuren der verlorenen Tugend
und somit der Passion in sich. Dies spiegelt sich in der schillernden Poly-
valenz des Elisée, das als Enklave inmitten der domestizierten Natur von
Clarens alle Attribute unbertihrter Natur besitzt: »[...] je crus voir le lieu
le plus sauvage, le plus solitaire de la nature, et il me sembloit d’étre le
premier mortel qui jamais eut pénétré dans ce desert.«!1® Der Eindruck
von Unbertihrtheit indes tauscht. Julie teilt Saint-Preux mit, daf es in dem
Garten nichts gebe, das nicht auf ihr Geheif hin angelegt worden wire.!1”
Es handelt sich um einen »desert artificiel«,!!8 in rhetorischer Terminologie:
ein Oxymoron. Voraussetzung fiir dessen Entstehung war, dafl alle Spuren
menschlichen Eingriffs verwischt wurden, wie Wolmar berichtet. Diesen
Vorgang bezeichnet er als »friponnerie«,!'? als Betrug bezichungsweise Tau-
schung. Die Ambivalenz dieser Tauschung besteht darin, daff sie wirkt, ob-
wohl man tiber sie Bescheid weifl. Saint-Preux kehrt am néchsten Tag allein
in das Elisée zurtick und kommt sich vor, als wire er auf einer einsamen
Insel, einem »lieu solitaire ot1 le doux aspect de la seule nature devoit chasser

geblieben ist, zeigt Labrosse, Lire au XVIIE siecle, indem er divergierende Urteile in den
Zeitschriftenartikeln zur Nouvelle Héloise auflistet. »Nous pouvons percevoir, dans les pé-
riodiques, un discours sur le roman et sur I'art d’écrire, sur la convenance, I'ordre, la
vérité et la nature qui surprend, dans la fiction de J.J., des propositions inconciliables,
des personnages divisés, des conduites inexplicables, butte sur une parole insupportable
et décompose la fiction elle-méme. Nous y voyons aussi I’ Héloise prise dans des discours
opposés.« Aus diesen Divergenzen der Lektiire durch ein kulturell homogenes Publikum
schlulfolgert Labrosse, »que la Julie était bien alors un probleme de lecture et que le
roman de J.J. n’est pas réductible au discours mais qu’il 'améne a se diviser ou a parler
autrement.« (S. 165) Labrosse bezieht sich zwar nicht explizit auf Foucault, doch legen
seine Analysen die archiologischen Grundfesten des literarischen Diskurses um 1760
frei.

116 Bd.II, S. 471.

117 Bd. II, S. 472.

118 Bd.II, S. 474.

119 Bd. II, S. 479.

92

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

de mon souvenir tout cet ordre social et factice qui m’a rendu si malheu-
reux«.!20 Die Illusion, auf der das kiinstliche Paradies beruht, funktioniert
also, obwohl man sie durchschaut. Die vermeintlich natiirliche Ordnung
1st eine Natur zweiter Ordnung, von Menschenhand gemacht, und doch ge-
lingt es ihr, das Kiinstliche der Gesellschaftsordnung — zumindest imaginér —
zu vertreiben. So wie die Spuren menschlichen Wirkens im Elisée gel6scht
worden sind, werden nunmehr die Gedanken an die Gesellschaft wihrend
des Aufenthalts im kiinstlichen Paradies gel6scht. Der Code ist zugleich
transparent und opak. Da aber das Elisée fiir Saint-Preux zur Allegorie von
Julie wird (»I1 [sc. der Name Elisée] me peignoit en quelque sorte I'intérieur
de celle qui I'avoit trouvé [...]«),12! gilt im Umkehrschluff auch fiir sie, daf§
die Spuren ihrer Leidenschaft kiinstlich gel6scht worden sein mussen. In
der Tat ist auch ihre Einstellung zu den beiden Liebesmodellen, dem amour-
passion und der Vernunftehe, von Ambivalenz gepragt. Zwar gibt sie vor,
von ihrer Passion geheilt zu sein, doch zeigt sich in threm Abschiedsbrief,
daf} dies eine kiinstlich aufrechterhaltene Illusion war. Daf} ihre angebliche
Heilung von der Passion stets prekér gewesen ist, beweist — neben anderen
Indizien - allein schon die Tatsache, dafl das Elisée als kiinstliche Wildnis
neben der tatsichlich vorhandenen Wildnis angelegt werden mufite:

A quoi bon vous faire une nouvelle promenade, ayant de I'autre c6té de la maison
des bosquets si charmans et si négligés? Il est vrai, dit-elle un peu embarrassée,
mais j’aime mieux ceci.!122

Des Ritsels Losung gibt — transparent wie stets — der verniinftige Wol-
mar:!? Niemals seit threr Hochzeit habe Julie ihren Fufl mehr in diese Wld-
chen gesetzt, und er, Saint-Preux, miisse wissen, weshalb. Dies spielt auf
jenen »baiser mortel«!?* an, den Julie ithrem Geliebten einst ebendort gege-
ben hat, was seine Leidenschaft aufs hochste befliigelte: »C’est du poison
que j’ai cueilli sur tes levres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et
ta pitié me fait mourir.«!?> Somit erscheint das Elisée als Ersatzbildung fiir
etwas Verdrangtes und daher als Zeichen fiir eben dieses Verdringte. Es ist

120 Bd. II, S. 486.

121 Bd.IL S. 487.

122 Bd.IIL, S. 485.

123 ‘Wolmars Maxime lautet bekanntlich: »Ne fais ni ne dis jamais rien que tu ne veuilles que
tout le monde voye et entende; et pour moi, j’ai toujours regardé comme le plus estimable
des hommes ce Romain qui vouloit que sa maison fut construite de maniere qu’on vit
tout ce qui s’y faisoit.« (Bd. II, S. 424)

124 Bd.IL S. 63.

125 Ebd.

93

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zugleich Metapher fiir Julies aus eigener Kraft wiederhergestellte Tugend
und Metonymie der verdringten Passion, weil es sich in unmittelbarer Néhe
des Wildchens befindet, wo sich die Liebenden erstmals gekiifit haben. Im
Elisée werden die Spuren der Vergangenheit und des Konfliktes zwischen
Passion und Tugend, zwischen Individuum und Gesellschaft, sowohl auf-
bewahrt als auch gel6scht.

Es zeigt sich, daf} die von Julie und Saint-Preux nicht anders als von Wolmar
als Ideal angestrebte Transparenz und Aufrichtigkeit nun weiter entfernt
sind denn je. Was im Zeichen der Hoffnung auf ein gemeinsames Gliick
kaum moglich war, ist im Zeichen der gesellschaftlich bedingten Trennung
vollends undenkbar. Liebende kénnen weder fiir sich noch fiir andere trans-
parent sein. Selbst Wolmar muf§ dies in einem Brief an Claire schliefilich
anerkennen:

[...] pour votre amie, on n’en peut parler que par conjecture: Un voile de sagesse
et d’honnéteté fait tant de replis autour de son ceeur, gu il n'est plus possible a l'wil
humain d’y pénétrer, pas méme au sien propre.126

Das tragische Ende des Romans lfit sich aus dieser Perspektive als struk-
turell einzig moéglicher Ausweg aus einer auf Dauer unhaltbaren double-bind-
Situation lesen: Die Uberlagerung von Allianz- und Sexualititsdispositiv
ist eine widerspriichliche Einheit, die nur durch die ambivalente Abkehr
vom Transparenzgebot erméglicht wurde. Am Ende wird der >transparente
Schleier¢, den Julie iiber ihre Passion gelegt hatte und dessen Allegorie der
Garten des Elisée war, geliiftet, um sogleich nach ihrem Tod durch einen
realen Schleier ersetzt zu werden.

Die utopische Gesellschaft von Clarens, die auf dem Gebot totaler Trans-
parenz beruht, kann also nur funktionieren, weil die Liebenden gegen
das selbstauferlegte Transparenzgebot verstofien. Dieser Grundwiderspruch
fithrt am Ende zur Zerstérung der Gemeinschaft. Clarens ist in unserem
Zusammenhang indes noch aus einem anderen Grund von Bedeutung. Der
Unterdriickung und Verschleierung der Leidenschaft zwischen Julie und
Saint-Preux korrespondiert eine kollektive Kontrolle der Sexualitit. Cla-
rens ist ein auf wirtschaftliche Autarkie bedachter, patriarchalisch gefithrter
Agrarstaat, der, wie im 10. Brief des vierten Teils ausgefithrt wird, auf wech-
selseitiger Loyalitat zwischen Herrschaft und Gesinde beruht. Da Tageloh-
ner und Bedienstete um so nutzbringender sind, je engagierter sie arbeiten,
werden sie in ein Netz quasi familialer Beziehungen eingebunden, in dessen

126 Bd.IL, S. 509 (Hervorh. T.K.).

94

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zentrum die von allen geliebte und verehrte Julie als Mutterfigur steht (»Ou-
vriers, domestiques, tous ceux qui I'ont servie ne fut-ce que pour un seul
jour deviennent tous ses enfans [...]«).!?” Ohne daf} offener Zwang ausge-
ibt wiirde, werden die Angestellten dazu gebracht, ihr Bestes zu geben; sie
haben die Arbeitsnorm so sehr verinnerlicht, dafi sie, um ihrer Herrschaft
zu gefallen, freiwillig mehr Leistung erbringen, als die, wofiir sie bezahlt
werden. Im Sinne der marxistischen Kritik haben wir es hier mit einem
eklatanten Fall von 6konomischer Ausbeutung und Mehrwertabschépfung
zu tun, ermdglicht durch das falsche Bewufitsein der Ausgebeuteten. Ana-
log dazu wird auch die Sexualitit der Angestellten kontrolliert:

Pour prévenir entre les deux sexes une familiarité dangereuse, on ne les géne
point ici par des loix positives qu’ils seroient tentés d’enfreindre en secret;
mais sans paroitre y songer on établit des usages plus puissans que I'autorité
méme.128

So herrscht zwar kein formelles Verbot von Sexualkontakten, doch ist dafiir
Sorge getragen, dafl Bedienstete verschiedenen Geschlechts niemals mitein-
ander allein sein kénnen und somit gar nicht erst in sexuelle Versuchung
gefiihrt werden. Auch das Gebot der Geschlechtertrennung (und somit
das Verbot sexueller Kontakte) ist eine von den Domestiken verinnerlichte
Norm: »Tel qui taxeroit en cela de caprice les volontés d’un maitre, se sou-
met sans répugnance a une maniere de vivre qu’on ne lui prescrit pas for-
mellement, mais qu’il juge lui-méme étre la meilleure et la plus naturelle.«'2 Es geht
mir hier nicht um die Denunziation eines reaktiondren Gesellschaftsmodells,
welches mit Rousseaus eigenen theoretischen Priamissen nicht kompatibel
ist, sondern um das Symptomatische des Entwurfs von Clarens. Dieser ist
eine negative Utopie, in der der Zusammenhang von Sexualitdt, (verinner-
lichter Selbst-)Kontrolle und Herrschaft in dufierst verdichteter Form deut-
lich wird. Das Wolmarsche Transparenzgebot entspricht der »volonté de
savoir«, welche nach Foucault unseren neuzeitlichen Umgang mit Sexualitit
auszeichnet.

127 Bd.IL S. 444.
128 Bd. I, S. 449.
129 Bd.IL S. 450 (Hervorh. T.K.).

95

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.8 Die Medialitat der Liebe und die Gedachtnisfunktion des Textes

Der auf der Einheit des Unvereinbaren (Vernunft und Passion, Allianz und
Sexualitit, Transparenz und Opazitit) beruhende Gesellschaftsentwurf von
Clarens ist zum Scheitern verurteilt.!®? In welchem Zusammenhang aber
steht dieses Scheitern mit der Medialitét des Textes und der in ihm entwor-
fenen Liebeskonzeption? Eine Antwort auf diese Frage soll im folgenden im
erneuten Riickgriff auf Foucault gesucht werden.

Foucault stellt, wie oben (Kap. 1.2) dargelegt wurde, die traditionelle ars
erotica der modernen scentia sexualis gegentiber. Allerdings ist die Opposi-
tion nicht privativ, vielmehr wurde die ars erotica von der scientia sexualis >ge-
schluckt¢, so daf} unter der Hand die scentia sexualis zur heimlichen ars ero-
tica mutieren konnte. Das heifit, die diskursive Produktion von Wahrheit
erzeugt eine neue Art von Lust:

Nous avons au moins inventé un plaisir autre: plaisir a la vérité du plaisir, plaisir
a la savoir, a I'exposer, a la découvrir, a se fasciner de la voir, a la dire, a captiver
et capturer les autres par elle, a la confier dans le secret, a la débusquer par la
ruse; plaisir spécifique au discours vrai sur le plaisir.131

Der Gedanke der Verlagerung der Lust auf den Akt der Diskursivierung
scheint mir sehr genau die diskursiv-medialen Bedingungen zu erfassen,
unter denen Julie und Saint-Preux sich als Liebes-Subjekte und ineins damit
als Autoren konstituieren. Der Briefroman!®? ist nicht zuféllig das Medium

130 Dieses Scheitern manifestiert sich nicht zuletzt auch in der den Pramissen von Rousseaus
Contrat social entgegenstehenden Gesellschaftsstruktur von Clarens. Wahrend der Con-
trat social von der urspriinglichen, unverauflerlichen Gleichheit aller Menschen ausgeht,
die im Gesellschaftszustand durch die volonté générale reprasentiert werde, ist die Gesell-
schaft von Clarens ein die Unterschiede zwischen Herren und Dienern affirmierender
Standestaat im Kleinen, worauf Starobinski hingewiesen hat, La transparence et ['obstacle,
S.121-129.

181 Histoire de la sexualité 1, S. 95.

132 Zur Gattungsgeschichte und -struktur vgl. u.a. Jean Rousset, »Une forme littéraire: le
roman par lettres«, in: Forme et signification, Paris 1962, S. 65-108, Bertil Romberg, Studies
in the Narrative Technique of the Firsi-Person Novel, Stockholm 1962, S. 46-55, Francois Jost,
»Le roman épistolaire et la technique narrative au XVIIIe siecle, in: Comparative Literature
Studies 3 (1966), S. 397-427, Jirgen von Stackelberg, »Der Briefroman und seine Epoche.
Briefroman und Empfindsamkeit«, in: Romanistische Zeitschrif fiir Literaturgeschichte 1 (1977),
S. 293-309, Louise Z. Smith, »Sensibility and Epistolary Form in Héloise and Werther,
in: L’Esprit eréateur 17 (1977), S. 361-376, Laurent Versini, Le roman épistolaire, Paris 1979,
Janet Gurkin Altman, Epistolarity. Approaches to a Form, Columbus 1982, Monika Mora-
vetz, Formen der Rexeptionslenkung im Brigfroman des 18. Jahrhunderts. Richardons »Clarissas,
Rousseaus »Nouvelle Héloise« und Laclos’ »Liaisons Dangereuses«, Tibingen 1990. Wihrend der

96

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Diskursivierung von Sexualitit par excellence, bietet er doch wie keine
andere Gattung des 18. Jahrhunderts seinen Protagonisten die Moglichkeit,
ihre Lust durch Schreiben abzufithren, vor allem aber, sie im Prozef} des
Schreibens allererst zu konstituieren. Alle Voraussetzungen der Foucault-
schen Gestandnissituation'? sind gegeben. Es geht um Sexualitidt, Wahrheit
und Macht beziehungsweise Unterwerfung, und mittendrin entwirft sich
schreibend das Subjekt als Autor.!3+

Den diskursiven Zusammenhang von Sexualitit, Gestindnis und Macht
sowie die Verlagerung der Lust auf die Diskursivierung méchte ich im fol-
genden in der Nouvelle Héloise nachzeichnen. Die den Text eroffnende Serie
von fiinf Briefen und fiinf Billets'®® etabliert zwischen Saint-Preux und Julie

Briefroman in den genannten Untersuchungen zumeist als Medium der Spontaneitit
und Unmittelbarkeit aufgefafit wird, mochte ich im folgenden mehr die Aspekte der
Rhetorisierung und der Fiktionalisierung betonen.

133 Vgl. hierzu insbesondere Galle, Gestindnis und Subjektivitdt, der die Spannung zwischen
Gestiandniszwang und Gestandnisverbot in den Mittelpunkt stellt und die Nouvelle Heéloise
als »Paradigma fur die Urgeschichte moderner Subjektivitit« (S. 57) liest. Im Unterschied
zum wichtigsten Vorldufertext La Princesse de Cleves sei die Gestiandnisstruktur in Rous-
seaus Roman schon durch den Darstellungsmodus integriert, denn der Briefroman weise
strukturelle Eigenschaften des Gestindnisses auf (S. 62). Galle geht in diesem Zusam-
menhang allerdings nicht niher auf Foucault ein.

134 Zum Zusammenhang von Liebe, Sexualitit und Autorschaft vgl. Friedrich A. Kittler,
»Autorschaft und Liebe«, in: ders. (Hg.), dustreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften.
Programme des Foststrukturalismus, Paderborn 1980, S. 142-173. Durch die Gegeniiberstel-
lung der Francesca-Stelle aus dem V. Gesang von Dantes Inferno und der Klopstock-
Stelle aus Goethes Werther (Brief vom 16. Junius) macht Kittler den Unterschied zwischen
alteuropdischem und neuzeitlichem Umgang mit Biichern und Sexualitit deutlich. Die
Lektiire des Buches Lancelot fithrt die Lesenden Francesca und Paolo zum ehebrecheri-
schen Nachvollzug des Gelesenen; der Name des Autors bleibt dabei ungenannt, der
Text wird lediglich durch die Nennung seines Helden identifiziert. Bei Goethe dagegen
wird nichts gelesen; statt dessen wird — angesichts des Gewitters und in Erinnerung an
Klopstocks Ode Friihlingsfeier (exste Fassung: Das Landleben) — ein blofler Autorname ge-
nannt. Dieser steht als Garant fiir den Seeleneinklang zwischen Lotte und Werther. Wah-
rend in der alteuropéischen Literatur die Funktionen Autor und Leser streng getrennt
waren, erfolgt in der neuzeitlichen Literatur eine Riickkopplung zwischen diesen beiden
Funktionen: Werther ist Leser und wird als solcher selbst zum Autor. Die Sexualitit
unterliegt in diesem Zusammenhang einem entscheidenden Funktionswandel: Bei Dante
fuhrt Lesen zum imitatorischen Nachvollzug des das Allianzdispositiv stérenden Ehe-
bruchs; bei Goethe hingegen wird die blockierte Sexualitdt in Diskursproduktion um-
gesetzt, was Goethe in einem spiteren Selbstkommentar in folgende — Albert in den
Mund gelegte — drastische Verse fafit: »Mir ist das liebe Wertherische Blut / Immer zu
einem Probirhengst gut / Den lass ich mit meinem Weib spaziren / Vor ihren Augen sich
abbranliren / Und hinten drein komm ich bey Nacht / Und végle sie daf} alles kracht.«
(Zitiert nach Kittler, »Autorschaft und Liebe, S. 147.)

135 Bd.IL S. 31-43.

97

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eine Gestidndnissituation, die getragen ist von der Spannung zwischen Tabu
und Tabubruch. Immer wieder ist die — das Tabuisierte andeutende — Rede
von einer mit der Liebe verbundenen und von ihr ausgehenden Gefahr und
threr zum Verlust der Selbstkontrolle fithrenden Abgriindigkeit.!3¢ Signifi-
kat des Wortfelds der Gefahr ist das Skandalon des Sexuellen, welches im
weiteren Verlauf des Textes insbesondere von Saint-Preux deutlich benannt,
also diskursiviert wird. So berichtet er aus dem Wallis von der gewaltigen
Oberweite der Schweizerinnen.'?” Dies ist indes nur ein Vorwand, um auf
das eigentliche Ziel seines erotischen Begehrens zu sprechen zu kommen,
nimlich Julies Briiste, deren Form er durch die Offnungen ihres Kleides
betrachten konnte. Der Blick ersetzt die Berithrung, ist aber einsam. Geteilt
wird die erotische Lust erst im Akt ihrer Mitteilung. Die Versprachlichung
ist eine doppelte, denn ein Tasso-Zitat!®® wiederholt und verschiebt zugleich
den von Saint-Preux ausgedriickten Gedanken. Wihrend fiir Saint-Preux
der Blick als Ersatz fur die Beriihrung fungiert, ist es bei Tasso der Gedanke
(»amoroso pensier«, was Rousseau verstdrkend mit »desir« iibersetzt), der
sich anstelle des Blickes auf die verdeckten weiblichen Reize heftet. Begehren
vollzieht sich also einerseits als Uberwindung von Hindernissen und an-
dererseits als Versprachlichung dieses Vorgangs. Versprachlichung als Ver-
schriftlichung aber bedeutet hier zugleich Uberwindung von Absenz (der
Absenz der Geliebten durch den an sie gerichteten Brief, also auf der Ebene
des Signifikanten) und Aufschub von Prisenz (der Prisenz des begehrten
Objekts in der Folge Berithrung — Blick - Gedanke/Begehren, auf der
Ebene des Signifikats). Hier zeigt sich, daf3 die Schrift als paradoxes Me-
dium des Aufschubs, der lusterzeugenden Ersatzbildung fungiert. Es geht
in der Nouvelle Héloise primédr um die lusterzeugende Diskursivierung von
Sexualitdt. Wie wichtig diese Diskursivierung ist, zeigt Julies Replik,'?? in
der sie zunachst mitteilt, dafy der Reisebericht aus dem Wallis »me feroit
aimer celui qui I'a écrite«.!4? Die Schrift ist also in der Lage, ein Gefiihl wie

136 Vgl. z.B.: »[...] josai me charger de ce dangereux soin sans en prévoir le pénl [...]J« (Bd. II,
S. 31);»[...] quitons ces jeux qui peuvent avoir des suites funestes [...]« (S. 33); »[...] je vois
sans pouvoir m’arréter [horrible précipice ou je cours [...]J« (S. 39; Hervorh. T.K.).

137 Bd.IL S. 82.

138 »Parte appar delle mamme acerbe et crude, / Parte altrui ne ricopre invida vesta; / Invida,
ma s’agli occhi il varco chiude, / L’amoroso pensier gia non arresta.« (Tasso, Gerusalemme
lhiberata, IV, 31, zitiert in der Nouvelle Heloise, Bd. 11, S. 82). Rousseaus etwas ungenaue
Ubersetzung dieser Stelle lautet wie folgt: »Son acerbe et dure mamelle se laisse entrevoir;
un vétement jaloux en cache en vain la plus grande partie; I'amoureux desir plus percant
que P'ceil pénétre a travers tous les obstacles.« (Bd. II, S. 1392)

139 Bd.IL S. 87.

140 Ebd.

98

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe tiberhaupt erst zu erzeugen. Sodann kritisiert Julie Saint-Preux, weil
dieser eine rhetorische List (Tasso-Zitat) verwendet habe, um ungehindert
tiber sein Begehren zu sprechen. Dies sei unangebracht, die dngstliche Liebe
sei mit Schonung zu behandeln. Wie sehr Julie durch die Direktheit ihres
Geliebten in Verlegenheit gebracht wird, geht aus dem folgenden Satz her-
vor: »Mais en voila déja trop, peut-étre, sur un sujet qu’il ne faloit point re-
lever.«!*! Das Bedrohliche der Sexualitit kommt erst durch ihre Versprach-
lichung ans Tageslicht.14?

Die Diskursivierung ist indes kein Notbehelf, sondern die Erméglichungs-
bedingung fiir Sexualitit im neuzeitlichen Sinn. Der eigentliche Tabubruch
besteht ndmlich viel weniger darin, Liebe und Begehren zu versptiren, als
darin, sie zu versprachlichen, das heifit sie dem anderen gegentiber zu ge-
stehen. So schreibt Julie: »[...] je sentis le poison qui corrompt mes sens et ma
raison; [...] tes yeux, tes sentimens, tes discours, ta plume criminelle e rendent
chaque jour plus mortel.«*3 Erst indem die Liebenden tiber ihre Gefiihle
schreiben, kénnen sie sie wahrhaft ausleben und zugleich die diskursiv und
gesellschaftlich gezogenen Grenzen solcher Gefiihle mitreflektieren. Dies fin-
det seinen Ausdruck in der Ambivalenz, mit der insbesondere Saint-Preux
sein Leid durch dessen Versprachlichung lustvoll erlebt. Im Bewufitsein des
Tabubruchs verlangt er - gestindig und reumiitig — nach einer gerechten
Bestrafung; doch den Akt des Gestehens deutet er als erotisches Unterwer-
fungsverhaltnis: »Je ne veux que guérir ou mourir, et j'implore vos rigueurs
comme un amant imploreroit vos bontés.«!44

Julie ihrerseits stellt in threm ersten Brief, in dem sie ihre Liebe gesteht,
einen beinahe physischen Kontakt zu Saint-Preux her, indem sie auf Knien
schreibt und das Briefpapier mit Tranen benetzt.1*> Darauf reagiert Saint-
Preux nicht minder intensiv: »Que je la relise mille fois, cette lettre adorable,

141 Ebd.

142 Zum Zusammenhang von Schreiben und Lieben in der Nouvelle Heéloise vgl. auch R. J.
Howells, »Rousseau, La Nouvelle Héloise and the Power of Writing«, in: Degré Second 9
(1985), S. 15-31. Howells zeigt ausgehend vom Titel Lettres de deux amans, der den Inhalt
der Briefsammlung nur unvollstdndig erfafit, weil dort ja mehr als nur zwei Briefschreiber
vorkommen, dafy Rousseau Lieben und Schreiben programmatisch aneinander koppelt
(S.21). Schreiben und Lieben sind synonym, die Liebesbeziehung beruht weitgehend auf
dem Austausch von Briefen (S. 22), und aus Saint-Preux’ Umgang mit Julies Briefen (er
schreibt sie ab und bindet sie zu einem recueil, Bd. I1, S. 229) zieht Howells den Schluf3:
»Julie is the romans, the >recueil de lettres«. [...] Saint-Preux is Rousseau’s alter ego. These
two are the makers and keepers of the Book.« (ebd.; Hervorh. im Text)

143 Bd.IL S. 39 (Hervorh. T.K.).

144 Bd.II, S. 33.

145 Bd.II, S. 40.

99

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ou ton amour et tes sentimens sont écrits en caractéres de feu [...]«.146 Gift,
"Trdnen und Feuer, konventionelle Zeichen und Metaphern der Liebe, wer-
den tibertragen auf das Kommunikationsmedium; dieses stellt den verbote-
nen Korperkontakt ersatzweise her. Als es dann spéter tatsdchlich zu einem
ersten erotischen Korperkontakt, einem »baiser mortel« kommt, kehren die-
selben Metaphern (Gift und Feuer) wieder: »C’est du poison que j’ai cueilli
sur tes levres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et ta pitié me
fait mourir.«<!47 Die identische Metaphorik zeigt, dafl der Briefkontakt als
Analogon des Korperkontakts aufgefafit wird. Wihrend jedoch der Kérper-
kontakt nur einen Augenblick dauert (»mon bonheur ne fut qu'un éclair«)!48
und einen so Uberwiltigenden Eindruck hinterlafit, dafl Saint-Preux Julie
bitten muf}, thn kiinftig nicht mehr zu kissen (»Non garde tes baisers, je
ne les saurois supporter ...«),149 kann er das durch die Lektiire der Briefe
hervorgerufene Glick, wie wir sahen, wiederholt und dauerhaft genieflen.
Die supplementire Funktion der Briefe geht so weit, dafy Saint-Preux sagen
kann: »Ne sois donc pas surprise si tes lettres qui te peignent si bien font
quelquefois sur ton idolatre amant le méme effet que ta présence.«!

Nun prasupponiert ein Briefwechsel - trotz der prisentifizierenden Wir-
kung mancher Briefe - die tatsdchliche physische Trennung der Liebenden,
was bei grofierer Entfernung zu einer verzogerten Zustellung fithren kann.
Dies geschieht wihrend Saint-Preux’ Wanderung durch die Gebirgswelt
des Wallis nach Sion. Ein verspitet zugestellter Brief steigert die erotische

Empfindung:

Julie, y’appercois les traits de ta main adorée! La mienne tremble en s’avangant
pour recevoir ce précieux dépét. Je voudrois baiser mille fois ces sacrés caracteres.
O circonspection d’un amour craintif! Je n’ose porter la Lettre a ma bouche, ni
I'ouvrir devant tant de témoins. Je me dérobe a la hite. Mes genoux trembloient
sous moi; mon émotion croissante me laisse a peine appercevoir mon chemin;
jouvre la lettre au premier détour; je la parcours, je la dévore, et a peine suis-je a
ces lignes ot tu peins si bien les plaisirs de ton coeur en embrassant ce respectable
pere que je fonds en larmes, on me regarde, j'entre dans une allée pour échaper
aux spectateurs; la, je partage ton attendrissement; j’embrasse avec transport cet
heureux pere que je connois a peine, et la voix de la nature me rappellant au
mien, je donne de nouvelles pleurs a sa mémoire honorée.151

146 Bd. 1L, S. 41.
147 Bd. 1L, S. 63.
148 Bd. 1L, S. 65.
149 Ebd.

150 Bd. 1L, S. 244.
151 Bd.IL S. 72f.

100

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was in der Anwesenheit der Geliebten nicht méglich ist, die véllige Uber-
einstimmung der Seelen und gefiihlsmaflige Anteilnahme aneinander, ist mit
Hilfe des Briefes realisierbar. Der Liebende zieht sich vor den Blicken der
Menschen in die Einsamkeit zuriick, ibermannt von einer heftigen Gefiihls-
wallung. Der Brief der Geliebten wird gekufit, er wird verschlungen, was
er mitteilt, rithrt zu Trénen. Diese physische Entladung positiver Affekte
ist eine Folge der rdumlichen Trennung, die ja ihrerseits die Ermoglichungs-
bedingung fiir den Briefwechsel ist. Gipfel des Gefithlsaufschwungs ist die
durch Gedankenassoziation bewirkte Erinnerung an den eigenen toten Va-
ter. Gefithl und Erinnerung erweisen sich auch hier als Effekt der Schrift.

Die zentrale Funktion der Schrift zeigt sich besonders deutlich im Zusam-
menhang mit Meillerie, einem Ort, der in der Gesamtstruktur des Romans
eine wesentliche Rolle spielt.!52 Saint-Preux begibt sich dorthin, nachdem er
seine Reise durch das Wallis beendet hat, aber noch nicht zu Julie zuriick-
kehren darf (erster Teil, Brief 26). Meillerie befindet sich am gegentiberlie-
genden Ufer des Genfer Sees; von hier aus kann Saint-Preux Julies Haus
mit dem Fernrohr beobachten. Er denkt tiber die Ausweglosigkeit seiner
Situation nach, ist gefangen im Widerspruch zwischen den »justes veeux de
son cceur« und den »absurdes maximes«!% einer stindestaatlichen Ordnung,
die eine Ehe mit Julie unméglich machen. Seine Melancholie, die sich in der
ihn umgebenden winterlichen Natur als locus horridus widerspiegelt,'>* kon-
trastiert mit der Tatsache, daf§ er sich nach langerer Trennung nun endlich
wieder in Julies Nahe begeben hat. Ganze Tage verbringt er, bei winterlicher
Kalte auf einem Felsblock sitzend, damit, sich Julies Tagesablauf vorzustel-
len, wobet er ihr einen Brief schreibt, in dem er ihr seine Vorstellungen
mitteilt. Schreibend imaginiert er Julie, wie sie einen Brief von thm erhalt
und darauf antwortet:

152 Hervorgehoben wird die strukturell wichtige Funktion von Meillerie durch die dem Text
nach Rousseaus Absicht beigefiigten Illustrationen, deren achte (von insgesamt zwolf)
sich auf die zweite Meillerie-Episode bezieht und den Titel trigt: »Les monumens des
anciennes amours« (Bd. IL, S. 768). Damit wird die Episode besonders markiert und in
ein Korrespondenzverhiltnis zur ebenfalls illustrierten bosquet-Szene gesetzt, auf die in der
ersten, nicht-llustrierten Meillerie-Episode riickverwiesen wird.

153 Bd.IL S. 89.

154 »[...] je parcours a grands pas tous les environs, et trouve par tout dans les objets la méme
horreur qui regne au dedans de moi. On n’appercoit plus de verdure, 'herbe est jaune
et flétrie, les arbres sont dépouillés, le séchard et la froide bise entassent la neige et les
glaces, et toute la nature est morte a mes yeux, comme l’espérance au fond de mon ceeur.«

(Bd.IL, S. 90)

101

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quelques momens, ah pardonne! j’ose te voir méme t’occuper de moi; je vois tes
yeux attendris parcourir une de mes Lettres; je lis dans leur douce langueur que
c’est a ton amant fortuné que s’addressent les lignes que tu traces, je vois que c’est
de lui que tu parles a ta cousine avec une si tendre émotion. O Julie! 6 Julie! et
nous ne serions pas unis? [...] Non, que jamais cette affreuse idée ne se présente
a mon esprit! En un instant elle change tout mon attendrissement en fureur; la
rage me fait courir de caverne en caverne; [...] il n’y a rien, non rien que je ne
fasse pour te posséder ou mourir.155

Die Vorstellung von der Geliebten beim Lesen und Schreiben von Liebes-
briefen und der tatsichliche Erhalt eines Briefes von Julie motivieren den
darauf folgenden Gefithlsumschwung: Resignation und Selbstgenuf im Lei-
den verwandeln sich in Auflehnung und die Forderung nach sinnlicher
Erfillung. Die Statik des vorgestellten Tagesablaufs von Julie und die da-
mit korrelierenden positiven Bewertungen!® haben den Charakter des Zeit-
losen. Der aus Liebesleid und Trennungsschmerz sich dem Tode Nahernde
wird durch die Erinnerung an gliickliche Momente (insbesondere an den
Kuf} im bosquel)'>” ins Leben zurtickgeholt. In diese zeitentriickte Idylle
bricht durch die Evokation der Schrift und den Erhalt von Julies Brief jah
das Bewufitsein von Zeit und Verginglichkeit ein:158

Ah! si tu pouvois rester toujours jeune et brillante comme a présent, je ne deman-
derois au Ciel que de te savoir éternellement heureuse, te voir tous les ans de ma
vie une fois, une seule fois; et passer le reste de mes jours a contempler de loin
ton azile, a t’adorer parmi ces rochers. Mais helas! voi la rapidité de cet astre qui
jamais n’arréte; il vole et le tems fuit, I'occasion s’échape, ta beauté, ta beauté
méme aura son terme, elle doit décliner et perir un jour comme une fleur qui
tombe sans avoir été cueillie; et moi cependant, je gémis, je souffre, ma jeunesse
s’use dans les larmes, et se flétrit dans la douleur.159

Das Bewuf3tsein der eigenen Verginglichkeit, welches hier mit dem petrar-
kistischen carpe-diem-Topos von der rechtzeitig zu pflickenden Blume!6 ver-

155 Bd.IL S. 91f.

156 »Toujours je te vois vaquer a des soins qui te rendent plus estimable, et mon cceur
s’attendrit avec délices sur 'inépuisable bonté du tien.« (Bd. II, S. 91)

157 Bd.II, S. 63-65.

158 Die Zeitlosigkeit von Saint-Preux’ Vision antizipiert die zyklisch-statische Zeitstruktur
von Clarens, wie sie insbesondere im Weinlese-Brief zum Ausdruck kommt, der mit dem
bertthmten Satz endet: »Ensuite on offre a boire a toute 'assemblée; chacun boit a la
santé du vainqueur et va se coucher content d’une journée passée dans le travail, la gaité,
I'innocence, et qu’on ne seroit pas fAché de recommencer le lendemain, le surlendemain,
et toute sa vie.« (Bd. IL, S. 6101f.)

159 Bd.II S. 92.

160 Vgl. beispiclsweise Ronsard, Sonets pour Hélene, I1. Buch, Nr. 24 (»Quand vous serez

102

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bunden wird, provoziert das Verlangen nach kérperlicher Erfillung der
Liebe. Dies fithrt schliellich zur Rickkehr Saint-Preux’ in Julies Haus und
zur ersten Liebesbegegnung. Auch hier also ist es die imaginative Kraft der
Schrift, die einen heftigen, handlungsleitenden Affekt auslst und steuert.
Besonders wichtig ist der Nexus von Schrift und Zeitlichkeit, wie er in dem
besprochenen Textausschnitt deutlich wird.

Meillerie ist indes nicht nur ein Ort der Beobachtung und der Hoffnung auf
die Zukunft, es ist — an spéterer Stelle — auch ein Ort der Erinnerung. Zehn
Jahre danach machen die inzwischen mit Wolmar verheiratete Julie und
Saint-Preux in Wolmars Abwesenheit einen Bootsausflug tiber den Genfer
See (vierter Teil, Brief 17). Von einem Unwetter tiberrascht, kénnen sie
sich mit knapper Not ans Ufer retten und gehen bei Meillerie an Land.
Wihrend das Schiff wieder flottgemacht wird, fithrt Saint-Preux Julie an
jenen Ort, von dem aus er sie zehn Jahre zuvor beobachtet hatte, mit dem
Ziel, »de lui montrer d’anciens monumens d’une passion si constante et si
malheureuse«.!6! Der Ort ist, bedingt durch die Vegetation und die andere
Jahreszeit, vollig verdndert, doch sind Erinnerungszeichen vorhanden: »[...]
je la conduisis vers le rocher et lui montrai son chiffre gravé dans mille
endroits, et plusieurs vers du Petrarque et du Tasse relatifs a la situation
ou j’étois en les tragant«.!%? Die Informationen beziiglich der Einritzungen
sind dem Leser neu; Saint-Preux’ Bericht aus Meillerie im ersten Teil war
mithin unvollstindig. Interessant ist nun, dafy es nicht die blofle Riick-
kehr an den Ort ist, die die Erinnerung an die Vergangenheit wiederauf-
leben l4fit, sondern das Vorhandensein der genannten Einritzungen, der in
Stein gekerbten Inschriften: »En les revoyant moi-méme apres si longtems,
J’éprouvai combien la présence des objets peut ranimer puissamment les
sentimens violens dont on fut agité prés d’eux.«!% Die Erinnerung wird
ausgelost durch Schriftzeichen, die erwidhnten »monumens d’une passion.
Gegenstand der Erinnerung aber ist ebenfalls in erster Linie Geschriebenes
beziehungsweise die Umstiande von dessen Entstehung; ein Schreibakt evo-
ziert den anderen, zwischen (Ein-)Schreiben, Lesen der Schrift als Erinne-
rung und neuem Schreibakt (Brief von Saint-Preux an Edouard) wird eine

bien vieille, au soir a la chandelle«), wo es am Ende nach einer Evokation der mensch-
lichen Hinfélligkeit heifit: »Vivez, si m’en croyez, n’attendez a demain: / Cueillez dés
aujourd’huy les roses de la vie.« (Les Amours. Introduction, bibliographie, relevé de vari-
antes, notes et lexique par Henri Weber et Catherine Weber, Paris 21985, S. 431f.)

161 Bd.IL S. 518.

162 Bd.IL S. 519.

163 Ebd.

103

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

potentiell endlose Riickkopplungsschleife etabliert, deren Produkt Autor-
schaft heifit:164

Voila la pierre ot1 je m’asseyois pour contempler au loin ton heureux séjour; sur
celle-ci fut écrite la Lettre qui toucha ton coeur; ces cailloux tranchans me servoi-
ent de burin pour graver ton chiffre; ici je passai le torrent glacé pour reprendre
une de tes Lettres qu’emportoit un tourbillon; la je vins relire et baiser mille fois
la derniere que tu m’écrivis [...]165

An dieser wichtigen Stelle zeigt sich in an Deutlichkeit kaum zu tiberbieten-
der Weise, dafl die Gefiihle, um die es geht, durch (Schrift)-Zeichen erzeugt
und gesteuert werden.!66 Liebe, Begehren, Sexualitit und Erinnerung wer-
den im Roman vor allem als diskursive Phanomene betrachtet.

La Nouvelle Héloise reflektiert nicht nur die Aporien des fir den Diskurs
des 18. Jahrhunderts grundlegenden Transparenzgebotes, sondern der Text
zeigt ebenso die unhintergehbare Medialitit der diskursiven Phiénomene
Liebe und Sexualitit auf. Indem er dies tut, macht er sich selbst zum Ge-
déchtnis einer vom Mittelalter bis zum 18. Jahrhundert reichenden Tradi-
tion literarisch vermittelter Liebesdiskurse. Die »monumens d’une passion
si constante et si malheureuse«,'6” von denen Saint-Preux spricht, werden
materialisiert in Gestalt von Einritzungen literarischer Texte in Stein. Es
handelt sich nicht zufallig um Texte von Petrarca und Tasso,'% von Autoren
also, die im Roman immer wieder genannt werden und die urspriinglich als
Folie fur die passionelle Liebeskonzeption Saint-Preux’ gedacht sind. Wie
wir sahen, unterscheidet sich seine und Julies Liebesauffassung von der
hofisch-petrarkistischen: die Dame ist nicht unerreichbar, sie verlangt keine
ewige Liebe und bedingungslose Unterordnung, sondern Aufrichtigkeit. Se-
xuelle Beziehungen sind - unter der Voraussetzung der Aufrichtigkeit -

164 Vgl. hierzu Kittler, »Autorschaft und Liebe«, S. 152: »Erst als die zwei Diskurspraktiken
Lesen und Schreiben durchgingig gekoppelt worden waren, nach der Alphabetisierung
Mitteleuropas also konnte es den Autor geben.« Was Kittler an Goethe und den deut-
schen Romantikern zeigt, ist bei deren Vorldufer Rousseau bereits voll ausgeprégt.

165 Bd.II S. 519.

166 So auch Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 54, wo es heifdt: »Das Wort erscheint
fur Julie als die Instanz, die das geschlechtliche Begehren generiert [...].«

167 Bd.II, S. 518.

168 Petrarca und Tasso gehoren neben Metastasio und einigen franzésischen Dramatikern zu
dem sehr selektiven Lektiirekanon, den Saint-Preux im 13. Brief des ersten Teiles aufstellt
(Bd. IL, S. 61). Die Begrenztheit des Kanons begriindet er damit, daf} die Prinzipien und
Regeln fur das eigene Handeln und Fiihlen nicht in Biichern, sondern im eigenen Herzen
gesucht werden sollen (Bd. I, S. 59).

104

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht nur zur Dame, sondern auch zu anderen Frauen méglich.!%° Diese
Konzeption erweist sich jedoch als aporetisch, nicht nur, weil sie auerhalb
der Gesellschaft angesiedelt ist und sich deshalb dem von der viterlichen
Autoritdt schliefllich durchgesetzten alteuropéischen Allianzmodell beugen
muf}, sondern vor allem deshalb, weil das Transparenzgebot, dem sich die
Liebenden unterwerfen, nicht zu erfiillen ist (doppelte Bestatigung: die von
den Liebenden selbst bemerkte Unhintergehbarkeit des Rhetorischen und
die transparent-opake Allegorie von Clarens). Als einziger Ausweg aus die-
ser Aporie bietet sich die Verlagerung der Liebe in die Erinnerung an. Dafiir
stehen die »monumens« ein, von denen auch Julie in einem ihrer letzten
Briefe spricht: »Croyez vous que les monumens a craindre n’existent qu’a
Meillerie? Ils existent par tout ou nous sommes; car nous les portons avec
nous.«!7? Der von der Passion geheilten Seele wird alles zu Erinnerungs-
zeichen ihrer Liebe (»tous les objets de la nature nous rappellent encore ce
qu’on sentit autrefois en les voyant«).!”! Liebe lebt weiter als universelle
Erinnerung in Form von (Natur)-Zeichen.

Die Transformation der Liebe im Zeichen der Erinnerung aber steht unter
dem Gesetz der Medialitit. Wenn héfische Liebe und amour-passion, Allianz-
und Sexualitatsdispositiv auf Mikro- wie auf Makroebene des Romans mit-
einander enggefithrt werden, so wird der Text zum historischen Archiv,
an dem der Leser den Wandel von Diskursen und Gesellschaftssystemen
ablesen kann. Alteuropdische Liebesgedichte haben ihren sozialen Ort in
der Umgebung des Hofes. Auch die Briefe, in denen neuzeitliche Liebende
sich artikulieren, sind urspriinglich gebunden an die Konversationskultur
aristokratischer Salons. Brief wie Liebesgedicht sind Medien der relativen
Nihe, ja der potentiellen Koprisenz von Sprecher und Horer beziehungs-
weise Sender und Empfinger. Dies gilt auch noch fiir den Beginn von La
Nowvelle Héloise, wo die Briefschreiber am selben Ort leben und einander zwi-
schen den Briefen immer wieder begegnen. Durch Saint-Preux” Weggang
nach Paris aber dndert sich die Situation. Die rdumliche Trennung macht
andere mediale Umgangsformen notwendig. So jedenfalls l4fit sich deuten,
was Saint-Preux mit den Briefen seiner Geliebten unternimmt: »En méditant
en route sur ta derniere lettre, j’ai résolu de rassembler en un recueil toutes
celles que tu m’as écrites, maintenant que je ne puis plus recevoir tes avis
de bouche.«!”? Durch den permanenten Gebrauch aber wird das Papier
169 Vel. den Bordellbesuch, Bd. II, S. 294-306.

170 Bd. IL S. 667.

171 Ebd.
172 Bd.II, S. 229.

105

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

abgenutzt, so dafl Saint-Preux schliefllich die Briefe abschreiben muf}, um
den Fortbestand dieses Vademecums zu sichern. Was sich hier vollzieht, ist
ein grundlegender Medienwechsel, vom Brief zum Buch. (In der Form des
Romans sind beide Medien tiberlagert.) Ebenso wie sich die Liebeskonzep-
tion von dem gegen die traditionelle héfische Liebe abgesetzten amour-passion
hin zu einer schriftbasierten Liebe in der Erinnerung wandelt, transformiert
sich das Medium, welches diesen Wandel mitteilt. Julies Briefe als multifunk-
tionales Vademecum sind ein zeitiiberdauerndes Buch der Erinnerung, wel-
ches seinen Besitzer ein Leben lang begleiten soll und dessen Innovativitit
der von Rousseaus Roman, von der zu Beginn dieses Kapitels die Rede war,
in nichts nachsteht. Es 1afit sich als muse en abyme des Romans deuten, fir
den wie fiir Julies Briefe gilt: »[...] ce seront a mon avis les premieres lettres
d’amour dont on aura tiré cet usage.«!”3

173 Ebd.

106

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Friedrich Holderlin (Hyperion)

2.1 Holderlin im Spannungsfeld zwischen realgeschichtlicher
Ausdifferenzierung und postulierter Entdifferenzierung

Friedrich Hoélderlin (1770-1843) gehort, wie die jiingere Forschung dezi-
diert herausgearbeitet hat, zur Avantgarde der deutschen Literatur um 1800.
Nachdem er lange Zeit als singuldrer, abseits seiner Zeit stehender Autor
rezipiert worden war,! dessen hohes Pathos zu einer Serie von emphatischen
Aneignungen und Aktualisierungen als Dichter eines »deutschen Sonder-
weges«? bezichungsweise zu seiner Uberhéhung zum vaterlindischen poeta
vates gefithrt hat, wurde in jiingerer Zeit verstirkt seine Zugehorigkeit zur Li-
teratur seiner Zeit hervorgehoben. So hat man etwa den Hyperion (1797/99)
als »romantischen Roman«® bezichungsweise als »frithromantischen Bil-
dungsroman«* gedeutet. Gerhard Schulz betont mit allem Nachdruck Hol-
derlins Zeitgenossenschaft und seine Nihe zur Frihromantik® und er zahlt
den Hyperion neben Texten wie Tiecks Sternbald, Friedrich Schlegels Lucinde,
Novalis’ Offerdingen oder Brentanos Godw: zu den bedeutendsten »Roman-
experimenten« der Zeit um 1800.% In methodologisch hochst reflektierter
Weise nimmt Stefanie Roth? eine Einordnung Hélderlins in die Frithroman-
tik vor. Ganz dezidiert arbeitet auch Ulrich Gaier® Holderlins Teilnahme an

1 Zur Rezeptionsgeschichte vgl. den konzisen Uberblick bei Stephan Wackwitz, Friedrich
Hilderlin, bearbeitet von Lioba Waleczek, Stuttgart/ Weimar 21997, S. 172-183, mit aus-
fuhrlicher Bibliographie S. 183-198.

2 Vgl. Jirgen Scharfschwerdt, Friedrich Holderlin. Der Duchter des »deutschen Sonderweges«, Stutt-
gart u.a. 1994.

3 Lawrence Ryan, »Holderlins >Hyperion<: Ein >romantischer<« Roman?«, in: Jochen
Schmidt (Hg.), Uber Hilderlin, Frankfurt a. M. 1970, S. 175-212, mit dem ausdriicklichen
Ziel, »den >Hyperion« von seiner literaturgeschichtlichen Abseitsstellung zu befreien und
in grofere Zusammenhinge einzuordnen« (S. 211).

4 Gerhart Mayer, »Hélderlins >Hyperion< — ein frithromantischer Bildungsromans, in:
Holderlin-Jahrbuch 19/20 (1975/77), S. 244-257.

5 Die deutsche Literatur xwischen Franzosischer Revolution und Restauration. Erster Teil: Das Zeitalter
der Franzisischen Revolution, 1789-1806, Miinchen 1983, S. 651: »Kein anderer Autor hat
dem aktuellsten Denken dieser Zeit so umfassend dichterische Gestalt gegeben wie Hol-
derlin in seiner Lyrik.«

6 Ebd., S. 398ff.

7 Friedrich Holderlin und die deutsche Friihromantik, Stuttgart 1991.

8 Holderlin. Eine Einfiihrung, Tibingen/Basel 1993.

107

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den aktuellsten politischen, philosophischen und literarischen Diskussionen
seiner Zeit heraus und unterstreicht seine Rezeption zeitgendssischer litera-
rischer Texte, die in der Forschung bis dahin meist vernachléssigt worden
sei. Manfred Engel sieht in Hyperion eine »besonders reine Auspriagung der
neuen Form des Transzendentalromans.«’ Auch aus philosophiegeschicht-
licher Perspektive ist Holderlin, wie Manfred Frank gezeigt hat, in unmit-
telbarer Ndhe zu den Frithromantikern Novalis und Friedrich Schlegel zu
situieren. !

Sein Werk hat wie das der Frihromantiker Anteil an den grofien, die da-
malige Zeit bewegenden Fragen, die Friedrich Schlegel im 216. Athenacums-
Fragment (1798) auf folgenden suggestiven Nenner bringt: »Die Franzosi-
sche Revoluzion, Fichte’s Wissenschaftslehre, und Goethe’s Meister sind
die grofiten Tendenzen des Zeitalters.«!! Diese vom »hohen weiten Stand-
punkt der Geschichte der Menschheit«!? aus getroffene Diagnose stellt Poli-
tik, Philosophie und Literatur auf eine Ebene, und zwar signifikanterweise
unter dem damals beherrschenden Gesichtspunkt der revolutiondren Ver-
anderung. Die Literatur ist somit im emphatischen Sinne auf der Hohe der
Zeit, die unter dem Eindruck der epochalen Erschiitterung von 1789 steht.
Es ist charakteristisch fiir die romantische Literaturreflexion, dafy der Lite-
ratur nicht mehr wie im Klassizismus und in der Aufklarung eine unterge-
ordnete, dienende, auf Niitzlichkeit und Unterhaltung beschrankte Aufgabe
zugeschrieben, sondern daf} sie gleichberechtigt neben andere Funktions-
bereiche der Gesellschaft gestellt wird. Wéahrend ein Rousseau es noch fir
problematisch hielt, seine kulturkritischen Forderungen in Form eines Ro-
mans zu prasentieren, bedarf die lange gedchtete Gattung um 1800 keiner
Rechtfertigung mehr. Im Gegenteil: Wie das Schlegel-Zitat belegt, kann
man nun einen Roman in einem Atemzug mit einem weltgeschichtlichen
Ereignis und einer bedeutenden philosophischen Abhandlung nennen. Ja
mehr noch: Die Welt des Geistes beansprucht, ebenso relevant und epochal
zu sein wie die Politik.

Hintergrund dieser Entwicklung ist die Ausdifferenzierung der Gesellschaft
in autonome Funktionsbereiche. In Deutschland wurden um 1800 die Fol-

9 Der Roman der Goethezeit. BA. 1: Anfiinge in Klassitk und Friihromantik. Transzendentale Geschichten,
Stuttgart/ Weimar 1993, S. 331.

10 »Fragmente einer Geschichte der Selbstbewufitseins‘Theorie von Kant bis Sartre«, in:
Mantfred Frank (Hg.), Selbstbewufstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a. M. 1991,
S.413-599, hier S. 4491f.

11 Athenaeum. Eine Zeitschriff. Herausgegeben von August Wilhelm Schlegel und Friedrich
Schlegel, 3 Biande, Reprographischer Nachdruck: Darmstadt 1992, Bd. 1, S. 232.

12 Ebd.

108

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gelasten dieser Entwicklung fiir das Individuum insbesondere von Schil-
ler und Hélderlin eindringlich beschrieben.!® In seiner 1795 erschienenen
Schrift Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen be-
merkt Schiller einen »Kontrast [...] zwischen der heutigen Form der Mensch-
heit, und zwischen der ehemaligen, besonders der griechischen«.!* Gegen-
tiber der durch Ganzheit gekennzeichneten griechischen Antike zeichne sich
die Moderne durch Bruchstiickhaftigkeit aus. Die Menschen wiirden nur
einen Teil ihrer Anlagen entfalten. Schuld daran sei der »alles trennende
Verstand«!® beziehungsweise die Kultur, »welche der neuern Menschheit
diese Wunde schluge.16

Sobald auf der einen Seite die erweiterte Erfahrung und das bestimmtere Denken
eine schirfere Scheidung der Wissenschaften, auf der andern das verwickeltere
Uhrwerk der Staaten eine strengere Absonderung der Stinde und Geschifte not-
wendig machte, so zerrif§ auch der innere Bund der menschlichen Natur, und
ein verderblicher Streit entzweite ihre harmonischen Krifte. [...] Auseinander-
gerissen wurden jetzt der Staat und die Kirche, die Gesetze und die Sitten; der
Genufl wurde von der Arbeit, das Mittel vom Zweck, die Anstrengung von der
Belohnung geschieden. Ewig nur an ein einzelnes kleines Bruchstiick des Ganzen
gefesselt, bildet sich der Mensch selbst nur als Bruchstiick aus, ewig nur das
einténige Gerdusch des Rades, das er umtreibt, im Ohre, entwickelt er nie die
Harmonie seines Wesens, und anstatt die Menschheit in seiner Natur auszupra-
gen, wird er blof} zu einem Abdruck seines Geschifts, seiner Wissenschaft.17

Dieselbe Diagnose stellt Holderlin dem modernen Menschen, speziell den
Deutschen. In einer hiufig zitierten Stelle des Hyperion 1afit er seinen grie-
chischen Protagonisten sagen: »|...] ich kann kein Volk mir denken, das
zerrifiner wire, wie die Deutschen. Handwerker siehst du, aber keine Men-
schen, Denker, aber keine Menschen, Priester, aber keine Menschen, Herrn
und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber keine Menschen - ist das
nicht, wie ein Schlachtfeld, wo Hande und Arme und alle Glieder zerstuk-

13 Vgl. hierzu auch Niels Werber, Liebe als Roman, Bochum 2000, Kap. 24, der in diesem
Zusammenhang auf Schiller und Hélderlin verweist und den Spuren der Ausdifferenzie-
rungssemantik bei zeitgendssischen Texten von Friedrich Schlegel, Brentano und ande-
ren nachgeht.

14 Schiller, Uber die dsthetische Erzehung des Menschen in eimer Rethe von Briefen, in: Werke und
Briefe in zwilf Biinden. Herausgegeben von Otto Dann et al., Band 8: Theoretische Schriften.
Herausgegeben von Rolf-Peter Janz et al., Frankfurt a. M. 1992, S. 556-676, hier S. 570
(Sechster Brief).

15 Ebd., S. 571.

16 Ebd., S. 572.

17 Ebd., S. 572f.

109

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kelt untereinander liegen, indessen das vergofine Lebensblut im Sande zer-
rinnt?«!8 Das Individuum wird in der funktional differenzierten Gesellschaft
auf seine spezifische Rolle innerhalb des jeweiligen Teilsystems reduziert.
Seine Individualitit definiert sich, wie Luhmann'® gezeigt hat, nicht mehr
wie in der stratifikatorischen Gesellschaft durch Inklusion, sondern durch
Exklusion, denn der einzelne gehort nun nicht mehr einem und nur einem
Stand an, sondern er partizipiert jeweils an mehreren Teilsystemen (Familie,
Beruf, Okonomie, Religion, Kunst usw.).20 Dadurch erst wird das Indivi-
duum (»der Mensche«) als dasjenige sichtbar, welches nicht in der jeweiligen
Teilfunktion (Handwerker, Denker, Priester usw.) aufgeht, das heifit, es er-
scheint in der Perspektive des Verlustes einer (vermeintlichen) urspriing-
lichen Ganzheit.

Diese verlorene Ganzheit zu restituieren, macht sich die Literatur um 1800
anheischig, und sie beansprucht damit im Verhiltnis zur Philosophie die
Leitfunktion. Die gesellschaftliche Ausdifferenzierung wird also konstatiert,
und ihr wird das Postulat einer mit dsthetischen Mitteln bewirkten Entdif-
ferenzierung entgegengesetzt. So steht es beispielsweise im sogenannten
Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus, zu dessen Mitverfassern Hol-
derlin (neben seinen Tiibinger Stiftskameraden Schelling und Hegel)?! ge-

18 Friedrich Holderlin, Simtliche Werke und Briefe in drei Bénden. Herausgegeben von Jochen
Schmidt, Frankfurt a. M. 1992-1994, Bd. II, S. 168. — Neben dem zweifellos wirksamen
Vorbild Schillers ist hier auch an Rousseau zu denken, der bereits in seinem Discours sur les
sciences et les arts (1751) sagte: »Nous avons des Physiciens, des Géometres, des Chymistes,
des Astronomes, des Poétes, des Musiciens, des Peintres; nous n’avons plus de citoyens;
ou s’ nous en reste encore, dispersés dans nos campagnes abandonnées, ils y périssent
indigens et méprisés.« (euvres completes, Bd. I11, S. 26) Karlheinz Stierle, »Theorie und Er-
fahrung. Das Werk Jean-Jacques Rousseaus und die Dialektik der Aufkldrunge, in: Jtirgen
v. Stackelberg et al. (Hg.), Europaische Aufklirung, Bd.III, Wiesbaden 1980, S.159-208,
hier S. 165, zitiert diese Stelle und stellt sie in eine explizite Filiation zu Hélderlins Hy-
perion. — Auch das Erziehungsprojekt des Emile (1762) zielt im tibrigen darauf, die Folge-
schaden der funktionalen Ausifferenzierung einzudimmen, indem der Zogling in erster
Linie zum Menschen gemacht werden soll: »En sortant de mes mains il ne sera, j’en
conviens, ni magistrat, ni soldat, ni prétre: il sera prémiérement homme [...].« (@uvres
completes, Bd. IV, S. 252)

19 »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: Gesellschafisstruktur und Semantik. Stu-
dien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschafi, Bd.3 (1989), Frankfurt a.M. 1993,
S.149-258.

20 Siehe auch die entsprechenden Ausfithrungen in Kap. 0.4.

21 Zum Verhiltnis zwischen Holderlin und Hegel vgl. Dieter Henrich, »Hegel und Hél-
derlin«, in: Hegel im Kontext (1971), Frankfurt a. M. 31981, S. 9-40. Henrich vertritt die
These, dafl Hegel seinem Freund Hélderlin »den wesentlichsten Anstof3 beim Ubergang
zu seinem eigenen, von Kant und Fichte schon im ersten Schritt abgelésten Denkenc«
(S.11) zu verdanken habe und zwar dergestalt, »dafl erst der Anstof§ durch Hélderlin mit

110

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zahlt wird. Ausgangspunkt der skizzenhaften Argumentation ist als »erste
Idee« »die Vorstellung von mir selbst, als einem absolut freien Wesen«.?2 »Mit
dem freien, selbstbewufiten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt — aus dem
Nichts hervor - die einzig wahre und gedenkbare Schipfung aus Nichts«.23
Eine Antwort auf die Frage zu finden, wie »eine Welt fiir ein moralisches
Wesen beschaffen sein«<®* miisse, wird Aufgabe einer kiinftigen »Physik«
sein, der von der Philosophie die Ideen und von der Erfahrung die »Datac«
zur Verfiigung gestellt werden. Von der auf die Zukunft verschobenen und
der »Physik« anheimgestellten Aufgabe, die dem Menschen angemessene
Natur zu beschreiben, wendet sich die Argumentation dem »Menschenwerk«
und somit dem Bereich der Ideen zu. »Die Idee der Menschheit voran — will
ich zeigen, daf} es keine Idee vom Staat gibt, weil der Staat etwas mechanisches
ist, so wenig als es eine Idee von einer Maschine gibt. Nur was Gegenstand
der Freiheit ist, heifdt Idee.«*> Gemeint ist hier, wie der Vergleich mit der Ma-
schine und dem Mechanischen sowie weiter unten der Hinweis auf »Staat,
Verfassung, Regierung, Gesetzgebung«?6 nahelegen, der moderne Staat der
funktional differenzierten Gesellschaft im anbrechenden Industriezeitalter.
Dieser Staat, so heifit es ganz analog zu der oben zitierten Kritik an den
entmenschlichten Deutschen im Hyperion, behandelt »freie Menschen als me-
chanisches Raderwerk«;?” das aber soll er nicht; »also soll er aufhiren.«*8 Ziel
ist die Uberwindung der herrschenden Zustinde: des Staates, der die Men-
schen wie Raderwerk behandelt und sie damit entmenschlicht und ihrer

dem Abstofl von ihm zusammengenommen Hegels frithen Weg zum System bestimmt
haben« (ebd.). Der Hyperion spiele bei der Formulierung und Lésung eines im Rahmen
der Vereinigungsphilosophie gestellten Problems eine zentrale Rolle; es handle sich um
die Frage nach dem Verhiltnis der antagonistischen Tendenzen Selbstheit und Liebe,
welches Holderlin folgendermafien 16se: »Nicht mehr werden Mensch und schéne Gei-
steskraft, oder Person und Person miteinander verbunden, sondern Lebenstendenzen,
deren eine selbst schon Einigung ist. Liebe wird damit zu einem Metaprinzip der Ver-
einigung von Gegensitzen im Menschen.« (S. 16f.) Hegel habe diese von Holderlins
Roman vorgeschlagene Losung eines philosophischen Problems rezipiert, und sie habe
ihn zu seinem eigenen Systemdenken befahigt (S. 221f.). Wichtig ist im vorliegenden
Zusammenhang zum einen die zentrale Bedeutung der Liebe und zum anderen der Zu-
sammenschluf} von literarischem und philosophischem Diskurs.

22 Holderlin, Simtliche Werke und Briefe, Bd. 11, S. 575; alle Hervorh. hier und im folgenden
(das heifdt in den in Kap. 2.1 und 2.2 zitierten Holderlin-Stellen) im Text.

23 Ebd.

24 Ebd.

25 Bd.II, S. 575f.

26 Bd.II, S. 576.

27 Ebd.

28 Ebd.

111

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit beraubt; des »Afterglaubens«, dessen Priester »neuerdings Vernunft
heuchel[n]«. Am Ende soll stehen die »[a]bsolute Freiheit aller Geister, die
die intellektuelle Welt in sich tragen, und weder Gott noch Unsterblichkeit
aufser sich suchen durfen.«

Um diesen erstrebten Endzustand herzustellen, bedarf es einer »Philosophie
des Geistes, die dsthetisch fundiert sein mufi. »Der Philosoph mufi eben so
viel asthetische Kraft besitzen, als der Dichter.«30 Dies ist deshalb so, weil die
alle anderen Ideen vereinigende Idee die der Schonheit im Sinne Platons ist.
»Ich bin nun tiberzeugt, daf der hochste Akt der Vernunft, der, indem sie
alle Ideen umfafit, ein asthetischer Akt ist, und dafl Wahrheit und Giite, nur in
der Schinheit verschwistert sind.«3! Das Asthetische ist somit der Philosophie
(»Wahrheit«) und der Moral (»Giite«) vorgeordnet. Daraus begriindet sich
der Uberlegenheitsanspruch der Poesie: »Die Poesie bekémmt dadurch eine
hohere Wiirde, sie wird am Ende wieder, was sie am Anfang war — Lehre-
rin der Menschheit; denn es gibt keine Philosophie, keine Geschichte mehr,
die Dichtkunst allein wird alle tibrigen Wissenschaften und Kiinste tiber-
leben.«®? Unter der Leitung der Poesie soll dann eine »neue Mythologie«33
geschaffen werden, die »im Dienste der Ideen« steht und eine »Mythologie
der Vernunfi« ist. Durch die Verschmelzung der Gegensitze — die Ideen wer-
den mythologisch, die Mythologie wird verniinftig — nahern sich die Philo-
sophen und das Volk einander an. Die Differenzierung einzelner Funktions-
bereiche wird riickgangig gemacht. »Dann herrscht ewige Einheit unter uns.
Nimmer der verachtende Blick, nimmer das blinde Zittern des Volks vor
seinen Weisen und Priestern. Dann erst erwartet uns gleiche Ausbildung aller
Krifte, des Einzelnen sowohl als aller Individuen. Keine Kraft wird mehr
unterdriickt werden, dann herrscht allgemeine Freiheit und Gleichheit der
Geisterl«®*

Diesem utopischen Entwurf liegt ein triadisches Temporalschema zugrunde.
Im Zentrum steht die Beschreibung einer ungeniigenden Gegenwart, die der
Erlésung bedarf: die Menschheit ist im modernen Staat entmenschlicht und
durch Mechanisierung und Spezialisierung entzweit. Aus der schonungs-
losen Analyse des Ist-Zustandes ergibt sich kontrafaktisch ein postulierter
Soll-Zustand, der in der Jukunft hergestellt werden soll: die »ewige Einheit«.

29 Ebd.
30 Ebd.
31 Ebd.
32 Ebd.
33 Bd.IL S. 577
34 FEbd.

112

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Um dies zu leisten, ist der Rickgriff auf eine Vergangenheit erforderlich, in
der die angestrebte Einheit in Gestalt der platonischen Schénheitsidee und
der Mythologie schon einmal verwirklicht gewesen ist: die Antike. Dieser
geschichtsphilosophische Dreischritt ist im Grunde nichts anderes als eine
sakularisierte Heilsgeschichte. Eine urspringliche, paradiesische Einheit ist
verlorengegangen; jetzt lebt die Menschheit im Zustand des Mangels, der
durch Wiederherstellung der verlorenen Einheit behoben werden soll. Von
Arkadien nach Elysium, so lautet die pragnante Formel, die das geschichts-
philosophische Denken um 1800 charakterisiert.?> Schon Rousseau, der
fur Holderlin einer der wichtigsten Bezugsautoren war,? hatte ein entwick-
lungsgeschichtliches Schema konzipiert, das an die Dreistufigkeit der Heils-
geschichte anschlof.?” Doch zeigte sich bei Rousseau, dafy an eine Restitu-

35 Gepragt wurde diese Formel von Schiller, Uber naive und sentimentalische Dichtung, in: Theo-
retische Schrifien, S. 706-810, hier S. 775, wo der Autor dem modernen Dichter, wenn
er nicht mit den Griechen auf dem Gebiete der naiven Dichtung zu wetteifern vermag,
empfiehlt, sich der sentimentalischen Dichtung zu befleifligen: »Er fithre uns nicht riick-
wirts in unsre Kindheit, um uns mit den kostbarsten Erwerbungen des Verstandes eine
Ruhe erkaufen zu lassen, die nicht linger dauren kann als der Schlaf unsrer Geisteskrifte;
sondern fithre uns vorwirts zu unsrer Mundigkeit, um uns die héhere Harmonie zu
empfinden zu geben, die den Kampfer belohnet, die den Uberwinder begliickt. Er mache
sich die Aufgabe einer Idylle, welche jene Hirtenunschuld auch in Subjekten der Kultur
und unter allen Bedingungen des riistigsten, feurigsten Lebens, des ausgebreitetsten Den-
kens, der raffiniertesten Kunst, der héchsten gesellschaftlichen Verfeinerung ausfuhrt,
mit einem Wort, den Menschen, der nun einmal nicht mehr nach Arkadien zurtickkann,
bis nach Elisium fithrt.« (Hervorh. im Text)

36 Vgl. hierzu die grundlegende Untersuchung von Jirgen Link, Holderlin-Rousseau, retour
inventyf, aus dem Deutschen von Isabelle Kalinowski, Paris (Saint-Denis) 1995 (deutsche
Ausgabe: Opladen 1998).

37 Zur Aneignung und Adaptation der Heilsgeschichte durch Rousseau vgl. Jean Starobin-
ski, L wil vivant, Paris 1970, S. 1371f., der auf Rousseaus Zwischenstellung zwischen der
Unterwerfung unter biblisch-christliche Normen und dem aufklérerischen >Ausgang aus
der selbstverschuldeten Unmiindigkeit< hinweist (S. 141). Bei Rousseau tiberkreuzen
sich, so Starobinski, zwei inkompatible Auffassungen von Zeit, ndmlich eine evolutioni-
stische Anthropologie und eine sikularisierte Theologie des Stindenfalls (S. 159); dar-
aus ergebe sich das doppelte und gegenliufige Bild von evolutiondrem Fortschritt und
moralischem Niedergang. Rousseaus Schwanken (»incessante oscillation«) zwischen ma-
terialistischer und theologischer Interpretation der Geschichte (S. 160) generiere einen
»tumulte d’idées«, der die politischen und philosophischen Entwicklungen des spiten
18. Jahrhunderts entscheidend befruchtet habe. Ein Resultat dieses >Ideengewimmels« sei
das geschichtsphilosophische Denken des deutschen Idealismus (S. 185-188, wo Staro-
binski insbesondere auf Kleists Schrift Uber das Marionettentheater eingeht). Ahnlich argu-
mentiert Link, Holderlin-Rousseau, S. 50-61, der die Rousseausche Opposition zwischen
»état de nature« und »état de société« als »aporetische Bifurkation« bezeichnet (S. 55), die
von den Zeitgenossen unterschiedlich rezipiert und interpretiert worden sei. Wihrend die
einen diese als unlosbares Paradox aufgefaf3t hitten, sei sie von anderen (insbesondere

113

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tion des verlorenen Naturzustandes, an eine Riickgiangigmachung des Siin-
denfalls nicht zu denken war. Allenfalls konnte man hoffen, die Menschen
im Zustand ihrer gesellschaftlich bedingten Verderbtheit vor dem Schlimm-
sten zu bewahren, und zwar mit den avanciertesten Mitteln der Zivilisation
wie Philosophie und Literatur.3® Bei der konkreten literarischen Durchfiih-
rung solcher Rettungspline zeigte sich jedoch stets die Aporie des menschli-
chen Zustandes. Als letzte Zuflucht aus dem Dilemma zwischen Moral und
Passion bleibt einer Julie letztlich nur die Illusion: »Le pays des chimeres est
en ce monde le seul digne d’étre habité [...]«, so schreibt sie in einem ihrer
letzten Briefe an Saint-Preux.?? Auch bei Holderlin bleibt die Restitution der
antiken Einheit poetisches Postulat. Sie wird geleistet, aber nur im Modus
des fiktionalen »Als Ob«, und selbst innerhalb der Fiktion erscheint sie im-
mer auch in der Perspektive ihres Verlustes. Die Antike dient in Hélderlins
Schriften als Projektionsraum fiir die Sehnsucht nach dem verlorenen Pa-
radies und somit als poetisch beschworenes Gegenbild fiir eine von Diirf-
tigkeit und Entzweiung geprigte Gegenwart. Neben der Beschworung ei-
ner glicklicheren Vergangenheit und der damit verbundenen Hoffnung
auf eine kiinftige Restitution derselben steht bei Holderlin immer auch das
schmerzhafte Bewuf3tsein, daf diese Hoffnung unerfillt bleiben muf3.*

Kant und Hegel) in ein triadisches lineares Schema aufgeldst worden. Damit wire die
Rousseausche Bifurkation der Ursprung des geschichtsphilosophischen Denkens und
der Hegelschen Dialektik. Im Hinblick auf Hélderlin ist von Bedeutung, daf} dieser sich
nach der These von Link zwar eine Zeitlang die teleologisch-dialektische Interpretation
der Rousseauschen Bifurkation zu eigen macht, daf} er aber spitestens nach 1800 ver-
sucht, die bei Rousseau angelegte Aporie einer »inventiven Riickkehr« zur Natur als sol-
che ernstzunehmen (S. 56). Meine Interpretation des Hyperion wird zu zeigen versuchen,
dafl Holderlin auch vor 1800 schon das geschichtsphilosophische Modell als aporetisch
konzipiert, da die Vers6hnung, von der in der Schluflapotheose die Rede ist, poetisches
Postulat bleibt.

38 Vgl. meine diesbeziiglichen Ausfithrungen zu Beginn des Rousseau-Kapitels.

39 Rousseau, euvres completes, Bd. 11, S. 693.

40 Mit meiner Deutung kniipfe ich zustimmend an die jungere Hyperion-Diskussion an, wie
sie etwa in den von Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holder-
lins Roman, Opladen/Wiesbaden 1998, gesammelten Studien oder jiingst von Manfred
Weinberg, »Nichstens mehr.« Erinnerung und Gedachtnis in Hélderlins Hyperion«, in:
Ginter Oesterle (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Romantik, Wiirzburg 2001,
S. 97-116, reprisentiert wird. Diese Studien lesen im Gegensatz zum tiberwiegenden Teil
der bisherigen Hyperion-Philologie den Roman nicht im Lichte des von Lawrence Ryan,
Holderlins »Hyperion«. Exzentrische Bahn und Duchterberuf, Stuttgart 1965, begriindeten teleo-
logischen Interpretationsparadigmas, sondern sie suchen statt dessen den »Verwerfungen
und Abgriinden des Romans« (Bay, »Hyperion« — terra incognita, S. 9) nachzusptiren.

114

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Die Funktion der Liebe
im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung des Hyperion

Im Hyperion, der aufgrund seiner langen Entstehungszeit im Zentrum von
Holderlins Schaffen steht und thematisch vielfach mit dem restlichen Werk
verkntipft ist,*! wird eine Geschichte erzéhlt, die den intendierten geschichts-
philosophischen Prozef§ und zugleich sein vorgezeichnetes Scheitern dar-
stellt. Eine wesentliche Rolle spielt dabei die Liebe, wie sich schon in den
Vorstufen und fragmentarischen Entwiirfen des Romans, insbesondere im
Umfeld der metrischen Fassung, deutlich zeigt. Der komplexe Argumenta-
tionszusammenhang soll hier rekonstruiert werden, damit der Stellenwert
der auf Platon zuriickgreifenden Aussagen zur Liebe erkennbar wird.*? Der
Ich-Erzdhler beschreibt im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung zunichst
eine Phase seines Lebens, in der ihn »die Schule des Schicksals und der
Weisen ungerecht und tyrannisch gegen die Natur gemacht«*® hat. »Der
ganzliche Unglaube, den ich gegen alles hegte, was ich aus ihren [sc. der
Natur] Hidnden empfing, lief§ keine Liebe in mir gedeihen.«** Zur fehlenden
Liebe gesellt sich die Uberzeugung, daf} der Geist und die Welt der Sinne
nicht miteinander verséhnt werden konnen. Geistiges und Sinnliches stehen
ebenso zueinander in Opposition wie Vernunft und Unvernunft, und der
Erzihler bejaht solche Antagonismen. Er will »im Sieg das Gefiihl der Uber-
legenheit« erringen und verweigert es, »den gesetzlosen Kriften, die des
Menschen Brust bewegen, die schone Einigkeit mit zu teilen.«* Die Mog-
lichkeit, solche Einigkeit herzustellen, wird von der Natur zwar angeboten,
und der Konigsweg dazu heifdt »Bildungs, aber der Erzihler will die Natur
lieber beherrschen, als sie mit der Vernunft zu versohnen. Er sucht Gefahr,
Streit und Einsamkeit und beurteilt »die andern strenge, wie mich selbst«.6
Diese Haltung wird als Verlust beschrieben: »Fiir die stillen Melodien des
menschlichen Lebens, fur das Hausliche, und Kindliche hatt ich den Sinn

41 Vgl. hierzu ausfithrlich Gaier, Holderlin. Eine Einfiihrung, S. 57-220, und die konzise Dar-
stellung der Textgenese in der hier benutzten Ausgabe von Jochen Schmidt (Bd.II,
S.928-933).

42 Zu Holderlins Platon-Rezeption vgl. ausfiihrlicher Stephan Lampenscherf, »Heiliger
Plato, vergieb...<. Hélderlins >Hyperion< oder Die neue Platonische Mythologie«, in:
Holderlin-fahrbuch 28 (1992/93), S. 128-151, und Gaier, Holderlin. Eine Einfuikrung, S. 71-78
und S. 83-85.

43 Bd.II, S. 205.

44 Ebd.

45 Ebd.

46 Ebd.

115

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beinahe ganz verloren. / Unbegreiflich wars mir, wie mir ehmals Homer
hatte gefallen konnen.« 47

Er geht auf Reisen, wo thm ein charismatischer Fremder begegnet, der ihn
fragt, »wie ich die Menschen auf meiner Reise gefunden hitte?«*8 Auf die
Antwort: »Mehr tierisch, als gottlich« entgegnet der Fremde: »Das kommt
daher, [...] da3 so wenige menschlich sind.«* In den daran anschlielenden
Ausfithrungen erldutert der Fremde sein Konzept des Menschlichen, das
zwischen dem Gottlichen und dem Tierischen steht.

Wir sollen unsern Adel nicht verleugnen, wir sollen das Vorbild alles Daseins
in uns rein und heilig behalten. Der Mafistab, woran wir die Natur messen, soll
grenzenlos sein, und unbezwinglich der Trieb, das formlose zu bilden, nach jenem
Urbilde, das wir in uns tragen, und die widerstrebende Materie dem heiligen
Gesetze der Einheit zu unterwerfen. Aber desto bitterer ist freilich der Schmerz
im Kampfe mit ihr, desto grofier die Gefahr, dafy wir im Unmut die Gétterwaffen
von uns werfen, dem Schicksal und unsern Sinnen uns gefangen geben, die Ver-
nunft verleugnen, und zu Tieren werden — oder auch dafl wir, erbittert tiber den
Widerstand der Natur, gegen sie kimpfen, nicht um in ihr und so zwischen ihr
und dem Géttlichen in uns Frieden und Einigkeit zu stiften, sondern um sie zu
vernichten, dafl wir gewaltsam jedes Beduirfnis zerstoren, jede Empfianglichkeit
verleugnen, und so das schone Vereinigungsband, das uns mit andern Geistern
zusammenbhilt, zerreiflen, die Welt um uns zu einer Wiiste machen, und die Ver-
gangenheit zum Vorbild einer hoffnungslosen Zukunft.50

Der Mensch tragt in sich ein Urbild des Seins im Sinne einer platonischen
Idee. Dieses Urbild ist gottlichen Ursprungs (»rein und heilig«) und es steht
unter dem »Gesetze der Einheit« und somit in Opposition zu den in der
Natur real vorgefundenen Verhiltnissen (»widerstrebende Materie«). Das
Urbild und die Natur verhalten sich wie Soll-Zustand und Ist-Zustand zu-
einander, wie Form und Formlosigkeit. Aus der Diskrepanz zwischen den
beiden Zustdnden resultiert der Wunsch des Menschen, die Natur nach
dem Urbild zu formen und dadurch die ihr fehlende Einheit herzustellen.
Solange er dem »Trieb, das formlose zu bilden«, folgt, befindet er sich im
Bereich des Gottlichen (er kdmpft mit »Gotterwaffen«) und der Vernunft.
Sobald er aber, entmutigt durch den »Schmerz im Kampfe mit [der Natur]«,
von seinem Vorhaben ablafit, wechselt er in den Bereich des Schicksals, der
Sinne und somit des Tierischen. Dies ist offenbar der aktuelle Zustand des
Erzahlers, der ja, wie oben gezeigt wurde, nicht die Vers6hnung und Einheit
47 Ebd.

18 Bd. 1L S. 206.

49 Ebd.
50 Bd.II, S. 206f.

116

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwischen dem Geist und der Welt der Sinne sucht, sondern, wie der Fremde
sagt, »erbittert iber den Widerstand der Natur, gegen sie kampf]t]« mit dem
Ziel, sie zu unterwerfen oder gar sie zu vernichten.

Es gibt also drei Arten fiir den Menschen, mit der von ihm als ungentigend
empfundenen Diskrepanz zwischen dem Urbild (man kénnte auch sagen:
dem Ideal) und der Wirklichkeit umzugehen: eine richtige und zwei falsche.
Die richtige besteht darin, dafy man dem »Trieb, das formlose zu bildenc,
folgt und damit, wie der Erzihler es zuvor ausgedriickt hat, »die Hiilfe«
annimmt, »womit die Natur dem groflen Geschifte der Bildung entgegen-
kémmt«.5! Dabei ist Bildung nicht auf das Subjekt, sondern auf das Objekt
Natur bezogen; die Natur soll vom Menschen nach dem ithm innewohnen-
den »Vorbild alles Daseins«®? gebildet, das Formlose soll geformt, die »Dis-
sonanzen«®® sollen nach dem »heiligen Gesetze der Einheit«>* aufgelost wer-
den.% Menschlich sein heifit diesen Weg zu wihlen. Das bedeutet aber auch,
die damit verbundenen Schmerzen auszuhalten. Das Menschsein definiert
sich somit als das Aushalten von Dissonanzen und Widerspriichen. Die bei-
den falschen Reaktionen sind demgegeniiber die Resignation (»dafy wir im
Unmut die Gétterwaffen von uns werfen), die dazu fuhrt, dafl der Mensch
sich in den Bereich des Tierischen begibt (»und zu Tieren werden«), und die
Rebellion, die ihn aus Verbitterung zum Feind der Natur werden lafit, der
das »schone Vereinigungsband, das thn mit andern Geistern zusammenhilt«,
zerreiflt und sich somit ganz auflerhalb aller vorgesehenen Ordnungen an-
siedelt: im Bereich der selbstverschuldeten Hoffnungslosigkeit. Genau in
jenem Bereich befindet sich der Erzahler.

Nach einer kurzen Pause folgt eine argumentative Wendung. Der Fremde,
der sich, wie es dem Erzihler scheint, vielleicht einmal in einer dhnlichen
Lage befunden haben mag (»[...] ich glaubte, zu bemerken, daff an den
letzten Worten sein Gemiit mehr Anteil genommen hatte, als zuvor«),% sagt,
dafl der Mensch »selbst im Kampfe mit der Natur Hiilfe von ithr erwartet
und hofft.<%” Dies sei von der Sache her auch berechtigt: »Und sollten wir
nicht? Begegnet nicht in allem, was da ist, unserem Geiste ein freundlicher

51 Bd.II, S. 205.

52 Bd.IL S. 206.

53 Bd.II, S. 207.

54 Bd.II, S. 206.

55 Dies deutet voraus auf die Vorrede zur endgtiltigen Fassung, wo von der »Auflésung der

Dissonanzen in einem gewissen Charakter« die Rede ist (Bd. II, S. 13).

56 Bd.II, S. 207.

57 Ebd.

117

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist?«® Der Mensch glaube bisweilen, in sinnlich wahrnehmbaren Erschei-
nungen »Symbole des Heiligen und Unvergénglichen in uns«*® zu erkennen.
Das dem Menschen innewohnende Géttliche wird somit in der Auflenwelt
zeichenhaft wahrgenommen. Dies hat seinen Grund in dem menschlichen
Bediirfnis, »der Natur eine Verwandtschaft mit dem Unsterblichen in uns
zu geben und in der Materie einen Geist zu glauben«,% und das Bediirfnis
ist zugleich die Rechtfertigung fir die Sache. Der damit angesprochene
Pantheismus in der Spinoza‘Tradition® wird somit als Projektion entlarvt,
aber als einem menschlichen Bediirfnis entsprechende und dadurch legiti-
mierte Projektion. Seit Kant weify man bekanntlich, dafl die Erkenntnis der
Auflenwelt immer durch die Wahrnehmung eines subjektiven Bewufitseins
gefiltert ist; auch diese Einsicht findet sich in den Worten des Fremden:
»[...] ich weif}, daf} wir da, wo die schénen Formen der Natur uns die gegen-
wartige Gottheit verkiindigen, wir selbst die Welt mit unserer Seele beseelen,
aber was ist dann, das nicht durch uns so wire wie es ist?«62 Der Pantheis-
mus als subjektive Projektion wird damit gleich doppelt gerechtfertigt; zum
einen metaphysisch als Bediirfnis, dem der Mensch nachzugeben hat, zum
anderen erkenntnistheoretisch als unhintergehbare Tatsache, da alle Wahr-
nehmung subjektive Projektion ist.%

58 Ebd.

59 Ebd.

60 Ebd.

61 Zu Hélderlins Spinoza-Rezeption vgl. den Kommentar von Schmidt (passim) sowie Mark
R. Ogden, »Amor dei intellectualis. Holderlin, Spinoza and St. Johne, in: Deutsche Viertel-
Jahresschrift 63 (1989), S. 420-460, und Margarethe Wegenast, Holderlins Spinoza-Rezeption
und thre Bedeutung fir die Konzeption des »Hyperion«, Tubingen 1990, die beide das von Hol-
derlin {ibernommene spinozistische Gedankengut als grundlegend fiir die Konzeption
des Hyperion betrachten.

62 Bd.II, S. 207.

63 Gaier, Holderlin. Eine Einfuikrung, S. 131£., vermutet, daf} es sich bei der zitierten Stelle um
eine Auseinandersetzung mit Fichte handelt, und zwar mit dessen Auffassung, dafl das
Ich die Dinge der Auflenwelt, von denen es kein Wissen habe, sondern an die es nur
glauben koénne, modifizieren miisse, um sie »zur Ubereinstimmung mit der reinen Form
seines Ich zu bringen, damit nun auch die Vorstellung von ihnen, insofern sie von ihrer
Beschaffenheit abhingt, mit jener Form tibereinstimme.« (Fichte, Einige Vorlesungen iiber
die Bestimmung des Gelehrten, zit. nach Gaier, S. 131.) Gaier formuliert seine Vermutung
cher vorsichtig: »Mit dieser Vorstellung scheint Holderlin sich in der Metrischen Fussung
auseinanderzusetzen, wo er den Weisen den Verdacht erkenntnistheoretischer Naivitit
abwehren lifit.« (Ebd.; es folgt die oben besprochene Stelle Bd. II, S. 207.) Fichte, bei dem
Holderlin bekanntlich 1794 Hoérer war, spielt unbestreitbar eine wichtige Rolle bei der
Entwicklung seines Denkens in den neunziger Jahren, doch scheinen mir die von Gaier
beigebrachten Textbelege im vorliegenden Fall den Fichte-Bezug nicht ganz stichhaltig
zu machen, zumal Gaier hier nicht auf den Pantheismus eingeht.

118

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Den Schlufiteil seiner Argumentation leitet der Fremde mit den Worten
»Lafl mich menschlich sprechen«% ein, wodurch er sich programmatisch
im Riickverweis auf den ersten Teil im Bereich des Gottlichen und der Ver-
nunft situiert (im Gegensatz zum Tierischen). In diesem dritten Teil nun
zitiert er eine Stelle aus Platons Symposion. Es geht dort um die Entstehung
und die Funktion der Liebe. Bei Platon ist, wie Sokrates von der Priesterin
Diotima erfihrt,% Eros der am Tage von Aphrodites Geburt gezeugte Sohn
des Poros (Reichtum) und der Penia (Durftigkeit, Armut). Poros ist der
Sohn der Metis (Klugheit). Als Sohn der Verbindung von Reichtum und
Armut und als Enkel der Klugheit hat Eros folgende Eigenschaften: Er
ist nach dem Vorbild der Mutter »immer arm« und nicht etwa schon, son-
dern »rauh und struppig, barfufl und obdachlos«. Nach dem Vorbild des
Vaters ist er »der listige Spaher nach dem Schénen und Guten« und »beseelt
von lebhaftestem Streben nach Erkenntnis der Wahrheit [...], der Weisheit
Freund (Philosoph) sein lebelang«. Die Verbindung des Gegensitzlichen
zeichnet ihn aus: Armut und Reichtum, sterblich und unsterblich, unwis-
send und weise. Gerade sein Dazwischenstehen, sein Mischcharakter befa-
higen ihn, Weisheitssuchender (Philosoph) zu sein, denn wer wie die Gotter
schon weise ist, muf} es nicht mehr werden wollen, und wer wie die meisten
Normalsterblichen zu den »aller Einsicht Baren« gehért, der glaubt nicht,
der Weisheit tiberhaupt bediirftig zu sein. »Eros aber ist Liebe zu allem
Schénen, folglich ist Eros notwendig ein Philosoph; als Philosoph aber steht
er in der Mitte zwischen einem Weisen und einem Toren.«

Holderlin 1af3t den Fremden die Platon-Stelle aufgreifen und folgenderma-
flen ausdeuten: »Als unser urspriinglich unendliches Wesen zum erstenmale
leidend ward und die freie volle Kraft die ersten Schranken empfand, als
die Armut mit dem Uberflusse sich paarte, da ward die Liebe. Fragst du,
wann das war? Plato sagt: Am Tage da Aphrodite geboren ward. Also da,
als die schéne Welt fir uns anfing, da wir zum Bewuf3tsein kamen, da wur-
den wir endlich.«%6 Wahrend Platon den Eros zum Daimon, zum Vermittler
zwischen Menschen und Gottern, erklart, wird sein Schicksal bei Holder-
lin mit dem der Menschen schlechthin gleichgesetzt. Oder anders gesagt:
Eros ist das Prinzip des menschlichen Lebens, das sich durch die Merk-
male Endlichkeit/Sterblichkeit und Bewufitsein auszeichnet. Die Reflexion

64 Bd. ]I S. 207.

65 Symposion, 203b-204c. Ich zitiere nach folgender Ausgabe: Platon, Das Gastmahl, in: Simt-
liche Dialoge. Herausgegeben und mit Einleitungen, Literaturiibersichten, Anmerkungen
und Registern versehen von Otto Apelt, Band III, Hamburg 1998 (Zitate S. 471f.).

66 Bd.]II, S. 207f.

119

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auf das (Selbst)-Bewuftsein ist ein Teil jener epochalen Signatur, durch die
die Literatur um 1800 sich auszeichnet. Obwohl Hélderlin platonisches Ge-
dankengut tibernimmt, zeigt sich hier doch eine deutliche Akzentverschie-
bung.%”

Der Mensch ist der Rede des Fremden zufolge ein komposites Wesen, der
gottliche Anteil in ihm wird durch Fesseln beschrankt, und er erlebt dies als
ambivalent: Einerseits strdubt er sich gegen die Beschridnkung, andererseits
akzeptiert er sie, ja er benétigt sie sogar, »[...] denn wiirde das Géttliche in
uns von keinem Widerstande beschriankt, so wiifiten wir von nichts aufler
uns, und so auch von uns selbst nichts, und von sich nichts zu wissen, sich
nicht zu fithlen, und vernichtet sein, ist fiir uns Eines.«% Die Beschrankung
des Géttlichen durch Sterblichkeit ist der Preis, der entrichtet werden muf}
fir Selbstbewufitsein und Selbsterkenntnis und somit fiir die menschliche
Existenz, die jenseits der Bewuf3theit nicht stattfindet. Die Liebe spielt hier-
bei ebenfalls eine Doppelrolle, denn einerseits ist sie das Prinzip der Sterb-
lichkeit, andererseits das Prinzip der Einheit. Sie ist zugleich das zu hei-
lende Ubel und das dafiir geeignete Heilmittel.® Sie stiftet Einheit zwischen
zwel widerstrebenden Trieben, dem aktiven, zentrifugalen »Trieb, uns zu
befreien, zu veredlen, fortzuschreiten ins Unendliche«, und dem passiven,
zentripetalen »Trieb, bestimmt zu werden, zu empfangen«.’’ In der Liebe
sind aufgrund ihrer Abkunft von Uberfluf§ und Diirftigkeit ebenfalls wider-
streitende Strebungen am Werk. »Sie strebt unendlich nach dem Hochsten
und Besten, denn ihr Vater ist der UberfluBi, sie verleugnet aber auch ihre
Mutter die Durftigkeit nicht; sie hofft auf Beistand.«”! Selbstiiberschreitung

67 Wie Norbert Bl6finer, »Kontextbezogenheit und argumentative Funktion: Methodische
Anmerkungen zur Platondeutunge, in: Hermes 126 (1998), S. 189-201, und ders., »The
Encomium of a Noble Man«. Anmerkungen zu Eric Voegelins Politeia-Interpretation, Miinchen 2001,
gezeigt hat, ist es problematisch, von der Existenz einer platonischen Lehre auszugehen,
die man aus den Dialogaufierungen des Sokrates ohne Berticksichtigung von deren ar-
gumentativem Kontext abstrahieren zu kénnen glaubt. Dieser Einsicht zum Trotz wurde
in der Vergangenheit in der Regel genau dies getan, hat man, wie aus der oben zitierten
Holderlin-Stelle hervorgeht, Platon mit Sokrates kurzerhand gleichgesetzt. Wenn oben
also von »platonischem Gedankengut« die Rede ist, so ist dies der traditionellerweise
fehlenden Differenzierung zwischen dem textexternen Autor Platon und der textinternen
Dialogfigur >Sokrates« geschuldet, und nicht dahingehend mifizuverstehen, daf3 hier die
tatsichliche Existenz einer platonischen Philosophie postuliert wiirde.

68 Bd.II, S. 208.

69 Die Heilung des Ubels durch das Ubel ist, wie oben gezeigt wurde, ein bei Rousseau
héufig auftauchender Gedanke.

70 Bd.II, S. 208.

71 Ebd.

120

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Beschrinkung finden sich in der Liebe vereint. Sie ist das Prinzip des
Menschlichen, das Prinzip des Wissens und der Selbsterkenntnis wie auch
das des pantheistischen Glaubens. »So zu lieben ist menschlich. Jenes hoch-
ste Bedtirfnis unseres Wesens, das uns dringt, der Natur eine Verwandt-
schaft mit dem Unsterblichen in uns beizulegen, und in der Materie einen
Geist zu glauben, es ist diese Liebe.«”2

2.3 Liebe als Rezeptionshaltung
und illusionare Verschmelzung mit der Natur

Wenn die Liebe einen derart fundamentalen Stellenwert im menschlichen
Dasein einnimmt und wenn ihr zugleich eine prinzipielle Ambivalenz inne-
wohnt, dann ist sie einerseits fiir den Menschen unhintergehbar, sie kann
aber andererseits bei allem Streben nach Vereinigung der Gegensitze diese
doch niemals dauerhaft tiberwinden. Im Gegenteil ist sie eher das Symptom
des Entzweiten und Unverséhnten. In diesem Sinne lafit sich die Geschichte
des Hyperion in der letzten, von Holderlin veroffentlichten Fassung lesen.
Dieses Buch steht programmatisch im Zeichen der Liebe. Der Begriff fallt
schon im ersten Satz der Vorrede, welcher lautet: »Ich verspriache gerne
diesem Buche die Liebe der Deutschen.«”® Damit ist offenbar eine neuartige
Rezeptionshaltung gemeint, die der Schreibende sich fiir sein Buch als ad-
dquat vorstellt, die er aber in der Wirklichkeit nicht vorzufinden glaubt:
»Aber ich furchte, die einen werden es lesen, wie ein Compendium, und um
das fabula docet sich zu sehr bekiimmern, indes die andern gar zu leicht es
nehmen, und beede Teile verstehen es nicht.«”* Die zwei erwartbaren, aber
hier offenbar unerwiinschten Rezeptionsweisen, Belehren (»fabula docet«)
und Unterhalten (»gar zu leicht es nehmen«), sind altbekannt. So heifit es
in der wohl meistzitierten Stelle der Ars poetica des Horaz: »aut prodesse
volunt aut delectare poetae / aut simul et iucunda et idonea dicere vitae.«”
Diese AuBSerung wurde als Vorschrift aufgefafit und besafl im Rahmen der
europdischen Imitatio-Poetik bis zum Ende des 18. Jahrhunderts weithin
unangefochtene Giiltigkeit. Wenn Holderlin sich in seiner Vorrede davon
distanziert, so markiert er ziemlich deutlich seine Abkehr von der Tradition.

72 Ebd.

73 Bd.IL S. 13.

74 Ebd. (Hervorh. im Text.)

75 Horaz (d.i. Quintus Horatius Flaccus), Ars poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch,
ubersetzt und herausgegeben von Eckart Schifer, Stuttgart 1984, S. 24 (V. 3331.).

121

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein Buch verfolgt andere Ziele als zu belehren oder zu unterhalten: »Wer
blof} an meiner Pflanze riecht, der kennt sie nicht, und wer sie pfliickt, blof3,
um daran zu lernen, kennt sie auch nicht. / Die Auflésung der Dissonanzen
in einem gewissen Charakter ist weder fiir das blofle Nachdenken, noch
fur die leere Lust.«’ Die gewtinschte »Liebe der Deutscheng, so es sie denn
geben sollte, wire dann jenes Dritte, jene tiber das »blofle Nachdenken«
und die »leere Lust« hinausgehende Umgangsweise mit dem Text, die Hol-
derlin sich vorstellt. Es wird in der Vorrede nicht weiter ausgefiihrt, wie ein
von Liebe geprigtes Verhiltnis zwischen Text und Leser zu denken wiére.
Aufschlufireich ist es aber allemal, daf} der Begriff Liebe, der ja auch auf der
histoire-Ebene des Textes eine zentrale Rolle spielt, die Rezeption bestimmen
soll. Eine mégliche Erklarung lafit sich mit Hilfe von Stefanie Roth finden.
Die Autorin kommt bei ihrer Analyse der Autor/Leser-Beziehung bei H6l-
derlin und den Frihromantikern’” zu dem Ergebnis, daf§ diese der Dichtung
bei vorausgesetzer aktiver Mitarbeit des Lesers die Aufgabe stellen, »das
ersehnte, durch Aufhebung der Welt- und Selbstentfremdung gekennzeich-
nete, neue Goldene Zeitalter unter den Menschen herbeizufithren.«”8 Diese
Synthese soll aber ebenso die Liebe herstellen,” woraus man schlufifolgern
kann, dafl Liebe und Lektiire so eng zusammengehoren, dafl das eine das
andere metaphorisch ersetzen kann. Der Freund Bellarmin wird im tibrigen
als textinterner Stellvertreter des Lesers von Hyperion auch als »Lieber«3?

76 Bd. II, S. 13. — Ganz dhnlich Engel, Der Roman der Goethezeit, Bd. 1, S. 352, der die »Op-
position von >Zu-leicht-Nehmen, >leere Lusts, »an der Pflanze Riechen<vs. Compendium/
fabula docet, blofles Nachdenken, >Pfliicken der Pflanze< um des >Lernens willen« als
eine Variante der Opposition »sinnliche Erfahrung vs. theoretische Reflexion« deutet,
»mit deren Hilfe die goethezeitliche Asthetik die Autonomie der Kunst begriindete: Die
asthetische Erfahrung ist eine Erfahrung eigener Art und Wiirde, wie sie nur in der Re-
zeption von Kunstwerken méglich ist.« Die asthetische Erfahrung wire demnach in der
Vorrede ex negativo als das ungenannte Dritte prasent (»beede Teile verstehen es nicht«).
Es zeigt sich daran, dafl sich die dsthetische Rezeption als neuartige Umgangsform mit
literarisch-autonomen Texten noch nicht durchgesetzt hat. Ulrich Gaier, »Holderlins
»Hyperion<: Compendium, Roman, Rede, in: Holderlin-fahrbuch 21 (1978/79), S. 88-143,
hier S. 90, weist darauf hin, dafl es dem Leser anheimgestellt wird, »m Vollzug des
Lesens dieses Textes sich zu dndern, sich zu der gleichzeitigen Verwirklichung seiner
immer nur arbeitsteilig verwirklichten entgegengesetzten Fihigkeiten zu bestimmen.«
Damit werde der Hyperion zu einem Bildungsroman, der den Leser verdndern und somit
tiber den Bereich der literarischen Kommunikation hinausgreifen wolle. Erneut begegnet
uns hier also in massiver Form die Tendenz zur Totalisierung und zur Entdifferenzierung,
zur Uberschreitung der Grenzen des sich ausdifferenzierenden Teilsystems.

77 Friedrich Holderlin und die deutsche Friilromantik, S. 175-180.

78 Ebd., S. 180.

79 Ebd., S. 193-240.

80 Bd.II, S. 24f.

122

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bezeichnet, was die Auffassung bestitigt, daff die ideale Lektiire des Hyperion
als Liebesbeziehung gedacht ist. Zwischen der pragmatischen Ebene des
Textes (der Ebene des Text/Leser-Bezugs) und seiner semantischen Ebene
besteht somit ein Analogieverhéltnis: Beide Ebenen haben die Liebe als
zentrales Merkmal. Diese Analogie 1afit den Leser beim Rezeptionsvorgang
an der erzihlten Erfahrung des Helden partizipieren, und dadurch, daf}
diese Analogie auf poetologischer Ebene transparent gemacht wird, setzt
der Text sich in ein reflexives Verhéltnis zu sich selbst: Er reflektiert sich
im Medium der Liebe. — Es handelt sich bei der Vorrede im tibrigen um
eine ironische captatio benevolentiae. Anstatt um die Gewogenheit der Leser zu
werben, unterstellt thnen der Verfasser, sie seien gar nicht dazu in der Lage,
den Text angemessen zu rezipieren. Diejenigen Leser, die sich durch eine
solche Warnung nicht abschrecken lassen, sind nun natiirlich besonders
neugierig darauf, was mit der »Liebe« im Umgang mit dem Text gemeint
sein konnte. Damit bildet der Text die fiir seine addquate Rezeption erfor-
derliche Leserschaft selbst aus.

Im Mittelpunkt der Handlung steht Hyperions Liebe zu Diotima. Diese wie-
derum ist Teil einer Reihe von zwischenmenschlichen Nahbeziehungen, die
allesamt scheitern. Liebe wird als utopischer Zustand der Rettung und Hei-
lung und zugleich als Scheitern modelliert. Die Grenzen zwischen Freund-
schaft und Liebe sind unscharf. So sagt der auf seine Erlebnisse zurtickblik-
kende Briefschreiber Hyperion in seinem zweiten Brief an Bellarmin, noch
bevor er seine Geschichte auf dessen Wunsch rekapituliert: »Fern und tot
sind meine Geliebten, und ich vernehme durch keine Stimme von ihnen
nichts mehr.«<8! Gemeint sind neben der geliebten Frau Diotima der Erzie-
her Adamas und der Freund Alabanda. Bevor Hyperion seiner Diotima
begegnet, hat er somit schon zwei ungliickliche, durch Verlust und Tren-
nung beendete Liebesbezichungen zu einem &lteren und einem gleichaltri-
gen Mann hinter sich.

Aber auch sein Verhiltnis zur Natur wird in der Sprache der Liebe beschrie-
ben, und dies nach dem Scheitern aller Liebesbeziehungen zu Menschen,
so dafl man sagen kann, die Liebe zur Natur sei die dauerhafteste und
am meisten Anlaf} zu Hoffnung gebende Form der Liebe. Nachdem Hy-
perion die Resignation eines Heimkehrers, dessen private und politische
Pléne gescheitert sind und der nur noch sein Ende erwartet, in trostlosen
Worten ausgemalt hat, wendet er sich in einer Apostrophe direkt an die
Natur: »Aber du scheinst noch, Sonne des Himmels! Du griinst noch, hei-

81 Bd.II,S. 15.

123

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lige Erdel«®? Das Rauschen der Stréme, das Sduseln der Baume, der »Won-
negesang des Frihlings« spenden ithm Trost, und er sagt: »O selige Natur!
Ich weif} nicht, wie mir geschiehet, wenn ich mein Auge erhebe vor deiner
Schoéne, aber alle Lust des Himmels ist in den Tranen, die ich weine vor dir,
der Geliebte vor der Geliebten.«3 Dieser Liebe liegt ein pantheistischer Ver-
schmelzungswunsch zugrunde, der alles irdische Leid transzendiert: »[...]
mir ist, als 6ffnet’ ein verwandter Geist mir die Arme, als 10ste der Schmerz
der Einsamkeit sich auf in’s Leben der Gottheit. / Eines zu sein mit Allem,
das ist Leben der Gottheit, das ist der Himmel des Menschen.«® Die ange-
strebte Verschmelzung mit »Allem, was lebt«, setzt indes eine »Selbstver-
gessenheit«® voraus, die im tbrigen ganz in der Tradition von Rousseaus
Reéveries du promeneur solitaire steht.3” Solche Selbstvergessenheit aber prasup-
poniert den Verzicht auf Reflexion, das Heraustreten aus dem Bewuf3tsein
und somit auch die Uberwindung des Todes: »[...] alle Gedanken schwin-
den vor dem Bilde der ewigeinigen Welt, wie die Regeln des ringenden
Kiinstlers vor seiner Urania, und das eherne Schicksal entsagt der Herr-
schaft, und aus dem Bunde der Wesen schwindet der Tod, und Unzertrenn-
lichkeit und ewige Jugend beseliget, verschonert die Welt.«38

Solches Heraustreten aus der Zeit und dem Bewuf3tsein kann jedoch kein
Dauerzustand sein, wie auf der Ebene der Metaphorik deutlich wird. Dies
zu erkennen, fordert der Text allerdings die kritische Aufmerksambkeit des
in der Vorrede postulierten Ideallesers, der den Text eben weder >zu leicht
nehmen« noch sich um das blofle >fabula docet bekiimmern«< darf. Hyperion
setzt ndmlich den Zustand der Selbstvergessenheit mit einer »heilige[n] Ber-
geshohe« gleich und einem »Ort der ewigen Ruhe, wo der Mittag seine
Schwiile und der Donner seine Stimme verliert und das kochende Meer der
Woge des Kornfelds gleicht«.3? Das Vehikel dieser Metapher enthdlt ein un-
hintergehbar temporales Moment, wodurch das auf der Ebene des Tenors
postulierte Heraustreten aus der Zeit dementiert wird: Auf die Bergeshthe
muf} man namlich sowohl hinaufsteigen als auch zu gegebener Zeit wieder
von ihr herabsteigen. Und genau dies geschieht dann im folgenden auch

82 Ebd.

83 Ebd.

84 Bd.IIL S. 16.

85 Ebd.

86 Ebd.

87 Vgl. den Kommentar von Schmidt und die dortigen genauen Stellennachweise (Bd. II,

S. 975).
88 Bd.IIL S. 16.
89 Ebd.

124

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwangsldufig: »Auf dieser Hohe steh’ ich oft, mein Bellarmin! Aber ein Mo-
ment des Besinnens wirft mich herab. Ich denke nach und finde mich, wie
ich zuvor war, allein, mit allen Schmerzen der Sterblichkeit, und meines
Herzens Asyl, die ewig-einige Welt, ist hin; die Natur verschlief3t die Arme,
und ich stehe, wie ein Fremdling, vor ihr, und verstehe sie nicht.«%
Innerhalb des knapp bemessenen Raumes von einer Textseite hat sich somit
ein zweifacher Wandel vollzogen: Zunichst hat der resignierte Hyperion
sich der tréstenden Natur zugewendet und fiihlte sich als der aufierhalb der
Zeit stehende, mit Allem verschmelzende »Geliebte vor der Geliebten«; nun
ist er, aus dem ekstatischen Zustand durch die Reflexion herausgerissen, ein
»Fremdling« geworden, der die Natur nicht versteht. Wenn man bedenkt,
was in dem oben untersuchten Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung tiber
die Funktion der Liebe stand, wonach Sterblichkeit und Bewufitsein zwar
schmerzliche, aber notwendige Ingredienzien des Menschseins sind, dann
weifl man, daf} die von Hyperion erstrebte bewufltlose Verschmelzung mit
der Natur nur illusionér vollzogen werden kann. Dies relativiert auch die
pantheistische Apotheose, das Zwiegesprach mit der in der Natur wieder-
geborenen Diotima, mit dem der Text endet.”! Die primére Erfahrung ist
die des Verlustes einer urspriinglich (in der Kindheit) empfundenen Einheit.
Liebe kann - wie die illusiondre Verschmelzung mit der Natur - diesen
Verlust nur zeitweise kompensieren. Der Ablauf der einzelnen Liebesbezie-
hungen soll nun untersucht werden.

2.4 Hyperion und Adamas:
Die Parallelitat von Lieben und Erzédhlen als Mangelerfahrung

Ausloser fir die Rekapitulation der Vergangenheit ist Bellarmins Wunsch,
Hyperion mége ithm von sich erzéihlen. Dies zwingt ihn, sich begrifflich mit
seiner Vergangenheit auseinanderzusetzen und nicht nur, wie er schreibt, »in
die Arme der unschuldigen Vergangenheit zu sinken«®? so wie ein Arbeiter
in den Schlaf. Das Erinnern soll in schriftliche Mitteilung, Bewufitlosigkeit
in Reflexion tiberfithrt werden. Damit ist es nicht mehr mdglich, die Ver-
gangenheit als Fluchtraum zu benutzen. Die durch das Schreiben geforderte
reflexive Distanz aber 1488t die Diskrepanz spiirbar werden, die zwischen
dem Erleben und seiner Versprachlichung besteht. Dies ist besonders gra-

90 Ebd.
91 Bd.IL S. 173-175.
92 Bd.II S. 17

125

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vierend im Zusammenhang mit der Kindheit, denn »[...] wir haben ja nur
Begriffe von dem, was einmal schlecht gewesen und wieder gut gemacht
ist; von Kindheit, Unschuld haben wir keine Begriffe.«? Begriffe setzen
Selbstbewufitsein, Reflexionsfahigkeit und die Erfahrung von Differenz und
das heiflt auch von Zeitlichkeit voraus. Als Kind aber ist man »noch mit
sich selber nicht zerfallen«,%* man ist unsterblich, weil man kein Bewufitsein
vom Tode hat, es fehlen einem Erkenntnisfahigkeit und reflexive Distanz.
Daher kann man die Kindheit nur retrospektiv auf den Begriff bringen, aus
dem Bewuf3tsein heraus, dafy man sie verloren hat. Dem entspricht auch die
Erzahlsituation des Textes, der, obwohl er sich der Form des Briefromans
bedient, in Wirklichkeit eine Ich-Erzahlung mit autobiographischer Struk-
tur ist. Der Erzahler Hyperion blickt auf sein Leben zurtick. Die Perspektive
des erzdhlenden und des erlebenden Ichs werden miteinander konfrontiert
und greifen haufig ineinander. Dadurch wird die Differenzerfahrung, die
zur begrifflichen Erfassung des Erlebten erforderlich ist, mittels der Roman-
struktur modelliert. Die Asthetik der Unmittelbarkeit, wie sie fiir die Form
des Briefromans lange Zeit priagend war, ist fiir das Anliegen des Hyperion
ungeeignet.?

Begriffe entstehen durch Abstraktion und Vergleich sowie durch Oppositi-
onsbildung. Um Bellarmin eine Vorstellung von seinem Verhéltnis zu Ada-
mas zu geben, vergleicht Hyperion ithn mit Platon: »Weifit du, wie Plato
und sein Stella sich liebten? / So liebt ich, so war ich geliebt. O ich war ein
gliicklicher Knabe!«% Die Erzahlung geht also offensichtlich nicht vom Er-
lebten aus, sondern versucht zuerst, die Erfahrung begrifflich einzukreisen.
Die hierin sich manifestierende Prioritit der Worte vor den Dingen laf3t sich
als Indiz fiir die Opazitit der Sprache deuten, wie sie nach Foucault®” fiir
die romantische Episteme charakteristisch 1st.” Nachdem Adamas in seiner

93 Ebd.

94 Ebd.

95 Zur Erzéhlstruktur und -typologie des Hyperion vgl. u.a. Ryan, Holderlins »Hyperion«. Fx-
zentrische Bahn und Dichterberuf, Link, »Hyperion« als Nationalepos in Prosa«, in: Holderlin-
Fahrbuch 16 (1969/70), S. 158-194, Gaier, »Holderlins »Hyperion<: Compendium, Roman,
Redes, ders., Holderlin. Eine Einfiihrung, Michael Knaupp, »Die raum-zeitliche Struktur des
Hyperion«, in: Le pauvre Holterling 8 (1988), S. 13-16, Engel, Der Roman der Goethezeit, Bd. 1,
S. 347-359, und Weinberg, »Nichstens mehr. Erinnerung und Gedachtnis in Holderlins
Hyperion«.

96 Bd.II S. 19.

97 Les mots et les choses, Paris 1966.

98  Thren Hochstgrad an Opazitit erreicht Hélderlins Sprache bekanntlich nicht im Hyperion,
sondern erst in den spaten Hymnen, die fir Foucault offenbar der Beginn der modernen
Literatur waren und zugleich diese in héchster Intensitit realisierten. In »Le »non< du

126

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rolle als Erzieher und Liebender durch den Platon-Vergleich als »grofier
Mensche, der »die kleineren zu sich aufzieht«,” eingefithrt worden ist, wer-
den die positiven Wirkungen beschrieben, die von dem Erzieher ausgehen.
Im Zentrum steht hierbei das »freundlich Wort« aus dem Munde des Exrzie-
hers, das mit einem »zauberisch Losungswort« verglichen wird, »das Tod
und Leben in seiner einfiltigen Sylbe verbirgt«.!% Diesem positiven steht
ein negatives Erziehungskonzept gegeniiber, ndmlich das der »Barbaren, die
sich einbilden, sie seien weise, weil sie kein Herz mehr haben«,!%! und die
»tausendfaltig die jugendliche Schonheit téten und zerstéren, mit threr klei-
nen unverniinftigen Mannszucht«.!2 Adamas und die »Barbaren« stehen
sich gegeniiber wie Einheit (»einféltigen Sylbe«) und Zersplitterung (»tau-
sendfaltig«). Dafl der Erzdhler Hyperion, bevor er noch zum ersten Mal
den Namen seines Erziehers nennt, jener negativen Erzicher gedenkt, die
das Gegenteil von Adamas verkorpern, hat seinen Grund in der Logik des
begrifflichen Denkens, die darauf beruht, daf} man einen Begriff nur durch
sein Gegenteil, durch eine Differenzerfahrung erfassen kann: »Verzeih mir,
Geist meines Adamas! dafl ich dieser gedenke vor dir. Das ist der Gewinn,
den uns Erfahrung gibt, dafy wir nichts treffliches uns denken, ohne sein
ungestaltes Gegenteil.«!%

pére« (1962), in: ders., Dits et éenits, 4 Bde, hg. v. Daniel Defert/Francois Ewald, Bd.I,
Paris 1994, S. 189-203, einer urspriinglich in der Zeitschrift Critique erschienenen Rezen-
sion des Buches Holderlin et la question du pere von Jean Laplanche, die Foucaults einzige
explizite Auseinandersetzung mit Holderlin darstellt, spricht er vom »escarpement du
lyrisme mythique« Hélderlins, von seinen »luttes aux frontieres du langage« (S. 190).
In Hoélderlins spiter Dichtung, so Foucault, »s’ouvre la région d'un langage perdu en
ses extrémes confins, la ot il est le plus étranger a lui-méme, la région des signes qui ne
font signe vers rien, celle d'une endurance qui ne souffre pas: »Ein Zeichen sind wir, deutungs-
los.... L’ouverture du lyrisme dernier est I'ouverture méme de la folie.« (S. 201) Nach
der These von Klaus Vogel, »Ein >verbotenes Wort<? Mutmaflungen zum Verhaltnis
von Foucaults Diskurstheorie und Holderlins Dichtungspraxis«, in: Holderlin-fahrbuch 30
(1996/97), S. 345-358, ist die Laplanche-Rezension ein »Ort methodischer Selbstrefle-
xion, eine »verkappte[.] Selbstdarstellung« (S. 347). »Der Dichter Holderlin wire also
deshalb von so herausragender Bedeutung fir Foucault, weil seine historische Existenz
grundlegend ist fur dessen Begriff des Diskurses [...]. Holderlins Gedicht wére mithin
jener omindse (und so problematische) Ort, von dem aus Foucaults Diskurs gedacht
ist [...].« (S. 349) Gerade deshalb, weil Holderlin fiir Foucault so etwas wie der Diskurs-
ursprung sei, habe er seine eigene Beziechung zu Holderlin mit einem »Sprachverbot«
(S.346) belegen miissen.

99 Bd.II, S. 19.

100 Ebd.

101 Ebd.

102 Bd.IL S. 19f.

103 Bd.II, S. 20.

127

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das bedeutet aber, dafl jede positive Erfahrung, um ins Bewufitsein zu tre-
ten, des Mangels bedarf. Das Positive ist nur denkbar und erfahrbar als
Gegenbild des Negativen. Somit ist jedem Positiven sein Negatives als ur-
springlicher, vorgéngiger Mangel eingeschrieben.!* Dies zeigt sich in der
Begegnung mit Adamas. Bevor Hyperion ihn trifft, wéchst er auf »wie eine
Rebe ohne Stab«,1%5 er wandert ziellos umher wie ein »Irrlicht«19 und lafit
seine Krifte verkimmern. Er macht die grundlegende Erfahrung des Man-
gels: »Ich fiihlte, dafl mir’s tiberall fehlte, und konnte doch mein Ziel nicht
finden. So fand er mich.«19” Adamas seinerseits ist auf der Suche nach wah-
ren Menschen, wie er sie in der »sogenannten kultivierten Welt« nicht vor-
findet, weshalb er sich nach Griechenland begibt, wo, wie er glaubt, sie
»einmal da gewesen« sind.!%® »Da wollt’ er hin und unter dem Schutt nach
ihrem Genius fragen, mit diesem sich die einsamen Tage zu verkiirzen. Er
kam nach Griechenland. So fand ich ihn.«!%® Der von beiden verspiirte
Mangel wird durch den jeweils anderen ausgeglichen, die beiden verhalten
sich komplementar zueinander. Adamas stabilisiert den jungen Hyperion,
er ist wie eine »Pflanze, wenn ihr Friede den strebenden Geist besinftigt,
und die einfiltige Gentigsamkeit wiederkehrt in der Seele«.!!? Umgekehrt
ist Hyperion »der Nachhall seiner stillen Begeisterung«, er wird zum Reso-
nanzkorper fiir die »Melodien seines Wesens«.!!! Es kommt, zumindest auf
seiten Hyperions, der der »Allmacht der ungeteilten Begeisterung« erliegt,
zu einer Identifikation und Verschmelzung mit dem vergéttlichten Lehrer:
»Was ich sah, ward ich, und es war Gottliches, was ich sah.«!12 Es ist eine
Erfahrung der Totalitét, der »Schénheit« und »Seligkeit«, »voll von den Freu-
den der Liebe und siifler Beschiftigunge«.11?

Das Erziehungswerk des Adamas besteht nun hauptsichlich darin, dafl er
Hyperion in die Welt der Antike einfiihrt. Dazu bedient er sich einerseits des

104 Dafd bei Holderlin die taxonomische Ordnung binérer Begriffsoppositionen (positive vs.
negative Erziehung) in Form eines Temporalschemas entfaltet wird, ist ein weiteres Indiz
dafiir, dafl er sich jenseits des Epochenbruchs im Sinne Foucaults befindet, denn in der
romantisch-modernen Episteme wird die Ordnung der Differenz durch eine Ordnung
der Geschichte ersetzt (vgl. Kap. 0.3).

105 Ebd.

106 Ebd.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 Bd. IL S. 21.

110 Ebd.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Ebd.

128

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

geschriebenen Wortes beziehungsweise in moderner Diktion: der Literatur
(»Heroénwelt des Plutarch«),!'* andererseits besucht er gemeinsam mit sei-
nem Schiitzling die Gedéichtnisstitten der Antike (»die ausgestorbnen Tale
von Elis und Nemea und Olympia«).!15 Im Angesicht der Uberreste einstiger
Grofie macht Hyperion aber erneut die Erfahrung des Mangels, thm wird
bewufit, »daf} auch der Mensch einst da war, und nun dahin ist, da} des
Menschen herrliche Natur jetzt kaum noch da ist, wie das Bruchstiick eines
Tempels oder im Gedichtnis, wie ein Totenbild«.!!6 In diesem Zusammen-
hang reflektiert der Erzdhler das Problem der Versprachlichung: »Lieber
Bellarmin! ich hitte Lust, so ptinktlich dir, wie Nestor, zu erzihlen; ich ziche
durch die Vergangenheit, wie ein Ahrenleser iiber die Stoppelicker, wenn
der Herr des Lands geerntet hat; da liest man jeden Strohhalm auf.«!17 Hier
duflert sich das Bewuf}tsein, dafl das gesuchte Gliick unwiederbringlich ver-
loren ist, dafl man zu spit, »nach der Ernte< geboren wurde. Zugleich wird
deutlich, daf} das Erzdhlen als Ersatzhandlung fungiert. Wenn man schon
nicht die Antike wiederherstellen kann, so muff man wenigstens von der Su-
che nach ihr und von ihrer einstigen Grofie erzédhlen. Das Erzéhlen entsteht
somit — ebenso wie die Liebe — aus einem ihm vorgangigen Mangel.

Damit ist zugleich das syntagmatische Grundmuster der Romanhandlung
paradigmatisch exponiert: Hyperions Suche nach der verlorenen Einheit
miindet — nach dem Scheitern seiner Liebesbeziehungen und des politischen
Freiheitskampfes — schlieBlich ins Schreiben, gemafl dem Auftrag der ster-
benden Diotima: »Trauernder Jiingling! bald wirst du gliicklicher sein. Dir
ist dein Lorbeer nicht gereift und deine Myrten verblithten, denn Priester
sollst du sein der gottlichen Natur, und die dichterischen Tage keimen dir
schon.«18 Allerdings ist hierbei zu bedenken, daff Hyperions Briefe an Bel-
larmin noch nicht die Realisierung der von Diotima prophezeiten »dichte-
rischen Tage«, sondern allenfalls eine in diese Richtung weisende Vorstufe
darstellen. Zu Recht stellt Manfred Weinberg dies heraus: »Im Horizont
der Romanfiktion kann keine Rede davon sein, dafd es sich bei den Briefen
Hyperions an Bellarmin selbst schon um Dichtung in der von Hélderlin
am Ende entfalteten Komplexitit handeln wiirde. Die Interpreten, die dies
postulieren, haben es wiederum versdumt, entscheidende stilistische Unter-
schiede der Briefe an Bellarmin und der blof3 abgeschriebenen Briefe an

114 Ebd.
115 Bd. I, S. 22.
116 Ebd.
117 Ebd.
118 Bd.II, S. 163.

129

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima zu benennen, fiir die diese dichterische Verfafitheit ja noch nicht in
Anschlag gebracht werden kann.«!'¥ Zum Dichter wird Hyperion erst am
Schluf}, und auch hier nur punktuell. So interpretiert Weinberg die >Schluf3-
audition< des Romans, in der eine imaginidre Wiederbegegnung Hyperions
mit der toten Diotima in der Natur erfolgt, als dichterische Manifestation,
als »Dichtung im prézisen Sinn der Poiesis, des Hervorbringens«,2? weil
Hyperion sich der von thm in der erinnerten Situation tatsdchlich gespro-
chenen Worte nicht mehr zu erinnern vermag, diese Worte sich selbst also
im nachhinein unterlegt und somit erdichtet. Daf} dieses Dichten auf der
Ebene der Fiktion ein einmaliges Ereignis bleibt, wird dadurch markiert,
dafl es in Anfithrungszeichen gesetzt wird und dafi Hyperion sich durch die
Formel: »So dacht’ ich. Nachstens mehr.«1?! davon distanziert. Das Dichten
bleibt also Postulat und wird ins Jenseits des durch die Schlufformel »Nach-
stens mehr« als unabgeschlossen markierten Textes verwiesen. Auch diesem
Dichten ist somit ein prinzipieller Mangel eingeschrieben.

Dies wird im Text auch explizit gemacht: Dafy die Restitution der antiken
Einheit durch das Schreiben nicht wirklich gelingen kann, dafl sie poetisches
Postulat bleiben muf3, sagt der Erzahler Hyperion, nachdem er mit Begeiste-
rung die Feste zu Ehren des delischen Apolls evoziert hat: »Aber was sprech’
ich davon? Als hitten wir noch eine Ahnung jener Tage! Ach! es kann ja
nicht einmal ein schoner Traum gedeihen unter dem Fluche, der iiber uns
lastet. Wie ein heulender Nordwind, fahrt die Gegenwart tiber die Bliiten
unsers Geistes und versengt sie im Entstehen.«!?? Die traurig-prosaische
Gegenwart, die einerseits die Voraussetzung dafiir ist, dafl man in Differenz
zu ihr die Grofle der Vergangenheit erkennen kann, macht es andererseits
unmoglich, diese Vergangenheit wiederherzustellen. Dies ist die Ambiva-
lenz des Bewuf3tseins, wie sie auch in bezug auf das verlorene Paradies der
Kindheit gilt. Von ebensolcher Ambivalenz ist die Erinnerung an Adamas
geprigt — und hierin zeigt sich die Parallelitit von Erzihlen und Lieben
in aller Deutlichkeit. Auf Delos hat Adamas Hyperion aufgetragen, so zu
werden wie Apoll, den man mit dem Sonnengott Helios gleichsetzte. Der
Auftrag ist durch die Namensgleichheit motiviert, denn Hyperion war, etwa

119 »Nichstens mehr.« Erinnerung und Gedéchtnis in Hélderlins Hyperion«, S. 104.

120 Ebd., S. 113.

121 Bd.II, S. 175. - Vgl. hierzu Weinberg, »Néchstens mehr.« Erinnerung und Gedéchtnis in
Holderlins Hyperion«, S. 104, der die Anfiihrungszeichen und das im letzten Brief zweimal
vorkommende »So dacht’ ich« als »Mittel der Distanzierung von dem in der Schlufi-
audition Formulierten« deutet.

122 Bd.IL S. 23.

130

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei Homer, ein Beiname des Helios.!?® Die Erinnerung an diesen erheben-
den Moment ist fiir Hyperion sowohl eine traurige als auch eine freudige.
Einerseits wird thm dadurch der Verlust des Geliebten nur um so stirker
bewufdt, andererseits erwichst ihm daraus Kraft: »Was ist Verlust, wenn so
der Mensch in seiner eignen Welt sich findet? In uns ist alles.«!?* Dafl dies
aber nur eine Trostformel ist, zeigt sich im folgenden, wenn Adamas seinem
Schiitzling weissagt, er werde einsam sein, und, um das Schreckliche der
Einsamkeit zu verdeutlichen, einen Vergleich zieht mit dem »Kranich, den
seine Briider zurticklieflen in rauher Jahrszeit, indes sie den Frithling suchen
im fernen Lande«.!?5 Die Erfahrung des Ausgesetztseins und der Verlassen-
heit reflektiert Hyperion dann auch selbst: »Das macht uns arm bei allem
Reichtum, daf} wir nicht allein sein kénnen, dafi die Liebe in uns, so lange
wir leben, nicht erstirbt. Gib mir meinen Adamas wieder, und komm mit
allen, die mir angehéren, dafl die alte schone Welt sich unter uns erneure,
dafy wir uns versammeln und vereinen in den Armen unserer Gottheit, der
Natur, und siehe! so weif} ich nichts von Notdurft.«126

Liebe ist also eine Notwendigkeit fiir den Menschen, zugleich aber wird sie
als Mangel erfahren, oder genauer: Es ist eine Erfahrung der - allerdings,
wie gezeigt wurde, niemals ganz unvermischten - temporaren Fiille, die im
Mangel endet. Das ist nicht durch dufleres Schicksal bedingt, sondern liegt
an der inneren Verfassung des Menschen, an seinem »ungeheure[n] Streben,
Alles zu sein«.!?7 Er sucht immer das Neue, Unbekannte und trennt sich
deshalb von seinen Liebsten. So geschieht es mit Adamas, der von Grie-
chenland nach Asien weiter zieht, um »ein Volk von seltner Trefflichkeit«!28
aufzusuchen. Offenbar hat er in Griechenland trotz der Begegnung mit Hy-
perion nicht das gefunden, wonach er suchte. Der Mensch ist konstitutiv
heimatlos: »Ach! fur des Menschen wilde Brust ist keine Heimat moglich;
und wie der Sonne Strahl die Pflanzen der Erde, die er entfaltete, wieder
versengt, so totet der Mensch die siiflen Blumen, die an seiner Brust gedeth-
ten, die Freuden der Verwandtschaft und der Liebe.«!?9 Die Trennung von
Adamas ist wie eine Amputation fiir Hyperion, denn Adamas ist »verwebt

123 Vgl. Schmidts Kommentar zur Bedeutung der Eigennamen (Bd. II, S. 965-969).
124 Bd.IL S. 23.

125 Ebd.

126 Bd.II, S. 24.

127 Bd.IL S. 25.

128 Bd.II, S. 24.

129 Ebd.

131

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[...] in mein Wesens, ja es ist eine Todeserfahrung: »Wie ein Sterbender den
flichenden Othem, hielt ihn meine Seele.«!30

2.5 Hyperion und Alabanda: Die Affinitat von Liebe und Gewalt

Auf die Trennung folgt eine schwere Krise, in der Hyperion seine von Ada-
mas geweckte Begeisterung fiir die Antike beinahe zum Verhiéngnis wird,
da ihn das Bewufitsein der Unwiederholbarkeit antiker Grofle depressiv
werden und gar an Selbstmord denken 14ft.!3! Schliellich versucht er einen
Neubeginn, indem er sich auf Geheif§ seines Vaters von der Insel Tina nach
Smyrna begibt. Im Text ist die Rede von einer Neugeburt: »Es ist entziik-
kend, den ersten Schritt aus der Schranke der Jugend zu tun, es ist, als décht’
ich meines Geburtstags, wenn ich meiner Abreise von Tina gedenke.«!3?
Diese Neugeburt wird auch durch die kulturell codierte Semantik des Rau-
mes betont. Wihrend die Trennung von Adamas am »Grabe Homers«!3?
erfolgte, befindet sich in der Nihe von Smyrna nach der Uberlieferung die
»Geburtsstitte meines Homer«.!** Der Weg vom Grab zur Geburtsstitte
des Urahnen der Dichtung impliziert die Hoffnung auf Reversibilitit der
Zeit beziehungsweise auf Uberwindung des Todes. Diese Hoffnung hat
im Roman eine individualgeschichtliche und eine kollektivgeschichtliche
Dimension. Mit letzterer hingt Hyperions Versuch zusammen, die verlo-
rene antike Gréfle zu restituieren; mit ersterer das pantheistisch begriindete
Weiterleben Diotimas in der Natur.

In der neuen Umgebung kommt es zu einem Aufschwung von Hyperions
Stimmung, bedingt durch Erfahrungen des Gliicks und der Fiille im intel-
lektuellen Bereich und in der Natur. Die Nahe zu Homer laf3t thn dessen
Dichtung neu erleben; die Besteigung des Tmolus verschafft ihm »selige
Stunden«.!35 Der »Fiille des Lebens«,'%6 die er auf dem Berg geniefit, wird
jedoch nach seinem Abstieg oppositiv das »diirftig Smyrna«!37 entgegenge-
setzt. Zwar gelingt es thm zunichst im Hochgefiihl der genossenen Natur-
schonheit, die Defizite des gesellschaftlichen Lebens in der kleinasiatischen

130 Ebd.

131 Bd.IL S. 25-27.
132 Bd.IL S. 27.
133 Bd.IL S. 24.
134 Bd.IL S. 27.
135 Bd. 1L S. 28.
136 Ebd.

137 Bd. 1L S. 29.

132

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stadt durch Projektionen auszugleichen: »Mein duirftig Smyrna kleidete sich
in die Farben meiner Begeisterung, und stand, wie eine Braut, da.«!3¥ Doch
wie bei Rousseau ist die Opposition Natur vs. Zivilisation deutlich markiert,
das heif}t, die Zivilisation wird gegeniiber der Natur abgewertet. Was Hy-
perion in Smyrna wahrnimmt, ist dementsprechend durchweg ambivalent.
Einerseits sind da »die guten Gesichter und Gestalten, die noch hie und
da die mitleidige Natur, wie Sterne, in unsere Verfinsterung sendet«!?” und
die Hyperion als »freundliche[.] Hieroglyphen«!4? interpretiert. Andererseits
erweist sich schon das Wenige, das ihm positiv erscheint, letztlich als enttau-
schend, das Ubrige aber als »heillos«.1*! Die Gebildeten erscheinen ihm wie
Tiere, zum Teil schlimmer noch; es herrscht ein allgemeines Desinteresse an
Geistesschonheit, Vernunft und an der Grofle der Vergangenheit. Hyperion
sucht sein Heil in der Einsamkeit, er verschliefit sein Herz, in der Hoffnung,
seine Schitze »fiir eine bessere Zeit zu sparen, fiir das Einzige, Heilige, Treue,
das gewif}, in irgend einer Periode des Daseins, meiner diirstenden Seele
begegnen sollte«.1*? Er schwankt somit zwischen Resignation angesichts der
»Unheilbarkeit des Jahrhunderts«!*? und der Hoffnung, eines Tages einem
Wesen zu begegnen, das fiir ihn die Inkarnation des Heiligen darstellen
moge. Eine Apostrophe deutet an dieser Stelle in verrdtselter Form voraus
auf die Begegnung mit Diotima: »Schon damals kannt’ ich dich, schon da-
mals blicktest du, wie ein Genius, aus Wolken mich an, du, die mir einst,
im Frieden der Schonheit, aus der triiben Woge der Welt stiegl«!44

Die Erscheinung der gottlichen Geliebten wird jedoch noch aufgeschoben,
denn in Smyrna kommt es zundchst zur Begegnung mit Alabanda. Auch
diese Begegnung wird als Liebesgeschichte modelliert. Vor seiner Abreise
aus Smyrna méchte Hyperion noch so viel wie méglich von den Schonhei-
ten der Landschaft profitieren, weshalb er das Umland von Smyrna erkun-
det. Besonders aber treibt ihn der Wunsch (»das geheime Verlangen«)!45
hinaus, einen Fremden kennenzulernen, der wie folgt eingefithrt wird:

Wie ein junger Titan, schritt der herrliche Fremdling unter dem Zwergenge-
schlechte daher, das mit freudiger Scheue an seiner Schone sich weidete, seine

138 Ebd.
139 Ebd.
140 Ebd.
141 Ebd.
142 Bd.II, S. 31.
143 Bd.II, S. 30.
144 Bd.II, S. 31.
145 Bd.II, S. 32.

133

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hohe mafl und seine Stirke, und an dem glithenden verbrannten Rémerkopfe,
wie an verbotner Frucht mit verstohlnem Blicke sich labte, und es war jedesmal
ein herrlicher Moment, wann das Auge dieses Menschen, fiir dessen Blick der
freie Ather zu enge schien, so mit abgelegtem Stolze sucht’ und strebte, bis es sich
m meinem Auge fithlte und wir errétend uns einander nachsahn und voriiber
gingen.146

Die Alabanda-Episode ist gekennzeichnet durch die Dominanz zweier Iso-
topien, die stindig miteinander interagieren: einer Isotopie der Gewalt, der
Starke, des Heroischen und einer Isotopie des Erotischen, der Liebe. Die
zitierte Stelle hat paradigmatische Funktion, weil sie beide Isotopien enthélt.
Alabanda, der durch »Schone« ausgezeichnete »herrliche Fremdlinge, ist fiir
die ihn umgebenden Menschen eine begehrenswerte »verbotne[.] Frucht;
der Blickkontakt zwischen Alabanda und Hyperion ist wie der einander
scheu, aber leidenschaftlich begehrender Liebender (Isotopie der Liebe). Zu-
gleich besitzt der Jingling Alabanda Attribute des Heroischen: Er tiberragt
seine Umgebung an Grofle und korperlicher Starke. Auch steht die erste
Kontaktaufnahme zwischen den beiden im Kontext eines Kampfes (Isotopie
des Heroischen und der Gewalt): Alabanda wird von Raubern tberfallen,
er schligt sie in die Flucht; danach begegnet ihnen Hyperion, der sich ihrer
ebenfalls mit Waffengewalt zu erwehren weif3.!*” Es stellt sich heraus, daf§
ein heimlicher Zusammenhang zwischen der Zuneigung, die die beiden
fureinander empfinden, und der gliicklich tiberstandenen Gewalterfahrung
besteht: »Es geschah uns recht, begann ich, indes wir Arm in Arm zusam-
men aus dem Walde gingen; warum zégerten wir auch so lange und gingen
uns vortber, bis der Unfall uns zusammenbrachte.«!48 Alabanda entgegnet,
dafl Hyperion »der Schuldigere, der Kailtere«!4 sei, weil er dem Kontakt
ausgewichen, wohingegen Alabanda dem anderen heimlich nachgeritten
sei. Ohne die Zuneigung zwischen Alabanda und Hyperion wire es also
woméglich gar nicht zu dem Raubertiberfall gekommen; andererseits wird
dieser fiir die beiden dann zum Anlafi, den gewiinschten Kontakt aufzuneh-
men und sich ihre Liebe zu gestehen: »Herrlicher! rief ich, siche nur zu! an
Liebe sollst du doch mich nimmer tibertreffen.«!%0

Liebe und Gewalt, so zeigt sich, stehen in einem komplexen metonymischen
Verhiltnis; sie bedingen sich gegenseitig, stehen aber auch in Opposition

146 Ebd.
147 Bd.IL S. 32f.
148 Bd.IL S. 33.
149 Ebd.
150 Ebd.

134

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zueinander. An anderer Stelle dagegen wird die Liebe als gewaltsames Na-
turereignis beschrieben, das heifit, es wird die zwischen beiden Termen
bestechende Opposition dekonstruiert: »Wir begegneten einander, wie zwei
Biche, die vom Berge rollen, und die Last von Erde und Stein und faulem
Holz und das ganze trage Chaos, das sie aufhdlt, von sich schleudern, um
den Weg sich zueinander zu bahnen, und durchzubrechen bis dahin, wo sie
nun ergreifend und ergriffen mit gleicher Kraft, vereint in Einen majestti-
schen Strom, die Wanderung in’s weite Meer beginnen.«!%! Die gewaltsame
Vereinigung solcher Naturkrifte 143t keine harmonische Beziehung erwar-
ten. Liebe wird somit auf der metaphorischen Ebene als Gewaltverhaltnis
codiert.

Gemeinsam entwickeln die beiden Freunde den Plan, das griechische Vater-
land von der osmanischen Fremdherrschaft zu befreien. Wihrend Adamas,
der Mann des Geistes, sein Denken und Streben auf die Mythologie und
die Vergangenheit ausrichtete, ist Alabanda, der Mann der Tat, gegenwarts-
und zukunftsorientiert. Er mochte handeln, um die schlechte Gegenwart
zu verandern, wenn es sein muf}, mit Gewalt und revolutionarem Umsturz.
Zwar stecken die beiden Freunde sich in ihrem Befreiungspathos und mit
ithren »kolossalischen Entwiirfen«!%? gegenseitig an, doch zeigen sich bei
ihren politischen Gesprichen bedeutsame Meinungsunterschiede. So ruft
Alabanda aus, nachdem er von Hyperions politischer Uberzeugung erfah-
ren hat, die mit seiner eigenen iibereinstimmt: »O! ziinde mir einer die Fak-
kel an, daf} ich das Unkraut von der Heide brenne! die Mine bereite mir
einer, dafl ich die tragen Kl6tze aus der Erde sprenge!«!5® Darauf antwortet
Hyperion mit Beschwichtigung: »Wo méglich, lehnt man sanft sie auf die
Seite, fiel ich ein.«1%*

In dieser Konstellation riicken die Isotopie der Liebe und die der Gewalt
wieder zueinander in Opposition. Hyperion méchte zwar sein Vaterland
ebenso verdndern wie Alabanda, zu dem er mit Enthusiasmus sagt: »Du
wirst mit mir das Vaterland erretten.«!5 Er hat aber weniger gewaltsame
Vorstellungen davon, wie solche Verdnderung vonstatten gehen soll. Der
»Herkules«!% Alabanda will das Staatssystem verdndern, was Hyperion wie
folgt kommentiert: »Du raumst dem Staate denn doch zu viel Gewalt ein.

151 Bd.IL S. 34.
152 Bd. 1L, S. 35.
153 Bd.IL S. 37.
154 Ebd.
155 Ebd.
156 Bd. I, S. 39.

135

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Er darf nicht fordern, was er nicht erzwingen kann. Was aber die Liebe
gibt und der Geist, das 1afit sich nicht erzwingen.«!%” Mit einer Metapher
verdeutlicht Hyperion, welche Funktion dem Staat seiner Meinung nach
zukommt: Er sei »die Mauer um den Garten menschlicher Friichte und Blu-
menc,158 habe also beschiitzende, abschirmende Funktion. Wenn der Boden
aber diirre sei, dann helfe die Mauer nichts, dann miisse Regen vom Him-
mel fallen. Die Rettung kénne also nicht durch politisches Handeln, son-
dern nur durch das Eingreifen hoherer Michte (»O Regen vom Himmel!
o Begeisterung! Du wirst den Frithling der Volker uns wiederbringen.«)15?
herbeigefithrt werden. Diese himmlische Begeisterung werde die Sterblich-
keit iiberwinden, und zwar dann, wenn »die Lieblingin der Zeit, die jiingste,
schonste Tochter der Zeit, die neue Kirche, hervorgehn wird aus diesen
befleckten veralteten Formen«.160

Hyperions eschatologische Erwartung erscheint Alabanda als blofe Schwir-
merel, die er mit mildem Spott quittiert. Er ist Mitglied eines Geheimbun-
des, des sogenannten Bundes der Nemesis, der den politischen Umsturz
plant. Die anderen Mitglieder dieses Bundes sind gezeichnet durch Ziige
der Gewalt, der Kalte, des »getotete[n] Affekt[s]«!®! und des Bedrohlichen.
Sie sagen Hyperion, »dafl wir da sind, aufzuraumen auf Erden«, sie wol-
len »das Unkraut an der Wurzel fassen, an der Wurzel es durchschneiden,
samt der Wurzel es ausreifien, daf} es verdorre im Sonnenbrande«.162 Thr im
Untergrund geplantes politisches Werk tun sie nicht, weil sie selbst davon
profitieren kénnten — dafiir sind sie schon zu alt —, sondern weil sie von
seiner prinzipiellen Richtigkeit tiberzeugt sind, das heift, sie handeln nicht
zweckrational in bezug auf sich selbst: »[...] will aber niemand wohnen,
wo wir bauten, unsre Schuld und unser Schaden ist es nicht. Wir taten,
was das unsre war. Will niemand sammeln, wo wir pfliigten, wer verargt
es uns? Wer flucht dem Baume, wenn sein Apfel in den Sumpf falltP«l63
Diese Trennung von Handeln und Zweckhaftigkeit weckt Hyperions heftige
Abneigung; er hélt die Mitglieder des Bundes fur Betriiger und sieht von
thnen seine Freiheit bedroht.

157 Ebd.
158 Bd. I, S. 40.
159 Ebd.
160 Ebd.
161 Bd.IL, S. 41.
162 Bd. I, S. 42.
163 Bd. I, S. 43.

136

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alabandas politisches Engagement, sein Bekenntnis zum Geheimbiindneri-
schen und zur Gewalt sowie zum blof} prinzipiengestiitzten Handeln zer-
stort Hyperions Liebe zu thm. »Mir war, wie einer Braut, wenn sie erfahrt,
daf} ihr Geliebter insgeheim mit einer Dirne lebe.«16* Er fiihlt sich hinter-
gangen und versucht, seine Gefiihle fir Alabanda abzutdten. Bel einem
von Alabanda erbetenen Verschnungsgesprach verlangt Hyperion von ihm,
er moge sich entschuldigen und sich reinigen. Dies wiederum verletzt Ala-
banda in seinem Stolz. »Wie kommt es denn, rief er entriistet, dafy dieser
Mensch mich beugen soll, wie’s thm gefillt?«!6% Er schimpft Hyperion einen
»Grillenfanger«,'% es kommt zur Eskalation und schliefllich zur Trennung.
»Wir zerstorten mit Gewalt den Garten unserer Liebe.«1%7

Das Ende der Beziehung zu Alabanda wiederholt somit die Erfahrung, die
Hyperion bei der Trennung von Adamas gemacht hat. Hier wie dort endet
die Liebe mit einem Akt der Selbstzerstérung: In beiden Fallen wird das
Verbum ften bezogen auf das Objekt Liebe verwendet.'%8 Beide Male folgt
auf die Phase des Liebesgliicks und der schwarmerischen Euphorie eine
schwere Krise, die nach der Trennung von Alabanda sogar mit Selbstmord-
gedanken verbunden ist.!% Beide Male auch soll ein Ortswechsel fiir Ab-
hilfe schaffen. Wihrend Hyperion nach der Trennung von Adamas nach
Smyrna reiste, kehrt er jetzt in seine Heimat Tina zuriick. Die Lehre, die
Hyperion aus dieser erneuten Verlusterfahrung zichen zu kénnen glaubt,
formuliert er wie folgt: »Bestehet ja das Leben der Welt im Wechsel des
Entfaltens und Verschliefiens, in Ausflug und in Riickkehr zu sich selbst,
warum nicht auch das Herz des Menschen?«!7? Die Abreise wird zur Erfah-
rung von Zeitlichkeit und Tod: »[...] wie ich aber nun auf’s hohe Meer

164 Ebd. - Hyperions Verhalten 1af3t sich mit dem Muster der Desillusionierung beschreiben,
welches Roland Barthes, Fragments d’un discours amoureux, Paris 1977, S. 331f., unter dem
Stichwort »altération« trefflich analysiert: »On dirait que I'altération de 'Tmage se produit
lorsque ;@i honte pour I'autre [...]. Or, la honte vient de la sujétion: 'autre [...] apparait
brusquement — se dévoile, se déchire, se révele, au sens photographique du terme —
comme assyjetti a une instance qui est elle-méme de I'ordre du servile: je le vois tout d’'un
coup (question de wvision) s’affairant, s’affolant, ou simplement s’entétant a complaire, a
respecter, a se plier a des rites mondains grice a quoi il espere se faire reconnaitre.« (S. 34;
Hervorh. im Text) Die Liebe als System der Intimkommunikation tendiert zur Exklusi-
vitdt und bricht zusammen durch das Eindringen fremder, parasitirer Gerdusche.

165 Bd.II, S. 45.

166 Ebd.

167 Ebd.

168 Bd. IL S. 24 und 44.

169 Bd.II, S. 46.

170 Ebd.

(=2}

137

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hinauskam, und alles nach und nach hinabsank, wie ein Sarg in’s Grab, da
mit einmal war es auch, als wire mein Herz gebrochen - o Himmel! schrie
ich, und alles Leben in mir erwacht’ und rang, die flichende Gegenwart zu
halten, aber sie war dahin, dahin!«!”! Was am Ende bleibt, ist das Gefiihl
der Hilflosigkeit und der Heteronomie; Hyperion sieht sich einer »fremde|[n]
Gewalt«!72 unterworfen, die seine Pline zerstort und ihn »herumwirft und
in’s Grab legt, wie es ihr geféllt«.17

Die Phase seiner »langen kranken Trauer«!7* erklart er gegeniiber Bellarmin
mit seiner auflergewShnlichen Empfindsambkeit, die ihn von den meisten
seiner Mitmenschen unterscheide: »Ja! ja! es ist recht sehr leicht, gliicklich,
ruhig zu sein mit seichtem Herzen und eingeschrinktem Geiste.«!”5 Nach
Tina zurtickgekehrt, lebt er in stiller Resignation, verhalt sich wie ein »Son-
derling«!76 und versucht seiner leidvollen Erfahrung, der Diskrepanz zwi-
schen Wollen und Vermégen, einen Sinn abzugewinnen: »Das ist auch nétig,
wie es ist. Das gibt das siile, schwiarmerische Gefiihl der Kraft, dafi sie
nicht ausstromt, wie sie will, das eben macht die schénen Traume von Un-
sterblichkeit und all’ die holden und die kolossalischen Phantome, die den
Menschen tausendfach entziicken, das schafft dem Menschen sein Elysium
und seine Gotter, dafl seines Lebens Linie nicht gerad ausgeht, daff er nicht
hinféhrt, wie ein Pfeil, und eine fremde Macht dem Flichenden in den Weg
sich wirft.«!’7 Diese Aussage erinnert an die »exzentrische Bahn«,!7® von
der in der Vorrede zum Fragment von Hyperion die Rede ist und die dort
den vom Menschen zu durchlaufenden Weg von der »h6chsten Einfalt« zur
»hochsten Bildung« beziehungsweise von der »blofie/n] Organisation der Natur«
zur »Organisation, die wir uns selbst zu geben im Stande sind«,'”® meint. Mit solcher

171 Bd.IL S. 46f.

172 Bd. IL S. 47.

173 Ebd.

174 Bd. IL S. 48.

175 Ebd.

176 Bd. IL S. 52.

177 Bd. IL, S. 49f.

178 Bd.IL S. 177.

179 Ebd. (Hervorh. im Text). - Jiirgen Link, »Spiralen der inventiven >Riickkehr zur Natur«.
Uber den Anteil Rousseaus an der Tiefenstruktur des »Hyperion«, in: Hansjorg Bay
(Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Opladen/Wiesbaden
1998, S. 94-115, hier S. 112-114, deutet die »exzentrische Bahn« als astronomischen
Begriff: »Nach den Keplerschen Gesetzen weichen die Bahnen der Planeten und Kome-
ten von der Kreisbahn nach der Grofie ihrer Exzentrizitit ab, so daff Jlange« Ellipsenbah-
nen (insbesondere also Kometenbahnen) >exzentrischer« sind als >kurze«.« (S. 112) Dem
astronomischen Modell der Ellipsenbahn entsprechend handelt es sich, so Link, um eine
Metapher fiir die inventive Riickkehr zur Natur im Sinne Rousseaus.

138

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Reflexion néhert sich also das erlebende Ich schon der Position des erzahlen-
den Ichs an. Es zeigt sich dabei, wie auch bei der obigen Analyse der Funk-
tion der Liebe im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung, die grundlegende
und notwendige Ambivalenz des menschlichen Daseins. Liebe bedeutet Be-
wufitsein und Sterblichkeit. Der Widerstand, den die »fremde Macht« dem
»Flichenden« entgegenbringt, »schafft dem Menschen sein Elysium und
seine Gotter«. Mit anderen Worten: Das Dasein ist zwar leidvoll, aber erst
dadurch gewinnt es seine Schonheit und seinen Wert. Ohne Widerstand
und Leid gibe es kein Bewufitsein fiir das Verlorene, und ohne Bewuf3tsein
wire der Mensch nicht menschlich. Erfahrung und Bewufitsein benétigen
Differenzen und Gegensitze, was Hyperion mit folgender Allegorie zum
Ausdruck bringt: »Des Herzens Woge schiumte nicht so schén empor, und
wiirde Geist, wenn nicht der alte stumme Fels, das Schicksal, ihr entgegen-
stande.«!80 Das Elysium mufl also nicht in einem Jenseits gesucht oder fir
eine ferne Zukunft erhofft werden, es befindet sich im Diesseits, wo es je-
doch das Erleiden des Schmerzes voraussetzt.

Die Beziehung zu Alabanda ist nach der Trennung indes noch nicht be-
endet. Als einzige von Hyperions Liebesbeziehungen vollzieht sie sich in
zwei Etappen. Die russische Kriegserklarung an das Osmanische Reich er-
6ffnet namlich den griechischen Patrioten unverhofft die Perspektive eines
Befreiungskrieges. In dieser Situation fordert Alabanda seinen mittlerweile
mit Diotima zusammenlebenden Freund auf, sich dem Kampf anzuschlie-
len: »Bist du noch der Alte, so komm! [...] Mich verlangt, uns Beede in
dem neuen Leben wiederzusehn. [...] Komm nun, komm, und laf uns
baden in offener See! / Das soll uns wohl tun, einzig Geliebter!«!3! Dies
stiirzt Hyperion in einen Konflikt zwischen zwei Geliebten, Diotima und
Alabanda, und zwei unterschiedlichen Modellen des Handelns. Diotima
mochte, dafl Hyperion zum Lehrer und Erzieher der griechischen Jugend
werde; Alabanda steht fiir den politisch-militarischen Kampf. Es geht somit
um zwei gegensitzliche Modi des Eingreifens in die Wirklichkeit: durch
Worte (symbolisch-semiotischer Bereich, zielend auf Veranderung der men-
talen Dispositionen der Griechen) und durch Taten (militdrischer Bereich,
zielend auf Verdnderung von staatlichen Strukturen und Machtverhiltnis-
sen). Hyperion schlégt sich, nachdem er kurz zuvor bei dem Athenbesuch
noch im Einklang mit Diotima von dem ersten Modus (politisches Wirken
durch Erziehung) tiberzeugt gewesen ist, sofort nach dem Erhalt von Ala-

180 Bd.II, S. 50.
181 Bd. 1L, S. 107,

139

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bandas Brief auf die Seite des Freundes: »Ich bin zu muflig geworden, rief
ich, zu friedenslustig, zu himmlisch, zu trag! — Alabanda sieht in die Welt,
wie ein edler Pilot, Alabanda ist fleiffig und sucht in der Woge nach Beute;
und dir schlafen die Hinde im Schof3’? und mit Worten méchtest du aus-
reichen, und mit Zauberformeln beschworst du die Welt? Aber deine Worte
sind, wie Schneeflocken, unniitz, und machen die Luft nur triitber und deine
Zauberspriiche sind fiir die Frommen, aber die Unglaubigen horen dich
nicht.«!82 Dieser Absage an die Kraft des Wortes und Parteinahme fir die
militdrische Aktion halt Diotima das Argument entgegen, dafy der »wilde
Kampf« und Hyperions »schéne Seele« inkompatibel seien,'3® dafl jener
diese und ihre Ideale zerstdren werde.

Als Hyperion sich Alabanda dennoch anschliefit und mit ihm in den Befrei-
ungskrieg gegen die Tuirken zieht, kommt es zu einem komplexen, konflikt-
geladenen Dreiecksverhiltnis. Hyperion steht nun zwischen dem »Brauti-
gam«!# Alabanda und Diotima, die er beide liebt: »O Diotima! o Alabandal
edle, ruhiggrofle Wesen! wie muf} ich vollenden, wenn ich nicht flichn will
vor meinem Gliicke, vor euch?«!85 Die Entscheidung fiir Alabanda und den
Befreiungskampf fithrt aber letztlich, natiirlich ohne daff Hyperion es so be-
absichtigt hitte, zur Zerstérung seiner Beziehung zu Diotima und schliellich
zu threm Tod. Mit anderen Worten: Eine gleichzeitige Liebesbeziehung zu
Alabanda und Diotima ist fiir Hyperion unméglich. Und auch fiur Alabanda
ist eine Beziehung zu Hyperion nur denkbar, solange Diotima fern ist, denn,
wie er Hyperion nach der militdrischen Niederlage gesteht, er kénnte Dio-
tima nicht nahe sein, ohne sie zu lieben und somit den Freund zu hinter-
gehen.!® Er opfert sich daher zugunsten der Liebe Hyperions, indem er
sich seinen ehemaligen Bundesbriidern ausliefern will, die thm aufgrund
seines Verrates nach dem Leben trachten.!®” Anders als bei Rousseau ist
eine Dreiecksbeziechung im Hyperion offenbar nicht méglich.

Beide Etappen der Alabanda-Beziehung werden somit jeweils durch eine
schmerzvolle Trennung beendet. Beim ersten Mal fiihlt Hyperion sich vom
Geliebten durch dessen Mitgliedschaft im Bund der Nemesis hintergangen,
weil er den gewaltsamen politischen Kampf noch ablehnt. Beim zweiten Mal
eifert er Alabanda nach und zieht mit ihm in den Befreiungskrieg. Die bei-

182 Ebd.
183 Bd. I, S. 108.
184 Bd. 1L S. 128.
185 Bd.II, S. 121.
186 Bd. IL S. 149 und 153.
187 Bd. I, S. 156.

140

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Etappen stehen somit nicht in einer dominant paradigmatischen, son-
dern einer dominant syntagmatischen Relation zueinander. Sie veranschau-
lichen Hyperions geistige und politische Entwicklung. Diesmal scheitert die
Beziehung in doppelter Weise: Einerseits bleiben die politischen Traume
unerfillt, weil der Befreiungskrieg in Plinderungsaktionen ausartet. Ande-
rerseits steht der Beziehung die Konkurrenz zu Diotima im Weg, die fiir ein
anderes Modell politischen Wirkens eintritt. Das Scheitern der Beziehung
zu Alabanda steht somit fir die unerfiillte Hoffnung, durch gewaltsame
militdrische Aktionen (angesichts der Entstehungszeit des Romans in den
1790er Jahren liegt es natiirlich nahe, hier an die Franzdsische Revolution
und deren Auswiichse in der Phase der Zerreur zu denken, obwohl dies ex-
plizit im Text nicht gesagt wird)!#8 die Voraussetzungen fiir eine Restitution
der antiken Einheit zu schaffen. Hyperion bezeichnet seine Hoffnungen im
nachhinein als auf falschen Grundlagen beruhend: »In der Tat! Es war ein
auflerordentlich Projekt, durch eine Rduberbande mein Elysium zu pflan-
zen.«!8 Nunmehr ist zu untersuchen, ob das Diotima-Modell erfolgverspre-
chender ist. Dazu miissen wir die Liebesbeziehung zwischen Hyperion und
Diotima in ihrer Gesamtheit betrachten.

2.6 Hyperion und Diotima: Liebe als Metonymie
und Metapher des Schreibens

Mit einer deutlichen Oppositionsbildung wird auf der Ebene der Textstruk-
tur die Diotima-Erfahrung vorbereitet. Das erste Buch des ersten Bandes
endet mit einem pessimistischen, diister-nihilistischen Brief, in dem Hype-
rion von der in ithm sich regenden »zerstérend[en]« »Geisteskraft«! % spricht,
die thm den Gedanken eingibt, daf§ der Mensch ein »Heerling der Natur«!%!
sel und »dafl wir geboren werden fiir Nichts, dafl wir lieben ein Nichts,
glauben an’s Nichts, uns abarbeiten fiir Nichts, um mahlich tiberzugehen
in’s Nichts«.!%2 Im scharfen Kontrast dazu steht der Beginn des zweiten
Buches. Der Einschnitt wird auf der Ebene der énonciation durch einen Orts-
und Stimmungswechsel des Briefschreibers markiert: »Ich lebe jetzt auf der

188 Zu Holderlins Verhéltnis zur Franzosischen Revolution vgl. Pierre Bertaux, Holderlin und
die Framsische Revolution, Frankfurt a. M. 1969.

189 Bd. II, S. 130.

190 Bd.IL S. 54.

191 Ebd.

192 Ebd.

141

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Insel des Ajax, der teuern Salamis. / Ich liebe dies Griechenland tiberall.«!%
Die neue Erzahlsituation trigt idyllische Ziige. Hyperion hat sich eine Hiitte
gebaut und fithrt ein einfaches, kontemplatives Leben in landlicher Zuriick-
gezogenheit. Zwar erinnert er sich noch der Vergangenheit, doch iiberwiegt
nun nicht mehr der Gedanke an Schmerz und Leid. Vielmehr erklingt thm
die Vergangenheit »wie ein Saitenspiel, wo der Meister alle Téne durchliuft,
und Streit und Einklang mit verborgener Ordnung untereinanderwirfte«. 194
Die heitere Gelassenheit steigert sich dann sogar zur »Festzeit«, !9 die, wie
er Bellarmin mitteilt, notwendig fiir den Fortgang des Erzdhlens ist.

Dem Orts- und Stimmungswechsel auf der Ebene des Erzahlens entspricht
ein solcher auf der Ebene des Erzahlten. Hyperion wird nach Kalaurea ein-
geladen. Die Uberfahrt bringt ihm »Vergessenheit«!% und leitet das Ende
der Krise ein. Die Verzweiflung weicht der Hoffnung (»Voll stiffer Unruhe
war all mein Wesen.«),!%7 der Einklang von Mensch und Natur zieht ihn in
seinen Bann: »Freundlicher Geist, sagt’ ich bei mir selber, wohin rufest du
mich? nach Elysium oder wohin?«!% Das Elysium, das thm nun erscheinen
wird, ist Diotima, von der er sagt: »Ich hab’ es Einmal gesehn, das Einzige,
das meine Seele suchte, und die Vollendung, die wir tiber die Sterne hinauf
entfernen, die wir hinausschieben bis an’s Ende der Zeit, die hab’ ich ge-
genwirtig gefuihlt. Es war da, das Hochste, in diesem Kreise der Menschen-
natur und der Dinge war es dal«!% Diotima ist die irdische Inkarnation
des Gottlichen, sie wird aufgeladen mit eschatologischer Bedeutung (»die
Vollendung [...], die wir hinausschieben bis an’s Ende der Zeit«). Erneut
findet sich also das Elysium im Diesseits, wenn es auch diesmal (noch) nicht
im Zusammenhang mit Schmerz und Leid steht.20°

Um diese Erfahrung mitzuteilen, gibt es keine Worte. Bevor Hyperion Dio-
tima als Person in die Erzahlung einfiihrt, reflektiert er daher ausgiebig die
Probleme der Versprachlichung, die sich ithm stellen. Sein Erzihlen wird
selbstreflexiv, Jakobson wiirde sagen: metasprachlich.2’! Deutlich wird da-

193 Bd. IL S. 56.

194 Ebd.

195 Bd.IL S. 57.

196 Bd.II, S. 58.

197 Ebd.

198 Bd.II, S. 59.

199 Bd.IL S. 61f.

200 Wie in Bd. II, S. 50, s.0. S. 139.

201 Vgl. Roman Jakobson, »Linguistics and Poetics« (1960), in: ders., Selected Writings, hg. v.
S.Rudy, Bd. 3: Peetry of Grammar and Grammar of Foetry, The Hague/Paris/New York 1981,
S.18-51.

142

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei, daf’ das Reden tiber die Liebe paradox ist. Uber die Freude, so Hype-

rion, kénne man nicht sprechen, denn »tiber den Sternen vergifit das Herz

seine Not und seine Sprache«.2? Die einzige Moglichkeit, Bellarmin eine

Vorstellung von Diotimas Wesen zu vermitteln, ist die Analogie, also das me-

taphorische, uneigentliche Sprechen: »[...] es gibt ja Stunden, wo das Beste

und Schonste, wie in Wolken, erscheint, und der Himmel der Vollendung
vor der ahnenden Liebe sich 6ffnet, da, Bellarmin! da denke ithres Wesens,
da beuge die Knie mit mir, und denke meiner Seligkeit!«?®® Zugleich aber
weist Hyperion seinen Adressaten auf die Grenzen der Analogie, auf die Dif-
ferenz zwischen der Sache und ihrem Zeichen, mithin auf die Unzulanglich-
keit der Sprache hin: »[...] aber vergifl nicht, daf ich hatte, was du ahnest,
daf} ich mit diesen Augen sah, was nur, wie in Wolken, dir erscheint«.20

Die Sprache mag zwar metaphorisch die Wirklichkeit bezeichnen kénnen,

doch besteht zwischen Signifikant und Signifikat ein uniiberbriickbarer Hiat.

Spiter sagt Hyperion auch: »Worte sind hier umsonst, und wer nach einem

Gleichnis von ihr fragt, der hat sie nie erfahren.«?® Sprachlosigkeit kenn-

zeichnet nicht nur die Rede #iber Diotima, sondern auch die Kommunikation

mit thr,2%% zumindest am Beginn der Bezichung: »Wir sprachen sehr wenig
zusammen. Man schiamt sich seiner Sprache. Zum Tone méchte man wer-
den und sich vereinen in Einen Himmelsgesang. / Wovon auch sollten wir
sprechen? Wir sahn nur uns. Von uns zu sprechen, scheuten wir uns.«?%7 An-
statt von sich und ihrer Liebe sprechen sie dann vom »Leben der Erde«.2%8

Die Sprache der Liebenden ist uneigentlich. Diese Uneigentlichkeit wird in

der Sprachverwendung von Hyperion und Diotima gespiegelt und dadurch

verdoppelt: »Wir nannten die Erde eine der Blumen des Himmels, und
den Himmel nannten wir den unendlichen Garten des Lebens.«?%? Auch

202 Bd. IL S. 60.

203 Ebd.

204 Ebd., shnlich: Bd. II, S. 67.

205 Bd.II, S. 78.

206 Das Spiegelungsverhiltnis zwischen énonciation und énoncé ist ein weiterer Beleg fiir die
Selbstreflexivitit von Holderlins Text.

207 Bd.II, S. 63. - Rekurrent sind im Hyperion musikalische Metaphern und Vergleiche wie
dieser; insbesondere Diotima ist dem Bereich des »Gesanges« zugeordnet. Zur Bedeu-
tung der Musik bei Holderlin vgl. Hans Joachim Kreutzer, »I6nende Ordnung der Welt.
Uber die Musik in Holderlins Lyrik«, in: Gerhard Kurz et al. (Hg.), Holderlin und die
Moderne. Eine Bestandsaufnahme, Tubingen 1995, S. 240-279, zu Hyperion S. 270-274, und
Claudia Albert, »Allharmonie und Schweigen — musikalische Motive in Holderlins Fy-
perion<, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman,
Opladen/Wiesbaden 1998, S. 161-175.

208 Bd.II, S. 63.
209 Ebd.

143

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima wird weitgehend metaphorisch beziehungsweise metonymisch be-
schrieben: Sie ist eine Blume (»Unter den Blumen war thr Herz zu Hause,
als wir’ es eine von ihnen.«),%10 sie ist das »Gottliche, das mir erschien«,?!!
und wenn sie spricht, dann vernimmt Hyperion »Gesang« und »Seelen-
tone«.212 Mit anderen Worten: Diotima ist inkommensurabel, sie ist sprach-
lich nicht mitteilbar, anndherungsweise nur durch uneigentliche, poetische
Rede. Dies ist ein wichtiger Beleg fiir die Affinitit von Dichtung und Liebe:
Diese bedient sich jener als eines Instruments der Kommunikation. Wer
liebt, mufl zum Dichter werden, um tiber seine Liebe und mit der geliebten
Person kommunizieren zu kénnen.

Das Liebeserlebnis, das Hyperion mit Diotima hat, partizipiert an der Gott-
lichkeit, die der Geliebten zu eigen ist. Die Liebe, »das Gelungenste, Gott-
lichschonste in der Natur«,213 wird in kosmologischer Uberhéhung zum
Ursprung und zum Ziel des Lebens erklart, sie ist arche und felos: »Dahin
fithren alle Stufen auf der Schwelle des Lebens. Daher kommen wir, dahin
gehen wir.«?!* Wie aber erkennt Hyperion das Gottliche? Das sichtbare Zei-
chen des Heiligen, so sagt er, sei die Schonhetit, die er auch als den Namen
des Gottlichen, »def’, das Eins ist und Alles«,?1® bezeichnet. Er beschreibt
diese Schénheit nicht. Es handelt sich offenbar um eine Evidenzerfahrung,
die im Text selbst als zirkuldr erscheint: das Schone ist das Heilige und
zwar deshalb, weil das Heilige das Schéne ist. Dieses Schone kann nicht
beschrieben oder dargestellt, es kann nur postuliert werden: »Ach! es war
alles geheiliget, verschénert durch ihre Gegenwart. Wohin ich sah, was ich
bertihrte, thr Fufiteppich, ihr Polster, ihr Tischchen, alles war in geheimem
Bunde mit ihr. Und da sie zum erstenmale mit Namen mich rief, da sie
selbst so nahe mir kam, daf} ihr unschuldiger Othem mein lauschend We-
sen beriihrte! —«?16 Die Aposiopese macht erneut deutlich, daf} die Sprache
nicht hinreicht, um die gemachte Erfahrung mitzuteilen. Das Stocken der
Sprache wird an dieser Stelle zum indiziellen Zeichen fiir die Ergriffenheit

210 Bd. I S. 65.

211 Bd. IL S. 60.

212 Ebd.

213 Bd. IL S. 65.

214 Ebd.

215 Bd.II, S. 62. - Diese semiotische Bestimmung des Schoénen erinnert an Kant, der, wie in
Kap. 0.7 gezeigt wurde, in der Kritik der Urtellskraft (§59) das Schone als das »Symbol des
Sittlichguten« bezeichnet. Wie bei Kant, so finden wir auch bei Holderlin eine Hyposta-
sierung des Schonen, die der funktionalen Ausdifferenzierung und der Kunstautonomie
entgegenléuft.

216 Bd. I, S. 63.

144

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des erlebenden Ichs, die selbst das erzidhlende Ich noch erfafit. Diese Er-
griffenheit wiederum ist Symptom fiir eine Erfahrung, die sprachlich nicht
vermittelbar ist. In doppelter Verschiebung verweist der Signifikant auf ein
abwesendes Signifikat.

Die Liebe wird aufgrund ihrer absoluten Alteritit zum Gegenstand gegen-
satzlicher Interpretationen, sie 19st bei beiden Betroffenen unterschiedliche
Semiosen aus. Betrachten wir zundchst Hyperion, der Diotima als Flache
fir wechselnde Projektionen verwendet.!” Aus seiner Sicht ist Diotimas
Erscheinung ein Zeichen fiir das Heilige und Géttliche,?!® unter dessen
Wirkung er selbst die Attribute des Gottlichen annimmt: »Sie war mein Le-
the, diese Seele, mein heiliger Lethe, woraus ich die Vergessenheit des Da-
seins trank, dafl ich vor ihr stand, wie ein Unsterblicher, und freudig mich
schalt, und wie nach schweren Traumen lacheln mufite tiber alle Ketten,
die mich gedriickt.«?!® Die Gleichsetzung von Vergessenheit des Daseins
und Unsterblichkeit ist fiir den Text von zentraler Bedeutung. Die Unsterbli-
chen unterscheiden sich von den Menschen durch das fehlende Bewufitsein,
durch ihre Schicksallosigkeit; darin gleichen sie den Kindern. So heifit es im
Schicksalslied des Adamas:?2° »Schicksallos, wie der schlafende / Saugling, at-
men die Himmlischen« (V. 7-8). Dieses Schicksalshied, welches als der einzige
lyrische Einschub im Roman besonders exponiert ist, steht zwar ganz am

217 Vgl. hierzu Marlies Janz, »Hoélderlins Flamme - Zur Bildwerdung der Frau im >Hype-
rion, in: Holderlin-Jahrbuch 22 (1980/81), S. 122-142, die tiber Diotima sagt: »Sie wird
mit einer Vielfalt wechselnder Bedeutungen belegt, die Hyperion, jeweils seinen Bediirf-
nissen entsprechend, wieder von ihr abrufen zu kénnen scheint.« (S. 125) Implizit wird,
wie Janz in ihrer eindringlichen Analyse zeigt, durch die Projektionen, die Hyperion
auf Diotima richtet, die Geliebte bereits im ersten Band des Romans mehrfach >getotet«
(S.130), bevor sie dann im zweiten Band tatséchlich stirbt. Hyperion selbst deutet seine
Beziehung zu Diotima als narzifltischen Selbstbezug: »Die Beziechung zu Diotima er-
scheint ihm - zu Recht - als Beziehung nur zu sich selber, als ein >Bleiben<in sich. Er kann
darin kein wirkliches Bewufitsein von sich selbst gewinnen, weil er Diotimas Konturen
selbst entworfen hat. Ein eigenstiandiges Gegentiber fehlt.« (ebd.) Harald Weilnbock,
»wie an den Fiiflen ein Kind, ergriffen und an die Felsen geschleudert«. Die Gewaltthe-
matik in Holderlins Hyperion in beziehungsanalytischer Perspektive«, in: Hansjérg Bay
(Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Opladen/Wiesbaden
1998, S. 135-160, spricht von der Beziehungsunfihigkeit Hyperions und untersucht die
»implizite strukturelle Gewaltsamkeit« (S. 148) der Beziehung zwischen Hyperion und
Diotima. — Solche deidealisierenden Lektiiren des Romans, die den Akzent auf seine
internen Bruchstellen und Widerspriiche legen, bilden die Voraussetzung meiner eigenen
Deutung. Was im folgenden zur idealisierenden Betrachtung von Diotima gesagt wird,
ist als Projektion Hyperions zu verstehen, nicht als objektive Wahrheit iiber sie.

218 Bd.IL S. 60, 62, 65, 68, 83.

219 Bd.II, S. 68.

220 Bd.II, S. 157f.

145

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ende des Textes, nach Diotimas Tod, verweist aber einerseits zurtick auf des-
sen Beginn, auf die Kindheit und die Zeit mit Adamas (»ein Schicksalslied
[...], das ich einst in gliicklicher unverstandiger Jugend meinem Adamas
nachgesprochen«),??! andererseits und vor allem auf die erste Begegnung
mit Diotima, wo es heif}t:

Ich hab’ es heilig bewahrt! wie ein Palladium, hab’ ich es in mir getragen, das
Gottliche, das mir erschien! und wenn hinfort mich das Schicksal ergreift und
von einem Abgrund in den andern mich wirft, und alle Kréfte ertrénkt in mir und alle
Gedanken, so soll dies Einzige doch mich selber tiberleben in mir, und leuchten
in mir und herrschen, in ewiger, unzerstorbarer Klarheit.222

Die von mir hervorgehobenen Stellen finden sich teils wortlich, teils sinn-
gemall im Schicksalslied wieder, auf das hier antizipierend verwiesen wird:
»Und die seligen Augen / Blicken in stiller / Ewiger Klarheit.« (V. 13-15)
»Es schwinden, es fallen / Die leidenden Menschen / Blindlings von einer /
Stunde zur andern, / Wie Wasser von Klippe | Zu Klippe geworfen, | Jahr lang ins
Ungewisse hinab.« (V. 18-24) Das Schicksalslied wird somit zu einem struktu-
rellen Knotenpunkt des gesamten Textes und zu dessen (dezentiertem) sym-
bolischem Zentrum, weil es unterschiedliche Zeitebenen und Handlungs-
momente in sich vereint, weil es als poetische Rede metaphorisch und met-
onymisch auf die »dichterischen Tage« des Protagonisten verweist und weil
sein Zitatcharakter deutlich macht, dafl der Dichter nicht im eigenen Na-
men spricht, sondern dafl er Medium fremder Rede ist.

Die Begegnung mit Diotima steht im Zeichen der Basisopposition des Schick-
salshedes, unsterblich vs. sterblich, schicksallos vs. dem Schicksal unterwor-
fen. Diotima wird von Hyperion dem Bereich der Unsterblichen, Schick-
sallosen zugeordnet. Dadurch wird einerseits die Trennung der Spharen
bekraftigt. Zugleich aber gilt ihm Diotima als vermittelnde Instanz, die Hy-
perion eine Grenziiberschreitung ermdéglicht; sie ist Lethe und verschaftft
thm Vergessenheit des Daseins, so dafi er sich selbst zumindest vortiber-
gehend zu den Unsterblichen zihlen kann. Es kommt zu einer paradoxen
Verschmelzung der Sphéren, denn selbst wenn ihn das Schicksal wieder
hinabstiirzen sollte, méchte er das einmal erblickte Heilige »wie ein Palla-
dium« in sich bewahren. Das Ewige soll im Sterblichen konserviert werden.
Die einzige Instanz, die solches leisten kann, ist die Kunst beziehungsweise
die Dichtung. Deshalb soll Hyperion zum Dichter werden; es geht darum,

221 Bd.II, S. 157.
222 Bd. II, S. 60.

146

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima ein Denkmal (ein Palladium) zu setzen.??® Es zeigt sich, daf} die
Rede tber die Geliebte in letzter Konsequenz zu einer Aussage tiber den
Status des literarischen Textes wird, also poetologische Bedeutung erhalt.
Da es sich bei den Aussagen tiber Diotima jedoch um Projektionen handelt
und da diese Projektionen der Geliebten widerspriichliche Eigenschaften
zusprechen, mufl auch das (erst noch zu schaffende) Kunstwerk eine wider-
sprichliche Einheit sein, eben ein Text wie Hyperion, der die Form des Brief-
romans verwendet und sie zugleich abwandelt und dessen Gegenstand eine
Reflexion tiber die Moglichkeiten und Grenzen der Literatur im Zeitalter
funktionaler Differenzierung ist, wobei er die Liebe als Metonymie fiir das
Schreiben verwendet.

Es gilt nun, Diotimas Deutung von ihrer und Hyperions Liebe zu betrach-
ten. Sie, die von sich behauptet, ihn besser zu verstehen als er sich selbst,?*
interpretiert seine Liebe anders als er, nicht als Regressionserfahrung, nicht
als Sinnbestitigung, sondern als Ausdruck seiner Suche nach etwas ande-
rem. Er namlich erklart die Geliebte zur sinnstiftenden Instanz, ohne die die
Natur unvollstindig wére. So sagt er zu ihr, nachdem sie ithr Vertrauen in
die Giite der Natur bekundet hat: »Wir glauben, daf} wir ewig sind, denn
unsere Seele fithlt die Schonheit der Natur. Sie ist ein Stickwerk, ist die
Gottliche, die Vollendete nicht, wenn jemals du in ihr vermifit wirst. Sie
verdient dein Herz nicht, wenn sie erréten muf} vor deinen Hoffnungen.«*?>
Die in solchen Aufierungen sich bekundende Neigung Hyperions, das ge-
liebte Wesen in totalisierender Weise zum Sinnbestétiger zu machen, ist

223 Vgl. hierzu auch Bd. II, S. 81-83, wo Hyperion nach einer Ohnmacht, einer Art Todes-
erfahrung, in den Armen seiner Geliebten erwacht (»Es ist hier eine Liicke in meinem
Dasein. Ich starb, und wie ich erwachte, lag ich am Herzen des himmlischen Médchens.«,
Bd. II, S. 82) und es schliefflich zu einer Verschmelzung der Liebenden kommt. Diese
Verschmelzung beschreibt Hyperion als Angleichung ans Géttliche und als Erfahrung
der absoluten Prasenz, was besonders in der Opposition zwischen der Einwegkommu-
nikation mit dem selbstgeschaffenen Goétterbild und der Zweiwegkommunikation mit
der real anwesenden Geliebten deutlich wird: »Laf} mich, rief ich, laf} mich dein sein, laf}
mich mein vergessen, laf} alles Leben in mir und allen Geist nur dir zufliegen; nur dir, in
seliger endeloser Betrachtung! O Diotima! so stand ich sonst auch vor dem ddémmernden
Gotterbilde, das meine Liebe sich schuf, vor dem Idole meiner einsamen Traume; ich
néhrt’ es traulich [...], aber es gab mir nichts, als was ich gegeben, [...] nun hab’ ich im
Arme dich, und fithle den Othem deiner Brust, und fithle dein Aug’ in meinem Auge,
die schone Gegenwart rinnt mir in alle Sinnen herein, und ich halt’ es aus, ich habe
das Herrlichste so und bebe nicht mehr - ja! ich bin wirklich nicht der ich sonst war,
Diotima! ich bin deines gleichen geworden, und Géttliches spielt mit Géttlichem jetzt,
wie Kinder unter sich spielen. —« (Bd.II, S. 83)

224 Bd.II, S. 76.

225 Bd.IL S. 67.

147

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jedoch eine Zumutung, die, wie Diotima thm erklért, fir das Scheitern
seiner fritheren Liebesbeziehungen verantwortlich ist. Sie macht ihm Klar,
dafl er in den Geliebten nicht diese selbst begehrte, sondern »eine bessere
Zeit«, »eine schonere Welt«.2?6 Gemeint ist die untergegangene Antike, de-
ren Kenntnis thm durch Adamas vermittelt worden ist. »Du wolltest keine
Menschen, glaube mir, du wolltest eine Welt. Den Verlust von allen gol-
denen Jahrhunderten, so wie du sie, zusammengedringt in Einen gliickli-
chen Moment, empfandest, den Geist von allen Geistern bessrer Zeit, die
Kraft von allen Kriften der Heroén, die sollte dir ein Einzelner, ein Mensch
ersetzen!«*?” Einer solchen Sinnbestitigungszumutung kann kein Mensch
gewachsen sein. Schon der kleinste Fehler mufl zwangsldufig zur Enttdu-
schung fihren. Die Sehnsucht nach dem Ideal st6f3t sich permanent an einer
Realitdt, die dem Ideal nicht entspricht. Diese Diskrepanz ist der Grund
dafiir, dafy Hyperion nicht nur, wie er sagt, bisher schon zweimal »vom Him-
mel auf die Erde geworfen«??8 worden sei (gemeint sind seine gescheiterten
Liebesbeziehungen zu Adamas und Alabanda), sondern dafi dies, wie Dio-
tima thm erklart, »in Einem Tage siebzigmal«??® geschehen miisse. Damit be-
schreibt sie treffend Hyperions haufige abrupte Stimmungsschwankungen,
seinen manisch-depressiven Charakter.?%

Zwar unterwirft sich Diotima nun ihrerseits dem synekdochischen Prinzip
der Liebe (ein Partner steht — pars pro toto — fir alles): »[...] abtriinnig bin
ich geworden von Mai und Sommer und Herbst, und achte des Tages und
der Nacht nicht, wie sonst, gehére dem Himmel und der Erde nicht mehr,
gehore nur Einem, Einem, aber die Blite des Mai’s und die Flamme des
Sommers und die Reife des Herbsts, die Klarheit des Tags und der Ernst
der Nacht, und Erd’ und Himmel ist mir in diesem Einen vereint! so lieb’
ich!«*! Doch wird sie die Erfahrung lehren, daf§ sie mit ihrer urspringli-
chen Skepsis recht hatte: Ein Liebender kann dem anderen die Welt nicht
ersetzen. Hyperion verlafit sie ndmlich, um in den Befreiungskrieg zu zie-

226 Bd. I, S. 76.

227 Bd.IL S. 77.

228 Bd. I, S. 76.

229 Bd.IL S. 77.

230 Vgl. etwa Bd. II, S. 74{., wo Hyperion erzdhlt, wie ihn oft der »allbegeisternde Glaube,
von Diotima geliebt zu sein«, von ihr wegtreibt in die Einsamkeit der »hchsten Berge«.
Dort ergibt er sich der Euphorie einer Verschmelzung mit den Dingen, einer expansiven,
alles erfassenden Liebe. Dann erfolgt ein abrupter Umschwung von der Euphorie zur
Depression: »Aber nicht lange, so war das alles, wie ein Licht, in mir erloschen, und
stumm und traurig, wie ein Schatte, saf ich da und suchte das entschwundne Leben.«
(Bd. II, S. 74)

231 Bd.IL S. 86.

148

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hen. Seine Hoffnungen erfiillen sich nicht, und schliellich entsagt er in
seiner Verzweiflung und Beschamung ihrer Liebe. Als Antwort auf seinen
Abschiedsbrief schreibt Diotima ihm: »Ich wufite es bald; ich konnte dir
nicht Alles sein. Konnt’ ich die Bande der Sterblichkeit dir 16sen? konnt’
ich die Flamme der Brust dir stillen, fiir die kein Quell fleufit und kein
Weinstock wichst? konnt’ ich die Freuden einer Welt in einer Schale dir
reichen?«?32

Die Liebe im emphatischen Sinne als »Medium der Totalinklusion«?33 ist so-
mit, wie nach Adamas und Alabanda auch die Begegnung mit Diotima zeigt,
zum Scheitern verurteilt. Dieses Scheitern wird in Serie vorgefiithrt, von
Diotima reflektiert und dadurch, wie gezeigt wurde, als nicht-kontingent
markiert. Die Liebe scheitert nicht an verdnderbaren Umstinden oder an
individueller menschlicher Unzuldnglichkeit, sondern sie kann den an sie
gestellten Anspruch, Ersatz fiir die verlorene Einheit zu sein, prinzipiell
nicht erfillen. Dies ist der objektive Rahmen fiir die von Hyperion vorge-
nommenen subjektiven Projektionen.?** Doch bleibt der Roman bei der
Konstatierung dieses Scheiterns nicht stehen. Denn die Liebe wird ebenso
wie das politische Handeln auf syntagmatischer Ebene abgel6st vom Schrei-
ben der Briefe, welches den Nexus zwischen der Ebene des énoncé und der
énonciation bildet. Der Hyperion ist ein seine eigene Genese erzihlender Ro-
man. Diese Struktur hat ihre Wurzeln im 18. Jahrhundert (insbesondere im
komischen Roman bei Sterne und Diderot) und sie weist zugleich in ihrer
nicht-parodistischen Verwendung auf das 20. Jahrhundert voraus (Proust,
Joyce, Svevo usw.), weshalb, wie schon erwéhnt, Gerhard Schulz den Hy-
perion neben Texten von Tieck, Friedrich Schlegel, Novalis, Brentano und
anderen zu Recht in die Tradition des europiischen Experimentalromans
eingereiht hat.235 Hierbei ist jedoch auch zu bedenken, dafl der Briefschrei-

232 Bd.IL S. 142.

233 Werber, Liebe als Roman, Kap. 25.

234 Es greift daher zu kurz, wenn man, wie Weilnbock, »Die Gewaltthematik in Hélderlins
Hyperion in beziehungsanalytischer Perspektives, dies tut, Hyperion vorwirft, er sei bezie-
hungsunfihig, oder wenn man wie Janz, »Hoélderlins Flamme«, am Text die fehlende
weibliche Subjektposition kritisiert. Der Text analysiert die historischen Rahmenbedin-
gungen des Schreibens um 1800. Dafiir verwendet er Elemente der damaligen Wirklich-
keit, die er modellierend zu einer Fiktion zusammenfiigt. Hyperion ist sicherlich bezie-
hungsunfihig, aber er ist es nicht aus subjektivem Unvermaégen, sondern weil die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen die Liebe mit thren Sinniiberfrachtungszumutungen
zum Problem machen. Im Text dominiert sicherlich die ménnliche Position Hyperions,
aber Diotima bleibt nicht blofle Projektionsfliche, sondern sie analysiert ihrerseits hell-
sichtig die Schwachstellen von Hyperions Liebeskonzeption.

235 Die deutsche Literatur zwischen Franzosischer Revolution und Restauration. Erster Teil, S. 398 1.

149

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ber Hyperion nicht der Verfasser des Hyperion-Romans ist (denn er wendet
sich ja nicht an die Offentlichkeit, sondern nur an seinen Freund Bellarmin),
daf} also die kiinstlerisch-schreibende Tatigkeit (die »dichterischen Tage«)
nicht auf der Ebene der erzahlten Geschichte eingeldst wird. Das Schreiben
wird als Postulat ins Jenseits dieser Geschichte projiziert.

Daf} Hyperion zum Dichter werden soll, ergibt sich vor allem aus der be-
reits zitierten Prophezeiung in Diotimas Abschiedsbrief, die gewissermafien
ihren letzten Willen darstellt: »Dir ist dein Lorbeer nicht gereift und deine
Myrten verblithten, denn Priester sollst du sein der géttlichen Natur, und
die dichterischen Tage keimen dir schon. / O kénnt’ ich dich sehn in dei-
ner kiinftigen Schone! Lebe wohl.«?36 Der Lorbeer steht hier fiir den Taten-
ruhm, die Myrten fiir die Liebeserfiilllung.??” Damit ist eine Opposition zwi-
schen Taten und Liebe einerseits und Priesterschaft und Dichtertum ande-
rerseits markiert. Die von Diotima verwendete Metaphorik des Verblithens
und des Keimens impliziert eine zyklische Zeitstruktur, die den Tod nicht
als irreversibles Ende, sondern als Ubergang zwischen zwei Seinszustinden
konzipiert, die sich kontinuierlich zueinander verhalten. Das steht im Ein-
klang mit der pantheistischen Idee von der Priesterschaft »der géttlichen
Natur« und scheint sich in der Schluflapotheose, in der die tote Diotima
Hyperion als Teil der Natur erscheint, zu bestatigen. Nimmt man diese zy-
klische, nicht-lineare Zeitstruktur ernst, so ist das Schreiben eine Metamor-
phose des politischen Handelns und der Liebe. Es steht zu diesen beiden
Bereichen in einer metonymischen Relation. Zugleich aber stehen Liebe
und Dichtung zueinander in einer metaphorischen Relation. Dies ergibt
sich aus folgender Homologie: Hyperions Weg fiihrt ihn von der Liebe zur
politisch-militdrischen Aktion und von da wieder zuriick zur Liebe. Dieses
Handlungs-Syntagma bestitigt die oben zitierte Aussage, wonach die Liebe
Anfang und Ziel des menschlichen Daseins ist: »Dahin fithren alle Stufen
auf der Schwelle des Lebens. Daher kommen wir, dahin gehn wir.«?8 Ana-
log ist aber das Verhaltnis zwischen Dichtung und Philosophie, wie Hype-
rion bei der Uberfahrt nach Athen erldutert: »Die Dichtung, sagt’ ich, mei-
ner Sache gewif, ist der Anfang und das Ende dieser Wissenschaft [sc. der
Philosophie]. Wie Minerva aus Jupiters Haupt, entspringt sie aus der Dich-
tung eines unendlichen géttlichen Seins. Und so lduft am End’ auch wie-
der in ihr das Unvereinbare in der geheimnisvollen Quelle der Dichtung

236 Bd. I, S. 163.
237 Bd. 1L, S. 1064f.
238 Bd. IL, S. 65.

150

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zusammen.«?* Wie die Liebe, so ist also auch die Dichtung Ausgangspunkt
und Ziel, und zwar im kollektiven wie im individuellen Sinn. Was fur die
Entwicklung Athens gilt, wiederholt sich in Hyperions Erleben. Die Dich-
tung steht am Anfang und am Ende seiner Entwicklung. Am Anfang ist die
»himmlische Ruhe« der Kindheit, von der es »keine Begriffe«**? gibt. Dieser
Zustand kann in seiner Essenz nur dichterisch mitgeteilt werden, und zwar,
wie wir gesehen haben, etwa mit einem Text wie Alabandas Schicksalslied, dex
aber pars pro toto fir den poetischen Roman Hyperion steht. Danach kommt
die Phase der reflexiven Entzweiung, des Bewufitseins eines unwiederbring-
lichen Verlustes und der eigenen Sterblichkeit. In dieser Phase werden mit
der Liebe und der politischen Aktion zwei Heilmittel ausprobiert, die jedoch
beide versagen. Eine dritte Moglichkeit wird im Athenerbrief projektiv ent-
worfen, bleibt aber unausgefiihrt: die Tatigkeit des Erziehers. Am Ende
steht dann - jenseits des im Text nicht erklarten Hiats zwischen Erleben und
Schreiben beziehungsweise zwischen Briefeschreiben und Buchpublikation -
nicht Hyperions, sondern Hélderlins dichterisches Werk, der Pseudobrief-
roman Hyperion, in dem das Unsagbare, jenseits des Begrifflichen Angesie-
delte der eigenen Erfahrung mit poetischen Mitteln (Metaphern, Aposiope-
sen, Appellfiguren, gehobenem Stil mit Hiatvermeidung, Autoreflexivitit)
modelliert wird. Dieser Text thematisiert, indem er tiber Liebe und ihr
Scheitern spricht, seine eigenen aporetischen Grundlagen, das heifit den
Anspruch, die Zerrissenheit der Gegenwart durch dsthetische Erfahrung zu
heilen, bei gleichzeitiger Einsicht in die Unerfillbarkeit dieses Anspruchs.

239 Bd.II, S. 91.
240 Bd.IL S. 17.

151

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Ugo Foscolo (Jacopo Ortis)

3.1 Foscolos poetologische Reflexion des Funktionswandels der
Literatur im Zeitalter funktionaler Differenzierung

Lange Zeit wurde der Briefroman Ultime lettere di facopo Ortis (in verschie-
denen Fassungen 1798, 1802 und 1817 erschienen), das literarische Haupt-
werk des auflerhalb Italiens nur in Spezialistenkreisen bekannten Ugo
Foscolo (1778-1827), vornehmlich unter zwei Aspekten betrachtet: Zum ei-
nen im Hinblick auf seine Beziehung zu Goethes Die Leiden des jungen Werthers,
zum anderen als eine Art literarisches Praludium zum italienischen Risorgi-
mento. Beide Aspekte hingen insofern zusammen, als man die Eigenstandig-
keit des Ortis gegentiber dem Werther vor allem in der politischen Dimension
sehen wollte, durch die sich der italienische Text in der Tat auf den ersten
Blick am deutlichsten von seinem deutschen Vorlaufer unterscheidet.! Mitt-
lerweile hat sich jedoch die Ansicht durchgesetzt, dafl der Ortis trotz seiner
Néhe zu Werther nicht nur ein eigenstindiger, sondern einer der bedeutend-
sten Texte der europiischen Romantik ist und gleichberechtigt neben Ro-
mane wie Hyperion, René und Obermann zu stellen ist. Dieses Urteil kann

1 Vgl. Frank-Rutger Hausmann, »Jacopo Ortis, Teresa T*** und die Melancholie. Themen
und Strukturen der >Ultime lettere di Jacopo Ortisc von Ugo Foscolo«, in: Peter Wun-
derli/W. Miller (Hg.), Romania historica et Romamia hodierna, Frankfurt a. M./Bern 1982,
S. 369-383, der die dominierende Tendenz der alteren, insbesondere der italienischen
Forschung wie folgt zusammenfafit: »Die italienische Literaturkritik hat zu Beginn des
19. Jh.s mit der ihr eigentiimlichen Blindheit versucht, auch den ersten italienischen Ro-
man der Moderne, Ugo Foscolos Ultime lettere di Facopo Ortis (1802), fir die Ideologie des
Risorgimento zu vereinnahmen [...]J.« (S. 369) Als exemplarisch hierfiir zitiert Hausmann
das Urteil von Francesco de Sanctis (1855), welcher Foscolo als »espressione poetica dei
nostri pitl intimi sentimenti, il cuore italiano nella sua ultima potenza« (S. 370) bezeich-
nete. Uber dieses Urteil sei die italienische Literaturwissenschaft in ihrer positivistischen
und idealistischen Auspragung »nicht eigentlich hinausgekommen« (ebd.).

153

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich vor allem auf zwei Merkmale des Romans stiitzen: seine metapoetische
Selbstreferentialitit? und die Darstellung romantischer Subjektivitit.3

Die thematische und strukturelle Affinitat zum Werther,* die lange Zeit als
Hypothek auf dem Roman lastete, hat Foscolo selbst mehrfach kommentiert
und er hat sich dabei stets dagegen verwahrt, daf} es sich um eine Imitation
oder gar um ein Plagiat handle. Im Brief an Goethe vom 16. Januar 1802,

2 Die Selbstreferentialitit des Ortis untersucht anhand der textimmanenten poetologischen
Reflexionen Wolfgang Theile, »Poetologisches Erzahlen. Foscolos Ultime lettere di facopo
Ortis zwischen >romanzo< und >vero«, in: Romanistisches fahrbuch 39 (1988), S. 99-113,
dessen These lautet, daf§ die vor allem an das Lauretta-Fragment gekntipfte Poetologie
des Romans »den gesellschaftlichen und geschichtlichen Ursachen des Formenwandels
innerhalb der Erzihlgattung auf die Spur zu kommen« suche (S.101). Der Roman ma-
che deutlich, daff herkémmliches Erzdhlen nicht mehr funktioniere, und ziele durch
die Verbindung von Liebesgeschichte und politischer Geschichte darauf, »die Trennung
zwischen Subjekt (Autor) und Objekt (Wirklichkeit) aufzuheben« (S. 111). Unklar bleibt
allerdings in Theiles Argumentation, wie diese Harmonisierung funktionieren soll. Einer-
seits spricht er zustimmend von der »Synthese« von »Liebesgeschichte und Geschichtlich-
keit« (S. 103) und von der »Losung [...] fur den Widerspruch zwischen Lebenswelt und
Utopie« (S. 106), andererseits brandmarkt er die bei Foscolo zum Vorschein kommende
gesellschaftspolitische Losung als ricckwirtsgewandte »Ideologie des Patriziats nach ve-
nezianischem Modell« (S. 110). Die Selbstreferentialitit, die Theile richtig gesehen, aber
zu harmonisierend interpretiert hat, dient, wie im folgenden gezeigt werden soll, vielmehr
dazu, unlésbare Widerspriiche der modernen Gesellschaft zu artikulieren.

3 Vgl. hierzu vor allem Joachim Kiipper, »Politische Romantik«. Ugo Foscolos Ultime let-
tere di Jacopo Ortis<, in: Poetica 30 (1998), S. 98-128, der »das eigentlich interessante Mo-
ment« des Ortis in der »Modellierung romantischer Subjektivitdt« (S.99) sieht und in
seiner Untersuchung beansprucht, der italienischen Literatur »ein in der Moderne fast
unverzichtbares diskursives Stratum zu restituieren, von dem bislang angesetzt wurde,
es habe dort recht eigentlich keine Heimat gehabt« (ebd.). Abgeschen davon, dafi diese
Behauptung in solcher Absolutheit nicht stimmt, daff im Gegenteil sehr wohl die Prasenz
der Romantik in Italien in der Forschung konstatiert wurde (vgl. Mario Puppo, Roman-
ticismo ttaliano e romanticismo europeo, Milano 1985, oder Ulrike Kunkel, Infertextualitit in
der italienischen Friihromantik. Die Literaturbexiige in Ugo Foscolos »Ultime lettere di Jacopo Ortise,
Tubingen 1994), 1afit Kiippers kenntnisreiche Studie die Frage offen, welche Funktion der
bei Foscolo sicher geradezu archetypisch realisierte romantische Subjektivititsdiskurs hat.
Dieser Frage will die vorliegende Untersuchung nachgehen. Kiippers Titel verweist im
tubrigen auf Carl Schmitt, Politische Romantik (1919), Mnchen/Leipzig 1925, mit dessen
Romantikauffassung er die im Ortis modellierte Subjektivitit zu beschreiben versucht,
eine Subjektivitit, welche Schmitt zufolge »auf nichts anderes als auf die Selbstvergottung
des Individuums hinauslaufe« (Kapper, S. 108; zu Schmitt s. 0. Kap. 0.4, Anm. 88).

4 Der Vergleich zwischen Ortis und Werther gehort zu den Lieblingsthemen der Foscolo-
Forschung; vgl. z. B. Hans-Ludwig Scheel, »Ortis und Werther: vergleichbar oder unver-
gleichlich? Ein Experiment mit Notionsfeldern«, in: Karl-Richard Bausch/Hans-Martin
Gauger (Hg.), Interlinguistica. Sprachvergleich und Ubersetzung, Tibingen 1971, S. 312-325
(mit Hinweisen auf die reichhaltige Bibliographie zu dem Thema, S. 312) und Kirsten
Grubb Jensen, »Le relazioni fra il Werther di Johann Wolfgang Goethe e Le Ultime Lettere
di facopo Ortis di Ugo Foscolo«, in: Revue Romane 11/1 (1976), S. 113-137.

154

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit dem der Autor die Ubersendung des ersten Bandes seines Romans an
den beriihmten Kollegen begleitet, heifit es lapidar und nonchalant: »Rice-
verete dal signore Grassi il primo volumetto di una mia operetta a cui forse
di¢ origine il vostro Werther.<> Die Argumente, die Foscolo zugunsten der
kiinstlerischen Originalitit des Ortisins Feld fithrt, machen — ganz unabhan-
gig von der Frage nach ihrer Stichhaltigkeit — deutlich, dafy der Autor den
Pramissen einer nicht-klassizistischen Asthetik folgt. Wahrend im Klassizis-
mus die Literatur sowohl produktions- als auch rezeptionsasthetisch hetero-
nomen Prinzipien unterliegt (regelgeleitete omitatio anerkannter Vorbilder,
Idealisierung, gesellschaftlich-moralische Nitzlichkeit), nimmt Foscolo bei
der Verteidigung seines Romans dazu jeweils die Gegenposition ein. So sagt
er in der Notizia bibliografica intorno alle Ultime lettere di facopo Ortis, in der er
seine Kritiker ausfiihrlich zu Wort kommen lafit, man kénne auf ihre Ein-
winde nur antworten, »che s’¢ voluto stampare tutto quello che fu scritto
dall’Ortis, senza pigliarsi pensiero se sia tutto conforme alle leggi dell’arte,
agli esempi de’ grandi scrittori, e sopratutto a’ modi co’ quali la natura
suole procedere«.® Die Absage an Regeln (»leggi dell’arte«) und Vorbilder
(»esempi de’ grandi scrittori«) ist also mit einer grundsitzlichen Infragestel-
lung des Grundsatzes der Naturnachahmung verbunden (die »modi co’
quali la natura suole procedere« meinen, wie aus dem Kontext hervorgeht,
im Gegensatz zum abweichenden Sonderfall die im Rahmen der mimeti-
schen Asthetik verbindliche idealisierende Darstellung des Allgemeinen, die
aber eben nicht mehr méglich ist).”

5 Ugo Foscolo, Ultime lettere di Jacopo Ortis. Edizione critica a cura di Giovanni Gambarin,
Firenze 21970 (Edizione nazionale delle opere di Ugo Foscolo, Bd. IV), S. 542 (im folgenden
zitiert als Orts).

6 Ortis, S. 489.

7 Vgl. hierzu ausfithrlich und mit komplexer Argumentation Winfried Wehle, »Italienische
Modernitit — Foscolos Ultime lettere di Jacopo Ortis (1802) — Abschied von der Asthetik
der Nachahmunge, in: Karl Maurer/ Winfried Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Mo-
derne, Miinchen 1991, S. 235-272. Nach Wehles These tragt der Roman das politische
Dilemma der italienischen Patrioten, die den Idealen der Franzosischen Revolution an-
hingen und dann von ihrem Hoffnungstriger Napoleon geknechtet wurden, »in der Per-
spektive von Literatur« aus (S. 242), indem er zwei klassizistische Darstellungsschemata
(das idyllische und das heroische) in einer »Doppelinszenierung« (S. 243) zugleich anwen-
det und aufhebt. Dies zeige, daf} die klassizistischen Schemata ihre Gdiltigkeit verloren
hitten: »Der Held geht auf eine revolutiondr umgestofiene Lebenswelt mit einer tiber-
kommenen klassizistischen Sprechweise ein. Er macht dabei die >»moderne< Erfahrung,
daf} er nicht mehr so schreiben kann wie bisher; und noch nicht so, wie er mifite.«
(ebd.) Dadurch werde der Roman zu einem Zeugnis, »das den Schritt iiber die literari-
sche Schwelle der Moderne selbst zum literarischen Ereignis werden lafit.« (S. 241) Den
Zusammenbruch der mimetischen Asthetik erklirt Wehle dadurch, dafl der bei einer

155

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn der Ortis nun nicht das Produkt einer smifatio ist, wie 1afit es sich dann
rechtfertigen, daf} er so frappierende Ubereinstimmungen mit dem Werther
aufweist? Foscolo fuhrt hier den fiir die romantische Episteme basalen Ge-
gensatz zwischen Oberfliche und Tiefe ein und weist die Ahnlichkeiten dem
Bereich der Oberfliche zu, wihrend die Unterschiede in der Tiefe angesie-
delt seien; er spricht von den »forme esteriori somigliantissime« und der
»intrinseca differenza«.® Damit ist zugleich schon gesagt, welche der beiden
Ebenen die wichtigere ist, namlich die der Tiefe (vgl. Foucaults Episteme
der Geschichte und der Tiefendimension).” Der Orts, so heiflt es weiter,
konne gar kein Werther-Plagiat sein, weil er auf die ungefilterte und nicht-
artifizielle Darstellung authentischer Erlebnisse und Gefiihle zurtickgehe.!?
Der Verfasser, der das im Roman dargestellte politische Leid und die un-
gliickliche Liebe selbst erlebt habe, habe sich voriibergehend tatsichlich
das Leben nehmen wollen, sei dann aber davon abgekommen und habe
beschlossen, seine Aufzeichnungen und Briefe unter dem Namen eines wirk-
lichen Selbstmorders zu veréffentlichen. Da erst sei ihm Goethes Werther
in die Hénde gefallen, und er habe von diesem dann lediglich die kiinstle-
risch zwingende monologische Struktur tibernommen. Imitiert wird also
ein kiinstlerisches Verfahren, nicht jedoch die Substanz des Erlebnisses, das
dem Individuum eigen sei. Das Individuum in seiner Originalitit und nicht
mehr ein abstraktes Allgemeines stehen nach den Primissen dieser Asthetik
im Mittelpunkt der Literatur. Die Darstellung des Individuellen ist, wenn
sie authentisch sein will, keine Imitation fremder Muster (Text/Text-Bezug,
Signifikantenlogik), sondern sie ist Ausdruck eigenen Erlebens und Fihlens
(Text/ Wirklichkeits-Bezug, Logik der Referenz). Die verwendeten Sprach-

nachahmenden Darstellung der Natur vorauszusetzende Sinn im Bewufitsein der Zeit-
genossen angesichts der historischen Erschiitterungen abhanden gekommen sei: »[...] die
prinzipielle Wesenseinheit von Natur und >belle nature< wird von der >Natur« der Revo-
lution eklatant zum >hohlen Schein«[...] degradiert.« (S. 255) Uwe Petry, »Vitae parallelae.
Zur Poetik von Foscolos Roman >Ultime lettere di Jacopo Ortis< und seiner Bezugnahme
auf>Die Leiden des jungen Werther«, in: Italienische Studien 20 (1999), S.108-139, vertritt
die Wehles These modifizierende Ansicht, dafy Foscolos Roman »nicht auf eine radikale
Uberwindung des Prinzips der Naturnachahmung zugunsten einer a-mimetischen, vom
dichterischen Subjekt geschaffenen Kunstwelt« ziele, sondern daff er »die im Rahmen
der traditionellen imitatio naturae beglaubigte Uberfithrung von Natur in das sprachliche
Zeichensystem« durch eine »Semiotik der Differenz« ersetze (S. 1091.).

8 Orus, S. 509.

9 Vgl. hierzu meine Ausfithrungen in Kap. 0.3.

10 Schon in Foscolos Brief an Goethe hief§ es: »Ho dipinto me stesso, le mie passioni, e i

miei tempi [...]. Non ho nissun merito nell'invenzione avendo tratto tutto dal vero [...].«
(Ortis, S. 542; Hervorh. im Text)

156

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeichen sind keine konventionell-symbolischen, sondern indizielle Zeichen;
die Erfahrung schreibt sich, so die Theorie, ungefiltert in den Text ein, der
somit zum vorgeblich unmittelbaren und unverfilschten Ausdruck des Er-
lebens wird. Die Verbindung von vermeintlich authentischem Ausdruck
und kinstlerischer Modellierung allerdings ist das Symptom einer von den
poetologischen Auferungen nur mithsam verdeckten Problematik. Es zeich-
net sich hier ein grundlegendes Substitutionsverhaltnis zwischen Leben und
Schreiben ab, von dem auch im Text selbst die Rede sein wird. Wenn aber
das Schreiben zum Ersatz fiir das Leben wird und man bei der Selbstdar-
stellung - zwangslaufig — fremde Modelle verwendet, dann wird die Indi-
vidualitidt immer schon verfremdet und stilisiert. Dahinter steckt das fiir
die Romantik grundlegende Problem, daff das Einmalige und Individuelle
sprachlich gar nicht mitteilbar ist.!!

Aus diesem Grundwiderspruch resultiert ein weiteres Problem. Wenn der
literarische Text die nicht-konventionelle, nicht-regelhafte Darstellung des
Individuellen fiir sich beansprucht, dann kann er nicht mehr in den Dienst
einer Ubergeordneten Moral genommen werden. Die Darstellung eines
Selbstmoérders und seiner Leidenschaften, seiner oft jdhen Stimmungsum-
schwiinge, von innen heraus, aus der Perspektive des Betroffenen, die dem
Leser die Position des Vertrauten aufzwingt und ihn somit in die fatale
Stimmung des Helden zu involvieren droht, kann vom Standpunkt der
Gesellschaft aus betrachtet nur hochst gefihrlich sein (ein Vorwurf, der
bekanntlich schon gegeniiber Goethes Werther erhoben wurde, zumal dieser
einige Leser sogar zur Nachahmung des Selbstmords verleitet hatte).!? Das
héngt nicht nur mit der Distanzlosigkeit zusammen, die sich aus der mono-
logischen Kommunikationssituation ergibt, sondern es hangt vor allem mit

11 Vgl. hierzu Joachim Kiipper, »Zum romantischen Mythos der Subjektivitit. Lamartines
Invocation und Nervals El Desdichado«, in: Zeitschrift fiir franzdsische Sprache und Literatur 98
(1988), S. 137-165, der das Problem der Subjektivitit wie folgt umreifit: »Subjektivitat —
verstanden nicht als ontologische, sondern als Grofie mit Konzept-Status — griindet dar-
auf, daf} Anders-Sein, fiir-sich-Sein und Reprisentierbarkeit, d. h. potentielle Versprach-
lichung dieses Anders-Seins, zusammenkommen. Sprachlichkeit indes bedeutet Codiert-
heit. Subjektivitat kann sich also nur konstituieren durch die Entduflerung an etwas, das
Einzigartigkeit im Prinzip ausschliefit, an die auf Iterabilitit griindende a- bzw. transper-
sonale Struktur des Codes. Insofern ist Subjektivitit immer ein vom Verweisspiel der
Signifikanten generierter >Mythos« (P. Valéry), hat allein den Status eines ¢ffet de sens.«
(S.138f£.) In der Romantik werde, so Kiipper, dieser ¢ffét de sens durch die »Simulation von
A- bzw. Non-Codehaftigkeit« (S. 139) erzeugt.

12 Zur Werther-Rezeption vgl. die biindige Darstellung bei Georg Jager, »Die Wertherwir-
kung. Ein rezeptionsasthetischer Modellfall« (1972/74), in: Hans Peter Herrmann (Hg,),
Gocthes »Werther«. Kritik und Forschung, Darmstadt 1994, S. 223-231.

157

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Ausnahmecharakter des dargestellten Individuums zusammen, das,
wie Foscolo zugesteht, eine Mischung aus reale und ideale ist und das es
somit in der Wirklichkeit in dieser Form gar nicht gibt. »Per lo piti 1 romanzi
della specie dell’Ortis sono nocivi, perche assegnano a’ protagonisti virtti
e passioni, le quali 0 non sono riunite, 0 non sono si assolute e si forti
negl’individui viventi; quindi la troppa perfezione ideale e il troppo bollore
degli affetti ne’ libri: quindi derivano due danni.«!® Die literarische Stilisie-
rung und Uberhéhung ruft bei den Lesern entweder verderbliche Passio-
nen hervor oder fithrt im Gegenteil zu einer »ipocrisia della pura virtt«.!4
Diese beiden negativen Konsequenzen sind somit ein Produkt der Literatur
bezichungsweise der Lektiire. Damit wird das herkémmliche Verhiltnis
zwischen Vorbild und Nachahmung explizit umgekehrt: Nicht die Literatur
imitiert das Leben, sondern das Leben die Literatur.

In der Notizia bibliografica sind, wie man deutlich sieht, zwei inkompatible Ar-
gumentationen am Werk: einerseits der Bezug aufs individuelle Erleben, die
indizielle Funktion der Zeichen, die Wirklichkeitsreferenz, andererseits die
Imitation eines kiinstlerischen Verfahrens und der Anspruch, die eigentliche
kiinstlerische Leistung liege in der variatio im Bereich des ideale, also eine
ganz traditionelle Auffassung (vgl. die im Klassizismus tbliche Kopplung
von imitatio und aemulatio). Diese Gegenlaufigkeit soll der Ausgangspunkt
fur das Folgende sein. Sie verbindet sich ndmlich mit einem weiteren Wider-
spruch, der mit der Zweckbindung von Literatur und somit der politischen
Dimension des Orfis zu tun hat. Das im Or#is manifest werdende literarische
Engagement ist im Rahmen der von Foscolo vertretenen Autonomiedsthe-
tik dysfunktional, und dies wird im Text reflektiert (auch wenn der Ro-
man dann vielfach anders, naiv beziehungsweise selektiv gelesen wurde).!5
Meine These lautet, dafl die im Text zur Darstellung gebrachte Problematik

13 Ortis, S. 528.

14 Ortis, S. 529.

15 Zur Foscolo-Rezeption im 19. und in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts vgl. Walter
Binni, Foscolo ¢ la critica. Storia e antologia della critica (1957), Firenze 31966, S. 5-80. Beson-
ders typisch fiir das 19. Jahrhundert war, wie Binni zeigt, neben der patriotischen Lektiire
die Vermischung von Text und Autor: »[...] mentre in alcuni I'accertamento delle >virtutic
del Foscolo e del valore risorgimentale del suo esempio si cambio in una esaltazione,
spesso indiscriminata e passionale, le reazioni negative dei contemporanei si ampliarono
in un duro attacco alla sua personalita, intorno alla quale (e piti intorno alla sua coerenza
e validita ideale, morale, politica che non alla sua espressione poetica) si sviluppo cosi una
lunga polemica.« (S. 14) - Zum neueren Forschungsstand siche die Uberblicksdarstellung
bei Giuseppe Nicoletti, »Ultime lettere di Jacopo Ortis di Ugo Foscolo, in: Alberto Asor-
Rosa (Hg.), Letteratura italiana. Le opere. Volume terzo: Dall Ottocento al Novecento, Torino 1995,
S. 27-68, mit kommentierter Bibliographie S. 62-68.

158

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des politischen Engagements, die in einem wechselseitig allegorischen Ver-
haltnis zur scheiternden Liebe steht — und aus diesem doppelten Scheitern
resultiert letztlich die >Losung« des Selbstmordes —, sich auf ein Grundpro-
blem der funktional differenzierten Gesellschaft bezieht, namlich die opera-
tive Geschlossenheit der Funktionsbereiche und ihre Nicht-Substituierbar-
keit (Luhmann).' Anders ausgedriickt: Probleme der Politik kénnen nicht
durch die Literatur geldst werden, ebenso wenig wie Probleme des Indivi-
duums. Sie kénnen nur artikuliert und damit kommuniziert werden. Dies ist
das eigentliche Thema des Romans.!” Es gilt im folgenden zu untersuchen,
wie sich dieses Thema im Text herauskristallisiert. Der Schwerpunkt der
Untersuchung liegt auf den beiden fritheren Fassungen der Ultime lettere von
1798 und 1802.

3.2 Der Ortis als romantischer Metaroman

Paratexte wie das Vorwort eines (fiktiven) Herausgebers enthalten wichtige
Indizien fiir das Selbstverstandnis eines Textes. Die Analyse des Ortis soll
daher mit einem Blick auf die allen drei Fassungen in beinahe identischem
Wortlaut vorangestellten Bemerkungen »Al lettore« beginnen. Der kurze
Text lautet in der Fassung von 1798 wie folgt:!8

Pubblicando queste lettere io tento di erigere un monumento alla virti sconosciuta,
e di consecrare su le memorie del mio amico quel pianto che mi si vieta di spar-
gere su la sua sepoltura.

16 Vgl. die entsprechenden Ausfithrungen in Kap. 0.3.

17 Vgl. hierzu auch Karl Eibl, Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995, S. 134,
wo er vom »Funktionsprimat der Reflexion ungeloster Probleme« spricht (vgl. Kap. 0.7).
- Ulrike Kunkel, »Die Intellektuellen und die Macht. Zu den politischen Ansichten eines
libero scrittore«: Ugo Foscolo (1778-1827)«, in: Ttalienische Studien 13 (1992), S. 23-42, hier
S. 371f., untersucht jene Aspekte des Romans, die man einem politischen Engagement
zurechnen kénnte: die nationale Unabhéngigkeit, den Freitod als politisches Motiv und
das »Ideal eines von jeder dufieren Autoritit unabhingigen libero scrittore« (S. 40). Zwar
weist Kunkel auf die prinzipiellen »Widerspriiche in der Anlage des Romans« (ebd.)
hin, doch postuliert sie unter Berufung auf Foscolos Selbstexegese in Briefen, dafy der
Roman (wie das tibrige Werk des Autors) in seiner sprachlichen Verfafitheit grundlegend
politisch sei: »Jenseits planer Negation entwirft Foscolo ein im romantischen Diskurs der
Moderne zu situierendes, vollkommen neues Konzept vom literarischen Kunstwerk, das
in seiner sprachlichen Verfafstheit selbst iber eine politische Tiefendimension verfiige.« (S.42;
Hervorh. im Text) Dagegen méchte ich im folgenden zeigen, dafi der Facopo Ortis die
Tragfdhigkeit eines politischen Engagements grundlegend in Frage stellt.

18 Ortis, S. 3.

159

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

E tu, o Lettore, se uno non sei di coloro ch’esigono dagli altri quell’eroismo di cui
non sono eglino stessi capaci, donerai, spero, una lagrima al giovanetto infelice
dal quale potrai forse trarre esempio e conforto.

Lorenzo F.

Der Herausgeber erklart im ersten Satz seiner Vorrede die Veréffentlichung
von Jacopos Briefen zu einer Ersatzhandlung (dhnlich wie Foscolo im Brief
an Goethe das Schreiben als Ersatz fiir den Selbstmord aus Liebeskummer
bezeichnet, s.0.). Anstatt Trdnen zu vergieflen, publiziert Lorenzo F. ein
Buch. Das Handeln ist ihm verwehrt, also halt er sich an die literarische
Kommunikation, der zugemutet wird, das nicht naher spezifizierte Trauer-
verbot zu iiberwinden. Dadurch steht der Text von Beginn an im Zeichen
uneigentlicher Rede. Er wird metaphorisch mit einem Denkmal (»monu-
mento«) gleichgesetzt und in Zusammenhang mit Tod und Gedachtnis ge-
bracht.!? Dies zitiert einen seit der Antike bekannten, den literarischen Text
valorisierenden Topos (man denke an das berithmte Carmen 3, 30, »Ex-
egl monumentum aere perennius« von Horaz),2? der indes sogleich abge-
wandelt und verfremdet wird. Traditionell ndmlich bezieht sich die komme-
morative Funktion literarischer Texte auf berithmte Taten und Menschen.
Hier hingegen soll der noch unbekannten Tugend ein Denkmal errichtet
werden.?! Der Text soll also nicht etwas schon Bekanntes bewahren und

19 Der Zusammenhang von Dichtung, Tod und Gedachtnis steht auch im Mittelpunkt von
Foscolos Gedicht Dei Sepoleri. Vel. hierzu Thomas Klinkert, »Tod und Gedéchtnis in
der italienischen Romantik. Zu Ugo Foscolos Dei Sepoleri«, in: Klaus Lubbers/Patricia
Plummer (Hg.), Subversive Romantik, Berlin (voraussichtlich 2002).

20 Oden und Epoden. Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Bernhard Kytz-
ler, Stuttgart 61995, S.182-185.

21 Die »virtll sconosciuta« ist ein Alfieri-Zitat, sic verweist auf Alfieris 1786 publizierten
Dialog zwischen dem Autor und seinem verstorbenen Freund Francesco Gori Gandel-
lini, La virta sconoscuta. Silvana Centanin, »L.»>Ortis< foscoliano e >La virtt sconosciutac
di Vittorio Alfieri«, in: Lettere italiane 29 (1977), S. 325-339, vergleicht diesen Dialog mit
dem Ortis und entdeckt zahlreiche Parallelen, insbesondere im Hinblick auf das Thema
der Freundschatft, die durch den Publikationsakt des tiberlebenden Freundes verewigt
werden soll, auf Analogien zwischen den beiden Hauptfiguren Ortis und Gori, deren
Tugend zu Lebzeiten aufgrund der politischen Umsténde im Verborgenen bleiben mufite
usw. Da die von Alfieri iitbernommenen Ideen charakteristisch fir sein Gesamtwerk sind,
glaubt Centanin nicht an ein konkretes Intertextualitdtsverhaltnis zwischen Orfisund La
virti sconosciuta, sondern an, wie Jirgen Link, »Literaturanalyse als Interdiskursanalyse.
Am Beispiel des Ursprungs literarischer Symbolik in der Kollektivsymboliks, in: Jurgen
Fohrmann/Harro Muller (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissenschaff, Frankfurt a. M.
1988, S. 284-307, es nennen wiirde, ein interdiskursives Verhltnis: »Credo piuttosto che
la conoscenza [della Virtu sconosciuta] sia rientrata, senza un rilievo del tutto particolare, in
un pit ampio bagaglio culturale del Foscolo, formato per buona parte da quanto della
produzione alfieriana era in circolazione in quel periodo.« (Centanin, S. 339)

160

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

weitergeben, sondern etwas Unbekanntes erst bekannt machen. Im zweiten
Satz wendet sich der Herausgeber dann direkt an den Leser und fordert thn
auf, es thm gleichzutun, indem er in die Trauer um den Toten einstimme.
Die Abweichung von der traditionellen memoria-Topik wiederholt sich hier
imm Hinweis auf den fehlenden Heroismus, der ein Merkmal sowohl des
Protagonisten als auch des Lesers sei und somit die geforderte Empathie
ermoglichen solle. Traditionskonform hingegen ist die dem Text zugeschrie-
bene Vorbild- und Trostfunktion. Allerdings liegt es nahe zu fragen, worin
denn die Vorbildhaftigkeit (»esempio«) eines ungliicklichen jungen Mannes
ohne Heldenmut bestehen kann: Soll sich der Leser etwa auch das Leben
nehmen? Denn der Held ist ja, wie explizit gesagt wird, tot, und durch die
im Titel (»letzte Briefe«) zitierte Folie des Werther weill man oder ahnt man
doch, daf} er nicht eines natiirlichen Todes gestorben ist.

Vergleicht man den Text mit der auf den ersten Blick recht dhnlichen Vor-
rede zu den Leiden des jungen Werthers, so erhilt er ein noch deutlicheres Profil.
Bei Goethe heifdt es (Fassung von 1774):

Was ich von der Geschichte des armen Werthers nur habe auffinden kénnen,
habe ich mit Fleifl gesammlet, und leg es euch hier vor, und weis, daf} thr mir’s
danken werdet. Thr kénnt seinem Geist und seinem Charakter eure Bewun-
derung und Liebe, und seinem Schicksaale eure Thrinen nicht versagen.

Und du gute Seele, die du eben den Drang fiihlst wie er, schopfe Trost aus seinem
Leiden, und laf} das Biichlein deinen Freund seyn, wenn du aus Geschick oder
eigner Schuld keinen nihern finden kannst.22

Die beiden Vorreden haben in der Tat basale Gemeinsamkeiten: Jemand
hat Materialien iiber einen bedauernswerten Dritten gesammelt und prasen-
tiert diese nun der lesenden Offentlichkeit. Er rechnet mit der Empathie
der Leser. Es fallen aber auch zahlreiche Unterschiede ins Auge: Der im
Gegensatz zu Lorenzo F. namenlose Herausgeber des Werther sagt nicht ex-
plizit, dafl der Held schon tot ist; ebenso verschweigt er, dafi es sich bei dem
préasentierten Material hauptsichlich um Briefe handelt. Auf der Ebene der
Pragmatik zeichnet sich der Goethesche Text durch einen stéirker appellati-
ven Charakter aus. Viermal spricht der Herausgeber die Leser direkt an
(L.»leg es euch hier vore, 2. »weis, daf} ihr mir’s danken werdet«, 3. »Ihr
konnt [...] nicht versagen«, 4. »Und du gute Seele [...]«). Der Dominanz der
appellativen Funktion steht eine Leerstelle auf der Seite des Sprechers gegen-
uber, dessen Identitit ebenso unklar bleibt wie sein Verhiltnis zu Werther,

22 Johann Wolfgang Goethe, Die Leiden des jungen Werthers. Synoptischer Druck der beiden
Fassungen 1774 und 1787. Herausgegeben und eingeleitet von Annika Lorenz und Hel-
mut Schmiedt, Paderborn 1997, S. 6.

161

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ganz im Gegensatz zu Lorenzo F., bei dem die expressive Sprachfunktion
und seine Bezichung zum Helden (»mio amico«) deutlich profiliert sind. Die
»gute Seele« schliefllich, die sich der Herausgeber am Ende aus der anony-
men Leserschaft herausgreift und mit einer partikularisierenden Synekdo-
che anredet, ist Werther dhnlich und soll deshalb »Trost aus seinem Leiden«
schopfen (die Anrede verwendet den Imperativ), wihrend bei Foscolo zwar
auch nach Lesertypen unterschieden wird (»se uno non sei di coloro«), aber
der Appellcharakter deutlich schwicher ausgepragt ist (»forse«).

Man kann also sagen, daf} bei Goethe der Leser als Adressat eines domi-
nant appellativen Sprechaktes im Mittelpunkt steht, wihrend man tiber den
Herausgeber abgesehen von seiner Funktion nichts weiter erfahrt und auch
iber das genauere Schicksal des »armen Werthers« im unklaren gelassen
wird. Bei Foscolo dagegen ist der Leser schwicher profiliert, das Verhalt-
nis zwischen dem Herausgeber und dem Leser ist distanzierter, weniger
appellativ und insistierend, auch weniger auf Gewifheit tiber die Reaktio-
nen des Lesers gestellt; im Gegenzug werden das Ende der Geschichte vor-
weggenommen und die postume Tragik des Freundschaftsverhaltnisses zwi-
schen Lorenzo und dem Helden hervorgehoben, womit ursachlich die Publi-
kation des Buches verkniipft ist. Die Schwerpunktverschiebung vom Leser
hin zum Herausgeber und zum Helden wird zudem durch die gednderte
Funktion des Buches unterstrichen. Bei Goethe soll das Buch der Freund
des Lesers sein, der ohne Freunde ist (es hat also auch hier Ersatzfunktion),
bei Foscolo ist das Buch ein vom Herausgeber fiir den toten Helden errich-
tetes Denkmal und damit ein Akt der Trauer.2® Das Buch wird bei Goethe
anthropomorphisiert (»laf} das Biichlein deinen Freund sein«), bei Foscolo
wird durch den Rekurs auf den memoria'Topos sein Zeichencharakter her-
vorgehoben. Dieser Gegensatz zeigt sich auch bei der Titelwahl: Die Leiden
des jungen Werthers zielt auf das Signifikat, Ultime lettere di Jacopo Ortis riickt den
Signifikanten und somit den Zeichencharakter und die Gattungszugehorig-
keit des Textes in den Vordergrund. Diese Hervorhebung des Signifikanten
kiindigt den stirker reflexiven Charakter des Orfis an, der als Metabrief-
roman den bertthmten Vorldufertext, dessen allgemeine Bekanntheit vor-
aussetzend, in sich aufnimmt und als Material verwendet. Daraus erklart
sich, daf§ der Herausgeber den Leser nicht mehr wie im Werther tiber das
Ende der Geschichte im unklaren lassen kann. Das diskursive Ereignis

23 Vgl. hierzu Petry, »Vitae parallelae«, S. 121, der unter Hinweis auf das von Thomas
Gray (Elegy Written in a Country Churchyard) entlehnte Motto »Naturae clamat ab ipso / vox
tumulo« Foscolos Roman metaphorisch als Grab deutet.

162

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

>Werther< hat stattgefunden und seine gesamteuropiischen Auswirkungen
gehabt, man kann nicht mehr dahinter zurtick und die gleiche Geschichte
noch einmal als neue erzihlen. Doch der romantische Metaroman kann
den Werther zitierend als Material verwenden und ihn transformieren. Diese
Transformation lafit sich beschreiben als romantiktypische Steigerung der
Selbstreflexivitdt und Hervorhebung des literarischen Charakters.?* Es ist
aber auch eine Steigerung der schon dem Werther und der Nouwvelle Heloise
innewohnenden Aporien, deren Auspriagung im Orfis in der Forschung un-
ter verschiedenen Aspekten dargestellt worden ist.?> Eine weitere Aporie re-
sultiert aus der Gegenldufigkeit von proklamierter Originalitit und Authen-
tizitdt einerseits und raffiniertem intertextuellem Spiel andererseits.?6 Der
Ortis ist somit ein hochreflexiver und problembewuflter metasprachlicher

24 Auch Petry, »Vitae parallelae«, S. 131, analysiert das Verhéltnis zwischen Ortisund Werther
als eines der Steigerung des Literaturbezugs, allerdings aus einer anderen Perspektive,
namlich im Hinblick auf die Art und Weise, wie Foscolo im Brief vom 11. April (Fassung
von 1817, Ortis, S. 341f.), welcher den Werther-Brief vom 16. Junius zitiert, ein anonym
prisentiertes Zitat aus Wielands Dialogen des Diogenes von Sinope einsetzt: »Die Ultime lettere
ersetzen Goethes metonymischen Verweis auf den Autor [sc. Klopstock] durch einen
konkreten Textausschnitt; es liegt bei Foscolo also ein gegentiber Goethe gesteigerter
Literaturbezug vor, indem nicht auf eine im zeitgenossischen Umfeld codierte >Aurac
eines Textes (der spezifischen Ode Klopstocks, deren Kenntnis Goethe vom Leser fordert
und offensichtlich auch voraussetzen kann) angespielt, sondern auf die Wirkung eines
konkreten Textausschnitts gesetzt wird.«

25 So hat Wehle, »Italienische Modernitit« (vgl. Anm. 7), gezeigt, wie der Ortis mit iiberkom-
menen klassizistischen Erzihlschemata arbeitet, einem idyllischen und einem heroischen,
um die Inaddquatheit beider angesichts einer revolutionir gednderten Wirklichkeit blof3-
zulegen. Theile, »Poetologisches Erzdhlen« (vgl. Anm. 2), sieht in den Ultime lettere einen
poetologischen Metaroman mit inhdrenten Widerspriichen.

26 Mario Martelli, Dieter Steland und Ulrike Kunkel haben zahlreiche verdeckte und expli-
zite intertextuelle Beziige herausgearbeitet und gezeigt, dafy Foscolos Roman nach der Art
eines Zitatenmosaiks zusammengesetzt ist: Vgl. Martelli, »La parte del Sassoli«, in: Stud:
di Filologia italiana 28 (1970), S. 177-251, der von Foscolos »tecnica, non tanto imitatoria,
quanto ad intarsio di citazioni« (S. 189) spricht; Steland, »Quellenstudien zu Foscolos
Ultime lettere di Facopo Ortis (Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, Pope, Chamfort)«, in:
Wilfried Floeck /Dieter Steland/Horst Turk (Hg.), Formen innerliterarischer Rezeption, Wies-
baden 1987, S. 37-69, der Foscolos Anverwandlung moralistischer Aphorismen unter-
sucht; Kunkel, Intertextualitit in der italienischen Frithromantik, die von dem Widerspruch zwi-
schen romantischer Originalitits- und Ausdrucksésthetik einerseits und Foscolos Zitat-
montagetechnik andererseits ausgeht und von einer »paradoxen Koexistenz moglicher
Erklarungsmuster fiir angewandte Techniken der Intertextualitit« (S. 253) spricht und
diese mit der romantischen Asthetik als kompatibel zu erweisen versucht, wobei aller-
dings die Argumentation in der materialreichen und ambitionierten Studie haufig sprung-
haft und unscharf bleibt (vgl. hierzu auch die vielleicht ein wenig hart formulierte, aber
im Prinzip zutreffende Kritik bei Kiipper, »Politische Romantik«, S. 121, Anm. 102).

163

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und -poetischer Text der europdischen Romantik. Ich méchte im folgenden
zeigen, wie seine Reflexivitdt mit dem Diskurs tiber die Liebe und wie dieser
mit dem Ich und seinem Text zusammenhingt.

3.3 Gedachtnispflege und scheiternde Entdifferenzierung:
Die Petrarca-Wallfahrt als metapoetische Keimzelle

Die ilteste tiberlieferte Fassung des Ortis unterscheidet sich auf der Austoire-
Ebene von den spiteren Fassungen vor allem durch die Beziehungskonstel-
lation zwischen Jacopo, Teresa und Odoardo. Wéhrend in den spéteren Fas-
sungen dhnlich wie im Werther die Geliebte zum Zeitpunkt ihrer Begegnung
mit Jacopo zwar verlobt, aber unverheiratet ist, ist sie in der Bologneser
Fassung eine verwitwete Mutter mit bewegter Vorgeschichte: Der Maler
Odoardo, ein Sohn reicher Eltern, ist Teresas Jugendliebe, darf sie aber
nicht heiraten, weil ihre Eltern arm sind. Als ihr Vater im Sterben liegt, muf}
sie thm versprechen, einen wohlhabenden alteren »galantuomo di Padova«?’
zu ehelichen, um versorgt zu sein. Ihr Gatte, den sie nicht liebt, nimmt fiir
sie die Stelle eines treuen Freundes und zértlichen Vaters ein.28 Als er stirbt,
kommt Odoardo zu ihr zuriick. Teresas grofie Liebe ist in dieser Konstella-
tion und im Unterschied zu den spéteren Fassungen Odoardo, und gefihr-
det ist diese Liebe zunichst durch duflere Umstdnde, die Teresa zwingen,
aus materiellen Griinden eine Allianzehe einzugehen. Der Vater spielt dabei
eine wichtige Rolle. Dieses Modell kennen wir in dhnlicher Form aus La Nou-
velle Héloise, wo Julie dem Vater zuliebe einen alteren Mann heiratet, der fiir
sie dann die Rolle des viterlichen Freundes spielt. Odoardo ist vor diesem
Hintergrund das Pendant zu Saint-Preux.? Durch den Tod des Ehemannes
wird im Unterschied zur Nowvelle Héloise und dhnlich wie in der Princesse
de Cleves der Weg fiir die Liebenden frei. Aber wihrend dort die Frau aus
schlechtem Gewissen dem Verstorbenen gegentiber und aus amour-propre
nicht zu einer Verbindung mit dem von ihr geliebten Nemours bereit ist,

27 Ortis, S. 16.

98 Ortis, S. 20.

29 Dafl es sich um ein Zitat von Rousseaus Roman handelt, wird noch zusitzlich plausibi-
lisiert durch das Handlungselement der abgefangenen Briefe, wodurch die Liebenden
getrennt werden: »Le nostre lettere erano intercette, ¢ dopo due anni dell’amore il pitt
ardente noi ci vedemmo disgiunti per sempre.« (Ortis, S. 16) Ebenso werden am Ende des
zweiten Teiles der Nouvelle Héloise Saint-Preux’ Briefe von Julies Mutter entdeckt, was dazu
fuhrt, dafl dieser endgtiltig seiner Geliebten entsagen muf} (Rousseau, euwvres completes,

Bd.II, S. 306ff.).

164

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

realisiert Teresa ihre Liebe zu Odoardo. Nun tritt jedoch als neues Hinder-
nis der >Passionsmensch« und Werther-Nachfolger Jacopo Ortis auf den
Plan, der aber in jeder Hinsicht zu spit kommt und sich daher in noch
aussichtsloserer Position als der Held des Goetheschen Romans befindet.
Damit kombiniert der frithe Ortis gleich zu Beginn die Basiskonstellationen
der beiden bedeutendsten und bertihmtesten Liebesromane des spéten 18.
Jahrhunderts (La Nowvelle Héloise und Werther) und zeigt auf subtile Art und
Weise an, daf} er sich der Tradition bewufit ist und die tberlieferten Hand-
lungsmuster und Figurenkonstellationen als Material verwendet.

Die metaliterarische Reflexivitit des Romans wird nun sogleich noch gestei-
gert. In unmittelbarer textsyntagmatischer Verkniipfung mit der Geschichte
von Teresas Ehe und ihrer zunéchst ungliicklichen, dann gliicklichen Bezie-
hung zu Odoardo steht namlich der gemeinsame Besuch von Teresa, Odo-
ardo und Jacopo in Arqua, wo sich das Haus befindet, in dem einst Petrarca
gelebt hat.?? Dieser Besuch wird modelliert als deutlich markierte Zitatmon-

30 Ortis, S. 18-22. — In analoger Weise pilgert Hyperion mit Adamas an das Grab Homers
und nach der Trennung von Adamas an die Geburtsstitte des Dichters (s. 0. Kap. 2.5). In
Mme de Staéls Corinne findet eine wichtige Szene am Grab Vergils statt, wo, wie es heifit,
Petrarca einst einen Lorbeerbaum gepflanzt hat (s. u. Kap. 4.4). Die romantischen Helden
situieren sich also dezidiert in einer kulturellen Tradition, deren wichtigste Exponenten
die groflen Dichter des jeweiligen Kulturraumes sind. Die gewéhlten Schauplitze Italien
und Griechenland sind politisch zerrissene beziechungsweise unter Fremdherrschaft ste-
hende Lander, in denen die Literatur als Ersatz fiir die nationale Einheit dienen soll. Bei
Rousseau gibt es, wie gezeigt wurde, ebenfalls eine >Pilgerfahrt« nach Meillerie zu den
»monumens d'une passion« (Kap. 1.8), das heifit den von Saint-Preux dort hinterlasse-
nen Einschreibungen literarischer Texte in Stein. Solche Pilgerfahrten waren im Zusam-
menhang mit Rousseau auch Teil einer kulturellen Praxis geworden, wie man etwa bei
Johann Heinrich Campe nachlesen kann: »Apropos von Rousseau! Ich habe schon in
einem meiner vorigen Briefe gesagt, dafl wir eine Wallfahrt zu seinem Grabe nach Erme-
nonville vorgenommen haben. [...] Jetzt sage ich Thnen nur, daf} diese ganze Gegend mit
allen darin befindlichen Anlagen ein Sinnbild von Rousseaus Geist und Charakter zu sein
scheint. Sie ist, wie er und seine Schriften, tief und erhaben, melancholisch und reizend,
romantisch und schlicht, kithn und bescheiden, mannigfaltig und simpel, kunstvoll und
natiirlich, wild und freundlich. [...] Nie habe ich an einem andern Orte empfunden,
was ich hier empfand; so wie ich nie bei den Werken irgendeines andern Schriftstellers
diejenigen Wirkungen in mir verspurte, welche Rousseaus Schriften immer in mir her-
vorbrachten und jetzt noch hervorbringen, sooft ich sie wieder zur Hand nehme. Ich war
bis zum tiefsten Seelenschmerz gertihrt und fithlte mich gleichwohl niemals gliicklicher.
Thrénen quollen mir in die Augen, indes ein unwillkiirliches Lacheln mir auf meinen
Lippen schwebte. Bei jedem Tritte, den ich auf dem mir heiligen Boden tat, schof} es
mir wie Feuer in die Seele: hier ging auch er![...]J« (Brigfe aus Paris zur Zeit der Revolution
geschrieben. Aus dem Braunschweigischen Journal abgedruckt, Braunschweig 1790, zitiert nach
Claus Suflenberger, Rousseau im Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der Franzisischen
Revolution. Ein Beitrag zur Rezeptionsgeschichte, Bern/Frankfurt a. M. 1974, S. 21f.) Wenn man

165

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tage. Die Darstellung beginnt nach einleitenden Bemerkungen zur Hand-
lungssituierung mit der Wiedergabe eines Auszugs aus Vincenzo Montis
Prometeo, wo ein Sonnenaufgang beschrieben wird, und sie endet mit dem
Sonnenuntergang aus demselben Gedicht.?! Innerhalb dieses Rahmens si-
tuiert sich die Wallfahrt (»pellegrinaggio«)®? zum Petrarca-Gedichtnisort, an
welchem ein zitierendes Erinnern an den Dichter stattfindet.

Die Darstellung besteht aus folgenden Teilen. 1. Vor dem Beginn der ei-
gentlichen Erzahlung wendet Jacopo sich direkt an seinen Briefadressaten
Lorenzo, um sich mit ithm {iber Teresas Anmut auszutauschen: »Or di’; hai
tu osservato quand’ella parla? e non ti pare che la semplicita e I'interesse de’
suol discorsi costringano a prestarle fede?« Die Petrarca-Pilgerfahrt wird
somit von vornherein in einen direkten Zusammenhang mit Jacopos Liebe
zu Teresa gebracht; diese Liebe aber wird hier verschoben zum Ausdruck
gebracht, denn Jacopo spricht dartiber, dafi er geglaubt habe, Lorenzo sei in
Teresa verliebt gewesen, anstatt zu bekennen, dafl er sie selbst liebt. Wichtig
ist auch, dafd die Liebe sich hier als Kommunikation iiber Kommunikations-
weisen artikuliert. Liebe im romantischen Roman ist also Metakommuni-
kation. 2. Danach folgt ein narrativer Ieil, der die Anndherung der Gesell-
schaft an das Dorf Arqua zum Gegenstand hat. 3. Unterbrochen wird die
narrative Erzihlerrede sodann durch die direkte Wiedergabe einer Aufle-
rung von Teresa, die sich angesichts der Gegend um Arqua daran erinnert,
wie sie mit threm Mann zusammen dorthin zu wandern pflegte. Diese Er-
innerung lenkt ihre Rede schliefilich auf die Geschichte ihrer Ehe, den Tod
ihres Mannes und die Wiederbegegnung mit Odoardo. 4. Auf die direkte
Rede Teresas folgt ein erneuter Einschub, in dem Jacopo sich direkt an Lo-
renzo wendet und ihm seine Unfahigkeit eingesteht, Teresa mit sprachlichen
Mitteln darzustellen:

bedenkt, daf’ der Park von Ermenonville eine von dem Rousseau-Bewunderer Girardin
angefertigte >Kopie« des Elisée aus der Nouvelle Héloise darstellte und dafl Girardin den
Autor des Romans kurz vor dessen Tod dazu bewegen konnte, dorthin tiberzusiedeln,
dann hat man ein schlagendes Beispiel dafiir vor Augen, wie im spéten 18. Jahrhundert
die Grenzen zwischen Fiktion und Wirklichkeit durch Rackkopplungsschleifen aufgelost
wurden (zu Girardin vgl. Ursula Link-Heer, »Facetten des Rousseauismus. Mit einer
Auswahlbibliographie zu seiner Geschichte«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Lin-
guistik 63 (1986), S. 127-163, hier S. 133-137).

31 Ortis, S. 18-22.

32 Ortis, S. 20.

33 Ortis, S. 19.

166

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- Ma Lorenzo, Lorenzo .... e conviene che di qui innanzi io mi taccia tutto cio
che dice Teresa; che se potessi dipingerti la sua pronunzia, i suoi gesti, la melodia
della sua voce, la sua celeste fisonomia, o trascrivere almeno tutte le sue parole
senza cangiarne o traslocarne sillaba, certo che tu mi sapresti grado: diversamente
incresco perfino a me stesso. Che giova copiare imperfettamente un inimitabile
quadro la di cui fama soltanto fa piti impressione che la tua misera copia? e non
ti par ch’io somigli 1 traduttori del divino Omero? giacche come tu vedi io non
mi affatico che per inacquare il sentimento che m’infiamma, e stemprarlo in un
languido fraseggiamento. —34

Auffillig ist an dieser Passage die Verbindung des traditionellen Unsagbar-
keitstopos®® mit einer Reflexion tiber Probleme der Abbildung und der
Ubersetzung. Die versagende Darstellung der Geliebten wird mit Uber-
legungen zu Kunst und Sprache in Zusammenhang gebracht. Dies wird
uns noch zu beschiftigen haben. Die Stelle ist im tbrigen ein Beleg fiir
die Abkehr von den Pramissen der klassischen Episteme (Reprisentation,
"Transparenz, Mimesis, Ubersetzung). Die Sprache tritt gewissermaflen ma-
teriell in Erscheinung, sie vermischt sich mit dem Gegenstand der Rede
und verwissert diesen.?¢ 5. Im Anschluf} an diese Erzahlerreflexion folgt
der Bericht uber den Besuch von Petrarcas Haus, der nun nicht mehr
nur als christliche Wallfahrt, sondern auch als antik-republikanische und
heidnisch-religiése Handlung beschrieben wird: »Ci siam’appressati simili
a’ discendenti degli antichi repubblicani quando libavano sopra i mausolei
de’ loro maggiori morti per la patria, o a que’ sacerdoti che taciti e riverenti
s’aggiravano per li boschi abitati da qualche divinita.«3” Mit der Erinnerung
an antikes Totengedenken (»mausolei«) wird das in der Vorrede des Heraus-
gebers erwihnte »monumento« wieder aufgegriffen. Damit wird folgende
Aquivalenz hergestellt: Petrarcas Haus = Jacopos Ultime lettere (beide sind
Totenmonumente) und somit Petrarca = Jacopo. Ortis stellt sich dadurch

34 Ortis, S. 20.

35 Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und lateiisches Mittelalter (1948), Tubingen/Ba-
sel 111993, S. 168-171, bezeichnet als Unsagbarkeitstopos die »Betonung der Unfahig-
keit, dem Stoff gerecht zu werdens, die seit Homer belegt sei. Bevorzugter Ort sei die
Lobrede. — Auch bei Holderlin war von der Unméglichkeit die Rede, Diotimas Wesen
sprachlich mitzuteilen (s. 0., Kap. 2.6).

36 Vgl. hierzu auch Kiipper, »Politische Romantik«, S. 117ff., der auf die Briichigkeit der
von Ortis versuchten »Selbst-Modellierung als eines zweiten Petrarca« (S. 117) hinweist.
»Mit dem Einbruch des Unsagbarkeitstopos in das Zitat des Liebesdiskurses des Vor-
gangers zeichnet sich plotzlich ab, dafl das Sich-Wiederfinden im Vorgegebenen, wenn
auch dies Vorgegebene ein singulir Grofles ist, dem, was zu sagen ist (un quadroq), so
unangemessen sein kénnte wie eine »misera copia« (S. 118). Kiipper bezicht sich auf die
analoge Stelle in der Fassung von 1817 (Ortis, S. 3044L.).

37 Ortis, S. 21.

167

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in ein Imitations- und Nachfolgeverhiltnis zu Petrarca, den er als »dolce e
profondo filosofo di amore«® bezeichnet. Dieses Imitationsverhaltnis tragt
kultisch-religiose Zuge, die Huldigung gegentiber der Gottheit vollzieht sich
nicht nur als Pilgerfahrt, sondern auch als gebetsdhnliche Handlung durch
das Rezitieren von Petrarca-Gedichten. Wenn die Dichtung zur Religion
erhoben wird, so ist dies ein klares Indiz fir die von Jacopo angestrebte
Entdifferenzierung, die Riickgangigmachung der modernen Trennung in
autonome Funktionsbereiche.

In Opposition zu Jacopos Andachtshaltung steht allerdings das als »irreli-
gione«® gedeutete Verhalten der Besitzer des Hauses, die Petrarcas Wohn-
statt ganz profan verfallen lassen. Als Supplement fiir die fehlende Pflege
der Gedichtnisstitte fungiert fiir die Besucher die Literatur, und zwar im
doppelten Sinne. Teresa namlich zitiert aus einem Sonett von Alfieri, das
dieser an eben jenem Ort dem illustren Toten gewidmet hat und dessen
Gegenstand die gewissermafien autopoietische Gedachtnisfunktion der Li-
teratur ist:*

Prezioso diaspro, agata ed oro
Foran debito fregio e appena degno
Di rivestir si nobile tesoro:
Ma no; tomba fregiar d'uom ch’ebbe regno
Vuolsi, e por gemme ove disdice alloro;
Qui basta il nome di quel divo ingegno.41

Der Text beruht auf der Opposition Politik (»uom ch’ebbe regno«) vs. Dich-
tung (»divo ingegno«) und postuliert, dafl eines verstorbenen Herrschers
durch Schmiickung seiner Grabstitte gedacht werden miisse, wihrend der
Dichter allein durch seinen unsterblichen Namen der Nachwelt erhalten
bleibe. Dichtung benétigt somit keine ornamentale Gedéchtnispflege, sie ist
selbst Gedéchtnis. Dies fihrt uns an den Anfang zuriick, wo dem Text ja
genau diese Funktion vom Herausgeber zugeschrieben wurde. Die klare
Opposition Politik vs. Dichtung belegt aber auch, dafl der Text die moderne
Trennung der einzelnen Funktionsbereiche anerkennt und dafl er den Ent-
differenzierungswunsch in eine unaufhebbare Spannung zur realgeschicht-

38 Ortis, S. 21.
39 Ebd.
40 Durch den Bezug auf Alfieri wird die erzahlte Situation fiktionsintern verdoppelt, wo-

durch die metaliterarische Reflexivitit des Textes erneut eine Steigerung erfihrt.
41 Ortis, S. 21.

168

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lichen Entwicklung stellt. Die erstrebte Entdifferenzierung bleibt ebenso
sehr unerfiillbares Postulat wie Jacopos Liebe zu Teresa.

Die Opposition Dichtung vs. Politik wird schon zu Beginn des Textes einge-
fuhrt. Der Held wurde, wie er im ersten Brief schreibt, gegen seinen Willen
in eine Verschworung mit den Eroberern Italiens verwickelt und ergreift auf
Anraten seines Freundes Lorenzo und seiner Mutter die Flucht. Er wechselt
vom Raum der Politik und der Aktivitit in den Raum der ldndlichen Idylle
und der Kontemplation. Es handelt sich dabei nicht um einen voriiber-
gehenden, sondern um einen definitiven Sinnraumwechsel, denn Jacopo er-
teilt der zum Scheitern verurteilten politischen Aktion eine Absage und ladt
seinen Freund dazu ein, ihm nachzufolgen und mit ihm gemeinsam iiber
das Trugbild (»idolo vano«) des Ruhms zu lachen.*? Der landlich-idyllische
Raum aber ist, wie Jacopo selber deutlich macht, literarisches Zitat.*3 Es ist
ein Bereich, in dem die Wiederherstellung einer urspriinglichen Ganzheit
im Modus der Imagination méglich scheint. Jacopo badet in einem See und
bringt der Natur einen Hymnus dar.** Daf} er sich dabei Illusionen hingibt,
1st ihm bewufit. Doch er rechtfertigt sich durch den Hinweis auf die Antike,
die an die eigenen Illusionen geglaubt habe (»accarezzando gl'idoli della
loro immaginazione«),* dadurch das Schéne und Wahre gefunden und un-
sterbliche Kunstwerke geschaffen habe. Die postulierte Einheit der Antike
aber — und es handelt sich explizit um eine Einheit von Religion, Politik und
Kunst (»La religione greca e romana ha educato gli artisti e gli eroi, e a questa
dobbiamo 1 capi d opera che il caso ha rapito alla inclemenza de’ secoli.«)*6 —
ist aus Jacopos Sicht nur noch als durchschaute Illusion vorstellbar. Wenn
er sich in momenthafter Entriickung einer solchen Illusion hingibt, so wird
er sofort wieder herausgerissen, und zwar durch die Stimme eines »filosofo,
der ausruft: »Illusioni!@” Darauf kann er dann nur etwas hilflos replizieren,
daf} alles Illusion sei, dafl aber die Griechen und Rémer gliicklicher gewesen
seien, well sie im Unterschied zu den Modernen an ihre Illusionen geglaubt
hitten. Allein die Reflexion tiber diesen Sachverhalt aber zeigt, dafl er selbst
eben nicht an diese Illusion glauben kann.*

42 Ortis, S. 6.

43 Vgl. Wehle, »Italienische Modernitdt«.

44 Ortis, S. 7.

45 Ebd.

46 Ortis, S. 7f. (Hervorh. T.K.)

47 Ortis, S. 7 (Hervorh. im Text).

48 Der Wunsch nach Restitution der verlorenen antiken Einheit ist uns bereits be1 Holderlin
begegnet. Bei Rousseau sahen wir den Versuch einer Konfliktbewiltigung im Modus der
Ilusion. Die Illusion spielt, wie noch zu zeigen sein wird, auch bei Leopardi eine zentrale

Rolle.

169

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn die Opposition Politik vs. Idylle also fur die Opposition Politik vs.
Kunst/Dichtung steht und wenn diese Opposition privativ ist, dann bedeu-
tet das auch, dafi die beiden Bereiche nicht aufeinander einwirken konnen.
Einerseits gibt es trotz der bedriickenden zeitgeschichtlichen Umstande
Fluchtraume, in denen eine andere, von der Wirklichkeit noch nicht affi-
zierte Ordnung herrscht. Umgekehrt kann aber derjenige, der sich in den
Fluchtraum zurtickzieht, nicht mehr die Hoffnung haben, in den politischen
Bereich zurtickzukehren und auf thn einzuwirken. Die Differenz der beiden
Wirklichkeitsbereiche oder gesellschaftlichen Teilsysteme wird nun auch in
jenem oben zitierten Sonett von Alfieri bekriftigt, in dem die Trennung
der beiden Funktionsbereiche Politik und Kunst/Dichtung deutlich hervor-
gehoben wird. Nicht mehr der Herrscher ist lorbeergekront (»ove disdice
alloro«), sondern nur noch der Dichter. Dieser benétigt daher keine postu-
men Ehrbezeugungen, kein prachtig geschmiicktes Grab, ihm gentigt allein
sein Name, um zu Giberleben. Damit ist aber zugleich auch gesagt, dafl die
Dichtung nicht mehr integraler Bestandteil der Gesellschaft ist; es gibt keine
Einheit von Kunst, Religion und Politik mehr. Wie zur Bestitigung ignorie-
ren die Besitzer des Petrarca-Hauses die Bedeutung des fritheren Bewohners.
Dichtung ist zum Spezialbereich geworden, nur wenige Auserwihlte pflegen
das Andenken Petrarcas durch Partizipation an seinem Diskurs, indem sie
seine "Texte rezitieren und sie wie Jacopo sich zitierend aneignen oder, wie er
von Teresa und Odoardo vermutet, indem sie sich in seinem Namen ewige
Treue schworen.

6. Der Besuch in Arqua endet mit einer von Jacopo nur in Gedanken for-
mulierten, aber nicht ausgesprochenen Frage an Teresa: »[...] sono forse,
o Teresa, le tue bellezze e la tua gioventl che fanno risplendere la purita
del tuo cuore, o 'anima tua divina diffonde invece su le tue forme piti di
grazia, di freschezza e d’amore?«* Die Frage zielt auf den Zusammenhang
von duflerer Erscheinung (Oberflache, Kérper) und innerer Wahrheit (Tiefe,
Herz/Seele): Sind die beiden im Prinzip getrennt und unabhingig vonein-
ander, oder laf3t die Seele den sichtbaren Korper schoner erscheinen? Wenn
man die Frage semiotisch reformuliert, so lautet sie: Ist der Signifikant (der
Korper) auf das Signifikat (die Seele) transparent (Reprisentationskonzept)
oder ist das Signifikat Teil des Signifikanten, verbirgt es sich in thm und
determiniert seine Form (opakes Zeichenkonzept)? Die Frage wird hier nicht
beantwortet, denn mit dem abrupt eingeschobenen Sonnenuntergangstext
von Monti endet die Erzihlung des Ausflugs. Zu bedenken ist aber, daf

49 Ortis, S. 21f.

170

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Stelle in einem Kontext scheiternder Liebe steht, denn Teresa ist ih-
rem Geliebten Odoardo zugewendet und Jacopo ist der tiberfliissige Dritte
im Bunde. Diese scheiternde Liebe wird von einem scheiternden Kom-
munikationsakt tiberlagert (»ed io gia gia tutto estatico stava per dire a
quell’angelica donna«).5° Die Représentationsfihigkeit der Sprache scheint
also deutlich in Frage gestellt. Wie schon zu Beginn der Episode erweist sich
als das entscheidende Moment nicht die Kommunikation mit der Geliebten,
sondern die Metakommunikation. Es geht weniger darum, die eigene Liebe
der Geliebten mitzuteilen, als vielmehr darum, tber die eigene, letztlich
unsagbare Liebe mit einem Dritten zu kommunizieren.

Der Brief endet mit einer erneuten direkten Ansprache an den Empfénger.
Jacopo bittet Lorenzo, diesen Brief fiir spatere Zeiten, in denen er ungliick-
lich sein werde, aufzuheben, damit die beiden dann gemeinsam den Text
als Erinnerung an schonere Tage wiederlesen kénnen, »sdrajati su I’erta che
guarda la solitudine di Arqua, nell’ora che il di va mancando.«’! Der Brief
wird also von Jacopo als Memorialtext, als eine Art Tagebuch konzipiert.
Der Schreibende projiziert sich selbst in die Zukunft, wo er den eben erleb-
ten Moment des Gliicks wiederaufleben lassen mochte. Der Text erzeugt so-
mit eine Erinnerungskette, die in die Antike zurtickreicht und tiber Petrarca,
die Nouvelle Héloise und den Werther bis hin zu "Teresa und Jacopo reicht und
dann durch das Schreiben in die Zukunft fortgesetzt wird. Dies steigert das
Doppelungs- und Spiegelungsverhaltnis, das fiir Jacopos Erleben charakte-
ristisch ist. Was immer er tut, er muf§ sich in einer fremden Instanz spiegeln,
um sich ausdriicken zu kénnen. Er ist sich selbst niemals gegenwirtig. Die
scheiternde Liebe wird somit zum Anlaf} einer narzifitischen Selbstbespiege-
lung des Ichs. Diese wiederum laft sich als Metapher der vom Text vollzo-
genen Selbstreflexion lesen. Dadurch kommt es zu einer Potenzierung der
metapoetischen Selbstreflexivitit, denn im Zentrum der Episode steht ja,
wie gezeigt wurde, ein Kommentar tiber die Funktion der Dichtung in der
funktional differenzierten Gesellschaft.

50 Ortis, S. 21.
51 Ortis, S. 22.

171

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Exklusionsindividualitdt und poetologische Codierung der Liebe

Die in der poetologischen Selbstbeschreibung der Notizia bibliografica postu-
lierte Darstellung des Individuellen ist im Text selbst somit nicht nachweis-
bar, was semiotisch auch gar nicht méglich ist, denn das Individuelle kann
sprachlich nicht mitgeteilt werden (»individuum est ineffabile«). Will das
Individuum sich darstellen, so kann es dies nur unter Ruckgriff auf diskur-
sive Muster, wie sie von Petrarca, Rousseau oder Goethe zur Verfiigung
gestellt wurden. Indem der Briefschreiber diese Muster durch explizite und
implizite Zitate markiert, macht er sie zum Material fiir Einschreibungen
seines individuellen Seins. Die daraus resultierende Selbstkonstitution aber
ist prekdr und problematisch, weil das kombinierte Material heterogen ist.
Identifiziert Jacopo sich mit der spirituellen Liebe des Canzoniere, mit der Ver-
zichtsliebe der Nouvelle Héloise oder mit der selbstdestruktiven Passionsliebe
des Werther? Diese Modelle kdnnen nicht synthetisiert werden, und somit
ist die Individualitit, die Jacopo sich schreibend aneignet, eine negative
und differentielle.?? Trotz seiner hiufig bekundeten Neigung zur Imitation
(hinzu kommt in den spateren Fassungen noch die wmitatio Christi) ist Ortis
weder Petrarca noch Saint-Preux noch Werther. Ihm fehlt die Stabilitit, er
ist in permanenter Bewegung und oszillierender Veranderung begriffen:
»[...] propriamente questo mio cuore non puo sofferire un momento, un solo
momento di calma. Purch’ei sia sempre agitato, per lui non rileva se 1 venti
gli spirano avversi o propizj. Ove gli manchi il piacere ricorre tosto al do-
lore.«%

In jedem Falle reflektiert Jacopo Ortis, was er tut, und zeigt, daf§ die von
thm ersehnte Einheit illusiondr bleiben muf}. Das seiner selbst bewufite
moderne Individuum existiert nur in der Trennung, ausgeschlossen von
allen Lebenszusammenhangen wie Familie, Stand, Staat oder Bildungsinsti-
tutionen. Seine Individualitdt beruht auf Exklusion.>* Alle Handlungsraume
und Teilbereiche, die Jacopo durchlduft, alle menschlichen Gruppierungen
sieht er als Aulenstehender. Er hat sich in der Sphire der Politik versucht
und ist gescheitert. Die Flucht in den Raum der Idylle, der zugleich der
Raum seiner Kindheit ist, fithrt zu keiner neuen Zugehorigkeit. Teresa, die
er liebt und mit der er, wie er glaubt, gliicklich wire, ist bereits vergeben.

52 Vgl. hierzu auch Petry, »Vitae parallelae«.

53 Ortis, S. 23 (Hervorh. im Text).

54 Vgl. Luhmann, »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: Gesellschafisstruktur und
Semantik. Studien xur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaff, Bd. 3 (1989), Frankfurt a. M.
1993, S. 149-258, und meine Ausfithrungen dazu in Kap. 0.4.

172

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Euganeischen Hiigeln fiihlt er sich zwar wohl, doch gehort er nicht
wirklich dazu; vielmehr betrachtet er die Handlungen und Reden der Land-
bewohner mit der Neugierde des Ethnologen. In Padua, wo er studieren
mochte, halt es ithn nicht lange; die dazu erforderliche Disziplin ist nicht
kompatibel mit seinem »libero genio«.?®> Den Verfuhrungsversuchen der
frivolen Ehefrau des Patriziers T* widersteht er und verschmaht damit das
Gegengift (antiveleno«) der sinnlichen Liebe.%

Seine Ausgeschlossenheit ist thm bewufit, ja man kann sagen, dafl er sie
kultiviert. Sie resultiert aus seiner Weigerung, sich an andere anzupassen,
ithre Lebensentwiirfe zu tibernehmen. Er bezeichnet sich als »uom singo-
lare«®” und insistiert auf seiner Differenz zu allen anderen Menschen.’® Er
ist sich auch dessen bewufit, dafi er Teresa als Projektionsfliche fiir seine
Selbststilisierung benétigt. Auf den von Lorenzo erhobenen Vorwurf, er sei
in Teresa verliebt, antwortet Jacopo wie folgt:

[...] Innamorato si, e che per questo? Ho veduto di molti innamorarsi della
Venere Medicea, della Psiche, e perfin della luna o di qualche stella lor
favorita. E tu stesso non eri talmente entusiasta di Saffo che pretendevi di
ravvisarne il ritratto nella pitt bella donna che tu conoscessi, trattando di ma-
ligni e ignoranti coloro che la dipingono piccola, bruna e bruttina anzi che no?
Fuor di scherzo: io conosco d’essere un uom singolare, e stravagante fors’anche;
ma dovro percid vergognarmi? di che? sono pitl giorni che tu mi vuoi cacciar per
la testa 1l grillo di arrossire: ma con tua pace i0 non so, né¢ posso, n¢ devo arrossire
di cosa alcuna rispetto a Teresa, né¢ pentirmi, n¢ dolermi.... — Sta bene.59

Die im ersten Teil des Zitats gewihlte Rechtfertigung, daf§ die Liebe bei
vielen nur als Projektion auftrete, ist weniger im Scherz gesprochen, als der
zweite Teil glauben machen will. Inhaltlich stimmt die Antwort namlich
tiberein mit Jacopos andernorts geduflertem Verdacht, er habe sich in das
Geschopf seiner eigenen Phantasie verliebt: »E penso: ¢ pur vero che questa
donna esista qui in questo basso mondo, fra noi? e sospetto assai volte
d’essermi innamorato della creatura della mia fantasia.«% Wenn dies stimmt,

55 Ortis, S. 27.

56 Ortis, S. 30.

57 Ebd.

58 Vgl. hierzu Kiipper, »Politische Romantik«, S. 106f., der diesbeziiglich von »emphati-
scher Selbst-Singularisierunge« spricht (S. 107).

59 Ortis, S. 30.

60 Ortis, S. 63. — Vgl. auch die Stellen, in denen allgemein der Verdacht gedufiert wird, dafy
die Welt nur Schein sei: Ortis, S. 7, 23, 34, 53. - Die Auffassung, dafl Liebe nur eine
subjektive Projektion und somit chimérenhaft sei, wird schon von Rousseau vertreten,
etwa im Emile, wo es heifit: »[...] qu'est-ce que le véritable amour lui-méme, si ce n’est

173

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dann ist die geliebte »angelica donna«$! nichts als die Hervorbringung einer
niemals zur Ruhe kommenden Imagination.5? Sehr aufschlufireich sind im
obigen Zusammenhang die Beispiele: Venus, Psyche, Mond und Sterne,
mit anderen Worten: mythologische Figuren als Kunstwerke einerseits und
Himmelskorper andererseits. Hinzu kommt die Dichterin Sappho. Diese

chimére, mensonge, illusion? On aime bien plus I'image qu’on se fait que I'objet auquel
on I'applique. Si I'on voyoit ce qu’on aime exactement tel qu’il est il n’y auroit plus
d’amour sur la terre.« (Euvres completes, Bd. IV, S. 656)

61 Ortis, S. 14.

62 Diese in der unvollendeten ersten Fassung des Romans angelegte Tendenz zur illusionér-
narzifitischen Liebe wird in den spiteren Fassungen von 1802 und 1817 bestdtigt und
verstirkt. Ein wichtiger Unterschied auf der Ebene der Handlung ist allerdings die Kon-
stellation zwischen den drei Hauptfiguren Jacopo, Teresa und Odoardo. Teresa ist nun
unverheiratet und kinderlos. Aus der Jugendliebe, dem Maler Odoardo, wird 1802 ein
vom Vater der Tochter aufgezwungener, ungeliebter Verlobter, dessen hervorstechende
Eigenschaften Distanz, Unterkiithlung und Herzlosigkeit sind. Teresa ist, wie sie Jacopo
bei der Petrarca-Wallfahrt gesteht, unglicklich (Orzs, S. 148). Der Grund fiir die Zwangs-
verlobung liegt in der 6konomischen Situation der Familie. Teresas Vater ist verschuldet
und er will die Zukunft seiner Familie durch eine vorteilhafte Heirat seiner Tochter
sichern: Odoardo nidmlich darf mit einer groflen Erbschaft rechnen. Foscolo ndhert
den Text damit teilweise an die Werther-Konstellation an: Durch den Wegfall des ersten
Ehemannes und Teresas ungliickliche Verbindung zu Odoardo wird sozusagen eine
Aktantenstelle frei, die dann Jacopo besetzen kann, wihrend er in der ersten Fassung vol-
lig aulerhalb des erotischen Dreiecks stand. Andererseits bleiben wichtige Unterschiede
zum Werther bestehen: Lotte liebt Albert (unbeschadet ihrer Zuneigung zu Werther),
Teresa liebt Odoardo nicht. Sie unterwirft sich aber wie Julie dem viterlichen Gebot,
Lotte folgt dem letzten Willen der Mutter, nach deren Tod sie sich um die Geschwister
und den verwitweten Vater kiimmert. Lottes Gehorsam entspricht nicht nur ihrer eige-
nen Neigung zu Albert (die natiirlich Werther gegentiber nicht ohne Ambivalenzen ist),
sondern er steht auch im Dienste der Familienerhaltung. Bei Foscolo dagegen fiihrt das
viterliche Heiratsgebot zu einer Zerstérung der eigenen Familie (Ortis, S. 149). Foscolo
verdichtet also in der neuen Fassung seines Romans die von Rousseau und Goethe tiber-
nommenen Muster zu einer neuen, eigenen Konstellation. Vor diesem Hintergrund wird
der illusionédr-narzifitische Charakter von Jacopos Liebe noch deutlicher. Zwar begehrt
und liebt er die von ihm vergétterte Teresa, doch unternimmt er nichts, um sich das
geliebte Objekt tatsachlich anzueignen. Im Unterschied zur ersten Fassung besteht nun
kein emotionales und auch kein moralisches Hindernis mehr fiir Jacopo. Da er weifi, dafl
Teresa mit Odoardo ungliicklich ist, konnte er sie ihm wegnehmen. Das Gebot des Vaters
kann, da es die Familie, die es vorgeblich schiitzen will, im Gegenteil durch die Exklusion
der Mutter zerstort hat, anders als noch bei Rousseau keine Verbindlichkeit fiir sich
beanspruchen. Daf3 Jacopo dennoch auf Teresa verzichtet, bleibt im Text ohne explizite
Rechtfertigung. Wenn Jacopo tiber die Gleichgiiltigkeit des abwesenden Odoardo klagt,
so versichert er Lorenzo gegentiber sogleich, dafl Gott ihn davor bewahren mage, die
Situation auszunutzen (Ortis, S. 176), ohne daf} dies jedoch niher begriindet wiirde. Man
muf} den Grund dafiir also darin sehen, daf} Jacopo seine Leidenschaft nur imaginar und
als Projektion ausleben kann.

174

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente haben poetologische Funktion: Die Liebe ist somit poetologisch
codiert. Das ergibt sich deutlich, wenn man den Querverweisen nachgeht,
die in dem Signifikanten Venere verborgen sind. Zu Beginn des Textes, in
einer oben bereits zitierten Stelle,% steht die Venus in einem die Antike
evozierenden Kontext: Gliicklich seien die Menschen im Altertum gewesen,
weil sie sich der Kiisse der Venus fiir wiirdig hielten. Gliicklich waren sie
aber auch deshalb, weil sie im Gegensatz zu den Modernen an die eigenen
Illusionen glauben konnten. Daraus schufen sie zeitiiberdauernde Kunst-
werke. Die Liebesgottin Venus steht hier also pars pro toto fitr die Antike und
far die von ihr hervorgebrachte Kunst und Kultur; sie steht zugleich fiir die
damit verbundene illusionére Einheit.

Venus ist aber nicht nur eine antike Gottin, sondern auch ein Himmelskor-
per: der Abendstern. Er ist an jenem Abend zu sehen, an dem Jacopo Teresa
auf dem Friedhof begegnet.5 Dieser Abend im Zeichen der Venus kombi-
niert ebenfalls Liebe und Dichtung, und zwar in Form eines supplementiren
Verhéltnisses. Gemeinsam gehen Teresa und Jacopo zum »lago de’ cinque
fonti«: »E la ci siamo quasi di consenso fermati a mirar I'astro di Venere
che ci lampeggiava sugli occhi.«6® Nun ist der See mit den funf Quellen
ein symbolisch hdchst wichtiger Ort in der Okonomie des Romans, weil
er metonymisch fir die erste Begegnung mit Teresa steht und somit Erinne-
rungsort ist (»questo lago dove il caso mi trasse la prima volta quando le
sue acque mi guidavano a conoscerti«,% wie Jacopo zu Teresa sagt), was
aber auch die Begegnung mit Odoardo mit einschliefit, welcher Jacopo an
eben jenem See den Weg zu Teresas Haus gewiesen hatte.” Der See ist
somit ein metonymisches Zeichen fiir Teresa und fiir ihre Unerreichbarkeit.
Beim Anblick des Abendsterns evoziert Teresa sodann den bewunderten
Petrarca:

Oh! diss’ella con un dolce entusiasmo; credi tu che il Petrarca non abbia anch’egli
visitato sovente queste solitudini sospirando fra le ombre pacifiche della notte
la sua perduta amica? Quando leggo 1 suoi versi la mia fantasia me lo dipinge
qui.... malinconico.... errante.... seduto sul tronco di un albero, pascersi de’
suol mesti pensieri, e volgersi al cielo cercando con gli occhi lagrimosi lo spirito
di Laura.68

63 Ortis, S. 7.
64 Ortis, S. 60-62.
65 Ortis, S. 60f.
66 Ortis, S. 61.
67 Ortis, S. 8.
68 Ortis, S. 61.

175

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

"Teresa identifiziert den Dichter mit seinem Werk und ihre Liebeserfahrung
(und sie liebt wohlgemerkt Odoardo, den sie lange Zeit entbehren muf3te)
mit der im Canzoniere modellierten. Der vortibergehende Verlust des Gelieb-
ten ist fiir sie nunmehr beendet, und so kann sie sich eines gliicklichen
Winters erinnern, den sie zusammen mit Odoardo hier verlebt hat. Da aber
auch Jacopo seine (aktuelle und ungliickliche) Liebe mit der Petrarkischen
parallelisiert, ist fir ihn das von Teresa ausgesprochene Wort »felicemente«
wie ein Messerstich ins Herz. In dieser hochst spannungsreichen Szene, in
der beide thre Emotionen mit Hilfe der Petrarkischen Folie zum Ausdruck
bringen und gewissermaflen kommunikativ tiber die Bande spielen, kommt
es zu einem gerade noch zuriickgehaltenen Liebesgestdndnis von seiten Jaco-
pos: »Si, angelo..., tu sei nato per me! ed io.... — Ma 'anima torno in se
stessa e fu in tempo di soffocare queste parole che gia mi scoppiavano dalle
labbra.«6? Anstatt ihr seine Liebe direkt zu gestehen, verschiebt er sie auf
Petrarca (»ma il Petrarca io .... 'amo«).”0 Literatur erweist sich somit als ein
Ersatzobjekt fiir das in der Realitét nicht erfiillbare Begehren wie auch als
Moéglichkeit, das unsagbare Begehren auszudriicken. Danach setzen Jacopo
und Teresa sich unter einen Maulbeerbaum, und Jacopo rezitiert von thm
tibersetzte Oden der Dichterin Sappho, wihrend der Mond aufgeht.

Mit Venus, Sappho und dem Mond sind drei der fiinf im obigen Zitat”! als
Projektionsflichen fiir unerfiillbare Liebe genannten Elemente zusammen-
gefithrt. An diesem Hohepunkt gerit Jacopos Erzihlerrede ins Stocken. Es
spiegelt sich auf der Ebene der énonciation die Unfihigkeit des erlebenden
Ichs, tiber seine Liebe zu sprechen:”?

Frattanto ella giaceva sotto il gelso, ed io le recitava le odi di Saffo: sorgeva la
luna.... oh!...

Perche, mentre scrivo, il mio polso batte con pil frequenza? — Beata sera! tu hai
spiegate d’innanzi a me tutte le tue ricchezze, ed hai destato il mio cuore perche
le potesse conoscere. O uomo, I'universo cangia d’aspetto a norma della tua pro-
sperita! Si foss’ella avveduta.... ch’io.... 'amo? No, Lorenzo, io spero che no.”3

Die schreibende Vergegenwirtigung der Liebesszene, die keine ist, fithrt zu
einer Rickkopplung zwischen Schreiben und Erleben, die unterdriickten

69 Ebd.

70 Ortis, S. 62.

71 Ortis, S. 30.

72 Ahnliches hatten wir bei Hélderlin gefunden. Auch dem Erzihler Hyperion ist es nicht
moglich, fiir seine Liebe zu Diotima und fiir die Beschreibung der Geliebten die addqua-
ten Worte zu finden (Samtliche Werke und Brigfe, Bd. 11, S. 60).

73 Ortis, S. 62.

176

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Emotionen kommen wieder hoch und behindern den Fluf§ der Sprache.
Die Stockung markiert die Schnittstelle zwischen Liebe und Literatur. Im
Medium der Literatur kann das ausgefallene Liebeserleben nachgeholt wer-
den.”* Wie schon bei der Arqua-Episode wird der auf den Hohepunkt fol-
gende Rickweg qua Ellipse erzahlt. Beim Abschied schliefilich setzt Jacopo
die heimlich Geliebte und den Abendstern in ein negativ grundiertes Aqui-
valenzverhaltnis: beide sind verschwunden, so daf} er sich auch nicht mehr
trostsuchend gen Himmel wenden kann. Venus, die Géttin der Liebe, ist
als Abendstern zum triigerischen Zeichen der Liebe beziehungsweise zum
Zeichen ihres Fehlens geworden.

Aus der Feinanalyse dieser sehr dichten Stelle, in der viele zentrale Elemente
der Erzahlung zusammengefiihrt werden, ergibt sich der vielfach belegte
Befund, daf die Liebe im Or#is eng mit Literatur verkniipft ist. Der Held
kann seine Liebe nicht in gewohnliche Rede iibersetzen. Er bedient sich
des Petrarkischen Modells und der von ihm selbst tibersetzten Sapphischen
Oden als eines Supplements. Mehr noch, die Liebe zu "Teresa steht im Zu-
sammenhang mit grundlegenden epistemologischen Fragen: Wie wirklich
ist die Wirklichkeit, inwiefern ist Illusion die Voraussetzung fiir kulturelle
Leistungen? Schlief8lich wird das Schreiben zum Ersatz fiir die Liebe, was zu
Riickkopplungen zwischen Erzihlen und Erleben fithrt. Auf der Ebene des
Erzdhlten ist Jacopo ein verhinderter Schriftsteller; er leidet an einer Schreib-
hemmung.”® Dadurch aber, dafi er tiber seine unerfiillte Liebe schreibt, na-
hert er sich der Autorschaft auf Umwegen. Die Briefe sind wie im Hyperion
das Supplement fur Literatur.

74 Manfred Schneider, Licbe und Betrug. Die Sprachen des Verlangens, Miinchen/Wien 1992,
S.14ft., spricht von der »Unméglichkeit des Anfangens« und den Stockungen der Sprache
in Dingen der Liebe: »Im Anfang der Liebe steht die Stockung.« (S. 14) Den Dichtern ist
es gegeben, die Stockung im Realen durch einen literarischen »Buchstabenflufi« zu kom-
pensieren (S. 17). Demnach ist Literatur ein Supplement fiir nicht stattfindende Liebe.

75 Vgl. hierzu paradigmatisch Ortis, S. 46. Jacopo versucht zu schreiben, um Teresas Wunsch
zu entsprechen, doch nach drei Zeilen schon versiegt der Strom seiner Kreativitét: »Mi
propongo mille argomenti; mi s’affacciano mille idee; scelgo, rigetto, poi torno a scegliere;
scrivo finalmente, straccio, cancello, e perdo qualche volta un’intera giornata: la mente
si stanca, le dita abbandonano loro malgrado insensibilmente la penna, e mi avveggo
d’aver gettato il tempo e la fatica.«

177

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Vernetzungen: Schreibexperimente im Umfeld des Ortis

Allerdings bedarf Jacopo, um zum Autor werden zu kénnen, der Hilfe seines
Adressaten Lorenzo, der die Briefe aus dem privaten Bereich in den der
offentlichen Kommunikation stellt und sie damit in Literatur verwandelt.
Die Figur des Lorenzo fungiert als Schnittstelle zwischen den Ultime lettere
und einem anderen Werk Foscolos. Lorenzo ist ndmlich nicht nur der Her-
ausgeber von Jacopos letzten Briefen, sondern auch der Ich-Erzihler von
Foscolos fragmentarischer Schrift Sesto tomo dell’lo, die 1801, also zwischen
der ersten, unvollendeten und der zweiten, vollendeten Fassung des Ortis,
entstanden ist. Der Sesto fomo stellt ein Bindeglied zwischen den beiden Ortis-
Fassungen dar. Sesto tomo und Ortis sind namlich durch intertextuelle Ver-
weise und thematische Analogien eng miteinander verkniipft. Lorenzo, der
hier im Gegensatz zum Ortis deutlich autobiographische Ziige tragt, zitiert
eine Stelle aus dem Briefroman, die aus dem im vorigen analysierten Venus-
Kontext stammt: Jacopo badet in dem See mit den fiinf Quellen und singt
eine Hymne an die Natur; den als Prosopopoiie formulierten Einwand eines
gedachten »Philosophen, er erliege einer Illusion, beantwortet er mit der
Frage: »E non ¢ tutto illusione? tutto? Beati gli antichi [...]«.”6 Die Ortis-Stelle
wird vom Erzéhler jedoch wie ein Fremdkoérper behandelt, als »paragrafo
che non c’entra«.”” Dies erklirt sich aus den gegensitzlichen Liebeskonzep-
tionen, die beiden Texten zugrundeliegen und die sich ihre Helden zu eigen
machen. Der Sesto tomo dell’lo handelt von der Liebe des Ich-Erzahlers Lo-
renzo zu zwei Frauen: Psiche und Temira. Die zugrundeliegende Liebeskon-
zeption ist eine hedonistische, auf Sinnlichkeit und Serialisierung beruhende,
also ein klarer Gegenentwurf zu der asketischen Liebeskonzeption des Ortis.
Temira, die Lorenzo in die sinnliche Liebe initiiert, rat ihm, die Gunst der
schénen Frauen wie Blumen zu pfliicken.”® Liebe als lebenslanges Gefiihl
wird als Illusion gebrandmarkt: »Ma questo amore perfetto se lo hanno pur
troppo riserbato i numi. [...] L’amore perfetto ¢ una chimera [...].<” Diese
Infragestellung der >perfekten< Liebe ist mit in Betracht zu ziehen, wenn
man iiber Foscolos Liebeskonzeptionen nachdenkt. Es geht in seinem Werk
nicht um eine bestimmte Form der Liebe als Norm. Die Verzichtsliebe des
Jacopo Ortis ist nicht besser oder >wahrer« als andere, sinnliche Formen der

76 Prose varie d arte. Edizione critica a cura di Mario Fubini, Firenze 1961 (Edizione naxionale delle
opere di Ugo Foscolo, Bd. V), S. 21 (in leicht variierender Wiederaufnahme von Orf, S. 7).

77  Prose varie darle, S. 21.

78  Prose varie darte, S. 17.

79 Ebd.

178

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe.8 Sinnlichkeit und Passion sind zwar nicht von Dauer, doch haben
sie den Vorteil, dafl sie einem das Schicksal des »sfortunato amico«®! Jacopo
Ortis ersparen: den Selbstmord.

Das Uberwélbende aller Formen der Liebe ist das Schreiben: Deutlicher
noch als der Ortisist der Sesto tomo dell’lo ein hochreflexiver metaliterarischer
Text in der Tradition des Tristram Shandy, in dem das Schreiben von Beginn
an sich selbst zum Thema hat. Der Erzdhler nimmt zu seinem Text eine iro-
nische Haltung ein. In der Vorrede widmet er den Text, dessen Gegenstand
seine eigene »Odyssee« sein soll, sich selbst, und zwar, wie er sagt, der Ein-
fachheit halber: »Non mi costa un minuto di si, di 7o, di ma; e mi risparmia
la fatica e il rossore di scrivere una dedicatoria.«3? Auflerdem erspare dies
dem Mizen wie dem Leser zwei Seiten Langeweile, weil der Verfasser die
Sache mit sich im Stillen ausmache. Uber seine Vorfahren, die er nicht
kenne, kénne er nichts sagen, und tiber sich selbst dirfe er aus Griinden
der Konvention weder Lob noch Tadel verbreiten. Damit aber hebt sich
die Widmung an sich selbst als paradoxer Sprechakt aus den Angeln, was
zu dem Resultat fithrt, dafl am Ende der Vorrede die Leser aufgefordert
werden, sich die fehlende Widmung, so sie danach verlangten, selbst zu
schreiben. Die Vorrede ist somit ein Metatext, der sich auf einen nicht vor-
handenen Widmungstext bezieht. Der Text wird zum paradoxen, selbst-
ronischen Experiment.

Im daran anschlieBenden »Avvertimento« geht das Vexierspiel weiter. Der
"Text verweist mehrfach zurtick auf die Vorrede, in der man allerdings meist
vergeblich nach den dort angeblich enthaltenen Stellen sucht. Im Dialog mit
einem fiktiven Leser reagiert der Erzdhler auf Fragen. Warum handle es
sich ausgerechnet um den sechsten Band des Ichs? Weil die vorhergehen-
den Bidnde noch nicht geschrieben seien, wihrend die nachfolgenden noch
nicht erlebt wurden. Warum schreibe der Verfasser tiberhaupt? Dies habe

80 Siehe hierzu auch Matteo Palumbo, »Jacopo Ortis, Didimo Chierico e gli avvertimenti
di Foscolo »Al lettore«, in: MLN105 (1990), S. 50-73, der ausgehend von einer Analyse
der Verfithrungsszene in Padua (Ortis, S. 317-319; zu den fritheren Fassungen vgl. Ortis,
S.28-30 und S. 157-160), die er als »traccia minima [...] di un possibile contro-romanzo«
innerhalb des Ortis (Palumbo, S. 50) bezeichnet, die Entwicklung einer sinnlichen Lie-
beskonzeption bei Foscolo untersucht und dabei insbesondere auf den Sesto tomo dell’lo
sowie auf den Didimo-Chierico-Komplex eingeht. Nach Palumbo stehen die Verzichtsliebe
Jacopos und die von Didimo vertretene sinnliche Liebe nicht in einem Verhiltnis der
Negation zueinander, sondern sie sind Resultat unterschiedlicher, aber gleichberechtigter
‘Wahlmoéglichkeiten (S. 60).

81 Prose varie darte, S. 21.

82 Prose varie darte, S. 3.

179

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er in der Vorrede bereits erklart — was indes nicht stimmt, es sei denn, man
deutet den etwas unprizisen Hinweis auf die Musen und ihren Priester®
als Erklarung, indem man unterstellt, mit dem Priester meine der Verfasser
sich selbst. Eine andere Erklarung schligt er im folgenden vor: »[...] tento
d’ingannare, scrivendo, 1 miei giorni perseguitati ed afflitti.«3 Damit sind
zwel Auffassungen vom literarischen Schreiben genannt: Die eine sieht das
Schreiben als géttliche Eingebung oder rituelle Handlung (der Dichter als
Priester der Musen), die andere denkt es vom Individuum her (Schreiben
als Flucht aus der Wirklichkeit mit therapeutischer Wirkung). Doch scheint
keine der beiden Auffassungen fiir Lorenzo die richtige zu sein. Eine alter-
native Erkldrung (»Fuor di scherzo«) mit ironisch gebrochenen Ankliangen
an Rousseaus Confessions schliellich lautet:

11 proponimento di mostrarmi come la madre natura e la fortuna mi han fatto sa
un po’ d’ambizione. Lo so.... ma.... ti giuro ch’io non sono stato mai ambizioso.
Ho sentito.... lo dico arrossendo.... ho sentito e sento — lascia prima ch’io mi
copra con le mani la faccia — una febbre di gloria che m’ubbriaca perpetuamente
la testa.8

Nicht Ehrgeiz also, sondern Ruhmsucht treibt den Verfasser dazu, sich
selbst so darzustellen, wie die Natur und das Schicksal ithn gemacht haben.
Damit zitiert er den Beginn der Confessions, wo Rousseau den Anspruch er-
hebt, einen Menschen »dans toute la vérité de la nature«3 zu zeigen. Dieses
Vorhaben ist bei Rousseau jedoch nicht mit Ruhmsucht verbunden, son-
dern es dient der Rechtfertigung seines Charakters und seiner Handlungen
vor der Nachwelt und vor Gott. Lorenzo deutet Rousseaus Vorhaben offen-
bar als »ambizione«, an deren Stelle bei ihm der Wunsch nach Ruhm tritt,
der sich jedoch, wie im folgenden klar wird, nicht auf das Schreiben selbst
stiitzen kann, sondern extern motiviert werden muf3.

Zwar bezeichnet Lorenzo kurz darauf die »febbre di gloria« als »fantasmac,
hinter dem sich »uno scheletro che traballa su le ossa ammucchiate de’ ci-
miteri«¥ verberge. Doch die lockende Stimme des Ruhms bleibt vernehm-
bar, sie verspricht ihm, daf} sein Name nicht mit seinem Leichnam begra-
ben werde, und hindert ihn dadurch am Selbstmord. Das heimliche Motiv
seiner Ruhmsucht ist ein politisches:

83 Ebd.

84 Prose varie d arte, S. 4.

85 Prose varie darte, S. 5.

86 Rousseau, Fuvres completes, Bd. 1, S. 5.
87  Prose varie darte, S. 5.

180

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sogno talvolta di nuotare alla gloria per un mare di sangue. Or tu puoi desumere
ci6 ch’io non posso dire.

Un pari accesso avea, non ha guari, abbattute le mie facolta. Io aveva esiliato dal
mio ingegno le vergini muse, e dal mio cuore il dolce spirito dell’'amore. Addio
patria, addio madre, addio cara e soave corrispondenza di pacifici affetti. Pareami
di consacrare alla Liberta un pugnale fumante ancora nelle viscere de’ miei congiu-
nti, e di piantar la bandiera della vittoria sopra un monte di cadaveri. La mia fan-
tasia scriveva frattanto il mio nome sulle volte dei cieli. Ma io mi sentiva rodere
a un tempo dalla fame di gloria, 'ulcera sorda del supremo potere. Se non che
la disperazione di conseguirlo prostro I'anima mia, la quale giaceva aspettando
il soffio distruttore della morte.88

Es geht (nicht anders als im Hyperion) um die Rettung des unter Fremdherr-
schaft stehenden Vaterlandes und somit um ein Thema, das auch im Orzs,
und zwar in jenen Teilen, die erst in der Fassung von 1802 enthalten sind,
von zentraler Bedeutung ist. Der plotzlich auflammende Wunsch wird in
der zitierten Stelle als Anfall (»accesso«) beziehungsweise als »fantasia« und
somit als etwas Krankhaftes und vom Betroffenen nicht Beherrschbares
bezeichnet. In diesem Zustand verdrangt der ertraumte Freiheitskampf die
ansonsten dominanten Ideale Kunst (»vergini muse«) und Liebe (»amore«).
Zugleich aber weiff Lorenzo zu seiner Verzweiflung, daf} seine Phantasie un-
erfillbar ist (»disperazione di conseguirlo«). Da erscheint ihm eines Nachts
im Traum der antike Philosoph Diogenes, der thm mit rationalen Argumen-
ten das Unbegriindete seiner Hoffnungen darlegt. Der politische Kampf sei
der falsche Weg, um zu Ruhm zu gelangen, denn: »La fama degli uomini
grandi spetta per lo piti tre quarti alla sorte e un quarto ai loro delitti.«<3? Man
miisse, um politischen Erfolg zu haben, nicht nur Glick haben, sondern
zum Despoten werden, denn die Gesetze der Nitzlichkeit (man kdnnte auch
sagen: der Staatsrason) lieen aus Verbrechen Recht werden, und das Volk
bewundere nicht die guten Absichten des Ehrlichen, sondern das Gliick des
Riicksichtslosen. Auch miisse man immer mit Intrigen und Verleumdung
rechnen. Daher gelte: »[...] non si puo giovare a un popolo senza dominarlo.
[...] Ne¢ ti sara concesso d’essere giusto impunemente.«** Auch diirfe man
in der gegenwirtigen Situation Italiens nicht auf die Hilfe fremder Méchte
bauen, denn deren Gesetze wiirden mit Blut geschrieben, und zwar auf
Kosten der unterlegenen Italiener.

88 Prose varie darte, S. 6 (Hervorh. im Text).
89 Prose varie darte, S. 7.
90 Ebd.

181

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Schreiben als Supplement fir Liebe und Politik

Eine analoge Stelle findet sich in der zweiten Fassung des Orts, im Brief aus
Mailand vom 4. Dezember.”! Die Rolle des Diogenes tibernimmt hier der
Dichter Parini, dem Ortis auf seiner Reise durch Oberitalien begegnet.?
Eine genauere Analyse dieses wichtigen Briefes soll nun zeigen, welche Zu-
sammenhinge zwischen Literatur, Politik, Liebe und Gesellschaft der Orzis
konstruiert. Der Brief beginnt mit einer negativen Selbstverortung Jacopos
als Schriftsteller in der Gesellschaft. Den Ratschlag seines Freundes Lorenzo,
er solle sich ein Auskommen als Schriftsteller (»protezioni ed impieghi«)%
sichern, weist Jacopo zuriick. Er begriindet dies damit, daf} er in keine der
drei Kategorien von Menschen passe, die ihm in allen Landern begegnet
seien: »[...] 1 pochi che comandano, I'universalita che serve, e 1 molti che bri-
gano«.” Seine Individualitit beruht somit auf der Differenz zu allen Grup-
pen von Menschen, sie definiert sich durch Exklusion. Dies ist nun aber
besonders prekir fur einen Schriftsteller, wenn er von der Gesellschaft ak-
zeptiert und von ihr alimentiert werden méchte. Seine Individualitdt macht
es thm unmoglich, Hofdichter (»letterato di corte«)% zu sein, da dies vor-
aussetzen wiirde, daf} er seine die Méchtigen verstérenden Ideale, seine
Tugend und sein Wissen verbergen miifite, »per non rimproverarli della
loro ignoranza, e delle loro sceleraggini.«%% Er kénne sich nur unter zwei Be-
dingungen einmischen: Entweder die Menschen miifiten sich dndern oder
sie miifiten thm den Kopf abschneiden, wobei ithm die letztere Bedingung
als leichter erfiillbar erscheine. Mit anderen Worten: Ein Engagement als
politischer Schriftsteller ist unter den gegebenen Umstinden der Exklusi-
onsindividualitit ausgeschlossen. Jacopo zieht es vor, um nicht der Tyran-
nei dienen oder sich ihr gleichmachen zu miissen, als thr Opfer zu sterben.
Allerdings hélt ihn noch die Hoffnung auf Ruhm am Leben, die indes wie
schon im Sesto tomo dell’Io als »fantasma« durchschaut wird und sich in einen
Haufen aus Knochen und Asche auflost.”” Die von ihm als »delusa ambi-

91 Ortis, S. 236-245.

92 Der Textherausgeber Giovanni Gambarin zitiert in Fufinoten die beiden Texten gemein-
samen Stellen und weist darauf hin, dafy man das nichtliche Gesprich mit Diogenes
als »primo abbozzo di questo col Parini« betrachten misse (Ortis, S. 241, Anm. 1, unter
Hinweis auf eine Studie von Mario Fubini).

93 Ortis, S. 236.

94 Ebd.

95 Ebd.

96 Ebd.

97 Ortis, S. 237.

182

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zione«?® durchschaute Hoffnung besteht darin, dafi er, und zwar er allein,
dazu ausersehen sei, zum Retter des Vaterlandes zu werden (ein weiterer
Beleg dafiir, daf} das romantische Subjekt sich nur als Ausnahmewesen ent-
werfen kann).

An dieser Stelle wird die Niederschrift des Briefes durch das Erscheinen
eines Boten unterbrochen. Jacopo aber ist noch nicht fertig mit dem, was
er seinem Freund zu sagen hat, und verschiebt deshalb die Absendung
des Briefes um ein paar Tage. Dem schliefit sich eine Reflexion tiber die
"Trennung an, unter der die Freunde zu leiden haben. Der einzige Trost
fur Jacopo sei es, »di piangere teco scrivendoti«.”? Wie in bezug auf die
Liebe hat das Schreiben auch im Zusammenhang mit der Freundschaft sup-
plementére Funktion. Das Begehren nach dem Freund ist dem nach der
Geliebten durchaus analog (auch diese Angleichung der Freundschaft an
die Liebe fanden wir im Hyperion):

Sai quante notti io mi risveglio, e m’alzo, e aggirandomi lentamente per le stanze
t'invoco co’ miei gemiti! siedo e ti scrivo; e quelle carte sono tutte macchiate
di pianto e piene de’ miei pietosi deliri e de’ miei feroci proponimenti. Ma non
mi da il cuore d’inviartele. Ne serbo taluna, e molte ne brucio. Quando poi il
cielo mi manda questi momenti di calma, io ti scrivo con quanto pitt di fermezza
mi ¢ possibile per non contristarti col mio immenso dolore. Né mi stanchero6 di
scriverti; tutt’altro conforto ¢ perduto; né tu, mio Lorenzo, ti stancherai di leggere
queste carte ch’io senza vanita e senza rossore ti ho sempre scritto ne’ sommi
piaceri e ne’ sommi dolori dell’anima mia. Serbale. Presento che un di ti saranno
necessarie per vivere, almeno come potrai, col tuo Jacopo.100

Das Stocken der Sprache, dem wir oben schon begegnet sind, vollzieht
sich hier als Unméglichkeit, die Leere auszufiillen und zu tiberbriicken, die
die Abwesenheit des Freundes bewirkt. Im Zustand néchtlicher Sehnsucht
erfolgt eine Einschreibung von Spuren der eigenen Korperlichkeit (»carte
[...] macchiate di pianto«) und des Auflersichseins (»pietosi deliri«, »feroci
proponimenti«) auf das Briefpapier. Die aus indiziellen Zeichen bestehende
Sprache des Korpers aber ist nicht kommunizierbar. Sie wiirde den Adressa-
ten zu sehr schmerzen (»contristarti col mio immenso dolore«). Daher kann
Jacopo diese Briefe nicht absenden und er vernichtet die meisten davon.
In Stunden der Ruhe dagegen gelingt es ihm, die Extremzustéinde seiner
Gefiihle (»sommi piaceri« und »sommi dolori«) in kommunizierbare Zeichen

98 Ortis, S. 238.
99 Ebd.
100 Ortis, S. 2381,

183

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu ubersetzen. Erst damit werden diese Briefe zum Memorialtext, der das
Fortleben Jacopos nach seinem Tode gewihrleisten soll. (Die symbolische
Ebene ist offenbar unhintergehbar.)

Im Anschluff an diese selbstreflexive Bezugnahme auf das eigene Schreiben
und den Dialog mit Lorenzo folgt der Bericht von der Begegnung mit Parini.
Gegenstand des Gesprichs zwischen Jacopo und Parini sind die Note des
Vaterlandes, die der Dichter wortreich beklagt:

Mi parlo a lungo della sua patria: fremeva e per le antiche tirannidi e per la
nuova licenza. Le lettere prostituite: tutte le passioni languenti e degenerate in una
indolente vilissima corruzione; non pit la sacra ospitalita, non la benevolenza,
non pitt 'amor figliale.... e poi mi tesseva gli annali recenti e 1 delitti di tanti
uomicciattoli [...].101

Parinis Rede weckt Jacopos Inbrunst und seinen Zorn (»sovrumano fu-
rore«);192 er ruft aus, dafl er fir das Vaterland sterben wolle. Doch der
pessimistische Parini bremst thn und fragt, weshalb er seinen Eifer nicht
auf andere Passionen richte. Dies bringt Jacopo die Ausweglosigkeit seiner
Situation zu Bewuf3tsein; er erzéhlt Parini von seiner ungliicklichen Liebe
zu "Teresa, fiir die es nur eine Losung gebe: »[...] non veggo pit che il sepol-
cro«.% Nur der Gedanke an seine Mutter (»madre tenera e benefica«)1%*
und die Hoffnung, das Vaterland zu befreien, hielten ihn noch vom Selbst-
mord ab. Hier zeigt sich, wie der Bereich des Politischen und der des Priva-
ten in einer Art Endlosschleife wechselseitig aufeinander verweisen, indem
Jacopo versucht, den im jeweiligen Bereich fehlenden Sinn im jeweils ande-
ren Bereich zu finden. Denn zu Beginn des Textes war es ja genau umge-
kehrt, nachdem Jacopo sich aus dem Politischen in die Idylle des Privaten
zurtickgezogen hatte und ihm dort der fehlende Sinn in Gestalt von Teresa
erschienen war.!% Jetzt also, da die Liebe zu Teresa ohne Aussicht auf Erfil-
lung 1st, dient umgekehrt die politische Hoffnung, die allerdings schon von
Beginn an gescheitert ist, der Aufrechterhaltung des Lebensmutes. Parini

101 Ortis, S. 239.

102 Ortis, S. 240.

103 Ebd.

104 Ebd.

105 Vgl. den Brief vom 26. Oktober, der die erste Begegnung mit der »divina fanciulla« (Orts,
S. 141) Teresa erzéhlt und mit folgenden Worten endet: »O Lorenzo! lo spettacolo della
bellezza basta forse ad addormentare a’ mortali tutti 1 dolori? vedi per me una sorgente
di vita: unica certo e.... chi sa! fatale. Ma se io sono condannato ad avere I’anima sempre
in tempesta, non ¢ tutt’'uno?« (Ortis, S. 142) Die Hoffnung, in Gestalt von Teresa den
fehlenden Sinn zu finden, ist, wie die Stelle zeigt, von Beginn an eine durchschaute.

184

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zerstort diese Illusionen endgultig: »[...] forse questo tuo furore di gloria
potrebbe trarti a difficili imprese, ma.... credimi, la fama degli eroi spetta
un quarto alla loro audacia, due quarti alla sorte, e I'altro quarto ai loro
delitti.«!% Nun folgen dieselben Argumente, deren sich auch Diogenes be-
dient hatte (s.0.) und die auf einen anti-rousseauistischen Nenner gebracht
wie folgt lauten: »I mortali sono naturalmente schiavi, naturalmente tiranni,
naturalmente ciechi.«!7

Am Ende des Briefes, dessen narrativer Teil mit der Trennung von Jacopo
und Parini schlief3¢, steht eine ldngere Erzihlerreflexion,!%® in der Ortis dar-
iiber klagt, dafl das in seiner Jugend in ihm lodernde himmlische Feuer
mittlerweile erloschen sei und er nun in einer »vota oscurita«'® umhertappe.
Er sei beherrscht von einer verzweifelten Liebe, »questo amore ch’io celo
a me stesso, ma che riarde ogni giorno e che ¢ omai fatto onnipotente, im-
mortale ... ahil«!!? In ihm brennt sozusagen das falsche Feuer. Wenn dieses
Hindernis nicht wire, so wiirde er den Auftrag seines Vaterlandes erfiillen
und das von ithm erblickte Leid aufschreiben. An dieser Stelle treten die
Liebe zu Teresa und die Vaterlandsliebe in eine manifeste Opposition zu-
einander, nachdem sie bislang weitgehend als analog modelliert worden
sind. Dies zeigt, daf} Liebe und Politik einander nicht supplementieren kén-
nen. Ein moglicher Ausweg scheint das Schreiben zu sein, das jedoch von
Jacopo selbst nicht geleistet werden kann, da er zu sehr von seiner Liebe ok-
kupiert ist. Doch formuliert er einen Appell an die »pochi sublimi animi che
solitarj o perseguitati su le antiche sciagure della nostra patria fremete«:!!!
Sie sollen sich daran machen und die politischen Leiden Italiens an die
Nachwelt weitergeben: »Scrivete. Perseguitate con la verita i vostri persecu-
tori. E poiche non potete opprimerli, mentre vivono, co’ pugnali, opprime-
teli almeno con I'obbrobrio per tutti i secoli futuri.«!12

Liebe und Politik haben also eine wichtige Gemeinsambkeit: Beide stehen in
einem supplementiren Verhéltnis zum Schreiben; in beiden Féllen soll das
Schreiben Abbhilfe schaffen und ein Scheitern in ein Gelingen verwandeln.
Die Frage ist jedoch, ob dieser doppelte Anspruch erfiillt werden kann. Auf

106 Ortis, S. 241 (in variierender Wiederaufnahme der oben bereits zitierten Stelle aus dem
Sesto tomo: Prose varie d arte, S. 7).

107 Ortis, S. 242.

108 Ortis, S. 243-245.

109 Ortis, S. 243.

110 Ebd.

111 Ortis, S. 244.

112 Ebd.

185

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Ebene des énoncé jedenfalls scheitert Jacopo als Liebender und als Poli-
tiker, und dies, obwohl er schreibt. Sein zweifaches Scheitern wird in der
Parini-Episode besiegelt; so sagt der Dichter beim Abschied zu Jacopo: »Tu
porterai da per tutto e sempre con te le tue generose passioni a cui non
potrai soddisfare giammai. Tu sarai sempre infelice. Io non posso consolarti
co’ miei consiglj, perch¢ neppur giovano alle mie sventure derivanti dal
medesimo fonte.«!'3 Der Dichter kann keinen Trost mehr spenden, weil
er selbst des Trostes bediirftig ist. Deutlicher 1af3t sich der historische Funk-
tionswandel der Literatur, ihr Umstellen von Problemlésung auf Problem-
beschreibung, nicht formulieren. Das Spannungsverhéltnis zwischen dieser
Einsicht und dem performativen Appell an die Leser, politisch zu handeln,
der auf der Hoffnung nach einer politischen Funktion der Literatur beruht,
bleibt im Text ungel6st. Diese Spannung ist wie auch bei Holderlin ein Teil
der epochalen Signatur des Romans.

13 Ortis, S. 247.

186

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Madame de Staél (Corinne)

4.1 Madame de Staéls Analyse der Liebe
als Signatur der Moderne (De la littérature)

Die literarhistorische Bedeutung von Germaine de Staél (1766-1817) war
von Beginn an umstritten. Dies hat wohl primar mit dem Skandalon eines
»génie male dans un corps de femme«! zu tun, einer Frau, die nicht nur
als Autorin von Romanen in Erscheinung trat (was in der franzdsischen
Literatur seit dem 17. Jahrhundert durchaus keine Seltenheit war), sondern
sich auch in die von Miannern beherrschte Doméne des Theoriediskurses
und der Politik einzumischen wagte.? Ihr bekanntester und bedeutendster
Roman Corinne ou I'Italie (1807), der nach seiner Veroffentlichung bei der in-
tellektuellen Elite wie auch beim Lesepublikum ein durchaus positives Echo
hervorrief,? gilt heute kaum noch als einer der ganz groflen Romane des

1 So eine bekannte Aufierung von Alphonse de Lamartine, hier zitiert nach: Hubert de
Phalese, Corinne a la page. Analyse du roman de Mme de Staél, »Corinne ou Ultalie«, Paris 1999,
S.17.

2 Ein frihes Zeugnis der von Ambivalenz gepragten Bewertung Mme de Staéls als Verfas-
serin von Theorieschriften sind die Aulerungen Goethes, der ihren Essai sur les fictions
1795 tibersetzte und am 6. Oktober 1795 an Schiller schrieb: »Im einzelnen werden Sie
sehr viel Gutes finden, da sie aber einseitig und doch wieder gescheut und ehrlich ist, so
kann sie mit sich selbst auf keine Weise einig werden; als Text aber kénnen Sie es gewify
fartrefflich brauchen.« (Der Brigfwechsel zwischen Schiller und Goethe. Herausgegeben von
Emil Staiger, Frankfurt a. M. 1966, S. 143f.) Eine Woche spiter, am 13. Oktober 1795,
ist dann etwas abschétzig von Mme de Staéls »weibliche[r] Methode« die Rede (S. 144).

3 Man denke an die Rezension von August Wilhelm Schlegel, »Corinne ou I'ltalie, par Mad.
de Staél Holstein«, in: Simmtliche Werke. Herausgegeben von Eduard Bocking, Bd. XII:
Vermischte und kritische Schriften. Sechster Band, Leipzig 1847, Nachdruck: Hildesheim 1971,
S.188-206, der von einer »harmonischen Dichtung« (S. 188) spricht, der Italiendarstellung
sein hochstes Lob zollt (S.193f.), Mme de Staél zu threm Vorteil mit Rousseau (S.196)
und Winckelmann (S.197) vergleicht und Corinne aufgrund der Behandlung der Liebes-
thematik (der »vorzugsweise romantische[n] Leidenschaft«) als romantisches Buch ein-
ordnet (S. 198f.), was aus dem Munde des Romantiktheoretikers Schlegel naturgeméaf ein
ausdriickliches Lob darstellt. Ebenfalls positiv ist die Reaktion von Benjamin Constant
(urspriinglich 1807 in Le Publiciste erschienen, 1829 dann in De Madame de Staél et de ses ou-
vrages aufgenommen), der, literarédsthetisch weniger progressiv als Schlegel, vor allem die
moralische Wirkung des Romans hervorhebt und die darin zum Ausdruck kommende
»profonde connaissance de la nature et du ceeur humain« lobt (De Madame de Staél et de ses
ouvrages, in: (Fuvres. Texte présenté et annoté par Alfred Roulin, Paris 1957, S. 825-852,

187

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

19. Jahrhunderts,* und dies, obwohl es zwischen 1800 und 1830 in Frank-
reich nur wenige literarische Texte von dhnlicher Qualitdt und vergleich-
barem Problembewufitsein gibt. Die Abwertung der Corinne zeichnete sich
schon im 19. Jahrhundert ab, wo neben anerkennenden sehr frith auch
kritische und spéttische Urteile zu finden sind.

Mme de Staéls Kanonisierung stiitzt sich aus heutiger Sicht weniger auf ihr
Romanwerk als auf ihre Theorieschriften, vor allem De la hittérature (1800)
und De I’Allemagne (1810/1813). Was die literarhistorische Verortung dieser
Texte betrifft, so sind die Urteile schwankend. Wihrend etwa Philippe Van
Tieghem® Mme de Staél als Verkiinderin einer »esthétique ouverte« bezeich-
net, die in entscheidender Weise zur Etablierung der Romantik (im franzosi-
schen Sinne, also bezogen auf Hugo und Lamartine) mit beigetragen habe,’
warnen Gérard Gengembre und Jean Goldzink davor, De la littérature darauf
zu reduzieren, dafl es Positionen der romantischen Asthetik antizipiere, weil

hier S. 837). Constants Rezension stellt eine Reaktion auf die Angriffe dar, welche in der
konservativen Kritik der damaligen Zeit haufig zu finden waren und welche den Roman
der »immoralité« und der »invraisemblance« zichen; vgl. hierzu Simone Balayé, Madame
de Stacl. Lumieres et liberté, Paris 1979, S. 151-155, die auch darauf hinweist, dafy Corinne
ebenso wie Mme de Staéls erster Roman Delphine ein Publikumserfolg war (S. 151).

4 Bezeichnenderweise gibt es bis heute keine Pléiade-Ausgabe von Mme de Staéls Werken.

5 Exemplarisch fiir die Ambivalenz der Beurteilung von Corinne ist Balzac, der einerseits
im »Avant-propos« zur Comédie humaine Mme de Staéls Roman in eine Rethe mit den
bedeutendsten Vertretern der Gattung stellt (unter anderem nennt er Don Quijote, Robin-
son Crusoe, La Nouvelle Heéloise und Werther), andererseits in den Hllusions perdues von den
»improvisations qui déparent le roman de Corinne« spricht und Louise de Bargeton von
Lucien de Rubempré mit Verachtung als »Corinne d’Angouléme« bezeichnen lafit (de
Phalese, Corinne a la page, S. 25). Auffilligerweise stehen die negativen Urteile hdufig in
einem misogynen Zusammenhang, so auch bei dem Maler Etienne Delécluze, der in
seinem Tagebuch tiber eine Mutter und ihre Tochter schreibt: »Ce barbotage d’honnéteté,
de poésie et de moeurs de comédienne a été suggéré a la mere et adopté facilement par
la fille, j’en suis sdr, par le roman de Corinne. La lecture de cet ouvrage est comme un
breuvage empoisonné pour toutes les filles d’esprit qui se mélent d’écrire.« (ebd., S. 24)

6 Les grandes doctrines littéraires en France. De la Pléiade au surréalisme (1946), Paris 1990,
S.159-170.

7 Die offene Asthetik der Romantik zeichne sich durch die Wendung des Blicks auf die
Welt aufierhalb der Kunst und auf die »profondeurs mystérieuses du moi« aus (Les grandes
doctrines littéraires en France, S. 160), und Mme de Staél habe diesen Wandel herbeigeftihrt.
»C’est dans ses ceuvres que puiserent la plupart des théoriciens du Romantisme tant son
apport était riche en suggestions.« (ebd.) Zu Mme de Staéls Stellung in der européischen
Romantik vgl. auch Ernst Behler, fronie und literarische Moderne, Paderborn 1997, S. 79ff.,
fur den Mme de Staél in De la littérature als eine der Ersten eine giiltige Formulierung der
romantisch-modernen Asthetik als einer Asthetik der Verinderung, der Nicht-Identitit,
der Reflexivitit und der Melancholie vorgelegt hat.

188

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dies dem Werk in seiner Fille und Gesamtintention nicht gerecht werde.?
Joachim Kiipper? situiert Mme de Staéls asthetiktheoretische Schriften dies-
seits des romantischen Epochenbruchs im Sinne Foucaults, weil die Au-
torin die dsthetisch avancierten Positionen der deutschen Romantik zwar
rezipiere, dabei aber »an den Horizont des idealisierenden Paradigmas« und
an die »taxonomische Geordnetheit« des klassischen Diskurses gebunden
bleibe.!? Programmatisch verwende sie den klassischen Nachahmungsbe-
griff und sie identifiziere das Asthetische mit dem moralisch Schonen.!!
Andererseits, so Kiipper weiter, habe sie »mit der These von der Milieu-
abhingigkeit dsthetischer Produktion einen nicht unerheblichen Beitrag
zur argumentativen Zurtickdrangung des regelasthetischen Denkens gelie-
fert«.!? Darin siecht Kiipper immerhin einen Vorgriff auf die »Ablésung des
Konzepts a-historischer Geordnetheit durch das romantische Konzept der
Historisierungs,'® wenngleich er diesen Aspekt bei seiner literarhistorischen
Verortung von Mme de Staél nicht in Rechnung stellt.!4

Wenn man dagegen De la littérature nicht vereindeutigend liest und wenn
man insbesondere den Roman Corinne in die Betrachtung mit einbezieht,
dann ergibt sich ein anderes Bild. Dann zeigt sich ndmlich, dafl Mme de
Staél voll und ganz am Diskurs der européischen Romantik teilhat. Das
zentrale Element ist auch bei Mme de Staél der Nexus zwischen Liebe und
Literatur, und zwar sowohl in De la Litérature als auch in Corinne.

8 »Introduction«, in: Mme de Staél, De la littérature, hg. v. Gérard Gengembre/Jean Gold-
zink, Paris 1991, S. 7-47, hier S. 27.

9 Asthetik der Wirklichkeitsdarstellung und Evolution des Romans von der franzdsischen Spétaufklirung
bis zu Robbe-Grillet. Ausgewdhite Probleme zum Verhdltnis von Foetologie und literarischer Praxis,
Stuttgart 1987, S. 59-63.

10 Ebd., S. 60.

11 Ebd, S. 61.

12 Ebd,, S. 62.

13 Ebd.

14 Nach Kiippers These erfolgt der romantische Epistemenbruch mit dem Ubergang zu
tiefendimensionaler Modellierung bei Chateaubriand (4sthetik der Wirklichkeitsdarstellung,
S. 64-74). Dessen eigentlich konservative »poétique du christianisme« rekurriere auf den
altbekannten Gedanken, »daf} das Reale un-ideal« sei, das heif3t, dafl sich das Moralische
und sein Gegenteil »zu einer unaufldslichen Einheit« verbanden (S. 66), wobei Chateau-
briand diesen Gedanken allerdings neu begriinde. Das Bése und Haflliche sei bei thm
namlich nicht mehr wie noch bei Diderot ein taxonomisch notwendiger Oppositionsterm
zum moralisch Guten und Schonen, sondern es sei konstitutiv in der Natur des Men-
schen angelegt. Dadurch aber kénnten die Texte nicht mehr das Idealschéne, sondern
sie miifiten das Schlechte und Haflliche »als integrales Element des Wirklichen« (S. 68)
darstellen. Die Wirklichkeit werde infolgedessen opak, und damit erst sei fiir die Litera-
tur das »Dispositiv komplexer, rtiefendimensionaler« Modellierung« (ebd.) gewonnen.

189

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie fundamental der Zusammenhang von Liebe und Literatur fiir Mme
de Staéls Asthetiktheorie ist, geht schon aus dem Vorwort zur zweiten Auf-
lage von De la littérature hervor. Der gegen die klassizistische Asthetik gerich-
tete Hauptgedanke ihres Werkes ist die Ubertragung des aufklirerischen
perfectibilité-Konzepts auf die Literatur. Nur unter der Voraussetzung, daff die
Literatur wie auch die Gesellschaft sich verandert, ist es legitim und notwen-
dig, vom Kklassizistisch-ahistorischen Nachahmungsgedanken abzukehren
und nicht, wie bisher tiblich, eine normative Poetik, also eine Anweisung
zur Herstellung von literarischen Texten, sondern eine nicht-normative Ana-
lyse der Wechselbeziehungen zwischen Literatur und Gesellschaft zu verfas-
sen.’> Nun mufl man wissen, dafy der von Mme de Staél zugrundegelegte
Literaturbegriff sowohl die »écrits philosophiques« als auch die »ouvrages
d’imagination« umfafit.!6 Fir beide gilt die Perfektibilitit jedoch nicht in
gleicher Weise: »J’ai distingué avec soin dans mon ouvrage ce qui appartient
aux arts d’imagination, de ce qui a rapport a la philosophie; j’ai dit que ces
arts n’étolent point susceptibles d’une perfection indéfinie, tandis qu’on ne
pouvoit prévoir le terme ot s’arréteroit la pensée.«1” Die von den Griechen
geschaffene Dichtung sei nach wie vor das uniibertroffene Modell fiir die
Dichtung der Moderne. Allerdings, so heifit es weiter, seien die Griechen
nicht in jeder Hinsicht tiberlegen, denn durch den Fortschritt der Gedan-
ken dndere sich auch die sensibilité der Menschen, die dann entsprechend
erst von der modernen Dichtung addquat ausgedriickt werden kénne: »]’ai
soutenu que, dans les bons ouvrages modernes, I'expression de I'amour
avoit acquis plus de délicatesse et de profondeur que chez les anciens, parce
qu’il est un certain genre de sensibilité qui s’augmente en proportion des
idées.«18

Die Nichtgiiltigkeit der Fortschrittsthese fir die Dichtung wird somit im
Hinblick auf die Liebe wieder aufgehoben. Die Liebe ist Ausdruck, ja Mo-
vens der Perfektibilitit im Bereich des imaginativen Schreibens und besitzt
daher einen privilegierten Status in Mme de Staéls literarischer Asthetik.
Zugleich ist die Liebe gekoppelt an die Entwicklung der »pensées, das heifit,
ithr kommt allgemein erkenntniskritische Funktion zu. Will man also die
moderne Literatur in ihrer Besonderheit verstehen, so mufl man die Evolu-
tion der Liebesdarstellung studieren. In dieser Hinsicht ist zun4chst einmal

15 De la littérature considérée dans ses rapports avec les institutions sociales. Nouvelle édition critique
établie, présentée et annotée par Axel Blaeschke, Paris 1998, S. 2.

16 De la httérature, S. 16.

17 De la httérature, S. 6.

18  De la httérature, S. 7.

190

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auffillig, daff, wie es im Kapitel IX des ersten Teiles heifit, die Liebe zwi-
schen Mann und Frau eine nachantike Erfindung ist.!° In der Antike hitten
die Ménner ihre Frauen nicht als gleichwertige Partnerinnen, sondern als
Sklavinnen betrachtet,?? was bei diesen die Entwicklung von Geist, Seele
und Gefithlen unterdriickt habe. »De-la vient que les poétes de 'antiquité
n’ont le plus souvent peint dans 'amour que les sensations.«?! Einziger
Grund, eine bestimmte Frau zu bevorzugen, sei ihre dufiere Schonheit gewe-
sen. Da Schonheit aber ein nicht-individuelles Merkmal sei (»cet avantage
est commun a un assez grand nombre d’elles«),?? habe es zu keinen exklu-
siven und totalisierenden Liebesbeziehungen kommen kénnen. Die in der
Moderne erfolgende Einbezichung der Frauen als Intimpartnerinnen in das
soziale Leben habe nicht nur die Liebe moglich gemacht, sondern auch
die Verbreitung des von der Privatsphiare handelnden Romans nach sich
gezogen, denn: »avant que les femmes eussent créé des intéréts dans la vie
privée, les aventures particulicres captivoient peu la curiosité des hommes;
ils étoient absorbés par les occupations politiques.«?3

Liebeskonzepte, soziale Bezichungen, die Stellung der Frauen und die Lite-
ratur als Medium der Reflexion hingen somit aufs engste zusammen. Wenn
der Roman wie in England auf die Darstellung des Wunderbaren, des Al-
legorischen und der Historie verzichtet und sich einzig auf die Erfindung
von Charakteren und Ereignissen des Privatlebens verlegt, dann ist sein
bevorzugter Gegenstand die Liebe. Die Voraussetzung daftir ist die gesell-
schaftlich anerkannte Stellung der Frauen in der Privatsphare, ihr »bonheur
causé par les affections domestiques«.?* Es kommt zu einer Intensivierung
der Beziechungen zwischen Médnnern und Frauen durch die »sensibilité«.
»L’Angleterre est le pays du monde ot les femmes sont le plus véritable-
ment aimées.«?® Und da Romane durch Liebe angeregt werden (»'amour

19 Analog argumentiert beinahe zeitgleich auch Chateaubriand im Génie du christianisme
(IL Teil, Buch ITI, Kap. II): »Ce que nous appelons proprement amour parmi nous, est un
sentiment dont 'antiquité a ignoré jusqu’au nom. Ce n’est que dans les si¢cles modernes
qu’on a vu se former ce mélange des sens et de I’ame, cette espece d’amour, dont I'amitié
est la partie morale. C’est encore au christianisme que I'on doit ce sentiment perfectionné
[...].« (Essar sur les révolutions. Génie du christianisme. Texte établi, présenté et annoté par
Maurice Regard, Paris 1978, S. 689)

20 De la hitérature, S. 148.

21 Ebd.

22 Ebd.

23 De la littérature, S. 149.

24 De la hitérature, S. 222.

25 De la hitérature, S. 223.

191

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

inspire les romans«),26 besitzen die Englander die meisten und die besten
Romane.

Auch die bedeutendsten Vertreter der Gattung aufierhalb Englands, La Nou-
velle Héloise und Werther, sind Liebesromane. Thr Sonderstatus resultiert dar-
aus, dafl bei ithnen die Passion selbstreflexiv wird: »Il n’y a que Rousseau
et Goethe qui aient su peindre la passion réfléchissante, la passion qui se
juge elle-méme, et se connoit sans pouvoir se dompter.«?” Dabei zeigt sich,
daf} Literatur und Gesellschaft in komplexer Wechselwirkung zueinander
stehen, daf} literarische Texte sozusagen als Relaisstationen in einem Regel-
kreis fungieren. Denn einerseits ist Werther eine Darstellung von Seelenzu-
stinden und gesellschaftlichen Verhaltnissen, die fiir Deutschland typisch
sind. Andererseits weckt der Roman bei seinen Lesern jenen Enthusiasmus,
den er darstellt, der ithnen aber selbst als Disposition schon innewohnt:
»L’enthousiasme que Verther a excité, sur-tout en Allemagne, tient a ce que
cet ouvrage est tout-a-fait dans le caractere national. Ce n’est pas Goethe qui
I'a créé, c’est lui qui I’a su peindre. Tous les esprits en Allemagne, comme
je I’ai dit, sont disposés a 'enthousiasme: or, Verther fait du bien aux carac-
teres de cette nature.«?8 Dies ist eine klare Abkehr von den Priamissen der
Imitatio-Poetik, die ja auf Idealisierung und nicht auf die Darstellung des
Realen zielt. Wenn Mme de Staél also immer wieder auf die Prinzipien des
Niitzlichen und der Vernunft zuriickkommt,® so hat dies eher den Charak-
ter eines rhetorischen Zugestindnisses an die Vertreter der konservativen
Orthodoxie, als daf} es sich mit Kiipper?? als Beleg fiir ihre Zugehorigkeit
zum Paradigma der Nachahmung deuten liefle. Eine genaue Lektiire ihres
Buches macht deutlich, dafi ihre Auffassung von Literatur mit den Prinzi-
pien der Imitatio-Poetik nicht mehr kompatibel ist.

Dies zeigt sich insbesondere in ihrer Beurteilung des Werther. Sie betrachtet
den Roman als kritisches Reflexionsmedium, als Instrument der gesellschaft-
lichen Selbstbeschreibung und der daraus resultierenden Erkenntnis. Er er-
moglicht namlich einen Blick in den Abgrund der menschlichen Natur, wo
alle Wahrheiten dem suchenden Auge erkennbar werden (»cet abime de la
nature, ou toutes les vérités se découvrent a I'ceil qui sait les y chercher«).3!

26 Ebd.

27 De la littérature, S. 241.

28 Ebd.

29 So beispielsweise am Ende ihrer Ausfithrungen zu Werther, wo es heifdt: »[....] c’est un livre
qui rappelle a la vertu la nécessité de la raison.« (De la littérature, S. 242)

30 Asthetik der Wirklichkeitsdarstellung, S. 59-63.

31 De la littérature, S. 240.

192

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Er stellt eine kritische Diagnose, indem er zeigt, dafl der einzelne doppelt
konditioniert ist: durch seine eigene Natur und durch den Bezug zu seiner
gesellschaftlichen Umwelt. Erst das Zusammentreffen eines »mauvais ordre
social« mit einem »esprit énergique« und der dadurch bewirkte »mélange de
maux« fithren zum Selbstmord.3? Dieser wird von Mme de Staél im tibrigen
nicht, wie dies im Rahmen der Imitatio-Poetik tiblich gewesen wire, als
Vorbild fiir negatives Verhalten verurteilt, denn nicht die in einem Roman
dargestellten Handlungen (»le fait inventé«),3 sondern allein die Gefiihle
(»les sentimens qu’on y développe«)3* hinterlassen im Leser tiefe Spuren.
Was Mme de Staél hier beschreibt, ist die Tendenz des modernen Romans
zur Verinnerlichung, zur Psychologisierung, wie sie seit der Princesse de Cleves
zu beobachten ist. Damit einher geht die Hybridisierung der Gattung, die
Verschmelzung von Fiktion und Reflexion, von Romanhaftigkeit und Philo-
sophie: »Quelle sublime réunion I'on trouve dans Verther, de pensées et de
sentimens, d’entrainement et de philosophie!«®> Ausdruck dieser Verschmel-
zung ist eben jene »passion réfléchissante«, jene selbstreflexive Passion, von
der oben bereits die Rede war. In der Verschmelzung verschiedener Dis-
kursformen bekundet sich jene Tendenz zur Entdifferenzierung, die, wie im
Bisherigen vielfach nachgewiesen wurde, ein Charakteristikum des europa-
ischen romantischen Diskurses ist.

4.2 Die Begegnung von Corinne und Oswald
im Zeichen der Opposition Dichtung vs. Liebe:
Vom Theaterdiskurs zur Intimkommunikation

Mme de Staéls fiktionales Hauptwerk Corinne ou I’ltalie®® zeichnet sich durch
Merkmale aus, die sie in De la littérature am Werther hervorgehoben hat.
Im Mittelpunkt steht die »passion réfléchissante« zwischen Corinne, einer

32 Ebd.

33 De la hitérature, S. 241.

34 Ebd.

35 De la httérature, S. 240f.

36 Dieser Roman hat, nachdem er, wie oben erwihnt, schon frithzeitig von Autoren wie
Balzac und auch Stendhal ambivalent bewertet wurde, lange Zeit ein literarhistorisches
Schattendasein gefristet. Als exemplarisches Zeugnis hierfir diene die Abwertung von
Mme de Staéls fiktionalem Werk (im Gegensatz zu threm Theoriewerk) bei Gustave
Lanson, Histoire de la littérature frangaise. Remaniée et complétée pour la période 1850-1950
par Paul Tuffrau, Paris o.]., wo es heifit: »[...] Elle n’a pas I'invention artistique: dans
Delphine et dans Corinne, tout ce qui n’est pas autobiographie sentimentale ou connaissance

193

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dichterin, die sich von allen gesellschaftlichen und familialen Konventionen
losgesagt hat, und Oswald Nelvil, einem Adeligen und Offizier, der sich im
Gegensatz zu ihr von den Zwingen seiner Herkunft nicht befreien kann.
Ebenso wie Werther dies (Mme de Staél zufolge) tut, macht Corinne die dop-
pelte Konditionierung des Individuums durch seine Anlagen und durch die
Gesellschaft sichtbar. Die Handlungsebene ist relativ schwach ausgepragt,
es dominieren Reflexion und die Darstellung und Analyse von Gefiihlen
und Erinnerungen. Ahnlich wie im analytischen Drama (z.B. Kinig Oedipus
von Sophokles) geht es um die allmihliche Aufdeckung der verborgenen
Ursachen eines von Beginn an vorhandenen, aber nicht artikulierbaren
Problems, das zwischen den Liebenden steht. Die Spannung im Roman
entsteht im ersten Teil durch die lange Hinauszégerung der Auflésung und
im zweiten Teil durch die Hilflosigkeit, mit der man die nun deutlich vor-
gezeichnete Katastrophe auf die Protagonisten zukommen sicht. Der Text
prasentiert sich als Kombination aus Roman und Reisebeschreibung, ist also
von hybrider Gattungszugehorigkeit, wobei die von Oswald und Corinne
unternommenen Besichtigungen Roms und Neapels den Rahmen fiir essay-
artige Ausfithrungen und Reflexionen bilden, die zum Teil an die Thesen

positive, est médiocre et banal. [...] Impuissante a créer, elle excelle a noter; et si elle
a le style le moins artiste du monde, comme éerivain d’idées elle est supérieure.« (S. 878;
Hervorh. im Text) Erst in jiingerer Zeit gibt es Forschungsbeitrige — vor allem, aber nicht
ausschliefilich, von feministischer Seite —, welche zu einer Neubewertung von Corinne als
einem ganz zentralen Text der franzésischen und européischen Romantik und innerhalb
der Geschichte des franzésischen Romans gefiithrt haben. Beispielhaft seien hier genannt:
Joan DeJean, »Staél’s Corinne. The Novel’s Other Dilemmac, in: Stanford French Review11
(1987), S. 77-87, die den Roman aufgrund seines Rickgriffs auf die weibliche Salon-
Tradition (Madeleine de Scudéry) und auf den Roman des 18. Jahrhunderts als »mise
en abyme of the first 150 years of the French novel’s history« (S. 78) und zugleich als Sub-
vertierung des méannlich geprigten Romanmodells um 1800 (S. 81) liest; Marie-Claire
Vallois, »Voice as Fossil. Madame de Staél’s Corinne or Italy: An Archaeology of Feminine
Discourse, in: Tulsa Studies in Women'’s Literature 6/1 (1987), S. 47-60, die von der Strategie
supplementérer weiblicher Identititskonstitution durch fiktionales (nicht autobiographi-
sches) Schreiben bei Mme de Staél spricht; Udo Schéning, »Die Funktionalisierung des
Ortes in Mme de Staéls Corinne ou Ultalie<, in: Romanistische Zeitschrift fur Literaturgeschichte
23/1-2 (1999), S. 55-67, der die funktionale Bezogenheit von Ort und Handlung in
Corinne nachweist und darin ein Verfahren erblickt, »das in dieser Form und Konsequenz
ohne Vorldufer ist« (S. 65); der Roman bilde eine Briicke zwischen dem von Rousseau
gepragten Naturempfinden und den Techniken des realistischen Romans; Philippe Du-
four, »Corinne ou les tartines«, in: L’Information hitéraire 52/1 (2000), S. 38-45, der die
komposite Struktur des Romans analysiert und zeigt, dafy dessen Abwertung sich vor
allem auf seinen enzyklopéddischen Anspruch einer »littérature d’idées« zuriickfithren
lasse, wihrend seine poetischen Passagen zukunftsweisend fiir die franzdsische Romantik
gewirkt haben.

194

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von De la httérature ankniipfen. In dieser Hinsicht dhnelt Corinne mehr der
Nouvelle Héloise als dem Werther, der zwar auch Analyse und Fiktion verbin-
det, aber in gedrangter Form und ohne ausgedehnte essayistische Exkurse.
Im folgenden sollen die Zusammenhinge zwischen Liebe, Literatur und
Gesellschaft in Corinne untersucht werden.

Schon die erste Begegnung Oswalds mit Corinne steht programmatisch
im Zeichen der Dichtung. Corinne, »la femme la plus célebre de I'talie,
[...] poéte, écrivain, improvisatrice«,>” wird auf dem Rémischen Kapitol
zur Dichterin gekront. Die Begegnung erfolgt also im Rahmen einer sym-
boltrachtigen kulturpolitischen Inszenierung von hochster 6ffentlicher Re-
levanz. Die Wahrscheinlichkeit, daf} es in diesem Rahmen zu einer per-
sonlichen Begegnung mit anschlieBender Intimkommunikation zwischen
der Hauptperson und einem Individuum als Teil der anonymen Zuschauer-
masse kommen kann, ist realistisch betrachtet duflerst gering. Denn durch
die Offentlichkeit der Dichterkrénung wird zwar der eben erst in Rom an-
gekommene, aus Schottland angereiste Oswald auf Corinne aufmerksam
gemacht, was aus seiner Sicht die Voraussetzung fiir die Begegnung schafft;
wihrend der Feier aber ist er nur einer unter vielen Zuschauern, dem be-
sondere Beachtung zu schenken fiir Corinne a priori keine Veranlassung
besteht. Die Unwahrscheinlichkeitsschwelle wird nun dadurch gesenkt, dafy
Oswald ein Fremder ist und dafy man ihm dies ansieht. Durch sein von den
Umstehenden abweichendes Verhalten wird Corinne auf ihn aufmerksam,
als sie wahrend ihrer Improvisation zum Thema »La gloire et le bonheur
de I'Ttalie« durch Beifallsstiirme unterbrochen wird:

Corinne fut interrompue pendant quelques moments par les applaudissements
les plus impétueux. Le seul Oswald ne se méla point aux transports bruyants qui
I'entouraient. Il avait penché sa téte sur sa main lorsque Corinne avait dit: Ici [on
se console des peines méme du caeur; et depuis lors il ne 'avait point relevée. Corinne
le remarqua, et bientdt a ses traits, a la couleur de ses cheveux, a son costume,
a sa taille élevée, a toutes ses maniéres enfin, elle le reconnut pour un Anglais.
Le deuil qu’il portait, et sa physionomie pleine de tristesse la frapperent. Son
regard, alors attaché sur elle, semblait lui faire doucement des reproches; elle
devina les pensées qui I'occupaient, et se sentit le besoin de le satisfaire, en parlant
du bonheur avec moins d’assurance, en consacrant a la mort quelques vers au
milieu d’une féte.38

37 Cortnne ou I'Italie. Edition présentée, établie et annotée par Simone Balayé, Paris 1985,
S.49.
38  Corinne, S. 64f. (Hervorh. im Text).

195

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Stelle markiert den Beginn privater Kommunikation durch das Mifi-
lingen der 6ffentlichen Kommunikation. Corinne singt einen Hymnus auf
Italien, auf seine einstmals politische, nunmehr kulturelle Grofie, schliellich
auf seine Natur des Uberflusses, die alle Verletzungen der Menschen zu
heilen vermége. Die erwartete Publikumsreaktion ist eine durch Applaus
manifestierte kollektive Zustimmung, die Oswald jedoch als einziger ver-
weigert. Durch seine vorenthaltene Zustimmung wird er fiir Corinne erst
sichtbar. Dadurch erkennt Corinne, daf} er sich auch anderweitig von der
anonymen Masse des Publikums unterscheidet. Sein Verhalten und seine
Erscheinung werden zu Zeichen, die Corinne zu dechiffrieren versucht. Sie
identifiziert ihn als Engldnder und deutet seinen Blick als stillen Vorwurf
gegen ihren Italien-Enthusiasmus. Dies bewirkt ihrerseits den Wunsch nach
einem gednderten Kommunikationsverhalten (»[elle] se sentit le besoin de
le satisfaire, en parlant du bonheur avec moins d’assurance«). Aus der zu-
nichst anonymen wird eine persoénlich-dialogische Kommunikation. Mit
Vilém Flusser®” kann man die Kommunikationssituation auf dem Kapitol -
und das ist die fir Dichtung in archaischen Kulturen der Miindlichkeit
typische — als »Theaterdiskurs« bezeichnen.*’ Ein solcher zeichnet sich aus
durch die Koprisenz von Sender und Empfangern und das Vorhandensein
einer Wand, »welche das Theater wie eine Muschel gegen die Auflenwelt
und deren Gerdusche abschliefit«.4! Damit steht der Theaterdiskurs in ei-
nem Spannungsfeld zwischen »Treue« zur vermittelten Information durch
Abschirmung nach auflen und »Fortschritt« der Information durch interne
Instabilitit, denn innerhalb der Theaterstruktur kann potentiell jeder Emp-
fanger zum Sender werden. »Da der Theaterdiskurs offen fir Dialoge ist
und immer wieder in Dialoge ausgefaltet werden kann, lduft er stindig
Gefahr, daf} die urspriingliche Information von Gerduschen infiziert wird,
welche die Gedéchtnisse der Empfanger aussenden.«*? Genau dies geschieht

39 Kommunikologie, in: Schriffen, hg. v. Stefan Bollmann/Edith Flusser, Bd. 4, Mannheim 1996,
S.21.

40 Natiirlich ist die italienische Kultur des spiten 18. Jahrhunderts (die Haupthandlung
des Romans beginnt in den 1790er Jahren) keine archaische Kultur der Miindlichkeit,
obgleich es tatsichlich noch Reprisentanten oraler Dichtung, darunter auch Frauen, gab,
denen Mme de Staél auf ihrer Italienreise begegnet ist (vgl. Madelyn Gutwirth, Madame
de Stal, Novelist. The Emergence of the Artist as Woman, Urbana/Chicago/London 1978,
S.173). Wie zu zeigen sein wird, erzhlt der Roman Corinnes Ubergang vom Bereich
der Mundlichkeit in den der Schrift. Die Entstehung eines modernen Aufschreibesystems
wird auf diese Weise in allegorischer Verdichtung dargestellt, und es zeigt sich, welch
zentrale Rolle die Liebe bei dieser Genese spielt (vgl. hierzu vor allem Kap. 4.5).

41 Flusser, Kommunikologie, S. 21.

42 Ebd., S. 22.

196

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in Corinne wihrend der Improvisation auf dem Kapitol. Oswalds verweigerte
Zustimmung und seine Differenz zu den anderen Zuhoérern erzeugen ein
storendes Gerdusch, durch das die Kommunikation in Frage gestellt und
die Information >infiziert« wird. Indem sie nach der Unterbrechung vom
Gliick in geddmpfteren Tonen spricht und ihre Aufmerksamkeit auf den
"Tod richtet, andert Corinne die Semantik ihrer poetischen Mitteilung. Dies
verfehlt nicht seine Wirkung: »Oswald fut tellement ravi par ces derniéres
strophes, qu’il exprima son admiration par les témoignages les plus vifs;
et cette fois les transports des Italiens eux-mémes n’égalerent pas les siens.
En effet, ¢’était a lui plus qu’aux Romains que la seconde improvisation de
Corinne était destinée.«*3 Aus dem Theaterdiskurs ist ein Dialog zwischen
Corinne und einem privilegierten Zuhorer geworden. Die semantische und
die pragmatische Dimension der Mitteilung haben sich entscheidend ge-
dndert. Dadurch konnte die Unwahrscheinlichkeit der Kontaktaufnahme
zwischen der bertthmten Corinne und dem unbekannten Fremden tiber-
wunden werden.

Wenn Corinne im Rahmen einer 6ffentlichen Kommunikationssituation,
die ja fiir Dichtung konstitutiv ist, dazu tibergeht, einen privaten Dialog mit
einem privilegierten Adressaten zu fithren, so hat dies Implikationen, die
erst im Verlauf des Romans sichtbar werden. In diesem heimlichen Adres-
satenwechsel (der von der Gesamtheit des Publikums unbemerkt bleibt)
deutet sich ein Substitutions- und Konkurrenzverhiltnis zwischen poetischer
und intimer Kommunikation, zwischen Dichtung und Liebe an, das in der
an die Improvisation anschlieflenden Krénungsszene zu emblematischer Ge-
stalt verdichtet wird. Auf dem Héhepunkt emotionaler Ergriffenheit, nach-
dem man Corinne den Kranz aus Myrte und Lorbeer aufs Haupt gesetzt
und sie somit zur Nachfolgerin von Petrarca und Tasso gemacht hat, kommt
es namlich erneut zu einer Interaktion zwischen Corinne und Oswald. Sie
weint vor Rithrung und bedeckt ithr Gesicht mit einem Taschentuch. Dar-
authin tritt Oswald ergriffen nach vorne, um sie anzusprechen, woran ihn
seine Schiichternheit (»invincible embarras«)** jedoch hindert. Sie bemerkt
seine Anstalten und blickt ihn an, ohne daf} er es merken kann. Als man
sie dann zum Triumphwagen fiihrt, dreht sie sich mehrmals unter einem
Vorwand nach Oswald um, wobei ihr schliellich der Kranz vom Kopf fillt.
Oswald niitzt die Gelegenheit, um den Kranz aufzuheben, thn Corinne
zuriickzugeben und sie dabei anzusprechen. Abgesehen davon, dafi dieser

43 Corinne, S. 66.
44 Corinne, S. 68.

197

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischenfall (der Verlust und Wiedergewinn des Dichterkranzes durch die
Anwesenheit eines geliebten Mannes) die erste direkte verbale Kommunika-
tion zwischen Oswald und Corinne ermdglicht, ist er angesichts des Fort-
gangs der Handlung als Vorwegnahme der tragischen Liebesbezichung zu
deuten, die sich zwischen beiden Protagonisten entwickeln wird und die
dazu fithrt, daf§ Corinne ihre Dichterlaufbahn ihrer Liebe zu Oswald opfert
(bildlich gesprochen: dafl sie ihm den Kranz gibt), dann aber nach dem
Verlust des Geliebten und aufgrund dieses Verlustes zur modernen Schrift-
stellerin wird (bildlich: daf} sie den Kranz von ihm zurtickerhilt). Die hand-
lungsgenerierende Opposition Liebe vs. Dichtung wird an dieser Stelle also
paradigmatisch exponiert.

Neben ihrer paradigmatischen hat die Szene auch eine syntagmatische Funk-
tion, die wie schon gesagt darin besteht, daf Oswald und Corinne hier zum
ersten Mal verbal miteinander kommunizieren. Das Besondere an dieser
Kommunikation ist die Sprachwahl: Oswald spricht Corinne auf italienisch
an, sie aber antwortet in akzentfreiem Englisch, was fir ihn natiirlich eine
Uberraschung ist. Denn er schliefit daraus, dafl Corinne, die ihm geradezu
als die Inkarnation Italiens erscheint, in England gelebt haben mufi, andern-
falls sie die Sprache nicht so gut beherrschen wiirde. Dies dndert sofort das
Bild, das er sich von Corinne macht: »Corinne jusqu’alors 'avait enchanté
comme la plus charmante des étrangeres, comme 'une des merveilles du
pays qu’il voulait parcourir; mais cet accent anglais lui rappelait tous les
souvenirs de sa patrie, cet accent naturalisait pour lui tous les charmes de
Corinne.«*> Diese >Naturalisierung« ist deshalb von so grofier Bedeutung
fur ihn, weil er in Nationalklischees denkt und glaubt, daff Italienerinnen
zwar leidenschaftlich, aber unfihig zu tiefen und dauerhaften Empfindun-
gen seien. Nun hofft er, mit Hilfe Corinnes, in die er sich, ohne es sich
selbst schon eingestehen zu kénnen, verliebt hat, eine Synthese von England
und Italien, von Vertrautheit und Fremde, von Vergangenheit und Zukunft
finden zu kénnen.

Uber all dies sinnt Oswald nach, als Corinne lingst den Triumphwagen
bestiegen hat und entschwunden ist. Gedankenversunken findet Oswald
sich nach langer Zeit*s auf der Engelsbriicke wieder, also gegeniiber der
Engelsburg, in der sich das Grabmal des Kaisers Hadrian befindet: »Le
silence du lieu, les péles ondes du Tibre, les rayons de la lune qui éclairai-
45 Corinne, S. 69.

46 Die Kronungszeremonie findet, wie es im Text heifit, am Morgen statt (S. 49). Als Os-

wald sich der Engelsburg nihert, scheint der Mond, das heifit, er muf} viele Stunden
durch Rom gewandert sein, ohne dafl dies im Text explizit gesagt wiirde.

198

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ent les statues placées sur le pont, et faisaient de ces statues comme des
ombres blanches regardant fixement couler et les flots et le temps qui ne
les concernent plus; tous ces objets le rameneérent a ses idées habituelles.«*
Diese von der Todesstimmung (»tombeau d’Adrien«)* ausgelosten »idées
habituelles« beziehen sich auf Oswalds Vater, an dessen Tod der Sohn sich
mitschuldig fiihlt. Um sich von seinem Kummer abzulenken, ist er auf An-
raten seiner Arzte von Schottland nach Italien gereist. Nun weif} der Leser
an dieser Stelle des Romans noch nicht (und er wird es auch erst sehr viel
spiter erfahren), weshalb Oswald seinem Vater gegentiber Schuldgefiihle
hat, doch es finden sich hier einige Andeutungen, die sich im Lichte des
Gesamttextes als heimliche Vorwegnahmen identifizieren lassen. Oswald
fafdt sich an die Brust und berthrt dabei das Portrit seines Vaters, das er
immer bei sich tragt. Er nimmt das Portrit, betrachtet es, »et le moment
de bonheur qu’il venait d’éprouver, et la cause de ce bonheur, ne lui rappe-
lerent que trop le sentiment qui I'avait rendu jadis si coupable envers son
pere; cette réflexion renouvela ses remords.«* Da das Gliicksgefiihl, das er
eben noch empfunden hat, auf Corinne zurtickgeht, muf} der Grund fiir
seine Gewissensbisse offenbar in irgendeiner Weise mit seinem Verhiltnis
zu Frauen zu tun haben.

Ein weiterer versteckter Hinweis im Text findet sich etwas weiter oben.
Nachdem Corinne in perfektem Englisch mit Oswald gesprochen hat, fragt
dieser sich in erlebter Rede: »Etait-elle Anglaise? avait-elle passé plusieurs
années de sa vie en Angleterre? [...] Qui sait sileurs familles n’étaient pas en
relation ensemble? Peut-étre méme ’avait-il vue dans son enfance!«® Darauf
folgt ein Erzahlerkommentar, der die platonisierende Vermutung anstellt,
es konne sich um einen Anamnesis-Effekt handeln. Dieser Kommentar ist
jedoch irrefithrend, denn wie sich auf dem Héhepunkt des Romans heraus-
stellen wird,3! hat Corinne tatsachlich in ithrer Jugend ldngere Zeit in Eng-
land gelebt, und ihrer beider Familien sind miteinander so eng verbunden
gewesen, dafl sie vortibergehend sogar als mégliche Braut fir Oswald ge-
golten hat. Oswalds Vater hat sich dann aber gegen Corinne entschieden,
weill er erkannt hat, daf} sie geistig zu unabhingig sei, um die untergeordnete
Rolle einer héiuslich zuriickgezogen lebenden Ehefrau zu spielen.®? Oswalds

47 Corinne, S. 691.

48 Corinne, S. 68.

49 Corinne, S. 70.

50  Corinne, S. 69.

51 Buch XIV, Corinne, S. 360-390.
52 Corinne, S. 466-468.

199

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vermutungen sind somit mehr als berechtigt, und es handelt sich keineswegs,
wie der Erzihler suggeriert, um eine »image innée de ce qu’on aime, qui
pourrait persuader qu’on reconnait I'objet que I'on voit pour la premicre
fois«.5® Auch der kryptische Hinweis auf die Ursache fir Oswalds Gewis-
sensbisse findet spater seine Auflosung.5* Oswald verliebt sich wihrend ei-
nes Frankreichaufenthaltes 1791 in eine Mme d’Arbigny, will dieser dann
bei einem zweiten Besuch 1793 in den Revolutionswirren aus (von ihr aller-
dings nur vorgetauschten) Kalamititen helfen, ist sogar entschlossen, sie zu
heiraten, was aber dem Willen seines Vaters nicht entspréche.>® Bei seiner
Rickkehr nach Schottland ist der Vater bereits tot, so dafl Oswald sich nun
nicht nur tber Mme d’Arbignys Tauschungsversuche drgern muf} (sie hat
vorgegeben, von thm schwanger zu sein), sondern vor allem sich schuldig
am Tod seines Vaters fiihlt: »[...] jappris quil était mort profondément
affligé de mon séjour en France, craignant que je renongasse a la carriere mili-
taire; que je n’épousasse une femme dont il pensait peu de bien [....]. Qui sait
si ces douloureuses pensées n’ont pas abrégé ses jours! Corinne, Corinne, ne
suis-je pas un assassin, ne le suis-je pas, dites-le-moi?«® Schliefilich zeigt sich
auch noch, daf} die beiden am Ende der Kapitol-Szene angedeuteten Sachver-
halte, ndmlich Oswalds Vermutungen, er konnte Corinne kennen, und seine
Gewissensbisse gegentiber dem toten Vater, auf intrikate Weise miteinander
verkniipft sind. Denn Oswald hat Corinne, als sie noch in Schottland lebt,
nur deshalb nicht kennengelernt, weil er, wihrend sein Vater sie besucht,
gerade zum ersten Mal in Frankreich weilt. Zu diesem Zeitpunkt hat sein
Vater den Brief geschrieben, in dem er sein negatives Urteil tiber Corinne
falle.57

Somit sind in der Kapitol-Szene latent schon alle wesentlichen Konfliktpo-
tentiale des Romans enthalten. Es geht einerseits um die Opposition Liebe
vs. Dichtung, andererseits um den Gegensatz zwischen England und Italien
und den damit verbundenen Gesellschaftsmodellen einschliefllich der darin
vorgesehenen Rolle der Frau. England wird dabei als das konservativere
Land modelliert, in dem die Frauen im Gegensatz zu dem offeneren Italien
keine auflerhiuslichen Entwicklungsmoglichkeiten haben. Die zwischen Co-
rinne und Oswald sich anbahnende Liebesbezichung wird somit von Sach-
verhalten belastet und schliefilich verhindert, die, ohne daf es die Beteilig-

53  Corinne, S. 69.

54 Buch XII, Corinne, S. 305-336.
55 Corinne, S. 322.

56  Corinne, S. 332.

57 Corinne, S. 466-468.

200

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten zu diesem Zeitpunkt auch nur ahnen kénnen, von Beginn an insgeheim
wirksam sind. All dies wird nicht explizit gesagt, sondern auf subtile und
erst im nachhinein durchschaubare Weise angedeutet.

4.3 Der Gegensatz von weiblicher Autonomie und mannlicher
Heteronomie unter den Bedingungen des Allianzdispositivs

Corinne und Oswald verkdrpern zwei gegensatzliche Modelle der Relatio-
nierung von Individuum und Gesellschaft. Nicht zuletzt deshalb ist ihre
Liebesbeziehung zum Scheitern verurteilt. Corinne ist der personifizierte
Normenverstofl; sie weicht von allen zur Verfugung stehenden Rollenmo-
dellen ab: So lebt sie als alleinstehende Frau ohne familiale Bindungen. Man
kennt ihren wahren Namen nicht, da sie sich von ihrer Familie losgesagt hat.
Corinne st ein Kiinstlername.?® Ihr Beruf ist der der Nationaldichterin, eine
im Prinzip ménnliche Domine, die allerdings in Italien im 18. Jahrhundert
tatsichlich auch den Frauen nicht verschlossen war. Zum Zeitpunkt der
Dichterkrénung ist sie erst 26 Jahre alt. Durch ihr Charisma, ihre Schénheit
und Intelligenz schldgt sie die sie umgebenden Menschen in ihren Bann.
Als weibliches Genie lebt sie in volliger Autonomie. Ihre Ausnahmestellung
wird von Oswald als solche wahrgenommen und kommentiert, etwa wenn
er in einem Gesprach mit ihr sagt: »Qui pourrait vous ressembler [...]? et
peut-on faire des lois pour une personne unique?«,*? oder wenn er von Co-
rinnes »supériorité« beeindruckt ist, die ihn »au-dessus de toutes les régles
ordinaires«% diinkt.

Oswald ist dagegen befangen in den Zwingen und Vorurteilen seiner Her-
kunft, er lebt unter dem Gesetz seines Vaters, das er jedoch in all seiner
Ambivalenz erfihrt. Dieses Gesetz scheint in seinen Anspriichen unerfiill-
bar zu sein, die geforderte Liebe niemals grof3 genug sein zu kénnen: »Je
n’ai jamais rien aimé plus profondément que mon pere, et cependant il me
semble que si j’avais su, comme je le sais a présent, combien son caractere

58 Corinna ist der Name einer antiken Dichterin, die mit Pindar befreundet war. Sie hat
laut Mme de Sta¢l als Namensgeberin fiir ihre Romanheldin gedient. Ein naheliegender,
von der Autorin jedoch abgestrittener Bezug ist der zu der italienischen Dichterin Corilla
Olimpica (1727-1800), die ebenso wie Corinne zur Dichterkonigin auf dem Rémischen
Kapitol gekrént worden war. Vgl. Simone Balayé, »Préface«, in: Corinne, S. 7-24, hier
S.21, und Gutwirth, Mme de Staél, Novelist, S. 173.

59 Corinne, S. 86.

60  Corinne, S. 166.

201

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

était unique dans le monde, mon affection efit été plus vive encore et plus
dévouée.«6! Zwar wiederholt er bis zum Uberdruf}, daf es fiir ihn undenk-
bar sei, gegen den Willen des Vaters zu handeln und etwa eine Frau zu
heiraten, mit der der Vater nicht einverstanden gewesen wire. Doch gerade
diese Insistenz scheint ein Symptom fiir die heimliche Ablehnung des viter-
lichen Gesetzes zu sein, die Oswald sich nicht eingestehen kann und auf
die er mit Schuldgefiithlen und Selbstbestrafungswiinschen reagiert. Als Aus-
bruchsversuch laf}t sich der Frankreichaufenthalt im Jahr 1791, also mitten
in der Revolutionszeit, interpretieren:

J'avais envie d’aller en France, ot venait d’éclater cette révolution qui, malgré la
vieillesse du genre humain, prétendait a recommencer I'histoire du monde. Mon
pere avait conservé quelques préventions contre Paris, qu’il avait vu vers la fin
du régne de Louis XV, et ne concevait guére comment des cotteries pouvaient
se changer en nation, des prétentions en vertus, et des vanités en enthousiasme.
Néanmoins il consentit au voyage que je désirais parce qu’il craignait de rien
exiger: il avait une sorte d’embarras de son autorité paternelle, quand le devoir
ne lui commandait pas d’en faire usage. Il redoutait toujours que cette autorité
n’altérét la vérité, la pureté d’affection qui tient a ce qu’il y a de plus libre et de
plus involontaire dans notre nature, et il avait, avant tout, besoin d’étre aimé.62

Oswalds Wunsch, nach Frankreich zu reisen, wird durch Neugierde ausge-
16st. Diese wird geweckt durch den Versuch, mit der Menschheitsgeschichte
tabula rasa zu machen, wie er von der Franzosischen Revolution unternom-
men wurde. Es manifestiert sich in Oswalds Neugierde somit die Opposi-
tion alt vs. neu, Vater vs. Sohn, Ancien régime vs. Revolution. Der damit
heraufbeschworene Konflikt mit dem Vater wird durch dessen Verzicht auf
die Ausiibung seiner viterlichen Autoritit vorlaufig entschirft. Diese Auto-
ritat will nicht auf duflerem Zwang und Verboten beruhen, sondern sie for-
dert freiwillige Unterwerfung und Liebe. Sie mufy daher als eine Art Uber-
Ich in das zu unterwerfende Subjekt introjiziert werden, das heifit, der Sohn
muf} die Autoritit des Vaters verinnerlichen, was Oswald schliefilich auch
trotz seiner Ausbruchsversuche beispielhaft tut. Was hier zum Ausdruck
kommt, ist die Subjektivierung von Macht, ihre Delegierung an die Selbst-
kontrolle der Individuen, wie sie fiir die moderne europiische Gesellschaft
charakteristisch ist.%3

61 Corinne, S. 305.

62 Corinne, S. 305f.

63 Vgl. die diesbeziiglichen Ausfiihrungen von Michel Foucault, Histoire de la sexualité 1. La
volonté de savoir, Paris 1976, wie sie oben in Kap. 1.2 referiert werden.

202

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Durch die Selbstbeschrankung der Macht entstehen aber auch Freirdume, in
die der einzelne sich vorwagen und in denen er alternative Existenzentwiirfe
erproben kann. Eben dies versucht Oswald zundchst in Frankreich, genauer
in Paris, »la ville la plus sociale qui soit au monde«,5 von dessen »tourbillon
spirituel«® er sich mitreiflen lafit. Dort begegnen ihm der comte Raimond,
der selbstlos und grofiziigig ist, und seine Schwester, die verwitwete Mme
d’Arbigny, die mit Berechnung versucht, Oswald zu verfithren und ihn zu
heiraten. Was Oswald tiber seine Beziehung zu Mme d’Arbigny sagt, ist
aus dem Riickblick gesprochen und relativiert sich durch die Situation, in
der er sich befindet, als er Corinne sein Leben erzihlt. Als er erstmals auf
Mme d’Arbigny zu sprechen kommt, vergleicht er sie zu ihrem Nachteil
mit Corinne und wertet seine Vergangenheit dadurch gegeniiber der Gegen-
wart ab: »C’est en m’élevant au-dessus de moi-méme, Corinne, que vous
dissipez ma mélancolie naturelle; c’est en me faisant valoir moins que je ne
vaux réellement, qu’une femme, dont je vous parlerai bient6t, étourdissait
ma tristesse intérieure.«% Die Perspektive des erzdhlenden legt sich tiber
die des erlebenden Ichs, seine Erlebnisse werden einer ruickblickenden Kri-
tik unterzogen, so dafl seine tatsichlichen damaligen Empfindungen nur
noch in Brechungen mitgeteilt werden. Zwischen den Zeilen liest man aber
heraus, dafl es Mme d’Arbigny durchaus verstanden hat, ihn fiir sich ein-
zunehmen, und daf} er sich offenbar in sie verliebt hatte: »[...] elle flattait
I'amour-propre avec beaucoup d’adresse [...] et ce que j’éprouvais habitu-
ellement auprés de madame d’Arbigny m’était doux et nouveau«.%” Die
Neubheit, die er gesucht hat, begegnet ihm also in Gestalt einer ihn faszinie-
renden Frau. Das Zusammentreffen dieser personlichen Begegnung mit den
historischen Ereignissen der Revolution fithrt dazu, daff Oswald 1793 ein
zweites Mal nach Paris reist, um Mme d’Arbigny, deren Bruder inzwischen
gestorben ist, zu Hilfe zu kommen. Aus dieser fiir Oswald dilemmatischen
Situation - einerseits fithlt er sich verpflichtet, Mme d’Arbigny zu helfen, an-

64 Corinne, S. 307.

65 Ebd.

66  Cormmne, S. 308.

67 Corinne, S. 310. — An einer anderen Stelle wird vom Erzihler noch deutlicher gesagt, daf§
Mme d’Arbigny Oswalds erste Liebe war und daf3 dieses Gefiihl, weil es mit dem Tod
des Vaters in Zusammenhang steht, fiir Oswald mit unangenehmen Erinnerungen be-
lastet ist: »[...] il se souvint qu’il avait aimé, bien moins, il est vrai, qu’il n’aimait Corinne,
et 'objet de son premier choix ne pouvait lui étre comparé; mais enfin ¢’était ce sentiment
qui I'avait entrainé a des actions irréfléchies, a des actions qui avaient déchiré le coeur
de son pére.« (Corinne, S. 201) Allerdings wird an dieser Stelle nicht gesagt, um wen es
sich handelt.

203

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dererseits weil} er, dafi eine Heirat, die sie anstrebt, niemals die Zustimmung
seines Vaters finden wiirde — resultiert schliefilich sein Schuldkomplex ge-
gentiber dem Vater, der vor Oswalds Riickkehr stirbt und den Kummer um
eine mogliche falsche Entscheidung seines Sohnes mit ins Grab nimmit.
Nach dem Tod des Vaters kommt es zu einem zweiten Fluchtversuch, der
allerdings diesmal nicht von Oswald selbst, sondern von den um seine Ge-
sundheit bangenden Arzten ausgelést wird. Oswald begibt sich nicht des-
halb auf die Reise nach Italien, weil er sein Leben erhalten mochte, sondern
weil er hofft, sich dort ablenken zu kénnen.® Die Begegnung mit Corinne
aber weckt in ihm neuen Lebensmut. In der Gestalt dieses normsprengen-
den weiblichen Genies bietet sich thm die Méglichkeit, aus der von seinem
Vater reprisentierten Ordnung auszubrechen. Doch anstatt diese Chance
zu ergreifen, fragt er sich, ob Corinne nicht von seinem Vater abgelehnt
worden wire (»I'idée [...] qu’un tel mariage aurait été sirement condamné
par son pere«).% Wie die fiir seinen Vater, so sind auch seine Gefiihle fiir
Corinne von Ambivalenz geprigt: »Corinne était un miracle de la nature,
et ce miracle ne se faisait-l pas en faveur d’Oswald, quand il pouvait se
flatter d’'intéresser une telle femme. Mais quel était son nom, quelle était
sa destinée, quels seraient ses projets, s’il lui déclarait I'intention de s’unir
a elle?«” Oswald bleibt somit letztlich trotz seiner Ausbruchsversuche im
Allianzdispositiv befangen, fiir ihn geht es darum, die Familientradition fort-
zusetzen und im Einklang mit dem Vater zu handeln, selbst als dieser schon
tot ist. Entscheidende Bedeutung kommt dabei dem Brief zu, den der Va-
ter 1791 an Corinnes Vater geschrieben hat und in dem er eine Heirat zwi-
schen Oswald und Corinne gewissermaflen testamentarisch ausschlief3t.”!
Deshalb entscheidet Oswald sich schliellich auch fiir die von seinem Vater
fur ithn ausgesuchte Lucile, die Corinnes Halbschwester ist und von der
es heifdt, sie sei »une jeune fille qui semblait si bien en harmonie avec les
espérances pures et calmes de la vie domestique«.”

Die Prinzipien des adeligen Allianzdispositivs formuliert iibrigens in uniiber-
trefflicher Klarheit der comte d’Erfeuil in einem Gesprich mit Oswald, in
dem er ihn davor warnt, eine Mésalliance einzugehen: »Croyez-moi, mon
cher Nelvil, si vous voulez faire des sottises, faites-en qui soient réparables;
mais pour le mariage il ne faut jamais consulter que les convenances. Je vous

68  Corinne, S. 27.

69  Corinne, S. 166.

70 Ebd.

71 Corinne, S. 466-468.
72 Corinne, S. 469.

204

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

parais frivole; hé bien, néanmoins je parie que dans la conduite de la vie je
serai plus raisonnable que vous.«’® Oswald bricht das Gesprich indigniert
ab, weil er d’Erfeuil nicht seine von ithm abgelehnte »frivolité« vorhalten
mochte, doch zeigt sich an seinem spiteren Verhalten, dafy d’Erfeuil mit
seiner Warnung recht behalten wird. Denn daff Oswald der »sensibilité«
zuneigt, ist im Rahmen des Allianzdispositivs ein Fehler, da hier eine Hei-
rat nicht auf der Grundlage von Liebe geschlossen werden kann. Oswald
miflachtet die Regeln des Allianzdispositivs, indem er einerseits an ihm fest-
hélt (man denke an die oben zitierte Stelle, in der er sich nach Corinnes
Herkunft fragt, und vor allem an seine Selbstunterwerfung unter das viter-
liche Gesetz), andererseits eine Heirat nach personlicher Neigung schlieflen
mochte, und zwar mit einer Frau, die mit den Prinzipien dieses Dispositivs
gebrochen hat. Pflicht und Neigung lassen sich fiir Oswald nicht verbinden.
Am Ende wird er sich fiir die Pflicht, das heifit fiir den Willen des Vaters
entscheiden.”

Nun stellt sich die Frage, weshalb Corinne sich in Oswald verliebt, dessen
Vater sie ja kennt und dessen Beschrankungen und Vorurteile sie sich nicht
nur aufgrund ihres Vorwissens tiber die in England herrschenden sozialen
Normen und Lebensformen vorstellen kann, sondern die sie im taglichen
Umgang mit ihm standig erlebt, etwa in Form von vorgefaften Meinungen
tiber Italien und seine Bewohner. Nachdem ihr Oswald bei der Dichterkré-
nung durch seine Differenz zu allen anderen Zuho6rern aufgefallen ist und
sie im zweiten Teil threr poetischen Improvisation eine werbende Privat-
kommunikation mit thm begonnen hat, setzt sie ihr Werben fort, indem
sie sich ihm als Fremdenfiihrerin anbietet. Sie ist, wie sie thm gesteht, auf
der Suche nach einem »objet qui pouvait mériter toutes les affections de

73 Corinne, S. 87.

74 Vgl. auch das Gesprich zwischen d’Erfeuil und Oswald im IX. Buch, als d’Erfeuil seinen
Freund wegen des Leichtsinns kritisiert, mit dem er sich 6ffentlich mit Gorinne zeigt,
ohne mit ihr verheiratet zu sein (Corinne, S. 243, vgl. auch S. 278). Hier stehen sich die
Stimme der Konvenienz und die Regeln der Gesellschaft einerseits (»on n’est heureux
que par ce qui est convenable«, so d’Erfeuil) und die Rechte des Individuums anderer-
seits gegeniiber (»Mais le sérieux, répondit lord Nelvil, c’est 'amour et le bonheurs,
beide Zitate Corinne, S. 243). Ironischerweise wird die Katastrophe der Liebe am Ende
durch Oswalds >Riickzieher« verursacht, durch seine Unfihigkeit, sich von den Prinzipien
des Allianzdispositivs zu l6sen und tatsichlich die hier von ihm vehement eingeklagten
Rechte des Individuums gegen die Anspriiche der Gesellschaft zu verteidigen. Nachdem
Corinne ihre Liebe zugunsten der Rechte des Allianzdispositivs geopfert hat, wird sie
schwer krank. D’Erfeuil dagegen, der ihr in Schottland zufillig wiederbegegnet, pflegt
sie gesund: »[...] ainsi ¢’était ’homme frivole qui la soignait, et 'homme sensible qui lui
percait le ceeur.« (Corinne, S. 506)

205

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

son ceeur«,”> nach einem ihrer »sensibilité« entsprechenden Liebespartner,
der sie gliicklich machen kann. Doch spricht sie andererseits {iber die
Liebe ohne jegliche Naivitit. Sie glaube nicht, daf} eine empfindsame Frau
26]Jahre alt werden konne, ohne jemals der »illusion de I'amour«’6 zu ver-
fallen. Auf eine verdeckte Liebeserklarung Oswalds antwortet sie, als ob sie
neben sich stiinde und ihre Gefiihle als Beobachterin von aufien betrachten
und analysieren konnte: »Laissons au temps, laissons au hasard [...] a dé-
cider si cette impression d'un jour que j’ai produite sur vous durera plus
qu’un jour. Si nos ames s’entendent, notre affection mutuelle ne sera point
passagere.«’’

Diese rational-selbstdistanzierte Haltung bewahrt sie jedoch nur so lange,
wie sie sich der ihr angenehmen Gegenwart Oswalds sicher weif}. In dem
Moment aber, da Oswald sich ihr zu entziehen droht, weil thm bewuf3t wird,
daf} eine Verbindung mit Corinne nicht die Zustimmung seines Vaters ge-
funden hitte, verspurt sie eine so heftige Verlustangst, daf§ sich ihre sanfte
und abwartende Zuneigung schlagartig in eine heftige Passion verwandelt:
»Elle s’attendait a chaque instant a recevoir la nouvelle de son départ, et
cette crainte exaltait tellement son sentiment, qu’elle se sentit saisie tout a
coup par la passion, par cette griffe de vautour sous laquelle le bonheur et
I'indépendance succombent. [...] L’'imagination ardente de Corinne était la
source de son talent; mais, pour son malheur, cette imagination se mélait a sa
sensibilité naturelle, et la lui rendait souvent trés douloureuse.«”8 Ihr Kiinstler-
tum und ihre Liebe speisen sich somit beide aus der Quelle ihrer Imagination,
die sich im Falle der Liebe mit ihrer »sensibilité« unheilvoll verbindet.
Wenn die Imagination als Quelle des Kiinstlerischen durch ihre Verbindung
mit der »sensibilité« abgelenkt wird, so ist damit schon angedeutet, daf§

75 Corinne, S. 94.

76 Ebd.

77 Corinne, S. 93.

78  Corinne, S. 125. - Zum Bedingungszusammenhang von Liebe und Verlustangst vgl. auch
Corinne, S. 229: »[...] il n’y avait pas de sécurité dans le bonheur que donnait lord Nelvil;
et peut-étre faut-il expliquer, par ce tort méme, I'exaltation de la passion de Corinne; peut-
étre ne pouvait-elle aimer a ce point que celui qu’elle craignait de perdre.« Auch Oswald
leidet unter der Angst, Corinne zu verlieren, und fiihlt sich dadurch an den Tod seines
Vaters erinnert (S. 251). Zuvor schon war ihm durch die erste, oben angesprochene
Trennung von Corinne bewufit geworden, wie sehr er sie liebt (S. 132). Wie in Benjamin
Constants Adolphe entsteht die Liebe in Corinne aus Verlustangst und Schmerz. Beide
Autoren stehen diesbeziiglich in der Tradition der Moralistik. Zu Constant vgl. Thomas
Klinkert, »Kontingenz und Aura. Metamorphosen der romantischen Liebe bei Benjamin
Constant und Marcel Prouste, in: Friedrich Balke/ Volker Roloff (Hg.), Erotische Recherchen.
Lur Decodierung von Intimitdit bei Marcel Proust, Miinchen (voraussichtlich 2002).

206

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe und Kinstlertum bei Corinne nicht koexistieren kénnen, sondern in
einem Konkurrenz- und Substitutionsverhéltnis zueinander stehen. Die bei-
den stehen sich gegeniiber wie Heteronomie und Autonomie. Folgerichtig
ist Corinne dann auch bereit, ihre kiinstlerische Tatigkeit Oswald zuliebe
aufzugeben. Sie wei}, dafl Oswald nur in England leben kann, und sie
kennt aus eigener Erfahrung die untergeordnete Rolle, die den Frauen in
der englischen Gesellschaft zugedacht ist. Daher will sie die Kunst der Liebe
opfern. Nach dem Scheitern der Liebesbeziechung aber macht sie wiahrend
thres Besuches von Santa Croce in Florenz dem abwesenden Oswald Vor-
wiirfe, weil er ihr Genie zerstort habe: »Oh! pourquoi donc Oswald a-t-il
étouffé ces dons que j’avais recus du ciel et que je devais faire servir a exciter
'enthousiasme dans les ames qui s’accordent avec la mienne?«”? Sie bittet
Gott darum, dafl er ihr das verlorene poetische Talent wiedergeben moge.
Dabet fallt ihr Blick auf eine Grabschrift, die lautet: »Seule a mon aurore,
seule a2 mon couchant, je suis seule encore ici.«8 Diese Inschrift deutet sie
als erntichternde Antwort auf ihr Gebet. Thre Erfolge als Dichterin wiren
fir sie wertlos, weil sie nach der Trennung von Oswald niemanden mehr
hat, mit dem sie sie teilen kénnte: »[...] il me fallait son regard pour récom-
pense.«8!

Oswald erweist sich somit als der ideale, aber unerreichbare Adressat fiir
Corinnes Dichtung.3? Die oben analysierte Stelle, in der die aus Anlaf} ih-
rer Dichterkrénung improvisierende Corinne sich an Oswald als den heim-
lichen Adressaten ihrer Dichtung wendet und in die 6ffentliche Kommunika-
tionssituation einen privaten Dialog einflicht, wird erneut als dicht gekniipf-
ter Knoten erkennbar, in dem die wesentlichen Elemente der folgenden
Geschichte schon enthalten sind. Wihrend Corinne dort tiber den Tod
sprach, um den trauernden Oswald zu trésten, befindet sie sich hier nun in
der nationalen Gedichtnisstatte Santa Croce, »la plus brillante assemblée
de morts qui soit peut-étre en Europe«.83

79 Corinne, S. 516. — Ahnlich schon zuvor bei der verpafiten Begegnung im Londoner Hyde
Park: »[...] il m’a précipitée du char de triomphe dans 'abime des douleurs. Je I'aime, et
toutes les joies de la vie ont disparu. Je I’aime, et tous les dons de la nature sont flétris.«
(S. 489)

80  Corinne, S. 517.

81 Ebd.

82 So auch die Analyse von Nancy K. Miller, »Performances of the Gaze: Staél’s Corinne, or
Ttaly«, in: Subject to Change. Reading Feminist Writing, New York 1988, S. 162-203, hier S. 186:
»Corinne wants, I think, not so much a match in marriage as the perfect destinataire: the
addressee basic to the transactions of narrative communication; a privileged interlocutor
and reader in the form of a friend and lover.«

83 Corinne, S. 515.

207

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Der Zusammenhang von Dichtung, Liebe und Tod

Der Text ist von einer durchlaufenden Reflexion tiber die zentrale kulturelle
Bedeutung des Todes und iiber dessen Zusammenhang mit Dichtung und
Liebe durchzogen.? Es sei hier nur an die wichtigsten Momente dieser Re-
flexion erinnert. Es beginnt mit Corinnes Improvisation tiber Rom als »pa-
trie des tombeaux«® und setzt sich fort mit Corinnes und Oswalds gemein-
samem Besuch des Pantheon, wo Corinne die Hoffnung dufiert, daf Os-
wald nach ihrem Tode ihre dann dort aufgestellte Biiste besuchen werde,
und der Engelsburg, jenes zur Festung umfunktionierten Grabmals des Kai-
sers Hadrian, das zum historischen Gedichtnisort der Stadt Rom geworden
ist: »Tous les événements de I'histoire de Rome depuis Adrien jusqu’a nos
jours sont liés a ce monument.«®7

Die Liebe ist stets metonymisch eingebunden in die Reflexionen tiber den
Tod. Das wird besonders deutlich beim Besuch der antiken Graber, die
entlang der via Appia angelegt wurden, um die Lebenden zur Nachahmung
der Toten anzuspornen.3® Im Angesicht der Graber kommt es zu einer sehr
deutlichen Aussage Corinnes hinsichtlich der Einmaligkeit ihrer Liebe zu
Oswald.® Ein weiteres Moment der Todesreflexion ist die Auffithrung des
vielleicht berithmtesten Dramas tiber Liebe und Tod, Shakespeares Romeo
und fulia,° das sich als partielle mise en abyme des Romans deuten laf3t, weil
in beiden Fillen die Liebe durch ein viterliches Verbot verhindert wird.
Corinne spielt bei der Auffithrung die weibliche Hauptrolle und fihrt -
wie schon bei ihrer ersten Improvisation — tiber die Rampe hinweg einen
privaten Dialog mit Oswald.”! Im fiinften Akt verschwimmen fiir Oswald

84 Die poetologische Funktion des Todes fiir die Literatur des 18. Jahrhunderts untersucht
am Beispiel der Laokoon-Diskussion ausfithrlich Mathias Mayer, Dialektik der Blindheit
und Poetik des Todes. Uber literarische Strategien der Erkenntnis, Freiburg 1997. Unter der Poetik
des Todes versteht Mayer »den transzendentalen Zusammenhang, daf§ der Tod zur Be-
dingung der Moglichkeit von Kunst gehort« (S. 160). Diese Erkenntnis bricht sich in der
Asthetikdiskussion des spiten 18. Jahrhunderts im Zusammenhang mit der Ausdifferen-
zierung von Dichtung gegen Malerei beziehungsweise Kunst gegen Natur Bahn. - Auch
in Corinne 1483t sich, wie in diesem Kapitel gezeigt werden soll, eine implizite Poetik des
Todes nachweisen.

85 Corinne, S. 65.

86  Corinne, S. 97.

87  Corinne, S. 99.

88  Corinne, S. 128.

89  Corinne, S. 132.

90 Corinne, S. 192-200.

91 Corinne, S. 197.

208

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Grenzen zwischen Fiktion und Realitdt: Corinnes/Julias gespielter Tod
wirkt so echt, dafl Oswald von den gegensitzlichsten Empfindungen erfafit
wird. »Il ne pouvait supporter de voir Corinne dans les bras d'un autre;
il frémissait en contemplant I'image de celle qu’il aimait ainsi privée de
vie; enfin il éprouvait, comme Roméo, ce mélange cruel de désespoir et
d’amour, de mort et de volupté, qui font de cette sceéne la plus déchirante
du théitre.«*2 Als Julia aus ihrem Schlaf erwacht, verliert Oswald vollends
die Fassung und muf} von seinem Begleiter aus dem Saal gefithrt werden. Er
betritt Corinnes Garderobe und zitiert aufier sich vor Bestiirzung und im-
mer noch unfihig, zwischen Realitdt und Fiktion zu unterscheiden, die Ab-
schiedsworte Romeos, die dieser an die vermeintlich tote Julia richtet, bevor
er das Gift nimmt: »Eyes, look your last! arms, take your last embrace.«%
Erschrocken fragt ihn Corinne, ob er denn gewillt sei, sie zu verlassen, was

er heftig bestreitet: »Non, non, interrompit Oswald, non, je jure....«.%* In
diesem Moment fillt sich die Garderobe mit den Freunden und Bewunde-
rern Corinnes, so daf} die Liebenden das Gesprich nicht zu Ende fithren
koénnen: »Corinne recevait tous ces éloges avec un air de douceur et de bien-
veillance; mais son dme était restée suspendue a ce mot e jure ... qu'Oswald

avait prononcé, et dont I'arrivée du monde avait interrompu la suite: ce mot
pouvait en effet contenir le secret de sa destinée.«%

Was hier besonders deutlich wird, ist die den gesamten Text strukturierende

Figur der Unterbrechung und des Aufschubs. Die Euphorie der Liebenden
wird von Beginn an durch ein Unbehagen gestort, dessen Ursachen immer

nur angedeutet werden. Die Auflésung erfolgt erst wihrend des Neapel-
besuches, als Corinne und Oswald einander ihre Lebensgeschichte offen-
baren. Auch dies steht wieder im Kontext einer dichten Isotopie des Todes.
Bevor Oswald seine Geschichte erzahlt, besichtigen sie Pompeji, die unge-
wohnlichste Ruine des Altertums, in der das Alltagsleben einer Stadt voll-
standig bewahrt worden ist. Der Text modelliert die vom Vesuv vernichtete

und dadurch konservierte Stadt als einen Ort des plotzlichen Todes (»On

ne peut voir nulle part une image aussi frappante de I'interruption subite de

la vie.<)% und der Uberlagerung und Schichtung von Tod und Leben be-
zichungsweise von verschiedenen Zeitebenen: »C’est avec des morceaux de

lave pétrifiée que sont béties la plupart de ces maisons qui ont été ensevelies

92 Corinne, S. 199.

93 Corinne, S. 200. Vgl. Romeo and Juliet, V, 3, V. 112f.
94 Corinne, S. 200.

95 Ebd. (Hervorh. im Text).

96  Corinne, S. 300.

209

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

par d’autres laves. Ainsi, ruines sur ruines, et tombeaux sur tombeaux.«%’
Damit ist Pompeji der ideale Ort fiir die Titigkeit des Archdologen, der mit
Hilfe seiner Imagination immer tiefer in die Vergangenheit eindringt und
diese zu rekonstruieren versucht. Oswald erklért seine Faszination fiir diese
Tatigkeit und seine Affinitdt zu den Monumenten vergangener Grofie aus
dem Wunsch, in der Geschichte eine Kompensation fiir die fehlende Grofie
der Gegenwart zu finden.? Schliefllich besteigen die beiden Reisenden den
todbringenden Berg (»I'empire de la mort«),” und an der Grenze zwischen
Leben und Tod, in der Nihe einer Einsiedlerklause, erzihlt Oswald die
Geschichte seines Lebens.!?% Seine >Beichte« wird durch ihre textsyntagma-
tische Einbettung und ihren metonymischen Bezug zu Pompeji und zum
Vesuv zu einer Archéologie der Seele, einer Freilegung von deren tiefsten
und verborgensten Schichten. »Vous voulez lire jusqu’au fond de 'ame de
votre malheureux ami«,!”! so beginnt Oswald seine Erzdhlung, die unter
dem Zeichen des Schmerzes und des Todes steht. »[...] mes blessures vont
se rouvrir, je le sens«,!2 so sagt Oswald am Anfang, und er endet mit dem
Waunsch, falls Corinne ihn nicht trésten kénne, mége sich die Erde 6ffnen
und ihn in das Reich der Toten hinabsteigen lassen.!®® Das sein Leben
tiberschattende Ereignis ist der unzeitige Tod seines Vaters, den er, wie
er glaubt, durch sein Liebesverhiltnis mit Mme d’Arbigny herbeigefiihrt
hat. Das postum wirksame Gesetz des Vaters tiberschattet nun seinerseits
Oswalds Liebe zu Corinne, die, wie sich durch Corinnes nachgereichten
Lebensbericht und die dadurch ausgelésten Nachforschungen herausstellen
wird, der Vater explizit verboten hat.

Nach Oswalds Beichte kommt es zu einem weiteren Aufschub von acht Ta-
gen, als Corinne erfahrt, dafl Oswald in Briefkontakt mit ihrer Stiefmutter
Lady Edgermond steht.!* Corinne méchte Oswald ihre Vorgeschichte in
schriftlicher Form mitteilen, und die Tatsache, dafi er mit Lady Edgermond
zu tun hat, macht es erforderlich, einige zusatzliche Erklarungen einzufi-
gen.!% In der Zwischenzeit bereitet Corinne ein Fest vor, als dessen Ho-
hepunkt sie eine Improvisation als letzte Manifestation ihres Talentes vor

97 Ebd.

98  Corinne, S. 302.

99 Corinne, S. 304.

100 Corinne, S. 305-336.
101 Corinne, S. 304.

102 Ebd.

103 Corinne, S. 336.

104 Corinne, S. 340.

105 Corinne, S. 341.

210

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dessen moglichem Untergang vorsieht. Auf dem Weg zu dem lindlichen
Fest besichtigen die Liebenden in Begleitung der Festgemeinde das Grab
Vergils, welches der Erzahler als »asile funéraire de la gloire«!% bezeichnet.
Die Szene steht im Zeichen des Nachdenkens tiber den Nachruhm toter
Dichter (»C’est tout ce que I’homme, sur cette terre, peut arracher a la
mort«).1%” Menschen aus aller Welt pilgern an das Grab des antiken Dich-
ters'® und sorgen durch ihr Eingedenken dafiir, dafl seine kulturelle Lei-
stung den Tod tiberdauert. Die Grabbesucher wollen selbst an der Unsterb-
lichkeit des Dichters partizipieren, indem sie ithren Namen in die Mauern
der Grabstitte einritzen. Doch wird dies vom Erzédhler verurteilt, da die
obskuren Namen der Unbekannten im Widerspruch zu der dem Grab ange-
messenen Einsamkeit stiinden. Nur Geister von dhnlich hohem Rang hitten
den Anspruch, in das Gedichtnis der Nachwelt aufgenommen zu werden.
»Il n’y a que Pétrarque qui fiit digne de laisser une trace durable de son
voyage au tombeau de Virgile.«!% Als Oswald Corinne darauf aufmerksam
macht, dafy die am Grab Vergils empfangenen Eindriicke sich schlecht mit
den Vorbereitungen zu einem Fest vertriigen, antwortet sie: »[...] combien
de fétes se sont passées non loin des tombeaux!«!1? Hinter dieser Aussage
verbirgt sich ein Hinweis auf die Entstehung von Kultur aus der rituellen
Pflege des Totengedéchtnisses.!!!

Dies wird in der folgenden Improvisation eindrucksvoll entfaltet. Der Ort
der Veranstaltung, das heiflt die vom Todesberg Vesuv dominierte Land-
schaft vor den Toren Neapels, gibt das Thema vor:

Du haut de la petite colline qui s’avance dans la mer et forme le cap Miséne,
on découvrait parfaitement le Vésuve, le golfe de Naples, les iles dont il est par-
semé, et la campagne qui s’étend depuis Naples jusqu’a Gaéte, enfin la contrée
de I'univers ot les volcans, I'histoire et la poésie ont laissé le plus de traces. Aussi,

106 Cornne, S. 345.

107 Ebd.

108 Solche Pilgerreisen kommen auch, wie oben gezeigt wurde, in Holderlins Hyperion (Be-
such von Homers Grab) und in Foscolos Jacopo Ortis (Besuch von Petrarcas Haus in
Arqua) vor. Rousseaus Grab in Ermenonville wurde ebenfalls zum Zielpunkt von Wall-
fahrten begeisterter Leser.

109 Ebd.

110 Ebd.

111 Vgl. hierzu Jan Assmann, »Schrift, Tod und Identitit. Das Grab als Vorschule der Lite-
ratur im alten Agyptenc, in: Aleida Assmann/Jan Assmann/Christof Hardmeier (Hg.),
Schrift und Geddchinis. Beitriige zur Archéologie der literarischen Kommunikation, Miinchen 1983,
S. 64-93.

211

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

d’un commun accord, tous les amis de Corinne lui demanderent-ils de prendre
pour sujet des vers qu’elle allait chanter les souvenirs que ces lieux retragaient.112

Von dieser erinnerungsgesittigten Landschaft, in der die Natur, die Ge-
schichte und die Dichtung ihre Spuren hinterlassen haben und miteinander
um die Vorherrschaft wetteifern, nimmt Corinnes Improvisation thren Aus-
gang. Landschaft und Mythologie bilden dabei eine untrennbare Einheit;
alles in der realen Umgebung Wahrnehmbare ist mythologisch beziehungs-
weise poetisch codiert: »La terre de I'Enéide vous entoure, et les fictions
consacrées par le génie sont devenues des souvenirs dont on cherche en-
core les traces.«!13 Vergil ist also nicht nur durch sein Grabmal prisent,
sondern auch durch sein Werk, wodurch die oben angesprochene enge Be-
zichung zwischen Totengedenken und Kultur erneut unterstrichen wird. In-
dem Corinne dieses Werk zitiert (sie evoziert insbesondere Aeneas’ Abstieg
in die Unterwelt, also ein Handlungselement, das fiir die Uberschreitung
der Grenze zwischen Leben und Tod steht), stellt sie sich in einen Traditions-
zusammenhang mit Vergil und auch mit Petrarca, der seinerseits dem an-
tiken Dichter an dessen Grab durch das Pflanzen eines Lorbeerbaums die
Ehre erwiesen haben soll.!'* Sie selbst ist ja seit der Dichterkronung auf
dem Kapitol die legitime Nachfolgerin des poeta laureatus Petrarca, und ihre
erste Improvisation seit der Kronungszeremonie schldgt den Bogen zu je-
nem Ereignis zurtick, worauf nicht zuletzt die Ehrbezeugungen der Festgiste
hinweisen, die Myrte und Lorbeer zu ithren Fiflen werfen,!'5 Zweige jener
Pflanzen, aus denen auch Corinnes Dichterkranz bestand.116

Die Improvisation operiert mit einer Reihe von Oppositionen, die jedoch
alle dekonstruiert werden. So, wie in der bereits zitierten Stelle (»[...] les
fictions consacrées par le génie sont devenues des souvenirs [...]«)17 Fiktio-
nen sich in kulturelle Erinnerungen verwandeln, stellen diese Erinnerungen,
indem sie ihre Spuren in der umgebenden Landschaft hinterlassen, einen
Nexus zwischen Vergangenheit und Gegenwart her: »[...] ici 'on peut em-
brasser d'un coup d’ceil tous les temps et tous les prodiges.«!'8 Die Oppo-
sition von Gegenwart und Vergangenheit wird somit in der Prasenz des
Raumes aufgehoben. Dementsprechend 16st sich die Zeit in eine Serie von

112 Corinne, S. 348 (Hervorh. im Text).
113 Corinne, S. 349.

114 Corinne, S. 345.

115 Corinne, S. 352.

116 Corinne, S. 67.

117 Corinne, S. 349.

118 Ebd.

212

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiederholungen auf; das Glick, nach dem die Menschen zu allen Zeiten
gesucht haben, existiert — nicht anders als bei Rousseau und Holderlin -
nur in der Perspektive des Verlustes: »De siécle en si¢cle, bizarre destinée!
I’homme se plaint de ce qu’ill a perdu. L’on dirait que les temps écoulés
sont tous dépositaires, a leur tour, d'un bonheur qui n’est plus [...]«.!1? Die
Opposition unterschiedlicher Zeiten wird auch im Nebeneinander alter und
neuer Bergmassive aufgehoben. Ebenso wird die Opposition Land vs. Meer
dekonstruiert, indem das Land sich, bedingt durch die Ndhe des Vulkans,
dem Meer angleicht: »Ici la terre est orageuse comme la mer, et ne rentre
pas comme elle paisiblement dans ses bornes.«!'?? Die Erdoberfliche verliert
ithre Soliditit, sie wird zu einer »surface préte a s’entr’ouvrir«'?! und damit
zu einer Metapher der menschlichen Passionen: »L.a campagne de Naples
est 'image des passions humaines: sulfureuse et féconde, ses dangers et ses
plaisirs semblent naitre de ces volcans enflammés qui donnent a I'air tant
de charmes, et font gronder la foudre sous nos pas.«!?? Die Passionen sind
somit durch Ambivalenz charakterisiert, durch eine comncidentia oppositorum
(»sulfureuse et féconde«, »dangers et plaisirs«), und vor allem durch den
raumlichen Gegensatz Oberfliche vs. Tiefe, der durch die Instabilitit der
Oberflache (»préte a s’entr’ouvrir«) gefihrdet ist. In Analogie zu den jeder-
zeit moglichen, aber unberechenbaren Eruptionen der tédlichen Lava, de-
ren Gefahr die Menschen ausgesetzt sind, ist hiermit das Bild einer Herr-
schaft der Tiefe tiber die Oberfliche entworfen. Der Mensch unterliegt
der zerstorerischen Gewalt seiner Leidenschaften ebenso wie die Natur um
Neapel der Gewalt des Vulkans: »Les passions exercent en nous une tyran-
nie tumultueuse, qui ne nous laisse ni liberté ni repos.«?3 Der Mensch ist
zerrissen, sein fortschrittsglaubiger Geist (»pensée«) orientiert sich auf die
Zukunft, wihrend seine Seele (»ame«) sich nach der verlorenen Heimat und
damit nach der Vergangenheit sehnt.!?*

Die Ambivalenz der Passionen, insbesondere der Liebe, ist jedoch notwen-
dige Voraussetzung fiir die schopferische Leistung des Dichtens. Die Liebe
wird apostrophiert als »supréme puissance du cceur, mystérieux enthousi-
asme qui renferme en lui-méme la poésie, 'héroisme et la religion«.!?> Um

119 Corinne, S. 350.
120 Corinne, S. 3491.
121 Corinne, S. 350.
122 Ebd.

123 Corinne, S. 354.
124 Corinne, S. 350.
125 Corinne, S. 353.

213

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dichten zu kénnen, muf} man sich der Liebe unterwerfen. Die den ganzen
Roman durchziehende Opposition Liebe vs. Dichtung wird hiermit dekon-
struiert. Die Unterwerfung unter die Liebe bedeutet, dall man besonders lei-
densfihig sein mufi, denn die Dichter werden als Ausnahmemenschen vom
Schicksal verfolgt, sie miissen thre Kommunikation mit dem Numinosen
durch Leid und Schmerz teuer bezahlen. »Quand notre esprit s’éléve aux
plus hautes pensées, nous sentons, comme au sommet des édifices élevés,
un vertige qui confond tous les objets a nos regards; mais alors méme la
douleur, la terrible douleur, ne se perd point dans les nuages, elle les sillonne,
elle les entr’ouvre.«126 Die Wiederaufnahme des Verbums »entr’ouvrir«, das
oben im Zusammenhang mit dem den Vesuv umgebenden Erdboden als
Metapher fiir die Herrschaft der Passionen gebraucht wurde, konstituiert
auf der metaphorischen Ebene eine Aquivalenz zwischen der Erde und dem
Himmel, zwischen unten und oben, und dekonstruiert somit auch diese Op-
position. Der geistige Aufstieg des Dichters wird konterkariert durch seinen
korperlichen Abstieg in den Schmerz. Am Ende ithrer Improvisation bezieht
Corinne sich damit auf ihre eigene Situation, auf ihre Beziehung zu Oswald,
die, wie sie hier schon antizipiert, grofies Leid tiber sie bringen wird. Sie
fragt, wottir der Schmerz ein Zeichen sei, und erleidet einen Schwicheanfall
(»paleur mortelle«).!?” Oswald fangt sie auf, und als sie in seinen Armen
wieder zu sich kommt, trigt sie in sich bereits den Keim des Todes (»piqare
mortelle«).128

Dafy Corinne mit dieser Improvisation poetisches Neuland betreten hat,
zeigt sich an der geteilten Reaktion des Publikums.!? Die anwesenden Nea-
politaner bewundern zwar die harmonische Schonheit ihrer Sprache, haben
aber wenig Verstiandnis fiir den traurigen Grundton, denn Dichtung ist fiir
sie Unterhaltung und Ablenkung, nicht aber Mittel schmerzvoller Erkennt-
nis. Die Englédnder unter den Zuhérern dagegen sind voller Bewunderung
daruber, dal} Corinne melancholische Gefiihle mit Hilfe der italienischen
Imagination ausgedriickt habe.!®? Die Verbindung von Dichtung, Imagina-
tion, Leid und Erkenntnis ist die Signatur eines neuen literarhistorischen
Paradigmas: der Romantik. Der hier in emblematischer Verdichtung vollzo-
gene und von den Romantikern erhoffte Funktionswandel der Dichtung -

126 Corinne, S. 354.

127 Ebd.

128 Corinne, S. 355.

129 Ebd.

130 Es manifestiert sich hierin auch die von Mme de Staél in De la hittérature und spiter in De
I’Allemagne propagierte Verbindung der Literaturen des Nordens und des Stidens.

214

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von der représentativ-ornamentalen zur existentiell-epistemologischen Funk-
tion — muf} vom Dichter unter Einsatz seines Lebens errungen werden. Da-
bei zeigt sich erneut, dafl die Romantiker sich nicht mit der Unterhaltungs-
funktion der Dichtung begniigen wollen, sondern daf sie nach Entdifferen-
zierung durch die Verbindung getrennter Funktionen streben.

Der Zusammenhang von Dichtung, Liebe und Tod wird im folgenden noch
weiter entfaltet. Bei der Riickkehr nach Neapel zieht ein Gewitter auf, wo-
durch ein alter Mann, der im Meer badet, zu ertrinken droht. Oswald, der
den anderen vorausgeeilt ist, rettet ihn, verliert aber, nachdem er an Land
zuriickgekehrt ist, vor Anstrengung das Bewuf}tsein. Als Corinne Oswalds
am Strand zuriickgelassene Kleidung entdeckt, glaubt sie einen Moment
lang, er sei ertrunken. Schliefllich sieht sie den Bewufltlosen am Strand
liegen, stiirzt sich auf ihn und hilft — in Umkehrung der obigen Situation, in
der sie ohnmaichtig in Oswalds Arme fiel — ithn wiederzubeleben. In threm
Schrecken wirft sie ihm die Grausamkeit vor, mit der er sein Leben ohne
Riicksicht auf ihren Schmerz aufs Spiel gesetzt habe, worauf er antwortet,
er habe im Angesicht des Todes nur Angst um sie gehabt. »Admirable ex-
pression de 'amour partagé, de 'amour au plus heureux moment de la
confiance mutuelle! Corinne, vivement émue par ces délicieuses paroles, ne
put se les rappeler jusqu’a son dernier jour sans un attendrissement qui,
pour quelques instants du moins, fait tout pardonner.«!3!

Dieser Erzéhlerkommentar deutet das ungliickliche Ende einer Liebesbe-
zichung an, die nun in die Phase der Entscheidung tritt. Im Anschlufl an
die Lebensrettungsszene namlich erfihrt Oswald, daf} Corinne ihren Vater
personlich gekannt hat. Der Anlafl dafiir ist die Wiederherstellung des bei
der Rettungsaktion zerstérten Portréts von Oswalds Vater durch Corinne.
Oswald glaubt, sie habe unter gottlicher Eingebung die Gesichtsziige seines
Vaters erahnt. »C’est un miracle du ciel qui vous désigne a moi comme la
compagne de mon sort, puisqu’il vous révele le souvenir de celui qui doit
a jamais disposer de moi.«!3? Er gibt ihr einen Ring, den sein Vater seiner
Mutter einst geschenkt hatte, als Garantie dafiir, daf} er ihr gehoére, solange
sie ihm den Ring nicht zuriickgebe. »]’en prends 'engagement solennel
avant de savoir qui vous €tes; c’est votre ame que j’en crois, c’est elle qui
m’a tout appris.«!3® Mit dieser Verpflichtung stellt er scheinbar die Rechte
des Individuums uber die der Familienallianz. Er verlobt sich mit Corinne,

131 Corinne, S. 358.
132 Corinne, S. 359.
133 Ebd.

215

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ohne tiber ihre Herkunft Bescheid zu wissen. Und doch muf} man genau
lesen, was er sagt: »Corinne [...], régne a jamais sur ma vie. [...] Et des cet
instant je ne suis plus libre, tant que vous le conserverez [...J«.!3 Er sagt
nicht, daf} er sie heiraten werde, sondern nur (in der Sprache konventionel-
ler Liebesmetaphorik), dafi Corinne iiber ihn herrschen solle und daff er
nicht mehr frei sei. Corinne aber muf} ihm nun mitteilen, dafl sein Verspre-
chen auf einem Irrtum beruhe. Sie habe die Gesichtsziige ihres Vaters nicht
kraft einer »inspiration du ceeur«!# erahnt, sondern ihn persénlich gekannt.
Als Oswald darauthin sein Versprechen erneuert, formuliert er es schon
nicht mehr positiv, sondern negativ: »[...] je jure de ne jamais étre 'époux
d’une autre, tant que vous ne me renverrez pas cet anneau.«!36

Oswald unterstellt sich damit in doppelter Weise dem Gesetz: Er will einer-
seits keine Frau heiraten, die der Vater abgelehnt hitte; andererseits will
er, sollte das viterliche Verbot auch Corinne betreffen, keine andere Frau
als Corinne heiraten, sofern sie es ihm durch Einbehalten des Ringes ver-
bietet. Durch den Ring geht also die gesetzgebende Kraft auf Corinne tiber.
Oswald unterwirft sich ihr als einer véterlichen Instanz.!3” Dabei zeigt sich,
dafi der Vater keine Gebote, sondern nur Verbote aussprechen kann. Daf§
Corinne als Frau die Rolle des Gesetzgebers tibernehmen kann, ist ein Zei-
chen fiir die Krise der viterlichen Autoritit und des von ihr beherrschten
Allianzdispositivs. Corinne droht dieses Dispositiv durch ihren Autonomie-
anspruch aus den Angeln zu heben.

134 Ebd.

135 Corinne, S. 360.

136 Ebd.

137 Die Aquivalenz zwischen Corinne und Oswalds Vater zeigt sich nach der Trennung der
Liebenden auch darin, dafl Oswald nun ihr gegeniiber dhnliche Gewissensbisse hat wie
einst gegeniiber dem Vater. Nachdem er durch M. Dickson und den comte d’Erfeuil
erfahren hat, dafl Corinne in Schottland war, als sie ihm den Ring zurtickschickte, be-
greift er seinen Irrtum und seine Ungerechtigkeit ihr gegeniiber, die darin bestand, ihr
zu unterstellen, sie habe ihn vergessen: »[...] il s’accusait d’étre le plus barbare et le
plus perfide des hommes; il se représentait le dévouement, la tendresse de Corinne, sa
résignation, sa générosité dans le moment méme ou elle le croyait le plus coupable, et il
opposait la dureté, la légéreté dont il I'avait payée. Il se répétait sans cesse que personne
ne 'aimerait jamais comme elle I'avait aimé, et qu’il serait puni, de quelque maniére, de
la cruauté dont il avait usé envers elle [...]« (Corinne, S. 537f.).

216

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Von der Mundlichkeit zur Schriftlichkeit:

Corinnes Autorwerdung

In Corinnes Lebensgeschichte,!®8 die sie Oswald unmittelbar darauf nach
langem Aufschub endlich zu lesen gibt, wird die Krise des Allianzdisposi-
tivs aus weiblicher Sicht dargestellt und begriindet. Von entscheidender
Bedeutung ist dabei, daf} die Nationaldichterin Corinne, die bislang im Ro-
man nur mit miindlichen Improvisationen hervorgetreten ist, ihre Lebens-
geschichte schriftlich niedergelegt hat.!?® Damit namlich wird ihre Entwick-
lung von der Miindlichkeit zur Schriftlichkeit eingeleitet, vom archaischen
Dichtertum zur modernen Autorschaft.*? Wihrend Corinnes Improvisatio-

138
139

140

Corinne, S. 360-390.

Als Oswald aus Anlaf} von Corinnes Dichterkrénung Erkundigungen iiber sie einzieht,
erfahrt man zwar, daf} sie auch Schriftstellerin sei und Werke publiziert habe (Corinne,
S.491.), doch auf der Ebene der erzihlten Geschichte tritt sie bis zu ihrer Lebenserzéih-
lung nur als Improvisatorin und als Briefschreiberin in Erscheinung.

Das Verhiltnis von Mundlichkeit und Schriftlichkeit wurde in der Forschungsliteratur
bereits verschiedentlich diskutiert. DeJean, »Staél’s Corinne«, geht aus von der von Hé-
lene Cixous stammenden Unterscheidung zwischen »venue au langage« und »venue
a I'écriture«. Eine Manifestation von Miindlichkeit im Sinne einer »venue au langage«
erblickt DeJean in Mme de Staéls Rickgriff auf die Tradition des weiblichen Romans
des 17. Jahrhunderts, welcher im Kontext einer primar miindlichen Salon- und Konver-
sationskultur entstand. Diese spezifisch weibliche Tradition der Miindlichkeit wurde im
18. Jahrhundert zu unterdriicken versucht; Mme de Staél lasse sie, so DeJean, durch den
Konversationsstil ihres Romans und durch Corinnes Improvisationen wiederaufleben,
wobei sie jedoch zugleich deutlich mache, daf} diese Tradition an ein Ende gekommen sei.
Corinnes »venue a I'écriture« deutet DeJean negativ als Zwang, unter dem Frauen stehen
und der ihre miindliche Stimme zum Schweigen bringt (S. 87); Corinnes Schreiben sei
aber subversiv, indem es sich als weibliche Rachephantasie vollziehe (S. 86). Marie-Claire
Vallois, »Voice as Fossil«, untersucht die Verschiebungen und Entstellungen, die sich in
Corinne nachweisen lassen, ausgehend von Mme de Staéls Bemerkung aus De [’Allemagne:
»Les femmes cherchent a s’arranger comme un roman, et les hommes comme une hi-
stoire.« (S. 49) und von der dieser Behauptung widersprechenden Tatsache, dafy man in
der Staél-Kritik immer wieder versucht habe, die lebendige Stimme der Autorin dingfest
zu machen. Diese Stimme aber werde in den Texten durch eine Kette von Substitutio-
nen und von Aufspaltungen entstellt und sie werde zugleich als fossile Stimme der to-
ten Mutter bewahrt. Das Schreiben dagegen sei das transgressive Moment, welches die
Liebesidylle zwischen Corinne und Oswald zerstére. Die Argumentation dieser freudia-
nisch inspirierten Lektiire ist leider nicht immer klar und stringent, vieles wird blof§
postuliert, nicht aber textanalytisch belegt. Nancy K. Miller, »Performances of the Gazes,
S.187-196, deutet den Romanschluf} mit Corinnes letztem offentlichem Auftritt und der
darin sichtbar werdenden Trennung von Schreiben und Vorfithrung tiberzeugend als
Subjekt- und Autorwerdung, also als Ubergang von der Mundlichkeit zur Schriftlichkeit
(S. 194). Die Autorwerdung sei paradox (»[...] it is paradoxically when she is no longer
performing that Corinne becomes the figure of the woman writer [...]J«, S. 195), und

217

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nen als Theaterdiskurse durch die Simultaneitit von Produktion und Rezep-
tion und somit durch die Koprasenz von Dichterin und Publikum gekenn-
zeichnet sind, erfolgt durch thren Wechsel in den Bereich der Schriftlichkeit
die Trennung dieser Kommunikationsinstanzen. Das impliziert selbstver-
standlich auch einen Wechsel der Thematik. Wie wir gesehen haben, sind
Gegenstinde von Corinnes Improvisationen Italien als kulturelle Einheit
und Subjekt der Geschichte beziehungsweise die geschichtstrachtige Ge-
gend um Neapel. Corinne spricht in den beiden Improvisationen nur an-
deutungsweise von sich selbst, so zum Beispiel S. 352-354, wo man ihre
Rede iiber trauernde Frauen, Tod und Liebe auch als Kommentierung ihrer
aktuellen Situation lesen kann; dies bleibt aber implizit.

Von nun an aber wird beinahe ausschliefilich sie selbst Gegenstand ihrer
schriftlichen Aufferungen sein, von denen die erste, lingste und wichtigste
ihre Lebensgeschichte ist. Mit diesem Text eignet Corinne sich die moderne
Gattung der Autobiographie an.!*! Corinne ist die Tochter des Englanders
Lord Edgermond und seiner Frau aus erster Ehe, einer Italienerin. Die Op-
position England vs. Italien steht somit fiir die Opposition Vater vs. Mutter.
Corinne, die beim Tod ihrer Mutter zehn Jahre alt ist und gemafl dem
Wunsch der Mutter bis zu ihrem 15. Lebensjahr in Italien bleibt, damit
ihre Bildung (»éducation«)!#? abgeschlossen werden kann, lernt in England,
wohin sie dem mittlerweile wiederverheirateten Vater dann nachfolgt, eine
Gesellschaft kennen, in der die Frauen eine untergeordnete Rolle spielen.

diese Herausforderung der méannlichen Diskursordnung verlange einen hohen Preis:
»Corinne demonstrates vividly the ways in which the singular challenge to the grounds of
representation posed by the woman of genius is defeated by the limits of social reality.«
(S.196) Mit Millers Analyse von Corinnes Autorwerdung stimme ich weitgehend tiber-
ein. Allerdings ist die von mir eingenommene Perspektive keine feministische, sondern
eine allgemein literaturgeschichtliche, woraus sich andere Akzentuierungen ergeben.

141 Volker Kapp, »Von der Autobiographie zum Tagebuch (Rousseau — Constant)«, in: Alois
Hahn/Volker Kapp (Hg.), Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntmis und Gestindnis,
Frankfurt a. M. 1987, S. 297-310, legt dar, daf} die Memoirenliteratur wie die Autobiogra-
phie einen »Seitentrieb der Historiographie« (S. 298) bilden und dafl es bis zum 18. Jahr-
hundert eine »Kompetenzverteilung zwischen denen, die Geschichte machen, und denen,
die sie schreiben« (ebd.), gab. Erst die Emanzipation der »hommes de lettres« von ihrer
Rolle als Hofschriftsteller und Panegyriker fithrt zur Ausdifferenzierung einer autobio-
graphischen Bekenntnisliteratur, deren Subjekte nicht Politiker sind, sondern Literaten.
— Wenn Corinne mit ihren dichterischen Manifestationen zunéchst das Lob des italieni-
schen Vaterlandes singt (also panegyrisch und >historiographische titig wird), um sich
danach auf sich selbst als problematisches Subjekt zurtickzuwenden, so wird hiermit eine
literarhistorische Entwicklung in kondensierter Form nachvollzogen.

142 Corinne, S. 361.

218

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von ihrer Stiefmutter wird sie tiber den Unterschied zwischen Italien und
England belehrt: »Ma chére enfant, ce n’est pas ici comme en Italie, les fem-
mes n’ont d’autre vocation parmi nous que les devoirs domestiques [...]«.143
Lady Edgermond, die das englische Gesellschaftsmodell favorisiert, fordert
Corinne folgerichtig auf, alles zu vergessen, was mit Italien zusammenhéngt.
Besonderen Anstoff nimmt sie an Corinnes kiinstlerischem Talent und sie
verbietet ihr, Verse zu zitieren, in denen das Wort Liebe vorkommt.!#* Die
in England herrschende Auffassung von der Pflicht der Frauen gegentiber
den Minnern steht somit in Opposition zur Entfaltung jeglichen weiblichen
Talents, sie dient der Unterdriickung weiblicher Kreativitit: »On dirait, a
les entendre, que le devoir consiste dans le sacrifice des facultés distinguées
que P'on possede, et que l'esprit est un tort qu’il faut expier, en menant
précisément la méme vie que ceux qui en manquent; mais est-il vrai que le
devoir prescrive a tous les caractéres des régles semblables?«!45

Dem stellt Corinne eine andere Auffassung entgegen. Sie mochte ithren
Geist und ihre Imagination bilden und entfalten und beides dem von ihr
geliebten Oswald zur Verfigung stellen:

Non, Oswald, pardonnez a 'orgueil de Corinne; mais je me croyais faite pour
une autre destinée; je me sens aussi soumise a ce que j'aime, que ces femmes
dont j’étais entourée, et qui ne permettaient ni un jugement a leur esprit, ni un
désir & leur cceur: s'il vous plaisait de passer vos jours au fond de I'Ecosse, je
serais heureuse d’y vivre et d’y mourir aupres de vous: mais loin d’abdiquer mon
imagination, elle me servirait 4 mieux jouir de la nature; et plus I'empire de mon
esprit serait étendu, plus je trouverais de gloire et de bonheur a vous en déclarer
le maitre.146

Corinne versucht offenbar, die Prinzipien des Allianzdispositivs mit denen
weiblicher Autonomie zu verbinden. Sie will sich einerseits dem Mann aus
Liebe unterwerfen, andererseits aber nicht darauf verzichten, ihre Talente
zu entfalten. Damit dhnelt sie Oswald, der ja, wie oben gezeigt wurde, eben-
falls zugleich die Gesetze des Allianzdispositivs befolgen und seine Ehe-
frau nach Mafigabe personlicher Zuneigung und »sensibilité« auswihlen
mochte. Gesetzt den Fall, diese Verbindung widerspriichlicher Prinzipien
wire moglich, so wiirde es sich doch um einen individuellen und héchst
prekdren Kompromif3 handeln. Ein solcher Kompromif} ist aufgrund der
Vorgeschichte Corinnes und Oswalds und aufgrund ihrer gegensitzlichen
143 Corinne, S. 363.

144 Ebd.

145 Corinne, S. 366.
146 Ebd.

219

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auffassung vom Verhiltnis zwischen Gesetz und Freiheit undenkbar. Wah-
rend Oswald sich trotz seiner Ausbruchsversuche doch immer wieder frei-
willig dem Gesetz unterwirft und sich unter von auflen diktierte Handlungs-
zwinge setzt, pladiert Corinne fiir absolute Freiheit in Dingen der Liebe. So
lautet ihr Appell an Oswald: »Eloignez de vous, a cet égard, toute idée de
devoir; je ne connais pour I'amour ni promesse ni garantie. [...] Soyez donc
libre maintenant, Oswald, libre chaque jour, libre encore quand vous seriez
mon époux; car si vous ne m’aimiez plus, je vous affranchirais, par ma
mort, des liens indissolubles qui vous attacheraient a moi.«147 Zwei Aspekte
fallen hier besonders auf. Das ist zum einen die Gleichsetzung des Endes
der Liebe mit dem eigenen Tod. Ein Leben jenseits der Liebe zu Oswald
liegt offenbar fiir Corinne nicht mehr im Bereich des Méglichen. Dies ist ein
Zeichen fur den totalisierenden und exklusiven Charakter der von Corinne
empfundenen Liebe. Zum anderen konzediert Corinne threm Geliebten die
Freiheit der Entscheidung, wahrend sie selbst thm gegeniiber nicht frei ist.
Wie gezeigt wurde, ist ithre Liebe ja erst eigentlich aus der Angst heraus ent-
standen, sie konnte Oswald verlieren.'* Der Zwangscharakter ihrer Liebe
und die Oswald zugestandene Freiheit, sich, wenn er will, anderen Zwéangen
als dem der Liebe zu unterwerfen, stehen zueinander in deutlicher Opposi-
tion. (Ahnlich gegensitzlich war das Verhiltnis zwischen dem Unbedingt-
heitsanspruch von Saint-Preux’ Liebe zu Julie und der Unterwerfung unter
ithren Willen selbst auf die Gefahr hin, daff dieser die Liebe gefihrden und
zerstoren koénnte.)

Durch den Verzicht auf jeglichen gesellschaftlich-familialen Rahmen muf}
Liebe letztlich auf sich selbst gegriindet werden, sie muf} sich ihr eigenes
Gesetz geben. Dieses Gesetz ist die Nicht-Vorhersagbarkeit, man kénnte
auch sagen: die Kontingenz. Corinne verspiirt in sich eine Liebesfihigkeit
und sie hat eine Idealvorstellung von einem Mann, der vor ihrer Begegnung
mit Oswald in der Wirklichkeit nichts entspricht. Sie hofft sogar, sich der
absoluten Gewalt einer Bindung entziehen zu kénnen, um ihre Freiheit zu
bewahren. Die ihr eigene »nature passionnée«!* empfindet sie als Bedro-
hung ihres Gliicks und ihres Lebens. Dafd sie sich schliefllich in Oswald
verliebt, resultiert nicht aus seiner Perfektion, aus seiner Ubereinstimmung
mit ihrem Ideal, sondern aus seiner Widerspriichlichkeit und seinen Feh-
lern: »[...] je ne savais pas qu’il existe des défauts qui peuvent accroitre

147 Corinne, S. 390.
148  Corinne, S. 125.
149 Corinne, S. 388.

220

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I'amour méme par I'inquiétude qu’ils lui causent. Oswald, la mélancolie,
I'incertitude qui vous découragent de tout, la sévérité de vos opinions, trou-
blent mon repos sans refroidir mon sentiment; je pense souvent que ce
sentiment ne me rendra pas heureuse; mais alors ¢’est moi que je juge, et ja-
mais vous.«!5? Das Liebesobjekt wird, anders als bei Holderlin oder Foscolo,
wo die Geliebte angelisiert wird, in keiner Weise idealisiert. Damit ist aber
auch impliziert, daf§ Liebe nicht auf Freiheit gegriindet ist, sondern daf} sie
als Reaktion auf Verlustangst entsteht und somit das Subjekt heteronom
werden laft. Im Gegensatz zu der von Oswald geforderten freiwilligen Zu-
stimmung ist Corinne in ihrer Liebe zu ithm selbst nicht frei, sondern sie
unterliegt einem inneren Zwang.

Die Widerspriichlichkeit ihrer Liebe erscheint noch gréfier, wenn man be-
denkt, daf}, wie oben gezeigt wurde, die Dichtung die Tochter der Liebe ist,
das heifdt, dafy man an der Liebe leiden muf}, um zum Dichter zu werden.
Nun ist aber Corinne schon Dichterin, bevor sie Oswald begegnet. Was also
gewinnt ihre Dichtung durch den Geliebten? Auf den ersten Blick scheint
es sich um ein Verlustgeschift zu handeln, denn Corinne opfert ihr Dich-
tertalent ihrer Liebe. »Tout ce génie, qui jadis enflammait ma pensée, n’est
plus que de I'amour.«!5! So spricht Corinne zu Oswald, kurz bevor er sie
verlassen mufi. Oswald namlich folgt dem Ruf seines Regiments und kehrt
nach England zuriick.!®?> Obwohl die beiden ein Wiedersehen vereinbaren,
wird sich die Trennung als endgtiltig erweisen. Die Griinde dafiir liegen
bei beiden Betroffenen. Von Oswald heifdt es, daf} er bei seiner Riickkehr
nach England wieder zu sich selbst findet; er wechselt wieder in seinen an-
gestammten Raum, in dem das Allianzdispositiv unangefochtene Giiltigkeit
besitzt, und macht die Grenziiberschreitung in den Bereich der Moderne
riickgéngig: »En approchant de I’Angleterre, tous les souvenirs de la patrie
rentrerent dans I'ame d’Oswald; I'année qu’il venait de passer en Italie
n’était en relation avec aucune autre époque de sa vie. G’était comme une
apparition brillante qui avait frappé son imagination, mais n’avait pu chan-
ger entiérement les opinions ni les gotits dont son existence s’était composée
jusqu’alors. Il se retrouvait lui-méme [...].<!% Zu diesem >dispositionellenc
Grund gesellen sich weitere, *konjunkturelle« Griinde. Der eine ist die Begeg-
nung mit Lady Edgermond und ihrer Tochter Lucile, die die von Oswalds
Vater fir thn auserwihlte Braut ist und die Oswald durchaus geféllt. Er be-
150 Ebd.

151 Corinne, S. 443.

152 Corinne, S. 43511
153 Corinne, S. 447.

221

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wundert ihre »figure vraiment angélique« und schwirmt von ihrer »pureté
céleste«.1* Der zweite Grund ist die Tatsache, dafy Corinne vor Ablauf der
vereinbarten Jahresfrist Oswald nach England nachreist und daf} dadurch
der Briefkontakt zwischen thnen abbricht. Weil seine Briefe unbeantwortet
bleiben, glaubt Oswald, daf} Corinne ihn vergessen habe. Sie hingegen be-
gegnet ihm mehrmals heimlich zundchst in London, dann in Schottland,
beobachtet ithn zusammen mit Lucile und opfert sich schliellich, da sie
glaubt, dafl ihre Liebe keine Chance mehr habe. Den Entschluf§ trifft sie am
Grab ihres Vaters in Gegenwart ihrer Schwester Lucile, deren Gebet um Os-
walds Liebe sie belauscht und das sie erfiillen helfen méchte: »L’innocence
de Lucile, sa jeunesse, sa pureté exaltaient son imagination, et elle [sc. Co-
rinne] était, un moment du moins, fiere de s'immoler pour qu’Oswald ft
en paix avec son pays, avec sa famille, avec lui-méme.«!5

In England und Schottland herrschen unangefochten das Gesetz des Vaters
und somit das Allianzdispositiv. Diesem Gesetz entzieht sich Corinne, in-
dem sie nach threm Verzicht auf die Liebe zu Oswald nach Italien zurtick-
kehrt, wo sie aus ithrem Schmerz heraus den Weg von der archaischen
Improvisation zur modernen Literatur weitergeht. Sie hinterlafit eine frag-
mentarische Schrift, in der sie ihre eigene Situation analysiert. War ihre
schriftliche Lebensgeschichte eine Aneignung der modernen Gattung Auto-
biographie, so versucht sie sich nun im Genre der intimen Bekenntnislite-
ratur. Gegenstand der Fragments des pensées de Corinne'® sind die Liebe zu
Oswald, der Grund fiir ihr Scheitern und der Zusammenhang dieser Liebe
mit ihrer Kunst. Sie bezeichnet sich — wie alle romantischen Kiinstler — als
Ausnahmewesen, das mit besonderen geistigen und seelischen Qualitdten
ausgestattet sei, sich aber von den anderen Menschen so sehr unterscheide,
daf} nichts anderes als diese Qualititen zu thren Gunsten sprechen kénnte.
Die romantische Kiinstlerin ist einsam und benétigt aus diesem Grund je-
nen einzigen Menschen, der zu ihr pafit (»1l n’y a pour elle qu'un objet dans
l'univers«).157

Das Liebesverhiltnis wird als privilegiertes Kommunikationsverhiltnis ge-
faflt: Corinne bezeichnet sich als »une personne qui ne parlait qu’a lui
[sc. Oswald] du fond du coeur«.'% Oswald ist der einzige, der sie versteht.!%9

154 Corinne, S. 450.

155 Corinne, S. 504.

156 Corinne, S. 520-526.

157 Corinne, S. 521.

158 Ebd.; vgl. auch S. 5231.
159 Corinne, S. 523.

222

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Naheliegenderweise ist er denn auch der priferierte Adressat ihrer Dich-
tung: »J’aurais aimé que mon nom lui parvint avec quelque gloire; j’aurais
voulu qu’en lisant un écrit de moi il y sentit quelque sympathie avec lui.«!60
Da diese einzige, mit Hochstrelevanz ausgestattete Person sich ihr entzogen
hat, fehlt ihr nun die Kraft, ihr Leid durch kiinstlerische Arbeit zu sublimie-
ren, wie dies etwa dem Maler Domenichino!'®! gelang, der, eingesperrt in
ein Kloster, Bilder an die Mauern seines Gefangnisses malte und somit Spu-
ren hinterliefi. Im Gegensatz zu dem eingesperrten Kiinstler aber empfinde
sie kein dufleres, sondern inneres Leid: »[...] mais il [sc. le Dominiquin]
souffrait par les circonstances extérieures; le mal n’était pas dans 'ame;
quand il est 1, rien n’est possible, la source de tout est tarie.«!%? Diesen
Seelenschmerz sprachlich mitzuteilen, fehlt ihr die Kraft; nur die Liebe wére
fahig, solche Abgriinde auszuloten.!%® Da diese Liebe aber durch den Ver-
lust des Liebesobjekts zerstort wurde, fehlt ihr der Lebensmut und sie fiihlt,
dafl sie sich dem Tode néhert. Sie hilt thren Schmerz fiir gerechtfertigt, denn
sie wisse aufgrund ihrer Erfahrung, welchen Wert die Ausnahmebeziehung
zu Oswald fiir sie gehabt habe und kénne daher den unersetzlichen Verlust
richtig einschitzen.

Que cela est insensé, diront au contraire la plupart des hommes, de mourir pour
I'amour, comme s’il n’y avait pas mille autres manieres d’exister! L’enthousiasme
en tout genre est ridicule pour qui ne I'éprouve pas. La poésie, le dévouement,
I'amour, la religion, ont la méme origine; et il y a des hommes aux yeux desquels
ces sentiments sont de la folie. Tout est folie, si 'on veut, hors le soin que 'on
prend de son existence; il peut y avoir erreur et illusion par-tout ailleurs.164

160 Corinne, S. 520.

161 Dieser Maler spielt im Text eine zentrale Rolle, insofern Corinne bei ihrem ersten 6ffent-
lichen Auftritt gekleidet ist wie die Sibylle auf einem seiner Gemilde (»Elle était vétue
comme la Sibylle du Dominiquin [...J«, Corinne, S. 52). Als Oswald, der inzwischen mit
Lucile verheiratet ist, nach Italien reist, besucht er mit seiner Frau ein Museum in Bo-
logna und betrachtet ausgiebig eben jene Slbylle des Domenichino (S. 561). Zuvor hatte
er in Parma eine Ahnlichkeit seiner Frau mit einer Madonna von Correggio bemerkt.
Als Lucile ihn nun vor dem Domenichino-Gemalde fragt, ob die Sibylle mehr zu seinem
Herzen spreche als die Madonna, antwortet er: »La Sibylle ne rend plus d’oracles; son
génie, son talent, tout est fini: mais I'angélique figure du Corrége n’a rien perdu de ses
charmes; et 'homme malheureux qui fit tant de mal a I'une ne trahira jamais 'autre.«
(S. 562) Uber die Bedeutung dieser Aussage kann man nur urteilen, wenn man bedenkc,
daf} das Correggio-Gemilde kurz davor steht, sich von der Wand abzulésen (S. 5581.).

162 Corinne, S. 521.

163  Corinne, S. 522.

164 Corinne, S. 523.

223

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zum Tode fithrende Liebe erscheint vom gesellschaftlichen Standpunkt
aus als widerverniinftig (»insensé«). Corinne aber schreibt ithr einen gottli-
chen Ursprung zu (»enthousiasme«) und stellt sie auf eine Stufe mit Dich-
tung, Hingabe und Religion. Wenn aber Liebe und Dichtung aufgrund ih-
res gemeinsamen Ursprungs in einer metonymischen Beziehung zueinander
stehen, so erscheint es als folgerichtig, daf§ die Zerstérung der Liebe das
Versiegen der dichterischen Inspiration nach sich zieht. Corinne kann also
nicht mehr Dichterin sein, sie mufl moderne Schriftstellerin werden und
sich selbst zum Gegenstand machen.

Dies geschieht dann in Corinnes letztem 6ffentlichen Auftritt.1%> Zwar ist
dieser mit dem Titel tberschrieben Dernier chant de Corinne, doch tréagt sie
ihren Gesang nicht selbst vor. Sie hat ihn aufgeschrieben und lafit ihn von
einem jungen Madchen rezitieren. Was sich in dieser Abschiedsvorstellung
vollzieht, ist die definitive Trennung von Autor und Text im Rahmen einer
offentlichen Inszenierung.!66 Corinne ist zwar bei der Auffithrung anwe-
send, aber aufgrund ihrer korperlichen Schwiche unfihig, selbst auf die
Biihne zu treten. Oswald sitzt im Publikum, und so kommt es zu einer letz-
ten Begegnung der Liebenden, einer indirekten Zwiesprache Corinnes mit
Oswald im Medium ihres »chant du cygne«.!%” In diesem Text macht Co-
rinne sich selbst zum Thema. Sie blickt auf ihre eigene Geschichte zuriick,
nimmt Abschied von ihrem italienischen Publikum, dessen Toleranz gegen-
iiber den Frauen sie thre Huldigung erweist, und beschreibt ihre aktuelle
Situation, in der sie durch ihre Liebe (»affections orageuses«)!%® vorzeitig
gebrochen worden sei. Am Ende begriifit sie den nahenden Tod.

Diese Abschiedsvorstellung steht in asymmetrischer Korrespondenz zu der
ersten Begegnung zwischen Corinne und Oswald. Wahrend Corinne auf
dem Kapitol nicht im eigenen Namen, sondern als Nationaldichterin fiir
ganz Italien sprach, um sich dann auf eine Intimkommunikation mit Os-
wald einzulassen, spricht sie nun einzig fiir sich selbst, ist aber korperlich
auf der Bithne gar nicht mehr anwesend. Der erste Auftritt markiert den

165 Corinne, S. 582-584.

166 Hans Ulrich Gumbrecht, »Beginn von >Literatur</ Abschied vom Kérper?«, in: Gisela
Smolka-Koerdt/Peter M. Spangenberg/Dagmar Tillmann-Bartylla (Hg.), Der Ursprung
von Literatur. Medien, Rollen, Kommunmikationssituationen zwischen 1450 und 1650, Minchen
1988, S. 15-50, legt dar, dafl die neuzeitliche Literatur vor dem Hintergrund des Buch-
drucks als Medium der Ausgrenzung des Kérpers aus der Kommunikation entstanden
ist. — Dieser Prozefl wird in Corinne in allegorischer Verdichtung und aus weiblicher Per-
spektive dargestellt.

167 Corinne, S. 581.

168  Corinne, S. 583.

224

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Beginn der Kommunikation mit Oswald, dieser Auftritt ihr Ende. Bei der
ersten Begegnung wurde sie zur Dichterin gekront, hat aber, indem sie sich
nach Oswald umblickte, ihren Lorbeerkranz verloren, den ihr der damals
noch Unbekannte dann wieder zuriickgab. Dies habe ich als Vorwegnahme
der Gesamthandlung gedeutet, in deren Verlauf Corinnes Dichtung in ein
Konkurrenzverhiltnis zur Liebe tritt, um dann nach dem Verlust der Liebe
wieder zuriickgewonnen zu werden, allerdings nicht als Dichtung, sondern
als moderne Literatur. Die Trennung von Text und Kérper macht es mog-
lich, dafy der Autor sich selbst zum Thema macht. Als Nationaldichterin
spricht Corinne im Namen des Kollektivs, das sie reprasentiert. Als Schrift-
stellerin spricht sie nur noch im eigenen Namen. Das Fehlen des Korpers
wird kompensiert durch die Wiedereinfithrung des Autors als Figur des Tex-
tes. Damit aber ist eine historische Bewegung angestoflen, an deren Ende
im 20. Jahrhundert die Einschreibung des Autortodes in den Text stehen
wird.!%® Mme de Staéls Roman biindelt somit als paradigmatisch romanti-
scher Text literarhistorische Entwicklungslinien, die von der franzdsischen
Klassik bis zur Moderne des 20. Jahrhunderts reichen.

169 Vel. hierzu Thomas Klinkert, Bewahren und Loschen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel Beckett,
Claude Simon und Thomas Bernhard, Tiibingen 1996, und ders., Lektiiren des Todes bei Marcel
Proust, Koln 1998 [Privatdruck der Marcel Proust Gesellschaft].

225

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Giacomo Leopardi (ausgewahlte Texte zur Liebe)!

5.1 Leopardi als pessimistischer Dichter — ein Oxymoron?

Giacomo Leopardi (1798-1837) ist der jiingste der hier behandelten Au-
toren. Seine Hauptwerke sind in den zwanziger und dreifliger Jahren des
19.Jahrhunderts entstanden. Dennoch gehéren sie thematisch und problem-
geschichtlich in den Zusammenhang dieser Untersuchung. Das mag viel-
leicht auf den ersten Blick erstaunen, weil Leopardi sich von allen anderen
untersuchten Autoren durch seinen abgrundtiefen Pessimismus unterschei-
det. Man hat ihn deshalb schon im 19. Jahrhundert in die Ndhe Schopen-
hauers gertickt.? Nun sind Pessimismus und Nihilismus Erscheinungen, die
ihre Wurzel in der Frithromantik haben. Man denke etwa an die »Rede
des toten Christus, daff kein Gott sei« aus Jean Pauls Sicbenkds, an die Figur
des Roquairol aus dem 7itan desselben Autors, an Klingemanns Nachtwachen.
Von Bonaventura oder an Senancours Obermann. In solchen Texten werden in
radikaler Weise die Konsequenzen aus dem verlorenen Glauben an Gott
gezogen, bei Jean Paul hypothetisch, weil die nihilistische Rede des toten
Christus in einen Traum eingelagert ist, bei Klingemann und Senancour
als Ausdruck einer den Protagonisten zugeschriebenen Uberzeugung. Auch
Holderlins Hyperion durchleidet nach der ersten Trennung von Alabanda
eine Nihilismus-Krise, die dann allerdings durch die Begegnung mit der
gottlichen Diotima beendet wird.

Der Pessimismus ist somit um 1820 kein Novum mehr. Gleichwohl gewinnt
er bei Leopardi durch Radikalisierung eine andere Qualitit. Leopardi macht
aus dem atheistischen Pessimismus ein philosophisches System. Bekanntlich
wandelt sich seine Auffassung von der Natur in den zwanziger Jahren.?

1 Dieses Kapitel ist die tiberarbeitete und erweiterte Fassung meines Aufsatzes »Zur poeto-
logischen Funktion der Liebe bei Leopardi«, in: Jtalienisch 40 (1998), S. 78-91.

2 Vgl. den 1858 erschienenen Dialog von Francesco De Sanctis, »Schopenhauer e Leo-
pardi«, in: Opere. A cura di Niccold Galla, Milano/Napoli o. J., S. 932-975. Vgl. zur
Problematik Giuseppe Invernizzi, »Leopardi, Schopenhauer e il pessimismo europeos,
mn: Italenisch 40 (1998), S. 16-31, der in der Tat wichtige Berithrungspunkte zwischen
Leopardi und Schopenhauer sieht und diese auf deren gemeinsame Rezeption der Auf-
klarung zuriickfiihrt.

3 Vgl. die prignante Zusammenfassung von Leopardis diesbeztiglicher Entwicklung bei
Enrico De Angelis, »Giacomo Leopardi oder: Gibt es eine italienische Romantik?«, in:
Aurora 53 (1993), S. 47-54.

227

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zunichst galt ihm die Natur als das hochste Ziel der Dichtung: »[...] il
fine dell’arte [...] non ¢ mica l'arte, ma la natura, e il sommo dell’arte ¢é la
naturalezza [...J«.* Dahinter steht ein positives Bild von der Natur in der
Tradition Rousseaus. Daf} der Mensch leidet, ist ein Resultat seiner Entfer-
nung von dieser positiven Natur. Sein Leiden ist aber kein Naturgesetz, wie
es zu Beginn des 1822 entstandenen Inno ai patriarchi heifdt: »[...] Immedicati
affanni / Al misero mortal, nascere al pianto, / E dell’etereo lume assai pit
dolci / Sortir 'opaca tomba e il fato estremo, / Non la pieta, non la diritta
impose / Legge del cielo. [...]« (V. 6-11)5 Verantwortlich fiir das Leid ist ein
menschlicher Stindenfall, ein »antico / Error che 'uman seme alla tiranna /
Possa de’ morbi e di sciagura offerse« (V. 11-13). Die Natur an sich ist gut,
sie wird in Alla primavera® (ebenfalls 1822 entstanden) als »santa« und als
»[v]aga natura« (V. 20, 90) apostrophiert. Nur wenige Jahre spiter, im Jahr
1826, stellt Leopardi jedoch folgende erschiitternde Diagnose, tiber deren
provokatives Potential sich der Autor durchaus im klaren ist:

Tutto & male. Gio¢ tutto quello che ¢, ¢ male; che ciascuna cosa esista ¢ un male;
ciascuna cosa esiste per fin di male; I'esistenza ¢ un male e ordinata al male;
i fine dell'universo ¢ il male; I'ordine e lo stato, le leggi, 'andamento naturale
dell’universo non sono altro che male, né¢ diretti ad altro che al male. Non v’¢
altro bene che il non essere; non v’ha altro di buono che quel che non ¢; le cose
che non son cose: tutte le cose sono cattive. Il tutto esistente; il complesso dei
tanti mondi che esistono; I'universo; non ¢ che un neo, un bruscolo in metafi-
sica. L’esistenza, per sua natura ed essenza propria e generale, ¢ un’imperfezione,
un’irregolarita, una mostruosita.’

Die Existenz und das Universum sind nicht nur sinnlos, sondern ihre Fina-
litit ist das Ubel (»male«). Damit macht Leopardi sich, wie er selbst erkennt,
zum Antipoden von Leibniz und Pope; er negiert die Theodizee und die
optimistische Vorstellung von der besten aller méglichen Welten, an deren
Stelle er gleichwohl nicht kurzerhand ihre Umkehrung setzen will: »Non
ardirei perod estenderlo a dire che I'universo esistente ¢ il peggiore degli uni-
versi possibili, sostituendo cosi all’ottimismo il pessimismo. Chi puo6 conos-

4 Zitiert wird nach folgender Ausgabe unter der tiblichen Angabe der von Leopardi selbst
stammenden Paginierung: Zibaldone di pensieri. Edizione critica e annotata a cura di Giu-
seppe Pacella, 3 Biande, Milano 1991. Zitat: Zibaldone, S. 20.

5 Die Canti und die Operette morali werden nach folgender Ausgabe zitiert: Poesie e prose. A
cura di Rolando Damiani e Mario Andrea Rigoni, 2 Binde, Milano 11987/1988, Bd. 1:
Poesie, Milano 71998, Bd. 2: Prose, Milano 61997. Der Inno ai patriarchi findet sich in Bd. I,
S. 36-39.

6 Bd.I, S.33-35.

7 Zibaldone, S. 4174.

228

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

cere 1 limiti della possibilita?«® Hier artikuliert sich eine Skepsis hinsichtlich
der Grenzen des Wiflbaren, die im Widerspruch zu den zitierten apodikti-
schen Behauptungen tiber die negative Finalitat der Existenz steht.”

Ein grundlegender Widerspruch herrscht auch zwischen der Erkenntnis
der Sinnlosigkeit und der Tatsache, dafl Leopardi dichtet. Mit gutem
Grund fragt Winfried Wehle: »Ist ein >schoénes Gedichts, allein schon da-
durch, daf} es entstehen konnte, nicht die eindrucksvollste Widerlegung
von L[eopardi]s Nihilismus?«!? Wenn, wie Leopardi sagt, die Nicht-Existenz
tatsichlich das einzig vorstellbare Gut wire, dann miifite die unweigerliche
Konsequenz der sofortige Selbstmord sein. Wenn der Autor diese Konse-
quenz nicht gezogen hat, so legt dies den Riickschlufl nahe, dafl er mit
seinem Leben und vor allem mit seinem Schreiben der Existenz dennoch
einen Sinn abzugewinnen versucht hat. Es soll untersucht werden, wie sol-
che Sinngebung bei Leopardi aussiecht. Wie bei Rousseau und Holderlin
entsteht dadurch auch bei Leopardi eine fiir sein Werk charakteristische
Grundspannung, die, wie Wehle im Hinblick auf 4 se stesso bemerkt hat,
dekonstruktivistisches Denken antizipiert und somit nur durch solches Den-
ken adidquat erfaflt werden kann.!! Rousseau und Holderlin gehen davon

8 Ebd.

9 Weitere beriihmte Belege fiir Leopardis radikalen Pessimismus sind der Dialogo della Na-
tura e di un Islandese (1824) aus den Operette moraliund La Ginestra (1836) aus den Canti. Im
Dialogo (Poesie ¢ prose, Bd. 11, S. 76-83) wirft der Islinder der Natur vor, sie sei »nemica
scoperta degli uomini, e degli altri animali, e di tutte le opere [sJue« (S. 80), worauf die
Natur entgegnet, die Welt sei nicht zum Vergniigen des Menschen geschaffen worden,
und ihr, der Natur, sei Wohl und Wehe der Menschen véllig gleichgiiltig. Das Leben
des Universums sei »un perpetuo circuito di produzione e distruzione, collegate ambe-
due tra se di maniera, che ciascheduna serve continuamente all’altra, ed alla conserva-
zione del mondo« (S. 82). Als der Islinder verzweifelt fragt, wem die »vita infelicissima
dell'universo« denn gefalle oder niitze, wird er — wie zur Bestitigung fiir die Sinnlosigkeit
der Existenz — von zwei hungrigen Léwen gefressen oder, nach einer anderen Uberlie-
ferung, durch einen Sandsturm getétet (S. 82f.). In La Ginestra (Bd. 1, S. 124-133), dem
letzten grofen >philosophischen< Gedicht der Canti (danach folgen als Abgesang zwei
kurze Texte mit den Titeln fmitazione und Scherzo), wird im Angesicht des Vesuv und des
von ihm ausgehenden tédlichen Vernichtungspotentials eine bittere Anklage gegen die
das 19. Jahrhundert beherrschende Ideologie des Fortschritts erhoben (»Dipinte in queste
rive / Son dell'umana gente / Le magnifiche sorti e progressive.«, V. 49-51; Hervorh. im Text)
und die Natur als am Leiden der Menschen Schuldige bezeichnet, »[...] che de’ mortali
/ Madre ¢ di parto e di voler matrigna.« (V. 124f))

10 Leopardis Unendlichkeiten. Zur Fathogenese einer poesia non poesia. »L Infinito«/»4 se stessos,
Tiibingen 2000, S. 110, Anm. 68.

11 »Mit 4 se stesso riskiert Leopardi ein Gedicht, das gewissermaflen die Palinodie seiner
selbst ist. Es bleibt unabgeschlossen, ein offenes Kunstwerk. Jeder, der es textgemafd be-
gehen will, hat eine Deutungsarbeit zu leisten, die, auf der Hohe ihrer modernen Entfal-

229

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus, dafy die Welt prinzipiell gut ist und daf} fir den Menschen die Aus-
sicht auf Rettung beziehungsweise auf Restitution der verlorenen Einheit
durch Erziehung, Philosophie und bei Hélderlin vor allem durch Dichtung
besteht, wenngleich sich bei der konkreten Ausgestaltung der Ideen zur
Rettung zunehmend die Einsicht in deren Unméglichkeit durchsetzt. Um-
gekehrt, aber durchaus analog stellt sich bei Leopardi eine Gegenstrebigkeit
zwischen philosophisch begriindetem Pessimismus und poetisch formulier-
ter Hoffnung auf Gliick und somit auf Sinnhaftigkeit ein. Wie zu zeigen sein
wird, spielt die Liebe in diesem Zusammenhang eine wesentliche Rolle.

5.2 Die »teoria del piacere« (Zibaldone)

In einem Eintrag des Zibaldone vom 27. Juni 1820 sagt Leopardi, daf§ man
im Erleben der Liebe, in der Gegenwart der Geliebten, bei thren Gunstbe-
zeugungen, selbst bei der sexuellen Erfillung mehr auf der Suche nach dem
Gliick sei, als dal man es tatsachlich verspiire: »[...] il tuo cuore agitato,
sente sempre una gran mancanza, un non so che di meno di quello che
sperava, un desiderio di qualche cosa anzi di molto di piti.«!2 Mit geradezu
psychoanalytischem Scharfsinn avant la lettre erkennt Leopardi die grund-
satzliche Unerfiillbarkeit des Begehrens, in dessen Zentrum sich eine Leere
(»una gran mancanza«) befindet. Da das Begehren selbst dann, wenn es ans
Ziel kommt, nicht erfullbar ist, besteht das hochste Gliick der Liebe in einer
»quieta e dolce malinconia, bei der man weint, ohne zu wissen weshalb. In
diesem Zustand ist man, anders als bei der Erfullung, die keine ist, dem
Gliick am néchsten (»[la tua anima] quasi gusta la felicita«). Paradoxerweise
erfolgt also die grofitmogliche Anndherung an das Gliick mittels seines Ge-
genteils, des Schmerzes.

Auf diese Stelle verweist Leopardi spéter im Kontext einer weitergehenden
Ausfithrung zum Thema Gliick.!® Seine »teoria del piacere«!* beruht auf
der Annahme, daf§ das Verlangen nach Gliick auf ein sowohl rdumlich als
auch zeitlich Unendliches gerichtet ist.!> (»Piacere« und »felicita« werden

tung, sich als Dekonstruktivismus einen Namen machen wird.« (Leopardis Unendlichkeiten,
S. 93) Nach meiner Auffassung 1aflt sich dieser Befund fir Leopardis Werk im oben
erlduterten Sinn verallgemeinern.

12 Zibaldone, S. 142.

13 Zibaldone, S. 165-182.

14 Zibaldone, S. 181.

15 Zibaldone, S. 165.

230

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hierbei gleichgesetzt.) Da aber jedes konkrete Objekt des Begehrens, von
dem es sich Erfiillung erhofft, endlich und begrenzt ist, kann das prinzipi-
ell unendliche Begehren niemals erfiillt werden. Es besteht eine konstitu-
tive Diskrepanz zwischen dem Begehren und seinem Objekt: »Il fatto ¢
che quando 'anima desidera una cosa piacevole, desidera la soddisfazione
di un suo desiderio infinito, desidera veraml[ente] i/ piacere, € non un tal
piacere; ora nel fatto trovando un piacere particolare, e non astratto, e che
comprenda tutta I'estensione del piacere, ne segue che il suo desiderio non
essendo soddisfatto di gran lunga, il piacere appena ¢ piacere [...]. E percio
tutti 1 piaceri debbono esser misti di dispiacere [...].«!6

Das Sehnen des Menschen nach dem Unendlichen hingt mit seiner »facolta
immaginativa« zusammen, das heifit mit der Fahigkeit, sich Nicht-Existentes
vorstellen zu kénnen. Die Imagination ist zwar prinzipiell unabhéngig vom
Streben nach Gliick, aber sie findet in dessen Bereich eines ihrer wichtigsten
Betitigungsfelder. Die Fahigkeit, sich in der Wirklichkeit nicht vorhandene
Objekte des Begehrens vorzustellen, hat fiir den Menschen kompensatori-
sche Funktion. Sie ist ein Geschenk der - zu diesem Zeitpunkt von Leopardi
noch positiv bewerteten — Natur, die zwar weder dem Menschen adiquate,
sein Begehren erfiillende Objekte geben noch ihn von seinem angeborenen
Sehnen nach dem Unendlichen befreien kann, weil der »amor del piacere«
aus dem Selbsterhaltungstrieb resultiert und somit unhintergehbar ist, aber
thm mit den aus der Imagination geborenen Illusionen ein geeignetes Sup-
plement (»supplire«) zur Verfiigung stellt.!”

An diese Theorie der Imagination und der von ihr produzierten Illusionen
kntipfen sich im folgenden 1. anthropologische, 2. epistemologische und
3. poetologische Uberlegungen. 1. »L’immaginaz[ione] come ho detto &
il primo fonte della felicita umana. Quanto piti questa regnera nell’'uomo,
tanto pitt I'uvomo sara felice.«!® Als Beweis dafiir, dafl die Imagination
Quelle des Gliicks ist, nennt Leopardi (ebenso wie Holderlin) das Gliick der
Kinder, bei denen sich die Herrschaft der Imagination mit einer Unkennt-
nis der Wahrheit verbindet. Evolutionsgeschichtliches Pendant hierzu sind
die Menschen der Antike. 2. »E notate [...] che la natura ha voluto che
I'immaginaz(ione] non fosse considerata dall'uomo come tale, cio¢ non ha
voluto che I'uomo la considerasse come facolta ingannatrice, ma la confon-
desse colla facolta conoscitrice, e percio avesse 1 sogni dell'immaginaz[ione]
pler] cose reali e quindi fosse animato dall'immaginario come dal vero (anzi

16 Zibaldone, S. 166f. (Hervorh. im Text).
17 Zibaldone, S. 167.
18 Zibaldone, S. 168.

231

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pit, perche I'immaginario ha forze pitt naturali, e la natura ¢ sempre supe-
riore alla ragione).«!® Der von der Natur gewiinschte Zustand ist demnach
die Gleichsetzung von Imagination und Erkenntnisvermégen. Dafl es sich
dabei um eine Illusion handelt, soll nicht durchschaut werden. Die fehlende
Kenntnis der Wahrheit ist Voraussetzung fiir das menschliche Gliick. Dies
impliziert den Verzicht auf Erkenntnis. Der Unterschied zwischen Antiken
und Modernen ist hieran festzumachen: Wihrend die Alten (wie auch heute
noch die Kinder) an die eigenen Illusionen glaubten, werden sie von den
Modernen als Illusionen durchschaut. Dies erkldrt die »superiorita degli
antichi sopra i moderni in ordine alla felicita«.?® Ganz analoge Gedanken
finden sich im tibrigen, wie gezeigt wurde, bei Holderlin und Foscolo.

3. Da das Begehren nach Annehmlichkeit (»il desiderio del piacere«)?! un-
endlich ist, erscheinen erstrebenswerte Objekte nur von ferne als schén,
nicht aber aus der Nihe, wenn man ihre Endlichkeit erkennt. Dies hat Aus-
wirkungen auf die Dichtung, wo man »il bello aereo, le idee infinite«, das
heiflt diejenigen Ideen, die man nicht umfassen kann,?? bevorzugt. (Dies
entspricht im tibrigen dem Mathematisch-Erhabenen bei Kant.)?? Auch dies-
beziiglich waren die Antiken den Modernen tiberlegen. Das »bello aereo«
wird in der Moderne durch die rationale Durchdringung der Welt zerstort.
Als einzige Moglichkeit, dennoch poetische Schénheit zu erfahren, bleibt
den Modernen die Melancholie: »La malinconia, il sentimentale moderno
ec. percio appunto sono cosi dolci, perché immergono I'anima in un abbisso
di pensieri indeterminati de’ quali non sa vedere il fondo ne i contorni.«?*
Und dies, so heifit es im unmittelbaren Anschluf}, ist der Grund dafiir, wes-
halb man in der Liebe dem Gliick am nichsten kommt, wenn man leidet.
Leopardi weist hier explizit auf jene oben schon zitierte Stelle?> zurtick und

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Zibaldone, S. 169.

22 Zibaldone, S. 170.

23 Vgl. hierzu Franca Janowski, »Dulcedo naufragii. Das Motiv des Schiffbruchs im >Infinito«
von Giacomo Leopardi«, in: GRM, N.F. 45 (1995), S. 334-348, hier S. 3401F., die vermu-
tet, dafl Leopardi zwar nicht Kant, aber Schiller gelesen hat und dadurch mit der Kant-
schen Theorie des Erhabenen indirekt vertraut war. — Zu Kants Theorie des Erhabenen
vgl. Kritik der Urtellskraff, § 23-29. Kant unterscheidet das Mathematisch-Erhabene und
das Dynamisch-Erhabene. Das Mathematisch-Erhabene resultiert aus der Vorstellung
des Unendlichen: »Erhaben ist also die Natur in derjenigen ihrer Erscheinungen, deren
Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich fithrt.« (§26)

24 Zibaldone, S. 170.

25 Zibaldone, S. 142. Die Stelle sei noch einmal in Erinnerung gerufen: »[...] il tuo cuore
agitato, sente sempre una gran mancanza, un non so che di meno di quello che sperava,

232

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fuhrt den Gedanken deshalb nicht weiter aus. Seine »teoria del piacere« lie-
fert nun also nachtraglich die Begriindung fiir die dortige Diagnose, wonach
man in der Prisenz der geliebten Person niemals gliicklich sein kann und
sich im Zentrum dieser Prisenz eine »gran mancanza« auftut.

Von zentraler Bedeutung ist ganz offenbar die aufgezeigte Verbindung an-
thropologischer, epistemologischer und poetologischer Aspekte in Leopar-
dis »teoria del piacere«. Nicht weniger bedeutsam ist die auf der Melancho-
lie beruhende Analogie zwischen Dichtung und Liebe.26 Im folgenden soll
gezeigt werden, wie sich dieses Verhiltnis im Jahr 1824 im Eingangstext zu
den Operette morali gestaltet, zu einem Zeitpunkt, da Leopardis Auffassung
von der Natur sich schon in Richtung jenes oben beschriebenen radikalen
Pessimismus verschoben hat, ohne doch die grundlegenden Ideen beziiglich
der Unendlichkeit und der Unerfiillbarkeit des menschlichen Begehrens
aufzugeben.

5.3 Liebe und Dichtung als »fantasmi« (Storia del genere umano)

In der Storia del genere umano®” entwirft Leopardi in mythologischer Einklei-
dung eine in Parallele zur Ontogenese gesetzte Entwicklungsgeschichte der
Menschheit, in der wiederum die Liebe im Zusammenhang mit der Dich-
tung eine wichtige Rolle spielt. Diese Phylogenese des Menschengeschlechts
besteht aus vier Phasen. In der ersten Phase sind die Menschen mit ihrem
Schicksal zufrieden, was sich aus ihrer kindlichen Hoffnung auf eine gliick-
liche Zukunft erklart. Leopardi kntipft hier an seine »teoria del piacere« an,

un desiderio di qualche cosa anzi di molto di piti. I migliori momenti dell’amore sono
quelli di una quieta e dolce malinconia dove tu piangi e non sai di che, e quasi ti rassegni
riposatamente a una sventura e non sai quale.«

26 Im weiteren Fortgang der Argumentation entwickelt Leopardi dann eine Poetologie des
»infinito«, die sehr genau die Zusammenhinge des gleichnamigen bertthmten Gedichts
aus den Cantierfafit (zur Verdeutlichung der Korrespondenzen zitiere ich die betreffenden
Stellen aus L Infinito, Bd. I, S. 49, in eckigen Klammern): »Del rimanente alle volte 'anima
desiderera ed effettivamente desidera una veduta ristretta e confinata in certi modi, come
nelle situazioni romantiche [questa siepe, che da tanta parte / Dell’ultimo orzzonte il guardo
esclude]. La cagione ¢ la stessa, cio¢ il desiderio dell infinito, perche allora in luogo della vista,
lavora I'immaginaz[ione] e il fantastico sottentra al reale. L’anima s’immagina quello che
non vede [interminati / Spazi di la da quella, e sovrumani / Silenz, e profondissima quiete / Io nel
pensier mi fingo], che quell’albero, quella sigpe, quella torre gli nasconde, e va errando in uno
spazio immaginario, e si figura cose che non potrebbe se la sua vista si estendesse da per
tutto, perche il reale escluderebbe I'immaginario.« (ibaldone, S. 171; Hervorh. T.K.)

27 Poesie ¢ prose, Bd. 11, S. 5-19.

233

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die, wie gezeigt wurde, darauf beruht, dafl der Mensch ein angeborenes
Verlangen nach dem Unendlichen hat. Obwohl die Erde kleiner und weni-
ger vielfaltig als heute ist, erscheint sie den Menschen schén und unendlich
grof}. Nachdem aber die »lietissime speranze« und die darauf gegrindete
»opinione di felicita«?® unerfillt bleiben, beginnen die Menschen, die Erde
zu erkunden, und entdecken deren Einférmigkeit und Begrenztheit. In ih-
rem Ungliick verzweifeln viele an ihrem Schicksal und begehen Selbstmord.
Um die drohende Selbstausléschung der Menschheit zu verhindern, be-
schliefit Jupiter, den Zustand der Menschen mit wirkungsvolleren Mitteln
zu verbessern. Das verlorene Gliick der Kindheit 1af3t sich indes nicht resti-
tuieren oder gar perpetuieren — dies stiinde im Widerspruch zu den univer-
sellen Naturgesetzen. Deshalb verdndert Jupiter die Gestalt der Erde mit
dem Ziel, den Menschen den Schein der Unendlichkeit (»una viva similitu-
dine dell'immensita«)?? vor Augen zu stellen. Sein Eingriff in die Schopfung
fuhrt in diese die grundlegende Unterscheidung zwischen Sein und Schein,
zwischen »apparenze« und »sostanza«® ein. Das Gliick der Menschen hat
kein_fundamentum in re, sondern es verdankt sich der Imagination, welche
angeregt wird durch die scheinbare Unendlichkeit der Welt. Auch dies steht
im Einklang mit der »teoria del piacere«, die besagt, daf3 die Imagination
und die von ihr produzierten Illusionen dem Menschen als Supplement fiir
das real unerreichbare Unendliche dienen.

Die Wirkung des Supplements ist jedoch nicht von unbegrenzter Dauer.
Denn auch nach dem Eintritt in die relativ lange und gliickliche Phase der
Scheinhaftigkeit, die zweite Epoche der Menschheitsgeschichte, verfallen
die Menschen am Ende wieder in die einstige Unzufriedenheit, schitzen
erneut den Tod hoher als das Leben und tun sich durch Gottlosigkeit und
Niedertracht hervor. Auch kollektive Bestrafungen wie die Sintflut andern
nichts am grundlegenden Problem, weil der Mensch von Natur aus so ver-
anlagt ist, daf} er im Unterschied zum Tier nach dem Unméglichen strebt
(»bramando sempre e in qualunque stato I'impossibile«),3! und zwar um so
mehr, je weniger Ubeln er ausgesetzt ist. Um den Menschen von seiner kon-
stitutiven Unzufriedenheit abzulenken, schickt Jupiter ihm daher Krankhei-
ten und Unglicksfille (»mali veri«)®? und verwickelt ihn in tausend Miithen
und Geschifte (»mille negozi e fatiche«).33

98 Bd. 1L S. 5.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd.

32 Ebd.
33 Ebd.

234

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang in die dritte Phase wird durch die Einfiihrung weiterer Unter-
schiede eingeleitet. Jupiter ldfit Klimazonen und Jahreszeiten entstehen, so
dafl die Menschen fortan damit beschiftigt sind, sich gegen die Widrigkei-
ten der Witterung zu schiitzen. Auflerdem befiehlt Jupiter seinem Sohn
Merkur, Stidte zu griinden, die Menschheit in Volker, Nationen und Sprach-
gruppen einzuteilen und den Volkern Gesang und Kiinste zu schenken.
Dies ist die Geburtsstunde der menschlichen Kultur und staatlicher Organi-
sationen (»leggi, stati e ordini civili«).3* Die Dominanz des Scheins tiber das
Sein manifestiert sich auf dieser Entwicklungsstufe durch die Entsendung
von gottlichen >Gespensternc mit Namen Gerechtigkeit, Tugend, Ruhm,
Liebe usw., die das Leben der Menschen fortan bestimmen (»alcuni fan-
tasmi di sembianze eccellentissime e soprumane, ai quali [Giove] permise
in grandissima parte il governo e la potesta di esse genti: e furono chiamati
Giustizia, Virti, Gloria, Amor patrio e con altri si fatti nomi.«)% Eines dieser
gottlichen >Gespensters, die im folgenden — in Hervorhebung ihrer Schein-
haftigkeit — auch als Masken (»larve«)3¢ bezeichnet werden, ist die Liebe.
Sie ersetzt den urspriinglich, vor dem Eintritt in den Kulturzustand vorhan-
denen Geschlechtstrieb (»impeto di cupidita«).?” Die »fantasmi« tragen ent-
scheidend dazu bei, dafl in der dritten Phase der Menschheitsgeschichte
zunidchst ein Zustand nie dagewesener Annehmlichkeit (»comodita«, »dol-
cezza«)38 herrscht. Es ist Aufgabe der Dichter und Kinstler, die Menschen
zur kulthaften Verehrung der »fantasmi« als Garanten dieses Zustands an-
zuspornen.

Hier zeigt sich in deutlicher Weise die besondere Funktion der Liebe in Leo-
pardis anthropologischer Konstruktion. Die Liebe ist ein wichtiges Element
menschlicher Kultur. Kultur aber ist eine aus der Not geborene Hilfskon-
struktion, ein Supplement, das den naturgegebenen Defekt des Menschen,
seinen Hang zum Ungliicklichsein, reparieren soll. Unterstiitzt wird sie da-
bei von den Dichtern und Kiinstlern. Durch ihre Benennung als »fantasma«
wird die Liebe deutlich im Bereich des Scheinhaften, des Imaginaren loka-
lisiert. Liebe und die sie besingende Dichtung stehen zueinander in Kor-
relation, wobei die Dichtung der Liebe zu dienen hat. Das bedeutet aber,
dafl auch die Dichtung im Bereich des Scheinhaften angesiedelt ist.

34 Bd.ILS. 11.
35 Ebd.
36 Ebd.
37 Ebd.
38 Ebd.

235

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei dem erreichten Gleichgewicht bleibt es jedoch nicht. Denn der einmal
durch die Gétter eingeleitete kulturelle Fortschritt 1df3t sich nicht aufhalten.
Mittlerweile befindet die Menschheit sich in der heute als Antike bezeich-
neten Phase ihrer Entwicklung, die den Keim ihrer Zerstdrung bereits in
sich tragt: Dieser Keim 1st die Weisheit (»Sapienza«), neben Gerechtigkeit,
Tugend, Liebe usw. eine der »larve«, die den Menschen verspricht, sie werde
thnen die Wahrheit zeigen. Diese werde zu den Menschen herabsteigen
und ihnen Kenntnisse vermitteln, die sie den Goéttern beinahe gleichwerden
lielen (»dovere il genere umano venire in si fatti termini, che di altezza di
conoscimento, eccellenza d’instituti e di costumi, e felicita di vita, per poco
fosse comparabile al divino«).3? In ithrer Hybris bitten die Menschen Jupi-
ter, ihnen die Wahrheit zumindest voriibergehend herabzuschicken. Der
erziirnte Gott beschlief3t, »di punire in perpetuo la specie umana«,*’ indem
er die Wahrheit fir immer auf die Erde schickt und die »vaghi fantasmic
(Gerechtigkeit, Tugend, Vaterlandsliebe usw.) von dort entfernt. Die Wahr-
heit namlich wird den Menschen die Augen 6ffnen tiber ihr konstitutives

und durch nichts zu heilendes Ungliick. Um so schmerzlicher werden sie

heimgesucht werden von dem ihnen angeborenen Gliicksverlangen, als ih-
nen nunmehr unwiderruflich bewufit sein wird, daf} das Glick fiir sie un-
erreichbar ist. Auch werden sie der »naturale virtt immaginativa«*! beraubt

sein, die thnen in der Vergangenheit allein tiber das Fehlen des Gliicks hin-
wegzuhelfen vermochte. Die menschliche Vereinzelung wird fortschreiten,
bis es statt Nationen nur noch verfeindete Individuen geben wird: »[...]

ciascheduno odiera tutti gli altri, amando solo, di tutto il suo genere, se

medesimo.«*?

Als einziger Trost verbleibt den mittlerweile in ihrer vierten Entwicklungs-
phase befindlichen Menschen einer der »fantasmi«, und zwar der am wenig-
sten vornehme von allen (»1l manco nobile di tutti«):*3 die Liebe. Wahr-
heit und Liebe stehen sich oppositiv gegeniiber und teilen sich die Herr-
schaft iiber die Menschheit, weil es der die Liebe bekdmpfenden Wahrheit

nicht moglich ist, diese zu besiegen. Liebe hat also auch auf dieser Entwick-
lungsstufe eine kompensatorische Funktion. Denn fortan leben die Men-
schen zwar unter der Tyrannei der Wahrheit, und das Ende der Geschichte

scheint erreicht. Doch ist auch auf dieser Stufe noch Veranderung méglich.

39 Bd.ILS. 13.
40 Bd.ILS. 14.
41 Bd.ILS. 15.
42 Bd.ILS. 16.
43 Ebd.

236

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige herausragende Menschen némlich (»singolari per finezza d’intelletto,
congiunta a nobilta di costumi e integrita di vita«),* erwecken durch ihr un-
verdientes Leiden das Mitleid der Goétter. Deshalb gestatten diese dem Gott
Amor (der trotz beider Namensgleichheit im Italienischen nicht identisch ist
mit dem »fantasma« Liebe), von Zeit zu Zeit auf die Erde hinabzusteigen
und einigen auserwihlten Menschen eine bislang unbekannte Erfahrung
zuteil werden zu lassen, die der Wahrheit der Gliickseligkeit naherkommt
als deren Schein: »[...] cosa al tutto nuova nel genere umano, piuttosto ve-
rita che rassomiglianza di beatitudine«.*> Das von Amor vermittelte Gliick
wird nur um ein geringes vom goéttlichen Glick selbst tibertroffen, und es
ist besser als der grofitmogliche Gliickszustand der Menschen in den aller-
besten Zeiten (»qualunque pit fortunata condizione fosse in alcun uomo
ai migliori tempi«).* Diese bisher ungekannte Intensitit des Gliicks, der
sostanza ndherstehend als der apparenza, bewirkt Amor durch die Restitution
friherer Entwicklungszustinde: zum einen durch die Wiedereinfithrung
der »larve« der dritten Phase, zum anderen gar durch die Erfiillung des alten
Menschheitswunsches nach Wiederherstellung der Kindheit, der »infinita
speranza« und der »belle e care immaginazioni degli anni teneri«,*’ die der
ersten Phase zugehtren. Wie bei Holderlin ist das Gliick also nur denkbar
als Restitution der Kindheit. Die »verita [...] di beatitudine« aber wird para-
doxerweise bewirkt durch die Wiedereinfithrung evolutionsgeschichtlich
tiberholter Zustinde, die dem Bereich des Scheinhaften und Imaginéren
und somit auch dem Bereich der Dichtung angehéren. Aus der Potenzie-
rung und dem Supplementcharakter des Imagindren*® erwéchst eine Erfah-
rung, die einer Partizipation am Sein zumindest sehr nahekommt. Die diese
Erfahrung erméglichende Liebe ist eine sich selbst durchschauende Illusion,
deren Bedeutung fiir die Dichtung Leopardis gar nicht iiberschitzt werden
kann und die ich im folgenden an ausgewihlten Beispielen aus den Canti, zu-
nichst aber an einer frithen autobiographischen Skizze ndher untersuchen
mochte.

4 Bd.II, S. 17.

45 Bd.II, S. 18.

46 Ebd.

47 Bd.II, S. 19.

48 Der Geschlechtstrieb wird ersetzt durch die Liebe, diese wiederum durch Amor; die
eigentlich verschwundenen »fantasmi« kehren zurtick, das Imagindre der Kindheit wird
restituiert.

237

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Liebe als Reflexionsmodell und als AnlaB zum Dichten
(Memorie del primo amore)

Nicht zu Unrecht gilt Leopardi als philosophischer Dichter,** denn seine
poetischen Texte explizieren die thnen zugrundeliegenden philosophischen,
anthropologischen und epistemologischen Basisannahmen. Wie bei Hélder-
lin gehen Dichtung und Philosophie bei Leopardi eine enge, die Ausdifferen-
zierung in Spezialdiskurse konterkarierende Verbindung ein. Die Liebe hat
dabei die Funktion, das Verhaltnis zwischen Subjekt und Objekt als grund-
satzlich illusiondr darzustellen. Es wird zwar nicht geleugnet, dafl Liebe auf
der Ebene der Primérerfahrung durchaus ein durch Sinneswahrnehmungen
induziertes, reales Gefiihl sein kann; das, worum es jedoch eigentlich geht,
ist die auf der Ebene der Reflexion erfolgende Verarbeitung des Gefiihls.
Liebe wird zum Anlafl einer sich vom urspriinglichen Objekt der Liebe
l6senden Reflexion, die von einem nach innen gerichteten Erkenntnisinter-
esse geleitet ist und im Medium schriftlicher Aufzeichnung erfolgt. Dadurch
erhilt die Liebe sowohl epistemologische als auch poetologische Relevanz.
Dies zeigt sich exemplarisch bereits in den zum Jahreswechsel 1817/18 ent-
standenen Memorie del primo amore, einer Art Tagebuch, in dem Leopardi
die Wirkungen beschreibt, die die Liebe zu einer entfernten Verwandten
in thm hervorruft. Der zum innamoramento fithrenden Begegnung des Neun-
zehnjahrigen mit der sieben Jahre élteren, verheirateten Cousine seines Va-
ters, Geltrude Cassi, geht der Wunsch voraus, mit anmutigen Frauen tber
die Herrschaft der Schonheit (»impero della bellezza«)®0 zu sprechen. Das
heifit, dafl der Schreibende hofft, psychische Vorgange und Wahrnehmun-
gen, die ihm unerklérlich sind, durch Kommunikation verstehen und ver-
arbeiten zu konnen.5! Es bedeutet aber auch, daf} trotz seines Insistierens

49 Siehe hierzu ausfihrlich die Beitrige in Sebastian Neumeister/ Raffacle Sirri (Hg.), Leo-
pardi. Peeta e pensatore/ Dichter und Denker, Napoli 1997.

50 Memorie del primo amore, inv: Seritti ¢ frammenti autobiografici. A cura di Franco D’Intino, Roma
1995, S. 344, hier S. 3.

51 Nach Luhmann, Liebe als Fussion. Zur Codierung von Intimitit (1982), Frankfurt a. M. 1995,
ist es, wie in Kap. 0.4 gezeigt wurde, Aufgabe des »symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmediums« Liebe, »kommunikative Behandlung von Individualitit zu ermdgli-
chen« (S. 15). Dies ergibt sich aus der Notwendigkeit, im Rahmen der funktional differen-
zierten Gesellschaft die Extensivierung unpersénlicher Beziehungen durch die Intensivie-
rung persoénlicher Beziehungen zu kompensieren. Liebe bedeutet also Kommunikation,
und sie hat innerhalb der Gesellschaft eine stabilisierende Funktion. Analog verhilt es
sich mit der Kunst. Diese, so Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995,
S. 26 und 33, tiberwindet die ansonsten unhintergehbare Differenz von Wahrnehmung
und Kommunikation, sie ermdglicht die Kommunikation tiber Wahrnehmung. Dadurch

238

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auf der eigenen Unerfahrenheit? in ihm bereits vor der Begegnung mit Gel-
trude eine Erwartungshaltung hinsichtlich derjenigen Affekte bestanden hat,
welche unsere Kultur als Liebe bezeichnet. Vermittelt wurde ithm eine solche
Erwartungshaltung durch literarische Texte. Die Uberzeugung des Verfas-
sers, die eigenen Gefiihle aufrichtig und ungefiltert erlebt und aufgezeichnet
zu haben, steht somit im Konflikt mit der Tatsache, daf} Liebe als literarisch
vermitteltes Modell ihm bereits vor der ersten Erfahrung die >Unschuld«
geraubt hat. Dieser Konflikt wird durch den Hinweis des Verfassers, daf3 er,
um das eigene Gefiihl nicht zu verfalschen, auf jegliche Lektiire von Texten
zur Liebe, die Petrarcas eingeschlossen, verzichte, nicht entschérft, sondern
im Gegenteil deutlich hervorgehoben: »[...] n¢ ho pur mai voluto in questi
giorni leggere niente d’amoroso, perche, come ho notato, gli affetti altrui mi
stomacavano, ancorche non ci fosse punto d’affettazione; manco il Petrarca,
comeche credessi che ci avrei trovato sentimenti somigliantissimi ai miei.«>
Die damit aufgeworfene Frage lautet: Lafit sich >Liebe« diesseits kultureller
Pragung tiberhaupt als unverfalschtes, originares Gefiihl erleben?

Der Text gibt darauf eine komplexe, tendenziell negative Antwort, denn
Liebe erweist sich als vielschichtiges Phanomen: Einerseits ist sie ein kultu-
relles Affektmodell, »qualcheduno di quegli affetti senza 1 quali non si puo
esser grandi«,>* und zwar deshalb, weil sie, wie es auch in der Storia del genere
umano heifit, jenseits des Triebhaft-Koérperlichen angesiedelt ist. Als Voraus-
setzung fir Gréfle und Dichterruhm (nichts anderes ist mit »esser grandi«
gemeint, s.u.) besitzt Liebe poetologische Funktion. Sie ist ein unentbehr-
licher »poetogener« Faktor.> Andererseits bietet sie Anlafl zu introspektiver
Reflexion eigenen Erlebens, die sich im Medium schriftlicher Aufzeichnung
artikuliert. Das Schreiben hat dabei eine dreifache Funktion: Es dient der
reflektierenden Analyse, der bewahrenden Aufzeichnung und der psychi-
schen Entlastung:

hat sie gesellschaftsstabilisierende Funktion (ebd., S. 81). Aus dieser Analogie von Liebe
und Kunst/Literatur 1af3t sich folgern, daf}, wenn Liebe zum Gegenstand der Literatur
wird, dem stets ein autoreflexives Moment eignet. Dafl Liebe bei Leopardi in einem
grundlegenden Zusammenhang mit Dichtung steht, hat die obige Analyse der »teoria
del piacere« aus dem Zibaldone ebenso wie die Untersuchung der Storia del genere umano
erwiesen.

52 Memorie del primo amore, S. 39.

53 Memorie del primo amore, S. 43 1.

54 Memorie del primo amore, S. 42.

55 Den Begriff »poetogen« verwenden Aleida Assmann/Jan Assmann, »Archéologie der
literarischen Kommunikation«, in: Miltos Pechlivanos et al. (Hg.), Einfiihrung in die Lite-
raturwissenschafi, Stuttgart 1995, S. 200-206, hier S. 204.

239

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Volendo pur dare qualche alleggiamento al mio cuore, e non sapendo né volendo
farlo altrimenti che collo scrivere, né potendo oggi scrivere altro, tentato il verso, e
trovatolo restio, ho scritto queste righe, anche ad oggetto di speculare minutamente
le viscere dell amore, e di poter sempre riandare la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passione.56

Daf} Leopardi, wie aus diesem Zitat hervorgeht, gleichzeitig seine Erfahrung
auch in Form von Versen zu versprachlichen sucht (es handelt sich um die
erste Fassung des spéter unter dem Titel 1/ primo amore in die Canti aufgenom-
menen Textes),% ist ein deutliches Indiz dafiir, welche Art Grofle gemeint
ist, wenn es heifdt: »qualcheduno di quegli affetti senza 1 quali non si pud
esser grandi«®® — es handelt sich um Dichterruhm, der eines Tages aus der,
wie die Liebeserfahrung erwiesen hat, ibermafligen Sensibilitit des Herzens
erwachsen soll: »[....] forse una volta mi fara fare e scrivere qualche cosa che
la memoria n’abbia a durare«.”® Das Ziel der Liebeserfahrung ist also von
Anfang an die Dichtung. Dementsprechend hat der Verfasser jener Zeilen,
wie er zugibt, den eigenen Gefiihlszustand kiinstlich aufrechtzuerhalten ver-
sucht (»con ogni cura aiutati e coltivati gli affetti miei«)% — auch dies steht
im Widerspruch zu dem Anspruch, das Gefiihl ungefiltert zu erleben und
aufzuzeichnen. Welcher Art die besagten Affekte sind, geht nun daraus her-
vor, dafl eine reale Bezichung zu der >Geliebtens, da diese verheiratet ist und
nach kurzem Besuch wieder abreist, weder méglich noch auch - anders als
etwa bei Werther oder Facopo Ortis, wo dhnliche Hindernisse bestehen — be-
absichtigt ist.5! Sieht man von den durch die Mutter gestorten gemeinsamen
Schachabenden ab, so versucht der Liebende erst gar nicht, seinen Affekt
in intersubjektive, gar erotisch motivierte Interaktion umzusetzen, sondern
er macht diesen Affekt und damit sich selbst insbesondere nach der Abreise
der Geliebten zum Objekt erkenntniskritischer Neugier: Der Text liest sich
geradezu wie das Protokoll eines wissenschaftlichen Experiments, dessen
erklartes Ziel es ist, die Liebe griindlich zu studieren (»di speculare minuta-

56 Memorie del primo amore, S. 18f. (Hervorh. T. K.)

57 Bd.I, S. 43-46. — Zum Verhiltnis zwischen den Memorie und Il primo amore sowie zu
der gattungsgeschichtlichen Situierung des frithen Gedichts in der Elegientradition siche
ausfihrlich Karl Maurer, Giacomo Leopardis »Cantic und die Auflisung der lyrischen Genera,
Frankfurt a. M. 1957, S. 17-55.

58  Memorie del primo amore, S. 42.

59 Ebd.

60 Ebd.

61 Zu Leopardis Verhiltnis zu Goethe und Foscolo vgl. z.B. Riccardo Massano, » Werther,
Ortis e Corinne in Leopardi (filigrana dei Canti)«, in: Centro nazionale di studi leopardiani
(Hg.), Leopardi e il Settecento, Firenze 1964, S. 415-435.

240

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mente le viscere dell’amore«).52 Dabei beobachtet der Liebende an sich zwar
Symptome wie »inquietudine indistinta, scontento, malinconia, qualche dol-
cezza, molto affetto, e desiderio non sapeva n¢ so di che«,% »doloretto
acerbo«5* oder »ricordanza malinconica«,5 doch zielt seine Liebe nicht auf
die Erlangung des realen Objekts, sondern auf eine blofle Idee, die durch
den Kontakt mit der Wirklichkeit nur beschmutzt wiirde: »[...] il guardare
o pensare ad altro aspetto [...] mi par che m’intorbidi e imbruttisca la vag-
hezza dell'idea che ho in mente, di maniera che lo schivo a tutto potere.«%

5.5 Liebe als Gegenstand ausgewahlter Canti

Wenn das Liebesobjekt zur Idee gemacht wird, so lafit dies an platonisie-
rende Konzepte denken. Doch darf man sich nicht tduschen lassen. Denn
anders als bei Platon eignet der Idee bei Leopardi nichts Substanzhaftes,
sondern sie ist im Bereich des Scheins und des sich seiner selbst bewuf3ten
Imaginiren angesiedelt und hat deshalb eine besondere Affinitit zur Dich-
tung (zentraler Bezugsautor ist deshalb nicht Platon, sondern Rousseau).%”

62 Memorie del primo amore, S. 18f.

63 Memorie del primo amore, S. 10.

64 Memorie del primo amore, S. 13.

65 Memorie del primo amore, S. 14.

66 Memorie del primo amore, S. 23; dhnlich schon S. 15.

67 Zu Rousseau vgl. Karlheinz Stierle, »Poesia, industria e modernita. La polemica di Leo-
pardi contro Lodovico di Breme«, in: Giorgio Bdrberi Squarotti/Carlo Ossola (Hg.),
Letteratura e industria, 2 Bde, Firenze 1997, Bd. 1, S. 163-175, hier S. 168, Anm. 6, der zu
Recht von der »influenza decisiva di Rousseau su Leopardi« spricht. Susanne Koopmann,
Studien zur verborgenen Priisenz Rousseaus im Werk Giacomo Leopardis, Tiibingen 1998, hat
Leopardis Rousseau-Rezeption ausfiihrlich untersucht. Leopardis Verhiltnis zu Platon
wird dargelegt bei Massimo Mandolini Pesaresi, »Platonisches< Klima bei Leopardi, in:
Hans-Ludwig Scheel/ Manfred Lentzen (Hg.), Giacomo Leopardi. Rexeption — Interpretation —
Perspektiven, Tubingen 1992, S. 249-259, der angesichts der Komplexitit der Frage nach
Leopardis Platonismus durchaus abwigend und vorsichtig urteilt, allerdings einer Fehl-
lektiire unterliegt, wenn er sagt: »In der >Storia del genere umano« [...] leugnet der italie-
nische Dichter nicht, daf} die Liebe — die wahre Géttin, nicht ihr tiuschendes Phantom —
gelegentlich die Stitte der Sterblichen aufsucht.« (S. 256) Dabei berticksichtigt Mandolini
Pesaresi weder die allegorische und ironische Grundstruktur dieses Textes (zur Ironie
vgl. Franco Musarra, »Marche ironiche nella Storia del genere umano«, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Guacomo Leopardi. Rexeption — Interpretation — Ferspektiven,
Tiibingen 1992, S. 217-225) noch die expliziten Hinweise darauf, daf} eine Substanz-
haftigkeit der Liebe im Sinne Platons nicht gemeint ist (siche dazu die obige Analyse).
Infolgedessen kann keine Rede davon sein, daf} die Liebe fiir Leopardi eine »objektive
kosmische Macht« (Mandolini Pesaresi, S. 256) wire. Das komplexe, dialektische Ver-
héltnis zwischen Leopardi und Platon wird von Emanuele Severino, »Leopardi: poesia

241

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diesen Zusammenhang zwischen Liebe und Dichtung méchte ich im folgen-
den anhand einiger spater, nach 1829 entstandener Canti weiter untersuchen.
Es wird sich dabei zeigen, dafl in diesen Texten einige wichtige, aus der
Storia del genere umano bekannte Gedanken wiederkehren.

11 pensiero dominante (Canti, Nr. XXVI)%8 ist eine Hymne an die Liebe. Dies
wird allerdings erst am Ende des Textes deutlich, ab V. 125, wo von einer
weiblichen Person (»colei,ys«) die Rede ist, die im Sprecher »gran diletto, g«
hervorruft, von ihm als »Angelica beltade 5« und »angelica sembianza, «
bezeichnet wird und die der Gegenstand seines »pensiero dominante« ist.
Bis dahin liest sich der Text wie ein Rétsel. Der von der Geliebten ausgels-
ste Gedanke der Liebe ist textinterner Adressat des Gedichtes und somit
kataphorisch immer schon présent. Durch diese Gespanntheit nach dem
Ende hin erhilt die Nennung der Geliebten ein besonderes Gewicht, was
dann allerdings durch die fehlende Konkretisierung wieder relativiert wird.
Dem »pensiero dominante« werden zahlreiche superlativische Eigenschaften
zugeschrieben, insbesondere die schon im Titel genannte Fahigkeit, alle an-
deren Gedanken und Affekte zu unterdriicken beziechungsweise zu verdrén-
gen: »Dolcissimo, possente / Dominator di mia profonda mente, ,«; »[...] il
suo poter fra noi / Chi non senti? [...]s_g« usw.

Die Liebe — oder genauer: der Gedanke der Liebe — hat zahlreiche positive
Auswirkungen. So vermittelt dieser Gedanke dem Sprecher eine »[gJioia ce-
leste,g«, angesichts deren die tiblichen menschlichen Beschéftigungen als »in-
tollerabil noia,,« erscheinen. Die durch die Paronomasie »gioiay,«/»noia,«
in Reimstellung deutlich markierte semantische ist zugleich eine zeitliche
Opposition, insofern die »noia« dem Bereich der Vergangenheit, die »gioia«
dem der Gegenwart zugehort. Die Differenz zwischen gliickserfillter Gegen-
wart und leidvoller Vergangenheit ist so grof}, dafl der Sprecher im Riick-
blick gar nicht mehr verstehen kann, wie er in der Vergangenheit, ohne die
von ithm apostrophierte Liebe, »la vita infelice e il mondo scioccosg« tiber-
haupt habe ertragen kénnen. Die Liebe 1afit also ein kognitives Problem
entstehen und stellt die transtemporale Einheit der Person in Frage.5 Selbst

e filosofia nell’eta della tecnicac, in: Sebastian Neumeister/Raffacle Sirri (Hg.), Leopard.
Pocta e pensatore / Dichter und Denker, Napoli 1997, S. 497-512, hier S. 500, dargelegt.

68 Bd.I, S. 93-97.

69 Ahnlich schon in 7/ primo amore (Canti, Nx. X, Bd. 1, S. 43-46), V. 67-81, wo durch den
Verlust des Liebesobjekts das Ich sich selbst fremd wird: »Deh come mai da me si vario
fui, / E tanto amor mi tolse un altro amore?« (V. 79-80) Siehe hierzu und zu Leopardis
Liebesdichtung allgemein Claudia Lohmann-Bormet, Leopardis »Canti« im Kontext zeitgends-
sischer Lyrikpraxis und Poetik. Eine vergleichende Untersuchung aus diskurstheoretischer Sicht, Diss.
Miinchen 1996, S. 125-145.

242

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die vom Sprecher bislang permanent empfundene Todesangst wird durch
die Liebe neutralisiert (V. 44-52). So michtig ist die Liebe, dafy der Spre-
cher sagen kann: »Pregio non ha, non ha ragion la vita / Se non per lui
[sc. 1l pensiero dominante], per lui ch’all'uomo ¢ tuttog,g«; er bezeichnet
die Liebe gar als »Sola discolpa al fato, / Che noi mortali in terra / Pose a
tanto patir senz’altro fruttog, ¢,«. Ganz im Einklang mit der Storia del genere
umano, allerdings aus der Innenperspektive des Leidenden und nicht aus der
Uberperspektive des Geschichtsphilosophen, wird hier der Liebe als der
einzigen Instanz gehuldigt, die das leidvolle Dasein ertréglich mache.
Zugleich wird deutlich, daf} diese Wohltat der Liebe nur wenigen Aus-
erwihlten (und auch diesen nur vortibergehend, »talvoltag«) zuteil wird
(»Non alla gente stolta, [sondern nur] al cor non vileg«). Der Sprecher ge-
hort zu jenen Auserwihlten. Er stellt sich in Opposition zu den negativen Er-
scheinungen der Gegenwart (»1 codardi, e I'alme / Ingenerose, abbiette;, 55,
»umana vilta,g«, »eta superbagy«), die er mit Verachtung straft. Ursache die-
ser Verachtung ist der Utilitarismus seines Zeitalters, »che I'util chiede, /
E inutile la vita / Quindi piti sempre divenir non vedeg, 4«.”" Die vom
»dolce pensierog« der Liebe vermittelten »gioieg« sind so grof3, dafl der
Sprecher das ertragene Leid sogar noch einmal auf sich nehmen wiirde,
wenn er wiiflte, dafl sein jetziger Zustand das Ziel solchen Leides sein wiirde
(V. 88-99). Aus dieser Sicht erscheint die Liebe gar als Rechtfertigung des
Leides im Sinne einer sdkularisierten Theodizee (»discolpa al fatog,«).”!
Diese emphatisch-optimistische Auffassung wird jedoch in der unmittelbar
folgenden Strophe (V. 100-116) wieder zuriickgenommen. Hier vergleicht
der Sprecher das durch die Liebe hervorgerufene Gliick mit den Traumen
der Unsterblichen, und er bezeichnet den »dolce pensiero,,y« der Liebe als
einen die Wahrheit beschénigenden Traum, als »[slogno e palese error,;«.
Die Liebe gehort dem Bereich des Scheinhaften an, ist aber im Gegensatz zu
anderen »leggiadri errori,;,« von gottlicher Natur, und deshalb vermag sie es,
die Wahrheit, daf} der Mensch zum Leiden geboren ist, zu beschonigen, ja
sich dem eigenen Scheincharakter zum Trotz der Wahrheit anzugleichen (»E

70 Leopardis Kritik an der Fortschrittsglaubigkeit seines Zeitalters dufiert sich in deutlich-
ster Form in der Palinodia al marchese Gino Capponi (Cantr, Nr. XXXII, Bd. I, S. 113-120).
Vgl. hierzu die Analyse von Sebastian Neumeister, »Leopardi und die Modernes, in:
Karl Maurer/Winfried Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Moderne, Miinchen 1991,
S.383-400.

71 Zur Theodizee-Problematik bei Leopardi vgl. Franca Janowski, »Mythos und Skepsis.
Leopardis Gratwanderung zwischen Romantik und Aufkldrungs, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Guacomo Leopardi. Rezeption — Interpretation — Ferspektiven,
Tubingen 1992, S. 125-140.

243

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

spesso al ver s’adegua,5«), das heifdt, sich an deren Stelle zu setzen (V. 111-
116). Dies bedeutet jedoch anders als zuvor keine Rechtfertigung des Leids,
sondern lediglich die Erkenntnis, daf} die Liebe das Leid verdeckt.

Die Substitution der Wahrheit durch den Schein dauert bis zum Tod des
vom Gedanken an die Liebe Erfafiten an: »E tu per certo, o mio pensier,
[...] / Meco sarai per morte a un tempo spento: / Ch’a vivi segni dentro
I'alma 1o sento / Che in perpetuo signor dato mi sei, ;_j5,«. Dauerhaft glaubt
der Sprecher kiinftig vom Gedanken der Liebe beherrscht zu werden. Der
Antagonismus zwischen Sein und Schein, der bislang zugunsten des Seins
gelost worden ist, kippt nun (vorldufig) zugunsten des Scheins um. Die Be-
grindung fiir diese Umkehrung gibt der Text ab V. 125: Hier ist erstmals
die Rede von einer Frau, die in dem Sprecher Liebesgefiihle hervorruft
(»gran diletto,ye«, »gran delirio y«). Die textinterne Pragmatik dndert sich
in diesem Schlufiteil des Gedichts: War bislang der »pensiero dominante«
textinterner Adressat, so wendet sich der Sprecher ab V. 130 in einer Apo-
strophe an die »Angelica beltade« seiner Geliebten, die den Gedanken an
die Liebe auslost (es handelt sich also um einen metonymisch motivierten
Adressatenwechsel). Doch die scheinbar schon geléste Ambivalenz von
Schein und Sein wird umgehend wieder eingefiihrt, wenn es heif3t: »Tu sola
fonte / D’ogni altra leggiadria, / Sola vera belta parmi che sia. g5 35« (Zuvor
schon ist in V. 131 von einer »finta imago« die Rede.) Die Geliebte scheint
dem Liebenden die wahre Schénheit zu inkarnieren. Dieser letztlich nicht
auflésbaren semantischen Ambivalenz entspricht auf der Diskursebene in
der daran anschlieflenden letzten Strophe die Serie von finf Fragesitzen,
die alles andere als eine selbstsichere Bestitigung der behaupteten Wahrheit
dieser Schonheit sind. Gefragt wird namlich stets nach einem Element, das
die behauptete Totalitat und Exklusivitit des Gedankens an die Geliebte
gefahrden konnte und das dann implizit negiert wird, denn es handelt sich
um rhetorische Fragen:

Da che ti vidi pria,

Di qual mia seria cura ultimo obbietto
Non fosti tu? quanto del giorno ¢ scorso,
Ch’io di te non pensassi? ai sogni miei
La tua sovrana imago

Quante volte manco? Bella qual sogno,
Angelica sembianza,

Nella terrena stanza,

Nell’alte vie dell’'universo intero,

Che chiedo io mai, che spero

244

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Altro che gli occhi tuoi veder piti vago?
Altro piti dolce aver che il tuo pensiero?
(V. 136-147)

Die behauptete Positivitit der Wahrheit wird somit zumindest teilweise
zuriickgenommen durch die Negativitit des Aussagemodus (Frage, Vernei-
nung, negative Semantik der Verben: »manco«, »Che chiedo io mai, che
spero / Altro«) und die daraus resultierende Dissonanz. Der Text endet so-
mit im Suspens.

11 pensiero dominante ist von den Texten der Canti einer der optimistischsten.
Begriindet wird dieser Optimismus durch die Behauptung, die Erkenntnis
der Wahrheit, wonach der Mensch zum Leiden geboren sei, kénne tiber-
deckt werden durch die positiven Affekte, die von einer »Angelica beltade«
ausgelost wiirden und sich in Form eines »pensiero dominante« kristallisier-
ten. Dieser epistemologische Optimismus beruht auf der Annahme, ein
evolutionsgeschichtlich iiberholter Zustand (im Sinne der Storia del genere
umano) konne restituiert werden, die einmal erkannte Wahrheit kénne wie-
der vergessen oder doch zumindest durch ein Simulakrum ersetzt werden.
Unsere Analyse hat indes ergeben, dafl der Text selbst diesen Optimismus
zumindest teilweise zurlicknimmt, indem er sowohl auf semantischer als
auch auf syntaktischer Ebene die weiterhin bestehende Ambivalenz von
Sein und Schein hervorhebt.

Ein kurzer Blick auf syntagmatisch benachbarte Canti zeigt, daff der auch in
11 pensiero dominante entgegen dem offiziellen Programm des Textes aufschei-
nende Pessimismus dort deutlich dominiert. In dem unmittelbar folgenden
Gedicht Amore e morte (Canti, Nr. XXVII)7> werden Liebe und Tod als Ge-
schwister bezeichnet: Wihrend die Liebe positive Werte schaffe (»l benes«,
»1l piacer maggioreg«), wirke der Tod positiv, indem er »ogni gran dolore, /
Ogni gran maleg g« annulliere. Liebe und Tod seien solidarisch, erstere rufe
den Wunsch nach dem Tod im Herzen des Liebenden hervor. Der Tod
erweist sich als Letzthorizont einer transzendenzfreien Welt: Der Sprecher
fordert den Tod auf, er mége ithn befreien von »Ogni vana speranza onde
consola / Se coi fanciulli il mondo,;_;,¢«. Liebe erzeugt somit nicht mehr die
Illusion, daf} das Leben Sinn habe oder lebenswert sei, sondern sie evoziert
trotz der mit ithr verbundenen positiven Gefiihle sofort den Wunsch nach
der Befreiung vom Dasein durch den erlésenden Tod. Ahnlich aber, wie in
11 pensiero dominante der alles beherrschende Gedanke sich beinahe vollstin-

72 Bd.1, S. 98-101.

245

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dig von dem ihn urspriinglich auslésenden Objekt emanzipiert und zum
Gegenstand eines Gedichts wird, anstatt handlungspraktische Relevanz zu
gewinnen (etwa in Form eines in Gedichtform eingekleideten Appells an die
Geliebte, sie moge das Liebesflehen erhéren), bewirkt die in Amore e morte
formulierte Erkenntnis nicht etwa den sofortigen Selbstmord des Sprechers,
sondern sie wird umgesetzt in ein reflektierendes Gedicht. Der eigentliche
Sinn der Erfahrungen, Erkenntnisse und Einsichten scheint es zu sein, in
poetische Texte umgesetzt zu werden. Die Gedichte schreiben sich in den
zwischen der Erkenntnis und ithrer méglichen Umsetzung liegenden Zwi-
schenraum ein. Der Aufschub wird ihnen zur Erméglichungsbedingung.
War in der Storia del genere umano das Verhéltnis zwischen Liebe und Dich-
tung so beschaffen, dafl die Dichtung zur Verehrung der Liebe (und der
anderen »fantasmi«) aufrufen sollte, so wird in der dichterischen Praxis
dieses Verhiltnis gewissermafien umgekehrt, indem nun die Liebe in ihrer
Scheinhaftigkeit zum Anlafl und zur Erméglichung der Dichtung wird.

Auch in Aspasia (Canti, Nx. XXIX)73 fungiert die Liebe als reflexionsauslosen-
des und desillusionierendes Moment. Zwar ist hier die Rede von der sinn-
lichen Schonheit der Geliebten, von ihren mit Frithlingsblumenduft erfiill-
ten Gemichern, von der »arcana volutta,y«, die ithr auf »nitide pelli j« aus-
gestreckter Korper ausstrahlt, usw. Doch wird diese korperlich fafibare
Sinnlichkeit konterkariert von Begriffen wie »L’angelica tua forma, g« und
»quasi un raggio / Divino,, ,g«. Die zitierende Verwendung Petrarkischer
Konzepte und Vokabeln (»Torna dinanzi al mio pensier;«, »per deserti
campi,«, der vom Liebespfeil getroffene Sprecher, V. 28-32) tragt ebenfalls
zur Spiritualisierung der Liebe bei. Entscheidend ist jedoch, daf} in diesem
Text die Liebe ganz explizit als von der realen Person unabhingige Projek-
tion und Konstruktion des Liebenden entworfen wird: »Vagheggia / Il pia-
gato mortal quindi la figlia / Della sua mente, 'amorosa idea [...]3;_so«. Diese
Projektion sei der realen Geliebten zum Verwechseln dhnlich. Entdecke
der Liebende die Verwechslung, so beschuldige er zu Unrecht in seinem
Zorn die Geliebte, daf} sie nicht mit seiner »idea« tibereinstimme. Im Ruck-
blick analysiert der Sprecher erntichtert seine Liebe zu Aspasia als ihrer
selbst bewufite Projektion, deren Wirkung inzwischen beendet ist. Er sei
sich der Tauschung bewufit gewesen, und der »piacere / Di quella dolce
somiglianzag; ¢; [zwischen seiner Idee und der realen Aspasia]« habe ithn
dazu gebracht, der realen Aspasia zu dienen. Das Ende seines »lungo /
Servaggio ed asprog; g« begrifit der Sprecher mit folgenden Worten: »con-

73 Bd. I, S. 103-106.

246

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tento abbraccio / Senno con liberta, o;_;os«. Der Text endet, wie auch Claudia
Lohmann-Bormet bemerkt hat, in der Aporie: »Erkennen der Illusionen
ist zum einen Befreiung, zum anderen Sinnverlust.«’* Einerseits sei ein Le-
ben ohne Liebesaffekte und »gentili errori,« wie eine sternenlose Winter-
nacht, andererseits sei der einstigen Knechtschaft der jetzige Zustand der
Tragheit und Bewegungslosigkeit vorzuziehen (V. 110-112). Unter diesen
Bedingungen ist eine Konstitution von Sinnhaftigkeit, und sei es im Modus
des Scheinhaften, nicht mehr vorstellbar. Was bleibt, ist die Dichtung als
Medium, in dem sich das aporetische Selbstbewufitsein des Ichs in seiner
Schmerzhaftigkeit sprachlich artikulieren kann.

74 Leopardis »Canti« im Kontext zeitgendssischer Lyrikpraxis und Poetik, S. 144.

247

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

0. Die asthetische Revolution der Romantik wird hiufig in Parallele zur
politischen Revolution von 1789 gesehen: Im Bereich des Symbolischen ist
der Einschnitt des spaten 18. Jahrhunderts nicht weniger grundlegend als im
Bereich des Politischen. So konstatiert Michel Foucault! auf der Ebene des
epistemologischen Apriori einen Epochenbruch in den letzten Jahrzehnten
des 18. Jahrhunderts. In seiner Nachfolge spricht Friedrich A. Kittler? aus
medienhistorischer Perspektive vom Aufschreibesystem 1800. Die revolutio-
niren Veranderungen des spiten 18. Jahrhunderts lassen sich als Ausdruck
eines tiefgreifenden Strukturwandels der westeuropéischen Gesellschaften
deuten. Niklas Luhmann hat diesen Wandel beschrieben und theoretisiert.
Nach seiner These kommt in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts der
seit langerem schon angelegte Umbau von stratifikatorischer auf funktio-
nale Differenzierung des Gesellschaftssystems zum Bewuf3tsein und findet
seinen Niederschlag in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung (»Seman-
tik«). In einer Gesellschaft, die sich in differenzierte, operativ geschlossene
Teilsysteme mit funktionaler Spezialisierung wie Politik, Wirtschaft, Recht,
Kunst und Religion aufgliedert, kann der einzelne nicht mehr dauerhaft
und ausschliefllich einem bestimmten Teilbereich zugehdren. Individualitit
definiert sich folglich nicht mehr durch Inklusion, sondern durch Exklu-
sion; das Individuum ist das, was nicht in der kommunikativen Teilhabe
des Menschen an den verschiedenen Teilbereichen aufgeht, es befindet sich
auflerhalb der Gesellschaft. Der damit einhergehende Verlust an Ganzheit
wird auf der Ebene der Semantik kompensiert durch eine emphatische The-
matisierung des Individuums.

Dazu gehort ganz wesentlich die Entstehung einer neuen Liebesauffassung.
Liebe dient nun nicht mehr wie in der héfischen Kultur des Mittelalters der
Teilhabe an der dominanten Gesellschaftsschicht, sie ist auch nicht wie im
amour-passion des 17. Jahrhunderts ein frivoles Spiel von Verdacht und Entlar-
vung, sondern es ist ihre Aufgabe, »Autonomie zur Reflexion zu bringen«.?
Liebe wird selbstreferentiell, das heif3t, sie laf3t sich nicht mehr auf objektive
Merkmale wie Schonheit, Verdienst, Standeszugehorigkeit zuriickfihren,
sondern mufl durch sich selbst begriindet werden. Dies ist mit einer Reihe

L Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966.
2 Aufschreibesysteme 1800 + 1900 (1985), Minchen 31995.
3 Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdit (1982), Frankfurt a. M. 1995, S. 51.

249

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Unzumutbarkeiten und Paradoxien verbunden. Wenn Liebe nicht auf
objektive Eigenschaften fundiert werden kann, dann ist sie der doppelten
Kontingenz unterworfen. Beide Partner kénnen das Liebesangebot anneh-
men oder ablehnen. Durch ihre Zufilligkeit wird Liebe hoéchst unwahr-
scheinlich. Da aber die romantische Liebe das Individuum zum »Weltbesta-
tiger« erhebt und somit das Individuelle universalisiert, mufl die Zufalligkeit
einer Begegnung retrospektiv in Notwendigkeit umgedeutet werden. Die Li-
teratur, die diese Evolution der Liebessemantik begleitet und beeinflufit, be-
fordert einerseits die Durchsetzung des neuen Liebesideals, reflektiert aber
andererseits von einer Metaebene aus die diesem inhdrenten Aporien.

Die vorliegende Untersuchung situiert sich vor diesem Theoriehorizont.
Ihre These ist, dafl die Literatur, die sich selbst im spéten 18. Jahrhundert
zu einem autonomen Funktionsbereich ausdifferenziert,* durch die Thema-
tisierung von Liebe und den Entwurf von Liebesmodellen nicht nur einen
wichtigen Beitrag zur Evolution der Liebessemantik leistet, sondern dafl sie
im Medium der Liebe zugleich sich selbst thematisiert. Es besteht nimlich
eine wichtige Homologie zwischen Literatur und Liebe. Beide dienen der
Stabilisierung der Gesellschaft, die durch die Entkopplung von Funktions-
bereich und Individuum auseinanderzufallen droht. Die Extensivierung
unpersonlicher Beziehungen wird nach Luhmann durch die Intensivierung
personlicher Beziehungen mit Hilfe des symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmediums Liebe aufgefangen. In dhnlicher Weise sorgt die Kunst
(zu der die Literatur als Teilbereich gehort) durch die »strukturelle Kopp-
lung von Wahrnehmung und Kommunikation« in Gestalt des »Quasi-Ob-
jekts« Kunstwerk fiir eine Stabilisierung der Gesellschaft. Aufgrund dieser
Homologie, so meine These, kann die Literatur durch die Thematisierung
von Liebe ihre eigenen Probleme reflektieren.

Die Ausdifferenzierung fithrt dazu, daf} die einzelnen Funktionssysteme sich
auf je eine dominante Funktion spezialisieren. Nach Gerhard Plumpe und
Niels Werber® ist die Funktion der Kunst die Unterhaltung, die von ihr
verwendeten und bearbeiteten Gegenstinde werden nach der Leitdifferenz
interessant vs. langweilig codiert. Die Ausdifferenzierung wird in der Asthe-

4 Vgl. Niels Werber, Literatur als System. Zur Ausdfferenzierung literarischer Kommunikation, Op-
laden 1992, und Gerhard Plumpe, Asthetische Kommunikation der Moderne, 2 Bde, Opladen
1993.

5 Due Kunst der Gesellschafl, Frankfurt a. M. 1995, S. 80.

6 »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literaturwissenschafte, in:
Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaf und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Per-
spektiven, Opladen 1993, S. 9-43.

250

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tiktheorie des 18. Jahrhunderts, insbesondere in Kants A7itik der Urtelskrafi,
theoretisch erfafit. Kant trennt die Bereiche Asthetik, wissenschaftliche Kom-
munikation und Moral. Damit ist impliziert, daf} die Kunst keinen externen
Zwecken mehr unterworfen werden kann; das kunstspezifisch Schone defi-
niert sich als Zweckmaéfligkeit ohne Zweck. Nun findet sich aber die avant-
gardistische Literatur um 1800 nicht mit der konstatierten Ausdifferenzie-
rung ab; sie reagiert darauf mit dem Postulat der Entdifferenzierung, indem
sie der Kunst die Aufgabe stellt, die verlorene Einheit der Antike oder der
Kindheit zu restituieren oder zum politischen Handeln aufzurufen, oder
aber sie realisiert die Entdifferenzierung durch diskursive Entgrenzung (ins-
besondere durch die Interferenz von literarischem und philosophischem
Diskurs). Zugleich reflektieren die literarischen Texte die Unmdoglichkeit
dieses Unterfangens. Aus diesem Spannungsverhiltnis gewinnt die Litera-
tur ihre Themen und ihren dsthetischen Reiz. Methodologisch verbindet
die Arbeit systemtheoretische und diskursarchiologische Fragestellungen
mit literaturwissenschaftlicher Textanalyse.

1. Der Hauptteil der Untersuchung beginnt mit Rousseau, weil dessen Stra-
tegie des Bruchs mit allen vorhandenen Modellen’ schon bei den zeitge-
nossischen Lesern den Eindruck hervorrief, dafd seine Nouvelle Héloise eine
neuartige, individualistische, auf dem freien Gefiihl des Herzens beruhende
Auffassung von Liebe entwickelt habe und zugleich die Erfindung einer
»littérature différente«® markiere. Der Text, der nicht nur die Zeitgenossen,
sondern auch die nachfolgende Generation der Romantiker nachhaltig be-
eindruckte, hat wesentlichen Anteil an der fiir die Neuzeit und insbesondere
das 18. Jahrhundert typischen »mise en discours du sexe«.? Dabei kntipft
er an die Beziehungskonstellation in Madame de Lafayettes La Princesse de
Cleves an. Hier wie dort geht es um die Frage, wie eine Liebesbeziehung auf
Dauer gestellt werden kann. Diese Frage ist ein Indiz fiir die zunehmende
Briichigkeit des alteuropéischen Allianzdispositivs.!? Wihrend bei Madame
de Lafayette das Verhiltnis zwischen Ehe und Passion ein agonales und
letztlich destruktives ist, versucht Rousseau die beiden Beziehungsmodelle

7 Ursula Link-Heer, »Literarhistorische Periodisierungsprobleme und kultureller Bruch:
das Beispiel Rousseaus, in: Bernard Cerquiglini/Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.), Der
Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie. Wissenschafisgeschichte als Innovationsvorgabe, Frank-
furt a. M. 1983, S. 243-264.

8 Claude Labrosse, Lire au XVIII¢ siecle. La »Nouvelle Héloise« et ses lecteurs, Lyon 1985, S. 35.

9 Foucault, Histoire de la sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976.

10 Ebd., S. 140-143.

251

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

miteinander zu verséhnen. Dies geschieht durch die Integration von Julies
chemaligem Geliebten Saint-Preux in die Gemeinschaft von Clarens. Rous-
seau versucht damit, Ehe und Liebe, Allianz- und Sexualititsdispositiv zu
kombinieren. Dieser Kompromif§ aber schlégt fehl, weil er auf der Verdrén-
gung der von Julie und Saint-Preux empfundenen Passion beruht. Symptom
dieser Verdrangung und zugleich mise en abyme des Romans ist das von Julie
errichtete Elisée, ein kiinstlicher Garten, in dem alle Spuren menschlichen
Eingreifens getilgt worden sind und der zugleich Metapher der von Julie aus
eigener Kraft wiederhergestellten Tugend (und somit des wiedergewonne-
nen Paradieses, worauf ja schon der Name »Elisée« verweist) und Metony-
mie der verdringten Passion ist, denn er befindet sich in unmittelbarer Néhe
des Ortes, an dem Julie und Saint-Preux sich zum ersten Mal gekiif3t haben,
und erinnert somit an den >Stindenfall«. In seiner widerspriichlichen Einheit
von Kunst und Natur, von Bewahren und Loéschen, von Stindenfall und
Tugend ist der Garten eine Allegorie des auf analogen Widerspriichen be-
ruhenden Textes und mithin des diesem zugrundeliegenden Rousseauschen
»Systems<. Die von Wolmar geforderte Transparenz der Tugend erweist sich
als unmoglich; der verlorene Naturzustand lafit sich nicht wiederherstellen.
Die Liebenden haben schon am Beginn ihrer Briefbeziehung die Erfahrung
gemacht, daf} die Sprache der Liebe auf Verstellung und Rhetorisierung,
und nicht, wie Saint-Preux es von Julie erwartete, auf Transparenz und
Eindeutigkeit beruht. Auch in Clarens ist ein Zusammenleben nur auf der
Grundlage einer nicht-transparenten Zeichenverwendung méglich. Indem
er die Grenzen der Transparenz aufzeigt, begibt der Text sich an den Rand
des klassischen Représentationsdiskurses und antizipiert die Episteme der
Opazitit und der historischen Tiefendimension.!! Da den Liebenden das
Ausleben ihrer Passion verwehrt bleibt, tibertragen sie ihre libidinése Ener-
gie auf das Medium des Briefes, sie setzen die verbotene Sexualitit in Dis-
kursproduktion um. Die Liebe wird in die Erinnerung verlagert und mit
Hilfe des Imaginéren sublimiert und dadurch auf Dauer gestellt. Sichtba-
res Zeichen dafiir sind einerseits die von Saint-Preux in Meillerie hinter-
lassenen Inschriften, die »monumens d’une passion si constante et si mal-

heureuse«,!?2 andererseits die Transformation des Mediums Brief in das Me-
dium Buch.1?

11 Foucault, Les mots et les choses.
12 Rousseau, Fuuvres completes, Bd. 11, S. 518.
13 Ebd., S. 229.

252

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Holderlin, fiir den Rousseau ein zentraler Bezugsautor war,'* ibernimmt
von diesem die Vorstellung vom Verlust des Paradieses und seiner postu-
lierten Wiederherstellung. Die Dichtung als »Lehrerin der Menschheit«!®
soll, wie es im Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus heifit, der kon-
statierten und als negativ empfundenen Ausdifferenzierung der modernen
Gesellschaft durch asthetische Entdifferenzierung entgegenarbeiten. So wie
bei Rousseau die Entzweiung zwischen Ratio und Gefiihl nur mit Hilfe von
Verdrangung und Illusion geheilt werden konnte, ist auch bei Hoélderlin
die verlorene Einheit nur als poetisches Postulat zu restituieren. Symptoma-
tisch dafur ist die Liebe, die fiir die Doppelnatur des Menschen steht, fiir
seinen sterblichen und seinen unsterblichen Anteil. Die Liebe zur Natur,
die der Erzihler zu Beginn des Hyperion beschwort, sein Wunsch, mit ihr
zu verschmelzen und damit aus dem Bewuf3tsein und der Zeit herauszutre-
ten, erweisen sich als unerfiillbar; die punktuelle Naturekstase wird durch
Reflexion zerstort. Das Erzédhlen steht — untypisch fiir die Gattung des Brief-
romans — im Zeichen der Dominanz begrifflicher Abstraktion und Refle-
xion. Dabei zeigt sich, dafl das Denken ebenso wie die Erfahrung von der
Logik der Differenz gepragt ist: Will man etwas Positives denken, so muf§
man sein begriffliches Negativ mitdenken. Ebenso 14dfit sich die Erfahrung
der Liebe nur auf dem Hintergrund ihres Gegenteils, des Mangels, denken.
Die taxonomische, auf begrifflichen Differenzen beruhende Ordnung wird
dabei temporalisiert und in Geschichten umgesetzt. So veranschaulicht die
Adamas-Erfahrung die Parallelitdt von Liebe und Schreiben als Mangel-
erfahrung. Die Begegnung mit Alabanda ist gepragt durch die Affinitat und
das Ineinandergreifen von Liebe und Gewalt. Die Liebe zu dem Freund
wird nicht nur auf metaphorischer Ebene als gewaltsames Ereignis codiert,
sondern sie fithrt Hyperion auch auf Handlungsebene in den Bereich der
Gewalt, der gegeniiber seine Einstellung sich wandelt von strikter Ableh-
nung zu bedingter Akzeptanz der Gewalt als Mittel zum Zweck im Kampf
gegen die Fremdherrschaft. Mit Alabanda und Diotima stehen sich zwei
alternative Handlungsmodelle gegeniiber: Verinderung der unbefriedigen-
den Wirklichkeit durch politisch-militirische Aktion vs. Einwirken auf die
Mentalitit der Menschen durch Erzichung und Dichtung. Das Alabanda-
Modell zerbricht am Versuch seiner Verwirklichung. Zu dem Zeitpunkt, da
Alabanda sich als Dritter im Bunde zugunsten der Liebe seines Freundes zu

14 Jurgen Link, Holderlin-Rousseau, retour inventif, aus dem Deutschen von Isabelle Kali-
nowski, Paris (Saint-Denis) 1995.
15 Holderlin, Séimtliche Werke und Briefe in drei Béiinden, Bd. 11, S. 576.

253

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

opfern gedenkt, ist Hyperions Liebesbeziehung zu Diotima jedoch ebenfalls
bereits zerbrochen. Dieses Scheitern ist iiberdeterminiert. Wihrend Hype-
rion die Liebe zu der gottlichen Diotima als »Medium der Totalinklusion«!®
konzipiert und ihr somit eine kompensatorische Funktion fiir alle in der
Realitit empfundenen Defizite (Leiden an der Entzweiung der Gegenwart
und der verlorenen antiken Grofle) zuschreibt, durchschaut die Geliebte
von Anfang an die in solcher Zumutung liegenden Unmoéglichkeiten. Schon
Hyperions erneute Zuwendung zu Alabanda gibt ihr recht, denn darin zeigt
sich das Unzuldngliche selbst der Diotima-Liebe fiir Hyperion. Als dann das
Befreiungsprojekt an sich selbst scheitert und Hyperion den Tod sucht, ist
Diotimas Schicksal besiegelt. Am Ende bleibt Hyperion nur die doppelte
Hoffnung, einerseits in illusiondrer Verschmelzung mit der Natur der ver-
lorenen Geliebten wieder nahezukommen (wobei jedoch aus fritheren Text-
stellen klar hervorgeht, daf solche Ekstase zeitlich begrenzt sein muf{ und
somit die Dissonanzen niemals dauerhaft aufgelést werden kénnen), und
andererseits thr Verméchtnis zu erfiillen und zum Dichter zu werden (und
somit zwar nicht das Volk erziehen zu kénnen, aber immerhin der toten
Geliebten ein Denkmal zu setzen). Die zweite Hoffnung erfiillt der seine
eigene Genese erzihlende Roman Hyperion, dessen eigentliches Thema in
diesem Sinne lautet: Von der Buchwerdung der Liebe.

3. Wie Holderlin, so reflektiert auch Foscolo tiber den Stellenwert der Lite-
ratur in der durch funktionale Differenzierung gekennzeichneten Moderne.
Das vermeintliche politische Engagement des Ortis ist nicht ein naiver Auf-
ruf zum Handeln, sondern der Roman reflektiert im Gegenteil gerade die
Unmoglichkeit fiir den Literaten, jenseits des eigenen Teilsystems zu han-
deln. Damit thematisiert der Text eines der Grundprobleme der funktional
differenzierten Gesellschaft: die operative Geschlossenheit der Teilsysteme
Literatur und Politik. Als romantischer Metaroman zeichnet sich der Ortis
durch erhohte semiotisch-literarische Selbstreflexivitit aus. Die friiheste
tiberlieferte Fassung der Ultime lettere kombiniert die Figurenkonstellation
und Handlungselemente der Nouvelle Heloise mit denen des Werther und stellt
damit ihre metaliterarische Reflexivitdt unter Beweis. Dieses metaliterari-
sche Bewufitsein findet eine wichtige Bestdtigung in der Arqua-Episode, die
man als Keimzelle der romanimmanenten Poetologie betrachten kann. Alle
wichtigen Themen des Textes (Liebe, Funktion der Literatur als kulturelles
Gedichtnis in Opposition zur Politik, Selbstreflexion des Schreibens) wer-

16 Niels Werber, Liebe als Roman, Bochum 2000.

254

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den hier zusammengefiihrt und poetologisch codiert. Die einzige Moglich-
keit, die ertrdumte Einheit von Religion, Politik und Kunst zu erreichen, ist
thre Verlagerung in die Literatur als Medium der Erinnerung, denn die Be-
obachtung der Realitit fithrt zu der Erkenntnis, dafl diese Einheit unwieder-
bringlich verloren ist (wie der achtlose Umgang der Bewohner des Petrarca-
Hauses mit den Spuren des illustren Vorgéngers dokumentiert). Die positive
Seite dieser Ausdifferenzierung ist die, daf} die Literatur als autopoietisches
Gediachtnismedium keiner externen Gedachtnispflege bedarf, wihrend die
Politik in dieser Hinsicht auf die Leistungen anderer Systeme angewiesen
ist. Die Spezialisierung auf die Gedichtnisfunktion ermdéglicht es, dafl der
Text zum Memorialtext des Ichs wird, das sich selbst zwar nur differentiell,
durch die Spiegelung in fremden Texten, konstituieren kann, sich dafiir aber
einschreiben darf in eine literarische Tradition, die von der Antike bis zur
Gegenwart reicht und in deren Zentrum Petrarca steht. Dieser Inklusion in
den Bereich der Literatur steht die Exklusion des romantischen Ichs aus al-
len Bereichen der Gesellschaft (Politik, landliche Idylle, Universitit, Liebes-
bezichungen) gegentiber. Jacopo Ortis kultiviert diese Ausgeschlossenheit
und bedient sich Teresas, der »creatura della [sua] fantasia«,!” als einer Pro-
jektionsfldche fiir seine Selbststilisierung. In diesem Zusammenhang wird
die poetologische Codierung dieser Liebe offenkundig. Als Bedeutungstra-
ger fungiert der zum Vergleich fiir die unerfiillbare Liebe herangezogene
Signifikant Fenere: die Gottin Venus steht einerseits fiir die antike Kultur,
thre Kunst und die damit verbundene illusionire Einheit (denn die Antiken
konnten, wie Jacopo meint, an die eigenen Illusionen glauben). Andererseits
ist Venus als der Abendstern metonymisch mit einer nichtlichen Begegnung
zwischen Teresa und Jacopo verbunden, bei der die Literatur als Ersatz fiir
das unerfiillbare Begehren fungiert. In der nicht stattfindenden Liebe the-
matisiert das Schreiben mithin seine eigenen Voraussetzungen. Liebe wird
zum Medium poetologischer Codierung. Sie steht in einem supplementiren
Verhiltnis zum Schreiben. Dasselbe gilt fiir die Politik; nicht zufallig wird
Jacopos unerfiillbare Liebe zu Teresa in eine Analogie zu seiner Vaterlands-
liebe gestellt. Das komplexe Verhiltnis zwischen Liebe, Politik und Schrei-
ben findet seine zentrale Verdichtung in der Parini-Episode. Im Gesprich
mit dem berithmten Dichter wird deutlich, dafl fir Jacopo das Politische
ebenso wie das Private in bezug auf den jeweils anderen Bereich Ersatzfunk-
tion hat, dafl also in keinem der beiden Bereiche ein intrinsischer Sinn liegt,
daf} sie einander aber auch nicht substituieren konnen, so dafd sich als ein-

17 Ultime lettere di Jacopo Ortis, S. 63.

255

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ziger Ausweg aus dem Scheitern in beiden Bereichen das Schreiben anbietet.
Die Literatur aber kann als ausdifferenziertes Teilsystem die anderen Teil-
systeme nur noch beobachten und die in thnen anfallenden Probleme beim
Namen nennen; sie kann jedoch nicht die verlorenen oder verweigerten
Handlungsmoglichkeiten substituieren.

4. Auch in Mme de Staéls Roman Corinne spielt der Nexus von Liebe und
Literatur eine zentrale Rolle. Gegenstand des Romans ist der Zusammen-
hang von Liebe, Gesellschaft, Literatur und weiblicher Autorschaft. Die
Beziehung von Corinne und Oswald steht von Beginn an im Zeichen der
Dichtung. Im Rahmen von Corinnes Dichterkrénung auf dem rémischen
Kapitol verwandelt sich der »Theaterdiskurs«!8 in eine dialogische Kommu-
nikation zwischen Corinne und Oswald. Die Ablosung von offentlicher
Kommunikation durch Intimkommunikation macht deutlich, daff Dichtung
und Liebe zusammenhéngen, aber auch zueinander in Opposition stehen.
Dafl Corinne den Dichterkranz verliert und ihn aus Oswalds Héanden zu-
rickerhidlt, nimmt den Verlauf der Handlung vorweg: Corinne wird ihr
Dichtertum zugunsten der Liebe aufgeben, am Ende aber durch die (ent-
tduschte) Liebe zur Schriftstellerin werden. Neben ihrer poetologischen
Funktion hat die Liebe auch eine soziale Dimension. In Gestalt von Corinne
und Oswald begegnen sich zwei gegensitzliche Modelle der Relationierung
von Individuum und Gesellschaft. Wihrend Corinne als weibliches Ge-
nie den Anspruch auf Autonomie verkorpert, steht der Offizier Oswald
im Banne des Allianzdispositivs und unter dem Gesetz des Vaters. Norm-
verstofl und Normkonformismus prallen aufeinander. Doch benétigt Co-
rinne als Dichterin einen privilegierten Adressaten, das heifdt, die Dichtung
geniigt sich nicht selbst. Corinne macht daher Oswald den Vorschlag, ihre
weibliche Autonomie mit den Prinzipien des Allianzdispositivs zu verbinden.
Dieser Kompromifl scheitert hauptsiachlich daran, dafl Oswald sich nach
der Riickkehr in sein Land dem viterlichen Gesetz nicht ldnger entziehen
kann. Die Dichtung ist zwar auf die Liebe hin ausgerichtet, doch kann es
unter den gegebenen gesellschaftlichen Voraussetzungen keine gliickliche
Synthese von Dichtertum und Liebe geben. Starker ist daher die Affinitit
von Dichtung und Tod, die sich nicht nur darin duflert, dal} Corinne (wie
Diotima und Jacopo Ortis) nach der Trennung von Oswald aus enttauschter
Liebe sterben wird, sondern die in einem umfassenderen Sinne im Roman

18 Vilém Flusser, Kommunikologie, in: Schrifien, hg. v. Stefan Bollmann/Edith Flusser, Bd. 4,
Mannheim 1996, S. 21.

256

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

thematisiert wird. Besonders aufschlufireich ist in diesem Zusammenhang
die Reise nach Neapel und Pompeji, wo der Tod allgegenwirtig ist, und
schliefilich an das Grab Vergils, wo Corinne in einer Improvisation die ge-
déchtnisbildende und kulturkonstitutive Funktion der Dichtung hervorhebt.
Sie stellt sich damit wie Hyperion und Jacopo Ortis in einen Traditions-
zusammenhang mit groflen Vorbildern. In ihrer Improvisation spricht sie
auch uber die Ambivalenz der Passionen, ihre zerstorerische Kraft und ihr
schopferisches Potential. Die destruktive Gewalt der Leidenschaften entbin-
det Kreativitit; deshalb mufi, wer dichten will, sich dieser Gewalt und dem
von ihr ausgehenden Schmerz unterwerfen. Diese Improvisation 1afit die
Dichtung zum Mittel schmerzvoller Erkenntnis werden; zugleich ist die
Dichtung damit selbstreflexiv geworden. Die Evolution von der Dichtung
zur Literatur, die Corinnes Geschichte erzihl, ist an dieser Stelle schon weit
fortgeschritten. Diese Evolution impliziert einen Wandel der Kommunika-
tionssituation und der verwendeten Medien. Corinne verzichtet zugunsten
ihrer Liebe auf ihren Dichterberuf. Anstatt weiterhin mindlich zu impro-
visieren, beginnt sie zu schreiben. Sie eignet sich die moderne Form der
Autobiographie und des intimen Bekenntnisbuches an und reflektiert tiber
ihre von Schmerz und Zerrissenheit geprégte Situation. Bei ihrem letzten 6f-
fentlichen Auftritt wird die Trennung von Korper und Medium, von Autor
und Text sinnfillig nachvollzogen: Corinne hat ihren Schwanengesang auf-
geschrieben und lafit ihn von einem jungen Midchen rezitieren.

5. Leopardis poetologisch codierte Liebesauffassung, wie sie sich im Rah-
men seiner »teoria del piacere«!® herauskristallisiert, ist von einer grund-
legenden Spannung geprigt. Im Zentrum des Begehrens situiert sich nam-
lich eine Leere (»gran mancanza«), so daf} es stets unerfiillt bleiben muf3.
Gliicklicher als bei der Erlangung eines Liebesobjekts ist das Subjekt, wenn
es unter der Abwesenheit des geliebten Objekts leidet (»malinconia«), das
heifit, es nihert sich dem Gliick paradoxerweise mittels seines Gegenteils,
des Schmerzes, an. Dies erklart sich dadurch, daff das Begehren sich auf ein
Unendliches richtet, so dafi es durch endliche Objekte nicht gestillt werden
kann. Als Supplement fiir die konstitutive Unerfiillbarkeit seines Begehrens
besitzt der Mensch die Imagination, die es thm gestattet, sich das nicht-
existente Unendliche vorzustellen und dabei illusiondre Erfiillung zu finden.
Glucklich kann der Mensch also nur sein, wenn er auf Erkenntnis und
Wabhrheit verzichtet, wenn er wie die Kinder seine eigenen Illusionen nicht

19 Sibaldone, S. 165-182.

257

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchschaut. Nachdem die rationale Durchdringung der Welt in der Mo-
derne den illusiondren Erkenntnismodus zerstort hat, konnen die Menschen
Gliick nur noch durch Liebesleid und durch Dichtung erfahren, deren Ge-
meinsames die Melancholie ist. In der Storia del genere umano kniipft Leopardi
an die »teoria del piacere« an. Der Text erklart die Evolution des Menschen
und der Erde als Folge des unerfiillbaren menschlichen Begehrens nach Un-
endlichkeit. Jupiters dadurch provozierte Eingriffe in die Schépfung fithren
zur Entstehung der menschlichen Kultur und staatlicher Organisationen. In
dieser Phase wird Annehmlichkeit durch Schein erzeugt, wobei »fantasmic
wie Tugend, Gerechtigkeit und Liebe mitwirken, zu deren Verehrung die
Menschen durch Kunst und Dichtung angespornt werden. Der ultimative
Verlust des Gliicks wird durch den Wunsch nach Wahrheit herbeigefiihrt,
was zur Folge hat, dafl die Menschen nun ihr unheilbares Ungliick und ihre
Hlusionen durchschauen. In dieser letzten Phase der Evolution bleibt als
einziger Trost der Gott Amor, der einigen Auserwihlten das Gliick bringt,
indem er bereits itberwundene Entwicklungszustidnde bis hin zur eigentlich
unwiederbringlichen Kindheit restituiert. Die Wahrheit des Glicks wird
also paradoxerweise durch Riickkehr zum Schein gewihrleistet. Diese an
Rousseau erinnernde illusiondre Restitution ist auch Gegenstand von Leo-
pardis Dichtung. Dabei wird Liebe, wie sich in den frithen Memorie del primo
amore beobachten 1af3t, zum Reflexionsmodell fiir den angehenden Dichter,
der versucht, sein Liebeserlebnis in Schreiben umzusetzen. Dies geschieht
in zwel Schritten: zum einen im Tagebuch, das der reflektierenden Analyse,
der bewahrenden Aufzeichnung und der psychischen Entlastung dient; zum
anderen in der Anfertigung eines Gedichts (1l primo amore), in dem die Erfah-
rung durch literarische Muster (die vornehmlich von Petrarca entlehnt sind)
verarbeitet und stilisiert wird. Es geht dabei nicht um das Liebeserlebnis
als solches, sondern um seine poetogene Qualitit. Liebe wird zum Anlaf}
von poetischer Diskursivierung. In den Canti wird die Funktion der Liebe
dichterisch modelliert. In dem optimistischen Gedicht 1/ pensiero dominante
wird die Macht der Liebe besungen, dem von ihr erfafiten Menschen eine
»giola celeste« zu vermitteln. Doch erweist sich die Liebe auch hier als
dem Bereich des Scheinhaften zugehorig; sie ist keine Rechtfertigung des
Leids, wie es zunichst den Anschein hatte, sondern kann das Leid nur ver-
decken. Der Text endet im Widerspruch: die Aussage wird durch den Aus-
sagemodus (Fragen, Negationen) dementiert. Die Funktion der Liebe, zum
Anlafl dichterischer Produktion und epistemologischer Reflexion zu werden,
erweist sich auch an Texten wie Amore ¢ morte und Aspasia. Wenn in den
spaten Canti die Liebe zum Gegenstand epistemologischer Reflexionen wird,

258

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

so bestitigt dies eine in den frithen Memorie angelegte Tendenz von Leopar-
dis Schreiben. Die Illusionslosigkeit, mit der tiber die Liebe geredet wird,
entspricht der Reflexivitdt, mit der der romantische Dichter Leopardi tiber
die Funktion der Dichtung in der Moderne spricht: Liebe und Dichtung
sind durchschaute, aber nichtsdestoweniger lebensnotwendige Illusionen.

Alle untersuchten Texte verwenden die Liebe als Medium der Selbstreflexion.
Die Liebe hat dabei immer die Doppelfunktion eines thematischen (auf
das Verhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft bezogenen) und eines
metapoetischen (auf den Text bezogenen) Elements. Rousseau versucht das
Allianz- und das Sexualitdtsdispositiv in einem prekdren Kompromif3 mitein-
ander zu verbinden, was jedoch auf lingere Sicht unméglich ist (thematische
Ebene). Das von Julie entworfene Elisée erweist sich in seiner Widerspriich-
lichkeit als Allegorie nicht nur der Liebe zwischen Julie und Saint-Preux, son-
dern auch des Textes, der diese Liebe mitteilt (metapoetische Ebene). Wih-
rend Rousseau sich vor allem an der Unméglichkeit einer transparenten
Zeichenverwendung abarbeitet und damit zugleich einen epistemologischen
Kommentar tiber die Grenzen des klassischen Repriasentationsdiskurses lie-
fert, leiden seine romantischen Nachfolger an der Unfihigkeit der autonom
gewordenen Literatur, jenseits der eigenen Systemgrenzen zu operieren. Der
realgeschichtlichen Ausdifferenzierung stellen sie eine postulierte Entdiffe-
renzierung entgegen, indem sie wie etwa Hoélderlin und Foscolo ihre Helden
auf eine politische Mission schicken, die sich indes jeweils als unerfiillbar
erweist. Die einstmalige Groéfle Griechenlands oder Italiens lafit sich weder
mit politischen noch mit literarischen Mitteln restituieren, ebenso wenig
wie die Liebe der Protagonisten ihre schmerzhaften Verlusterfahrungen zu
kompensieren vermag. Beide Formen des Scheiterns verweisen wechselseitig
aufeinander, wodurch die Liebe zum Tropus des literarischen Textes wird.
Bei Mme de Staél geht es um das Problem einer weiblichen Autorschaft, die
an den Bedingungen des mannlichen Allianzdispositivs zerbricht. Obwohl
Corinne an ihrer unerfiillten Liebe zu Oswald zugrunde geht, wandelt sie
sich andererseits unter dem Eindruck dieser schmerzvollen Erfahrung von
der miindlichen Dichterin zur modernen, schriftgebundenen Autorin. Leo-
pardi schliefilich verwendet die Liebe von Beginn an als Reflexionsmodell;
bei thm geht es nur noch am Rande um dessen thematische Funktion, im
Mittelpunkt steht vielmehr von vornherein die poetogene Qualitit der Liebe.
Damit steht er am Ende der hier untersuchten literarischen Reihe, die ge-
meinsame Tendenzen der franzosischen, der deutschen und der italienischen
Literatur um 1800 erkennbar werden liefs.

259

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literaturverzeichnis

1. Primartexte

Athenaeum. Eine Zeitschrift. Herausgegeben von August Wilhelm Schlegel und Fried-
rich Schlegel, 3 Bande, Reprographischer Nachdruck: Darmstadt 1992.

Chateaubriand, Francois-René, Essai sur les révolutions. Génie du christianisme. Texte
établi, présenté et annoté par Maurice Regard, Paris 1978.

Constant, Benjamin, »De Madame de Staél et de ses ouvrages«, in: Fuvres. Texte
présenté et annoté par Alfred Roulin, Paris 1957, S. 825-852.

De Sanctis, Francesco, »Schopenhauer e Leopardi«, in: Opere. A cura di Niccolo
Galla, Milano/Napoli o.]., S. 932-975.

Foscolo, Ugo, Ultime lettere di Facopo Ortis. Edizione critica a cura di Giovanni Gam-
barin, Firenze 21970 (Edizione naxionale delle opere di Ugo Foscolo, Bd. IV).

—, Prose varie d'arte. Edizione critica a cura di Mario Fubini, Firenze 1961 (Edizione
nazionale delle opere di Ugo Foscolo, Bd. V).

Goethe, Johann Wolfgang, Die Leiden des jungen Werthers. Synoptischer Druck der
beiden Fassungen 1774 und 1787. Herausgegeben und eingeleitet von Annika
Lorenz und Helmut Schmiedt, Paderborn 1997.

—, Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Béinden. Bd.12: Schrifien zur Kunst. Textkritisch
durchgesehen von Erich Trunz, kommentiert von Herbert von Einem. Schrifien
zur Literatur. Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchgesehen und kommentiert
von Hans Joachim Schrimpf, 91981, Nachdruck Miinchen 1982.

Holderlin, Friedrich, Samtliche Werke und Brigfe in drei Bénden. Herausgegeben von
Jochen Schmidt, Frankfurt a. M. 1992-1994.

Hoffmann, E.T. A., Der goldne Topf, in: Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Bd.1:
Fantasiestiicke in Callots Manier. Textrevision und Anmerkungen von Hans-Joachim
Kruse, Berlin/ Weimar 1994, S. 221-315.

Horaz (d. 1. Quintus Horatius Flaccus), Ars poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch,
tibersetzt und herausgegeben von Eckart Schifer, Stuttgart 1984.

—, Oden und Epoden. Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Bern-
hard Kytzler, Stuttgart 61995.

Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskrafi. Herausgegeben von Karl Vorlander. Mit einer
Bibliographie von Heiner Klemme, Hamburg 71990.

Lafayette, Madame de, Romans et Nouvelles. Edition critique avec chronologie, intro-
duction, bibliographie et notes, établie par Alain Niderst. Edition revue et cor-
rigée, Paris 1997.

261

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

La Rochefoucauld, Francois, Réflexions ou Sentences et Maximes morales. Suivi de Réflexions
diverses et des Maximes de Madame de Sablé. Edition présentée, établie et annotée par
Jean Lafond. Deuxi¢me édition revue et corrigée, Paris 1976.

Leopardi, Giacomo, Memorie del primo amore, in: Seritti ¢ frammenti autobiografici. A cura
di Franco D’Intino, Roma 1995, S. 3-44.

—, Poesie e prose. A cura di Rolando Damiani e Mario Andrea Rigoni, 2 Bde, Milano
11987/1988, Bd. 1: Pvesie, Milano 71998, Bd. 2: Prose, Milano 61997.

—, Kibaldone di pensiert. Edizione critica e annotata a cura di Giuseppe Pacella, 3 Bde,
Milano 1991.

Petrarca, Francesco, Canzoniere. Edizione commentata a cura di Marco Santagata,
Milano 1996.

Platon, Das Gastmahl, in: Simtliche Dialoge. Herausgegeben und mit Einleitungen,
Literaturiibersichten, Anmerkungen und Registern versehen von Otto Apelt,
Bd. III, Hamburg 1998.

Ronsard, Pierre de, Les Amours. Introduction, bibliographie, relevé de variantes, notes
et lexique par Henri Weber et Gatherine Weber, Paris 21985.

Rousseau, JeanJacques, (Euvres completes. Edition publiée sous la direction de
Bernard Gagnebin et Marcel Raymond, 5 Bde, Paris 1959-1995.

Schiller, Friedrich, Werke und Briefe in zwilf Béinden. Herausgegeben von Otto Dann
etal., Bd. 8: Theoretische Schrifien. Herausgegeben von Rolf-Peter Janz et al., Frank-
furt a. M. 1992.

Schiller/ Goethe, Der Brigfwechsel zwischen Schiller und Goethe. Herausgegeben von Emil
Staiger, Frankfurt a. M. 1966.

Schlegel, August Wilhelm, »Corinne ou I'Ttalie, par Mad. de Staél Holstein, in: Sémmt-
liche Werke. Herausgegeben von Eduard Bocking, Bd. XII: Vermischte und kritische
Schriften. Sechster Band, Leipzig 1847, Nachdruck: Hildesheim 1971, S.188-206.

Staél, Germaine de, Lettres sur les ouvrages et le caractere de 7.-F. Rousseau. Avec une
préface de Marcel Frangon, Genéve 1979.

—, De la littérature considérée dans ses rapports avec les institutions sociales. Nouvelle édition
critique établie, présentée et annotée par Axel Blaeschke, Paris 1998.

—,  Corinne ou I'Italie. Edition présentée, établie et annotée par Simone Balayé, Paris
1985.

—, »Sulla maniera e la utilita delle traduzioni«, in: Manifesti romantici e altri scritti della
polemica classico-romantica. A cura di Carlo Calcaterra. Nuova edizione ampliata a
cura di Mario Scotti, Torino 21979, S. 79-92.

Voltaire, Lettres a M. de Voltaire sur La Nouvelle Héloise (ou Aloisia) de Jean-Jacques
Rousseau, citoyen de Genéve, in: Voltaire, Mélanges. Texte établi et annoté par Jacques
van den Heuvel, Paris 1961, S. 395-4009.

262

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Sekundarliteratur

Albert, Claudia, »Allharmonie und Schweigen — musikalische Motive in Hélderlins
Hyperion«, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Hol-
derlins Roman, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 161-175.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan, »Archéologie der literarischen Kommunikations,
in: Miltos Pechlivanos et al. (Hg.), Emnfiikrung in die Literaturwissenschaft, Stuttgart
1995, S. 200-206.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan/Hardmeier, Christof (Hg.), Schrift und Geddichtnis.
Beitrdge zur Archdologie der literarischen Kommunikation, Miinchen 1983.

Assmann, Aleida/Harth, Dietrich (Hg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen der kultu-
rellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991.

Assmann, Jan, »Schrift, Tod und Identitit. Das Grab als Vorschule der Literatur im
alten Agypten, in: Aleida Assmann/Jan Assmann/Christof Hardmeier (Hg.),
Schrift und Geddichtnis. Beitrage wur Archiologie der literarischen. Kommunikation, Min-
chen 1983, S. 64-93.

Assmann, Jan/Holscher, Tonio (Hg.), Kultur und Geddchtnis, Frankfurt a. M. 1988.

Bachmaier, Helmut, »Nachwort« zu: Friedrich Holderlin, Gedichte. Hyperion, Mun-
chen 1978, S. 295-325.

Balay¢, Simone, Madame de Staél. Lumieres et liberté, Paris 1979.

Barthes, Roland, Fragments d’un discours amoureux, Paris 1977

Bay, Hansjorg (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Op-
laden/Wiesbaden 1998.

Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth, Das ganz normale Chaos der Liebe, Frank-
furt a. M. 1990.

Behler, Ernst, »Kritische Gedanken zum Begriff der européischen Romantik« (1972),
m: Studien xur Romantik und zur idealistischen Philosophie, Paderborn u.a. 1988,
S.86-115.

—, »Romantik, das Romantische«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder (Hg.), Hi-
storisches Warterbuch der Philosophie, Bd. 8, Darmstadt 1992, Sp. 1076-1086.

—, Trome und literarische Moderne, Paderborn 1997.

Bellenot, Jean-Louis, »Les formes de I'amour dans la Nouvelle Héloise et la signification
symbolique des personnages de Julie et de Saint-Preux«, in: Annales Jean-TFacques
Rousseau 23 (1953/55), S.149-208.

Bertaux, Pierre, Holderlin und die Franzosische Revolution, Frankfurt a. M. 1969.

Binni, Walter, Foscolo ¢ la critica. Storia e antologia della critica (1957), Firenze 31966.

Birus, Hendrik, »Zum Verhéltnis von Hermeneutik und Sprachtheorie im 18. Jahr-
hunderte, in: Sprache der Gegenwart 71 (1986), S. 143-174.

263

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Blofiner, Norbert, »Kontextbezogenheit und argumentative Funktion: Methodische
Anmerkungen zur Platondeutunge, in: Hermes 126 (1998), S. 189-201.

—, »The Encomium of a Noble Manx. Anmerkungen xu Eric Voegelins Politeia-Interpretation,
Minchen 2001.

Bobsin, Julia, Von der Werther-Krise zur Lucinde-Liebe. Studien zur Liebessemantik in der
deutschen Erzihlliteratur 17701800, Tubingen 1994.

Bolz, Norbert W., »Uber romantische Autorschaft«, in: Friedrich A. Kittler/Horst
Turk (Hg.), Urszenen, Frankfurt a. M. 1977, S. 44-52.

Bourdieu, Pierre, Les regles de l'art. Genese et structure du champ littéraire, Paris 1992.

Biirger, Christa, »Statt einer Interpretation. Anmerkungen zu Kleists Erzahlen, in:
David E. Wellbery (Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am
Beuspiel von Kleists »Das Erdbeben in Chili« (1985), Miinchen 31993, S. 88-109.

Centanin, Silvana, »L.»>Ortis< foscoliano e >La virtt sconosciuta«< di Vittorio Alfieri«,
in: Lettere italiane 29 (1977), S. 325-339.

Cerruti, Marco, »Dalla fine dell’antico regime alla Restauraziones, in: Alberto Asor
Rosa (Hg.), Letteratura italiana. Volume primo: Il letterato ¢ le istituzioni, Torino 1982,
S.391-432.

Constantine, David, Friedrich Holderlin, Miinchen 1992.

Curtius, Ernst Robert, Europdische Literatur und lateiisches Mittelalter (1948), Tiibin-
gen/Basel 111993.

De Angelis, Enrico, »Uber die romantische Liebe, in: Enrico De Angelis/Ralph-
Rainer Wuthenow/Remo Ceserani (Hg.), Deutsche und italienische Romantik, Pisa
1989, S. 233-248.

—, »Giacomo Leopardi oder: Gibt es eine italienische Romantik?«, in: Aurora 53
(1993), S. 47-54.

De Angelis, Enrico/ Wuthenow, Ralph-Rainer/Ceserani, Remo (Hg.), Deutsche und
talienische Romantik, Pisa 1989.

De¢Jean, Joan, »Staél’s Corinne. The Novel’s Other Dilemmas, in: Stanford French Re-
view 11 (1987), S. 77-87.

De Man, Paul, »Intentional Structure of the Romantic Image« (1960), in: 7he Rhetoric
of Romanticism, New York 1984, S. 1-17.

—, »The Image of Rousseau in the Poetry of Hélderlin« (1965), in: The Rhetoric of
Romanticism, New York 1984, S. 19-45.

—, »The Rhetoric of Temporality«, in: Charles S. Singleton (Hg.), Interpretation —
Theory and Practice, Baltimore 1969, S. 173-209.

—, »Rhétorique de la cécité: Derrida lecteur de Rousseau, in: Poétigue 1 (1970),
S.455-475.

264

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

—, Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust, New
Haven 1979.

Derrida, Jacques, De la grammatologie, Paris 1967.

D’Intino, Franco, »Introduziones, in: Giacomo Leopardi, Seritti ¢ frammenti autobiogra-
Jfici, hg. v. Franco D’Intino, Roma 1995, S. XI-CVIL

Dinzelbacher, Peter (Hg.), Europdische Mentalitétsgeschichte. Hauptthemen in Einzeldarstel-
lungen, Stuttgart 1993.

Dufour, Philippe, »Corinne ou les tartines«, in: L’Information littéraire 52/1 (2000),
S. 38-45.

Ehlich, Konrad, »Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von Texten aus
dem Bediirfnis nach Uberlieferunge, in: Aleida Assmann/Jan Assmann/Chri-
stof Hardmeier (Hg.), Schrift und Geddchtnis, Miinchen 1983, S. 24-43.

Eibl, Karl, D Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M. / Leipzig 1995.

Eichner, Hans (Hg.), »Romanticc and its Cognates. The European History of a Word, To-
ronto/ Manchester 1972.

Elkholy, Sharin N., »What’s Gender Got to do With it?: A Phenomenology of Ro-
mantic Love, in: Athendum. Fahrbuch fiir Romantik 9 (1999), S. 121-159.

Engel, Manfred, Der Roman der Goethezeit. Bd. 1: Anfinge in Klassik und Friihromantik.
Transzendentale Geschichten, Stuttgart/ Weimar 1993.

Escarpit, Robert, »La définition du terme littérature« (1962), in: Le littéraire et le social.
Eléments pour une sociologie de la littérature, Paris 1970, S. 259-272.

Flusser, Vilém, Kommunikologie, in: Schriften, hg. v. Stefan Bollmann/Edith Flusser,
Bd. 4, Mannheim 1996.

Fohrmann, Jurgen/Miiller, Harro (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, Frank-
furt a. M. 1988.

— (Hg.), Literaturwissenschaff, Minchen 1995.

— (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996.

Foucault, Michel, »Introduction« zu Rousseau juge de Jean-Jacques. Dialogues (1962), in:
ders., Dits et éerits, 4 Bde, hg. v. Daniel Defert/Francois Ewald, Bd. I, Paris 1994,
S. 172-188.

—, »Le non«du pére« (1962), in: ders., Dits et écrits, 4 Bde, hg. v. Daniel Defert/Fran-
cois Ewald, Bd. I, Paris 1994, S.189-203 [Besprechung von Jean Laplanche,
Hilderlin et la question du pere, Paris 1961].

—, »Un fantastique« de bibliotheque« (1964), in: ders., Dits et écrits, 4 Bde, hg. v.
Daniel Defert/Francois Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 293-325.

—, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966.

—, L’Archéologie du savorr, Paris 1969.

265

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

—, Histoire de la sexualité 1. La volonté de savowr, Paris 1976.

—, »Qu’est-ce que les Lumiéres?« (1984), in: ders., Dits et éerits, 4 Bde, hg. v. Daniel
Defert/Francois Ewald, Bd. IV, Paris 1994, S. 562-578.

Frank, Manfred, »Ein Grundelement der historischen Analyse: die Diskontinui-
tat«. Die Epochenwende von 1775 in Foucaults »Archdologie«, in: Reinhart Her-
zog/Reinhart Koselleck (Hg.), Fpochenschwelle und Epochenbewufstsein, Miinchen
1987, S. 97-130.

—, »Zum Diskursbegriff bei Foucault, in: Jurgen Fohrmann/Harro Miller (Hg.),
Diskurstheorien und Literaturwissenschaff, Frankfurt a. M. 1988, S. 25-44.

—, »Fragmente einer Geschichte der Selbstbewufitseins-Theorie von Kant bis
Sartre«, in: ders. (Hg.), Selbstbewufstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a. M.
1991, S. 413-599.

Freud, Sigmund, Die Traumdeutung (1900), in: Studienausgabe, hg. v. A. Mitscherlich
et al., Bd. II, Frankfurt a. M. 1982.

—, Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie (1905), in: Studienausgabe, hg. v. A. Mitscherlich
et al., Bd. V, Frankfurt a. M. 1982, S. 37-145.

—, [Jenseits des Lustprinups (1920), in: Studienausgabe, hg. v. A. Mitscherlich etal.,
Bd. ITI, Frankfurt a. M. 1982, S. 213-272.

Fuchs, Peter, »Die kleinen Verschiebungen. Zur romantischen Codierung von Inti-
mitét«, in: Walter Hinderer (Hg.), Codierungen von Liebe in der Kunstperiode, Wiirz-
burg 1997, S. 49-62.

Gaier, Ulrich, »Hélderlins "Hyperion<: Compendium, Roman, Rede«, in: Holderlin-
Fahrbuch 21 (1978/79), S. 88-143.

—, Holderlin. Eie Einfiihrung, Tubingen/Basel 1993.

Galle, Roland, »Aveu<und Intimitétsbildung. Das Gestandnis der Princesse de Cleves
als Abschied von der hofischen Gesellschaft«, in: Poetica 12 (1980), S.182-204.

—, Gestindnis und Subjektivitit. Untersuchungen zum franzosischen Roman zwischen Klassik und
Romantik, Minchen 1986.

Garbe, Christine, Die sweiblichec List tm yméinnlichenc Text. Jean-Jacques Rousseau in der

Jeministischen Kritik, Stuttgart 1992.

Gengembre, Gérard/ Goldzink, Jean, »Introductions, in: Mme de Staél, De la littéra-
ture, hg. v. Gérard Gengembre/Jean Goldzink, Paris 1991, S. 7-47.

Gerhardi, Gerhard C., »Rousseau und seine Wirkung auf Europac, in: E. Wischer
(Hg.), Propyléien Geschichte der Literatur, Bd. IV : Aufklirung und Romantik 1700-1830,
Berlin 1988, S. 160-184.

Girard, René, Mensonge romantique et vérité romanesque (1961), Paris 1995.

Goody, Jack/Watt, Ian, »The Consequences of Literacy«, in: Jack Goody (Hg.),
Literacy in Traditional Societies, Cambridge 1968, S. 27-68.

266

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grivel, Charles, »La place d’amours, in: Didier Coste/Michel Zéraffa (Hg.), Le récit
amoureux, Seyssel 1984, S. 101-127.

Groddeck, Wolfram, »Horst Du? horst Du? Diotima’s Grab !« Zur Aporie der Schrift-
lichkeit in den Hyperion-Briefens, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra in-
cognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Opladen/ Wiesbaden 1998, S.176-189.

Grubb Jensen, Kirsten, »Le relazioni fra il Werther di Johann Wolfgang Goethe ¢
Le Ultime Lettere di Facopo Ortis di Ugo Foscolo, in: Revue Romane 11/1 (1976),
S.113-137.

Gumbrecht, Hans Ulrich, »Schriftlichkeit in miindlicher Kultur«, in: Aleida Ass-
mann/Jan Assmann/Christof Hardmeier (Hg.), Schrift und Gedéichtnis. Beitrige zur
Archéologie der literarischen Kommunikation, Minchen 1983, S. 158-174.

—, »Beginn von >Literatur</ Abschied vom Kérper?«, in: Gisela Smolka-Koerdt/Pe-
ter M. Spangenberg/Dagmar Tillmann-Bartylla (Hg.), Der Ursprung von Literatur.
Medien, Rollen, Kommunikationssituationen zwischen 1450 und 1650, Munchen 1988,
S. 15-50.

Gumbrecht, Hans Ulrich/Pfeiffer, K. Ludwig (Hg.), Materialitit der Kommunikation,
Frankfurt a. M. 1988.

Gurkin Altman, Janet, Epistolarity. Approaches to a Form, Columbus (Ohio) 1982.

Gutwirth, Madelyn, »Madame de Staél, Rousseau and the Woman Questions, in:
PMLA 86 (1971), S. 100-109.

—, Madame de Staél, Novelist. The Emergence of the Artist as Woman, Urbana/ Chicago/Lon-
don 1978.

—, »Forging a Vocation: Germaine de Staél on Fiction, Power, and Passion«, in:
Bulletin of Research in the Humanities 86 (1983/85), S. 242-254.

Haberer, Brigitte, »Zwischen Sprachmagie und Schweigen. Metamorphosen des
Sprechens in Holderlins >Hyperion oder Der Eremit in Griechenland«, in: Hol-
derlin-Fahrbuch 26/27 (1988/91), S. 117-133.

Hausmann, Frank-Rutger, »Jacopo Ortis, Teresa T*** und die Melancholie. The-
men und Strukturen der >Ultime lettere di Jacopo Ortis< von Ugo Foscolo«,
in: Peter Wunderli/W. Miiller (Hg.), Romania historica et Romania hodierna, Frank-
furt a. M./Bern 1982, S. 369-383.

Haverkamp, Anselm/Lachmann, Renate (Hg.), Geddchtniskunst. Raum — Bild — Schrift.
Studien xur Mnemotechnik, Frankfurt a. M. 1991.

Haverkamp, Anselm/Lachmann, Renate/Herzog, Reinhart (Hg.), Memoria. Vergessen
und Erinnern, Minchen 1993.

Hempfer, Klaus W., »Die Pluralisierung des erotischen Diskurses in der euro-
péischen Lyrik des 16. und 17. Jahrhunderts (Ariost, Ronsard, Shakespeare,
Opitz)«, in: Germanisch-Romanische Monatsschriff, N. F. 38 (1988), S. 251-264.

267

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

—, »Schwierigkeiten mit einer >Supertheorie«: Bemerkungen zur Systemtheorie Luh-
manns und deren Ubertragbarkeit auf die Literaturwissenschaft«, in: SPIEL 9/1
(1990), S. 15-36.

—, »Intertextualitit, Systemreferenz und Strukturwandel: die Pluralisierung des
erotischen Diskurses in der italienischen und franzésischen Renaissance-Lyrik
(Ariost, Bembo, Du Bellay, Ronsard)«, in: Michael Titzmann (Hg.), Modelle des
literarischen Strukturwandels, Tibingen 1991, S. 7-43.

Henrich, Dieter, »Hegel und Holderlin«, in: Hegel im Kontext (1971), Frankfurt a. M.
31981, S. 9-40.

Hinderer, Walter (Hg.), Codierungen von Liebe in der Kunstperiode, Wiirzburg 1997.

—, »Zur Liebesauffassung der Kunstperiode. Einleitung, in: ders. (Hg.), Codierungen
von Liebe in der Kunstperiode, Wirzburg 1997, S. 7-33.

—, »Liebessemantik als Provokation«, in: ders. (Hg.), Codierungen von Licbe in der
Kunstperiode, Wirzburg 1997, S. 311-338.

Horisch, Jochen, »Die »poetische Logik« des "Hyperion«. Versuch tiber Hélderlins Ver-
such einer Subversion der Regeln des Diskurses«, in: Friedrich A. Kittler/Horst
Turk (Hg.), Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik, Frank-
furta. M. 1977, S. 167-201.

Hoffmeister, Gerhart, Deutsche und europdische Romantik, Stuttgart 1990.

Howells, R. J., »Rousseau, La Nouvelle Héloise and the Power of Writing«, in: Degré
Second 9 (1985), S. 15-31.

Invernizzi, Giuseppe, »Leopardi, Schopenhauer e il pessimismo europeos, in: Jalie-
nisch 40 (1998), S. 16-31.

Jager, Georg, »Die Wertherwirkung. Ein rezeptionsésthetischer Modellfall« (1972/74),
in: Hans Peter Herrmann (Hg.), Goethes »Werther. Rritik und Forschung, Darmstadt
1994, S. 223-231.

—, »Freundschaft, Liebe und Literatur von der Empfindsamkeit bis zur Romantik:
Produktion, Kommunikation und Vergesellschaftung von Individualitit durch
)kommunikative Muster asthetisch vermittelter Identifikation«, in: SPIEL 9/1
(1990), S. 69-87.

—, »Liebe als Medienrealitit. Eine semiotische Problemexplikation«, in: Siegfried J.
Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Fositionen, Kontroversen, Perspek-
tiven, Opladen 1993, S. 44-65.

—, »Systemtheorie und Literatur. Teil I. Der Systembegriff der Empirischen Lite-
raturwissenschaft«, in: Infernationales Archiv fiir Soualgeschichte der Literatur 19/1
(1994), S. 95-126.

Jahraus, Oliver/Schmidt, Benjamin Marius, »Systemtheorie und Literatur. Teil IIL.

268

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Modelle Systemtheoretischer Literaturwissenschaft in den 1990ern«, in: Interna-
tionales Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 23/1 (1998), S. 66-111.

Jakobson, Roman, »Linguistics and Poetics« (1960), in: ders., Selected Writings, hg. v.
S. Rudy, Bd. 3: Petry of Grammar and Grammar of Poetry, The Hague /Paris/New
York 1981, S. 18-51.

Janowski, Franca, »Mythos und Skepsis. Leopardis Gratwanderung zwischen Ro-
mantik und Aufkldrung, in: Hans-Ludwig Scheel/ Manfred Lentzen (Hg.), Gua-
como Leopardy. Rexeption — Interpretation — Ferspektiven, Tubingen 1992, S. 125-140.

—, »Dulcedo naufragii. Das Motiv des Schiffbruchs im >Infinito< von Giacomo Leo-
pardi«, in: Germanisch-Romanische Monatsschriff, N. F. 45 (1995), S. 334-348.

Janz, Marlies, »Holderlins Flamme - Zur Bildwerdung der Frau im >Hyperion«, in:
Holderlin-Jahrbuch 22 (1980/81), S. 122-142.

Jaufl, Hans Robert, Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt a. M. 1970.

—, »Rousseaus >Nouvelle Héloise« und Goethes >Werther« im Horizontwandel zwi-
schen franzosischer Aufklirung und deutschem Idealismus« (1982), in: Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 1991, S. 585-653.

Jost, Francois, »Le roman épistolaire et la technique narrative au XVIII® siecle«, in:
Comparative Literature Studies 3 (1966), S. 397-427.

Juttner, Siegfried, »Aufkldrer zwischen Salon und Nation. Zur Einschitzung von
Buch und Lektiire im 18. Jahrhundert«, in: Wido Hempel (Hg.), Franzisische
Literatur im Zeitalter der Aufklirung. Geddchtnisschrift fiir Fiitz Schalk, Frankfurt a. M.
1983, S. 152-183.

Jurt, Joseph, Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorte und Praxis, Darm-
stadt 1995.

Kapp, Volker, »Von der Autobiographie zum Tagebuch (Rousseau — Constant)«, in:
Alois Hahn/ Volker Kapp (Hg.), Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und
Gestéiindnis, Frankfurt a. M. 1987, S. 297-310.

Kittler, Friedrich A., »Der Dichter, die Mutter, das Kind. Zur romantischen Erfin-
dung der Sexualitits, in: Richard Brinkmann (Hg.), Romantik in Deutschland. Deut-
sche Vierteljahresschrift, Sonderband 1978, S. 102-114.

—, »Autorschaft und Liebe«, in: ders. (Hg.), dustreibung des Geistes aus den Geisteswis-
senschaften. Programme des Poststrukturalismus, Paderborn 1980, S. 142-173.

—, »Ein Erdbeben in Chili und Preuflen«, in: David E. Wellbery (Hg.), Positionen der
Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists »Das Erdbeben in Chilic
(1985), Munchen 31993, S. 24-38.

—, Aufschreibesysteme 1800 + 1900 (1985), Miinchen 31995.

Klinger, Cornelia, Flucht Trost Revolte. Die Moderne und ihre dsthetischen Gegenwellen,
Miinchen 1995.

269

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Klinkert, Thomas, Bewahren und Lischen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel Beckett, Claude
Simon und Thomas Bernhard, Tibingen 1996.

—, Lektiiren des Todes bei Marcel Proust, Kéln 1998 [Privatdruck der Marcel Proust
Gesellschaft].

—, »Zur poetologischen Funktion der Liebe bei Leopardi«, in: Halienisch 40 (1998),
S. 78-91.

—, Einfiihrung in die franzosische Literaturwissenschaft, Berlin 2000.

—, »Kontingenz und Aura. Metamorphosen der romantischen Liebe bei Benjamin
Constant und Marcel Prousts, in: Friedrich Balke/Volker Roloff (Hg.), Erotische
Recherchen. Zur Decodierung von Intimitdit bet Marcel Proust, Miinchen (voraussichtlich
2002).

Knaupp, Michael, »Die raum-zeitliche Struktur des Hyperion«, in: Le pauvre Holterling
8 (1988), S. 13-16.

Kohler, Erich, »Rousseaus, in: Vorlesungen zur Geschichte der franzdsischen Literatur: Auf-
klidrung IT, hg. v. Dietmar Rieger, Stuttgart 1984, S. 15-51.

Koller, Hans-Christoph, »Die philanthropische Piadagogik und das Zeichensystem
>Literatur«, in: SPIEL 9/1 (1990), S. 173-197.

Koopmann, Susanne, Studien zur verborgenen Préisenz Rousseaus im Werk Giacomo Leopar-
dis, Tiibingen 1998.

Koppe, Franz, Grundbegriffe der Asthetik, Frankfurt a. M. 1983.

Koselleck, Reinhart, »Das achtzehnte Jahrhundert als Beginn der Neuzeit«, in:
Reinhart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein,
Minchen 1987, S. 269-282.

Krause, Detlef, Lukmann-Lexikon. Eine Einfiirung in das Gesamtwerk von Niklas Lufmann
(1996), Stuttgart 21999.

Kremer, Detlef, Prosa der Romantik, Stuttgart/ Weimar 1996.

Kreutzer, Hans Joachim, »Ténende Ordnung der Welt. Uber die Musik in Holder-
lins Lyrik«, in: Gerhard Kurz et al. (Hg.), Holderlin und die Moderne. Eine Bestands-
aufnahme, Tubingen 1995, S. 240-279.

Kristeva, Julia, Histoires d'amour (1983), Paris 1988.

Kunkel, Ulrike, »Die Intellektuellen und die Macht. Zu den politischen Ansichten
eines >libero scrittore«: Ugo Foscolo (1778-1827)«, in: ltalienische Studien 13 (1992),
S. 23-42.

—, Intertextualitéit in der italienischen Friihromantik. Die Literaturbexiige in Ugo Foscolos » Ultime
lettere di Facopo Ortis¢, Tubingen 1994.

Kiipper, Joachim, Asthetik der Wirklichkeitsdarstellung und Evolution des Romans von der

Jramadsischen Spatawfklirung bis zu Robbe-Grillet. Ausgewdhlte Probleme zum Verhéiltnis von
Poetologie und literarischer Praxis, Stuttgart 1987.

270

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

—, »Zum romantischen Mythos der Subjektivitdt. Lamartines Invocation und Ner-
vals El Desdichado, in: Zeitschrift fiir franzosische Sprache und Literatur 98 (1988),
S.137-165.

—, »Exkurs. Diskursskizze Mittelalter — Renaissance — Manierismuss, in: ders.,
Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderon, Tiibingen 1990, S. 230-304.

—, »Politische Romantik<. Ugo Foscolos Ultime lettere di Jacopo Ortis«, in: Foetica 30
(1998), S. 98-128.

Labrosse, Claude, Lire au XVIIIe siecle. La »Nouvelle Héloise« et ses lecteurs, Lyon 1985.

Lachmann, Renate, Geddchtnis und Literatur. Intertextualitit i der russischen Moderne,
Frankfurt a. M. 1990.

Lampenscherf, Stephan, »Heiliger Plato, vergieb .. .<. Holderlins Hyperion< oder Die
neue Platonische Mythologie«, in: Holderlin-Fahrbuch 28 (1992/93), S.128-151.

Lanson, Gustave, Histoire de la httérature frangaise. Remaniée et complétée pour la
période 1850-1950 par Paul Tuffrau, Paris o.].

Leube, Eberhard, »Die Uniiberschaubarkeit der Welt: Zur Herausbildung eines
»modernenc literarischen Selbstverstdndnisses bei Foscolo und Bremex, in: Bern-
hard Kénig/]. Lietz (Hg.), Gestaltung — Umgestaltung. Beitrige zur Geschichte der ro-
manischen Literaturen, Tabingen 1990, S. 151-161.

Link, Jirgen, »Hyperion< als Nationalepos in Prosa«, in: Holderlin-Jahrbuck 16
(1969/70), S. 158-194.

—, »Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs literari-
scher Symbolik in der Kollektivsymbolik, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
(Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, Frankfurt a. M. 1988, S. 284-307.

—, Hilderlin-Rousseau, retour mventif;, aus dem Deutschen von Isabelle Kalinowski,
Paris (Saint-Denis) 1995 (deutsche Ausgabe: Opladen 1998).

—, »Spiralen der inventiven >Riickkehr zur Natur«. Uber den Anteil Rousseaus an
der Tiefenstruktur des "Hyperion«, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra
incognita. Expeditionen in Holderling Roman, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 94-115.

Link-Heer, Ursula, »Literarhistorische Periodisierungsprobleme und kultureller
Bruch: das Beispiel Rousseaus, in: Bernard Cerquiglini/Hans Ulrich Gumbrecht
(Hg.), Der Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie. Wissenschafsgeschichte als Innova-
tionsvorgabe, Frankfurt a. M. 1983, S. 243-264.

—, »Facetten des Rousseauismus. Mit einer Auswahlbibliographie zu seiner Ge-
schichte«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 63 (1986), S.127-163.

—, »Barbarus hic ego sum«. Figuren des Anderen bei Rousseau«, in: Christoph
Jamme (Hg.), Grundlinien der Vernunftkritik, Frankfurt a. M. 1997, S. 33-54.

—, »Michel Foucault und die Literaturs, in: Joseph Jurt (Hg.), Zeitgendssische franzisi-
sche Denker: eme Bilanz, Freiburg 1998, S. 119-142.

271

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lohmann-Bormet, Claudia, Leopardis »Canti« im Kontext zeitgendssischer Lyrikpraxis und
Poetik. Eine vergleichende Untersuchung aus diskurstheoretischer Sicht, Diss. Miinchen
1996.

Lotman, Jurij M., Die Struktur literarischer Texte, aus dem Russ. v. Rolf-Dietrich Keil,
Miinchen 1972.

Luhmann, Niklas, »Einfithrende Bemerkungen zu einer Theorie symbolisch genera-
lisierter Kommunikationsmedienc, in: Soziologische Aufkliirung 2. Aufsiitze zur Theorie
der Gesellschaft, Opladen 1975, S. 170-192.

—, Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft,
Bd. 1 (1980), Frankfurt a. M. 1998.

—, Liebe als Passion. Qur Codierung von Intimitdit (1982), Frankfurt a. M. 1995.

—, »Das Problem der Epochenbildung und die Evolutionstheorie«, in: Hans Ulrich
Gumbrecht/Ursula Link-Heer (Hg.), Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Dis-
kurs der Literatur- und Sprachhistorte, Frankfurt a. M. 1985, S. 11-33.

—, »Paradigmawechsel in der Systemtheorie. Ein Paradigma fiir Fortschritt?«, in:
Reinhart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein,
Minchen 1987, S. 305-322.

—, »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: Gesellschaftsstruktur und Seman-
tik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3 (1989), Frankfurt a. M.
1993, S. 149-258.

—, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.

—, »Eine Redeskription rromantischer Kunst«, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
(Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S. 325-344.

—, Due Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde (1997), Frankfurt a. M. 1999.

Mahoney, Dennis F., Der Roman der Goethezeit (1774-1829), Stuttgart 1988.

Mandolini Pesaresi, Massimo, »Platonisches< Klima bei Leopardi«, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Giacomo Leopardi. Rezeption — Interpretation — Fer-
spektiven, Tubingen 1992, S. 249-259.

Martelli, Mario, »La parte del Sassoli«, in: Studi di Filologia italiana 28 (1970), S.177-
251.

Massano, Riccardo, »Werther, Ortis e Corinne in Leopardi (filigrana dei Canty)«, in:
Centro nazionale di studi leopardiani (Hg.), Legpardi e il Settecento, Firenze 1964,
S.415-435.

Matzat, Wolfgang, »Affektreprasentation im klassischen Diskurs: La Princesse de
Cleves«, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.), Franzisische Klassik. Theorie — Literatur
— Malerei, Minchen 1985, S. 231-266.

—, Diskursgeschichte der Leidenschaft. Zur Affektmodellierung im_franzdsischen Roman von
Rousseau bis Balwac, Tibingen 1990.

272

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurer, Karl, Giacomo Leopardis »Cantic und die Auflosung der lyrischen Genera, Frank-
furt a. M. 1957.

Maurer, Karl/Wehle, Winfried (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Moderne, Miinchen
1991.

Mayer, Gerhart, »Holderlins >Hyperion< — ein frihromantischer Bildungsromans,
in: Holderlin-Jahrbuch 19/20 (1975/77), S. 244-257.

Mayer, Mathias, Selbstbewufste Hllusion. Selbstreflexion und Legitimation der Dichtung im
»Wilhelm Meister«, Heidelberg 1989.

—, Dialektik der Blindheit und Poetik des Todes. Uber literarische Strategien der Erkenntnis,
Freiburg 1997.

Menninghaus, Winfried, Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der
Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion, Frankfurt a. M. 1987.

Meyer, Friederike/Ort, Claus-Michael, »Literatursysteme — Literatur als System.
Eine theoretische Vorbemerkunge, in: SPIEL 9/1 (1990), S. 1-14.

Meyer-Kalkus, Reinhart, »Werthers Krankheit zum Tode. Pathologie und Familie in
der Empfindsamkeite, in: Friedrich A. Kittler/Horst Turk (Hg.), Urszenen. Litera-
turwissenschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik, Frankfurt a. M. 1977, S. 76-138.

Miller, Nancy K., »Performances of the Gaze: Staél’s Corinne, or Italy«, in: Subject to
Change. Reading Femnist Writing, New York 1988, S. 162-203.

Moravetz, Monika, Formen der Rexeptionslenkung im Brigfroman des 18. fahrhunderts.
Richardons »Clarissa«, Rousseaus »Nouvelle Héloise« und Laclos’ »Liaisons Dangereuses«,
Tiibingen 1990.

Musarra, Franco, »Marche ironiche nella Storia del genere umano«, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Giacomo Leopardi. Rezeption — Interpretation — Per-
spektiven, Tubingen 1992, S. 217-225.

Neumann, Gerhard, »Hexenkiiche und Abendmahl. Die Sprache der Liebe im Werk
Heinrich von Kleists«, in: Walter Hinderer (Hg.), Codierungen von Licbe in der
Kunstperiode, Wiirzburg 1997, S. 169-196.

Neumeister, Sebastian, »Leopardi und die Moderne«, in: Karl Maurer/ Winfried
Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Moderne, Manchen 1991, S. 383-400.

Neumeister, Sebastian/Raffaele Sirri (Hg.), Leopard:. Foeta e pensatore / Dichter und Den-
ker, Napoli 1997.

Nicoletti, Giuseppe, » Ultime lettere di Facopo Ortis di Ugo Foscolok, in: Alberto Asor-
Rosa (Hg.), Letteratura italiana. Le opere. Volume terzo: Dall’Ottocento al Novecento,
Torino 1995, S. 27-68.

—, »Dei Sepoleri di Ugo Foscolox, in: Alberto Asor-Rosa (Hg.), Letteratura italiana. Le
opere. Volume terzo: Dall Ottocento al Novecento, Torino 1995, S. 69-125.

273

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oesterle, Gunter (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Romantik, Wirzburg
2001.

Ogden, Mark R., »Amor dei intellectualis. Holderlin, Spinoza and St. John, in:
Deutsche Vierteljahresschrifi 63 (1989), S. 420-460.

Ort, Claus-Michael, »Systemtheorie und Literatur: Teil II. Der literarische Text in
der Systemtheorie«, in: Internationales Archiv fiir Soualgeschichte der Literatur 20/1
(1995), S. 161-178.

Palumbo, Matteo, »Jacopo Ortis, Didimo Chierico e gli avvertimenti di Foscolo >Al
lettore«, in: MLN'105 (1990), S. 50-73.

Petry, Uwe, »Vitae parallelac. Zur Poetik von Foscolos Roman »>Ultime lettere di
Jacopo Ortis< und seiner Bezugnahme auf >Die Leiden des jungen Werther«, in:
Ttalienische Studien 20 (1999), S. 108-139.

Phalese, Hubert de, Corinne a la page. Analyse du roman de Mme de Staél, »Corinne ou
Ultalie«, Paris 1999.

Plumpe, Gerhard, Asthetische Kommunikation der Moderne, 2 Bde, Opladen 1993.

Plumpe, Gerhard/ Werber, Niels, »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheo-
retischen Literaturwissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissen-
schaft und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Ferspektiven, Opladen 1993, S. 9-43.

Pulcini, Elena, Amour-passion et amour conjugal. Rousseau et origine d’un conflit moderne,
Paris 1998.

Puppo, Mario, Romanticismo italiano e romanticismo europeo, Milano 1985.

Rath, Wolfgang, Licbe. Die Geschichte eines Dilemmas, Miinchen 1998.

Reese-Schifer, Walter, Niklas Luhmann zur Emfiihrung (1992), Hamburg 31999.

Rigoni, Mario Andrea, »Romanticismo leopardiano, in: Sebastian Neumeister/
Raffaele Sirri (Hg.), Leopardi. Foeta e pensatore/ Dichter und Denker, Napoli 1997,
S. 475-487.

Romberg, Bertil, Studies in the Narrative Technique of the First-Ferson Novel, Stockholm
1962.

Rosenberg, Rainer, »Eine verworrene Geschichte. Voriiberlegungen zu einer Bio-
graphie des Literaturbegriffs«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik
20/77 (1990), S. 36-65.

Roth, Stefanie, Friedrich Holderlin und die deutsche Frithromantik, Stuttgart 1991.

Rougemont, Denis de, L amour et ['occident (1939), Paris 1996.

Rousset, Jean, »Une forme littéraire: le roman par lettres«, in: Forme et signification.
Essais sur les structures hittéraires de Corneille a Claudel, Paris 1962, S. 65-108.

—, Leurs yeux se rencontrérent. La scéne de premiere vue dans le roman, Paris 1981.

274

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ryan, Lawrence, Holderlins »Hyperion«. Exzentrische Bahn und Dichterberuf; Stuttgart
1965.

—, »Holderlins >Hyperion«: Ein romantischer« Roman?«, in: Jochen Schmidt (Hg.),
Uber Hilderlin, Frankfurt a. M. 1970, S. 175-212.

Scharfschwerdt, Jirgen, Friedrich Holderlin. Der Dichter des »deutschen Sonderweges«, Stutt-
gart u.a. 1994.

Scheel, Hans-Ludwig, »Ortis und Werther: vergleichbar oder unvergleichlich? Ein
Experiment mit Notionsfelderne, in: K.-R. Bausch/Hans-Martin Gauger (Hg.),
Interlinguistica. Sprachvergleich und Ubersetzung, Tibingen 1971, S. 312-325.

Scheel, Hans-Ludwig/Lentzen, Manfred (Hg.), Giacomo Leopardi. Rezeption — Interpre-
tation — Perspektiven, Tubingen 1992.

Schmidt, Siegfried J., Die Selbstorganisation des Soxialsystems Literatur im 18. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 19809.

Schmitt, Carl, Politische Romantik (1919), Miinchen/Leipzig 1925.

Schneider, Manfred, Liebe und Betrug. Die Sprachen des Verlangens, Minchen/Wien
1992.

Schnell, Riidiger, »Die >hofische Liebe« als Gegenstand von Psychohistorie, Sozial-
und Mentalitatsgeschichte. Fine Standortbestimmungs, in: Poetica 23 (1991),
S.374-424.

Schoning, Udo, »Die Funktionalisierung des Ortes in Mme de Staéls Corinne ou
Ultalie«, in: Romanistische Zettschrift fiir Literaturgeschichte 23/1-2 (1999), S. 55-67.

Schulz, Gerhard, Die deutsche Literatur zwischen Franzosischer Revolution und Restauration.
Erster Teil: Das Leitalter der Franzosischen Revolution, 1789-1806, Munchen 1983.

Schwanitz, Dietrich, »Selbstthematisierung im englischen Liebesroman, in: Alois
Hahn/Volker Kapp (Hg.), Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Ge-
stéindnis, Frankfurt a. M. 1987, S. 281-296.

—, Systemtheorie und Literatur. Ein neues Faradigma, Opladen 1990.

Scuderi, Ermanno, »Leopardi poeta d’amore«, in: Le ragioni critiche 12 (1983),
S.12-16.

Severino, Emanuele, »Leopardi: poesia e filosofia nell’eta della tecnicac, in: Sebastian
Neumeister/ Raffaele Sirri (Hg.), Leopardi. Pocta e pensatore / Dichter und Denker, Na-
poli 1997, S. 497-512.

Smith, Louise Z., »Sensibility and Epistolary Form in Heloise and Werther<, in: L’Esprit
créateur 17 (1977), S. 361-376.

Smolka-Koerdt, Gisela/Spangenberg, Peter M./ Tillmann-Bartylla, Dagmar (Hg.),
Der Ursprung von Literatur. Medien, Rollen, Kommunikationssituationen zwischen 1450 und
1650, Munchen 1988.

275

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stackelberg, Jiirgen von, »Der Briefroman und seine Epoche. Briefroman und Emp-
findsamkeit«, in: Romanistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 1 (1977), S.293-309.

Starobinski, Jean, La transparence et [obstacle (1957), erweiterte Neuausgabe: Paris
1971.

—, Lol vivant, Paris 1970.

Steland, Dieter, »Quellenstudien zu Foscolos Ultime lettere di Jacopo Ortis (Mon-
taigne, La Rochefoucauld, Pascal, Pope, Chamfort)«, in: Wilfried Floeck/Die-
ter Steland /Horst Turk (Hg.), Formen innerliterarischer Rezeption, Wiesbaden 1987,
S.37-69.

Stierle, Karlheinz, »Theorie und Erfahrung. Das Werk Jean-Jacques Rousseaus und
die Dialektik der Aufkldrungs, in: Jirgen v. Stackelberg et al. (Hg.), Europdische
Aufkliarung, Bd. 111, Wiesbaden 1980, S. 159-208.

—, »Die Modernitét der franzdsischen Klassik. Negative Anthropologie und funk-
tionaler Stil, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.), Franzisische Klassik. Theorie -
Literatur — Malerer, Minchen 1985, S. 81-128.

—, »Poesia, industria e modernita. La polemica di Leopardi contro Lodovico di
Breme, in: Giorgio Bdrberi Squarotti/ Carlo Ossola (Hg.), Letteratura e industria,
2 Bde, Firenze 1997 Bd.1, S. 163-175.

Striedter, Jurij (Hg.), Russischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur
Theorie der Prosa (1969), Miinchen 41988.

—, »Zur formalistischen Theorie der Prosa und der literarischen Evolution«, in:
ders. (Hg.), Russischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie
der Prosa (1969), Miinchen 41988, S. IX-LXXXIII.

Stflenberger, Claus, Rousseau im Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der Franzosi-
schen Revolution. Ein Beitrag wur Rexeptionsgeschichte, Bern/Frankfurt a. M. 1974.

Ter-Nedden, Gisbert, »Die Unlust zu fabulieren und der Geist der Schrift. Medien-
historische Fulnoten zur Krise des Erzdhlens im 18. Jahrhunderts, in: Jahrbuch
der Fean-Paul-Gesellschafi 32/33 (1997), S. 191-220.

Teuber, Bernhard, Sprache — Korper — Traum. Zur karnevalesken Tradition in der romanischen
Literatur aus fricher Neuzeit, Tubingen 1989.

—, »Erotik und Allegorie bei San Juan de la Cruze«, in: Romanische Forschungen 104
(1992), S. 104-131.

—, »Chair, ascése et allégorie. Sur la généalogie chrétienne du sujet désirant selon
Michel Foucaults, in: Vigiliae Christianae 48 (1994), S. 367-384.

Theile, Wolfgang, »Poetologisches Erzahlen. Foscolos Ultime lettere di Jacopo Ortis zwi-
schen »romanzo« und »vero«, in: Romanistisches Jakrbuch 39 (1988), S. 99-113.

Todorov, Tzvetan, Théories du symbole (1977), Paris 1985.

276

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Trousson, Raymond/Eigeldinger, Frédéric S. (Hg.), Dictionnaire de Fean-Facques Rous-
seau, Paris 1996.

Tyrell, Hartmann, »Romantische Liebe - Uberlegungen zu ihrer >quantitativen Be-
stimmtheit«, in: Dirk Baecker et al. (Hg.), Theorie als Passion. Niklas Lukmann zum
60. Geburtstag, Frankfurt a. M. 1987, S. 570-599.

Vallois, Marie-Claire, »Voice as Fossil. Madame de Staél’s Corinne or Italy: An Ar-
chaeology of Feminine Discourse, in: Tulsa Studies in Women's Literature 6/1 (1987),
S. 47-60.

Van Tieghem, Philippe, Les grandes doctrines hittéraires en France. De la Pléiade au surréa-
lisme (1946), Paris 1990.

Versini, Laurent, Le roman épistolaire, Paris 1979.

Vietta, Silvio/ Kemper, Dirk, »Einleitunge, in: dies. (Hg.), Asthetische Moderne in Europa.
Grundzige und Problemzusammenhénge seit der Romantik, Minchen 1998, S.1-55.
Vogel, Klaus, »Ein >verbotenes Wort<? Mutmaflungen zum Verhiltnis von Fou-
caults Diskurstheorie und Hélderlins Dichtungspraxis«, in: Holderlin-Jahrbuch 30

(1996/97), S. 345-358.

Wackwitz, Stephan, Friedrich Holderlin, bearbeitet von Lioba Waleczek, Stuttgart/ Wei-
mar 21997.

Waltz, Matthias, Ordnung der Namen. Die Entstehung der Moderne: Rousseau, Proust, Sartre,
Frankfurt a. M. 1993.

Warning, Rainer, »Imitatio und Intertextualitit. Zur Geschichte lyrischer Dekon-
struktion der Amortheologie: Dante, Petrarca, Baudelaire«, in: Willi Oelmiiller
(Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 2: Asthetischer Schein, Paderborn u. a.
1982, S. 168-207.

—, »Einige Hypothesen zur Frihgeschichte der Empfindsamkeit«, in: Sebastian
Neumeister (Hg.), Frihaufklirung, Miinchen 1994, S. 415-423.

Wegenast, Margarethe, Holderlins Spinoza-Rezeption und ihre Bedeutung fiir die Konzeption
des »Hyperion«, Tibingen 1990.

Wehle, Winfried, »Italienische Modernitit — Foscolos Ultime lettere di Facopo Ortis
(1802) - Abschied von der Asthetik der Nachahmungs, in: Karl Maurer/ Win-
fried Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Moderne, Miinchen 1991, S. 235-272.

—, Leopardis Unendlichkeiten. Zur Pathogenese einer poesia non poesia. »L Infinito«/»4 se
stesso«, Tubingen 2000.

Weilnb6ck, Harald, »wie an den Fuflen ein Kind, ergriffen und an die Felsen ge-
schleudert«. Die Gewaltthematik in Holderlins Hyperion in beziehungsanalyti-
scher Perspektive«, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — lerra incognita. Expeditionen
in Holderlins Roman, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 135-160.

277

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weinberg, Manfred, »Nachstens mehr.« Erinnerung und Gedéchtnis in Hélderlins
Hyperion«, in: Gunter Oesterle (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Ro-
mantik, Wiirzburg 2001, S. 97-116.

Wellbery, David E. (Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Ber-
spiel von Kleists »Das Erdbeben in Chili« (1985), Miinchen 31993.

Wellek, René, »The Concept of Romanticism in Literary History« (1949), in: ders.,
Concepts of Criticism, hg. von Stephen G. Nichols, New Haven/London 1963,
S.128-198.

—, »Romanticism Re-examineds, in: ders., Concepts of Criticism, hg. von Stephen G.
Nichols, New Haven/London 1963, S. 199-221.

Werber, Niels, Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung literarischer Kommunikation, Op-
laden 1992.

—, Liebe als Roman, Habilitationsschrift Bochum 2000 (erscheint voraussichtlich:
Miinchen 2002).

Wetzel, Hermann H., Rimbauds Dichtung. Ein Versuch, »die rauhe Wirklichkeit xu umarmenc,
Stuttgart 1985.

—, »Leopardis »Passero solitario« — eine Blauamsel, ein einsamer Sperling oder nur
ein einsamer Vogel? Zur Referentialitdt von Poesie«, in: lalienisch 40 (1998),
S.92-105.

Wiegand, Irene, »Das Modell der >hofischen Liebe« als Ausdruck der Weltanschau-
ung bei Rousseau und Sade«, in: Germanisch-Romanische Monatsschriff, N.F. 47
(1997), S. 41-52.

Winter, Ulrich, Der Roman im Zeichen seimer selbst. Typologie, Analyse und historische Studien
aum Diskurs literarischer Selbstreprdsentation im spanischen Roman des 15. bis 20. Ffahr-
hunderts, Tibingen 1998.

Wunberg, Gotthart, »Mnemosyne. Literatur unter den Bedingungen der Moderne:
ihre technik- und sozialgeschichtliche Begriindung, in: Aleida Assmann/Diet-
rich Harth (Hg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frank-
furta. M. 1991, S. 83-100.

278

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Register

Albert, C., 143

Alfieri, V., 160, 168, 170
Apelt, O., 119

Ariosto, L., 12

Artaud, A., 29

Asor Rosa, A., 158

Assmann, A., 16, 63, 64, 211, 239
Assmann, J., 16, 63, 64, 211, 239

Ast, F., 22
Austen, J., 46, 47

Balay¢, S., 188, 195, 201
Balke, F., 206

Balzac, H. de, 188,193
Bérberi Squarotti, G., 241
Barthes, R., 137

Bausch, K.-R., 154

Bay, H., 114, 138, 143, 145
Beck, U., 40
Beck-Gernsheim, E., 40
Beckett, S., 225

Behler, E., 11,12, 13, 188
Bellenot, J.-L., 83
Berchet, G., 14
Bernhard, T., 225
Bertaux, P., 141

Binni, W., 158

Birus, H., 31

Blaeschke, A., 15, 190
Blofiner, N., 120
Bobsin, J., 35

Bocking, E., 187
Bollmann, S., 196, 256
Bourdieu, P., 32, 55

Brentano, C., 13, 107, 109, 149

Birger, C., 43

Calderén, 32
Campe, J. H., 165
Cassi, G., 238,239
Centanin, S., 160

Cerquiglini, B., 62, 251

Cervantes, M. de, 12, 44, 45, 188

Chamfort, N. de, 163

Chateaubriand, F.-R., 14, 153, 189,

191
Chladenius, 21
Cixous, H., 217

Constant, B., 187, 188, 206, 218

Corilla Olimpica, 201
Corinna, 201
Corneille, P., 84
Correggio, 223
Curtius, E. R., 167

D’Alembert, J., 15
Damiani, R., 228
Dann, O., 109

Dante, 12, 15, 29, 97
De Angelis, E., 227
Defert, D., 18, 127
Defoe, D., 45,188
DeJean, J., 194, 217
Delécluze, E., 188

De Man, P., 22, 25, 79
Derrida, J., 38, 79

De Sanctis, F., 153, 227
Descartes, R., 27

Di Breme, L., 14
Diderot, D., 33, 149, 189
D’Intino, F., 238
Diogenes, 181, 182, 185
Domenichino, 223
Dufour, P.,; 194

Ehlich, K., 15

Eibl, K., 31, 55, 56, 159
Eichner, H., 12

Einem, H. v., 22

Engel, M., 108, 122, 126
Escarpit, R., 14, 15
Ewald, F., 18, 127

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml

279


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ferrand, N., 62

Fichte, J. G., 27, 28, 108, 110, 118

Fielding, H., 45

Flaubert, G., 18

Floeck, W., 163

Flusser, E., 196, 256

Flusser, V., 196, 256

Fohrmann, J., 48, 160

Foscolo, U., 14, 49, 57, 153-186, 211,
221, 232, 240, 254, 255-257

Foucault, M., 16, 18, 23-32, 37, 42-44,
62-67, 77, 79, 86, 87, 92, 95-97,
126-128, 156, 189, 202, 249, 251,
252

Francon, F., 59

Frank, M., 27, 28, 31, 108

Freud, S., 47, 67

Fubini, M., 178, 182

Gagnebin, B., 59

Gaier, U., 107, 115, 118, 122, 126

Galla, N., 227

Galle, R., 87-89, 97

Gambarin, G., 155, 182

Gauger, H.-M., 154

Gengembre, G., 188, 189

Girardin, R.-L. de, 166

Goethe, J. W., 12, 13, 15-18, 22,
49, 61, 74, 97, 104, 108, 153-157,
160-165, 171, 172, 174, 187, 188,
192-195, 240, 254

Goldzink, J., 188, 189

Gori Gandellini, F., 160

Gramsci, A., 62

Gray, T, 162

Grubb Jensen, K., 154

Griinder, K., 11

Gumbrecht, H. U., 19, 54, 62, 224,
251

Gurkin Altman, J., 96

Gutwirth, M., 196, 201

Hadrian, 198, 208

Hahn, A., 218

Hardmeier, C., 16, 63, 211
Harth, D., 63

280

Hausmann, F.-R., 153

Haverkamp, A., 63, 64

Hegel, G. W. F,, 12,50, 110, 111, 114

Heine, H., 12

Henrich, D., 110, 111

Herrmann, H. P., 157

Herzog, R., 21, 28, 64

Heuvel, J. v. d., 60

Hinderer, W., 35

Hobbes, T., 84

Holderlin, F., 13, 14, 27, 29, 49, 55, 57,
107-151, 153, 165, 167, 169, 176,
177,181, 183, 186, 211, 213, 221,
297, 229-232, 237, 238, 253, 254,
256, 257

Holscher, T, 63

Hoffmann, E. T. A., 18, 28

Homer, 15, 29, 116, 131, 132, 165, 167,
211

Horaz, 121, 160

Howells, R. J., 99

Hugo, V., 12, 14, 188

Invernizzi, G., 227

Jager, G., 48, 157
Jahraus, O., 48
Jakobson, R., 38, 142
Janowski, F., 232, 243
Janz, M., 145, 149
Janz, R.-P., 109

JauB}, H. R., 30, 61, 74
Jean Paul, 13, 18, 28, 41, 227
Jost, F., 96

Joyce, J., 149

Jurt, J., 32

Kalinowski, 1., 113, 253

Kant, 1., 27,28, 50-53, 108, 110, 114,
118, 144, 232, 251

Kapp, V., 218

Kemper, D., 13

Kepler, J., 138

Kittler, F. A., 15, 16, 18, 31, 32, 49, 97,
104, 249

Kleist, H. v., 13,43, 113

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Klemme, H., 50

Klingemann, A., 227

Klinkert, T., 43, 160, 206, 225

Klopstock, F. G., 97, 163

Knaupp, M., 126

Koller, H.-C., 77

Koopmann, S., 241

Koselleck, R., 20, 21, 25, 28, 31, 44

Krause, D., 19

Kreutzer, H. J., 143

Kruse, H. J., 18

Kipper, J., 32, 154, 157, 163, 167, 173,
189, 192

Kunkel, U., 154, 159, 163

Kurz, G., 143

Kytzler, B., 160

Labrosse, C., 59, 92, 251

Lachmann, R., 63, 64

Laclos, C. de, 68, 96

Lafayette, Mme de, 33, 42, 68, 69-73,
85, 97, 164, 193, 251

Lafond, J., 69

Lamartine, A. de, 157, 187, 188

Lampenscherf, S., 115

Lanson, G., 193

Laplanche, J., 127

La Rochefoucauld, F., 69, 72, 73, 163

Leibniz, G. W., 31, 228

Lentzen, M., 241, 243

Leopardi, G., 14, 49, 169, 227-247,
257-259

Link, J., 113, 126, 138, 160, 253

Link-Heer, U., 19, 62, 166, 251

Lohmann-Bormet, C., 242, 247

Lope de Vega, 32

Lorenz, A., 161

Louis XV, 202

Lubbers, K., 160

Luhmann, N.; 19, 20, 23, 29-43, 48,
49, 51, 55, 62-64, 67, 72, 74, 75, 80,
110, 159, 172, 238, 239, 249, 250

Mallarmé, S., 29
Mandolini Pesaresi, M., 241
Martelli, M., 163

Massano, R., 240

Matzat, W., 62, 63, 68, 69, 77, 104
Maurer, K., 155,240, 243
Mayer, G., 107

Mayer, M., 208
Menninghaus, W., 38
Metastasio, P., 82, 104
Miller, N. K., 207, 217, 218
Mitscherlich, A., 47, 67
Montaigne, M. de, 163
Monti, V., 166, 170
Moravetz, M., 96

Muller, H., 48, 160
Miiller, W., 153

Musarra, F., 241

Napoleon, 155

Nerval, G. de, 157

Neumeister, S., 64, 238, 242, 243
Nichols, S. G., 12

Nicoletti, G., 158

Nies, F., 32, 69

Niderst, A., 69

Nietzsche, F., 79

Novalis, 12, 13, 27, 55, 57, 107, 108, 149

Oesterle, G., 64
Ogden, M. R., 118
Ort, C.-M., 48
Ossola, C., 241

Pacella, G., 228

Palumbo, M., 179

Parini, G., 182, 184-186, 255

Parsons, T., 36

Pascal, B., 163

Pechlivanos, M., 64,239

Petrarca, F., 82, 83, 103, 104, 164-168,
170-172, 174-177, 197, 211, 212,
239, 246, 255, 258

Petry, U., 156, 162, 163, 172

Phalese, H. de, 187, 188

Pindar, 201

Platon, 112, 115, 119, 120, 126, 127,
199, 241

Plummer, P.; 160

281

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Plumpe, G., 49, 50, 53, 54, 57, 250
Plutarch, 129

Pope, A., 163, 228

Prévost, A.-F., 68

Proust, M., 79, 86, 149, 206, 225
Pulcini, E., 84

Puppo, M., 154

Rabelais, F., 32

Raymond, M., 59

Regard, M., 191

Richardson, S., 45-47, 96

Rigoni, M. A., 228

Rilke, R. M., 79

Rimbaud, A., 55

Ritter, J., 11

Robbe-Grillet, A., 189

Roloff, V., 206

Romberg, B., 96

Ronsard, P. de, 102

Rosenberg, R., 15

Roth, S.; 107, 122

Rougemont, D. de, 83

Roulin, A., 187

Rousseau, J.-J., 22, 34, 35, 42, 49,
51, 59-64, 68, 73-106, 108, 110,
113, 114, 120, 124, 133, 138, 140,
163-166, 169, 171-174, 180, 185,
187,188, 192, 194, 195, 211, 213,
218, 220, 228, 229, 241, 251-254,
258

Rousset, J., 96

Rudy, S., 142

Ryan, L., 107, 114, 126

Sade, D. A. F. de, 83
Santagata, M., 82
Sappho, 173, 174, 176, 177
Sartre, J.-P., 27, 86, 108
Sassoli, A., 163
Schifer, E., 121
Scharfschwerdt, J., 107
Scheel, H.-L., 154, 241, 243
Schelling, F. W. J., 22, 110
Schiller, F., 12, 13, 50, 109, 110, 113,
187, 232

282

Schlegel, A. W., 12, 13, 22, 50, 108, 187

Schlegel, F., 12,13, 18, 50, 107-109,
149

Schmidt, B. M., 48

Schmidt, J., 107, 110, 115, 118, 124, 131

Schmidt, S. J., 30, 50, 250

Schmiedt, H., 161

Schmitt, C., 34, 154

Schneider, M., 177

Schnell, R., 39

Schéning, U., 194

Schopenhauer, A., 227

Schrimpf, H. J., 22

Schulz, G., 107, 149

Schwanitz, D., 43-48

Scudéry, M. de, 194

Senancour, E., 55, 153, 227

Serres, M., 37

Severino, E., 241

Shakespeare, W., 12, 208

Simon, C., 225

Singleton, C. S., 22

Sirri, R., 238, 242

Smith, L. Z., 96

Smolka-Koerdt, G., 54, 224

Sokrates, 119, 120

Sophokles, 47, 194

Spangenberg, P. M., 54, 224

Spinoza, B. de, 118

Stackelberg, J. v., 96, 110

Staél, Mme de, 12, 14, 15, 40, 49, 59,
165, 187-225, 240, 256, 257

Staiger, E., 187

Starobinski, J., 88,96, 113

Steland, D., 163

Stendhal, 14, 193

Stephani, H., 17

Sterne, L., 45,47, 149, 179

Stierle, K., 32, 69, 110, 241

Stlenberger, C., 165

Svevo, 1., 149

Tasso, T., 89,98, 99, 103, 104, 197
Teuber, B., 32

Theile, W., 154, 163

Tieck, L., 13, 107, 149

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tillmann-Bartylla, D., 54, 224

Todorov, T., 22, 31
Trunz, E., 22
Tuffrau, P., 193
Turk, H., 163

Unger, J. F,, 17

Valéry, P., 157

Vallois, M.-C., 194, 217
Van Tieghem, P., 188
Vergil, 165, 211, 212, 257
Versini, L., 96

Vietta, S., 13

Villedieu, Mme de, 68
Visconti, E., 14
Voegelin, E., 120
Vogel, K., 127

Voltaire, 60

Vorlander, K., 50
Vof, J. H., 12

Wackwitz, S., 107

Waleczek, L., 107

Waltz, M., 86

Warning, R., 64, 87

Weber, C., 103

Weber, H., 103

Wegenast, M., 118

Wehle, W., 155, 156, 163, 169, 229, 230,
243

Weilnbock, H., 145, 149

Weinberg, M., 114, 126, 129, 130

Wellbery, D. E., 43

Wellek, R., 12

Werber, N., 35, 49-54, 57, 59, 109, 149,
250, 254

Wetzel, H. H., 55

Wiegand, 1., 83

Wieland, C. M., 163

Winckelmann, J. J., 187

Winter, U., 45

Wunderli, P., 153

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836 - am 13.01.2026, 08:43:44. hitpsy//www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txmml


https://doi.org/10.5771/9783968216836
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorbemerkung
	0.  Literarhistorische und methodologische Grundlegung 0.1 Romantik als Epoche?
	0.2  Das Aufschreibesystem 1800
	0.3  Die Epochenschwelle 1800 aus soziologischer, historischer, ästhetikgeschichtlicher und diskursarchäologischer Sicht
	0.4  Liebe als Gegenstand gesellschaftlicher Selbstbeschreibung
	0.5  Liebeskonzeptionen aus diachroner Sicht
	0.6  Erkenntnisgewinn durch Systemtheorie
	0.7  Das Wechselspiel von Ausdifferenzierung und Entdifferenzierung

	1.  Jean-Jacques Rousseau (La Nouvelle Héloïse) 1.1 Rousseaus Neudefi nition der Liebe
	1.2  Die Diskursivierung von Sexualität
	1.3  Exkurs: Die Problematisierung des Allianzdispositivs bei Madame de Lafayette
	1.4  Saint-Preux’ Passion zwischen Vernunft und Gefühl
	1.5  Probleme der Codierung zwischen Opazität und Transparenz
	1.6  Paradoxe Konfl iktlösung durch die Kombination von Allianz- und Sexualitätsdispositiv (Clarens)
	1.7  Die Unmöglichkeit der Transparenz (Elisée)
	1.8  Die Medialität der Liebe und die Gedächtnisfunktion des Textes

	2.  Friedrich Hölderlin (Hyperion) 2.1 Hölderlin im Spannungsfeld zwischen realgeschichtlicher Ausdifferenzierung und postulierter Entdifferenzierung
	2.2  Die Funktion der Liebe im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung des Hyperion
	2.3  Liebe als Rezeptionshaltung und illusionäre Verschmelzung mit der Natur
	2.4  Hyperion und Adamas: Die Parallelität von Lieben und Erzählen als Mangelerfahrung
	2.5  Hyperion und Alabanda: Die Affi nität von Liebe und Gewalt
	2.6  Hyperion und Diotima: Liebe als Metonymie und Metapher des Schreibens

	3.  Ugo Foscolo (Jacopo Ortis) 3.1 Foscolos poetologische Refl exion des Funktionswandels der Literatur im Zeitalter funktionaler Differenzierung
	3.2  Der Ortis als romantischer Metaroman
	3.3  Gedächtnispfl ege und scheiternde Entdifferenzierung: Die Petrarca-Wallfahrt als metapoetische Keimzelle
	3.4  Exklusionsindividualität und poetologische Codierung der Liebe
	3.5  Vernetzungen: Schreibexperimente im Umfeld des Ortis
	3.6  Schreiben als Supplement für Liebe und Politik

	4.  Madame de Staël (Corinne) 4.1 Madame de Staëls Analyse der Liebe als Signatur der Moderne (De la littérature)
	4.2  Die Begegnung von Corinne und Oswald im Zeichen der Opposition Dichtung vs. Liebe: Vom Theaterdiskurs zur Intimkommunikation
	4.3  Der Gegensatz von weiblicher Autonomie und männlicher Heteronomie unter den Bedingungen des Allianzdispositivs
	4.4  Der Zusammenhang von Dichtung, Liebe und Tod
	4.5  Von der Mündlichkeit zur Schriftlichkeit: Corinnes Autorwerdung

	5.  Giacomo Leopardi (ausgewählte Texte zur Liebe) 5.1 Leopardi als pessimistischer Dichter – ein Oxymoron?
	5.2  Die »teoria del piacere« (Zibaldone)
	5.3  Liebe und Dichtung als »fantasmi« (Storia del genere umano)
	5.4  Liebe als Refl exionsmodell und als Anlaß zum Dichten (Memorie del primo amore)
	5.5  Liebe als Gegenstand ausgewählter Canti

	Zusammenfassung
	Literaturverzeichnis
	Register

