
1 Einleitung

1.1 Ist die Welt aus den Fugen geraten? – Kontext und Erkenntnisinteresse

1.1.1 Unfuge Fugen

Im Juni 2015 hielt der damalige Außenminister und spätere Bundespräsident der Bun-

desrepublik Deutschland Frank-Walter Steinmeier eine Rede beim Deutschen Evange-

lischen Kirchentag. Zu diesem war auch der damalige UN-Generalsekretär Kofi Annan

zuGast. In seiner Rede rekapitulierte Steinmeier (2015, o. S.), dass er sich, »an keine Zeit

erinner[e], in der internationale Krisen in so großer Zahl an so vielen Orten gleichzei-

tig auf uns eingestürmt wären wie heute.« Nicht, dass Steinmeier die früheren Zeiten

als friedlich und frei von internationalen Krisen verklärt. Aber es suche ihn das Gefühl

heim, in »einer streitbefangenenWelt voller Krisen und Konflikte, voller Missgunst und

Hass« (ebd.) gelandet zu sein. In seiner Analyse der Lage der Welt führt er dies auf ein

Fehlen einer klaren Weltordnung zurück.1 Dieses Fehlen steht, so seine Einschätzung,

mit dem Zusammenbrechen der ehemaligen Ost-West-Blockkonfrontation in Verbin-

dung und all den »zynischen Gewissheiten einer bipolaren Welt, in der man entweder

auf der einen oder auf der anderen Seite war« (ebd.). Die Welt ist aus den Fugen gera-

ten, so seine Einschätzung, denn: »Eine alte Ordnung ist weggefallen, aber eine neue ist

nicht an ihre Stelle getreten« (ebd.).

Steinmeier macht allerdings auch unmissverständlich deutlich, dass er keine Rück-

kehr zur alten Ost-West-Weltordnung anstrebt. Die Ordnung, die ihm vorschwebt,

ist vielmehr eine internationale Ordnung, »wie die Vereinten Nationen sie verkörpern«

(ebd.).Der starkeKontrast zwischen demBestehen einer vermeintlich stabilenOrdnung

damals und dem Ausbleiben einer neuen Ordnung in der Gegenwart scheint trotz allem

differenzierungsbedürftig zu sein. Denn vergegenwärtigt man sich etwa, dass »[m]ehr

als 150 größere bewaffnete Konflikte […] für die viereinhalb Jahrzehnte nach 1945 gezählt

worden [sind]« (Greiner et al., 2011, S. 8), dann ist die Bezeichnung der Ära von 1945

1 Dem Ordnungsbegriff kommt im Rahmen gesellschaftstheoretischer Debatten sowie auch in der

vorliegenden Arbeit eine zentrale Rolle zu. Zur allgemeinen Bedeutung des Ordnungsbegriffs im

Rahmen dieser Auseinandersetzungen siehe den Exkurs in Kapitel 3.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

bis 1989 als »Kalter Krieg« wohl mehr als missverständlich. Berücksichtigt man zudem,

dass die Zeit der sogenannten Blockkonfrontation eine Phase intensivster weltweiter

atomarer, militärischer und auch ideologischer Hochrüstung war, in der sowohl »die

Großmächte, aber eben auch die mindermächtigen Länder beider Blöcke, Streitkräfte

[unterhielten], die nach Umfang und Mobilisierungsgrad zumindest dem Anspruch

nach permanent kriegsbereit waren« (ebd.), gerät Steinmeiers Einschätzung und Analy-

se einer stabilenOrdnungwohl selbst aus ihren Fugen.Zumindest trifft die Feststellung,

dass die Welt aus den Fugen geraten ist, dann wohl höchstens aus einer europäisch-

westlichen Perspektive zu. Denn aus diesem Blickwinkel wird die Ära des Kalten Krie-

ges – trotz der hohen Anzahl registrierter bewaffneter Konflikte und der permanenten

Hochrüstung – in der Geschichte der globalen Großmächte tatsächlich vornehmlich als

eine betrachtet, »die […] für vergleichbar lange Phasen ohne tatsächliche militärische

Konfliktaustragung ihresgleichen sucht« (ebd., S. 7). In dieser Phase führte, so die do-

minante Perspektive des wissenschaftlichen Diskurses, auch »der allergrößte Teil der

Bevölkerungen der nördlichen Hemisphäre unter diesen ungewöhnlichen und welthis-

torisch einmaligen Begleitumständen ein im Wesentlichen friedliches Leben« (ebd.,

S. 8). In dieser Betrachtungsweise ist es aber nicht dieWelt, die seither aus den Fugen

geraten ist. Sondern es ist lediglich die dominierende europäische (Vorstellungs-)Welt

jener Zeit, die zunehmend ins Wanken geraten ist. Dies hängt womöglich mit einer

gewissen Selbsttäuschung des »Westens« nach dem Zusammenbruch des sogenannten

Ostblocks zusammen.So entstand JürgenScheffran (2021,S. 1) zufolge nachdemFall der

Berliner Mauer, »[n]achdem die Supermacht USA und der Westen als Ordnungsmacht

im ›unipolaren Moment‹ der Geschichte übrigblieben, […] die Vorstellung, die liberale

und demokratischeWeltordnung habe sich durchgesetzt, gar das ›Ende der Geschichte‹

erreicht.« In diesem Lichte betrachtet, erscheint die vermeintliche Abwesenheit einer

Ordnung vielmehr als Ent-Täuschung einer unbestrittenen westlichen Vorherrschaft

denn als tatsächliches Aus-den-Fugen-Treten derWelt.

Doch soll es hier gar nicht umdie Frage danach gehen, ob die postsozialistischeWelt

spätestens mit den Terroranschlägen auf die Twin Towers desWorld Trade Centers in New

York City sowie das Pentagon in Washington D.C. am 11. September 2001 in eine »Zei-

tenwende« eingetreten ist (Karmann et al., 2016), oder ob damit lediglich die verspätete

Bewusstwerdung des Westens über die Selbsttäuschung des Triumphs einer westlich-

dominierten Weltordnung eingeläutet wurde (Scheffran, 2021). Denn wie insbesonde-

re »post-«Ansätze (etwa: postkolonial, postmodern oder postsozialistisch) hervorheben,

ist die Unterscheidung einerWelt damals und einerWelt heute in klar abgetrennte Pha-

sen nicht wirklich überzeugend. Doch obwohl das Vergangene das Gegenwärtige wei-

terhin prägt und obwohl Steinmeiers Einschätzung und Analyse sicherlich eurozentris-

tischkontextualisiertwerdenmüssen,kann fürdenglobalenNorden indenvergangenen

Jahren ohne Zweifel die ansteigende Verbreitung eines Gefühls diagnostiziert werden,

die Welt gerate zunehmend aus den Fugen (Bayer, 2017; Beck, 2017; Engelhardt et al.,

2018; Lobo, 2019; Scholl-Latour, 2012). Und tatsächlich gibt es auch wenig Zweifel an der

fortschreitendenZuspitzungglobalerKrisen.Dissonanzenbesteheneherdarin,obdiese

als Produkt einer vorläufigen Abwesenheit von Ordnung oder aber als dis-/kontinuier-

liche Entwicklungen einer länger anhaltenden Epoche und ihrer Ordnungen betrachtet

werden können. Die Einschätzung Steinmeiers kann folglich zumindest mit bestimm-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 13

ten Einschränkungen geteilt werden. Und das, obwohl Steinmeier seine Einschätzung

noch kurz vor dem Auftreten einer Menge sich überschlagender Ereignisse der vergan-

genen Jahre äußerte, die großteils in dieserWeise und in dieser Intensität nicht vorher-

gesehenwurden: demEintreten des sogenannten »langen Sommers derMigration 2015«

etwa (Hess et al., 2017a; Kasparek & Speer 2015), gefolgt von einem hochkonjunkturel-

len Erstarken antimigrantischer und rassistischer Politiken in Europa (Schwiertz & Rat-

fisch, 2016), dem unerwarteten Auftreten der Coronapandemie im Jahr 2020, »der dra-

matischenMachtübernahmederTalibannachder abruptenBeendigungdes 20-jährigen

Nato-Einsatzes« in Afghanistan (Heinrich Böll Stiftung, 2022, o. S.), dem Krieg in der

Ukraine, demAngriff derHamas auf Zivilist*innen in Israel und der israelischenGegen-

offensive u.v.m. »Klimakrise«, »Flüchtlingskrise«, »Finanzkrise«, »Fundamentalismus«,

»Rechtsruck«, »Pflegenotstand«, »Gesundheitskrise« und neuerdings auch wieder der

»Krieg in Europa« oder der »Nahostkonflikt« sind nur einige derjenigen Schlagwörter,

die inöffentlichenDiskursenderBundesrepublikDeutschlandbeinaheausnahmslosdas

Bild einer multiplen Krise aufrufen. Dafür werden bestimmte Ereignisse und Sichtwei-

sen immerwieder eingeblendet,während eine Reiheweiterer sozialer, humanitärer und

ökologischer Krisen weltweit tendenziell ab- oder ausgeblendet bleibt.2

Es ist folglich größtenteils unbestritten,dass sichdieWelt in einer sich zuspitzenden

und multiplen Krise befindet. Bestritten ist vielmehr, wie diese Krisen bezeichnet wer-

den sollen, worin sie genau bestehen, worauf sie zurückgeführt werden können sowie

von wem diesen Krisen wie begegnet werden soll. Mit Bezug auf den Topos Migration,

der in vielen Krisendiagnosen explizit vorkommt oder der – wie im Fall der Klimakri-

se etwa – als eine Art Kollateralkrise mitgeführt wird, wird von der kritischen Migrati-

ons- undGrenzforschung seit Jahren darauf hingewiesen, dass es sich, anders als in den

dominierenden Krisensemantiken suggeriert, nicht um eine Migrations- oder Flücht-

lingskrise handelt (Buckel et al., 2018; Tsianos & Kasparek, 2015). Vielmehr »haben wir

es […] gegenwärtig«, so etwa Paul Mecheril (2020, S. 102), »mit der Krise der Legitimi-

tät und Funktionalität der nationalstaatlichen Ordnung« zu tun, »eine Krise, die nicht

allein, aber auch durch transnationaleMigrationen intensiviert wird.« Oder, wie Sabine

Hess et al. (2017a;Herv. i.Orig.) hervorheben,warund ist das,»[w]aswir imlangenSommer

der Migration 2015miterleben konnten, […] keine Flüchtlingskrise, sondern eine histori-

sche und strukturelle Niederlage des europäischen Grenzregimes«. In diesen Positio-

nierungen wird eine Perspektivumkehr vorgenommen, die den Blick nicht auf die ver-

meintliche Abwesenheit einer funktionierenden regulativen Ordnung richtet, sondern

die bestehende Ordnung selbst einblendet und kritisch ins Visier nimmt. Das »gesell-

schaftstheoretischeWesen der Migration« (Mecheril, 2018, S. 321) ist in dieser Sichtwei-

se etwa nicht darin zu finden, dass Migrationsbewegungen »unsere« Gesellschaft oder

»unseren«Wohlstand bedrohen, sondern »dassMigrationmit der Beunruhigung gesell-

schaftlicher Verhältnisse undRegelungen verbunden ist und damit Kontingenzwie Brü-

chigkeit dieserVerhältnisseundRegelungenanzeigt« (ebd.).AufdieFragedanach,obdie

2 Exemplarisch lässt sich auf die Situation der Uiguren in China (Zeit.de, 2022a), der Rohingya inMy-

anmar (Zeit.de, 2022b), die kämpferischen Auseinandersetzungen im Sudan (zeit.de, 2023) oder

das weltweite Ansteigen von Hungersnöten aufgrund der Coronapandemie, des Krieges in der

Ukraine und des Klimawandels (WFP, 2022) hinweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Welt aus den Fugen geraten ist, kann mit Bezug auf Migrationsphänomene dann wohl

eher behauptet werden, dass Migration nicht die Welt aus den Fugen treten lässt, son-

dern dass es die »unfugen« Fugen der nationalstaatlichenWeltordnung sind, deren ver-

meintlich legitime und funktionale Notwendigkeit durch Migration in eine Krise – also

aus den Fugen – geraten.

Unfug sind die Fugen aber nicht,weil diese per se unsinnig und ungehörig sind.3 Das

inderTat »unfuge«Wortspiel hebt vielmehraufdiegrundlegendeUnverfugtheit,alsodie

Nicht-Notwendigkeit derjenigen Fugen ab, in denen sich dieWelt begründet. »DieWelt«

als Chiffre für sozialeWirklichkeit hat keine ihr wesenhaft zugrunde liegendeOrdnung,

aus deren Fugen sie treten kann. Wenn Jacques Derrida (2016 [1993])4 etwa in seinem

WerkMarx’ Gespenster davon spricht, dass »die Zeit« – auch als Chiffre für soziale Wirk-

lichkeit zu verstehen – aus den Fugen sei, dann nicht, um zu behaupten, dass die Zeit,

dieGeschichte,dieWelt aus ihrem eigentlichenTakt geratenwären.Es ist vielmehr dasEi-

gentliche einer Zeit – chronologisch, zentriert, harmonischmit sich selbst –, das Derrida

radikal infrage stellt. Die Formulierung »Die Zeit ist aus den Fugen« verweist auf einen

generellen Seins-Zustand.Die Zeit ist grundlegend aus den Fugen.Und doch behauptet

Derrida mit dieser grundlegenden Grundlosigkeit gerade nicht, dass die Zeit gänzlich

unverfugt wäre. Im Gegenteil: Das konstitutive Aus-den-Fugen-Sein erfordert notwen-

digerweise die machtvolle Verfugung der Welt. Allerdings nicht als wesenhafte Erschei-

nung ihrer selbst, sondern vielmehr lediglich als spektrales, gespenstisches Phänomen,

gewissermaßenals Spuk ihrer selbst.DennwenndieWeltnicht innerhalbwesenhafter, sie

zentrierender Fugen gründet, sondern wesenhaft dezentriert, unbestimmt ist, dann ist sie

lediglich gespenstisch gründbar – im Sinne eines Als-ob, das die Anwesenheit eines ei-

gentlichen Seins fingiert: »DasGespenst ist nicht nur die leibliche ErscheinungdesGeis-

tes, sein phänomenaler Leib, sein gescheitertes und schuldiges Leben, sondern auch das

ungeduldige und sehnsüchtigeWarten auf eine Erlösung, das heißt noch einmal, auf ei-

nen Geist« (ebd., S. 186). Doch so wenig das Gespenst den Geist, die Seele, dasWesen an

sich repräsentieren kann, so wenig ist es Leib, Körper oder Fleisch, »denn in diesem Fall

gäbe es gar keine Spektralität« (Laclau, 2002, S. 106).DasGespenst ist dementsprechend

die unmögliche Verleiblichung des abwesend-anwesend spukenden Geists.

Die einleitend gestellte Frage, ob die Welt aus ihren Fugen ist, kann schließlich so-

wohl mit einem Ja als auch mit einem Nein beantwortet werden. Die Welt ist aus den

Fugen. Sie hat kein ihr zugrunde liegendes Wesen, keine ihr wesenhaft zugrunde lie-

genden Fugen. Sie ist radikal unbestimmt, doch muss sie ausgerechnet aufgrund dieses

3 Wobei sich die Bedeutung von Unfug als »ungehöriges, andere belästigendes, störendes Beneh-

men, Treiben, durch das oft auch ein Schaden entsteht« (Duden.de, 2022), mit Bezug auf natio-

nalstaatliche Grenzen durchaus als analytisch brauchbar eignet, selbst wenn es schlussendlich die

Gewalt der Grenzen zu sehr verharmlost.

4 Ich habe mich im Rahmen der vorliegenden Arbeit dazu entschlossen, bei älteren Werken, die

mir nur in einer aktuellen Auflage zur Verfügung stehen (etwa im Falle eines Verweises auf die

in den 20er-Jahren des 20. Jahrhunderts in Kerkerhaft verfassten und erst in den 90er-Jahren auf

Deutsch übersetztenGefängnishefteAntonio Gramscis), das Erscheinungsjahr der Originalausgabe

nicht immer extra in eckiger Klammer anzuführen. Vielmehr mache ich dies nur in den Fällen, in

denen ich einen Verweis auf den historischen Erscheinungskontext im Rahmen meiner Untersu-

chung für relevant erachte, und wenn, dann auch nur bei der ersten Nennung.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 15

Ausbleibens fester Fugen stets machtvoll bestimmt werden. Und so ist letztlich auch die

eine spezifische Welt aus ihren Fugen. Zumindest wenn damit die nicht-notwendigen,

unfugen Fugen einer bestimmtenWeltordnung gemeint sind, die von dem Spuk ihrer ei-

genen Spektralität bzw. Unbestimmtheit heimgesucht wird.

1.1.2 Bildung

Im Rahmen bildungstheoretischer Auseinandersetzungen spielt die Frage nach den Fu-

gen der Welt eine bedeutsame Rolle. So »entspricht [es] einer langen Tradition unseres

Faches«, soWinfriedMarotzki (1991, S. 119), »bildungstheoretische Erörterungenmit der

Thematisierung zeitdiagnostischer Tendenzen einzuleiten.« Diese Tradition ist für die

Erziehungswissenschaft und Pädagogik fundamental, da sie »jene Spannung systema-

tisch zu untersuchen und zu bearbeiten haben, die sich zwischen gesellschaftlich auf-

erlegten Problembeständen einerseits und menschlicher Entwicklung andererseits er-

gibt« (ebd.). Demzufolge wurde Bildung laut Alfred Schäfer (2011a, S. 9) bereits in ihren

klassischen Konzeptionen »als Gegenkonzept gegen Vergesellschaftung postuliert: ge-

gen die Orientierung auf eine gesellschaftliche Brauchbarkeit, gegen die Verpflichtung

auf vorgegebene Lerninhalte, vorgesehene Lernwege – ja sogar gegen die Verpflichtung

auf eine zu jener Zeit in hohem Ansehen stehende Vernunft.« Auch im Zentrum des ge-

genwärtig vorherrschenden bildungstheoretischen Denkens stehen im weitesten Sinne

Prozesse der Transformation von Selbst-, Fremd- und Weltverhältnissen sowie damit

in Verbindung stehender Praktiken (Klafki, 2007; Koller, 2016b; Miethe & Müller, 2012;

Pongratz et al., 2006; Rieger-Ladich, 2019). ImKontext dieser Traditionen verwundert es

kaum, dass auch die gegenwärtige »Allpräsenz der Rede von Bildung« (Tenorth, 2020),

das sogenannte »Bildungsgerede« (Felten, 2012), mit einer Konjunktur an Krisen- und

Verfallsdiagnosen einhergeht (Wimmer, 2018).

Doch trotz dieser zeitdiagnostischen Neigungen sind explizit gesellschaftstheo-

retisch fundierte Bildungsverständnisse noch immer selten. Noch dazu jene, die das

Subjekt der Bildung (Individuum) und das Objekt der Überwindung (Gesellschaft) nicht

als wesenhaft verfugt binär gegenüberstellen. Nach Markus Rieger-Ladich (2019, S. 186)

besteht deshalb »eine der größtenHerausforderungen der Bildungstheorie gegenwärtig

darin, dem verführerischen Glanz binärer Unterscheidungen zu widerstehen – und

mit der Gleichzeitigkeit von Phänomenen zu rechnen, die im abendländischen Denken

meist einander gegenübergestellt wurden.« Ein solches Bildungsdenken, das den Be-

törungen des binären Unterscheidens zu widerstehen versucht, nimmt die unverfugte

Verfugtheit des Sozialen zum zentralen Ausgangspunkt seines Nachdenkens. Unter den

ansonsten seltenen gesellschaftstheoretisch fundierten Ansätzen in der Bildungstheo-

rie, welche systematisch von der Un_Bestimmtheit des Sozialen ausgehen, lassen sich

hierzu in der allgemeinen Bildungstheorie (Bünger, 2013a; Ricken, 2019; Schäfer, 2011a;

Thompson, 2009; Wimmer, 2014), in Theorien politischer Bildung (Gloe & Oeftering,

2017; Gürses, 2010; Oeftering, 2013) sowie auch in bildungstheoretischen Arbeiten mit

Bezug auf Migrationsgesellschaftlichkeit und Postkolonialität (Castro Varela, 2020; Çi-

çek, 2020; Linnemann, 2020; Mecheril, 2014a; Messerschmidt, 2009; Peters, 2022; Rose,

2012; Wartmann & Jašová, 2020) immerhin bereits eine Reihe grundlegender Arbeiten

ausfindig machen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Im Zentrum dieses Nachdenkens steht eine politische Perspektive auf soziale Wirk-

lichkeit (überblicksartig: Bedorf & Röttgers, 2010; Bröckling & Feustel, 2010; Marchart,

2010, 2013), die das Soziale als radikal kontingent in den Blick nimmt.Kontingenz ist hier-

bei der Name, der in sozialtheoretischen Diskursen der paradoxen Gleichzeitigkeit von

ontologischer Unbestimmtheit und ontischer Bestimmtheit der sozialen Welt gegeben wird

(Marchart, 2010, S. 74–81).5 Bildungstheoretisches Denken, das die Kontingenz des So-

zialen ins Zentrum ihresNachdenkens stellt (überblicksartig: Gelhard, 2018), steht dabei

mindestens vor vier zentralenHerausforderungen, auf die ich im Folgenden nacheinan-

der eingehe.

(1) Bildung und Gesellschaft(-lichkeit)

Es ist eine verbreitete Perspektive, Bildung als Prozess der Autonomisierung zu den-

ken und dabei den einzelnen Individuen selbst zuzuschreiben. Bildungsprozesse wer-

den hierbei zu Phänomenen der Transzendierung des Sozialen, in dem sich die Indivi-

duen von den Einschränkungen der bestehenden sozialen Ordnung auf Basis mündiger

Entscheidungen lösen. Entgegen dieser Betrachtung gilt es im Rahmen der vorliegen-

denArbeit jedoch,SubjektbildungundBildungunterderVoraussetzungvonKontingenz

als paradoxe Un_Bestimmtheit des Sozialen in ihrer konstitutiven und unüberwindba-

ren sozialen Involviertheit respektive Immanenz zu begreifen, ohne dabei Gesellschaft

als wesenhaft vorliegendes Objekt vorauszusetzen (Bünger, 2013a, S. 17). Versteht man

hierbei das Verhältnis von Subjekt undGesellschaft als sich wechselseitig konstituieren-

des (Butler, 1993; Hall, 2008d), wird es darüber hinaus notwendig, Bildung in einem sich

stets selbst subvertierenden Spannungsverhältnis zwischen Individualität und Kollekti-

vität zu theoretisieren (Rieger-Ladich, 2019, S. 184–186).

(2) Bildung und Differenz

In einer Perspektive, die das Soziale als radikal unbestimmt denkt, das aber gleichzeitig

der vorläufigen Festlegung gemeinsamer Fundamente bedarf, können diese Fundamen-

te und die auf diesen Fundamenten gründenden Subjekte und Objekte nur in negativer

Abgrenzung zu etwas gegründetwerden, das sie selbst nicht sind. Sie weisen keine eige-

ne positive Identität auf. Vielmehr müssen sie als negatorisch, in Abgrenzung zu etwas

AnderemGegründete verstanden werden (Laclau &Mouffe, 2012). Die negative Begrün-

dungüberDifferenzierungundAusschlusswird so zu einemgrundlegendenBestandteil

eines konsequent kontingenztheoretischen Bildungsdenkens, das es systematisch aus-

zuformulieren und zu berücksichtigen gilt.

5 Die Unterscheidung zwischen Sozialtheorie und (Sozial-)Ontologie spielt in dieser Arbeit eine be-

deutsame Rolle. (Sozial-)Ontologie beschäftigt sichmit der »Seinsweise und de[m] Aufbau der so-

zialenWirklichkeit sowie ihrer[r] Fundierung in basalerenWirklichkeiten« (Scholz, 2008, S. 1229),

also mit Fragen der grundlegenden Wesenhaftigkeit des Sozialen. Basierend auf den jeweiligen

ontologischenVorannahmen versucht die Sozialtheorie die auf den »wesenhaften« Gründen grün-

denden ontischen Phänomene theoretisch zu beschreiben. Im Rahmen einer un_bestimmtheits-

theoretischen Annäherung an das Soziale ist die einzige Wesenhaftigkeit des Sozialen allerdings

ihre radikale Unbestimmtheit, die zugleich mit der Notwendigkeit der Be-Gründung des Sozialen

vermittels unbestimmt bestimmter Gründe einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 17

(3) Bildung und Universalität/Partikularität

Da der ontologische (Nicht-)Grund der Unbestimmtheit der sozialen Wirklichkeit kein

festes Fundament zur Verfügung stellt (er ist vielmehr nur als Abgrund zu denken), ist

im kontingenztheoretischen Blickwinkel kein Standpunkt außerhalb des kontextspezi-

fisch Bestimmtenmöglich (Marchart, 2010). Gleichzeitig bleibt das Bestimmte lediglich

ein Gespenst, das den Spuk der eigenen Unmöglichkeit zu verdrängen sucht. Bildungs-

theorie bewegt sich deshalb stets auf einem spannungsreichen Feld, zum einen selbst

immer notwendigerweise sozial immanente Theoriebildung zu sein und zum anderen

einen Beitrag zur Überwindung sozialer Immanenz, auch der eigenen, zu leisten (siehe

oben). Für eine kontingenztheoretische Bildungstheorie besteht somit dieHerausforde-

rung, Universalität und Partikularität nicht als sich gegenüberstehende Pole zu begrei-

fen, sondern den wechselseitigen Spuk zwischen einer transzendentalen Universalität

und einer puristischen Partikularität in eine nicht endgültig abzuschließende Sprache

zu bringen.

(4) Bildung und Herrschaft(-lichkeit)

Bildung genießt gesellschaftlich hohes Ansehen. Sie scheint nicht nur begehrenswer-

tes Gut, sondern auch Lösung für eine Menge sich zum Teil grundlegend widerspre-

chender gesellschaftlicher Probleme zu sein (Bünger, 2013a, S. 11). Bildung kann deshalb

als »leerer Signifikant« (Laclau, 2002, S. 65) verstanden werden, der im gesellschaftli-

chenDiskurs nicht nur vollständig unterschiedliche Bedeutungsgebungen und Verwen-

dungsweisen erfährt, sondern auch in unterschiedlichen gesellschaftspolitischen Tra-

ditionen fest verankert ist (Schäfer, 2011a, 2019; Wimmer, 2014). Bildung geht stets mit

einemnormativenVersprechen einher (Schäfer, 2011a) – sei es das Versprechen, sich von

den gesellschaftlichen Zwängen zu emanzipieren und autonomhandlungsfähig zuwer-

den oder das Versprechen, besser in den gegebenen wirtschaftlichen Verhältnissen zu

funktionieren. Doch da diese Versprechen nicht außerhalb gesellschaftlicher Kämpfe

um (Vor-)Herrschaft stehen, kann sich Bildungstheorie gleichwenig den vorherrschen-

den Herrschaftsverhältnissen entziehen, wie sie einen universellen Begriff formulieren

kann, der ein für alleMal, für jede*n und unter allen Bedingungen sein Versprechen hal-

ten kann. Im Horizont sozialer Kontingenz stellt es deshalb eine der zentralen Heraus-

forderungen für bildungstheoretisches Denken dar, eine Bildung in und gegen illegitime

Herrschaft(-lichkeit) zu theoretisieren, die weder endgültig erreichbar noch undenkbar

ist.

Die vorliegende Arbeit verfolgt deshalb das Interesse, den kontingenztheoretischen

Herausforderungen für den Bildungsbegriff nachzugehen und daraus die Konturen ei-

nes politisch gedachten Bildungsbegriffs herauszustellen. Im Gegensatz zur Rede von

politischer Bildung in schulischen und außerschulischen Lern- und Bildungsarrange-

ments geht es dabei um einen weit gefassten, allgemeinen Bildungsbegriff, der weder

auf einen institutionellenBildungskontext (wie die Schule) reduziertwirdnoch sich dem

Gegenstand der Politik widmet. Unter dem Begriff des Politischen wird vielmehr die

nicht-notwendige undmachtförmige Entschiedenheit des Sozialen in den Blick genom-

men (sieheKap. 4.2.3).Der politische Bildungsbegriff, umden es in dieser Arbeit folglich

gehen soll, bezieht sich vielmehr auf »angemessene« Bezugnahmen auf die bestehende

Un_Bestimmtheit der gegenwärtigen gesellschaftlichen Verhältnisse. Diesem Interesse

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vorangestellt ist die Suche nach einem angemessenen Verständnis von Kontingenz als

sich wechselseitig subvertierendes und konstituierendes Spannungsverhältnis der Un-

bestimmtheit und Bestimmtheit des Sozialen.

1.1.3 Migration

Um den kontingenztheoretischen Herausforderungen gerecht zu werden, nehme ich

in der vorliegenden Untersuchung eine Fokussierung von Bildung auf migrationsge-

sellschaftliche Wirklichkeit vor, auch wenn einer solchen Fokussierung stets ein Hauch

des Besonderen anhaftet, wie dies zumindest in der im erziehungswissenschaftlichen

Feld üblichen Differenzierung zwischen einer allgemeinen und einer interkulturellen

respektivemigrationsgesellschaftlichen Bildungstheorie suggeriert wird.Der Fokussie-

rung aufmigrationsgesellschaftlicheWirklichkeit liegt diemethod(olog)ische Annahme

zugrunde, dass die Kontingenz des Sozialen in ihrer paradoxalen Un_Bestimmtheit

angemessener mithilfe einer Eingrenzung der Perspektive auf historisch konkrete

Bestimmtheiten in den Blick genommen werden kann, nimmt doch selbst der ver-

meintlich allgemeine Blick der allgemein ausgerichteten Bildungstheorie – bewusst

oder unbewusst, explizit oder implizit – immer auch bestimmte Begrenzungen vor

(für einen mehrperspektivischen Überblick über erkenntnistheoretische Positionen

zu Perspektivität vgl. Asmuth & Landenne, 2018). Doch auch die historisch konkreten

Bestimmtheiten können weder als gegeben noch als von einer wesenhaften Substanz

entfremdet, lediglich aus den Fugen geraten, vorausgesetzt werden. Vielmehr müssen

sie als per se machtvoll bestimmte bzw. politisch entschiedene Phänomene betrachtet

werden (wobei politisch hier nicht im Sinne von Politik in ihrer üblichen Verwendung

verstanden werden darf; siehe hierzu insbesondere Kap. 4.2.3). Auch deshalb ist für die

Fokussierung aufmigrationsgesellschaftlicheWirklichkeit darüber hinaus die Prämisse

grundlegend, dass die Frage der Fokussierung nicht beliebig ist. Vielmehr wird davon

ausgegangen, dass insbesondere eine differenztheoretische Fokussierung hinsichtlich

gesellschaftlich dominanter Differenzordnungen (Rassismen, Heterosexismen, Klas-

sismen, Ableismen) bzw. hinsichtlich gesellschaftlich bedeutsamer Diskurse (etwa über

Migration, Geschlecht, Leistung etc.) dem herrschaftskritischen Interesse von Bildung

zugutekommt (Gottuck &Mecheril, 2014).

So haben erziehungswissenschaftliche Studien, die das allgemeine soziale Gesche-

hen mit einer Schwerpunktsetzung auf Migration in den Blick nehmen, einen bedeut-

samen Beitrag zu einer differenzierten Analyse undTheoretisierung dessen geleistet, (1)

inwiefern pädagogische Institutionen und Praktiken konstitutiv durch gesellschaftliche

Macht- undHerrschaftsverhältnisse begrenzt werden, die grundlegend durch asymme-

trische Differenzverhältnisse strukturiert sind. Darüber hinaus haben sie grundlegend

zu einem besseren Verständnis dessen beigetragen, (2) inwiefern die gesellschaftlichen

Verhältnisse in und durch strukturelle, diskursive und interaktive Praktiken pädagogi-

scher Akteur*innen, Konzepte, Organisationen und Institutionen re-/produziert wer-

den (Flam, 2007; Gogolin, 2008; Gomolla & Radtke, 2009; Höhne et al., 2000;Markom&

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 19

Weinhäupl, 2007; Melter, 2006; Schiffauer et al., 2002; Shure, 2021; Weber, 2003).6 Mit

Bezug auf Bildung verdeutlichen die Arbeiten, dass pädagogische Institutionen, Orga-

nisationen, Praktiken und Konzepte einen Raum konstituieren, in dem Individuen in

Selbst-, Fremd- undWeltpraktiken (des Handelns, Denkens, Fühlens…) eingeführt wer-

den, die fundamental durch folgenreiche gesellschaftliche Unterscheidungen (etwa in

Nicht-Migrant*innen undMigrant*innen) vermittelt sind. Es wird dabei auch deutlich,

dass der allgemeine Bildungsdiskurs – sowohl derjenige mit expliziter als auch derje-

nigemit lediglich impliziter gesellschaftstheoretischer Referenz – gesellschaftliche Dif-

ferenzverhältnisse tendenziell aus- oder abblendet (Krüger-Potratz, 1999, S. 150f.; Ter-

vooren, 2017). Zudem ist er häufig von einem methodologischen Nationalismus struk-

turiert (Amelina et al., 2012; Glick Schiller, 2010; Wimmer & Glick Schiller, 2003), der

Gesellschaft implizit in den Kategorien einer nationalstaatlichen Substanz denkt und

untersucht (siehe auch Kap. 2.1). Eine differenztheoretische, auf Migrationsphänomene

fokussierte Reflexion von Bildung kann hierbei einen wichtigen Beitrag zu einer gesell-

schaftstheoretisch fundierten Bildungstheorie jenseits nationalistischer (Voraus-)Set-

zungen leisten.

In diesem Zusammenhang verorte ich die vorliegende Untersuchung in dem Pa-

radigma der Migrationspädagogik (Mecheril, 2004; Mecheril et al., 2010; siehe auch

Kap. 1.3). In migrationspädagogischer Betrachtung geht die methodische Fokussierung

sozialer Wirklichkeit auf Migrationsphänomene von zwei theoretischen Vorannahmen

aus: Die erste besagt, dass Migration kein wesenhaft vorliegendes Phänomen darstellt,

sondern erst im Rahmen kontingenter, formaler wie informeller, Grenzen hervor-

gebracht wird (Castro Varela & Mecheril, 2010b). Migration verdeutlicht in diesem

Sinne die ontologische Nicht-Notwendigkeit und Menschengemachtheit von Grenzen

(Mecheril, 2018) – sowohl von geopolitischen Grenzen als auch von Sprachgrenzen

oder Grenzen der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit (siehe Kap. 3.3.1). Zum an-

deren geht eine Fokussierung sozialer Wirklichkeit mit Bezug auf Migration von der

Vorannahme aus, dass gesellschaftliche Phänomene der Gegenwart konstitutiv durch

Migrationsphänomene hervorgebracht werden. Migration ist also höchst bedeutsam

für die Hervorbringung vonGesellschaft(-lichkeit), zumal wir in einemZeitalter derMi-

gration leben (Castles et al., 2014).Dieses Zeitalter derMigration zeichnet sich nicht nur

durch eine IntensivierungweltweiterWanderungsbewegungenaus, sondern auchdurch

die Intensivierung der Entstehung neuer Ethnizitäten, der Transformation national-

staatlicher und supranationaler Institutionen sowie der Revitalisierung von Rassismen

(ebd.). Die Rede von einer Migrationsgesellschaft (Mecheril, 2004, S. 8 & 2010c, S. 7–12)

verdeutlicht folglich sowohl die konstitutive Bedeutung von Migrationsphänomenen

für gesamtgesellschaftliche Verhältnisse der Gegenwart als auch die Kontingenz von

Gesellschaft im Sinne ihrer paradoxen Un_Bestimmtheit (siehe Kap. 3). Gleichzeitig

steht der Begriff für die explizite methodische Fokussierung dieser Verhältnisse mit

6 Damit stehen migrationsgesellschaftliche Arbeiten im Rahmen der differenztheoretischen Erzie-

hungswissenschaft freilich nicht alleine dar. Vielmehr muss mindestens auch auf die auch für mi-

grationsgesellschaftlicheAuseinandersetzungenbedeutsamen Leistungen vonZugängen imRah-

mender erziehungswissenschaftlichenGender (überblicksartig: Glaser et al., 2004; Schlüter, 2019)

und Disability Studies (überblicksartig: Pfahl & Schönwiese, 2022) hingewiesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Bezug auf Migration und die methodologisch begründete vorläufige Ausklammerung

anderer dominanter gesellschaftlicher Differenzordnungen (Mecheril, 2010c, S. 7–12).

Migrationsphänomene verweisen folglich auf die Notwendigkeit, soziale Wirk-

lichkeit im Lichte des Spannungsverhältnisses von allgemeiner Unbestimmtheit und

spezifischer Bestimmtheit vonGesellschaft(-lichkeit) zu reflektieren und zu untersuchen.

Auch im kontingenztheoretischen Blickwinkel, wie er im Rahmen der vorliegenden

Arbeit ausgearbeitet werden wird (siehe insbes. Kap. 2 und Kap. 3.4.3), sind absolute

Universalität (Allgemeinheit) und absolute Partikularität (Spezifizität) grundlegend

unmöglich. Denn, einerseits, wenn es so etwas wie eine transzendentale Universalität

gibt, dann lediglich in der Abwesenheit allgemeingültiger Gründe. Universalität er-

scheint vielmehr als Vorherrschen eines partikularen Elements, das zu einem historisch

spezifischen Zeitpunkt das Allgemeinemöglichst vieler partikularer Elemente zu reprä-

sentieren vermag (Laclau, 2002; siehe auch Kap. 2.5). Für die Untersuchung von Bildung

imHorizont von Kontingenz ist es deshalb unumgänglich, die impliziten Partikularitä-

ten des allgemeinen Bildungsdiskurses zu reflektieren und zu dekonstruieren. Hierbei

kann eine auf Differenzphänomene ausgerichtete und differenztheoretisch begründete

Fokussierung eine Möglichkeit (nicht jedoch eine zwangsläufige Bedingung) darstellen,

mit der verhindert werden soll, die vorherrschenden partikularen (etwa: bildungs-

bürgerlichen oder nationalstaatlichen) Normen in allgemeinen bildungstheoretischen

Reflexionen stillschweigend zu reproduzieren, indem vermittels der Fokussierung

eine beabsichtigte Dezentrierung (im Sinne einer Erweiterung) des vorherrschenden

Bildungsdenkens, in das man sich notwendigerweise einschreibt, vorgenommen wird.

Selbstverständlich ist jedoch, andererseits, auch eine solche Fokussierung auf das

Spezifische notwendigerweise begrenzt und bei weitemnicht universell und total.Denn

genausowie der vermeintlich allgemeine Blick auf einenUntersuchungsgegenstand im-

mer bestimmte Einschränkungen vornimmt, vermag auch der auf das Spezifische fo-

kussierte Blick nie alle Spezifitäten vollständig zu repräsentieren. Kontingenztheore-

tisch ist dies auf die Unmöglichkeit zurückzuführen, das Partikulare in einer überge-

ordneten Äquivalenzkette mit anderen Partikularitäten vollständig zu repräsentieren.

Und schließlich ist auch das Spezifische immer lediglich das vorläufige Ergebnis einer

Verallgemeinerung einer Vielzahl nicht wesenhafter Partikularitäten auf einer dem als

Allgemeines Geltenden untergeordneten Betrachtung- bzw. Spezifikationsebene (siehe

Kap. 2.3.3). Trotzdem stellen die Anerkennung der eigenen Begrenztheiten sowie die ex-

plizit begründete und ausgewiesene Begrenzung der eigenen Untersuchung mit Bezug

auf ein verallgemeinertes Spezifisches nicht nur eine notwendige Kontextualisierung

der eigenen Erkenntnisse dar. Vielmehr ermöglichen sie auch, das Allgemeine aus ei-

nemkonkret(er)en undmethodisch geleitete(re)n Blickwinkel ins Visier zu nehmen (Me-

cheril, 2006a) sowie den Geltungsstatus der Arbeit konkret und nachvollziehbar auszu-

weisen, zu diskutieren und ggf. zu revidieren.7 Eine Fokussierung aufMigrationsgesell-

schaft(-lichkeit) kann dementsprechend sowohl für die Gesellschafts- und Sozialtheo-

7 Zu den hier lediglich eröffneten methodologischen Auseinandersetzungen, die auch das grund-

legende Nachdenken über Un_Bestimmtheit im gesamten Verlauf der Arbeit betreffen, siehe ins-

besondere auch die methodologischen Zwischenreflexionen in den Kapiteln 2.4.3 und 3.3.5.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 21

rie als auch für eine gesellschaftstheoretisch fundierte Bildungstheorie einen wichtigen

Beitrag leisten.

1.1.4 Interesse

ImKontext der bisher vorgenommenen, sich in drei Schritten konkretisierendenRekon-

struktiondesUntersuchungsfeldes –vonderunverfugtenVerfugtheit sozialerWirklich-

keit über das herrschaftskritischeMoment von Bildung hin zur Besonderheit der Fokus-

sierung vonMigration für die Betrachtung des Allgemeinen – geht diese Arbeit letztlich

dem forschungsleitenden Erkenntnisinteresse nach, einen bildungstheoretischen Bei-

trag zu einem migrationspädagogischen Verständnis von Bildung in der gegenwärti-

gen Migrationsgesellschaft zu leisten. Entgegen anderer als migrationspädagogisch zu

kennzeichnenden empirischen und theoretischen Studienmit Bezug auf Bildung (siehe

Kap. 1.4) interessiere ich mich hierbei insbesondere für eine theoretische Auseinander-

setzung mit dem Phänomen der Kontingenz (siehe Kap. 1.2) und welche Konsequenzen

daraus für ein Denken von Bildung resultieren. Das Anliegen der Arbeit ist es, die Kon-

tingenz des Sozialen insbesondere in ihremdoppeltenCharakter der paradoxalenUnbe-

stimmtheit und Bestimmtheit des Sozialen systematisch bei der analytischen Betrach-

tung von Bildung in der Migrationsgesellschaft zu berücksichtigen.

Um die Kontingenz des Sozialen in ihrer konstitutiven Spannung zwischen Unbe-

stimmtheit und Bestimmtheit in herrschaftstheoretischer Perspektive zu betrachten,

stellt der Horizont der Hegemonietheorie einen vielversprechenden theoretischen

Rahmen zur Verfügung (siehe Kap. 1.2). Um dem allgemeinen Interesse dieser Arbeit

konkret(er) nachgehen zu können, untersuche ich folglich hegemonietheoretische An-

sätze bezüglich ihres explizit kontingenz- respektive un_bestimmtheitstheoretischen

Blicks für ein Denken einer migrationspädagogischen Bildung. Im Rahmen dieser

Untersuchung setze ich mich mit Bildung weder im Sinne pädagogischer Bildungs-

respektive Vermittlungsarbeit noch im Sinne formaler (Bildungs-)Abschlüsse und Zer-

tifikate auseinander. Auch wird der tendenziell »leere« Begriff der Bildung nicht in

seinen gesellschaftspolitischen Instrumentalisierungen betrachtet. Das Interesse gilt

vielmehr der Untersuchung eines kontingenztheoretischen Verständnisses von Bildung

im Sinne von Bildungsprozessen einzelner Individuen als (migrations-)gesellschaftliche

Subjekte. Bildungsprozesse, so eine breit geteilte bildungstheoretische Vorannahme,

beziehen sich grundlegend auf die Kategorie des Subjekts und zeichnen sich durch

ein Moment der Überschreitung, ein Moment des Unverfügbaren sowie ein Moment

der (Eigen-)Aktivität bzw. (Selbst-)Tätigkeit aus (Rose, 2012, S. 71). Betrachtet werden

dabei die Möglichkeit der Veränderung von Subjektivität, ein spezifisches Mensch-

Welt-Verhältnis sowie eine normative Orientierung an einer »besseren« sozialen Ord-

nung (Tenorth, 2020). In meiner Untersuchung reduziere ich dafür Bildungsprozesse

jedoch nicht auf ein spezifisches pädagogisches Handlungsfeld (etwa auf schulische

oder außerschulische Bildung), sondern nehme sie in allgemeiner Perspektive in den

Blick. Die breite Ausrichtung auf Bildungsprozesse in einem weiten Sinne hat auch

damit zu tun, dass ein allgemeiner »Bildungsbegriff […] für die Erziehungswissenschaft

insofern unverzichtbar [ist], als er (oder vielleicht genauer: die Bildungstheorie als

Teildisziplin) jenen Ort darstellt, an dem über Legitimation, Zielsetzung und Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

pädagogischen Handelns methodisch reflektiert gestritten werden kann und soll« (Kol-

ler, 2012, S. 10). Genau hierzu soll die vorliegende Arbeit einen kontingenz- respektive

un_bestimmtheitstheoretischen Beitrag leisten.

1.2 Kontingenz, Macht, Hegemonie – Gegenstand und Material der Arbeit

In der Sozialtheorie steht der Begriff der Kontingenz für dieThematisierung und Refle-

xion der Unbestimmtheit des Sozialen. Den erkenntnistheoretischen Aspekt des Kon-

tingenzbegriffs beschreibtMichaelMakropoulos (1997) anhand der Seefahrt als einer Art

Daseinsmetapher des Menschen, indem er zwischen Land- und Wassergrenzen unter-

scheidet. Während geopolitische Grenzen an Land laut Makropoulos (ebd., S. 7) nichts

sind, »was die Geographie denMenschen aufgezwungen hätte«, »verhält es sichmit der

Grenze zwischen Land und Meer« auf den ersten Blick anders. Jedoch wird »mit der

Erfindung und Entwicklung nautischer Technologie, die diese Grenze überschreitbar

macht« (ebd.), selbst dieAnnahme,der ontologischeOrt derMenschen sei auf demLand,

in Zweifel gezogen. Aber nicht nur der ontologische Ort des Menschen, sondern auch

sein sozialer Ort bzw. sein ontologisches Wesen wird in der nautischen Metaphorik ins

Wanken gebracht, denn der Mensch wird darin »als disponibles Wesen anerkannt, das

weder auf einen einzigen Ort, noch auf eine einzige Lebensform festgelegt ist« (ebd.,

S. 8).DerMensch und die sozialeWirklichkeit, die ihn umgibt und die ermitproduziert,

sind Makropoulos zufolge vielmehr kontingent, das heißt, dass es immer mehr »als ei-

nen solchen Ort, und mehr als eine solche Lebensform geben könnte. Oder wenigstens

doch keine definitiven« (ebd.). Der Begriff der Kontingenz bezieht sich in diesem Ver-

ständnis auf all jenes, »was weder notwendig ist noch unmöglich ist; was also so, wie es

ist (war, sein wird), sein kann, aber auch anders möglich ist« (Luhmann, 1984, S. 152).

Diese Kennzeichnung trifft nun auch auf den Kontingenzbegriff selbst zu. So ist es,

wiebei fast allen »historischenSachverhalte[n],die sich imLaufederZeit entwickelnund

transformieren« (Holzinger, 2007, S. 25), auch beimKontingenzbegriff so, dass sich die-

ser »einer bündigen und verallgemeinerbaren Bedeutung« (ebd.) entzieht. Und so kom-

men dem Kontingenzbegriff zu unterschiedlichen historischen Zeiten, in unterschied-

lichen Kontexten und in unterschiedlichen Denkhorizonten mal mehr undmal weniger

variierendeBedeutungen zu:mal Zufall undArbitrarität,malNicht-Notwendigkeit,Un-

bestimmtheit und Unbedingtheit, mal Freiheit und Chance, mal Ungewissheit, Wider-

fahrnis und Relativität (ebd., S. 25–43).

Innerhalb dieser Bedeutungsvielfalt macht Oliver Marchart (2010, S. 74–81) in den

bestehenden Begriffsverwendungen formal einen schwachen und einen starken Begriff

von Kontingenz aus.8

8 Die Unterscheidung in einen schwachen und einen starken Kontingenzbegriff ist freilich nicht

die einzige und für jeden Zweck zufriedenstellendste Systematisierung der darunter subsumier-

ten Begriffsverständnisse. Für den Zweck der hier vorgenommenen Hinführung erscheint sie aber

durchaus funktional und zielführend. Als systematischere Alternative könnte hingegen die Un-

terteilung in einen phänomenalen/empirischen, einen nominalistischen und einen ontologischen

Begriff von Kontingenz angedacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 23

Der schwacheKontingenzbegriff findet sich in Perspektiven, die Kontingenz empirisch

oder historisch an spezifische Momente und Konstellationen koppeln (Luhmann, 1984,

1992;Makropoulos, 1997;Waldenfels, 1990). Kontingenz alsMöglichkeit, dass etwas auch

anders sein kann, wird darin gewissermaßen an kontextspezifische Bedingungen ge-

knüpft,die Alternativen erstmöglich, erfahrbar undwahrnehmbarmachen.Kontingenz

bedarf dann entweder des Zufalls, bestimmter gesellschaftlicher Verhältnisse oder spe-

zifischer Bewusstseinsformen, die einen Raum alternativer Möglichkeiten der Existenz

eröffnen. Sie wird darin »soziologisch« (Makropoulos, 1997, S. 23) als Nicht-Notwendig-

keit, Unbestimmtheit oder Unbedingtheit bestimmt, die »erst im Sozialen als je spezi-

fische und damit für eine Gesellschaft charakteristische Spannung von Wirklichkeits-

bereich und Möglichkeitshorizont erschlossen, wenn nicht überhaupt dort produziert

wird und infolgedessen historisch variabel ist« (ebd.). Kontingenz stellt in diesem Ver-

ständnis etwa einen »Eigenwert der modernen Gesellschaft« (Luhmann, 1992, S. 93), ein

konstitutivesMomentmoderner Ordnung (Waldenfels, 1990) bzw. ein spezifisches Epo-

chenbewusstsein der Neuzeit dar (Makropoulos, 1997). In Letzterem zeigt sich, so Jörg

Zirfas (2010, S. 11),

»ein geringeres Maß an Kontingenz in historischen Situationen, in denen die politi-

schen, sozialen, kulturellen und religiösen Rahmenbedingungen für dieMenschen nur

ein begrenztes Maß an stabilen Handlungsmöglichkeiten bereitgestellt haben, weil

die bedeutsamen metaphysischen Sachverhalte als konstant betrachtet wurden.«

Im Rahmen des schwachen Kontingenzbegriffs sind notwendige Gründe, auf denen

sich soziale Wirklichkeit konstituiert, weiterhin möglich. Und ein sozialer Tatbestand

ist letztendlich erst dann kontingent, wenn er aufgrund unterschiedlicher historisch-

spezifischer Konstellationen als veränderbar in Erscheinung tritt.

Der starke Kontingenzbegriff ist demgegenüber überhistorisch angelegt. Hier gibt

es keine notwendigen Gründe, auf denen sich das Soziale konstituieren könnte.9 Die

einzige Notwendigkeit auf dem Terrain des Sozialen ist vielmehr, dass alles kontingent

ist (Marchart, 2010, S. 78).Wenn Zirfas (2010, S. 11) in dem oben angeführten Zitat etwa

andeutet, dass metaphysisches Denken Kontingenz beseitige, während postmetaphy-

sisches Denken Kontingenz erzeuge, ist im Horizont des starken Kontingenzbegriffs

auch metaphysisches Denken nicht nicht-kontingent, nur weil es Kontingenz aus sei-

nem Denken ausblendet. Denn auch metaphysisches Denken stellt letztlich nur eine

nicht-notwendige Möglichkeit unter vielen dar, soziale Wirklichkeit zu denken. »Ein

sozialer Tatbestand ist somit«, so Marchart (2013, S. 32; Herv. i. Orig.), »nicht kontin-

gent, weil er arbiträre Gründe hätte, sondern weil er keine notwendigen Gründe hat.«

Vorausgesetzt wird im starken Kontingenzbegriff also, dass das Soziale überhaupt

keinen ultimativen Grund besitzt, auf dem es sich konstituiert: keinen Gott, keine Na-

tion, keine Vernunft, keine ökonomischen Bewegungsgesetze, keine irgendwie andere

9 Abgesehen von der ontologischen Vorannahme, dass es keine ultimativen Gründe des Sozialen

gibt, wird im Rahmen des »starken« Kontingenzdenkens nicht davon ausgegangen, dass die Ein-

nahme einer überhistorischen Perspektive möglich ist. Dabei ist es ausgerechnet die überhistori-

scheAnnahmeabsoluter Kontingenz, die eine transzendentale Erkenntnisposition verunmöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Wesenhaftigkeit. Doch ausgerechnet diese »Abwesenheit eines ultimativen Grundes«

(Marchart, 2010, S. 62; Herv. i.Orig.)macht »Gründe imPluralmöglich« (ebd.) sowie die

Gründung »kontingenter Fundamente« notwendig (Butler, 1992, 1993). Das Paradoxale

am starken Kontingenzbegriff ist dementsprechend letztlich, dass Unbestimmtheit

radikal vorausgesetzt und gleichzeitig die radikale Notwendigkeit nicht-notwendiger

Bestimmtheit behauptet wird.

Um diese Paradoxie im Theoriegebäude des starken Kontingenzbegriffs zu ermög-

lichen, wird mit der terminologischen »Differenzierung zwischen dem Ontischen und

dem Ontologischen« (Marchart, 2010, S. 64) gearbeitet. In dieser Unterscheidung wird

die »Pluralität kontingenter Gründe, die ›empirisch‹ – wenn auch immer nur tempo-

rär – das Soziale gründen« (ebd.), auf der Dimension des Ontischen verortet, während

die »Unmöglichkeit einer letzten Gründung des Sozialen […] nicht von derselben Ord-

nung sein kann wie die empirischen Gründe in ihrer Pluralität« (ebd.). Deshalb wird die

Unbestimmtheit auf der Dimension des Ontologischen, der Dimension der Wesenhaf-

tigkeit angesiedelt.

Der starke Kontingenzbegriff entstammt einem erkenntnistheoretischen bzw.

sozialphilosophischen Theoriehorizont, der gegenwärtig vermehrt mit dem Begriff

Postfundamentalismus bezeichnet wird. Diese Bezeichnung hat jedoch nur im wei-

testen Sinne etwas mit dem alltagsweltlich oder wissenschaftlich vorherrschenden

Verständnis von (religiösen) Fundamentalismen zu tun (Sanders et al., 2014; Wipper-

mann, 2013). Sie reiht sich vielmehr in die sozialphilosophische Dichotomie zwischen

Fundamentalismus (auch Metaphysik oder Transzendentalontologie) und Antifunda-

mentalismus (auch Nihilismus) ein, die, wie die Begriffskonstruktion bereits anzeigt,

vor allem auf die An- oder Abwesenheit wesenhafter und unüberwindbarer Fundamente

des Sozialen fokussiert (Marchart, 2010, S. 59–61). Während mit Fundamentalismus

allgemein ein Denkhorizont bezeichnet wird, in dem ein ultimatives Fundament der

sozialen Ordnung vorausgesetzt wird (etwa Nation als verbindendes Element), werden

unter Antifundamentalismus zumeist Ansätze eines paradigmatischen »anything goes«

(Marchart, 2013, S. 35) subsumiert (Baudrillard, 2010; Feyerabend, 1976), die jegliche

Fundierung des Sozialen in allgemein und fest vorliegenden Gesetzen und Regel-

mäßigkeiten negieren (Marchart, 2013, S. 31–36). Letztere Schlussfolgerung ziehen

postfundamentalistische Perspektiven nicht. Denn, wie bereits eingeführt, wird gerade

aus der zugrunde liegenden Abwesenheit feststehender Fundamente die Notwendigkeit

der permanenten Gründung nicht-notwendiger Gründe auf Basis bereits bestehender

Gründungen abgeleitet (Marchart, 2010, S. 61–67). Diese nicht-notwendige Notwendigkeit

des Sozialen verbindet den postfundamentalistischen Denkhorizont konstitutiv mit

einem Denken von Macht und Herrschaft, ist doch die Frage nach der angemessenen

Be-Gründung einer sozialen Ordnung aufgrund des Fehlens ultimativer Gründe nie

außerhalb bestehender sozialer Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu beantwor-

ten (Laclau, 1990c, S. 60). In postfundamentalistischen Ansätzen geht es folglich nicht

darum, »to do away with foundations, or even to champion a position that goes under

the name of antifoundationalism« (Butler, 1992, S. 7). Vielmehr erscheint es bedeutsam,

»to interrogate what the theoretical move that establishes foundations authorizes, and

what precisely it excludes or forecloses« (ebd.; Herv. i. Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 25

Die Fokussierung der Untersuchung auf (migrations-)gesellschaftliche Differenz

verdeutlicht das Erfordernis differenzierter theoretischer Perspektiven, die Ausschluss,

Macht und Herrschaft systematisch berücksichtigen. Innerhalb des theoretischen Ho-

rizonts des Postfundamentalismus stellt hierfür vor allem die Hegemonietheorie ein

vielversprechendes Spektrum an differenzierten theoretischen Positionen zur Ver-

fügung, die es erlauben, die Kontingenz des Sozialen systematisch mit macht- und

differenztheoretischem Fokus in den Blick zu nehmen. Denn die Hegemonietheorie

liefert, soMartinNonhoff (2019b, S. 542), »eine Erklärung dafür,weshalb und auf welche

Weise sich trotz der Offenheit des Sozialen immer wieder relativ stabile Formationen

der Vorherrschaft einstellen, und zwar der Vorherrschaft sowohl von bestimmten Sinn-

als auch von Akteurskonstellationen.«

Aus diesem Grund fokussiert die vorliegende Arbeit auf die Untersuchung theore-

tischer Beiträge aus dem Horizont der Hegemonietheorie mit Bezug auf die Frage der

Theoretisierung des Verhältnisses von Kontingenz und Bildung in derMigrationsgesell-

schaft, wobei ich den Kontingenzbegriff insbesonderemit Bezug auf seine Bedeutungs-

facette der unbestimmten Bestimmtheit respektive der bestimmten Unbestimmtheit

des Sozialen in den Blick nehme. Diese gewissermaßen un_bestimmtheitstheoretische

Perspektivierung des Kontingenzbegriffs hat zum einen damit zu tun, dass mich, das

sollte bereits deutlich geworden sein, im Rahmen der Beschäftigung mit migrations-

gesellschaftlicher Wirklichkeit insbesondere die Gleichzeitigkeit von Unbestimmtheit

und Bestimmtheit des Sozialen interessiert. Die in demselben Bedeutungsspektrum

anzusiedelnden Begriffspaare einer nicht-notwendigen Notwendigkeit oder einer un-

bedingtenBedingtheit sind dabei nicht unbedeutend, für das hier formulierte Interesse.

Sie sind aber schließlich nur sekundär. Zum anderen hat die Fokussierung des Kon-

tingenzbegriffs anhand der Begriffskonstruktion der Un_Bestimmtheit auch einen

theoriestrategischen Zweck, wird doch selbst in herrschaftstheoretischen Betrachtun-

gen des Kontingenzbegriffs die Bedeutung der machtvollen Bestimmtheit des Sozialen

aufgrund der grundlegenden Unbestimmtheit häufig ausgeblendet und Kontingenz als

Unbestimmtheit zum Teil vorschnell auf Zufälligkeit oder Beliebigkeit reduziert. Wäh-

rend ich inderUntersuchungalso auf einDenkendesVerhältnisses vonUnbestimmtheit

und Bestimmtheit des Sozialen fokussiere, verwende ich aus eben genannten Gründen

Kontingenz und Un_Bestimmtheit in der vorliegenden Arbeit synonym.

Um diesem un_bestimmtheitstheoretischen Verständnis von Kontingenz nachzu-

gehen, untersuche ich den Horizont der Hegemonietheorie. Da mit dem Etikett Hege-

monietheorie einweiter und unübersichtlicher theoretischerHorizont bezeichnet wird,

der eine Vielfalt an theoretischen Perspektiven umfasst, ist dabei eine Begrenzung der

Auswahl an untersuchten Betrachtungsweisen unumgänglich.Wie ich in Kapitel 2 noch

näher ausführe, fokussiere ichmeine allgemeinen gesellschaftstheoretischen Auseinan-

dersetzungendeshalb in erster Linie auf die drei theoretischenPerspektiven,diemit den

NamenAntonio Gramsci, Louis Althusser sowie Ernesto Laclau undChantalMouffe ver-

bunden sind. Diese Auswahl stellt eine forschungspragmatische Eingrenzung dar, die

den zentralen theoretischen Bezugspunkt der Untersuchung konstruiert, von dem eine

systematische Ausweitung der zugrunde liegenden Bezugstheorien möglich wird und

zu dem gleichzeitig als allgemeiner Anhaltspunkt immer wieder zurückgekehrt werden

kann. Der derart konstruierte Horizont der Hegemonietheorie stellt also letztlich das

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

»Datenmaterial« für die vorliegende Untersuchung zur Verfügung, anhand dessen die

Kontingenz des Sozialen und ihre Konsequenzen für Bildung in der Migrationsgesell-

schaft näher in den Blick genommen werden.

1.3 Das Anliegen der Migrationspädagogik – Ziel und Fragestellung
der Untersuchung

Im Rahmen der Untersuchung verorte ich meine eigene erkenntnisproduktive Perspek-

tive,wie oben bereits erwähnt, imParadigmaderMigrationspädagogik (Mecheril, 2004,

2016a; Mecheril et al., 2010). Migrationspädagogik dient der vorliegenden Arbeit als all-

gemeiner Standort, von dem der Horizont der Hegemonietheorie nach bildungstheore-

tischen Beiträgen befragt und diese untersucht werden sollen. Im Folgenden skizziere

ich daher kurz die allgemeinen Konturen des ParadigmasMigrationspädagogik und be-

schäftigemichmit seinemallgemeinen normativen Anliegen. Letzteres dient derUnter-

suchung als Orientierung, indem es wesentliche Charakteristika einer gelingende(re)n

Bildung inmigrationsgesellschaftlichenDifferenzverhältnissenaufzeigt.Undes ermög-

licht so schlussendlich, das Ziel und die Fragestellung der Arbeit zu präzisieren.

Migrationspädagogik hat sich im erziehungswissenschaftlichen Feld der Bildung in

der Migrationsgesellschaft als differenzierter, dezidiert macht- und herrschaftskriti-

scher Ansatz etabliert. In einer sehr verallgemeinerten und idealtypisiertenBetrachtung

des Feldes der erziehungswissenschaftlichen Thematisierung und Untersuchung von

Migrationsgesellschaft und Bildung kann Migrationspädagogik in Bezug auf ihre (so-

zial-)theoretischen Vorannahmen sowie ihre erkenntnispolitischen und pädagogischen

Anliegen und Ziele von den Paradigmen der Ausländerpädagogik und der Interkulturel-

len Pädagogik abgegrenzt werden (Auernheimer, 2012; Diehm & Radtke, 1999; Krüger-

Potratz, 2005; Mecheril, 2004, 2010b; Nohl, 2014).

Idealtypisch betrachtet gehen ausländerpädagogische Praktiken (die Ausländerpäd-

agogik wurde nie explizit als Programmatik formuliert) mit einer defizitären und

assimilatorischen Perspektive auf migrationsgesellschaftlich Andere einher. Dominan-

te gesellschaftliche Unterscheidungen (etwa die Unterscheidung in Einheimische und

Ausländer*innen anhand von Staatsangehörigkeit) sowie Normen (etwa Monolinguali-

tät) werden darin als unhinterfragte Gegebenheiten vorausgesetzt. Aus diesem Grund

konstituieren sich ausländerpädagogische Praktiken als Zielgruppenansätze, die die

Ein- und Anpassung migrationsgesellschaftlicher Anderer unter die vorherrschenden

gesellschaftlichen Normen und Konventionen zum Ziel haben. Interkulturelle Pädagogik,

die mittlerweile ein breites Spektrum an differenzierten Ansätzen umfasst (Auernhei-

mer, 2012; Gogolin et al., 2018; Nohl, 2014), setzt sich hingegen insbesondere von der

defizitären und assimilatorischen Zielgruppenorientierung der Ausländerpädagogik

ab. Interkulturelle Ansätze stellen allgemeinpädagogische Ansätze dar, die pädagogi-

sches Geschehen mit einer Fokussierung auf kulturelle Differenz in den Blick nehmen.

Im Gegensatz zu einer Defizitperspektive kann in interkulturellen Ansätzen häufig

eine Ressourcenperspektive aufgezeigt werden, die Migration bzw. Interkulturalität

als Bereicherung voraussetzt. Das Paradigma der Migrationspädagogik dagegen weist

die Reduktion migrationsgesellschaftlicher Verhältnisse auf die Dimension kultureller

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 27

Differenz sowie die Bewertung von Migrationsphänomenen als entweder negativ oder

positiv als Bestandteil der Produktionmigrationsgesellschaftlicher Ungleichheit zurück

(Mecheril, 2004). Bedeutsam im Rahmen der vorliegenden Arbeit ist auch, dass die

unterschiedenen Paradigmen implizit auf unterschiedlichen Gesellschaftsvorstellun-

gen basieren. Während sowohl in ausländerpädagogischen als auch in interkulturellen

Ansätzen häufig fundamentalistisch-wesenhafte Gesellschaftsmodelle durchscheinen,

entspricht der Migrationsgesellschaftsbegriff der Migrationspädagogik dezidiert post-

fundamentalistischen Vorannahmen der Un_Bestimmtheit von Gesellschaft(-lichkeit)

(siehe Kap. 3.1).

Trotz dieser Einordnungs- und Typisierungsmöglichkeit »stellt die Migrationspäd-

agogik aus systematischen wie empirischen Gründen ein konstitutiv unabgeschlosse-

nes, sich revidierendes und differenzierendes, sich fortsetzend präzisierendes Projekt

dar« (Mecheril, 2016b, S. 8). Allgemein interessiert sich Migrationspädagogik für mi-

grationsgesellschaftliche Differenzordnungen10 und für die Fragen, wie sich diese in

pädagogischen – aber auch in anderen gesellschaftlichen –Verhältnissen und Praktiken

manifestieren und auswirken und wie diese in angemessener Weise verändert werden

können. In diesem Interesse artikuliert sich eine kontextualisierende Perspektive, die

von der überzeugtenAnnahmegetragenwird,dass erziehungswissenschaftlich relevan-

te Phänomene (wie etwa Handlungsfähigkeit, Autonomie, widerständiges Verhalten,

Bildung etc.) wie auch soziale Phänomene im Allgemeinen immer im Verhältnis von

Individuen und Kollektiven zu kontextuellen Differenzordnungen zu betrachten sind.

Sozialtheoretisch kann das Differenz- und Ordnungsverständnis migrationspädago-

gischer Ansätze dabei im Anschluss an sozialkonstruktivistische und dekonstruktive

Ansätze eingeordnet werden (Mecheril & Plößer, 2009). Diese verstehen Differenz zum

einen als konstruiertes Produkt sozialer (Unterscheidungs-)Praxis. Zum anderen ist

dieses Produkt nicht beliebig konstruierbar, sondern immer in temporär verfestigte,

eine gewisse Dauerhaftigkeit aufweisende, asymmetrische Macht- und Herrschafts-

verhältnisse eingelassen, die einen sowohl beschränkenden als auch ermöglichenden

Rahmen für das subjektive wie kollektive In-der-Welt-Sein, Handeln undWahrnehmen

formen (Mecheril et al., 2013, S. 47f.). Differenz kann in diesem Sinne als nicht-not-

wendiges soziales Konstrukt der Unterscheidung betrachtet werden, das folgenreiche

Unterschiede produziert und somit eine tiefgreifende realeWirksamkeit aufweist.

Entgegen anderer – im Feld der (Erziehungs-)Wissenschaft anzutreffender – Posi-

tionen, die Migrationspädagogik entweder als Ansatz im »weite[n] Feld der Integrati-

onshilfen für Migrant/inn/en« (Auernheimer, 2012, S. 154) umdeuten11 oder auf einen pa-

10 Diese werden heuristisch als »natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen« gefasst (Meche-

ril, 2003, S. 118–251; ausführlicher hierzu siehe Kap. 3.3.1). »Der Ausdruck natio-ethno-kulturell ver-

weist hierbei zum einen darauf, dass die Konzepte von Nation, Ethnie/Ethnizität (und Rassekon-

struktionen) sowie Kultur (und Religion) in Wissenschaft und Alltagsverständnissen oftmals dif-

fus und zumTeil in unklarer Abgrenzung voneinander Gebrauchfinden. Zumanderen verweist der

Ausdruck darauf, dass Konzepte vonNation, Ethnie/Ethnizität und Kultur sowohl formal durch Ge-

setze und Erlasse, materiell durch Grenzanlagen und Ausweise als auch sozial durch symbolische

Praktiken in durchaus verschwommener Bedeutung und Konsequenz hergestellt werden und po-

litisch Verwendung finden.« (Mecheril, 2016b, S. 15)

11 Zur Kritik an dieser Umdeutung siehe Çiçek und Shure (2015), Peters (2015) und Schmitt (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ternalistisch-dekonstruktiven Einsatz reduzieren, der »anti-essenzialistisch und hyper-

kulturell« (Knobloch, 2020, S. 244; Herv. i. Orig.) ausgerichtet sei, verfolgt Migrations-

pädagogik das Anliegen einer Kritikmigrationsgesellschaftlicher Ordnungen undHerr-

schaftsverhältnisse, die die Handlungsfähigkeit undWürde Anderer einschränken (Me-

cheril et al., 2013).Migrationspädagogik geht es alsoweniger – zumindest nicht direkt –

um die Subjekte und eine wie auch immer ausgerichtete – etwa integrative (Auernhei-

mer, 2012) oder hyperkulturelle (Knobloch, 2020) –Einpassung, als vielmehr umdie (mi-

grations-)gesellschaftlichenOrdnungenunddarum,wiedieseOrdnungenAndere inun-

gleicher, illegitimerWeise einschränken.Schließlich geht es dabei umdie Frage,wie die-

se Ordnungen verändert werden können, sodass gerechtere soziale wie pädagogische

Verhältnisse für alle möglich werden.

»Mit der Entscheidung, das Verhältnis Migration und Bildung unter der Perspektive

Migrationspädagogik zu thematisieren und nicht etwa unter der Frage, wie die Inte-

gration von Migrant/innen optimierbar sei, richtet sich der Blick auf Zugehörigkeits-

ordnungen in der Migrationsgesellschaft, auf die Macht der Unterscheidung, die von

ihnen ausgeht sowie die damit ermöglichten und verhinderten Bildungsprozesse und

zwar aller, wie auch immer ihre migrationsgesellschaftliche Position und [ihr] Status

sein mögen.« (Mecheril, 2016b, S. 19; Herv. i. Orig.)

Programmatisch geht es der Migrationspädagogik also weniger um die Frage, wie das

Subjekt selbst »dieKunst« erlernenkann,»nicht dermaßen regiert zuwerden« (Foucault,

1992, S. 12), als vielmehr um die »sozialen und politischen Ermöglichungsbedingungen«

(Mecheril, 2010c, S. 20) für kritisches, mündiges, würdevolles Handeln unter den gege-

benenBedingungen sowie um»die Rolle […], die der pädagogischen und erziehungswis-

senschaftlichen Praxis (Denken, Sprechen/Schreiben und Handeln) hierbei zukommt«

(ebd.). Migrationspädagogik verfolgt dabei zum einen das Anliegen, so Mecheril (2015,

S. 47), zu einer Analyse derjenigen Bedingungen beizutragen, »die Menschen im Hin-

blick auf die Möglichkeit einer freieren Existenz behindern, ihre Würde einschränken

und sie entmündigen.« Zumanderen sucht sie darauf aufbauend in postnormativer Ein-

stellung nach Möglichkeiten einer freieren und würdevolleren Existenz aller unter den

vorherrschenden Bedingungen, ohne – deshalb postnormativ – das, was als frei oder

würdevoll gilt (sprich: das Maß der Kritik), von vornherein starr festzulegen (vgl. ebd.,

S. 47f.). Schließlich ist Migrationspädagogik an »der Untersuchung [von] Räume[n] und

Optionen der Kontingenz […] in besonderer Weise interessiert, kommen doch hier Al-

ternativen in den Blick, die der Komparativform des ›Freieren‹, des ›Würdigeren‹ nahe-

kommen« (ebd., S. 48).

Migrationspädagogik kann schließlich als eine offene und gleichsam entschiedene,

kontextualisierende Perspektive der Suche nach einem »besseren Ort« (Grossberg, 1999,

S. 58) skizziert werden, der es ganz im Sinne der Cultural Studies immer auch darum

geht, »nachzuspüren,wieMacht in dieMöglichkeiten derMenschen, ihr Leben auf wür-

dige und sichere Art zu verbringen, eindringt, sie beschneidet und sich ihrer bemäch-

tigt« (ebd., S. 62). Nach Grossberg sind radikale Offenheit und Kontextualität deshalb

vonhoher Bedeutung, »[d]ennwennmanMachtbeziehungen ändernwill,wennmandie

Menschen auch nur ein ganz klein wenig bewegen will, muß man dort ansetzen, wo sie

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 29

sind,wo undwie sie ihr Lebenwirklich leben« (ebd.). Dies sollte jedoch nicht paternalis-

tisch missverstanden werden, etwa im Sinne eines »Die Leute abholen, wo sie stehen«.

Es geht vielmehr um eine Perspektive, die sensibel für die historischen und kontextspe-

zifischen sowie (subjekt-)positionsabhängigen Bedingungen ist und die an diesen Be-

dingungen ansetzt.

Auf der Basis dieser zentralenMerkmale derMigrationspädagogik lässt sich das Ziel

der vorliegenden Arbeit präzisieren: ImHorizont derMigrationspädagogik geht es nicht

um einen Beitrag zur genaueren Bestimmung dessen, wie alle Subjekte zu gebildeteren

Subjekten nach den gesellschaftlich dominierendenNormen und Konventionen werden

können. Ziel ist es vielmehr, mit Bezug auf den Horizont der Hegemonietheorie und

der Fokussierung auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit) nach grundlegenden Bedingun-

gen – ich nenne diese später »Elemente« – un_bestimmter Bildungsprozesse zu fragen,

die die Suche nach dem besseren Ort für alle mit größerer Wahrscheinlichkeit als unter

den gegebenen Bedingungen vorherrschender Bildungsverständnisse (etwa der starke

Selbstbezug) anleiten können. Schließlich ist das Ziel dieser Untersuchungweniger eine

neueGrundlegung einer (migrationspädagogischen) Bildungstheorie in derMigrations-

gesellschaft als vielmehreineVerfeinerungund teilweiseErgänzungbereits vorliegender

migrations- und allgemeinpädagogischer Bildungstheorien anhand der vertieften Aus-

einandersetzungmit hegemonietheoretischen Perspektiven undder zentralen Prämisse

der Un_Bestimmtheit des Sozialen (siehe auch Kap. 1.4 zur Nähe vonHegemonietheorie

undMigrationspädagogik).

In diesem Kontext geht es in der vorliegenden Arbeit um die Untersuchung der Fra-

gestellung, wie ein migrationspädagogisches Bildungsverständnis aus dem Horizont der Hege-

monietheorie gedacht und präzisiert werden kann. Grundlegend für ein solches Bildungsver-

ständnis ist ein gesellschaftstheoretischesNachdenken über subjektive Bildungsprozes-

se, in dem die Kontingenz des Sozialen in ihrer Spannung zwischen Unbestimmtheit

und Bestimmtheit systematisch reflektiert wird. Daraus ergeben sich folgende weitere

Unterfragen für die vorliegende Untersuchung:

• Wie wird die Kontingenz respektive die Un_Bestimmtheit des Sozialen hegemonie-

theoretisch gedacht?

• Was bedeutet dies für ein Denken von Gesellschaft(-lichkeit) und Subjekt(-ivität)?

• Welche Konsequenzen hat das für ein gesellschaftstheoretisches Bildungsdenken?

• Wie kannMigrationsgesellschaft im Sinne der Hegemonietheorie sowohl analytisch

als auch theoretisch ausdifferenziert werden?

• Und inwiefern trägt die PerspektiveMigrationsgesellschaft zu einer Ausdifferenzie-

rung des hegemonietheoretischen Kontingenz-, Gesellschafts- und Subjektbegriffs

bei?

• Welche Schlussfolgerungen lassen sich daraus für einen migrationspädagogisch

ausgerichteten, allgemeinen, gesellschaftstheoretischen Bildungsbegriff ziehen?

Die Untersuchung verfolgt hierbei das allgemeine Ziel, einen Beitrag zur Erweiterung,

Modifikation und Revision des migrationspädagogischen Bildungsdenkens zu leisten,

der es zum einen ermöglicht, Bildung in einer kontextualisierten Fokussierung migra-

tionsgesellschaftlicher Ordnungen zu begreifen. Zum anderen soll ein Beitrag dazu ge-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

leistet werden, weder die Nicht-Notwendigkeit noch die Macht- und Gewaltförmigkeit

migrationsgesellschaftlicherOrdnungenausdemBildungsdenkenauszublenden.Letzt-

lich sollen die theoretischenMöglichkeiten eruiert werden, unter denen »gelingendere«

Bildungsprozesse aller mit höhererWahrscheinlichkeit zu erwarten sind.

1.4 Migrationspädagogische Bildungstheorie – Ein erster Überblick

Weder das Feld der allgemeinen noch das Feld der migrationspädagogischen Bildungs-

theorie soll undmuss imRahmendieser Arbeit neu erfundenwerden.Während ausführ-

lichere Bezüge zum Feld der allgemeinen Bildungstheorie in der gesamten Arbeit sowie

insbesondere in Kapitel 4 vorgenommen und hegemonietheoretisch diskutiert werden,

führe ich hier in der gebotenen Kürze eine knappe Übersicht über bildungstheoretische

Untersuchungen an, die dem Horizont der Migrationspädagogik zugerechnet werden

können.

Trotz des im wissenschaftlichen Feld vergleichsweise jungen »Bestehens« des Para-

digmas der Migrationspädagogik sind in den vergangenen Jahren vermehrt empirische

und theoretische Studienmit demSchwerpunkt Bildung(-sprozesse) entstanden, die ei-

ne wichtige Grundlage für die kontingenztheoretische Auseinandersetzung in der vor-

liegenden Arbeit bilden. Da aus der starken Eingrenzung auf bildungstheoretische Un-

tersuchungen mit migrationspädagogischer Ausrichtung ein gut überschaubares Feld

resultiert, stelle ich die Arbeiten im Folgenden einzeln und nacheinander dar. Die Dar-

stellungen beschränken sich dabei auf die Skizzierung ihrer bildungs- und kontingenz-

theoretischen Implikationen, da die herausgestellten Arbeiten an anderen Stellen dieser

Arbeit erneut angeführt undmit anderen Fokussen beleuchtet werden.

Eine der zentralen Grundlagen migrationspädagogischer Beschäftigungen mit

dem Bildungsbegriff legte Astrid Messerschmidt (2009) mit ihrer Habilitation Weltbilder

und Selbstbilder vor. Darin fokussiert sie anhand der Auseinandersetzung mit institu-

tionalisierter Bildung in den Feldern ›globales Lernen‹, ›interkulturelles Lernen‹ und

›Lernen aus der Geschichte‹ Bildungsprozesse in Bezug auf die Topoi Globalisierung,

Migration und die zeitgeschichtlichen Nachwirkungen von Nationalsozialismus und

Kolonialismus. In Anlehnung an die kritische Bildungstheorie (insbesondere nach Kon-

effke, 2006) versteht sie Bildungsprozesse als widersprüchliche Prozesse der Kritik an

Herrschaftsverhältnissen bei gleichzeitiger Anerkennung der eigenen und konstitutiven

Involviertheit in diese Verhältnisse. »DieMittäterschaft an Herrschaft bei gleichzeitiger

Kritik an herrschaftlich strukturierter Bildung macht«, so Messerschmidt (2009, S. 9),

»die innere Zwiespältigkeit von Bildungsprozessen aus, die sich mit den gesellschaft-

lichen Verhältnissen in einer globalisierten Einwanderungsgesellschaft auseinander

setzen [sic!] und von diesen Verhältnissen bedingt sind.« Sie hebt dabei insbesondere

hervor, dass Bildungsprozesse ihren Ausgangspunkt in der Involviertheit inMacht- und

Herrschaftsverhältnisse nehmen, es dabei immer um die Reflexion von Selbst- und

Weltbildern geht und diese zugleich nie an ein Ende kommen, also konstitutiv unab-

schließbar bleiben.

Neben der Arbeit von AstridMesserschmidt stellt die qualitative StudieMigration als

Bildungsherausforderung von Nadine Rose (2012) eine der grundlegenden Arbeiten im Feld

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 31

dermigrationspädagogischenBildungstheorie dar. In derUntersuchung vollzieht sie ei-

ne subjektivierungstheoretischeWende,wasdasSpannungsverhältnisder Involviertheit

und Befähigung in und durch gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse an-

belangt. Ihr Untersuchungsmaterial bilden biografische Erzählungen »von jungenMän-

nern aus eingewanderten Familien zwischen 20 und 25 Jahren, die bereits in Deutsch-

landgeborenwurdenoder imKindesalter eingewandert sind« (ebd.,S. 14).DerHauptfo-

kus der Analyse liegt dabei aus subjektivierungstheoretischer Sicht auf den diskriminie-

renden »Anrufungen« der Interviewpartner als migrationsgesellschaftlich Andere und

deren bildungsrelevanten Positionierungen zu diesen. Bildung begreift Rose vor dem

Hintergrundder Subjektivierungstheorie »als InfragestellungundVerschiebungderBe-

dingungendeskollektivenSeins […],die sich ausderMacht vonSubjektivierungsvorgän-

gen speist, also als Infragestellung oder Verschiebung der Kategorien, in denen soziales

Subjekt-Sein überhaupt denkbar ist« (ebd., S. 16). Mittels des auf der subjektivierungs-

theoretischen Paradoxität von Unterwerfung (etwa in Form von Diskriminierung) und

Ermöglichung (etwa in Form von Bildung) gründenden Bildungsverständnisses kehrt

Rose die – insbesondere in Diskursen über formelle Bildung vorherrschende – Defizit-

perspektive um, dass Migration eine Bildungsherausforderung für Migrant*innen dar-

stelle. Sie verdeutlicht vielmehr, dass Migrationsphänomene eine Herausforderung für

die vorherrschendenNormalitätsordnungen, Praktiken und Routinen sind und hebt auf

einen Bildungsbegriff ab, der zentral um die Frage nach den Möglichkeiten und Bedin-

gungenderResignifikationdiskriminierendermigrationsgesellschaftlicherAnrufungen

und Ordnungen kreist.

In jüngerer Zeit entstandenmit den Arbeiten von ArzuÇiçek (2020), Tobias Linnemann

(2023) undManuel Peters (2022) drei weitere bedeutsame bildungstheoretische Untersu-

chungenmigrationspädagogischer Ausrichtung, die allesamt grundlegend an den herr-

schafts- und subjektivierungstheoretischen Arbeiten von Messerschmidt und Rose an-

schließen.Während Çiçek (2020) in ihrer Untersuchung – ähnlich wie Rose (2012) – Bil-

dungsprozesse insbesondere im Spiegel von Erfahrungen und Diskursen über Deprivi-

legiertheit in den Blick nimmt, betrachten Linnemann (2020) und Peters (2022) Bildung

vielmehr mit einer Fokussierung auf Erfahrungen der Privilegiertheit im Rahmen mi-

grationsgesellschaftlicher Verhältnisse.

Arzu Çiçek (2020) widmet ihre »postalische Diskursanalyse« (ebd., S. 11; Herv. i. Orig.)

mit dem Titel VomUnbehagen an der Zugehörigkeit einer differenzierten und tiefgehenden

»migrationspädagogische[n] Derridalektüre« (ebd.). Im Fokus stehen in bildungstheo-

retischer Absicht (a) die Analyse eines Interviewsmit »einer jungen Frau […], die imAlter

von acht Jahren [im Zuge des Kosovokrieges] schlagartig aus ihrem damaligen Lebens-

kontext gerissen wird« (ebd., S. 16), sowie (b) die dekonstruktive Lektüre eines Auszugs

»aus demNationalen Integrationsplander BundesrepublikDeutschland« (ebd., S. 17; Herv.

i. Orig.). Ziel dieses Vorgehens ist es, Erkenntnisse über die Strukturen und Bedingun-

gen zu generieren, die Menschen in ihrer freien und würdevollen Existenz behindern,

einschränken und entmündigen (ebd.). Çiçek (ebd., S. 97–187) stellt dabei insbesonde-

re Behinderung, Degradierung und Entmutigung als Bedingungen der Einschränkung

Anderer heraus. Bildungstheoretisch hebt sie auf die Einführung einer »Alteritätsorien-

tierung« (ebd., S. 15) in diemigrationspädagogischeDebatte ab,die vor allem in derHer-

ausstellung der besonderen Bedeutung von Verantwortung als unausweichliches, durch

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

die Alterität der Anderen erfahrenes und subjektbildendes Antwortverhältnis mündet.

Diese radikale Verantwortung, die in ihrer Perspektive durch die Relationalität des Sub-

jekts zu Anderen bedingt ist, charakterisiert sie dabei einerseits als »maßlos, denn das

Subjekt ist dadurch indieVerantwortunggenommen,dass es sich […] in einemVergleich

des Unvergleichlichen entscheiden muss« (ebd., S. 91). Es gibt »[k]ein vorgeschriebenes

Programm« (ebd.) der Verantwortung gegenüber Anderen. Andererseits ist Verantwor-

tung ihr zufolge politisch imSinne einer Ausweitung derGrenzen von Inklusion undEx-

klusion (ebd., S. 91f.). Auf der Dimension der Institutionalisierung von Verantwortung

sei Verantwortung schließlich nicht total(itär) und universell übertragbar, sondernmüs-

se sich vielmehr stets »im Hinblick auf das Singuläre suspendieren lassen« (ebd., S. 93;

Herv. i. Orig.).

In seiner qualitativen Untersuchung mit dem Titel Bildet Scham? beschäftigt sich To-

bias Linnemann (2023) mit dem »Zusammenhang von Scham und kritisch-(selbst-)refle-

xiven Bildungsprozessen von weiß Positionierten über ihre Involvierung in rassistische

Verhältnisse« (ebd., S. 24; Herv. i. Orig.). Damit fokussiert er die »affektiv-emotionale

Dimension von Bildungsprozessen« (ebd., S. 10) und fragt danach, inwiefern Scham zu

Bildungsprozessen in Bezug auf Rassismus beitragen kann oder auch nicht.Das zentra-

le Interesse seiner Untersuchung liegt in diesem Zusammenhang jedoch nicht auf der

widerwilligen Reproduktion von Rassismus (Weiß, 2013). Vielmehr fokussiert er auf die

Frage, inwiefernSchambei »weiß-mehrheitsdeutschen«bzw.migrationsgesellschaftlich

privilegierten Subjekten zu einer »Transformation der Perspektive auf die eigene Invol-

viertheit« (Linnemann, 2020, S. 11; Herv. i.Orig.) in Verhältnisse, die grundlegend durch

Rassismen strukturiert sind, beitragen kann. In seiner empirisch-theoretisierenden

Auseinandersetzung modelliert Linnemann Scham in erster Linie als krisenauslösen-

des Phänomen weißer Subjektivität, das Bildungsprozesse sowohl verhindert als auch

ermöglicht. So zeigt er, dass die hegemonialenweißen Subjektverständnisse eine Bezug-

nahme auf Scham nahelegen, die Bildungsprozesse vermittels der Abwehr des von der

Beschämung vermeintlich implizierten Souveränitätsverlusts tendenziell verhindert.

Demgegenüber hebt er gleichzeitig das Bildungsprozesse ermöglichende Potenzial von

»ideologisch-diskursive[n] Elemente[n]« sowie von »Kontexte[n] mit alternativen Nor-

men der Anerkennung von Reflexivität« (ebd., S. 416) hervor, die eine (Re-)Artikulation

weißer Subjektvorstellungen als postsouveräne und involvierte Subjektivitäten zulassen,

fördern und ermöglichen. »So kann davon ausgegangen werden«, schreibt Linnemann

(ebd., S. 412), »dass Kontexte, in denen kritische und selbstreflexive Selbstverständnisse

Anerkennung erfahren, eine Transformation von Selbst- und Weltverhältnissen sowie

der leidenschaftlichen Verhaftungen erlauben und begünstigen.« Scham kann dann

sowohl als Anlass als auch Gegenstand von Transformationsprozessen erfahren und

betrachtet werden.

Manuel Peters (2022) setzt sich in seiner qualitativen Untersuchung mit dem Titel

(Selbst-)Bildungsprozesse in der Migrationsgesellschaft »mit Subjektivierungsprozessen

junger Erwachsener in Form von Zugehörigkeitserfahrungen und Bildungsprozessen

innerhalb ihrer entwicklungspolitischen Mobilität« auseinander (ebd., S. 9). Anhand

narrativer Interviews mit ehemaligen Teilnehmer*innen am weltweit größten globalen

und entwicklungspolitischen Mobilitätsprogramm weltwärts beschäftigt er sich mit

deren »Erfahrungenmit Zugehörigkeiten in ihrem jeweiligen Freiwilligendienst« (ebd.,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 33

S. 153) und untersucht ihre »Aneignungsweisen postkolonial geprägter und natio-eth-

no-kulturell codierter Zugehörigkeitsordnungen« (ebd., S. 13). Bildungsprozesse fasst

er in Anlehnung und Weiterführung subjektivierungstheoretischer Perspektiven als

»›Prozesse der Ordnungsbildung‹, in denen es um die ›Entstehung, Aufrechterhaltung

und Veränderung von Ordnungen‹ geht« (ebd., S. 19). Er hebt dabei – das kündet auch

der Titel seiner Arbeit an – auf das unüberwindbare Spannungsverhältnis von Selbstbil-

dung (Subjektivierung) und Bildung ab. Mit Bezug auf einen migrationspädagogischen

Bildungsbegriff verdeutlicht er (ebd., S. 285–292) insbesondere die Bedeutung von

Gefühlen und Solidarität jenseits natio-ethno-kultureller Zugehörigkeiten für Bil-

dungsprozesse, gerade aufgrund der dominierenden vereinseitigenden Bindung des

Bildungsbegriffs an Rationalität (im Gegensatz zu Emotionalität und Affektivität) und

methodologisch nationalistische Gemeinschaftsvorstellungen (im Gegensatz zu einer

Solidarität jenseits des Nationalen).

Die dargestellten Arbeiten beleuchten Bildungsprozesse mit unterschiedlichen

Fokussierungen und Schwerpunktsetzungen – sowohl was die theoretischen Bezugs-

perspektiven anbelangt als auch mit Bezug auf die spezifischen Facetten und Topoi

einesmigrationsgesellschaftlichen Bildungsbegriffs, die sie in denVordergrund rücken.

Gemein ist ihnen derselbe Blickwinkel, mit dem sie Bildungsprozesse (theoretisch

wie empirisch) betrachten und mit dem sie die vielfältigen Klänge der eingefangenen

Phänomene sprachlich abbilden. Bildungsprozesse werden in den dargelegten Arbeiten

kontextrelational als (migrations-)gesellschaftlich strukturierte Subjektbildungspro-

zesse (imSinne vonSubjektivierung) betrachtet, die vondemAnliegen getragenwerden,

(Fremd-)Herrschaft zu überwinden, und die zugleich konstitutiv in Herrschaftsverhält-

nisse eingebettet sind. Dafür wird theoretisch das Paradox der gleichzeitigen Präsenz

von Bestimmtheit (Herrschaft, Heteronomie, Determiniertheit) und Unbestimmtheit

(Mündigkeit, Autonomie, Freiheit) im Feld des Sozialen großteils vorausgesetzt.

Im Anschluss an diese migrationspädagogischen Arbeiten beabsichtigt die vorlie-

gendeUntersuchungnunweder,denbereits existierenden facettenreichenHorizontmi-

grationspädagogisch-bildungstheoretischerForschung in einerumfassendenundstrin-

genten migrationspädagogischen Bildungstheorie zu vereinheitlichen, noch verspricht

sie,diesemHorizont einen radikal neuartigenBausteinhinzuzufügenoder zu einempa-

radigmatischen Wandel beizutragen. Vielmehr geht mit dem in dieser Arbeit verfolg-

ten Interesse das Ziel einher,mit der un_bestimmtheitstheoretischen Fokussierung von

Kontingenz eine der zentralen theoretischen Vorannahmen migrationspädagogischer

Bildungstheorie genauer in den Blick zu nehmen und mit Bezug auf Bildung auszuar-

beiten.Damit soll einBeitrag zur »Verfeinerung«der bildungstheoretischenGrundlagen

sowohl des Horizonts derMigrationspädagogik als auch der allgemeinen Bildungstheo-

rie geleistet werden.

1.5 Migrationsgesellschaftliche Modellierungen – Vorgehen und Aufbau
der Arbeit

Das Vorgehen dieser Untersuchung bezeichne ich als migrationsgesellschaftliches Mo-

dellieren. Diese Formulierung verdeutlicht in bildlicher Sprache, dass ich das theoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sche Arbeiten nicht als eine vollständig objektive, sinnentsprechende Darstellung des

theoretischen Materials betrachte. Vielmehr begreife ich es als eine Praxis, die das zu-

grunde liegende Material bearbeitet und dabei auch verändert und verformt. In diesem

Sinne versteht auch Louis Althusser (2017, S. 205) in materialistischer Perspektive theo-

retische Praxis – wie jede andere Praxis auch – als »jeden Prozess der Transformation

eines bestimmten gegebenen Rohstoffs in ein bestimmtes Produkt, eine Veränderung,

die durch eine bestimmtemenschliche Arbeit bewirkt wird, indem sie bestimmte (›Pro-

duktions‹-)Mittel benutzt.«

Neben diesem transformierenden Charakter stelle ich mit dem Attribut »migrati-

onsgesellschaftlich«denzentralenBezugspunktmeinerModellierungenheraus.Wiebe-

reits inKapitel 1.1.3 herausgestellt,nimmtderErkenntnisprozess imRahmendesmigra-

tionspädagogischen Paradigmas seinen Ausgangspunkt in dermethodologischenÜber-

zeugung, dass das Allgemeine zwar kategorial, aber nicht kategorisch vom Besonde-

ren unterschieden werden kann. Eine forschungspragmatische (Komplexitäts-)Reduk-

tion bzw. die Einnahme einer »künstlichen Einstellung« (Mecheril, 2010c, S. 15) auf das

Besondere ermöglicht es jedoch, das Allgemeine »besser« – im Sinne von fokussierter

und methodisch eingegrenzter – in den Blick zu nehmen (Hamburger, 2009; Mecheril,

2006a). Die im Rahmen dieser Arbeit vorgenommenen Modellierungen haben deshalb

ihren zentralen Bezugspunkt letztendlich in dem – selbst auch noch zu modellieren-

den – Gegenstand der Migrationsgesellschaft(-lichkeit).

Den Ausdruck »Modellierung« entleihe ich von Paul Mecheril (2003), der damit ei-

gentlich die Praxis und das Ergebnis der Modellbildung im Rahmen der empirisch-in-

terpretativen Analyse von Interviewtexten bezeichnet (ebd., S. 40–50). Die Forschungs-

praxis von derDatenerhebung via Interviews über die Transkription unddie Analyse zur

Produktion vonErgebnissen (in seinemFall: vonModellen) beschreibtMecheril dabei als

»einen kontingenten und vergegenständlichendenHerstellungs- oder Bildungsprozess«

(ebd., S. 40) von Texten, die permanenten Transformationen und Übersetzungen unter-

liegen. Ohne das genaue Vorgehen weiter ausführen zu können, ist es offensichtlich,

dass ich in der vorliegenden Arbeit nicht das identische Vorgehen unter der Bezeich-

nung »Modellierung« beschreibe. Und doch scheint es mir auch über die Brauchbar-

keit des Begriffs hinaus durchaus Analogien zwischen einer Modellierung sogenannter

theoretischer und sogenannter empirischer Daten zu geben, auch wenn sich ihre Ent-

stehungsbedingungen deutlich voneinander unterscheiden mögen. Denn sowohl theo-

retische Texte als auch Interviewtexte können als kontingente Zwischenprodukte des

Über-Setzens vorgegebener Erzählmuster und -normen in einen bestimmten Kontext

undmit bestimmten (imaginierten unddominierenden) Interessen etc. verstandenwer-

den, die nie auf eine reine Ursprünglichkeit verweisen. Um bei dem oben eingeführten

Beispiel zu bleiben:WennTheorie nach Althusser (2017, S. 206) »an einemRohstoff (Vor-

stellungen, Begriffe und Tatsachen)« arbeitet, dann ist dieser Rohstoff, selbst wenn es

sich umTheorien handelt, eben nicht ursprünglich und rein.Vielmehrwird der Rohstoff

der theoretischen Praxis »durch andere Praktiken gegeben […], die ›empirisch‹, ›tech-

nisch‹ oder auch ›ideologisch‹ sein können« (ebd.). Das heißt, dass auch die Rohstoffe

der theoretischen Praxis sowie deren Ergebnisse immer bereits Transformationen von

etwas sind, das zuvor anderen Prozessen der Transformation ausgesetzt war. Zwischen

demMaterial einer theoretischen Untersuchung (abstrakteTheorien) und dem abstrak-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 35

ten Produkt der theoretischen Arbeit liegt also immer eine Differenz, die stets durch

Verunreinigung, Selektivität, Begrenzung, Interpretation etc. gekennzeichnet ist (ebd.,

S. 233).

In Anlehnung an Stuart Halls (2010c, 2010d) kommunikationstheoretische Skiz-

ze des »Kodieren/Dekodieren-Modells« im Kontext der Massenkommunikation kann

der Prozess der Modellierung theoretischer Texte als ein Über-Setzen von Theorien

von einem Bedeutungshorizont 1 in einen Bedeutungshorizont 2 betrachtet werden.

Dabei werden beide Bedeutungshorizonte durch unterschiedliche historische und kon-

textspezifische Bedingungen geprägt, die Auswirkungen auf die kontextspezifischen

Praktiken des Kodierens und Dekodierens eines Textes haben. Wenn Hall das mas-

senkommunikationstheoretische Sender*in-Nachricht-Empfänger*in-Modell anführt,

geht es ihm dementsprechend insbesondere darum, mit der Vorstellung zu brechen,

Kommunikation bzw. Rezeption könne linear und störungsfrei funktionieren – also als

ein transparenter Prozess, in demdie gesendete Nachricht unter Beseitigung allermög-

licher Störungen unbeschadet und unverändert bei den Rezipient*innen ankommen

kann.Vielmehr stellt er sich denVorgang, vereinfacht ausgedrückt, als einen rekursiven,

spiralförmigen Prozess vor, in dem eine Nachricht unter spezifischen Produktionsbe-

dingungen (Wissensrahmen, Produktionsverhältnisse, technische Infrastruktur) in

einem spezifischen Bedeutungshorizont kodiert und im Anschluss – vermittelt über

einen allgemeinen sinntragenden Diskurs – in einem anderen Bedeutungshorizont

unter anderen Produktionsbedingungen rezipiert, gelesen bzw. dekodiert wird. Es ergibt

sich, das erscheint mir hier bedeutsam, das Bild eines Übersetzungsprozesses, der

von einer unüberwindbaren Differenz zwischen dem Material und dem Produkt der

Praxis der Massenkommunikation bzw. – in dem vorliegenden Fall – der theoretischen

Untersuchung gekennzeichnet ist. Wobei diese Differenz nicht gekittet, sondern maxi-

mal durch Anerkennung und einen behutsamen Umgang damit »überbrückt« werden

kann. Übertragen auf die Praxis einer theoretischen Untersuchung und in Anlehnung

anMecherils Modellierungsmodell (2003)12 erscheint es mir dabei noch einleuchtender,

von einem Bedeutungshorizont V zu sprechen, in dem das Untersuchungsmaterial

(theoretische Texte) als bereits gefertigtes (Zwischen-)Produkt der Übersetzung verortet

ist, und einem Bedeutungshorizont X, in den das Untersuchungsmaterial übersetzt

wird. Die jeweiligen Übersetzungen werden dabei auf der Basis eines spezifischen

Erkenntnisinteresses und unter Bezugnahme sowohl systematisch als auch eklekti-

zistisch ausgewählter weiterer Untersuchungsperspektiven aus einer ausgewählten

(Subjekt-)Position und einem durch konkrete Macht- und Herrschaftsverhältnisse

geprägten gesellschaftlichen wie disziplinären Kontext vorgenommen. Die Kennzeich-

nung als Text und Bedeutungshorizont V oder X ist relevant, weil dadurch sowohl

der Ausgangstext und sein Bedeutungshorizont nicht als ursprünglich gesetzt werden

als auch der produktive Spalt (zeitlich, räumlich, prozessual, theoretisch…) zwischen

dem Ausgangstext und dem Produkt – der Spalt, in dem die modellierende Tätigkeit

stattfindet – nicht aus der Repräsentation des Erkenntnisprozesses getilgt wird. Dies

12 Mecheril spricht beim transkribierten Interviewtext von Text V und bei denModellen, die am Ende

der interpretativen Analyse stehen, von Text X.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

schreibt keine Beliebigkeit in den Prozess derModellierung ein, sensibilisiert jedoch für

die verantwortungsvolle Tätigkeit der Übersetzung von TextenV zu TextenXundweiter.

Mein Tun im Rahmen der vorliegenden Untersuchung kann am Ende meiner suk-

zessiv-präzisierenden Einleitung also schließlich als eines charakterisiert werden,

das ausgewählte theoretische Texte (Hegemonietheorie) im Hinblick auf einen kon-

kreten Gegenstand (Bildung) und auf ein forschungsleitendes Erkenntnisinteresse

und -ziel (un_bestimmtheitstheoretische Reflexion) aus einer bestimmten erkennt-

nistheoretischen und -politischen Perspektive (Migrationspädagogik) sowie anhand

einer eingeschränkten Fokussierung (Migrationsgesellschaft) liest und übersetzt. Die-

ser Vorgang wird weder als transparenter und reiner Prozess der Freilegung einer

tiefenhermeneutischen Sinnstruktur des Untersuchungsmaterials betrachtet noch als

einer, der in umfassenderWeise demUntersuchungsmaterial »gerecht« werden könnte.

Auch wenn der Vorgang weder beliebig noch ambitionslos ist, so ist er doch als eine

prozessuale Modellierung zu kennzeichnen, die notwendigerweise mit (un-)bewussten

Ein-, Ab- und Ausblendungen, mit Verlusten, Wandlungen und Hinzufügungen ein-

hergeht. Der Untersuchungsprozess kann so als ein sich in spiralförmigen Bewegungen

permanent verschlingender und auch durch Brüche gekennzeichneter Prozess des

Übersetzens von Texten aus einem Bedeutungshorizont in einen anderen verstanden

werden. Auch wenn der Bedeutungshorizont der vorliegenden Arbeit zum Teil auf ganz

anderen Interessen, Zielen, Perspektiven, sozialen Bedingungen etc. basieren mag als

die Bedeutungshorizonte der untersuchten Texte, nimmt die Praxis der Modellierung

nichtsdestotrotz die Tätigkeit der Übersetzung ernst.

Um dem Interesse und der Fragestellung dieser Arbeit diesen Überlegungen ent-

sprechend nachzugehen, untersuche ich in Kapitel 2 unter dem Titel Gesellschaft, Hege-

monie,Kontingenz denBegriff derUn_Bestimmtheit in hegemonietheoretischenPerspek-

tiven auf das Soziale. Gesellschaft wird darin als Versuch der Schließung der Offenheit

des Sozialen verstanden. Deshalb konstruiere ich zunächst den vonmir als allgemeinen

Bezugsrahmen gesetzten Horizont der Hegemonietheorie und gehe der Frage nach ei-

nem kontingenztheoretischenGesellschaftsbegriff innerhalb dieses Rahmens nach.Da-

fürmodelliere ich die ins Zentrumgesetzten theoretischen Spektren vonAntonioGram-

sci, Louis Althusser sowie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, um daraus ausgewähl-

te sozialtheoretische Elemente des hegemonietheoretischenHorizonts herauszustellen.

Darauf aufbauend reflektiere ichdie gesellschaftstheoretischenGehalte des vonmirmo-

delliertenHorizontsmitBezugauf seine sozialontologische,sozialtheoretischeundzeit-

diagnostischeBedeutung,umschließlichdasKonzeptderUn_Bestimmtheit anhandder

theoretischenWerkzeuge der Hegemonietheorie zu bestimmen.

In Kapitel 3 arbeite ich unter dem Titel Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

einen hegemonietheoretischen Begriff vonMigrationsgesellschaft(-lichkeit) heraus und

spezifiziere zugleich auf Basis der Fokussierung auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit)

den in Kapitel 2 erarbeiteten Kontingenzbegriff. Dafür nehme ich in einem ersten

Schritt eine allgemeine Übersetzung des hegemonietheoretischen Horizonts in ein

Denken von Migration und der Unmöglichkeit von Gesellschaft vor, wobei ich mich

anhand der in Kapitel 2 ausgearbeiteten sozialtheoretischen Elemente auf bedeutsame

Signifikanten (Migrationshintergrund und illegale Migrationen) sowie Regime (Inte-

gration und europäische Grenzsicherung) der diskursivenmigrationsgesellschaftlichen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 37

Grenzproduktion beziehe. Darauf aufbauend beschäftige ich mich in einem zweiten

Schritt mit dem »innersten Zement« der vorherrschendenmigrationsgesellschaftlichen

(Welt-)Ordnung, indem ich insbesondere auf die Elemente der Nationalstaatlichkeit

und des Rassismus fokussiere. Abschließend reflektiere ich die gesellschafts- und

un_bestimmtheitstheoretischen Konsequenzen meiner Beschäftigung mit Migrations-

gesellschaft(-lichkeit) und Kontingenz.

In Kapitel 4mit demTitelBildung, Subjekt,Herrschaft beschäftige ichmich schließlich

mit den un_bestimmtheitstheoretischen Implikationen für den Bildungsbegriff. Dafür

nehme ich in einem ersten Schritt eine subjekttheoretische Annäherung zwischen dem

Bildungsdenken und der Hegemonietheorie vor, in der ich insbesondere auf die subjek-

tivierungstheoretische Perspektive derHegemonietheorie und ihre politischen Implika-

tionen abhebe.Aus dieser Annäherung resultiert dieNotwendigkeit der Bestimmung ei-

nes politischen Bildungsbegriffs, der zum einen die Un_Bestimmtheit des Sozialen und

ihre Konsequenzen zum Ausgangspunkt von Bildungsprozessen macht und zum ande-

ren die Politisierung der gegebenen Verhältnisse als Ziel von Bildungsprozessen ablei-

tet. Um mich einem politischen Bildungsbegriff anzunähern, stelle ich in einer ersten

Suchbewegung drei bildungstheoretische Zugänge heraus, die ich im weiten Spektrum

der Hegemonietheorie ansiedle: erstens und insbesondere mit Bezug auf Gramsci eine

Richtung, die Bildung vor allem als eine Praxis der intellektuellen Selbstermächtigung

versteht; zweitens und mit allgemeineren hegemonietheoretischen Bezügen eine Rich-

tung, die Bildung als sich kritisch distanzierende und problematisierende Subjektivie-

rungsweise versteht; drittens eine Perspektive, die als alteritätstheoretisch bezeichnet

werden kann und der zweiten Richtung sehr nahe steht. Bildung wird hierin vor allem

in Bezug auf die subjektkonstitutive Bedeutung Anderer gedacht, die die konstitutive

Andersheit einer jeden Subjektivität hervorhebt. In einer zweiten Suchbewegung leite

ich aus diesendrei hegemonietheoretischenZugängen zu einempolitischenDenken von

Bildung und anhand der Erweiterung umweitere bildungs- und sozialtheoretische Per-

spektiven formale Elemente einer un_bestimmten Bildung(-stheorie) ab, die Bildungs-

prozesse mit Bezug auf (a) Relationalität, Kontextualität und Ungleichheit, (b) Wissen,

Macht undHerrschaft sowie (c) Reflexivität,Normativität und Kritik kennzeichnen. Ab-

schließend formuliere ich daraus ein allgemeines Arbeitsverständnis einer programma-

tisch politischen Bildung in der Migrationsgesellschaft.

Kapitel 5 veranschaulicht schlussendlich die letzte Übersetzungsbewegung der vor-

liegenden Untersuchung. Unter dem TitelMigrationspädagogische Bildung imKommen be-

schäftige ich mich mit den Konsequenzen der Erkenntnisse aus den ersten drei Teil-

untersuchungen für einenmigrationspädagogisch bestimmten politischen Bildungsbe-

griff. Dabei hebe ich im Anschluss an die bis dahin geführten Auseinandersetzungen

auf einen Perspektivwechsel von der Unbestimmtheit des Eigenen auf die Verantwor-

tung der Unbestimmtheit Anderer als Voraussetzung fürmehrUnbestimmtheit aller ab.

UmdiesenPerspektivwechsel durchzuführen, arbeite ich in demersten größerenUnter-

suchungsschritt diesesKapitels 5 einenhegemonietheoretischenVerantwortungsbegriff

als allgemeinen Bezugspunkt einer Bildung unter Bedingungen einer (migrations-)ge-

sellschaftlichen Un_Bestimmtheit heraus. Darauf aufbauend gehe ich auf die Konse-

quenzen für einemigrationspädagogischeVerantwortungvonUn_Bestimmtheit ein, in-

dem ich erstens die spezifischen migrationsgesellschaftlichen Antwortverhältnisse ex-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

emplarisch herausstelle, zweitens den diskursivenOrt der Ethik derMigration auf einen

angemessenenpostnormativenMaßstab einermigrationsgesellschaftlichenVerantwor-

tung befrage und drittens einen politischen Begriff menschlicher Würde als allgemeine

Orientierungsperspektive einer migrationspädagogischen Bildung erarbeite. Abschlie-

ßend stelle ichdie drei Elemente »Provinzialisierungdes Selbst«, »kollaborativeKollekti-

vität« und »postkommunitäre Solidarität« als grundlegende Logiken einer »angemesse-

nen«migrationspädagogischen politischen Bildung heraus. Dabei ist festzuhalten, dass

diese drei Elemente nicht dazu dienen, die in Kapitel 4 ausgearbeiteten formalen Ele-

mente einer hegemonietheoretischen Bildung zu ersetzen, sondern dazu, diese auf Ba-

sis dermigrationsgesellschaftlichen Erörterungen differenz- und antagonismustheore-

tisch zu ergänzen und zu präzisieren.

In Kapitel 6 ziehe ich aus der vorgenommenen Untersuchung Schlussfolgerungen

auf einer übergeordneten Ebene. Dafür nehme ich zunächst eine Rückschau auf das in

der Einleitung formulierte Erkenntnisinteresse, die Fragestellung und die Ziele der Stu-

die vor und fasse die diesbezüglichen Ergebnisse der Arbeit nochmals zusammen. Von

dieser Rekonstruktion der Ergebnisse ausgehend blicke ich auf die Grenzen und Mög-

lichkeiten der Arbeit, indem ich die im Laufe des Forschungsprozesses getroffenen Ent-

scheidungen und Ausschlüsse reflektiere. Da ich die Beschäftigung mit dem Bildungs-

begriff – insbesonderewas seine allgemeineOrientierungs- und Reflexionsfunktion be-

trifft – für die erziehungswissenschaftlichen Teildisziplinen und die pädagogische Pra-

xis als wichtig erachte, hebe ich imAnschluss und abschließend auf die Bedeutung einer

politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik ab und konturiere diese in ihren all-

gemeinenMerkmalen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002 - am 13.02.2026, 22:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

